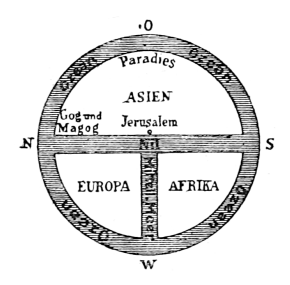
# Der Omphalosgedanke bei verschiedenen Völkern, besonders den semitischen

Ein Beitrag zur vergleichenden Religions-Wissenschaft, Volkskunde und Archäologie

von Dr. Wilhelm Zeinrich Roscher

Mit 15 Figuren im Text



Leipzig 1918 Bei B. G. Teubner

Internet Archive Online Edition Namensnennung Nicht-kommerziell Weitergabe unter gleichen Bedingungen 4.0 International

# Inhaltsverzeichnis

| I | Der Gedanke eines Zentrums ('Mabels') der Erde bei ver-   |     |
|---|-----------------------------------------------------------|-----|
|   | schiedenen Völkern des Ostens.                            | 15  |
|   | I.I Die Chinesen.                                         | 15  |
|   | I.2 Die Turkstämme Südsibiriens.                          | 15  |
|   | 1.3 Die Inder.                                            | 16  |
|   | 1.4 Die Uffyrer und Babylonier (vyl. Omphalof S. 23       |     |
|   | f.)                                                       | 22  |
| 2 | Der Omphalosgedanke bei den Juden.                        | 26  |
|   | 2.1 Jerusalem als Nabel der Erde                          | 26  |
|   | 2.2 Der Omphalos in der Adamlegende (vyl. Omphalos        |     |
|   | S. 26)                                                    | 38  |
|   | 2.2.1 Die Udamlegende von Golgotha (vyl. Omphalos S. 26). | 39  |
|   | 2.2.2 Die Udamlegende von Zion und Morija                 | 47  |
|   | 2.2.3 Abam und Eva in Zebron bestattet.                   | 53  |
|   | 2.2.4 Die Udamlegenden von Babylon, Damaskus,             |     |
|   | Indien und Mekka.                                         | 59  |
| 3 | Weitere ὀμφαλοί γῆς in Palästina.                         | 62  |
|   | 3.1 Sichem und Garizim (samaritanische Überlieferung).    | 62  |
|   | 3.2 Bethel.                                               | 67  |
| 4 | Mekka als Nabel der Erde.                                 | 7J  |
| 5 | Der Omphalos von Uthen und Eleusis.                       | 76  |
| 6 | Die Ügypter (vyl. Omphalof S. 31 f.).                     | 96  |
| 7 | Die Etrusker, Italiker und Deutschen.                     | 105 |
| 8 | Der Omphalosgedanke bei den Kelten.                       | 109 |
| 0 | Der Franchel der Luiseno Indianer                         | 120 |

| 10 | Nachträge und Berichtigungen. |  |
|----|-------------------------------|--|
|    | 10.1 Zu Omphalof              |  |
|    | 10.23u Neue Omphalosstudien.  |  |
|    | 10.3 Jum Omphalospedanken.    |  |

## Register — Systematische Inhaltsübersicht.

#### Vorwort.

- I. Der Gedanke eines Zentrums ('Nabels') der Erde bei den Völkern des Ostens.
- I. Die Chinesen.
- 2. Die Turkstämme Südsibiriens.
- 3. Die Inder.

Die runde, in 7 konzentrische durch Berge und Meere voneinsander getrennte doüpa (Inseln) zerfallende Erdscheibe der Inder (Mahâbhârata): S. 2. — Ihr Zentrum ist Indien, dessen Mitstelpunkt wieder entweder durch den Berg Meru oder durch die in Zentralindien gelegene Stadt dos Vikramâditya Ugyaşini (Ozene, Usin) gebildet wird: S. 2. — Diese Vorstellung von der zentralen Lage und dem Meridian von Ozene-Usin ist im Iz. Jahrh. auch in die geographische Literatur der Uraber und aus ihr in die des christlichen Mittelalters übergegangen: S. 3. — Auch die Insel Zeylon mit ihrem Udampik und die rätselhafte vom Istrier Uithikos erwähnte Insel Syrtinice scheinen in diesen Zusammenhang zu gehören: S. 5.

#### 4. Die Uffprer und Babylonier.

Der berühmte arabische Geograph Ja'kūbī erklärt den 'Jrāk (= Mesopotamien und Chaldaea) für den 'Nabel' der Welt und Zaghe dad, nicht Mekka oder Jerusalem, wieder für die Mitte des 'Jrāk. Das erklärt sich höchst wahrscheinlich aus altbabylonischer Vorstellung, weil Zaghdad in unmittelbarer Nähe des alten Zabylon gelegen ist: S. 8. — Zabylon erscheint als d.  $\gamma \tilde{\eta} \zeta$  auch in der Sage vom Turmbau zu Zabel: S. 9. — Zrief Pros. J. Zehns (Würzburg)

mit weiteren Gründen für die Unnahme, dass Zabylon das Zentrum der Erde war: S. 10. — Das Gleiche scheint nach Aithikos auch von Kinive zu gelten: S. II.

## 2. Der Omphalosgedanke bei den Juden.

I. Jerusalem als Nabel der Erde (vyl. Omphalos S. 24 ff. u. Neue Omphalosstudien S. 15 f.).

Wesentliche Vermehrung des Zeugnismaterials durch Wensincks und Klameths Arbeiten: S. 12. — Die ältesten literarischen Belege finden sich bei Jesaias 2, 2 und Ezechiel 5, 5: S. I3. — Uber die Vorstellung, dass Jerusalem nicht bloß die zentralste, sondern auch die höchstnelenene Stadt der Welt sei: S. 13. — Der Stein Schetisa als dugadde yne und Ausgangspunkt der Weltschöpfung: S. 14. — Die Präeristenz dieses Steines und des Zeilintums in Jerusalem nach südischen, sprischen und arabischen Quellen: S. 15. — Der Zauptgrand für diese Unschauung liegt in der Vergleichung des embryonalen Nabels mit dem Nabel der Welt oder der Erde: S. Id. — Zeugnisse für Zerusalems Bedeutung als Erdnabel aus dem Buche Zenoch, dem Talmud und Midrasch: S. 17. — Zeugnisse auf dem christlichen Mittelalter: die Kreuzprobewunderlegende, das Zeugnis def Adamnanuf (Arculfuf), def Baeda, Victorinuf Pictabionensis, des Typikon (vor 720): S. 18. — Das noch heute in der griechis schen Kathedrale bestehende Denkmal der Erdmitte: S. 23. — Die mittelalterlichen Weltkarten mit Jerusalem als Mittelpunkt: S. 23.

#### 2. Der Omphalos in der Udamlegende.

I. Die Udamlegende von Golgotha. Das Zeugnis des äthiopischen Udambuches S. 25. — Udams Grab im Golgothafelsen unterhalb des Orstes der Kreuzigung: S. 26. — Das Zeugnis der sprischen Spelunca thesaurorum (Schatzhöhle): S. 27. — Die Zeugnisse des Origenes,

Athanasius, Ambrosius, Zasilius S. 28. — Sie alle machen sehr wahrscheinlich, dass die Adamlegende von Golgotha südischen, vorschristlichen Ursprungs ist, aber später von den Juden nach Zebron verlegt wurde: S. 33. — Die Zeugnisse für die Sage, dass Adam auf Golgotha auch erschaffen worden sei: S. 33.

- 2. Die Ubamlegende von Jion und Morija. Sie unterscheibet sich von der auf Golyotha lokalisierten Legende dadurch, dass für sie mehr das Motiv der Erschaffung, als dass der Bestattung Udams in Betracht kommt: S. 34. Zeugnisse des Rabbi Elieser und der Muxpà Féneug: S. 34. Spätere Übertragung dieser Sage auf Mekka: S. 36. Verlegung des Paradieses in die Nähe von Jion und Morija nach späteren südischen Quellen, weil das Paradies ebenso wie Jerusalem zugleich das Jentrum und die höchste Erhebung der Erdscheibe bedeutet: S. 36.
- 3. Abam und Eva in Zebron bestattet. Merkwürdiger Widerspruch der Zeugnisse des Zieronymus, der zuerst für Golgotha, später für Zebron ein getreten ist: S. 40. Weitere Zeugnisse der späteren südischen Literatur (Sota, Erubin, Zaba batra usw.): S. 41. Das 'Zimmelstor' zu Zebron und 'die über Zebron liegende himmlische Gottesstadt': S. 44. Dies alles legt die Vermutung nahe, dass Zeusalem und Sichem, der dupadde  $\gamma$   $\gamma$  zu sein: S. 45.
- 4. Die Udamlegenden von Babylon und Damaskus.
- 3. Weitere ὀμφαλοί γῆς in Palästina.
- I. Sichem und Garizim (samaritanische Überlieferung).

Zohef Alter des Kultes von Sichem, der schon in der kanaanäischen Urzeit ein hochheiliger Ort gewesen sein muss: S. 49. — Sichem als

Konkurrent Jerusalems zur Zeit der Samaritaner: S. 50. — Der Jehovatempel auf dem Berge Garizim als Gegenstück zum Tempel Jerusalems und als Erdnabel, als welcher der Garizim auch schon Richter 9, 37 ('Nabel des Landes') erscheint: S. 51. — Weitere Zeugnisse auf der talmudischen und christlichen Literatur, wonach der Garizim von der Sintslut nicht betrossen und der aus Ev. Joh. 4 bekannte Jakobsbrunnen geradezu als 'umbilicus terrae nostrae habitabilis' mit einer eigentümlichen, auch für andere umbilici terrae charakteristischen Begründung angesehen wurde: S. 52.

#### 2. Bethel.

Und Bethel war seit der kanaanäischen Urzeit ein hochheiliger Ort und die Stätte, wo Jakob im Traume die 'Limmelsleiter' er blickte, es galt für 'den Wohnsitz Gottes und die Pforte des Limmels' (Gen. 28, II st.): S. 54. — Dass der daselbst von Jakob errichte te Denkstein wahrscheinlich ein ἀμφαλὸς γῆς gewesen ist, geht aus späteren jüdischen und christlichen Überlieserungen hervor, die gerade zu Bethel als 'Mittelpunkt der Erde' und den Denkstein des Jakob als 'Grundstein der Erde' und 'Nabel der Welt,' d. h. als Parallele zum Stein Schetisa im Zeiligtum Jerusalems, bezeugen: S. 56.

## 4. Metta als Nabel der Erde.

Jwar haben Mohammed und seine ältesten Anhänger noch Jerusalem als Mittelpunkt der bewohnten Erde angesehen, aber früh schon kam im Islam die Ansicht auf, dass Mekka und speziell die Ka'aba mit dem heiligen schwarzen Stein den Nabel der Erde darstelle: S. 57. — Übertragung altsüdischer auf Jerusalem bezüglicher Vorstellungen auf Mekka nach arabischen, von Wensinck gesammelten Zeugnissen: S. 58. — Altarabische Weltkarten mit Mekka als Zentrum: S. 58. — Die Vorstellung, dass Mekka der höchstigelegene Ort auf der Erde und deschalb von der Sintslut nicht berührt

worden sei: S. 59. — Die Präexistenz Mekkas und der Ka'aba: S. 60. — Übertragung der Legenden von Udam und Abraham nach Mekka: S. 60. — Das Grab Evas zu Oschedda als Nabel der Erde: S. 61.

#### 5. Der Omphalos von Uthen und Eleusis.

Der von den Peisistratiden gestistete Zwölfgötteraltar als ἄστεος ἀμφαλὸς θυόεις nach Pindar: S. 62. — Uthen als ἀμφαλὸς (μέσον) τῆς Ἐλλάδος καὶ πάσης οἰκουμένης nach Kenophon de vect. I, 6 und Uristeides Panath. 99: S. 62. — Weitere Zeugnisse für denselben Gedanken liesern uns zwei schöne, neuerdings an der Stätte des eleusinischen Telesterions aufgefundene Pinakes und drei auf die eleusinischen Gottheiten (Mysterien) bezügliche Vasenbilder, die sämtlich einen deutlichen Omphalos zur Bezeichnung des Ortes, wo die heilige Zandlung stattsindet, zur Darstellung bringen: S. 64.

a. Der Ninnion Pinax: S. 64. — b. Die Vase von Sta Maria di Capua: S. 68. — c. Der boiotische Teller mit der vor einem 'Omphalos' thronenden Demeter oder Persephone: S. 70. — d. Die in Kreta gesundene attische Vase des Zentralmuseums in Athen Nr. 1442. S. 72. — e. Der zweite im Raume des eleusinischen Teclesterions (zusammen mit dem unter a behandelten) gesundene Pinax: S. 73.

Schlufsfolgerung: Im Zinblick auf diese 5 monumentalen Zeugnisse kann die einstige Kristenz eines richtigen Omphalos im Kult der eleusinischen Gottheiten nicht mehr bezweiselt werden: S. 75. — Dass es sich aber im Grunde um einen dupadde pisc im eleusinischen Mysterienkult handelt, folgt mit größter Wahrscheinlichkeit auf der Sage von Triptolemos, in der Athen als Mittel und Ausgangspunkt aller auf den Segnungen des Ackerbauf beruhenden höheren Kultur und Gesittung erscheint: S. 76. — Zeugnisse des Isokrates (Panegyr. 28 st.) und des Platon (Menex. p. 237): S. 76. — Dass der Krdnabel des eleusinischen Geheimkults bis setzt nur monumental,

nicht literarisch bezeugt ist, beruht auf dem außerordentlichen Einstüsse Delphis, das jede offen auftretende Konkurrenz energisch und erfolgreich zu bekämpfen wusste: S. 78.

## 6. Die Ügypter.

Der kürzlich im Orakeltempel des Amon von Napata (Nubien) ausgegrabene und von Griffith im Journ. of egypt. Archaeol. 3 (1916) 255 ff. besprochene und veröffentlichte Omphalosstein: S. 79. — Er bestätigt die Nachricht des Curtius Aufus (4, 7), wonach das Idol des von Alexander d. Gr. befrauten Amonorakels der Vase Siwa in Libyen "umbilico maxime similis" war: S. 80. — Beide Kulte, fowohl der von Napata alf auch der von Siwa, sind Ableger des thebanischen Amon, dessen Orakel ebenfalls hochberühmt war Theben nalt aber wahrscheinlich als Mittelpunkt ('Omphalos') Agyptens S. 81. — Pietschmanns Auffassung des 'umbilicus' von Siwa alf "Tabernakel": S. 82. — Gegen diese Unsicht und für die Deutung als δμφαλός spricht erstens der Umstand, dass der Stein von Mapata nicht hohl, sondern massiv ist und zweitens dass sowohl der 'umbilicus' von Siwa wie der von Napata bereits einer Zeit angehören, die griechischen Linflüssen ausgesetzt war, so dass das ursprünglich mehr sack oder schlauchähnlich gestaltete Idol von Theben später die Korm des delphischen Omphalos annahm: S. 83. — Literarische Zeugnisse für die Geltung Ugyptens als Land der Mitte (Stob. ecl. I p. 302 M. u. Zorapoll. I, 2I a. E.): S. 84.

## 7. Die Etruster, Italiker und Germanen.

Wie ef scheint, weist der eigentümliche als etruskisch bezeichnete Aitus bei der Gründung von Städten, insbesondere die Anlage eines sogen. 'mundus' im geometrischen Jentrum des Stadtplanes auf die einstige Existenz des Omphalosgedankens auch bei den Italikern hin: S. 86. — Die runde sorm dieses 'mundus' und die ebenfalls in

der Zauptsache runden Stadtmauern und Stadtgräben, die dem runden Zorizont (Zimmel) oder dem orbis terrarum entsprechen, scheinen anzudeuten, dass Cato b. Fest. p. ISA Recht hat mit seiner Erklärung: 'Mundo nomen impositum est ab eo mundo qui supra nos est [d. h. dem caelum, Odelaog]: forma enim eiuf est, ut ex bis, qui intravere cognoscere potui, adsimilis illi [also rund und gewöldt]: S. 88. — Wahrscheinlich ist 'mundus' in diesem Falle ein euphemistischer Ausbruck für die "untere Welt" oder "Unterwelt," d. h. die Welt der abgeschiedenen Geister (manes): S. 89. — Line tressliche Parallele zum italischen "mundus" bildet der 'Dillestein' der Germanen, der dieselben Beziehungen zum Totenreiche besitzt und zugleich das Jentrum der Erde bildet: S. 89.

#### 8. Der Omphalosgedanke bei den Kelten.

Die von dem französischen Keltologen Loth hervorgezogenen Zeugnisse Cäsars (de bell. Gall. 6, 13) und des Giraldus Cambrensis Topogr. Zibern. 3, 4: S. 91. — Das Zeugnis der Aventure de Lludd et Llevelys S. 92. — Weitere Belege für die einstige Existenz des Omphalosgedankens bei den alten Kelten: S. 93.

- 9. Der Erdnabel der Luiseno-Indianer Kalisorniens.
- 10. Machträge.

## Vorwort.

Als ich vor drei Jahren das Schlusswort zu den 'Neuen Omphalosstudien' schrieb, da war ich zwar, wie dieses beweist (S. 70 f.), weit davon entsernt zu glauben, dass nunmehr das gesamte zum Omphalosproblem gehörige Material von mir gesammelt und Eritisch verarbeitet worden sei, aber ich hatte damals noch keine Ahnung, wie schnell und in welcher Jülle mir neuer Stoff auf allen möglichen Weltgegenden zu neuer Bearbeitung zuströmen würde.

Vor allem habe ich hier rühmend hervorzuheben die große in den 'Verhandelingen der K. Akademie van Wetenschappen te Amsterdam (Usbeeling Letterkunde Nieuwe Reeks Deel 17 No. 1)' im Oktober 1916 erschienene Abhandlung des Prof. A. J. Wensinck zu Leiden, betitelt: "The ideas of the Western Semites concerning The navel of the earth" (12 u. 65 S. Ler. 8°). Ungerent durch meine Omphalof studien hat Wensinck es unternommen, alle zum Omphalosyedanken gehörigen Stellen auf der Literatur der Zebräer, Aramäer (Sprer usw.) und Araber systematisch zu sammeln und zu erläutern. Ein kompetenter Beurteiler seiner Urbeit, Prof. Brockelmann in Zalle a./S., hat bei der Lektüre den Lindruck gewonnen, dass, wenn auch bei der ungeheuren Ausdehnung namentlich des arabischen Schrifts tums erschöpfende Vollständigkeit nie zu erreichen ist, Wensinck doch nichts Wesentliches übersehen haben dürfte. Ich habe natürlich alles mir von Wensinck für Jerusalem, den Garizim und Mekka dargebos tene Zeugnismaterial dankbar verwertet, durch Vergleichung passender Analogien erläutert und ergänzt und glaube durch Einordnung der wichtigsten Linzelergebnisse Wensincks in den größeren Rahmen meiner Urbeit allen veryleichenden Religionsforschern, die sich für das Ganze der Omphalosidee interessieren, einen Dienst erwiesen zu baben.

Ganz Ühnliches gilt auch mutatis mutandis von der gründlichen

<sup>&</sup>lt;sup>I</sup>Vyl. Brockelmannf Unzeige im Literar. Zentralbl. 1917 Sp. 1224 f.

in den von Meinertz herausgegebenen 'Neutestamentlichen Abhandlungen' (5, I) 1914 erschienenen Untersuchung Dr. Gust. Klameths, welche den Titel führt: "Die neutestamentlichen Lokaltraditionen Palästinas in der Zeit vor den Kreuzzügen." Auch Klameth will in den beiden Abschnitten über die Golgothatraditionen (S. 88 ff.) und über das Grab Adams im Golgothasselsen (S. 106 ff.) meine Omphalosstudien von seinem Standpunkte aus tunlichst ergänzen und weiterführen, und ich muss auch ihm gegenüber dankbar anerkennen, dass es ihm in vollem Maße gelungen ist, diese seine Abssicht zu verwirklichen.

Nur mit vieler Mühe ist es mir endlich mit Zilse des mir bestreundeten Pros. Waser in Jürich geglückt, der ebenfalls durch meisne Omphalosstudien angeregten Urbeit des französischen Keltologen Pros. Loth in Paris habhaft zu werden, die er unter dem Titel L'omphalos chez les Celtes in Zand 17 S. 193—206 der Revue des Études Unciennes (Jahry. 1915) herausgegeben hat. Da diese Revue schon an und für sich in Deutschland wenig verbreitet und bekannt und zudem insolge des Weltkrieges überaus schwer zugängslich ist, so denke ich durch kurze Mitteilung der darin enthaltenen Resultate und vor allem durch Beigabe der Abbildungen mehrerer wirklicher oder problematischer Omphaloi der alten Kelten den deutschen Mitsorschern auf den Gebieten der Volkskunde, Prähistorie und Archäologie einen willkommenen Dienst geleistet zu haben.

Aber auch durch briefliche Mitteilungen und Anregungen verschies dener Art bin ich von Seiten befreundeter Forscher in erfreulichster Weise unterstützt worden. Vor allem gedenke ich hier mit lebhafstem Danke der drei Ägyptologen Borchardt-Berlin, G. Roeder-Gildesheim und Sethe-Göttingen, die mir höchst wertvolle Mitteilungen über den kürzlich von Griffith in Napata (Nubien) ausgegrabenen Omphalos des dortigen Amonorakels, der den von Curtius Rusus erwähnten umbilicus des Amontempels in der Gase Siwa bestätigen und erklären hilft, zur Verfügung gestellt haben.

Ebenfalls durch briefliche Mitteilung wichtigen Zeugnismaterials

auf dem Bereiche der späteren jüdischen Literatur haben sich Prof. Dr. Winter in Dresden und Dr. M. J. Berdyczewski (bin Gorion) in Berlin-Friedenau, der Zerausgeber der 'Sagen der Juden' (Frankfurt a. M. 1913 st.) und der unter dem Titel: 'Der Born Judas' (2 Bde. Leipz. 1916) erschienenen Sammlung, auch um diese Fortsetzung der Omphalosstudien verdient gemacht.

Alle übrigen Gelehrten, die mich durch Anregungen und Mitteis lungen verschiedener Art zu Dank verpflichtet haben, werden 'suo quisque loco' von mir genannt werden.

Hierzu kommen natürlich noch zahlreiche Funde literarischer und monumentaler Urt, auf die ich durch eigene Machforschungen und Studien geführt worden bin. So stieß ich z. B. bei der Lektüre von Radloffs Proben der Volksliteratur, der türkischen Stämme Sübsibiriens auf die wichtige Nachricht, dass auch diese Völker die Vorstellung von einem in ihrem Gebiete befindlichen Erdnabel haben, als welchen sie einen 'tupfernen Pfeiler' (= ομφαλός) ansehen. Ferner ist es mir, hoffe ich, jetzt auch gelungen, in Kap. 5 mit Zilse von 5 in den letzten Jahren entdeckten und veröffentlichten Monumenten (2 Votivtafeln [Pinakef] und 3 Vasenbildern) zu beweisen, dass ebenso wie Delphi, Delos, Paphos, Branchidai auch Athen-Eleusis, wenigstens im eleusinischen Mysterienkult, den Unspruch erhoben hat, der δμφαλός γης zu sein. Der auf den gedachten Pinakes und Vasen erscheinende deutliche Omphalos, den man bisher irrtümlich für den 'belphischen' nehalten hat, lässt keine andere Deutung zu als die, dass er das Wahrzeichen der von Uthen-Eleusis als Zentrum ausgegangenen und über die gesamte Vikumene durch Triptolemos verbreiteten Segnungen des Ackerbauf und der auf ihm beruhenden Gesittung und höheren Kultur sein sollte. — Auch für das Verständnis des in den neometrischen Zentren der etruskischen und italischen Städte angelegten Preisrunden sogenannten "mundus" hoffe ich nunmehr die richtigen Gesichtspunkte gewonnen zu haben.

Daff durch die Einordnung so vieler neuer, teils von andern, teils von mir selbst gesammelter Zeugnisse in einen gemeinsamen Rahmen

daf, wie man setzt sieht, den ganzen "orbis terrarum" erfüllende Omphalosproblem nicht unwesentlich gefördert worden ist, dürfte mir wohl von sedem billigdenkenden Beurteiler zugestanden werden.

Auch diesmal wieder beginnen wir unsere Wanderung im fernen Osten, um sie im äußersten Westen zu beschließen.

Dresden-A., Febr. 1918.



Der setzige in der griechischen Kathedrale befindliche Omphalos von Jerusalem (nach 'Omphalos' Taf. 9, Sig. 3).

# I Der Gedanke eines Zentrums ('Nabels') der Erde bei verschiedenen Völkern des Ostens.

#### I.I Die Chinesen.

Omphalof S. 20 f. habe ich auf Grund der außerordentlich wert vollen Mitteilungen A. Forkes den Omphalosbegriff der Chinesen, der wohl einmal eine gründliche Untersuchung verdiente, kurz dargestellt. Ich verweise setzt in dieser Zinsicht auf Richthofen, China I, Berl. 1877 S. 311: 'Den [Berg] Waisang suchen sie [die Kommentatoren des Nüsking] in dem gegenwärtigen Sungsshan, einem schönen, in ungefähr 8000 Suß gipfelnden Gebirgsstock, welcher sich südösstlich von Zomanssu erhebt und eine isolierte Stellung einsnimmt. Er wurde in späterer Zeit als der fünste unter die heiligen Berge von China aufgenommen und auch Tshungsshan oder Berg der Mitte genannt, indem er als der Mittelpunkt des Reiches [d. i. des Reiches der Mitte] betrachtet wurde. Vyl. auch V. Andrian, D. Zöhencultus asiat. u. europässcher Völker. Wien 1891 S. 166.

## 1.2 Die Turkstämme Südsibiriens.

Ju den Völkern des Ostens, welche einen Erdnabel in ihrem Bereische angenommen haben, gehören auch die Turkstämme Südssbirienst. Nach Radloss, Proben der Volkslitteratur der Türk. Stämme Südssbiriens 2 S. 242 ss. haben diese Stämme die Vorstellung von einem durch 'einen kupfernen Pfeiler' [also einen kupfernen Omphalos] bezeichneten "Nabel der Erde," den unter allen 'Jelden und Starken' nur der 'neunsährige Jeld Kara Par'<sup>2</sup> zu heben und heraußuziehen vermag.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 3u den überauf zahlreichen bei den noch dem alten Schamanenglauben huldigensen Stämmen Südsibiriens vorkommenden typischen Zahlen, darunter massenhaft

#### 1.3 Die Inder.

Auch das Zeugnismaterial für die einstige Eristenz des Omphalosges dankens bei den Indern (s. Omphalos S. 22 u. Neue Omph. Stud. S. 14 u. 72 f.) kann ich setzt mit Zilse von Lassens Indischer Alstertumskunde und Peschels Abhandlungen z. Erds u. Völkerkunde I Leipz. 1877 nicht unwesentlich vermehren.

Mach Lassen a. a. O. 4 S. 59 besteht die Erde nach der vorherrschenden Unsicht der Inder aus sieben durch Berge und Meere voneinander getrennten dvîpa oder Inseln.3 Sie hat nach Albîrûni eine runde Gestalt (orbis terrarum) und ist von einem Meere (vyl. den Okeanof der Griechen!) umflossen. Sie ist in sieben doipa geteilt, welche durch Ozeane in der Weise voneinander geschieden sind, dass jene wie Zalsbänder sich umschließen und jede Insel und jedes Meer einen größeren Umfang haben, je weiter sie vom Mittelpuntte entfernt sind. Die mittlere Insel heißt Gambûdvîpa sie ist die vornehmste von allen, und zu ihr gehört Indien. Die früheste Beschreibung der 7 dospa mit ihren Meeren und Gebirgen findet sich im Mahabharata (älter alf daf 4. Jahrh. nach Chr.). Auch nach dem kosmographischen System der Purana bildet die Gambûdvîpa die Mitte des indischen Weltspstems, und deren Zentrum wieder der noldene Bern Meru (Lassen a. a. O. S. 60 vyl. N. Omphalos studien S. 72), während nach noch älterer Unsicht der Meru (= Zimalaya?) nicht im Zentrum der Erde sondern im äußersten Vorden liegt (Lassen a. a. O. I S. 847).

für die letztere Vorstellung scheinen auch die eigentümlichen Überlieferungen zu sprechen, welche sich auf die indische Stadt Uggassini = Ozene (= Oudsein, Ussain, Oosein, Usin, Urin, Uryn, Uryn)

auftretenden Triaden, Zeraden, Zeptaden, Enneaden und Teffarakontaden, s. meisne Bemerkungen in 'Die Jahl 50 in Mythus, Kultus, Epos und Taktik d. Zellenen u. and. Völker' S. 113 s.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>Über die Zeiligkeit der Siebenzahl bei den Indern f. meine Abhandlungen 'Die enneadischen u. hebdomadischen Fristen u. Wochen d. ältest. Griechen' S. 34 f. und 'Die Sieben» u. Neunzahl im Kultus u. Mythus d. Griechen' S. 87.

beziehen. Dieses Ozene (Ptolem. u. Urrian) war die Zauptstadt von Larika (= Malva), der bekannten Landschaft im Zentrum von Indien,4 ein uralter noch bif in prähistorische Zeiten zurückreichender Sitz der Wissenschaften und Künste, besonders berühmt als Residenz des großen Königs Vikramaditya, des erlauchten Förderers der Ustronomie (Ustrologie?) und Gründers mehrerer Sternwarten, besonders der von Ozene. Mit dieser Bedeutung von Ozene hängt ef offenbar zusammen, wenn berichtet wird, dass das im Zentrum von Mittelindien (Malva, Larika) yelegene Uyyajinî den 'Omphaloj' der altindischen Weltkarte gebildet habe, denn es heißt ausdrücklich, ihr erster Meridian sei von Lanka (= Zevlon) auf durch Unnajinî und die Festuny Roshtala und die Quellen der Jamunâ nach dem Berge Meru, der sonach wohl unzweiselhaft im Norden zu denken ist (= Zimalaya), gezogen worden. Damit hängt ef nun yanz offenbar zusammen, wenn ein arabischer Kosmoyraph des 13. Jahrhunderts (Reinaud, Aboulséda, Introd. p. 243 vyl. Deschel a. a. O. S. 48 f. in seinem schönen Aufsatze über 'Die Ruppel von Arin' = Ozene) saut: 'Unter dem Aequator, in der Mitte der Welt, da wo wir keine Breitengrade zählen, liegt ein Punkt, der 90° von jedem der 4 Cardinalpunkte entfernt liegt. Zier findet sich der Punkt, der "die Ruppel von Uzin oder von Urin" heißt. Dort ist ein großes, hohes und unzugängliches Schloss. Nach Ibn-al-Uraby Sient ef bösen Geistern /um Aufenthalt und als Thron dem Iblis (Teufel).'7 Peschel fünt hinzu: 'Columbus spricht davon in seinem

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>Oyl. darüber: Lassen a. a. O. 3, 148, 4. 171. Encyclopaedia Britannica 15, 346 c. 23, 719: In ancient times Ussain was the great and famous capital of Málvá, one of the seven sacred cities of the Sindus, and the spot which marked the first meridian of Sindu geographers.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>Venfey in Ersch u. Grubers Encyclopädie 2, 17 S. 269 b (Artikel 'Indien'). Encycl. Britann. 21, 283. 15, 346 c. — Vyl. Curt. Auf. 8, 9, 33: Illi, qui in urbibus publicis moribus degunt, siderum motus scite spectare dicuntur et sutura praedicere.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>Laffen a. a. O. 4 Anhany S. 59, der diese Bestimmung dem ersten wissenschaftlichen Ustronomen der Inder, dem Ürsabhatta, zuschreibt.

 $<sup>^7</sup>$ Unter dem 'Thron def Iblif' hat man wahrscheinlich den Tempel oder Sitz

Bericht an den spanischen König über seine dritte Reise und sagt: Ptolemäus und andere hielten die Welt für kugelförmig, weil sie glaubten, diese Zemisphäre (Amerika) sei gerundet, wie jene wo sie lebten, und deren Mittelpunkt sich auf der Insel Arin besindet, welche unter dem Äquator, zwischen dem arabischen und persischen Meerbusen liegt.'8

Weiter führt Peschel den Irrtum Santarems, Essai 3 p. 311 (1848) an, dass die älteste abendländische Karte, welche Aryn verzeichne, sich als Beigabe zur Imago mundi des Kardinals Alliacus vom Jahre 1410 sinde, und verweist demgegenüber auf eine Entzeckung von Reinaud 1852, bestehend in einer Weltkarte des 12. od. 13. Jahrhunderts, einem Werke des Peter Alsons (geb. 1062) mit einer Planisphäre wo die 'civitas Aryn' in der Mitte der Welt abgebildet ist.

Nach All. v. Zumboldt (im Examen critique) hatte Columbuf auf seiner dritten Reise die Werke des Alliacus an Bord, der zweismal von Aryn spricht und beide Male (Imago mundi cap. Is u. Cosmogr. cap. I9) den Roger Bacon (Opus majus Lond. I733 fol. I88 u. I95) wörtlich ausschreibt. Dieser aber versetzt die von ihm mit Syene identissierte Stadt Arym unter den Äquator und sagt: 'Dies ist die Stadt A., welche die Mathematiker in die Mitte der bewohnten Erde unter den Äquator versetzen, da sie in gleichem Abstande von Ost und West, Norden und Süden sich besindet, womit der Volksirrtum widerlegt wird, als liege Jerusalem in der Mitte der Welt' (s. unt. Kap. 2). 10

Weiter wief Reinaus (Aboulféda, Introd. p. 246) nach, dass eines altindischen Gottes zu verstehen, der in Ozene hoch verehrt wurde. Die streng monotheistischen Araber machten natürlich den Sitz des 'Teusels' daraus.

<sup>8211.</sup> v. Zumboldt bezeichnete im Jahre 1837 diese Bestimmung als ein Aätsel, dessen Lösung seit Columbus verloren gegangen sei (Peschel a. a. O.).

<sup>90</sup>gl. über ihn auch Marinelli, D. Erdfunde b. d. Kirchenvätern, deutsch von Neumann. Leipz. 1884 S. 76 U. 45.

Vyl. Marinelli a. a. G. S. 76 Anm. 45, nach dem Alliacuf Jerufalem wenigstenf zum Mittelpunkte der Klimata machte.

im Occident zuerst Gerhard v. Cremona (I2. Jahrh.) von Arin gesprochen hat in seiner Übersetzung der IO70 zu Toledo von Abu-Ishal-Ibrahim versaßten astronomischen Taseln, worin von einem 'medium mundi, qui locus dicitur esse in India in civitate scilicet, quae vocatur Arin,' die Rede ist.

Wie man also heute nach dem Meridian von Paris und Greenwich rechnet, so nahmen die Araber des Mittelalters einen idealen Meridian an und ließen diesen die im Zentrum Indiens gelegene Stadt Arin berühren. In diesem Kalle haben sie sich wohl sicher an die uralte Weltkarte der Inder angeschlossen, deren 'Omphalos' oder Zentrum die durch König Vikramaditya mit einer hochberühmten Sternwarte versehene Stadt Odsein (= Ozene des Ptolemäus), der Mittelpunkt indischer Gelehrsamkeit um sene Zeit war, als die Araber große Eroberungen in Indien machten. Der über Odsein gezogene Meridian berührte aber zugleich die Insel Lanka (= Taprobane, Sihala, Sádai, Siyoodadai, Sadai, Sundondadai, Sadai, Serendiva [Ammian], Serendib [arab.], = Sededisa nach Kosmas Indikopleustes),  $^{II}$  d. i. Zeylon (Peschel a. a. O. S. 52).

Auf Zeylon aber waren nach der Annahme der Araber, welche sich jedoch auch hier wohl an altindische (buddhistische) Vorstellungen und Sagen angeschlossen haben dürften, die Legenden vom ersten Menschen (Adam) und vom Paradiese lokalisiert, die, wie später gezeigt werden wird, mit der Vorstellung vom Nabel der Erde untrennbar verbunden sind. 12

<sup>11</sup> Vyl. Kiepert, Lehrbuch 8. alt. Geogr. § 42.

<sup>12</sup> Ogl. Fabriciuf, Coder Pseudepigr. Vet. Testam. Famburg 1722 2 21 st.: Mons est in insula zeilon totius Indiae, ut ferunt, altissimus, quem Lusitani 'Pico del Adamo' appellaverunt incolarum fabulas secuti. In hoc specus quaedam, cusus in recessu Arabes cum Indis constanter tradunt Adamum sletu ac continentia culpam redemisse. Ostenditur etiam lacus quispiam parvus falsae naturae, qui ortus sit er ladrymis Evae Abelem occisum dessentis. Magna insuper religione ab advenis visuntur vestigia Adami. — p. 23: Indi plerumque fabulam corrumpunt, quod credi volunt Adamum in eadem insula creatum, in eadem Paradisum suisse. Diese Lokalsage verdient gewiss eine aussührliche Untersuchung. — S. auch Dähnbardt, Natursagen 2 S. 234 f. — Bei dieser Gelegenheit gedenke ich noch einer

Vielleicht beziehen sich auf Zeylon und die diese Insel berührende Mittagslinie auch folgende Sätze des Kosmographen Aethicus, die von der sonst rätselhaften, im indischen Ozean gelegenen südlichen Insel Syrtinice (Sirtinice, Sirthnice, Sirthimice, Sirtice)<sup>13</sup> mit einem höchsten Verge Namens Austronothius berichten (ich zitiere nach der Ausgabe von Z. Wuttke, Leipz. 1854):

p. 12 Kap. 21: Lineam praemagnam tendentem ad meridiem: revera nimio frigore inculta a septentrione asd meridiesm nimis opulentam plagam, quam umbelicum solis [orbis] 14 idem cosmographus

wertvollen brieflichen Unregung Fr. Zommels in München, der mir am 30./6. Is schried: 'Der Very Sinnalu (auf Celebes) und der Zinnalo (in Siam vyl. N. Omphalosstud. S. 72 f.) im Zentrum der Erde gehört gewiss zum alten Namen Sinhaladvîpa von Ceylon, den man gewöhnlich von sinha Löwe ableitet. Ceylon hieß Taprobane, was an hebr. tabbur = Nabel erinnert. Ich hoffe, nächstes Jahr Veiträge zum Omphalos auf altorientalischen Quellen zu veröffentlichen.'

<sup>13</sup>Wenn man die außerordentlich mannichfaltigen Benennungen der Insel Zeylon in Betracht zieht (s. darüber Kiepert, Lehrb. d. alt. Geogr. § 42): Ταπροβάνη (von Tâmraparnî, vulgär Tâmbapannî, dem Namen der früheren Zauptstadt), Sinhala (vulg. Sîhala, d. Ptolem. Σάλαι, Σαλιχή), setzt Sêlan (vulg. Ceylon nach portugiesischer Schreibweise), Serendiva (nach persischer des Lautes I ermangelnder Aussprache) bei Amm. Marc. = Serendib (bei den Arabern) = Σιελεδίβα (im Periplus), d. i. Sinhala + δνίφα (= Insel), so wird man es wohl nicht für unglaublich erklären, dass darauf bei Aethicus die Formen Sirtinice etc. entstehen konnten. Vyl. auch Ozene, = Ugyasini = Oudsein = Usin = Urin usw.

14 Ich vermute ebenso wie Lelewel (s. unt.) dass statt solis, was mir yar keinen vernünftigen Sinn zu ergeben scheint, zu lesen ist: ordis sterrarum. Wie ist ef aber zu erklären, dass auf ordis solis werden konnter Bekanntlich werden in Zandschriften statt ήλιος (sol) und σελήνη (luna) sehr oft die Zeichen · und · geschrieben. Das Zeichen sür ήλιος (sol) aber kann natürlich auch κύκλος oder ordis bedeuten. So konnte ein Abschreiber leicht auf den Gedanken kommen, dass das Zeichen · hier die Sonne bedeute, weil ihm diese Zedeutung geläusiger war. Ogl. Parthey, zwei griech. Zauberpapyri, Abh. d. Zerl. Akad. 1865 S. 172 unter ήλιος u. S. 177 unter σελήνη. — Derselbe Ausbruck umbelicus solis kehrt wieder Kap. 20 p. II Wuttke: Sic et a meridie nimis opulentam playam, quam umbelicum solis [= ordis] idem chosmografus refert, temperatam et ditissimam, ventis salubrem, imbribus pinguissimis infectam. Es handelt sich in diesem Zusammenhang offendar um Indien (vyl. p. 12, 6: e Gange hippopotamos). Unmittelbar vorher war von einer linea praemagna tendens ad meridiem, d. h. doch wohl von dem mitten

refert. Dicit enim insolam meridianam Syrtinicen ad umbilicum solis [orbis] in maynum oceanum, parvula statura, silvas et nullos accessus hominum, nisi raro, si naves vento turbatae sunt contrario.

p. I3 Kap. 23: Jaec omnia de ianuis caeli et cardinibus mundi tergoque solis [7], septentrione et umbelico eius descripsit. Meridiem lineam a parte ad partem mediam mundi protelantem ab aquilone in meridiem...

Trotz der miserabeln Uberlieserung und der wohl schon von Zauf auf etwaf unklaren Ausbrucksweise scheint, wie schon Lelewel (Géogr. du moyen âge 2 p. 8 u. p. 123) gesehen hat, die Insel Syrtinice einerseits mit einem von Norden nach Süden gezogenen Meridian, anderseits mit einem Nabel (umbilicus) der Erde in Zusammenhang gebracht zu werden, zwei wichtige Merkmale, die mit einiger Wahrscheinlichkeit nur auf das nach altindischer Unschauung unter dem Meridian von Ozene liegende Cevlon bezogen werden können. 15 Lelewel a. a. O. S. 123 sant darüber: Ethicus visita le nombril de la terre ou de l'hémisphère, l'île Syrtinice, par laquelle passe d'un pole à l'autre la ligne méridionale, ou le meridien qui Sivise l'hémisphère et l'habitable en deux parties égales occidentale et orientale... Cette doctrine de la ligne méridionale ou du meridien qui passait par l'île (Syrtinice), qui est le siège du ciel et le nombril de la terre, vient des Grecs, mais sa confusion avec les doctrines indiennes et avec le méridien d'Oudjein est l'ouvrage des Arabes.' Auch diese Auffassung Lelewelf scheint eber auf Zeylon alf auf die sonst in älte rer Zeit völlig unbekannte und deshalb unseres Wissens nie benannte Infel Réunion zu deuten.

durch Indien gezogenen Meridian von Ozene die Rede.

<sup>15</sup> Wuttke a. a. O. S. 12 f. ist geneigt, die Insel Syrtinice mit Réunion (Bourbon) zu identifizieren, doch steht dieser Unnahme wohl die Tatsache entgegen, dass Réunion, soviel wir wissen, erst im Jahre 1505 von dem Portugiesen Mascarenhas entdeckt wurde und von dem Meridian Ozenes sowie von allen zur Zeit des Aethicus bekannten Ländern (auch von Taprobane – Ceylon s. a. a. O. p. 14 Kap. 24) viel zu weit abliegt.

# 1.4 Die Uffgrer und Zabylonier (vyl. Omphalof S. 23 f.).

Daff auch Ninive und Babylon sich gerühmt haben, Mittelpunkte der Erde zu sein, kann ich setzt mit weit besseren Zeugnissen belegen als es Omphalos S. 23 f. geschehen ist. Vor allem kommt hier in Betracht der Umstand, dass, wie mir Goldziher nachweist, Ja'kūdī, Kitāb al-boldan (Bibl. Geogr. Arab. Bd. 7 p. 233, 19 sf.) sayt, dass seine Beschreibung "deswegen mit dem "Irāķ [= 'Irāķ Arabī d. i. Mesopotamien und Chaldaea] beginne, weil es die Mitte der Welt und der Nabel (surra) der Erde ist Baybdad (in der Nähe der Ruinen von Babylon) wieder ist die Mitte vom "Irāķ." Da nun aber die islamischen Araber (wie ich weiter unten zeigen werde) sonst meist entweder Jerusalem oder Mekka für den Nabel der Erde erklärt haben, ist es so yut wie sicher, dass Ja'kūdī in diesem Kalle einer altbabylonischen Anschauung gehuldigt hat, die sich auch sonst sehr wahrscheinlich machen lässt.

Vor allem verweise ich auf die uralte Sage vom Turmbau zu Babel und der dadurch veranlassten Spaltung der ursprünglich einbeitlich gedachten Sprache, insosern hier Babylon deutlich als Ientrum der Erde und Urheimat der Menschheit erscheint. Genes. II, I (Kautzsch) heißt es 'Es hatte aber die ganze Menschheit eine Sprache und einerlei Worte.' — V. 4: 'Da sprachen sie: Wohlan, wir wollen uns eine Stadt bauen und einen Turm, dessen Spitze bis an den Zimmel reicht, und wollen uns ein Denkmal machen, damit wir uns nicht über die ganze Erde hin zerstreuen' (der Turm, auf dessen Spitze sich aller Wahrscheinlichkeit nach ein astronomisches Observatorium befand, sollte also zugleich das weithin sichtbare Symbol der Erdmitte und der Einheit aller Menschen sein). — V. 6 'Und

<sup>16</sup> Vyl. auch Lelewel, Géogr. du moyen âge 2, Épilogue chap. 70 p. 121: 'Dans ces images rondes [gemeint sind arabische Weltkarten] on distingue une habitable dont le centre est ou Jérusalem ou les environs de Mekka, de Baydad.' Vyl. Proley. p. 81 (vol. 1). S. auch Jeremias, Zandb. d. altor. Geisteskultur S. 56 und 189 f. (Babylon = 'Mittelpunkt des himmlischen Landes').

Jahwe sprach: Ein Volk sind sie und haben alle dieselbe Sprache...'
V. 7: 'Wohlan, wir wollen hinabsahren und daselbst ihre Sprache verwirren, so dass keiner mehr die Sprache des andern verstehen soll.'
— V. 8: 'So zerstreute sie Jahwe von dort über die ganze Erde, so dass sie davon abstehen mussten, die Stadt zu erbauen.' Dass in dieser von mir absüchtlich in ihrem ursprünglichen Wortlaut angeführten Legende Zabylon mit seinem gewaltigen Stusenturm nur als Mittelpunkt des 'Orbis terrarum' und Urheimat der gesamten Menschheit (vyl. unten das von Udam und den Orten seiner Erschaffung handelnde Kapitel!) verstanden werden kann, dürfte wohl nicht dem geringsten Zweisel unterliegen.

Zerrn Prof. I. Zehn in Würzburg verdanke ich ferner folgende wertvolle briefliche Mitteilung.

Mit dem 'Omphalof' S. 23 von U. Jeremiaf erwähnten DUA. UN. KJ weiß ich für die Omphalosvorstellung nicht viel anzufangen. Über zur babylonischen Vorstellung von einem Weltmittelpunkt darf ich mir vielleicht erlauben, Sie an meine von Ihnen so freundlich beurteilte Studie über die Siebenzahl zu erinnern, in der die babylonischen Stusentürme als Symbole des Kosmos gedeutet sind, dessen Zerschaft dem auf der Spitze thronenden Gott zukommt (S. 15). Sollte der Thron vielleicht als Zentrum der Welt gedacht worden sein? Die Namen der Stusentürme würden dazu passen. 17

Der Stufenturm Gudeaf hieß (S. 8 f.) "Zauf der 7 tubugāte," 8. h. "Zauf der 7 Welträume" oder der Welt der von Babel Etemen-an-ki "Zauf der Grundfeste Zimmelf und der Erde" (S. 9). Der Tempel stellt also die Grundlage der Welt dar. <sup>IS</sup> Ein Tempel

<sup>17</sup> Dieselbe Vorstellung macht Wensinck in seiner Abhandlung 'The navel of the earth' in einem besonderen Kapitel (3 K, S. 54 ff.) auch für die Westsemiten wahrscheinlich. Vyl. z. 3. I Chron. 29, 23: 'Und so saß Salomo an Stelle seines Vaters David als König auf dem Throne Jahwes' [in Jerusalem].

Is Line westsemitische Parallele dazu bildet offenbar die jüdische Vorstellung vom Stein Schetisa im Tempel zu Jerusalem, der zugleich als Mittelpunkt der Welt und als deren Grundstein aufgefasst wurde. Vyl. Neue Omphalosstudien S. Id., Zeuchtwang in Monatsschrift f. Gesch. u. Wissensch. des Judentums 1910 S.

von Kis (Kis bedeutet "Gesamtheit, Welt" und kommt mehrsach als Stadtname vor) heißt Tesanstisbisda "Grundfeste Zimmelf und der Erde" (S. 10), der Tempelturm von Borfippa "Zauf der 7 Beherrscher Zimmels und der Erde" (S. 10 f.). Dass die Stufentürme Sinnbilder des Kosmos sind, scheint mir sicher dass bei ihrer Zerstel lung die Vorstellung von einem Weltberge mitgewirkt hat, ist mir wahrscheinlich. 19 Der sumerische Name für Tempel Teur "Berghaus" ist auch inf Babylonische übergegangen (ekurru), viele Tempel werden als Berge bezeichnet, z. B. Ehar-say-kur-kur-ra "Länderberg" ist der Name des Zaupttempels Ussurs, und ähnliche Namen sind häufig. Der Gott Ællil-Bel heißt kur-gal "der große Berg." Von hier auf ließen sich wohl die babylonischen Vorstellungen von einem Weltmittelpunkte erklären und Beziehungen zu denen anderer Völker finden, wozu Ihre sorufältigen Sammlungen die beste Grundlage geliefert haben. Ich werde das babylonische Material einmal genauer prüfen und hoffe vielleicht darüber einmal eine Untersuchung liefern zu können." Auch die eigentümliche Rolle, welche Zabylon in der Legende von der Erschaffung Adams spielt (s. unten Kapit. 2 3 4), deutet, wie später gezeigt werden soll, darauf hin, dass ef als Zentrum der bewohnten Erde angesehen wurde.

Ebenso wie Babylon (und Baydad) scheint auch Ninive als Mittelpunkt der Erde gegolten zu haben. Dies ist mit einiger Sicherheit zu erschließen auf den leider etwas verderbten Worten des Aethicus Istricus cap. 107 p. 80 ed. Wuttke: 'Assyria etenim nobilissima, purpora quidem procerior, ornata opibus omnium bonorum. Umbelicum ac medullam [meditullium?] Niniven, quam philosophus inter alias urbes moenianam Archochyram. vocitavit,' Vyl. dazu Lelevel, Géogr. du moyen âge 2 p. 9, der (Unm. 21) dazu bemerkt: 'Fra Mauro près de ce nombril plaça le centre, le nombril de sa map

<sup>545</sup> ff. u. 727 ob. S. auch unt. Kap. 2 U.

<sup>19</sup> Wenfinck in seiner weiter unten vielfach von mir zitierten Schrift The navel of the earth = Verhandelingen der K. Akademie van Wetenschappen. Amsterd. 1816 weist nach, dass die Westsemiten dem Nabel der Erde (Jerusalem, Mekka usw.) eine Zöchstlage zuschrieben.

pemonde (Géogr. du moyen âge I65).' Dass diese Zeugnisse für Zabylon und Vinive sich gegenseitig stützen und beglaubigen, braucht kaum bemerkt zu werden. Wir werden später zu zeigen suchen, dass auch im Gebiete der Westsemiten verschiedene Städte sich die Ehre, Vabel der Erde zu sein, streitig machten, besonders Jerusalem, Sichem, Zethel, Mekka, Dschedda.

# 2 Der Omphalosgedanke bei den Juden.

### 2.1 Jerusalem als Nabel der Erde.

Bereits in meinen beiden ersten Ubhandlungen (Omphalos S. 24 ff. und Neue Omphalosstudien S. 15 ff.) habe ich auf Grund einer Unzahl von Zeugnissen den Beweif geführt, dass Jerusalem als das Zentrum des heiligen Landes<sup>20</sup> seit alter Zeit auch den Anspruch erhoben hat, der Nabel der Erde zu sein. Es sei mir setzt nach dem Erscheinen der Arbeiten von Wensinck, Klameth u. a., durch die fowohl das Zeugnismaterial als auch die Zahl der in Betracht kommenden Gesichtspunkte wesentlich vermehrt worden ist, verstattet, die ganze Frage noch einmal aufführlich zu behandeln und auf diese Weise meine früheren Darlegungen tunlichst zu ergänzen. Dabei sei jedoch vorausgeschickt, dass ich hier zunächst nur die nicht mit der Udamlegende zusammenhängenden Zeugnisse anführen und behandeln werde, während die der Udamsane annehörenden, teils aus Gründen der Methode teils um die bei der übergroßen fülle des Materials sonst leicht entstehende Unübersichtlichkeit tunlichst zu vermeiden, eis nem besonderen Abschnitt (s. Kap. 23) vorbehalten bleiben müssen. Line derartige kritische Sonderung bietet zugleich den nicht geringen Vorteil, dass durch sie eine Anzahl neuer Gesichtspunkte gewonnen wird, die dem Verständnis nicht bloß des Omphalosyedankens sondern auch des Schöpfungsmythus der Westsemiten zugutekommen dürften.

Ju der (Omph. S. 24) als grundlegend angeführten berühmten Stelle des Propheten Ezechiel (um 595 v. Chr.) 5, 5: 'So spricht der Zerr Jahwe: Dies ist Jerusalem, die ich mitten unter die Völker

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Joseph. bell. Jud. 3, 3, 5: μεσαιτάτη τῆς Ἰουδαίας πόλις τὰ Ἱεροσόλυμα κεῖται, παρ' δ καί τινες οὐκ ἀσκόπως ὀμφαλὸν τὸ ἄστυ τῆς χώρας ἐκάλεσαν. Æbenso schon ber Ἰτίsteas brief (um 200 v. Chr.) ed. Wendland p. 25, 8 ff.: Ὁς γὰρ παρεγενήθημεν ἐπὶ τοῦ καὶ τόπου, ἐθεωροῦμεν τὴν πόλιν μέσην κειμένην τῆς ὅλης Ἰουδαίας ἐπ' ὄρους ὑψηλὴν ἔχοντος τὴν ἀνάτασιν.

gestellt habe, und rings um sie her Länder'21 kommt setzt aus noch älterer Zeit (etwa 720 bis 700 v. Chr.) das Zeugnis des Jesaias 2, 2: 'In der letzten Zeit aber wird der Very mit dem Tempel Jahwes sest gegründet stehen als der höchste unter den Vergen und über die Zügel erhaben sein.' Dass wir in der Tat berechtigt sind, auch diese Worte auf die einzigartige Geltung Jerusalems als Erdnabel zu beziehen, scheint mir namentlich Wensinck, The navel of the earth S. 13 sem Glauben der Israeliten, Syrer und Uraber die Vorstellung des Erdnabels fast untrennbar mit der einer Zöchstlage verbunden ist. <sup>22</sup> Mit dieser Zöchstlage aber hängt natürlich wieder die Vorstellung zusammen, dass Jerusalem und ganz Palästina nicht von der Sintslut betrossen worden seien. Vyl. Vereschit Rabba sol. 37 vo. a, l. 20 st. nach Wensincks Übersetzung (a. a. O. S. 15): 'The land of Israel was not submerged by the Deluge.'23

Ist dazu auch Ezech. 38, 12, wo die Israeliten bezeichnet werden als Leute, die auf dem Nabel der Erde wohnen, und Zieronymus zu Ezech. 5, 5 = Migne, P. lat. 25, 521 ff.: Zaec dicit Dominus Deus 'Ista est Jerusalem: in medio gentium posui eam et in circuitu eius terras.' Jerusalem in medio mundi sitam bic idem Propheta testatur, umbilicum terrae eam esse demonstrans. Et Psalmista nativitatem exprimens Domini: 'Veritas, inquit, de terra orta est' (Ps. 48, 12). Uc deinceps passionem: 'Operatus est, inquit, salutem in medio terrae' (Ps. 73, 12). U partibus enim Orientis cingitur plaga, quae appellatur Usia. U partibus Occidentis eius quae vocatur Europa. U meridie et austro: Libya et Usrica. U septentrione Scythis, Urmenia atque Perside et cunctis Ponti nationibus. In medio igitur gentium posita est. Vyl. Klameth a. a. G. S. 90 und Marinelli, Die Erdunde b. d. Kirchenvätern, Vortrag... von Dr. G. Marinelli, deutsch von Neumann. Leipz. Teubner 1884 S. 75 Unm. 37 ff.

<sup>22</sup>Da ich die von Wensinck beigebrachten Zeugnisse nebst einigen andern und den Wortlaut von Wensincks Beweissührung weiter unten in dem der Bedeutung des Erdnabels in der Adamlegende gewidmeten Abschnitt eingehend behandeln werde, so kann ich mich hier damit begnügen darauf hingewiesen zu haben. (S. unt. Ann. 98.)

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>Vyl. ferner Bin Gorion, D. Sayen 8. Juden I, 57 u. 353: 'Daf heilige Land liegt höher denn alle Länder': Sifre debe Rab ed. M. Friedemann, Wien 1864 (halachischer Midrasch zu Numeri u. Deuteronomium) Deut. § 152 und Ta'anit 10a (zitiert von Wensinck a. a. O. S. 16) 10a: s. unt. Rap. 3, 2 a. E. u. S.

Die gleiche Unschauung sindet sich einerseits in der Sage von dem ebenfalls als Erdnabel geltenden hochheiligen Verge der Samaritaner Garizim bei Sichem, <sup>24</sup> anderseits im Mythus von Deukalion, dem einzigen aus der Sintslut geretteten Manne, der bekanntlich am Parnass bei Delphi, dem dupadde  $\gamma \tilde{\eta} \zeta$ , landet, welcher Vergnatürlich als einziger über die Flut emporragender Punkt zu denken ist.

Überhaupt spielt Jerusalem als Erdnabel eine Zauptrolle in den Mythen von der Weltschöpfung und Sintslut, wie ich bereits früher (Omphalos S. 25 f. und Neue Omphalosstudien S. 16 f.) nachgewiesen habe. In dieser Beziehung kommt namentlich 'der rätselhafte, seder Etymologie spottende Stein Schetisa' (Kittel in Zerzog-Plittzauch Realenc. 19, 497, 24 ff.)<sup>25</sup> in Betracht, von dem aus nicht

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>S. unt. Kap. 3a und vyl. Wensinck a. a. O. S. 15. Auch auf Mekka ist dies Motiv übertragen worden. Nach muslimischem Glauben war auch die Ka'aba von der Sintflut befreit (Wensinck a. a. O. S. 15 s. Kap. 4) denn auch Mekka yilt als höchstyelegener Punkt der Erdscheibe.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>Weiter fant Kittel a. a. O. über Siefen merkwürdigen Stein: 'Daf Allerhei» ligste des Tempels [des Serubbabel] war, nachdem die Lade schon im alten Tempel verschwunden war, vollkommen leer. Un der Stelle, wo sie gestanden hatte, soll sich eine drei Singer hohe Steinplatte befunden haben, auf die am Versöhnungstas ge der Johepriester das Rauchfass (θυμιατήριον) stellte. Es ist der Stein Schetija (Jos. bell. jud. 5, 5, 5. Talm. Joma 5, 2). Was das Wort bedeutet (es spottet jeder Etymologie) und waf der Stein eigentlich follte, ist in vollkommenef Dunkel gehüllt. So kann man sich fragen, ob der Stein nicht ein blokes Phantasiegebilde war, entstanden auf dem Bedürfnis, in den vollkommen leeren und so gut wie zwecklosen Raum wenigstens irgendetwas zu verlegen.' Letztere Unnahme scheint mir doch etwas zu kühn im übrigen verweise ich auf gewisse den Räucheraltar (θυμιατήριον) im Tempel alf μεσαίτατον οὐρανοῦ καὶ γῆς ober alf σύμβολον τῆς ἐν μέσφ τῷ κόσμφ τῷδε κειμένης γῆς (Clem. Aler. Strom. 5, 6 p. 665 vyl. Theue Omphalofftubien S. 16 ob.) ober alf μέσον γῆς καὶ ὕδατος σύμβολον und τὸν μέσον τοῦ κόσμου τόπον κεκληρωμένον (Philo, de vit. Mos. 2 p. 150 M.) bezeichnende Aufdrücke, die den Stein Schetisa als Zasis des Thymiaterions (Altars) zu bezeugen scheinen. S. auch Jellinet, Beth haeMidr. 5, 65 (u. S. 17). — Uhnlich wie ich urteilt über daf  $\vartheta$ υμιατήριον alf Ærdenmitte und den Stein Schetisa, wie ich nachträglich gesehen habe, auch Klameth a. a. Ø. S. 94.

bloß die Welt gegründet, sondern auch das Gewässer der Urflut und Sintslut verschlossen sein sollte (Feuchtwany in d. Monatsschr. s. Gesch. u. Wissensch. d. Judentums 1910 S. 547 sf., Neue Omphalosstudien S. 15 sf. vyl. auch Wensinck a. a. O. S. 15 sf.). Ja die Rabbinen lehrten geradezu, dass das serusalemische Zeiligtum vor der übrigen Welt, sogar vor dem Lichte, erschaffen worden sei, indem sie sich für diese Unsicht auf Jesaias 28, 16 sf. beriesen:

Darum hat der Zerr Jahwe also gesprochen: Schon habe ich im Zion einen Grundstein gelegt, einen geprüften Stein, einen kostbaren Eckstein sestester Grundlage usw.

Dazu gibt Wensinck a. a. O. wertvolle Erläuterungen, indem er bemerkt:

Jewish literature gives full information on this point Roma 54b: "The World has been created beginning from Sion. In the same place the World has been created beginning from Sion. In are discussed then follows "the scholars say: the one and the other have been created beginning from Sion." — Ta'anit IOa the following is said about the holy Land "our masters have taught: the land of Israel was created first, and the whole of the rest of the world asterwards." — In Bereshit Rabba sol. 5, vo., a supra, it is said that the light was created before the world. — In Midrash Shōher Tōb p. 151, I. 14 it is asted: "Wherefrom did the Joly one bring forth Light?" Rabbi Beresyah said on the authority of Rabbi Isaac: "Ze took it from the Sanctuary." I similar tradition is to be found in Bereshit Rabba sol. 5, vo., b., II, infra.

Auch auf der sprischen und arabischen Literatur führt Wensinck a. a. O. S. 17 ff. mehrere interessante Belege für die Präeristenz und die zentrale Bedeutung des jerusalemischen Tempels für die Weltschöpfung an, z. B. die Oden Salomos 4, I-4, wo es heißt: 'Niemand, o mein Gott, verändert Deine heilige Stätte, und es ist nicht mögslich, dass er sie verändere und an einen andern Ort versetzen sollte, weil er keine Gewalt über sie hat. Denn Dein Zeiligtum hast Du bezeichnet, ehe Du andere Orte erschusst die Stätte, die die älteste ist,

foll nicht von denen verändert werden, die jünger sind als sie.' Mit Recht glaubt W., dass der Dichter mit diesen Worten gewisse Aichetungen zu bekämpsen und zu widerlegen sucht, denen die Autorität Jerusalems ein Dorn im Auge war man denkt unwillkürlich an die Ansprüche der Samaritaner (Sichem, Garizim) oder der Damasener (s. Kap. 2 4 u. 3). Vyl. serner Jamakhshari's Commentary on the Kor'an ed. Nassau Leef, Khadim Josain and Abd al Jayi, Calcutta 1856-59 zu Sure 2, 37 und Dyarbekrī's Ta'rīkhel Khamis, Kairo 1283 vol. 1, 31, 1, wonach Allah die Erde geschassen hat von der Stätte aus, wo setzt Jerusalem liegt (Wensinck S. 18). Wir werden später sehen, dass die weitere Entwickelung des islamischen Doymas dazu gesührt hat, auch diese Vorstellung auf Mekka zu übertragen.

Fragen wir nunmehr, wie ef gekommen sei, dass man den 'Nabel der Erde' auch als Ausgangspunkt der Weltschöpfung ansah, so lässt sich eine sehr einfache und klare Antwort geben. Offenbar beruht die ganze Vorstellung auf dem Vergleiche des embryonalen Nabels mit dem Nabel der Erde oder der Welt, wobei es ziemlich gleichgültig erscheint, ob man sich die Erde oder Welt als ein lebendiges organisches Wesen dachte, oder nicht. Denn das gesamte Altertum scheint geglaubt zu haben, dass das organische Leben des Embryo sich vom Nabel als dem Zentrum des Körpers ausentwickele, dein Gedanke, der sast unwillkürlich zu der Vorstellung führen musste, dass auch der 'Nabel der Erde' der Ausgangspunkt der Weltschöpfung gewesen sei. Vyl. z. Zellinek, Zeth ha Midr. 5, 65: "Gott gründete mit Weisheit die Erde. Gott erschuf die Welt wie das vom Weibe

<sup>26</sup> Ugl. 3. 3. Philolaof fr. 13 Dielf = Theol. arithm. p. 20, 35 Uft: τέσσαρες άρχαὶ τοῦ ζώου τοῦ λογιχοῦ, ἄσπερ καὶ Φιλόλαος ἐν τῷ περὶ φύσεως λέγει, ἐγκέφαλος, καρδία, ὀμφαλός, αἰδοῖον. ἐγκέφαλος μὲν νόου, καρδία δε ψυχῆς καὶ αἰσθήσιος, ὀμφαλὸς δὲ ῥιζώσιος καὶ ἀναφύσιος τοῦ πρώτου, αἰδοῖον δὲ σπέρματος κ. τ. λ. — Vinδicianuf cap. 16 = Wellmann, Fragm. δ. griech. Ürzte I, 218 f.: primo mense iactus seminis nostri in utero materno congregatur in umbilicum, in hoc est congregatio etc. Mehr b. Wellmann a. a. O. und Roscher, Omphalos S. 7 Unm. 6.

Geborene. So wie dieses vom Nabel aus sich entwickelt, so begann Gott die Welt vom Nabel aus zu erschaffen, woher sie sich dann weiterentwickelte. Wo ist der Nabel? Das ist Jerusalem. Der Nabel selbst ist der Altar. Ind warum heißt er Stein schettissa? Weil von ihm aus die ganze Welt gegründet wurde. 28

Selbstverständlich hängt mit dieser Bedeutung Jerusalems und überhaupt des heiligen Landes als Mittelpunkt der Erde auch die im solgenden Kapitel besonders zu behandelnde Vorstellung zusammen, dass die Erschaffung des ersten Menschen in der Mitte der Erdscheibe stattgefunden habe und solglich auch das Paradies dorthin zu verlegen sei (vyl. Omphalos S. 26 ob.).

Ju den von mir bereitf (f. Omphalof S. 24 ff. und Neue Omphalofstudien I S. 16 ff.) auf dem Buche Zenoch (um IIO v. Chr.) sowie auf Talmud und Midrasch angeführten Zeugnissen sür die im rein geographischen Sinne zu verstehende zentrale Lage Jerusalems, d. h. des Tempelberges, des Tempels und des Altars bzw. des Synedrions, füge ich setzt noch eine Anzahl weiterer Belege auf der christlichen Literatur des ausgehenden Altertums und des Mittelalters hinzu.

Auf der Zeit der Kaiserin Zelena, der Mutter Konstantins d. Gr., stammt bekanntlich die sogenannte Kreuzprobewunderlegende, über welche vyl. E. Testle, De Sancta Cruce. Berl. 1889, S. 49 und Klameth a. a. O. S. 91 U. 2. Zier heißt es "Und sie fanden drei Kreuze, die verborgen gewesen waren. Und Judas nahm sie und brachte sie zu der gläubigen Kaiserin (Zelena). Da sprach diese: 'Welches von ihnen ist das Kreuz unseres Zerrn?' Er sprach 'Ich weiß es nicht.' Da legte sie dieselben in die Mitte der Stadt, indem

<sup>278.</sup> oben Unm. 22 Omphalof S. 24 f.

<sup>28</sup> feuchtwang, Monatsichrift f. Gesch. u. Wissensch. 8. Judent. 1910 S. 727 f. Roscher, Neue Omphalosstudien S. 10 Ann. 24. Wensinck a. a. O. S. 19. Wünsche, Auf Jsraels Lehrhallen 3, 2 S. 219: 'Abba Saul sagt: Von seinem Nabel auf sendet es seine Wurzeln weiter und weiter.' Zier liegt wohl der uralte, namentlich von den Griechen scharf ausgeprägte Vergleich der Nabelschnur mit einer Wurzel zugrunde vyl. Omphalos S. 6 f. Ann. 6.

sie erwartete, an ihnen die Zerrlichkeit Gottes zu sehen. Und um die neunte Stunde des Tages trugen sie einen toten Jüngling daher auf einer Bahre, um ihn zu begraben. Und als Judas es sah, augenblicklich sasste er sich und sprach zur Kaiserin: 'Aun, meine Zerrin, sollst du die Kraft des Kreuzes sehen und die in ihm verborgene Zerrlichkeit.' Da setzten sie die Bahre nieder, und er nahm eines von den Kreuzen und legte es auf die Bahre. Und als das dritte Kreuz darankam, dass es auf den Leichnam gelegt wurde, zur Stunde stand der Jüngling auf." (Vyl. Mus. Brit. 288. 12174 u. 14644 b. Restle a. a. O. 61.)

Der hier gemeinte, im Zentrum von Jerusalem besindliche Punkt ist offenbar identisch mit der 'valde summa columna,' welche in dem um 670 geschriebenen Traktat des Adamnanus (= Arculsus) De locis sanctis l. 3 bei Geyer, Itinera zierosolymitana = Corp. Script. Eccles. lat. Vol. 38 p. 239 erwähnt wird. 29 Das Zeugnis lautet:

De aliqua valde fumma columna, quae a locif fanctif ad feptentionem in medio civitatif stanf peryentibuf obvia habetur, breviter dicendum est. Zaec eadem columna, in eo statuta loco, ubi mortuuf iuvenif cruce Domini superposita revirit, mirum in modum in aestivo solstitio meridiano tempore ad centrum caeli sole perveniente umbram non facit, solstitio autem transmisso, quod est 8 kal. Jul., ternis diebus interjectis paulatim decrescente die umbram primum sacit brevem, deinde processu dierum longiorem. Zaec itaque columna, quam solis claritas in aestivo solstitio meridianis horis stantis in centro caeli e regione desuper circumfulgens ex omni parte circumfusa persustrat, Zierosolymam orbis in medio terrae sitam esse protestatur. 30

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup>Vyl. über diese Schrift und ihren Verfasser Zeisenbery, Grabeskirche u. Upostelkirche I, S. 175 u. Geyer a. a. O. praefat. p. 33, sowie in seiner Abhandlung 'Abamnanus Abt v. Jona.' Augsbury 1895, S. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup>Vyl. dazu die yanz gleiche Beyründung der zentralen Lage Jerusalems, in der Legende vom Kreuzprobewunder oben S. I8 und Marinelli, D. Erdfunde b. d. Kirchenvätern, Vortrag von Dr. G. M., deutsch von Neumann. Leipzig I884, S. 76 Unm. 44. Zier führt M. folgende Worte aus Nicol. filius Soemundi, abbas thingorum, II54, an: Ibi (zu Jerusalem) est medium orbis ibique sol sesto

Unde et pfalmographuf propter fancta passionis et resurrectionis loca, quae intra ipsam Seliam continentur, vaticinans canit: 'Deus autem rex noster ante saeculum operatus est salutem in medio terrae' [Psalm, 73, 12], hoc est Sierusalem, quae mediterranea et umbilicus terrae dicitur.' (Vyl. Sieron. in Ezech. 5, 5 s. oben Unm. 18.)

Ühnlich Zaeda in seinem liber de locis sanctis = Geyer a. a. O. S. 307 (Zaeda schrieb bald nach 700): 'In medio autem Lierusalem, ubi cruce Domini superposita mortuus revirit, columna celsastat, quae aestivo solstitio umbram non facit Unde putant ibi mediam esse terram et historice dictum: 'Deus autem, rex noster, ante saecula operatus est salutem in medio terrae.' Oua ductus opinione et Victorinus Pictabionensis antistes ecclesiae de Golyotha scribens ita inchoat:

Est locus, ex omni medium quem credimus orbe Golgotha Judaei patrio cognomine dicunt.' Vyl. Migne P. L. 5 p. 294.

Sier erhebt sich die Frage nach der ursprünglichen Bedeutung der in der Mitte der Stadt Jerusalem errichteten hohen Säule. Klameth a. a. O. S. 91 f. identifiziert sie mit der auch 'auf der Madabakarte<sup>31</sup> verzeichneten Kolossalsaule, welche wohl schon seit der Erbauung Uelias den Mittelpunkt des halbkreissörmigen Torplatzes innerhalb des setzigen Damaskustores sowie den umbilicus oder das Zentrum des städtischen Straßennetzes bildete, und deren imposanten Eindruck die so viele Jahrhunderte überdauernde arabische Bezeichnung des Damaskustores "bab el-'amûd" am besten dartut.'

Diese Erklärung hat in der Tat manches für sich. Man denke 3. 3. an die beiden inmitten der Stadt Rom auf dem Korum Romanum yanz in der Nähe der Rednerbühne und des Concordiatempels

f. Joannis stat in centro coeli. (Vyl. Werlauff, Symbolae ad geogr. p. 30, 52 u. Lelewel a. a. O. Kap. 49.)

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup>Oyl. Klameth a. a. O. S. 92 Ann. I, der auf M. Gifler, Jerufalem auf der Mosaiklarte von Madaba, in: Zeil. Land 56 (1912) S. 225 ff. verweist.

errichteten Monumente: den von Konstantin erbauten Umbilicus urbis Romae und das von Augustus im Jahre 28 v. Chr. errichtete Milliarium aureum. Ersterer nalt als ideeller Mittelpunkt der Stadt und des Reiches, letzteres als Generalmeilenzeiger oder als Jentrum des gesamten römischen Straßennetzes (vyl. Omphalos S. 35). Auch in der gewaltigen in der Diadochenzeit gegründeten Zauptstadt Syriens, nämlich in Untiochia ad Orontem, gab es einen das Jentrum der Stadt bezeichnenden 'Omphalos,' nach dem auch der ganze ihn umgebende Platz benannt war (Omphalof S. 34). Daf ältere Vorbild aller dieser Monumente war wohl der berühmte schon von Pindar (fr. 45 Boech = 53 Bernt) gepriesene doteog dugaλὸς θυόεις Uthens, 8. h. der so ziemlich in der Mitte der Stadt von den Peisistratiden errichtete Zwölfgötteraltar, der zugleich als Zentralmeilenstein für das gesamte Straßennetz Uthens und Uttikas diente (Omphalof S. 33).32 Wie leicht diese "columna celsa" inmitten der Stadt Jerusalem von den späteren Bewohnern, die sich rühmten, im Mittelpunkt der Erde zu wohnen, auch zum δμφαλός  $\gamma \tilde{\eta} \zeta$  erhoben werden konnte, dürfte wohl ohne weiteres einleuchten.

Auch zu der naiven Begründung der zentralen Lage Jerusalems in unserer Legende hat Klameth zwei tressende Analogien gesunden, indem er einerseits auf den Erdennabel der Chinesen (Omphalos S. 20 f.), anderseits auf die weiter unten von uns anzusührende volkstümliche Begründung der zentralen Lage des Jakobsbrunnens bei Sichem verweist (s. unt. Kap. 3 a). Die Samaritaner nämlich behaupteten, dass dieser Brunnen den Nabel der bewohnbaren Erde bilde, weil allsährlich an einem gewissen Sommertage zur Mittagszeit die Sonne in das Wasser des Brunnens hinabsteist, ohne einen

<sup>32</sup> Nach E. Curtiuf, z. Geschichte δ. Wegebaus bei δ. Griechen = Ges. Abh. I S. II6 'stand nicht bloß im Kreuzpunkte (τετρασδία) der Zauptstraßen zu Antiochia sondern auch zu Alexandria, Nikaia und Byzantion ein in Stein ausgebauener Omphalos. Die Seleuciden-Münzen zeigen ihn mit Binden umwunden, Apollon auf ihm sitzend, den Pseil zur Erde senkend, zum Zeichen seiner gnädigen Gesinnung (s. Müller, Antiq. Antioch. I p. 43).' Vyl. Omphalos Tas. I, I3 u. I6.

Schatten zu werfen.

Serner sei hier noch einer Oμφαλός genannten Örtlichkeit im Raume des mittelalterlichen Zerusalems gedacht, die in dem sogenannten 'Typikon' (vor 720) erwähnt wird. Unter diesem 'Typikon' ist eine interessante neuerdings von Papadopulos Kerameus ausgefundene, in der Zandschrift Άγίου Σταυροῦ 43 vom Jahre II22 erhaltene und unter dem Titel Τυπικὸν τῆς ἐν Ἱεροσολύμοις ἐκκλησίας in den ἀνάλεκτα Ἱεροσολυμιτικῆς Σταχυολογίας Τόμ. δεύτ., Petersburg I894, S. I-254 herausgegebene Urkunde über gewisse kirchliche Riten während der Kar- und Osterwoche zu verstehen. 33

Genauer gesagt handelt ef sich um eine Osterprozession, die im 8. Jahrhundert nach den einzelnen Stationen (Gethsemane, Μετάνοια τοῦ ἀγίου Πέτρου, der Sophienkirche u. a. m.) unternommen wurde, wobei fromme Lieder ertönten und Priester biblische Texte verlasen. Nun heißt ef (p. 133, 26), nachdem die Texte für den Stationsgottesdienst εἰς τὴν ἁγίαν Σοφίαν angegeben sind: Εὐθὺς ποιοῦμεν λιτὴν ἐπὶ τὸν Ὁμφαλόν, μέσον τοῦ ἁγίου Κήπου, 34 ψάλλοντες στιχηρὸν κ. τ. λ. Ες folgen die Lieder, die während der Prozession gesungen wurden (136, 19): εὐθὺς κοντάκιον εἰς τὸ Μέσον τῆς γῆς ῆχος πλάγιος δ΄. Wir hören dieses Lied und die Verlesung des Evangel. Matth. 27, 33-54, dann heißt ef (137, 7): Εὐθὺς λιτὴ ἔμπροσθεν τοῦ ἁγίου Κρανίου ἔξω. Υίας δίεςen

<sup>33</sup> Vyl. darüber Zeisenberg, Grabestirche I, 176, 2 und 190 f., Baumstart, Die Zeiligtümer des byzantin. Jerusalem nach einer übersehenen Urkunde, Oriens Christianus 5 (1905) S. 227-289. Derselbe, Die Modestian. u. die Konstantinischen Bauten am Zl. Grabe zu Jerusalem. Paderborn 1915, S. 2, 13 ff., 17-25 usw. Klameth a. a. O. 103 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup>3um Verständnis dieser Worte verweise ich auf Klameth a. a.  $\mathcal{O}$ . S. IO3: "Da als "Αγιος Κήπος, Josephyarten' der Raum zwischen der Anastasis, der sog Konstantinbasilika, und der Golyothakirche bezeichnet wurde (vyl. das 50-doeporicon S. Willibaldi, Kap. IS in Tobler-Molinier, Itinera zierosolymitana 263 u. Baumstark, D. zeiligtümer des byz. Jerusalem 235), haben wir uns also das Erdenzentrum des Modestusbaues etwa vom 8. Jahrh. angefangen in der Mitte des von den drei genannten Kirchen eingeschlossenen Raumes zu denken." Vyl. Plan 4 bei Klameth a. a.  $\mathcal{O}$ . (= Rekonstruktionsversuch A. Baumstarks), wo E den Raum des Zagios Kepos, a die Stelle des 'Omphalos' bezeichnet).

Worten ist zunächst mit ziemlicher Sicherheit zu schließen, dass die als Όμφαλός bezeichnete Station den Mittelpunkt der Erde bedeuten follte. Über wo hat man innerhalb der Modestianischen Renovations bauten diesen Όμφαλός anzusetzen, und ist dieser mit dem 'Kranion' identisch oder nicht? Diese Frage ist neuerdings ganz verschieden beantwortet worden. Zeisenberg a. a. O. S. 190-191 nimmt unbedenklich an, daff unter dem hier genannten "Ομφαλός = Μέσον της γης der Punkt auf der 'Schädelstätte' (= Kpaviov) zu verstehen sei, wo das Kreuz Christi errichtet war, das man in christlicher Zeit ziemlich allgemein in der Mitte der bewohnten Erde errichtet glaubte, dass also 'das Kranion (als ein blokes Denkmal) draußen im Freien vor der Golyothakirche im Zeiligen Garten lag.' Gegen diese Erklärung macht aber Zaumstark, D. Modestian. u. d. Konstan. Zauten am 31. Grabe zu Jerusalem S. 19 mit Recht geltend, dass die mehrfach wiederkehrende formel Εύθύς λιτή (είς oder έπί), mit der zu den liturgischen Texten eines weiteren Stationsgottesdienstes übergeleitet wird, ein Weitergehen von einem Orte zu einem andern bedeute, daff also das äylov Koavlov, nach dem Textzusammenhang räumlich vom Όμφαλός verschieden sein müsse. Auch beruft sich Baumstark richtig auf den großen Unterschied der beiden Präpositionen eis und ἐπὶ, insofern ef einerseits heißt: ποιοῦμεν λιτὴν ἐπὶ τὸν Ὁμφαλόν, anderseits είς τὸ ἄγιον Κρανίον (a. a. v. S. 23 f.), wodurch Seutlich bewiesen wird, dass ef sich beim 'Omphalos' um ein bloßes Denkmal inmitten des heiligen Gartens, beim Kranion aber um einen betretbaren Raum (Kapelle, Kirche usw.) handeln muss. Darunter kann aber auf verschiedenen von Zaumstark angeführten Gründen und nach bestimmten Zeugnissen kaum etwas anderes als die unterhalb der Kreuzinungsstätte befindliche, als Grab Adams geltende Felsenkapelle verstanden werden, von der im nächsten Abschnitt s. S. 25 ff.) die Rede sein wird.

Über die weiteren Schicksale dieses 'vom Golyothafelsen losyelössten' Denkmals der Erdenmitte s. Klameth a. a. O. S. 100 ff. und 103 ff. Noch heute zeigt man in der griechischen Kathedrale Jerusas

lemf, den ἀμφαλὸς γῆς in form einef beder» oder kantharusartigen Denkmals mit einer umflochtenen gedrückten Kugel darin. (Vyl. Baedeker» Benzinger, Palästina 7, 39 u. A. Jeremias, Landbuch d. altorientalischen Geisteskultur S. 34 Ann. 4.) Eine Abbildung das von habe ich nach einer mir von A. Jeremias gütigst überlassenen Photographie im Omphalos, Tas. 10 Sig. 3 u. ob. S. 6, gegeben. 35

Auch zu dem ebendort (Taf. 10 Sig. 4) abgebildeten typischen Orbis terrarum mit dem Jentrum Jerusalem gibt es zahlreiche Unalogien auf dem Mittelalter. Vyl. Lelewel, Géogr. du moyen âge 2 Épilogue chap. 70 p. 121 Wuttke, Ub. Erdkunde u. Karten des Mittelalters. Leipzig 1853, S. 42 f. u. Taf 5-7 Peschel, Abhandlungen zur Erd und Völkerkunde I. Leipzig 1877, S. 74 f. Uber Land und Meer 1914, Ar. 31 S. 805. Marinelli, Die Erdkunde bei den Kirchenvätern, Vortrag von Dr. G. M., deutsch von Neumann. Leipzig 1884, S. 76 Unm. 44 ff. — Peschel a. a. O. S. 53 sagt Sarüber: 'Die Lateiner im Mittelalter haben Jerusalem als Zentrum der Welt angesehen. Alle älteren Karten bis hinauf und höher als das 14. Jahrh. zeigen uns Darstellungen dieser Theorie (vyl. die Sallustfarten Taf. 5-7, ediert von Wuttke a. a. O.). So dürftig aber waren diese 'Weltspiegel,' dass ein geographisches Gedicht auf dem 15. Jahrhundert noch behaupten konnte, wenn man ein Tau  $[{f T}]$  in daf Omikron [O] zeichne, so wäre die Sigur der Welt vollendet. Ogl. Leonardo Dati bei Santarem, Essai I, p. 155: "Un T dentro a uno O mostra il disegno — Come in tre parte su diviso il mondo."36

<sup>35</sup>S. auch Lelewel, Géographie du moyen âge I, Prolegy. 81 Ann. 28, der über den 'nombril de Jérusalem, centre du monde' bemerkt: 'Au Ise siècle d'Ailly, Mauro discutent cette question les pélérins visitent la colonne ou la pierre centrale.' 'Item, le lieu que on dist la moyenne du monde,' dit en I423 Gilbert de Lannoy (Voyage p. 50), 'Au dedans du cueur du sainct sepulchre que tiennent les Grecs a due pierre ronde plus haulte que les aultres qui a uny trou au milieu, et dit on que cest le umbelic du monde ou le moyen,' dit en I487 le carmélite Nicola de Juen (Pélerinage publié à Lyon I488 p. 503).'

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>Weiteres darüber s. bei Peschel a. a. O. S. 54 u. besonders Anm. 2: 'Auf der Mappa de mari et terra des Marino Sanuto (1321) liegt Jerusalem in der Mitte der Welt nach Ezech. 5, 5. Sie stellt die bekannte Welt als eine vom Ozean

#### Man vyl. unsere Titelvignette!

Die bisher angeführten Zeugnisse, zu denen alsbald noch die der Abamlegende angehörenden kommen werden, beweisen, dass an keis nem Orte der Welt der Omphalosgedanke eine größere Rolle gespielt hat, als in Palästina und besonders in Jerusalem. In dieser Zinsicht übertrifft die Zauptstadt des südischen Landes sonar Delphi, dessen Omphalos, wie ich früher nachgewiesen habe, ungefähr 900 Jahre lang für die Zellenen und die Bewohner der Mittelmeerländer der ziemlich allgemein anerkannte hochbeilige Nabel der Erde gewesen ist.37 Aber die Existenz des Omphalos von Jerusalem lässt sich mindestens noch zwei Jahrhunderte früher nachweisen und reicht, wie wir soeben nezeint haben, noch durch das nanze Mittelalter bis auf die jünyste Gegenwart herab. Ja ef macht fast den Lindruck, alf sollte sich seine Bedeutung noch in eine ferne Zukunft erstrecken. Denn für nicht weniger alf drei der wichtigsten Religionen, die jüdische, die christliche und die islamische (s. unt. Kap. 4) ist Jerusalem von jeher entweder die Wiege oder eine hochheilige Stätte ersten Ranges gewesen, und es erscheint nicht unmöglich, dass es in dieser Zinsicht erneute Bedeutung erhält, wenn ef dem sogen. Zionismus gelingen sollte, sich durchzusetzen und Jerusalem von neuem zum Zentrum des orthodoren Judentums zu machen.

# 2.2 Der Omphalof in der Udamlegende (vyl. Omphablof S. 26).

Bereits Omph. S. 26 habe ich der eigentümlichen Kolle, welche der Nabel der Erde in der Legende vom ersten Menschen spielt, kurz gedacht, doch hat sich seit dem Erscheinen dieser Abhandlung teils infolge eigener Sammlungen und Forschungen, teils durch die

umflossene Scheibe dar, geteilt durch die Achse des Mittelmeeres und die senkrecht nach dieser gesichteten Ströme des Vils und Tanais. Mit Zilse dieser Karte sind die Stellen im Purgatorio des Dante (2, 3 u. 27, 15) leicht zu verstehen.

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup>Vyl. Omphalof S. 76 f.

überauf dankenswerten Arbeiten Wensincks und Klameths (s. Vorw, S. 3 f.) das erreichbare Zeugnismaterial so wesentlich vermehrt, dass ich es für wissenschaftliche Pflicht halte, die ganze Frage noch einmal, und zwar wesentlich auf Grund der Arbeiten der beiden genannten Forscher, zu beleuchten. Soviel ich sehe, dürfte es sich in diesem Falle am meisten empsehlen, den ziemlich umfangreichen Stoff nach lokalen Gesichtspunkten zu ordnen und kritisch zu bearbeiten. Wir beginnen daher unsere Betrachtung mit der Lokalsage von Jerusalem.

Auch hier wieder müssen wir verschiedene Lokaltraditionen untersscheiden, von denen die von Golyotha die bei weitem wichtigste und verbreitetste ist.

### 2.2.1 Die Udamlegende von Golgotha (vgl. Omphalof S. 26).

Sie liegt vollständig vor in dem wahrscheinlich dem 5. oder 6. Jahrhundert entstammenden 'Christlichen Udambuch des Morgen-landes,' das A. Dillmann in Ewalds Jahrbüchern der Zibl. Wissenschaft Zd. Hährbüchern dem Äthiopischen übersetzt und, mit einigen erklärenden Anmerkungen versehen, hersausgegeben hat. Der für uns wesentlichste Inhalt ist (vyl. Klameth a. a. O. S. 112 A. 3 und Guthe in Zerzog-Plitt-Zaucks Realenc. 37, 46) kurz solgender<sup>38</sup>:

Junächst wird erzählt, wie Gott Udam nach dem Sündenfall trösstete: 'Das Wasser des Lebens, nach dem du verlangst, wird dir heute nicht gereicht, sondern an dem Tage, da ich mein Blut über deinem Zaupte vergießen werde auf der Golgothaerde' (Dillm. S. 38). Weiter heißt es (a. a. O. S. 81), Udam habe unmittelbar vor seisnem Ende seinem Sohne Seth und dessen Nachsommen das Gebot

<sup>38</sup> Dieselbe Sage sindet sich in verkürzter Horm auch bei Eutychius dem Alexandriner (Annales b. Migne P. Gr. 3 p. 911 ff. und 917 f.), wo ebenfalls hervorgehoben wird, dass Adams Grab sich im Mittelpunkt der Erde und zwar an einer Stelle besunden habe, die 'Jalsalah' (= Golgathaz), d. i. Schädel, genannt wurde (vyl. Mommert, Golgotha S. 30 f.).

binterlaffen, seinen (Udams) Leichnam nach der Rettung auf dem Wasser der flut nach dem Mittelpunkt der Erde zu schaffen, und von dort werde Gott kommen und unser ganzes Geschlecht erlösen': abermals eine deutliche Unspielung auf Golgotha. Später besiehlt der Engel des Zerrn' dem Melchisedek, 'da er auf seinem Lager schlief, er solle mit dem Körper seines Vaters Adam in die Mitte der Erde geben' und ihn daselbst von neuem bestatten (S. II2) und als Melchisedet und Sem endlich an den genannten Ort gelangt sind, ertönt auf dem Sarge Adams eigene Stimme und sagt (S. 114) zu ihnen: 'In das Land, wohin wir gehen, wird das Wort Gottes berabkommen und leiden und oben auf dem Platze, wo mein Körper liegt, gekreuzigt werden, so dass er meinen Scheitel mit seinem Blute benetzen wird. Und in jener Stunde wird meine Erlösung sein, und er wird euch in mein Reich zurückbringen und mir mein Priestertum und Prophetentum geben.' Nach Dillmann (a. a. O. S. 7 ff.) ift das Udambuch 'nicht auf dem Griechischen, sondern auf dem Arabischen übersetzt und also nicht schon in der ersten Literaturperiode der Abyssinischen Kirche, sondern erst in der zweiten und zwar von Anypten her in senes Land einneführt worden. 39

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> Auf Serfelben Quelle schöpfen ihre Abamlegenben auch Eutychiuf (10. Jahrh), Annalef = Migne, D. gr. III, 9II C, 915 C, 916 U, 918. Moses Barcephas, Annales ecclesiastici = Migne, P. gr. III 498 vgl. Klameth a. a. O. S. 99, I, 113. A. Mommert, Golyotha S. 28 ff. s. auch Dillmann a. a. O. S. 8, wo noch weitere Literaturangaben zu finden sind, und Trumpp, D. Rampf Adams... od. D. driftl. Usamfbud der Morgenlandef = Ubersetzung eines Aethiopen auf dem Arabischen, Abh. S. J. Kl. S. Kyl. Alas. S. Wissenschaft., 16. 38., 3. Abteil., München 1881, S. 6 ff., wo nachgewiesen wird, dass der erste Teil dieser Schrift 'prätendiert, die έξημερίς def Epiphaniuf, Bischoff von Cypern (um 367), zu sein.' S. 12 stimmt Tr. der Vermutung Wilh. Meyers bei, dass 'die Grundschrift bef Ubambuchef vor dem Aufkommen des Christentums von einem Juden verfasst worden sei, wohl in einer ähnlichen Absicht wie das Buch der Jubiläen, um das, was die Genesis bot, zu erweitern und außuschmücken.' Ubrigens hat auch schon Dillmann (a. a. O. S. 142 Unm. 118) im Linblick auf Augustinus (sermo 71) und andere Zeugnisse (f. unten Unm. 38) vermutet, dass die Sage von der Bestattung Abamf auf Golgotha 'nicht ursprünglich christlich, sondern jüdisch gewesen sei' und 'baff bie Schäbelstätte so benannt wurde, weil Ubams Schäbel bort begraben lag.'

Waf daf Ulter der im Udambuch der abyssinischen Kirche behandelten Sage anlangt, so lässt sich dieselbe ohne Schwierigkeit zunächst bis inf 4. Jahrhundert zurückverfolgen. Das erhellt ohne weiteres auf der Ubereinstimmung seines wesentlichen Inhalts mit der zur sprischen Literatur gehörenden 'Schatzhöhle' (= 'Spelunca thefaurorum'), die so gut wie sicher dem berühmtesten Schriftsteller der sprischen Kirche Ephräm (306,378) oder wenigstens seiner Schule zuzuschreiben ist (Dillmann a. a. O. S. 10 Bezold, D. Schatzhöhle auf dem syr. Texte übers. Leipzig 1883, S. 10.). Zier heißt es (s. Bezold a. a. O. S. 26 ff.): 'Und Moah rief seinen Erstneborenen Sem und sprach zu ihm: .... Und steige binauf und setze ihn (den Leichnam Abamf) am Mittelpunkte der Erde nieder und lasse den Melchisedek dort wohnen. Und siehe, der Engel des Zerrn wird vor euch hergehen und euch den Wen zeigen, nämlich den Mittelpunkt der Erde. 40 Und dort hängen vier Enden (der Erde) miteinander zusammen denn als Gott die Erde schuf, da lief seine Kraft vor ihr her, und die Erde lief ihr von vier Seiten auf wie Winde und leises Wehen nach und dort (im Mittelpunkt) blieb seine Kraft stehen und kam zur Rube. 41 Dort wird vollbracht werden die Erlösung für Udam und alle seine Kinder..." Und als sie nach Golyatha kamen, welches der Mittelpunkt der Erde ist, zeinte der Engel Sem diesen Ort. Und alf Sem die Leiche unseres Vaters Udam oberhalb dieses Ortes niedergesetzt hatte, da gingen vier Teile auseinander, und die Erde öffnete sich in Gestalt eines Kreuzes und Sem und Melchisedet leuten die Leiche Udams hinein... Und derselbige Ort ward Schädelstät-

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup>Nach dem Christl. Udambuch d. Morgenlandes übersetzt von Dillmann S. 122 soll sogar der Name Jerusalem eigentlich den 'Mittelpunkt der Erde' bedeuten.

<sup>41</sup> Dieser etwas unklaren Vorstellung scheint die Ansicht gewisser Rabbinen, 3. 23. des R Josua, zugrunde zu liegen, der behauptete: 'Die Welt wurde von den Seiten aus geschaffen,' während R. Elieser lehrte: Von ihrer Mitte aus wurde sie geschaffen denn es heißt (Job 38, 38): "Als der Staub gegossen wurde zum Guss (festen Klumpen) und Schollen angeheftet wurden." S. die Nachweisungen Prof. Winters in den 'Neuen Omphalosstudien' S. 74 u. ob. S. 16 f. Ann. 23.

te genannt, darum dass dort das Zaupt aller Menschen hingelegt wurde, und Golgotha, weil er rund war.'

Alber die Sage vom Adamyrabe auf Golyotha lässt sich noch mindestens um zwei weitere Jahrhunderte zurückverfolgen, denn es ist neuerdings von Zaumstark und Klameth<sup>42</sup> nachgewiesen worden, Saff sie schon dem Orinenes (185-254) bekannt war. Vul. Cramer, Catenae Graecorum Patrum I, S. 235 = Migne, P. Gr. 13, Sp. 1777): περί τοῦ Κρανίου τόπου ἤλθεν εἰς ἡμᾶς, ὅτι Ἑβραῖοι παραδιδόασι τὸ σῶμα τοῦ Ἀδὰμ ἐκεῖ τετάφθαι. Sier ift δie Υοtiz außerordentlich wichtig, dass die 'Zebräer' behauptet hätten, im Golyothahügel liege Udam begraben. Klameth (a. a. O. S. 109) ist freilich geneigt, dass Eßpason auf "Judenchristen" zu beziehen, während ich vielmehr mit anderen zuversichtlich annehme, dass es sich um eine echt jüdische (rabbinische) vorchristliche Legende handelt. Um diese Unnahme zu größter Wahrscheinlichkeit zu erheben, berufe ich mich vor allem auf die Zeugnisse des Uthanasius (295,373), Umbrosius (340-399) und Zasilius (um 448), welche übereinstimmend aussagen, dass die Legende von der Bestattung Udams auf Golgotha oder die Auffindung seines Schäbels ober seines gewaltigen Steletts (of magnum) an diesem Orte auf jüdischer (hebräischer), d. h. rabbinischer Überlieferung berube. 43 Wie man im Zinblick auf diese Zeugnisse die

Φταθε 31 Jerufalem. Paderborn 1915, S. 26. Klameth a. a. Ø. S. 107 A. I.

Φταθε 31 Jerufalem. Paderborn 1915, S. 26. Klameth a. a. Ø. S. 107 A. I.

Δ3 Athanafiuf, De paffione et cruce Domíní = Migne, P. gr. 28, 208 A:

Θθεν οὐδὲ ἀλλαχοῦ πάσχει, οὐδὲ εἰς ἄλλον τόπον σταυροῦται ἢ εἰς τὸν Κρανίον τόπον, δν Ἑβραίων οἱ διδάσκαλοί φασιν (δ. h. δοφ wohl δίε μιδίβτη Rabbinen) τοῦ Ἀδὰμ εἴναι τόπον. — Ερίρημαι. (haeref. 46) bei Mich.

Φίγας p. 120 Annal. = p. 227 eδ. Bonn. = Fabriciuf, Coδ. Pfeuδepigr. Vet.

Τερτ. 2, 37: Ὁ μέγας Ἐπιφάνιος ἐν τοῖς Παναρίοις, ὡσαύτως καὶ ὁ μέγας Βασίλειος (in Εραί. 5, I) ἐν τῆ εἰς τὸν προφήτην Ἡσαίαν ἑρμηνεία λέγει ἄγραφον παράδοσιν περισώζεσθαι [ἐν] τῆ ἐκκλησία περὶ τοῦ Ἀδάμ, ὡς εὐθὺς μετὰ τὸ ἐκβληθῆναι τοῦ παραδείσου εἰς τὴν Ἰουδαίαν ἐλθεῖν χάριν παρηγορίας ὧν ἀπώλεσεν. Αὕτη... γὰρ γῆ πίων καλεῖται. Ἐκεῖσε λοιπὸν ἐνδιατρίβει, ἐκεῖσε καὶ τέθαπται. Θαῦμα μὲν οῦν ἐδόκει τοῖς ὁρῶσιν ἡ ἐκείνον κεφαλὴ τῆς σαρκὸς διαρρυείσης, ὅτι καὶ πρῶτον ἐκεῖνον Ἰουδαία νεκρὸν ἐδέξατο. Ἐν τόπω λοιπόν τινι καταθέμενοι τὸ τοιοῦτον κρανίον

## vorchristliche Existenz der Sage vom Grabe Adams auf Golyotha in Abrede stellen und behaupten kann, dass ef sich um eine verhält-

τόπον χρανίου τὸν τόπον ἐχεῖνον ἀνόμασαν. Ἐχεῖσε οὖν σταυροῦται ὁ Κύριος, ἵνα διὰ ξύλου ζωώση τὸν διὰ ξύλου σχόντα τὴν νέχρωσιν. — Ambrosius, Explan in Luc. 10, 23 = Migne, P. Lat. 15, 1925 C: Ipse autem crucif locuf vel in medio est conspicuus omnibus, vel supra Udae, ut Zebraei Sisputant, sepulturam. — Augustin. sermo 71: Etiam Zieronymus antiquorum relationem refert, quod et Abam primuf homo in ipfo loco, ubi crux fixa est, fuerit aliquando sepultus, et ideo calvariae locum dictum esse, quia caput humani generis ibi dicitur effe sepultum. Et vere... non incongrue creditur, quia ibi erectus sit medicus, ubi iacebat aegrotus, et dignum erat, ut, ubi acciderat humana superbia, ibi inclinaret se divina misericordia, et sanguis ille pretiosus etiam corporaliter pulverem antiqui peccatorif dum dignatur stillando contingere redemisse credatur. Basilius v. Seleucia orat. 38 = Migne, P. gr. 85, 409 U: κατά δὲ τὰς τῶν Ἰουδαίων παραδόσεις, ὤς φασι, τὸ κρανίον τοῦ Ἀδὰμ ἐκεῖσε (δ. b. ἐν Γολγοθᾶ) εύρεθῆναι... Τούτου χάριν, φασίν, καὶ κρανίου τόπος ἐκλήθη ὁ τόπος οὖτος. — Liether gehört auch  $\mathfrak{D}$ s. Tertull. carm. adv. Marcionem 2=Migne, P. lat. 2 II23: 'Of magnum hic veteres nostri (d. h. wohl unsere jüdischen Uhnen) docuere repertum. Zie hominem primum suscepimus esse sepultum.' Zum Verständnis des 'of magnum' verweise ich auf den namentlich im semitischen Orient von seher verbreiteten, höchst wahrscheinlich auf der Entdeckung von Knochen gewaltiger vorsündflutlicher Tiere (Mammut, Ichthyosaurus usw.) beruhenden Glauben, daff die ältesten Menschen, d. h. Udam, Eva, Abel, Seth, Moah usw. von riesiner Größe, S. h. meist 40 Ellen lang, gewesen seien und natürlich auch eine dem entsprechende Lebensdauer besessen hätten. Unl. Roscher, Die Jahl 40 im Glauben, Brauch u. Schrifttum d. Semiten, S. 46 Unm. 84. Dähnhardt, Matursagen I, 242 ff. Mehr b. Fabricius, Cod. Pseudepigr. Vet. Test. Zamburg 1722/23, vol. 2 p. 41 I p. 75. Wünsche, Schöpfung u. Sündenfall. Leipzig 1906, S. 9 f. u. 17 f. Dillmann a. a. O. S. 142 Anm. II8 und Klameth a. a. O. S. 107 A. 4 vyl. ebenda S. 99 f. Anm. I u. 2. — Merkwürdig ist übrigens der Widerspruch, der sich bei Zieronymus hinsichtlich der Lokalisierung des Adamyrabes sindet. Denn während er (Epist. 46 = Migne P. L. 22, 485) ausdrücklich bemerkt: 'Unde et locuf, ubi crucifixuf est Dominus noster, Calvaria appellatur, scilicet quod ibi sit antiqui hominis calvaria condita et sanguis Christi de cruce stillans primi Udam et iacentis protoplasti peccata diluerit,' versetzt er an zwei anderen Stellen (In Matth. 27 u. In Ephef. 5 = Migne P. L. 26 Sp. 219 u. 559) das Grab Udams vielmehr nach Zebron (s. Kap. 2 & 3). Vyl. auch Zieron. im Onomastikon unter Urboch, wonach Zebron die Grabstätte Udams (Jos. 14, 15 Vuly.), Abrahams, Jsaaks und Jakobs war. S. auch Abulseda Syr. p. 87. Winer, Bibl. Realwört. 3 J, 474, 2. — Auch nach muslimischer Tradition (Tha'labī, Tabari, Uzrafi) ist Abam in Jerusalem begraben: Wensinck, The navel of the earth 27.

nismäßig späte, rein dristliche Legende handle, verstehe ich nicht und gebe Zaumstark (a. a. O. S. 26) völlig recht, wenn er sich für seine Unsicht auch auf den Namen Koavlov selbst beruft, der 'ja offenbar mit dem auf Golyotha begrabenen oder gefundenen vermeintlichen Schädel Adams zusammenhängt, also bereits die Legende voraussetzt, daff der Protoplast unter der Stelle der Kreuzigung Christi begras ben newesen sei.' Eine erfreuliche Bestätigung dieser Unsicht scheint mir auch Guthef Zinweif auf die schon von Fabricius, Cod. pseudes pigr. Vet. Test. 2 S. 59 f., 75 ff., 267 f. gesammelten Zeugnisse zu ergeben, wo die Udamsage, wie ef scheint, in rein jüdischer Gestalt überliefert ist. Es heißt dort, Noah habe nicht nur die Erde unter seine Söhne verteilt, sondern auch die Gebeine Udams. Sem habe den Schädel Adams und das Land Judäa erhalten sener sei dann von Sems Nachkommen, als sie das Land besetzten, in Udams Grabe bestattet worden. 'Zier ist,' wie Guthe treffend bemerkt, 'die Sage scharf auf den Ortsnamen zugeschnitten zugleich erfahren wir, dass man ein Grab Asamf (Saselbst) kannte.' Was das Alter der Sage betrifft, so ist sie nach Guthef Unsicht aus der gleichen Wurzel entsprossen, 'der das Buch der Jubiläen oder die kleine Genesis seinen Ursprung verdankt, dies würde uns auf das letzte vordristliche Jahrbundert führen. 44 In die Zeit nach dem Tode Christi darf man die Entstehung nicht berabrücken, da ef undenkbar ist, dass die Juden an diese Stätte, nachdem Jesus dort gekreuzigt war, die Sage oder Les gende geknüpft hätten' (Guthe in Zerzog-Plitt-Zauck Realenc. 37, 46). 45 Übrinens hält es Guthe für wahrscheinlich, dass die auffallende

<sup>44</sup>Das ist auch die Meinung Littmanns, der das Zuch der Jubiläen für Kautzschs Sammlung der Apoltryphen und Pseudepigraphen des A. T. übersetzt hat (a. a. O. S. 37). L. versetzt das Zuch ebenfalls in die vorchristliche Zeit, es ist nach ihm vom pharisässchen Standpunkt ausgeschrieben. Auch hier (Kap. 8, 12 = S. 55) erhält Sem die 'Mitte der Erde' als Erbe für sich und seine Kinder in Ewigkeit, und in Kap. 19 (S. 56) wird der Zerg Zion ausdrücklich als Mittelpunkt des Vabels der Erde (d. h. Palästinas) bezeichnet. Von dem Grabe Adams ist freilich hier keine Rede auch fragt es sich, ob hier von dem Zerge Zion im engeren oder weiteren Sinne (= Jerusalem) gesprochen wird.

<sup>45</sup> Abnlich meint auch Mommert, Golyotha, S. 31, 'dass bereits in der Zeit,

Beschaffenheit des Bodens von Golyotha — am Juße des Abhanyes nämlich besindet sich unter dem schädelartigen Vorsprung des Felsens wie in einer Nische (Mt. 23, 27. 29) ein Grab, das Grab Adams — dem Ort seinen Namen eingetragen habe die südische Phantasie habe den grotesten Schädel für den Adams erklärt und ihm darunter sein Grab angewiesen. Ab Auf diese Weise sei das Andenken an den ersten Menschen für Jerusalem, den Mittelpunkt der Erde (Ez. 5, 5. 38, 12), gesichert worden. Vielleicht haben beide Momente, sowohl die schädelartige Gestalt des Felsens als auch die Aussindung

alf Christus gekreuzigt wurde, eine Grabhöhle, welche eine alte Überlieserung, die schon im 2. Jahrh. n. Chr. als eine 'von den Vorsahren überkommene' benannt wird, als die des Abam bezeichnet, unter dem Standorte des Kreuzes Christi vorhanden war. Eine nach dem Kreuzestode Christi unter dem Standorte des Kreuzes angelegte Zöhle hätte doch wohl niemand den Bewohnern Jerusalems als das Grab Adams weder außugeben wagen dürsen, noch auch glaubhaft zu machen vermocht. Dazu kommt, dass die Anlage eines Grabes an dieser Stätte bald nach dem Tode Jesu unmöglich wurde, weil Golgotha und seine Umgebung schon etwa neun Jahre nach dem Tode Jesu durch den Bau der Mauer des Agrippa in den Bereich der Stadt gezogen wurde.'

<sup>46</sup> Dieser Ursprung des Namens Kravíon sür den Ort der Kreuzigung wird freilich von alten und modernen Zeugen mehrsach abgelehnt. Ogl. Epiphanius, Udvers. haeres. 41 = p. 415 Dind. = Migne D. Gr. 41 p. 843: "Οθεν (nämlich weil dort tò τοῦ Ἀδὰμ σῶμα ἔχειτο) εἰχότως τὸ ἐπώνυμον ὁ τόπος ἔσχε, Κρανίου ἑρμηνευόμενος τόπος, ῆς ὀνομασίας τὸ σχῆμα τοῦ τόπου ἐμφέρειάν τινα οὐχ ὑποδείχνυσιν. Οὕτε γὰρ ἐν ἄχρα τινι χεῖται, ἵνα χρανίον τοῦτο ἑρμηνεύηται, ὡς ἐπὶ σώματος χεφαλὴ τόπος λέγεται, οὕτε σχοπιᾶς. χαὶ οὕτε ἐν ὕψει χεῖται παρὰ τοὺς ἄλλους τόπους... Πόθεν οῦν ἡ ἐπωνυμία τοῦ χρανίου ἀλλὶ ἐπειδὴ τοῦ πρωτοπλάστου ἀνθρώπου ἐχεῖ τὸ χρανίον εὔρηται, χαὶ ἐχεῖ τὸ λείψανον ἐνεπέχειτο τούτου ἔνεκα χρανίον τόπος ἐχέχλητο. Ebenso Mommert a. a. Φ. S. 23 f. u. 39 und Tobler, Golgatha S. 271. Eine neue gründliche Untersuchung und Aufnahme des Losals scheint demnach notwendig.

47 Guthe Urtikel Grab, &. heil., Zerzog Plitt Zauck, Realenc. 37, 46. Weiteref über die Topographie und Nomenklatur von Golgotha, sowie über die Schicksale des Abamgrabes und der darauf entstandenen 'Abamskapelle' s. setzt bei Baumstark, D. Modestian. u. &. Ronstantin. Bauten am hl. Grabe zu Jerusalem. Paderborn 1915, S. 17 st. Klameth a. a. O. S. 106 st. Das große Jerusalemwerk der beiden Dominikanerpatres Z. Vincent u. S. M. Abel, O. Pr. (Jérusalem, Recherches, de topographie etc., Paris 1914, war mir bisher nicht zugänglich.)

eines 'of maynum' (S. 30 Unm. 38), sowie die Existenz eines uralten Zöhlengrabes zusammengewirkt, um die Vorstellung zu erzeugen, dass der Urvater der Menschheit unter dem Zügel von Golgotha bes graben liege. Dass die ursprünglich nach ganz bestimmten Zeugnissen vorhanden gewesene altsüdische Lokalsage von Golgotha bald nach dem Tode Jesu, vor allem in südischen, christenseindlichen Kreisen, gegenüber der Sage vom Udamgrabe zu Zebron (s. S. 40 st.) 48 stark zurücktreten, sa ganz verschwinden, und schließlich nur noch in christlichen Kreisen fortleben konnte, ist religionsgeschichtlich leicht zu begreisen und zu erklären (vyl. Mommert a. a. O. S. 31). 49

Der Vorstellung, dass Adam auf Golgotha auch erschaffen worden sei, bin ich bisher nur an wenigen Stellen z. B. beim sog. Breviarius (ed. Geyer, Itin. Zierosol. p. 154), 50 begegnet. (Vyl. Schatzhöhle S. 4, 2 d. Übers. von Bezolds und Wensinck, The navel of the

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup>Sogar ein so hervorragender Kirchenvater wie Zieronymus hat sich schließlich zugunsten der Lokalsage von Zebron entschieden, was natürlich auch die christliche Tradition von Golyotha beeinflussen musste. (Vyl. Klameth a. a. O. S. IIO U. I. Zaumstark a. a. O. S. 26 f.)

<sup>49</sup> Nebenbei gedenke ich hier noch der eigentümlichen arabischen Überlieferung (Wellhausen, Reste arab. Zeidentums 2 S. I4), nach der Adam nach seinem Tode von den Zanu Scheth (den Sethiten?) in einer Zöhle des Zerges Nod, des fruchtbarsten Zerges in der Welt (Zezeichnung des Paradieses?), im Lande Zind (Indien?) beigesetzt wurde. Weiter wird berichtet, wie die Zanu Scheth das Grab Adams, als Zeiligtum verehren. Zinsichtlich des Wohnsitzes Adams und der Sethiten im Lande Eden unterhalb des hochgelegenen Paradieses schams a. a. G. S. I37 A. I. Vielleicht darf man hier an die arabischindische Adamsage von Zeylon mit seinem Adamspik denken, dessen paradiesische Natur von selbst auf die Vorstellung vom Paradiese führte. Das Land Nod der Kainlegende (Genes. 4, I6, östlich von Eden!) identissiert v. Zohlen, Genesis S. 59 nach einer Andeutung von Michaelis mit Indien im weiteren Sinne. Winer, Realw. 3 2, I67, I.

<sup>50</sup> Corp. Script. Eccl. Lat. 39 p. 154: 'Ubi (scil. in Golgotha) plasmatus est Ubam' (s. Klameth a. a. O. S. 108). Ebenso auch im Clem. Ueth. und im B. Juchasin b. Fabricius a. a. O. S. 90 nach Dillmann a. a. O. S. 142 U. 118. Vyl. unt. Unm. 50 a. E.

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup>'Und [Udam] nach seiner Erschaffung stand mitten auf der Erde, und er setzte seine beiden Jüße auf den Platz, woselbst das Kreuz unseres Erlösers errichtet wurde, darum dass Udam in Jerusalem erschaffen ward.'

earth. Amsterdam 1916, S. 22.)

#### 2.2.2 Die Udamlegende von Zion und Morija.

Bekanntlich kommt die Bezeichnung Morija für den eigentlichen Tempelberg im Alten Testament nur sehr selten vor, und der viel häusigere Name Zion, d. h. ursprünglich der Berg, auf welchem die Burg Davids, das alte und seste Jerusalem, erbaut war, bezeichnet in der theokratischen Sprache der Propheten und Dichter gewöhnlich ganz Jerusalem mit dem Tempelberg, 52 so dass wir wohl berechtigt sind, den ursprünglichen Gegensatz, der zwischen Morija und Zion bestand, hier einigermaßen zu ignorieren und beide Benennungen als eine Einheit zu betrachten.

Das Charakteristische fast aller in dieser Beziehung für die Adamlegende in Betracht kommenden Zeugnisse besteht nun darin, dass, im Gegensatze zu der Sage von Golgotha, in der meist nur vom Grabe Adams die Rede ist, 53 für Zion und Morisa meist nur das Motiv der Erschaffung des ersten Menschen in Betracht kommt.

Eines der ältesten hier zu erwähnenden Zeugnisse ist wohl das dem Rabbi Elieser zugeschriebene (vyl. Pirke de R. Elieser Kap. II, ed. Umsterdam p. II: Klameth a. a. O. S. 93 A. 3), welches lautet: 'Und er knetete die Erde zum Körper Adams an einem reinen, heiligen Orte geschah dies, nämlich in der Mitte der Erde,' als welche im Folgenden das Zeiligtum Jerusalems, also der Tempel, hingestellt wird (vyl. Wünsche, Schöpfung u. Sündensall. Leipzig 1906, S. 10). Ühnlich heißt es bei Wensinck, The navel of the earth S. 21:

<sup>520</sup>gl. z. B. Winer, Bibl. Realwörterb. 3 unter Moria und 3ion.

<sup>53</sup> Außunehmen ist vor allem (f. Anm. 47) die Behauptung der 'Schatzhöhle' p. 4, 2, dass Adams Erschaffung stattgefunden habe im Mittelpunkte der Erde, an demselben Orte, wo später das Kreuz Christi errichtet worden sei, also aus Golgotha, salls hier nicht an Jerusalem im allgemeinen zu denken ist vyl. Wensinck a. a. O. S. 21 f. und die solgende Anm., sowie die von Dillmann a. a. O. S. 142 Anm. II8 am Ende zitierte Überlieferung beim Clem. Aeth., dass Adam aus Golgotha erschaffen und von da ins Paradies versetzt sei.

Now according to Zewish ideas Udam, the substance of mankind, was created on the substance of the earth, the sanctuary, more particularly the altar. Ser. Rabba I7 vo. a, l. 6 infra: 'out of the place where reconciliation y made for him, man has been created' (vyl. ebenda S. 27).

ναάς τ. Themelef, Aί περὶ τῆς σημασίας τοῦ Γολγοθᾶ έρμηνεῖαι S. 210 (zitiert von Klameth a. a. O. S. 89 Unm. I) verlegt die daselbst angeführte Mικρὰ Γέυεσις (= Jubiläenbuch) Kap. 4

54 Vyl. auch bei Fabriciuf, Cod. pseudepiyr. Vet. Test., Zamb. 1722, S. 73 das Itat aus Maimonides in Beit abachria Kap. 2 (Klameth a. a. O. S. 108, 3): Est autem traditio in omnium manu, locum illum, in quo David et Salomon aedificavit aream pro arca, esse eundem locum, in quo Abraham extrurit altare atque super illud ligavit Isaacum, et eundem, in quo Noach, postquam eyressus erat arca, extrurit altare et hoc esse idem illud altare, in quo obtulit Cain, Abel et Adam primum sacrificium, postquam creatus erat, atque inde conditus est. Zinc ajunt sapientes 'Adam creatus est e loco expiationis suae.' Damit ist zu veryleichen eine Stelle aus dem B. Juchasin des Moses Maimonides bei Fabricius S. 90: Traditio ab omnibus recepta est, locum, ubi David condidit altare in area Aravne, suisse locum, ubi suum condidit Abrahamus, super quod ligavit Isaacum, ubi suum condidit Noachus, cum eyrederetur ex arca ibidem suit altare super quod obtulerunt Cain et Abelus ibidem Abamum obtulisse cum crearetur, atque inde suisse creatum. Dicunt sapientes, idem ei locus expiationis, qui creationis.

550yl. dazu Pirte R. Æl. 31: R. Ismael sayt: Als Abraham und Isaat den Bery Moria erreichten, zeigte der Zeilige, gelobt sei er, mit seinem Singer Abraham einen Altar und sprach: Das ist der Altar, auf dem Adam geopfert hat. Vyl. dens. im Midrasch Zayyadol Gen. 25, 9: Das ist der Altar, auf dem Adam geopfert hat, und die Erde zu seinem Leib wurde dieser Stätte entnommen. (Mitteilung Dr. Berdyczewskis). Vlach Midrasch Telpion, Warschau 1875 p. 19 c d wählte Udam alf seinen Sitz den Bern Moria, weil von diesem Berne (alf dem höchsten Dunkt der Erdoberfläche und deren Mitte?) auf die Gebote am schnellsten gehört werden, oder weil das die Stätte ist, von der auf der Zeilige... die Sünden Israels dereinst vergeben wird. Ja es gab eine Tradition, wonach der Moria der Bern ift, auf dem die Thora neneben werden follte. Unsere Lehrer sanen nämlich, daff der Bern Moria auf seinem Ort herausgerissen und nach der Wüste versetzt worden sei, damit auf ihm die Lehre negeben werde. Der Bery Moria ist der Bern Sinai' (Berdyczewski). Uhnlich wurde später Bethel und der Stein, der Jakob alf Kopfkissen bei seinem Traum von der Zimmelsleiter gedient hatte, mit Jerufalem und dem Stein Schetifa (dem Nabelstein) identifiziert (f. unten Kap. 3 b S. 54 f.).

daf Grab Adams dorthin, wo der Mensch gebildet wurde (Littmann b. Kautzsch, Apokr. u. Pseudepigr. d. A. T. 2, S. 48) übersetzt: 'Und alle seine Kinder begruben ihn (Adam) im Lande seiner Erschaffung,' und im 8. Kap. (= Littmann a. a. O. S. 56: 'Der Verg Jion Mittelpunkt des Nabels der Erde') wird dieser Ort auf dem Verge Jion angesetzt, dem xéntpon t $\eta$  $\zeta$   $\gamma$  $\eta$  $\zeta$  (Klameth a. a. O. S. 89 A. I).

Wenn nach mohammedanischer Legende die Erschaffung Udams in der Nachbarschaft von Mekka stattgefunden haben sollte, <sup>56</sup> so hat man darin einfach eine Übertragung serusalemischer Traditionen auf Mekka zu erblicken, eine Erscheinung, die sich auch sonst vielfach nachweisen läßt. <sup>57</sup> Mau denke z. Z. an die Übertragung des Udamprabes von Jerusalem nach Mekka, wo es auf dem Zerge Abukais gezeigt wird (Gesenius in der Zall. Enzyklop. unter Udam S. 362, Zerbelot, Ziblioth. orient. I, 95).

Mit der Sage von der Erschaffung des ersten Menschen ist wohl sast überall die Vorstellung vom Paradies auff innigste verbunden gewesen. Wir können uns daher nicht darüber wundern, dass das Paradies bisweilen in dieselbe Gegend verlegt wird, wo die Erschaffung Udams stattgefunden haben sollte, d. h. nach Palästina und in die Gegend von Jerusalem.

Jiemlich deutlich tritt uns diese Anschauung entgegen bereits in den Pirke Rabbi Elieser, Abschnitt 20, wo unter anderem erzählt wird, dass Adam, als er auf dem Garten Eden (also dem Paradies) vertrieben wurde, auf dem Berge Morisa seinen Wohnsitz nahm, 58 weil

<sup>56</sup> Ogl. Wensinck a. a. O. S. 21, der sich auf Khamīs I, 46 paen. und Tha'labī p. 23 f. beruft.

<sup>57</sup> Wensinck S. 21 macht darauf aufmerksam, dass sogar 'the origin of Muhammed's substance (tīna) if in the navel of the earth, in Mekka.' Khamīs I, 37, 7 sqq. Zalabī I, 197, 2: "the origin of the clay of the apostle of Allāh is from the navel of the earth in Mekka." And sinally Adam and Muhammed have also become preeristent entities in Muslim tradition (Zalabī I, 197, 16 198, 3 sqq.).

<sup>58</sup> Dieselbe Tradition vertritt auch Ps. Jonathans Taryum Jeruschalmi I (zitiert von Klameth a. a. O. S. 108): 'Und er verstieß ihn [Udam] auf dem Garten

das Tor des Gartens Eden nahe dem Berne Morija ist (Mitteilunn Professor Winters in Dressen). 59 Wenn die alte son. Apokalypse Mosif (Apoc. apocr. 21 ed. Tischendorf vyl. Clemens Übers. des Lebens Udams u. Evas b. Kautzsch, Apokr. 2 S. 527)60 den Ort, 8. h. das Zentrum der Erde, wo Udam erschaffen ward, mit dem Paradies identifiziert, so scheint auch in diesem Kalle an Palästina und Jerusalem gedacht werden zu müssen, weil für beide Lokalitäten zwei Zauptmerkmale besonders charakteristisch sind: ihre zentrale Lage und zugleich die eigentümliche Vorstellung, dass beide Punkte die höchsten Erhebungen auf der Erdoberfläche bedeuteten. Ganz deutlich wird in Bezun auf das Paradies die letztere Unschauung bezeugt und begründet von Moses Barcephas De Paradiso I, 9 = Bibliotheca Patr. mar. tom. 17 p. 461: 'Illub insuper asserimus, eam terram in qua est Paradisus, altiorem multo sublimioremque existere hac quam nos colimus id enim ita se habere, indicio sunt quatuor illa grandia flumina, quae orta in Paradifi terra per hanc nostram ab illa dis versam seruntur. 61 Das widerspricht nur scheinbar der Schilderung

Eben und er kam und wohnte auf dem Berge Moria, zu bedauen die Erde, von der er erschaffen worden war,' eine Stelle, welche wohl auch für die Annahme, dass Moria der Ort der Schöpfung des ersten Menschen gewesen sei, verwertet werden kann. Ogl. auch den Sündenfallbericht nach Jalkut Schim'oni: Wünsche, Schöpfung u. Sündenfall. Leipzig 1906, S. 70: 'Adam zog auf und wohnte außerhalb des Gan Eden am Berge Morija, denn das Tor von Gan Eden ist angelehnt (grenzt) an den Berg Morija. Von da hat er (Gott) ihn genommen und dahin ließ er ihn zurückkehren, wie es heißt: "zu bedauen den Erdboden, von dem er genommen war."

59 Dr. Berdyczewski verdanke ich folgende Mitteilung aus Menahem Accanati, ed. Venezia 1554, Gen. p. 56a: 'Weil Abraham den besonderen Wert der Stätte (Zebrons) kannte und wusste, dass er das Tor des Edens war, wählte er ihn. Von Zebron aus gelangt man in den Garten Eden.' Weiteres s. unten S. 45.

Sier heißt es 'Und nach Udamf Beschickung besahl Gott, ihn in den Bereich des Paradieses zu tragen, an den Ort, wo Gott den Staub gesunden hatte, daraus er Udam bildete.' Upokal. Mos. ed. Tischendors p. 21: ἀμφότεροι [Udam u. Ubel] ἐτάφησαν κατὰ πρόσταξιν θεοῦ εἰς τὰ μέρη τοῦ παραδείσου, εἰς τὸν τόπον ἐν ῷ εὕρεν τὸν χοῦν ὁ θεός.

61 Auch das Christliche Adambuch des Morgenlandes versetzt das Paradies auf die höchste Zöhe der Erde, wie Dillmann a. a. O. S. 137 Ann. I auf den Zymnen

der Genesis, denn auch nach dieser handelt es sich im Grunde nur um einen einzigen Strom des Paradieses, der sich erst außerhalb desselben in vier Flussarme teilte, um auf dem 'Mittelpunkt der Erde allen Ländern die Bewässerung zuzuführen.' (Winer, Bibl. Realwört. 3 I, S. 284, A. I.)<sup>62</sup>

Es ist das Verdienst von Wensinck in der schon oft zitierten Abhandlung der Amsterdamer Akademie, die gedachten beiden Merkmale
der zentralen und der Söchstlage sowohl für Jerusalem (Palästina)
wie für das Paradies energisch betont und nachgewiesen zu haben.
So sagt er a. a. O. S. I3: The sanctuary has been considered as
the highest mountain or the highest territory of the earth or, in
other words, that it possesses the first characteristic of the navel in
an absolute form. Us to mount Sion, this theory is, in its general
form, not yet applied to it in the Old Testament but is here limited
to eschatological times Isaiah 2, I: "And it shall come to pass in the
last days, that the mountain of Rahwe's Souse shall be established
in the top of the mountains, and shall be eralted above the hills."—

bef Ephraem Syruf auf das Paradies, auf des Cosmas Indicopleustes Topographie usw. nachweist. Doch wird es hier gewöhnlich nicht nach Palästina, sondern in den äußersten Osten verlegt vyl. Leben Udams und Evas 45. Ps. Epiphan. Zeraëmeron ed. Trumpp S. 233. Epiphan. haeres. 64, 47 = 2 p. 644 Dind.

 $<sup>^{62}</sup>$  Sierzu Pommt noch die eigentümliche in der späteren hebrässchen und arabischen Literatur bezeugte Vorstellung, dass von Jerusalem, dem Nabel der Erde und Ausgangspunkt der Schöpfung, alle unterirdischen Wasseradern ausgeben, die den Kulturpflanzen, fruchtbäumen usw. das nötige Grundwasser liefern. S. die mir von Prof. Winter nachgewiesenen Belege auf Tanchuma zu Kedoschim (Levit. 19) in meinen Neuen Omphalosstudien S. 73 f. Mehr bei Wensinck a. a. O. S. 32 ff., der u. a. auf das Zeugnis Nuwairīs (p. 90, 3) verweist: "Ubū Zuraira faid on the authority of the prophet: all rivers and clouds and vapours and winds come from under the holy rock in Jerusalem" und sogar geneigt ist, die Worte des Psalms 87, 7: 'alle meine Quellen sind in dir' (d. h. in 3ion) auf dieselbe Unschauung zu beziehen. Ugl. auch Seuchtwang in Monatsschrift für Gesch. u. Wissenschaft d. Judentums. N. S. Jahry. 18, S. 723 st., sowie Ubaiy b. Ka'b bei Khamif I, 86, 18 f.: 'God callf Palestine blessed, only because there if no sweet water of which the fource does not originate under the Joly rock at Jerusalem,' und Nuwairī p. 90, I6: 'all water flowing from the topf of the mountains has its origin under thee' usw. (Wensinck a. a. O. S. 33).

It if clear why it if said here that this state of things will begin in the coming era: for at that time the earth and especially Jerusalem and the holy land will be transformed into a landscape bearing the features of Paradise. Paradise really consists of a mountain higher than any mountain on earth (Book of the Bee, p. 23, 4 = Unecdota Oron., Semitic series vol. I, part., 2 ed. Budge). It is for the first time that we meet with a characteristic common to the navel and to Paradise it will not be the last time we shall see that the explanation of this is to be found in the fact that Paradise is also considered as a navel. 3 In later literature the fact of Jerusa. lem being the highest place on earth if not limited to eschatological times, as we learn from Riddushin in 69a infra: "The sanctuary is higher than the rest of the land of Israel and the land of Israel if higher than all other countries." Val. auch Wensinck a. a. O. S. 13 ff., wo noch weitere Zeugnisse auf Agapius, Zalabī, Nuwairī usw. angeführt sind und die Ubertragung der gleichen Vorstellung auch auf Mekka erwiesen wird.64

<sup>63</sup>So erklärt sich wohl auch der im 'Leben Adams u. Evas,' Kap. 40 S. 527 Kautzsch (Apokryphen d. A. T. I) erhaltene Sagenzug: 'Und nach Adams Beschickung beschl Gott, ihn in das Bereich des Paradieses zu tragen, an den Ort, wo Gott den Staub gesunden hatte, daraus er Adam bildete. Und er ließ den Ort für zwei (Leichen) ausgraben und sandte sieben Engel ins Paradies, die brachten viele Wohlgerüche herbei...' Im Solgenden wird erzählt, dass sechs Tage später auch Eva daselbst bestattet wurde. — Auch hier scheint die Annahme der Identität von Paradies und Jerusalem vorzuliegen. Aus derselben Vorstellung beruht es wohl, wenn Pico von Mirandola (1463-1494), der bekanntlich ein guter Kenner der späteren südischen Literatur, besonders der kabbalistischen, war, in seiner schönen 'Oratio de hominis dignitate' = Opp. Basileae 1601, Vol. I Sp. 208) Gott zu Adam bei dessen Schöpfung sagen lässe: 'Medium te mundi posui, ut circumspiceres inde commodius quidquid est in mundo.' Wünsche, Schöpfung und Sündensall. Leipzig 1906, S. 19. Vyl. Zilarius († 366) b. Migne P. L. 9, 1073.

<sup>64</sup> Damit hängt natürlich auch die Vorstellung zusammen, dass das Land der Israeliten das einzige gewesen sei, das von der Sintslut verschont wurde vyl. Bereschit Rabba sol. 37 ro. a, l. 20 ff., zitiert von Wensinck a. a. O. 15. Dasselbe gilt dann auch vom Paradiese, vom Berge Garizim, dem Erdnabel nach der Lehre der Samaritaner, der Ka'da in Mekka nach mohammedanischer

#### 2.2.3 Udam und Eva in Zebron bestattet.

Lin merkwürdiger Widerspruch hinsichtlich der Lokalität des Udamyrabes sindet sich in den Schriften des Kirchenvaters Zieronymus (340,420). Während er Epist. 46 = Migne, P. L. 22, 485 schreibt: 'Unde et locus, ubi crucificus est Dominus noster, Calvaria appellatur, scilicet quod ibi sit antiqui hominis calvaria condita et sanguis Christi de cruce stillans primi Udam et iacentis protoplasti peccata bilueret,' versetzt er an anderen Stellen, nämlich In Matth. 4, 27, 33 = Migne D. L. 26 217 & C und In Ephef. 5 = Migne D. L. 26 559 U 365 das Grab Udams vielmehr nach Zebron.66 Dieser Widerspruch erklärt sich leicht auf der Tatsache, dass dem Zieronymus zwei ganz verschiedene Uberlieferungen vorlagen und er sich zu verschiedenen Zeiten erst für die eine, dann für die andere entschieden hat. Zwar die Genesis, die in der Zöhle von Zebron die Sara (Gen. 23, 9), Abraham (25, 19), Isaak, Rebekka, Lea (49, 31), Jakob (50, 1 ff. vyl. Jos. b. Jud. 4, 9, 7) beigesetzt werden lässt, weiß nichts von einer dort stattgefundenen Bestattung Abamf zu berichten, wohl aber lassen sich auf der späteren jüdischen Literatur, die Zieronymus gekannt haben muss, eine Unzahl von Zeugnissen beibringen, die von einem Grabe Adams zu Zebron sprechen.67

Anschauung usw. (wie Wensinck a. a. O. S. 15 sf. u. 33 weiter ausgeführt und durch bestimmte Zeugnisse bewiesen hat). Vyl. auch Bin-Gorion, D. Sayen d. Juden I, Frankfurt a. M. 1913, S. 57.

<sup>65</sup> Vyl. auch Layarde, Zieronymi quaest. hebr. in Gen. p. 35, 23: ...ibi [in Zebron] Abraham et Isaac et Isacob conditus est et ipse princeps humani yeneris Adam, ut in libro Iesu [14, 15] apertius demonstrabitur. S. Klameth a. a. O. S. 110 Ann. I. Baumstark a. a. O. S. 26 Ann. 6 u. 7.

<sup>66</sup> Ebenso, wahrscheinlich der Autorität des Zieronymus solgend, der Kirchensschriftsteller Arkulf (vyl. Klameth a. a. O. S. III. Geyer, Itin. Zierosolym. saec. 4-8, p. 233).

o7 Ich verbanke die zunächst folgenden fünf Zitate der Güte Prof. Winters in Dresden und gebe sie im Zinblick auf ihren Wert und den Umstand, dass sie bisher, soviel ich weiß, viel zu wenig bekannt sind, möglichst vollständig wieder. Auch Zerrn Dr. I. M. Berdyczewski (Bin-Gorion) in Berlin-Friedenau, dem

Sota I3a: Alf sie (mit der Leiche Jakobs auf dem Juge von Ägypten nach Kanaan) bei der Zöhle Machpela anlangten, kam Esau und wollte (die Bestattung) verhindern. Er sagte zu ihnen: "Mamre Kirjath ha-Arba' (die Stadt der Vier) das ist Chebron" (Genes. 35, 27). — A. Jizchak hat aber gesagt: Sie heißt Kirjath Arba (Stadt der Vier), weil vier Paare dort waren: Adam und Eva, Abraham und Sara, Isak und Rebekka, Jakob und Lea — er (Jakob) begrub Lea in dem seinigen (in dem Stücke der Zöhle Machpela, welches ihm als Erbteil von Isak zukommt) was übrig ist, gehört mir.

Erubin 53a: "Die Zöhle der Verdoppelung" (Genes. 23, 9).68 Rab und Samuel (erklären die Bezeichnung). Der eine sagt: Es war ein zwei Zäuser, das eine innenwärts vom andern (hinter dem andern) der andere sagt: Es war ein Zaus und ein Obergeschoß darüber. Nach der Ansicht dessen, der sagt: eines über dem andern, trisst zu: 'Verdoppelung' nach der Ansicht dessen aber, der sagt: 'zwei Zäuser, eines innenwärts vom andern,' was bedeutet "Verdoppelung"?' Sie war ver (ye) doppelt durch Paare (es waren Doppelyräber darin). Denn es heißt (Genesis 35, 27): "Mamre Kirsat ha-Arba, das ist Chebron," und R. Jizchak hat yesagt: Die Stadt der vier (arba) Paare, Adam und Eva, Abraham und Sara, Jizchak und Ribka, Jakob und Lea.

Baba batra 58a: A. Banaa versah die (Gräber») Zöhlen mit Abseichen (Raschi: Er ging in die Zöhlen hinein und maß ihre Länge

Zerausgeber der im 'Vorn Judas' gesammelten Legenden und Märchen bin ich für einige wertvolle Mitteilungen zu Dank verpflichtet.

<sup>68</sup> Line doppelte Grabhöhle bezeugt für Zebron auch Zaedeler (= Benzinger), Palästina u. Syrien 4 (1897) S. 135 f.: 'Doppelte Zöhle, seder Teil mit besonderem Lingang. Sechs Kenotaphe befinden sich über dem Boden nach Angabe der Muslimen genau über den unterirdischen Gräbern von Abraham, Isaal und Jakob und ihren Frauen Sarah, Rebelka und Lea.' Also weiß auch die heutige Lokaltradition der Muhammedaner nichts von einem Grabe Adams und Evas zu Zebron. Das erklärt sich wohl zum Teil aus der Tatsache (s. unt. Kap. 4), dass nach islamischer Annahme Adam auf dem Berge Abukais bei Melka und Eva zu Dschedda bestattet war (s. Neue Omphalosstudien S. 13 f.)

im Innern auf dann maß er an den entsprechenden Stellen außen und machte dort ein Zeichen mit Kalk, damit man den Ort der Unreinbeit erkenne.) Als er zur Zöhle des Abraham kam, sand er Elieser, den Knecht Abrahams, au der Oforte stehen. Er sprach zu ihm: Was macht Abraham? Jener sprach: Er schläft in den Armen der Sara, die ihm aufmerksam (liebevoll) auff Zaupt blickt. Er sprach: Geh', say ihm: Banaa steht an der Pforte. Er (Abraham) sprach: Er man hereinkommen man weiß, dass in dieser Welt der Trieb nicht herrscht. Er ging hinein, blickte um sich und ging hinaus. Als er zur Zöhle des ersten Menschen (Udam) kam, ging eine Tochterstimme (Limmelstimme) auf und sprach: Du hast das Abnlichkeitsbild meis nes Abbildes gesehen, mein Abbild sollst du nicht sehen. 69 [Er sprack]: Ich will doch die Zöhle mit einem Zeichen versehen. (Die Tochterstimme erwiderte): Wie das Maß der äußeren, so ist das Maß der inneren. 70 Und nach dem, der sant 71: Zwei Zäuser, eines über dem andern (erwiderte die Tochterstimme): Wie das Maß der oberen, so ist das Maß der unteren. A. Banaa sante: Ich betrachtete seine zwei Fersen, und sie glichen den zwei Aädern der Sonne.72

Bereschit rabba 58, 4: 'Und Sara starb in Kirjat arba' (Genes. 23, I). Mit vier Namen wurde sie (die Stadt) benannt: Eschstol, Mamre, Kirjat arba, Chebron. Und warum nennt er sie Kirjat arba (Stadt der Vier)? Weil vier Gerechte darin wohnten: Uner, Eschstol, Mamre, Abraham, und vier Gerechte darin beschnitten wurden: Abraham, Uner, Eschstol und Mamre. — Eine andere Erklärung: Kirjat arba, weil vier Gerechte, Väter der Welt, darin begraben wurden: Adam der Erste, Abraham, Jizchak und Jakob. — Eine andere Erklärung: Weil vier Mütter darin begraben wurden:

<sup>69</sup> Adam ist das Abbild Gottes, seder andere Mensch, hier Abraham, ist das Abbild Adams.

<sup>70</sup> Von der Pforte auf gesehen, bildet Abrahams Grabstätte den äußeren, die des Adam den weiter nach innen zu liegenden Teil der Zöhle.

<sup>718.</sup> oben Erubin 53a.

 $<sup>^{72}</sup>$ Vyl. auch Bin-Gorion, D. Sagen &. Juden I. Frankfurt a. M. 1913, S. 163 f.

Chawa (= Eva) und Sara und Ribka (= Rebekka) und Lea.

Pirke Rabbi Elieser<sup>73</sup> Abschn. 20: Asam sak und forschte in seinem Zerzen und sprach: "Denn ich weiß, in den Tod wirst du mich zurückführen und in das Sammelhaus für alles Lebende" (Ziob 30, 23). Da sprach Udam: Während ich noch in der Welt bin, will ich mir eine Zerberge für mein Lager [= eine Grabhöhlez] bauen außerhalb des Berges Morija. 74 Und er haute auf und baute sich eine Zerberne für sein Laner. 75 Udam sprach: Wie vor den Bundestafeln, welche einst werden geschrieben werden mit dem Singer Gottes, die Wasser des Jordan fliehen werden (Josua 3, 9-17), so wird mein Körper, da er ihn mit seinen zwei Zänden geknetet und den Zauch seines Mundes in meine Nase geblasen hat, Wunder wirken], und sie werden nach meinem Tode mich und meine Gebeine nehmen und sich einen Götzen machen. Allein ich will meine Lade (Zahre) tief einsenken innerhalb der Zöhle und innenwärts von der Zöhle. Deshalb wird sie genannt 'Zöhle der Verdoppelung,' weil sie doppelt ist. Und dorthin gab man Udam und Eva, Abraham und Sara, Isaak und Rebekka, Jakob und Lea. Und deshalb heißt sie Kirjat arba (Stadt der Vier), weil dort vier Paare begraben sind. Und betreffs ihrer sant die Schrift: Es kommt der Friede sie ruben auf ihrer Lagerstatt, wer gerade gewandelt' (Jesaias 57, 2).

Zierzu kommen noch folgende mir von Dr. Berdyczewski mitsgeteilte Zeugnisse, auf denen auf eine ganz besondere Zeiligkeit und Bedeutung Zebrons geschlossen werden muss.

Ubr. Saba Zerin Zamor, Venedig 1539, Gen. p. 24c: Sara ist

<sup>73</sup> Mach Strack bei Zerzog Plitt-Zauck 3 19, 319, 54 lebte A. Elieser noch zur Zeit des Tempels. Ogl. auch Midrasch Zangadol Gen. 5, 5 und Midr. Tehillim (Berdyczewski).

<sup>&</sup>lt;sup>74</sup>Vorher heißt ef, daff Adam, alf er auf dem Garten Eden vertrieben wurde, auf dem Berge Morija seinen Wohnsitz nahm, weil das Tor des Gartens Eden nahe dem Berge Morija ist.

<sup>75</sup> Damit wird offenbar die Unlage einer Grabhöhle in dem felsigen Terrain von Zebron angedeutet. Berdyczewski teilt mir mit, dass ef nach Sota 7 p. 34 b 'keinen steinigeren Boden in Palästina gibt, als den von Zebron und dass man deshalb dort die Toten sin Felsenhöhlen bestattet.'

in der zwiefachen Söhle (von Zebron) begraben worden, weil die Söhle seit den Tayen Udams ein heiliger Ort ist. <sup>76</sup> Kirjath Urba wird Zebron genannt, weil das ein auserwählter Ort <sup>77</sup> im ganzen Lande Israel ist. Seit der Erschaffung der Welt wird Zebron Kirjath Urba genannt der vier Paare wegen, die dort begraben worden sind. Auch wird Kirjath Urba Zebron genannt, weil die Seelen derer, die dort ruhen, sich oben (in einem himmlischen Paradies) vereinigen.

Bechai b. Usar, Kommentar, Venedig 1546, Gen. p. 31c.:

- a. Danach begrub Abraham Sara, sein Weib, in der Zöhle des Ackers, die zwiesach ist, Mamre gegenüber: das ist Zebron (Gen. 23, 19). Sieh und erfahre, wie groß das Verdienst Saras war, dass der Ort, wo sie gestorben und begraben worden ist, die Stätte war, wo dereinst das Zaus Klohims errichtet werden sollte. Daselbst ist (auch) das Zimmelstor. 78
- b. Es lässt sich sagen, dass Kirjath Arba deswegen Zebron<sup>79</sup> genannt wird, weil die Seele dessen, der dort begraben liegt, sich in der himmlischen Götterstadt, die über diesem Orte liegt, <sup>80</sup> und in der die vier Scharen um die Schechina stehen, sich... vereinigt.

Sohar Genes. p. 57b:

A. Abba sprach: Als Abam sich vor dem Zeiligen, gelobt sei er, versündigt und sein Gebot übertreten hatte, war der Zerr traurig und sprach zu Adam: Wehe dir, Adam, dass du die oberste Kraft geschwächt hast. In dieser Stunde erlosch ein Licht. Alsbald vertrieb

<sup>76</sup>Das hohe Alter der ursprünglich kanaanitischen, einst von den Israeliten ersoberten und zu einer Freistätte bestimmten Stadt Zebron ist auch sonst bezeugt (Winer, Bibl. Realwört. 3 I, 474).

<sup>77</sup>Offenbar wird hier der Name Zebron (Xεβρών oder Xαβρώ) von caher = aufwählen abgeleitet (Berdyczewski).

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup>Dieselbe Vorstellung sindet sich auch in der Lokalsage Bethels von der Zimmelsleiter. S Kap. 3 b.

<sup>79</sup> Zebron von habber = binden, vereinigen.

<sup>80</sup> Vyl. für diese Unschauung Jeremias, Zandb. d. altoriental. Geisteskultur. Leipzig 1913, S. 188 sf. und Bin-Gorion, Die Sagen d. Juden I, S. 42.

der Jerr Adam auf dem Eden und sprach zu ihm: Ich hatte dich in den Garten Eden gebracht, damit du opfertest, du aber hast den Altar entweiht, und so kann nicht mehr geopfert werden. Von nun an musst du die Erde bearbeiten. Und er verhängte über Adam den Tod. Er erbarmte sich aber seiner und bestattete ihn, als er starb, in der Nähe des Edens. Was tat Adam, als er sterben sollter Er grub eine Jöhle, und in dieser Jöhle wurde er und sein Weib begraben. Woher wusste er den Ort (zu wählen)? Er sah ein seines Licht von dieser Stätte aussteigen. Das kam von Eden, und er bekam Lust, hier begraben zu werden. Dieser Ort [Jebron?] aber ist in der Nähe des Gartens Eden.

Sohar ed. Umsterdam 1805, Genes. p. 127a:

A. Juda sagt: Abraham wusste ein Merkmal (wodurch er die zweisache zöhle sinden konnte), und all sein Sinnen und Trachten galt der zöhle. Noch bevor er Sara dort begraben hatte, stieg er (einst) hinab und sah Adam und Zawa ruhen. Woher wusste er aber, dass dass Adam war? Er hatte (vorher) einmal ein Gesicht, er schaute vor sich, und da sah er eine Tür des Wenst ausgehen und das Bildnis Adams stand vor ihm. Er sah ein Leuchten in der Zöhle, denn ein Licht brannte daselbst. Deshalb wollte Abraham an diesem Orte ruhen. Sein Sinnen und Trachten waren nur auf die Zöhle gerichtet.

Die angeführten Zeugnisse der späteren südischen Literatur sind nicht bloß deswegen bemerkenswert, weil sie offenbar schon dem Sieronymus bekannt waren und ihm zur Rechtsertigung seiner Unsicht von Sebron als dem Bestattungsort Adams im Gegensatz zu Golgotha gedient haben, sie beweisen auch, dass die uralte, schon in der kanaanitischen (vorisraelitischen) Zeit bestehende Stadt Sebron<sup>82</sup> eis

<sup>&</sup>lt;sup>81</sup>Oyl. auch Bin-Gorion, Die Sayen der Juden I, Frankfurt a. M. (1913) S. 162, 2 (1914) S. 319 ff.

<sup>82</sup> Über Zebron alf Stadt der 'Riesen' (Enakiter) s. Winer, Realwört. 3 I, 326 u. 2, 330. Ed. Meyer, Gesch. 8. Alt. I, § 179. Man bedenke dabei, dass auch Adam, Eva und ihre unmittelbaren Nachkommen für 'Riesen' galten (s. oben S. 30 Ann. 38) und Fabricius, Cod. Pseudepigr. Vet. Test. 2, 41.

ne ganz hervorragende Rolle ähnlich wie Jerusalem und Sichem, vielleicht sogar als Erdnabel, gespielt haben muss. Darauf deutet einerseits ihre Auffassung als 'Zimmelstor' (S. 44) und ihre Lage in unmittelbarer Nähe des Gartens Eden (S. 45), anderseits die Vorstellung einer 'himmlischen Gottesstadt' oder eines überirdischen Paradieses (Elysiums), das oberhalb Zebrons liegen und die Seelen der daselbst Auhenden vereinigen sollte (S. 44).83 Es scheint demnach die Vermutung gerechtfertigt, dass Zebron als Lokal der Legenden von Abam, Abraham, Isaak und Jakob sowie vom Paradies und Zimmelstor in ältester Zeit auch den Unspruch erhoben hat, ebenso wie Jerusalem und Sichem als Mittelpunkt der Erdscheibe zu nelten. Doch konnte ef natürlich später gegenüber der immer wachsenden Macht und Größe Jerusalems diesen Unspruch nicht aufrechterhalten, und so ist es gekommen, dass sich nur verhältnismäßig schwache Spuren seiner ursprünglichen Bedeutung erhalten haben. Line ganz ähnliche Entwicklung lässt sich auch auf griechischem Boden beobach ten, wo ef schließlich der mächtigen Priesterschaft Delphis gelungen ist, alle übrigen Konkurrenten um den Zesitz des Erdnabels (Pas phof, Branchidai, Delof usw.) auf dem felde zu schlagen (s. unten S. 78 Unm. 126).

## 2.2.4 Die Usamlegenden von Babylon, Damaskus, Indien und Mekka.

Nur ganz kurz können hier die Adamsagen von Babylon, Damaskus, Indien (Zeylon) und Mekka behandelt werden, weil entweder das bisher zur Verfügung stehende Zeugnismaterial zu einer eingehenden Untersuchung nicht ausreicht oder in einen anderen Zusammenhang gesetzt werden muss.

Was Zabylon anlangt, so verweise ich einstweilen auf Fabricius,

<sup>83</sup> Vyl. damit die eigentümliche Vorstellung des 'himmlischen' [oberhalb des irdischen] liegenden Jerusalems in den von Bin Gorion (Frankfurt a. M. 1913) herausgegebenen 'Sagen der Juden' I S. 42.

Cod. Pseudepigr. Vet. Test. Zamburg 1722, vol. 2 p. 41: 'Raf Oschaia refert ex ore Raf, Abami primi corpus suisse desumtum e Babel, caput è fundo Israelítico, membra sive manus et pedes è regionibus reliquis, denique nates ex Ucra Uymae secundum sententis am A. Achae. 84 — Ebendort (2, 34) wird eine interessante Notiz auf def Moses Maimonides Buch More Nebuchim 3, 29 p. 422 mitgeteilt: 'De Udamo dicunt, quod cum ex climate h. e. ex terra משאם, quae Indiae vicina est, egressus et terram Zabel ingressus fuit, multa mirabilia secum asportaverit et inter illa arborem flores folia et ramos auri habentem.' Die Lösung der wichtigen Frage, ob der schon durch seinen Namen (Udapa) an Udam erinnernde Protoplast des babylonischen Mythus mit seinem nach Eridu oder Babylon in Sübbabylonien verlegten in vielen Beziehungen bem Daradies entsprechenden Wohnsitz im Grunde mit dem Udam der jüdischen Legende identisch ist und entweder die letztere stark beeinflust hat oder umgekehrt, muss ich den Usspriologen überlassen. 85

Von dem in einer geradezu paradiesischen Umgebung gelegenen und von seher den Mittelpunkt des ganzen Zandels im Orient' bildenden (Benzinger b. Pauly-Wissowa 4, Sp. 2043) Damaskus berichtet derselbe Fabricius a. a. O. S. 24: 'Superest de Damasko opinio, quae et plures et Christianos autores habuit. Familiam ducit Epiphanias... Vetustissima... traditio est, primum hominem er rubra agri Damaskeni argilla formatum, unde et a rubedine nomen obtinuerit... Monstratur adventoribus spelunca, quae ad Ausstrum patet, in qua luxerint aerumnosi parentes Abelis interitum, nec minus locus caedis sactae.' Da ich leider zur Zeit nicht imstande

<sup>840</sup>gl. dazu Wünsche, Schöpfung u. Sündenfall. Leipzig 1906 (= Ex Oriente lur, herausgegeben v. Dr. J. Winckler, Bd. 2 Jeft 4) S. 8, der dazu bemerkt: 'Nach Raschi ist Agma ein Ort in Babylon, der wahrscheinlich wegen seines sumpsigen, wiesenreichen Bodens so genannt wurde.' M. J. Bin Gorion, Die Sagen der Juden I., Frankfurt a. M. 1913, S. 115 und die Ouellenangaben S. 355.

<sup>85</sup> Vyl. einstweilen Jensen in der Reilinschriftlichen Bibliothek Band 6 und Wünsche a. a. O. S. 77 f. u. Unm.

bin, der von Fabriciuf gegebenen Anregung nachzugehen und alle von der Damaßener Udamsage handelnden etwaigen Zeugnisse der christlichen, südischen und sprischarabischen Literatur zu sammeln und vorzusühren, so muss ich mich einstweilen auf die Vermutung beschränken, dass auch Damaskus als uraltes Zentrum Syriens einst auch den Anspruch erhoben habe, für den Mittelpunkt der Erdscheibe (dupadde  $\gamma \tilde{\eta} \leq 1$ ) und als die Stätte der Erschassung Udams und des Paradieses zu gelten. Zur Stütze dieser Vermutung beruse ich mich auf die unzweiselhafte Tatsache, dass ja auch die unmittelbaren Nachbarn und nächsten Verwandten der Syrer oder Aramäer, nämlich die Phönizier von Paphos und wohl auch von Tyros sied rühmten, im Zesitze des Erdnabels zu sein.

Die Abamsage von Zeylon ist oben S. 5 ff. behandelt worden, die von Melka s. unten Kap. 4.

<sup>86</sup> Omphalof S. 29 f.

<sup>87</sup> M. Omphalosstudien S. 15.

### 3 Weitere ομφαλοί γης in Palästina.

Wir haben soeben gesehen, dass es im Raume Jerusalems verschies dene Punkte gegeben hat, die sämtlich den Unspruch erhoben, der 'Nabel der Erde' zu sein, nämlich Golgotha, Zion, Moria, und dass überhaupt das ganze heilige Land, 88 wie es scheint, von seher, d. h. schon in der kanaanitischen Urzeit, und vielleicht noch vor der Blüte Jerusalems und der Errichtung des Salomonischen Tempels, 80 diesels be Ehre beansprucht hat. Diese letztere Vermutung lässt sich jetzt zu größter Wahrscheinlichkeit erheben durch den Zinweis auf die Tatsache, dass innerhalb Palästinas noch mehrere uralte (ursprünglich kanaanitische) Städte in dieser Beziehung als Konkurrenten Jerusalems ausgetreten sind, nämlich Sichem mit dem Berge Garizim, Bethel und wahrscheinlich auch das schon oben S. 40 st. besprochene als Grabstätte Udams und Evas später mehrsach genannte Zebron.

### 3.1 Sichem und Garizim (samaritanische Überlieferung).

Das hohe Alter des ursprünglich wohl kanaanäischen Kultus von Sichem lässt sich schon auf der bedeutsamen Rolle erschließen, welche diese Stätte bereits in der Patriarchenlegende spielt. Zier erscheint Jahwe dem Abraham und hier erbaut dieser den Altar "dem ihm erschienenen Jahwe" (Genes. 12, 7), hier nomadisierte Jakob, errichtete ebenfalls einen Altar, den er El, Gott Israels, nannte, bohrte den nach ihm benannten, noch setzt dort gezeigten berühmten

<sup>88</sup> Vyl. Wellhausen, Prolegom. 3. Gesch. Israels 6 S. 22, der für 'die Vorstellung, dass Palästina als Ganzes Jahwes Zauf, sein Grund und Boden' sei, besonders auf 2 Rey. 5, 17 verweist. S. unt. Unm. 90.

<sup>89</sup> Vyl. Robertson Smith, D. Religion &. Semiten, übersetzt v. Stübe, Freiburg I. B. 1899, S. 82. Wellhausen a. a. O. S. 19 ff. u. 30 f.

<sup>90</sup> Nach Ed. Meyers Unnahme (Gesch. d. Alt. I, § 289) 'verschmolzen die Kana'anäer von Sichem mit den Zebräern, und der altkana'anäische dortige Adel, die Söhne Chamors, die Verehrer des Za'al Brit, des «Zundesherrn,» behauptete neben den Israeliten seine Stellung.' Vyl. auch § 294, 309.

Brunnen (Ev. Joh. 4, 6 ff.), und erwarb Grundbesitz (Genes. 13, 33, 18 ff.), hier vergewaltigte Sichem, der Sohn des Landesfürsten Zemor, Dina, die Tochter Jakobs (Genes. 34, 2 ff.), hier wurde Joseph begraben (Jos. 24, 32), unweit des daselbst von Josua errichteten großen Denksteins unter der Liche, die sich im Zeiligtume Jahwef befindet (Jof. 24, 26). Von diefer Liche bei Sichem hören wir (Richter 9, 37), sie sei ein Orakelbaum gewesen, ebenso wie die berühmte Terebinthe More, d. h. Baum des Orakelyebens, ebenfalls bei Sichem (Gen. 12, 6), or und schon Robertson Smith a. a. O. 149 hat die Unsicht ausgesprochen, dass die genannten beiden Bäume bei Sichem 'Stätten einef kanaanitischen Zaumorakels newesen sein müssen.' 'Durch Josua wurde Sichem zur Freis (Jos. 20, 7) und Levitenstadt (Jos. 21, 21) bestimmt und diente bei dessen Lebzeiten als Vereinigungspunkt der Stämme (Jos. 24, I. 25). In der Richterperiode war sie (noch zum Teil mit altkanaanitischer Bevölkerung: Richt. 9, 38) eine Zeitlang Zauptort des von Abimelech errichteten Königreichs (Richt 9, I ff.), wurde aber, nachdem sie abyefallen, von demselben erobert und zerstört (Richt. 9, 34 ff.), wobei eines dort befindlichen Zeiligtums des Baal Berith gedacht wird (Richt. 9, 4. 46). Sie muss jedoch bald wieder aufgebaut worden sein, denn Rehabeam, Salomos Machfolger, hielt daselbst den bekannten entscheidenden Landtag (I. Kön. 12, I). Die Stadt, kam nun an das Reich Israel und war eine Zeitlang Residenz Jerobeamf und folylich die Zauptkonkurrentin Jerusalems (I. Kön. 12, 25). Sie stand noch während des Erils (Zer. 41, 5) und war im nacherilischen Zeitalter Zauptsitz des samaritanischen Religionskultus (Joseph. antt. II, 8. 6 vyl. Joh. 4, 20). Winer a. a. O. 2. 3 S. 455.

Schon auf diesem kurzen Überblick über die von der religionsgeschichtlichen Bedeutung Sichems handelnden Zeugnisse dürfte deutlich erhellen, welch scharfe Konkurrenz einstmals zwischen dieser Stadt und Jerusalem sahrzehntelang geherrscht haben muss. Um klarsten

<sup>91</sup>Vyl. über solche Orakelbäume Robertson Smith a. a. O. S. 149 f.

spricht sich diese Nebenbuhlerschaft namentlich in der bekannten (Ev. Joh. 4) berichteten Geschichte von der Begegnung Jesu mit dem samaritischen Weibe auf, das unter anderem dem Zerrn gegenüber äußert: 'Unsere Väter haben auf diesem Berge dem [Garizim] angebetet, und ihr [Juden] sant, dass in Jerusalem der Ort [d. h. der Tempel sei, wo man anbeten soll.' Darauf folgt, dass sich noch 'zur Zeit Jesu Juden und Samariter über die richtige Stätte gestritten haben, wo man anbeten solle dass es nur eine einzige geben könne, das war ihnen so ausgemacht wie die Einheit Gottes selber. 192 Aber in der Urzeit, d. h. vor der Erbauung des Salomonischen Tempels, hat dieser Glaube an ein ausschließlich berechtigtes Kultusheiligtum, wie Wellhausen a. a. O. S. 17 ff. nachweist, gewiss nicht existiert z. B. 1. Kön. 3, 2 wird unf auf der Zeit vor Salomo aufdrücklich bezeugt, dass das Volk auf [verschiedenen] Zöhen geopfert habe, 'denn bis das hin war noch kein Zauf dem Namen Jahwes gebaut.' Erst seit das Zauf dem Namen Jahwes gebaut war, das ist die Meinung, kam das Gebot in Kraft, keine anderen Unbetungsstätten danebenzuhaben. '93

Natürlich wurde der Konkurrenzstreit zwischen Jerusalem und Sichem noch gesteigert durch den in der Zeit Alexanders d. Gr. (Joseph. Untt. II, 8, 6) von den Samaritanern auf dem Verge Garizim in unmittelbarer Nähe Sichems errichteten Jehovatempel (Jos. Untt. I2, 5, 5), der offenbar dazu bestimmt war, das Gesgenstück zum nacherilischen Tempel Jerusalems zu bilden. Dass dieser Tempel demgemäß ebenso wie das unterhalb gelegene Sichem nach Analogie des Tempels von Jerusalem den Anspruch erhoben hat, als dupoddos  $\gamma \tilde{\eta} \le zu$  gelten, ist nach den obigen Darlegungen schon an sich ziemlich wahrscheinlich es lässt sich aber auch durch Ansührung ausdrücklicher Zeugnisse geradezu beweisen. Denn Richter 9, 37 heißt es in der Geschichte von Abimelech, dem Sohne Gideons, der sich von den Sichemiten zum König über Israel hatte wählen lassen und, als seine bisherigen Untertanen von ihm abgefallen waren, mit

<sup>92</sup> Wellhausen, Proll. S. 17.

<sup>93</sup> Wellhausen a. a. O. S. 19 f.

seinen Scharen von den umliegenden Zöhen herabstieg, um Sichem zurückzuerobern: 'Hürwahr, Krieger steigen vom Nabel des Landes herab, und eine Abteilung kommt in der Richtung von der Zauberer-Liche her.' Zunächst bedeutet hier der Ausdruck 'Nabel des Landes' nichts anderes als das Zentrum Palästinas, des heiligen Landes, in dessen Mitte ja tatsächlich Sichem ungefähr ebenso wie Jerusalem94 gelegen war. Wenn wir aber bedenken, dass die meisten δμφαλοί γης zugleich Mittelpunkte bestimmter zentral gelegener Landschaften was ren, wie z. B. Delphi der Mittelpunkt von Zellas, Zonanfu das Zentrum Chinas, des Reichs der Mitte, Baydad die Mitte des Irak, des 'Mabels der Welt und der Erde,' Branchidai, das hochberühmte Apollonorakel Joniens, des 'Zwerchsells der Erde' und Mittelpunkt der ältesten milesischen Weltkarte, 95 das Zentrum der von den Griechen besiedelten Küste Kleinasiens, Delos die ίστίη νήσων<sup>96</sup> usw., so werden wir uns wohl berechtigt fühlen, Wensinck a. a. O. S. 15 beizustimmen, wenn er bemerkt: 'It is not astonishing to sind that the Samaritans have claimed for their fanctuary the same honours af the Jews did for theirs. But, remembering that already in Judgef 9, 37 one of the mountains, near Shekem is called "the navel of the land," it is natural to suppose that Garizim was of old the object of navel-theorief af we find them in later literature. In Ber.

<sup>94</sup> Vgl. auch Guthe im Urtikel 'Palästina' in Zerzog-Plitt-Zauch Realenc. 3 I4 S. 56I, 45 ff., der darauf hinweist, dass Palästina tatfächlich zwischen Babylonien und Ügypten, also den wichtigsten Kulturländern der ältesten Zeit, genau in der Mitte lag. Er hält ef sogar für möglich, dass diese Vorstellung schon bei den Kanaanitern vorhanden war, aber in Israel erhöhte Bedeutung damit gewann, dass sich das Volk wegen seiner höheren Gottesverehrung zum Lehrer aller anderen Völker berufen fühlte. (Jes. 45, I4, 2I f. 5I, 4 f. 2, I4).

<sup>95</sup> Aoscher, Üb. Alter, Ursprang u. Zedeutung der hippotrat. Schrift von 8. Siebenzahl. Leipzig 1911, S. 10 ff. u. 13 ff. — Derselbe, D. neu entdeckte Schrift e. altmiles. Naturphilosophen usw. 1912, S. 6 ff. u. 25 ff. — Derselbe, D. hippotrat. Schr. v. 8. Siebenzahl in ihrer viersachen Überlieserung, zum erstenmal herausy. u. erläutert. Paderborn 1913, S. 157 ff.

<sup>96</sup> Omphalof S. 9, U. 14. S. 39, U. 74. S. 129. 132. VI. Omphalofftub. S. 27. 51 ff. 89, U. 104.

Rabba fol. 35 vo. b, ult. sqq., it is told how Rabbi Jonatan on a journey was invited by a Samaritan to perform his prayer on Garizim. When he afked: "why?" he was answered: "because it was not submerged by the Deluge."97 Genau dasselbe gilt, wie oben gezeint worden ist, auf dem gleichen Grunde auch von Jerusalem, dem 'höchstyelegenen Orte der Welt,' von der Ka'aba Mettas (Wensinct a. a. O. S. 15) und vom Parnass, dem Berge Delphis, auf dem Deukalion nach der Sintflut landete (f. oben S. 14). Line höchst erfreuliche Bestätigung dieser Unnahmen erblicke ich in dem Zeuguis def Petrus Comestor (12. Jahrh.) in seiner Zistoria scholastica in Evangelia 58 (= Migne, P. L. ser. 2 198 p. 1567 D), wo von dem Jakobsbrunnen bei Sichem berichtet wird: 'Civitas ergo nomen antiquum amiserat et dicebatur Sebaste, sed regio nomen illud Sas maria retinuerat. Veniens autem jurta Sichem... et erat puteus in praedio, quod emit Jacob a rege Zemor... Sunt qui dicunt locum illum esse umbilicum terrae nostrae habitabilis, quia singulis annis quadam die aestatis meridiana hora sol descendit in aquam putei, nusquam faciens umbram, quod philosophi apud Sienem = Spene in Oberägypten fieri tradiderunt.' Die gleiche naive Begründung habe ich oben für eine den ἀμφαλὸς γῆς in Jerusalem darstellende, zur Zeit der Sonnenwende keinen Schatten werfende Säule (Arkulf in Geyers Itinera Zierosolymit. p. 239, I2 ff.) und für das chinesische Zonansu nachnewiesen (Omphalos S. 21 Unm. 38 u. S. 28 A. 50. Klameth a. a. O. S. 82 A. 2 S. 92 A. 2 u. 3). Wir erseben auf diesen Zeunnissen des Petrus Comestor und des Gervasius von Tilbury98 abermals auf das deutlichste, dass bisweilen die

<sup>97</sup> Vyl. auch Bin Gorion, D. Sayen &. Juden, S. 58: 'Warum nur heißt der Bery Garizim der erste Bery? fragt das samaritanische Volk. Weil er allein zusammen mit dem Garten Eden zuallererst auf dem Wasser sichtbar wurde. Von dem Berye Garizim nahm auch der Zerr die Erde zum Leibe Adams, auf dem Staud des gesegneten Beryes machte er den Menschen. Adam ist die Zerrlichkeit der Schöpfung, und der gesegnete Bery ist die Zerrlichkeit des trockenen Landes.' G. beruft sich (S. 353) dasür auf den Kommentar Margabs des Samaritaners zu den Büchern Mossis in Zeidenheims Bibliotheca Samaritana 3, p. 48.

<sup>98</sup> Dieselbe Überlieserung der Samaritaner liegt vor bei Gervasius v. Tilbury

spätesten literarischen Zeugnisse eine ältere und bessere Überlieserung enthalten können, als die scheinbar ältesten und besten. Dass es sich in diesem Kalle um uralte höchst wertvolle samaritanische Lokaltradistionen handelt, dürfte sedem Unbesangenen wohl ohne weiteres klarsein.

### 3.2 Bethel.

Line yanz ähnliche Rolle wie Sichem hat das ebenfalls in Mittelpalästina fast in der Mitte zwischen Jerusalem und Sichem gelegene Bethel in der ältesten Geschichte des heiligen Landes gespielt. Es war ehemals eine altkanaanitische Köninsstadt (Jos. 12, 16), wurde aber von den Ephraimiten durch List erobert (Richt. I, 22 f.), war eine Zeitlang Standort der Stiftshütte (Richt. 20, 18. 26 f. 1. Sam. 10, 3), und Samuel hielt hier öffentlich Gericht (I. Sam. 7, 16). Später machte Jerobeam die Stadt zum Zauptsitz des von ihm eingeführten Bilderdienstes (I. Kön. 12, 28 ff. vyl. Umos 3, 14. 7, 10. 13 usw.), wobei er höchst wahrscheinlich an die ursprüngliche religiöse Bedeutung des Ortes anzuknüpsen suchte (Winer a. a. O. 3 1, 169 A. 2). Diese erhellt namentlich auf der berühmten Sage von der Zimmelsleiter oder wohl besser Zimmelstreppe, die Jakob, als er Saselbst übernachtete, im Traume erblickte (Gen. 28, II sf.). Die entscheibenden Worte des Jahweisten (a. a. V. v. 16 ff.) lauten: 'Da erwachte Jakob auf seinem Schlaf und sprach: Wahrlich, Jahwe ist an dieser Stätte, und ich wusste es nicht! Da fürchtete er sich und sprach: Wie schauerlich ist diese Stätte! Ja, das ist der Wohnsitz Gottef (f. Unm. 14) und die Pforte des Zimmels! Frühmornens

Otia imper. ed. Liebrecht p. I: 'Majoref nostri civitatem sanctam Jerusalem in medio nostrae habitabilis  $[oixovuév\eta\varsigma]$  sitam scripferunt secundum illud: "Operatus est salutem in medio terrae." Foc autem circumferentiae centrum arbitrantur quidam [= Samaritani] in illo loco esse, ubi Dominus locutus est ad Samaritanam ad puteum illic enim in solstitio aestivo meridiana hora sol recto tramite descendit in aquam putei, umbram nullam aliqua parte monstrans, quod apud Syenen sieri tradunt philosophi." S. ob. S. 21.

aber nahm Jakob den Stein, den er zu seinen Zäupten gelegt hatte, stellte ihn auf als Malstein und noss Ol oben darauf. Und er nab jener Stätte den Namen Bethel, vorher aber hieß die Stadt Luf. Und Jakob tat ein Gelübde und sprach: Wenn Gott mit mir sein und mich behüten wird auf dem Wege, den ich jetzt gebe, und mir Brot zu effen und Kleider anzuziehen gibt, und ich wohlbehalten zum Zause meines Vaters zurückkehren werde, so soll Jahwe mein Gott sein, und dieser Stein, den ich alf Malstein aufgestellt habe, foll ein Gotteshaus werden, und alles, was du mir geben wirst, werde ich dir getreulich verzehnten.' Auch noch ein zweites Mal erschien Gott dem Jakob zu Bethel nach Genes. 35, I ff., und abermals wird berichtet (v. 13 f.): Und Gott fuhr auf von ihm au der Stätte, wo er mit ihm geredet hatte. Da errichtete Jakob einen Malstein an der Stätte, wo er mit ihm geredet hatte — ein Steinmal —, und goss ein Trankopfer darüber auf und schüttete Ol darüber. Und Jakob nannte die Stätte, woselbst Gott mit ihm geredet hatte, Bethel.' Diese zweite Erzählung macht zwar beinahe den Lindruck, als wenn sie nur eine Doublette der ersten wäre, zumal da auch hier keineswegs von der Erbauung des Genes. 28, 22 gelobten 'Gotteshauses' (d. h. Tempels), sondern nur von einer abermaligen Errichtung eines Malsteins die Rede ist, dient aber sedenfalls dazu, die Vorstellung von der nanz besonderen Zeilinkeit des Ortes zu verstärken.

Wie ich der von Neumann in Leipzig ISS4 auf dem Italienischen übersetzten Schrift Marinellis (Die Erdeunde bei den Kirchenvätern S. 75 Unm. 39) entnehme, hörte nach den Unnalen des Eutychius von Alexandria (zitiert von Leopardi, Errori popol. degli ant. p. 207, mir unzugänglich) der Kalis Omar vom damaligen Patriarchen Jerusalems sagn, dass der Ort der berühmten Jakobsleiter der Mittelpunkt der Erde sei es muss also im 7. Jahrhundert zu Jerusalem in kirchlichen Kreisen eine Tradition gegeben haben, nach welcher Bethel als dupadd $\chi$  phe galt. Diese außerordentliche Bedeutung Bethels scheint tatsächlich durch die neuere Forschung unterstützt zu werden denn auch nach U. Jeremias (Das alte Test. im Lichte des alt.

Or. 3 S. 320 f.) ist Bethel-Lux der Nabel der Welt (babylonisch: markaf samê u irsitim, 'das Mutterband Zimmels und der Erde' s. Jeremiaf, Zandb. d. altorient. Geisteskultur. Leipzin 1913, S. 33 f.), wie später der Sion (f. a. a. O. S. 476 f.). Wie Babylon vom babylonischen Standpunkte auf Weltmittelpunkt ist (auf den Bronzetoren von Balavat 5, 5 wird ef aufdrücklich markaf samê u irsitim genannt) und wie Jerusalem vom jüdischen Standpunkt auf, so ist Bethel für das alte Kanaan Mittelpunkt der Welt. Jakob sieht den fullam, d. h. die Stufenrampe..., die auf der Erde errichtet ist (mussab). Das Zaupt des sullam reicht bis zum Tor des himmlis schen Palastes.' — Es erscheint in hohem Grade wünschenswert, noch weitere Zeugnisse für diese Bedeutung Bethels auffindig zu machen. Ich vermute auf Grund der dankenswerten Mitteilung Dr. Berdyczewstis (= Bin Gorion) im Omphalos S. 27, dass solche Zeugnisse namentlich in der späteren jüdischen Literatur zu sinden sind. Eine vorläusige Bestätigung dieser Vermutung erblicke ich in der interessanten von Bin Gorion auf Pirke Rabbi Elieser 32 mitgeteilten Legende, wonach der Stein von Bethel, der Jakob alf Kopfkissen diente, zum 'Grundstein der Erde' und zum 'Mabel der Welt' wurde von dort dehnte sich die ganze Erde auf, und darauf steht der Tempel Gottes, wie Jakob auch gesprochen hat: Dieser Stein, den ich zu einem Mal aufgerichtet habe, soll ein Gottesbaus werden.99 Lin weiteref Zeugnif für dieselbe Unschauung teilt Zin Gorion a. a. O. S. 414 mit: 'Der Grundstein ist auf feuer, Wind und Wasser neschaffen alle diese Dinne wurden zu einem Stein nehärtet. Der Stein aber liegt auf den Tiefen zuweilen quillt auf ihm Wasser und füllt die Abyründe dieser Stein steht im Mittelpunkt der Welt, und das ist der Stein, den Jakob gepflanzt hat er ist die Grundseste der Welt. — Zat denn aber Jakob diesen Stein gemacht? War er doch

<sup>99</sup> Wörtlich auf Bin Gorion, Die Sagen der Juden 2 (1914) S. 409, der sich außer auf Pirke Rabbi El. a. a. O. auch noch auf Midrasch Zag-gadol Gen. 28, 18, Midrasch Bereschith Rabba 69, 8 und Midr. Tehilim 90, 17 beruft (s. a. a. O. S. 432).

schon da, als Gott die Welt erschaffen hatte. Aber Jakob hat ihn erst zum Grundstein der Oberwelt und der Welt da unten gemacht. Daher sprach er: Dieser Stein, den ich zu einem Mal aufgerichtet habe, soll ein Gotteshauf sein. Also hat er ihn zur Wohnung der Zimmlischen gemacht. — Die Weisen sagen, dies sei der Stein, auf dem die sieben Augen waren, von dem der Prophet Sacharia (3, 9) spricht.

Die in diesen Legenden so deutlich ausgesprochene Identität des von Jakob zu Bethel errichteten 'Malsteines' mit dem serusalemisschen Weltnabelstein Schetija (s. oben Anm. 51 und Roscher, Neue Omphalosstudien S. 15 ff.)  $^{101}$  erklärt sich ohne Schwierigkeit durch die Annahme, dass beide Steine ursprünglich dupadoù y  $\tilde{\eta}\varsigma$  waren und dass folglich Bethel in der alten Zeit von seinen Bewohnern, vielleicht schon den alten Kanaanäern, ebenso wie Jerusalem und Sichem als Nabel der Erde angesehen wurde.

<sup>100</sup> Alf Quellen dieser Legende gibt Bin Gorion a. a. O. 2, 432 Sh. Gen. p. 23 la Saare Ora I, p. 8a an.

<sup>101</sup> Schon Bin Gorion a. a. O. S. 409, Unm. \*\*\* hat richtig erkannt, dass in dieser Legende einmal Beth-El bewusst in Jerusalem geändert worden ist, um den Widerspruch nicht allzu sehr hervortreten zu lassen.

### 4 Mekka als Nabel der Erde.

Meine frühere (Omphalof S. 29 u. Neue Omphalofftudien S. 14) aufnesprochene Unnahme, dass Metta niemals als Nabel der Erde nenolten habe, muss ich setzt auf Grund der Darlenungen Lelewels und Wensincks als einen großen Irrtum bezeichnen. Zwar ist ef ganz sicher, dass Mohammed selbst und manche seiner ältesten Unhänger, noch der jüdischen Lehre huldigend, Jerusalem als Mittelpunkt der bewohnten Erde angesehen haben, 102 aber se höher die Autorität und Macht des Islams und damit auch Mettassstieg, um so unwiderstehlicher verbreitete sich der Glaube, dass Mekka und ganz besonders die Ka'aba mit dem heiligen schwarzen Stein den eigentlichen Erdnabel darstelle. Die Begründung dieses Dogmas machte man sich übrigens ziemlich leicht: man übertrug ganz einfach und naiv fämtliche an Jerusalem als όμφαλός γης geknüpste Vorstellungen und Sagen direkt auf Mekka und ignorierte dabei geflissentlich die durch das höhere Ulter und viel größere Originalität geheiligten Unsprüche der palästinensischen Zauptstadt.

Vor allem wurde Mekka und Arabien au Stelle Jerusalems und Palästinas aufdrücklich für den 'Nabel der Erde' erklärt, wobei man sich auf Sure 42, 5 des Korans berief: 'Wir haben dir den Koran in arabischer Sprache geoffenbart, damit du die Mutter der Städte [= Mekka] und die Araber, welche um sie herumwohnen, vor dem Tage der einstigen Versammlung, welcher nicht zu bezweiseln ist, verwarnest.' Wensinck a. a. O. S. 23 bemerkt dazu: 'According

<sup>102</sup> Vyl. Wensinck a. a. O. S. 14: The Jewish theory however often appears in Muslim literature. Zalabī (Sīra, Kairo 1292) I, 195, 5 infra has a tradition which if carried back to 'Alī the Caliph, according to which "the highest of all countries and the nearest to heaven if Jerusalem" (s. oben S. 13 f. 39). Zalabī adds a tradition on the authority of Jbn 'Abbar and Mu'adh ihn Dsebel "that it is situated twelve mil nearer to heaven than the rest of the earth" etc. S. auch Omphalos S. 29 Ann. 54. N. Omphalosstudien S. 18. Wensinck S. 22 f. d'Zerbelot, Biblioth. Orient. 3, 261 (s. v. Scheith). Nach älterer muslimischer Anschauung wurde auch die Welt nicht von Melka, sondern von Jerusalem aus erschassen (Wensinck S. 17).

to Tabarī Taffir 7, 165, 18 [Kor'ān, Kairo 1901-1903] "those who are round about it" means the whole of the earth this explanation involves the conception that "the mother of places" (and this is nothing but Mekka in Muslim terminology) if the centre of the earth. Of course this verse from the Kor'an is only of secondary importance for the later spread of the conception among the Muslims who use "the centre of the earth" as a common epithet for Mekka (Kutb al-Dīn, p. 18 p. infra = Wüstenfeld, Die Chroniken 8. Stadt Mekka, vol. 3. Leipzig 1857 cf. Zibl. Geogr. Urab. 1, 3, 20 and Masura, 77 where Urabia if the centre of the earth. 103 Dem entsprechend erscheint auf zahlreichen arabischen Weltkarten des Mittelalters Mekka als Jentrum an Stelle Jerusalems (s. oben S. 23 f.). Val. Lelewelf (einef der besten Kenner der mittelalterlichen Kartographie) Géographie du moyen âge I p. 27 Unm. 46: 'Pour les sidèles on traçait les plans, où la kaaba, la Mekka se trouvait au centre, et en cercle, dans les airs de rayons, étaient les noms des villes et des pays du monde, d'après leur position tout à l'entour de la Mette. On voit une semblable rose dans Kasvini à 12 rayons (p. 76 de l'édit. de Wüstenfeld) dans le portulan arabe du 1551, d'Alli ben Uhmed alscharfy alsifâtes à 32 ou 40 rayons (Reinaud, introduction p. 198, pl. I no. 3). Le dessin des cartes, d'après cette méthode était en usane chez les Grecs de l'école d'Alexandrie. Le navinateur Timosthenes<sup>104</sup> dressait sa carte sur la rose des vents, placée à Rhode Rhode formait le centre (voyez nos études de la géogr. ancienne nos. 12 et 34). '105

<sup>103</sup> Weitere Jeugnisse für dieselbe Anschauung führt Wensinck S. 36 an, der sich unter anderen auch auf den berühmten holländischen Orientalisten Snouck Jurgronse beruft, der in Mekka selbst öfters diese Stadt als 'Nabel der Erde' hat bezeichnen hören. Vyl. auch Jeremias, D. alte Testam. im Lichte d. alt. Or. 3 S. 86.

<sup>104</sup> vgl. Rehm, Griechische Windrosen, Sitz.-Zer. d. Zayer. Ak. d. Wiss., Philos.-philol. u. hist. Klasse 1916 3, S. 47 sf.

<sup>105</sup> Ogl. ebenda 2, p. 134: 'Lef Urabes suivirent la doctrine grecque de 12 vents. Elle n'était guère utile pour leur cartographie, mais en dressant la rose de ces vents sur Raaba de la Melle, ils annotaient dans chaque rayon les villes et les pays

Auch die Vorstellung, dass Mekka der höchstigelegene Ort auf der Erde und deschalb auch über alle andern Städte der Welt im eigentlichen und uneigentlichen Sinne erhaben sei, beruht auf altjüdischen Überlieserungen, die von Jerusalem (und Sichem, s. oben) auf Mekka übertragen wurden.

So erklärte nach Uzrakī (bei Wüstenfeld, Die Chroniken der Stadt Mekka, vol. I, Leipzig ISSS) S. 382, IS st. 'Ū'isha: Niemals sah ich irgendwo den Zimmel näher der Erde als in Mekka, und Kisā'i sol. IS a, 7 der Leidener Zandschrift Warner 538 bezeugt nach Wensinck (a. a. O. S. IS) eine eigentümliche Überlieserung, die besagt: 'The polestar proves that the Ka'ba is the highest situated territory for it lies over against the centre of heaven.' Die natürliche Konsequenz dieser Unschauung ist die Lehre, dass man in der Not nach Mekka wandern müsse, weil dort, in der dem Zimmel nächstyelegenen Stadt, die Gebete am ehesten von Allah erhört werden (Kuth ald Dīn b. Wüstenseld a. a. O. p. 442, 6 vyl. Wensinck a. a. O. S. 25).

Wie das Zeiligtum zu Jerusalem und Garizim (Sichem), so soll auch die Ka'aba infolge ihrer Zöchstlage nicht von der Sintflut betroffen worden sein (Wensinck S. 15).

Sogar die Lehre von der Präeristenz des Zeiligtums ist von den muslimischen Theologen auf Mekka und die Kaa'ba übertragen worden. So behauptete Uzrakī (a. a. O. S. I, da vyl. Kuth al Dīn) nach Wensinck S. 18: '40 Jahre bevor Allah die Zimmel und die Erde schus, war die Ka'aba ein trockener Ort, der auf den Wassern schwamm, und von ihm auf wurde die Welt ausgrebreitet.' Das ist eine deutliche Übertragung der südischen Vorstellungen von der Präeristenz des Steins Schetisa 'des Nabelsteins der Welt und der Erde' im Zeiligtum zu Jerusalem auf Mekka und die dortige Kaa'ba (vyl. Neue Omphalosstudien S. 16 u. oben S. 17).

qu'il parcourait et touchait, afinque les sideles des villes et pays de chaque rayon purent se tourner en priant vers Kaaba (voyez note 50 du chap. Is de la géogr. du moven âne)'.

Schließlich sind auch die Legenden von Abam und Abraham<sup>106</sup> nach Mekka verlegt worden. Nach Khami (Dyārbekrī's Ta'rīkh al-Khamīs, Kairo 1283) I, 46 hat die Erschaffung Abams in der Gegend von Mekka stattgefunden (Wensinck S. 2I), wie denn auch behauptet wurde (a. a. C.): 'The origin of Muhammed's substance (tīna) is in the navel of the earth, in Mekka,' and 'the origin of the clay of the apostle of Allāh is from the navel of the earth in Mekka' (Salabī (Sīra, Kairo 1292) I, 197, 2). Ebenso sollte Adam in der Nähe von Mekka auf dem Berge Abukais begraben sein (d'Serbelot, Bibl. orient. I, 94 f., wo noch mehr zu sinden ist). <sup>107</sup> Vyl. Gesenius in Ersch u. Grubers Enc. I, S. 362.

Die Legende von Dschedda, nach der das daselbst besindliche Grab Evas der 'Nabel der Welt' sein soll (Neue Omphalosstudien S. 13 f.) hat nach Wensinck (a. a. O. S. 36) nur lokale Zedeutung, da sonst den Muslimen allgemein Mekka dasür gilt. <sup>108</sup> Es dürste sich aber gleichwohl lohnen, dem Ursprung dieser lokalen Sage nach zugehen. Undenkbar wäre es nicht, dass hier eine altsemitische, vorislamische Überlieserung vorliegt, die mit der oben (S. 8 st. A. 13) besprochenen von Zagdad (= Zabylon) als Zentrum der Erde parallel läuft. Es hat ossendar auf altsemitischem Gebiete zahlreiche religionsgeschichtlich und politisch bedeutsame Orte gegeben, die sich rühmen dursten, Nabel der Erde und Stätte der Erschaffung des

<sup>106</sup>D'Zerbelot, Bibl. orient. I, 94: 'Pour lorf Dieu ayant égard à la pénitence 8'Usam, fit descendre du ciel... une espèce de tabernacle ou pavillon [man denke an die Stiftshütte!], qui sut placé au lieu où Ubraham a depuis bâti le temple de la Mecque...' Ogl. ebenda 3, 26I (s. v. Scheith).

<sup>107</sup> Über Mekka alf Begräbnisort Muhammeds und anderer Propheten (Noah, Zūd, Sāhlih, Ismael) s. Wensinck S. 28.

<sup>108</sup> Vyl. d'zerbelot a. a. V. S. 94: 'Abam fut conduit... par le même anye [Gabriel] à la montagne d'Arafat, montagne qui a reçu ce nom à cause qu'Abam et Eve s'y reconnurent tous deux après un exil, et une séparation de plus de deux cens ans.' 'Eve tomba à Gidda [nach dem Sündenfall], port de la mer rouge asses près de la Mecque, Abam sur la montagne de Serandib, c'est l'isse de Islam' (s. oben S. 5 st.). Vyl. auch d'zerbelot 3, 26 (s. v. Scheith).

ersten Menschenpaares zu sein.

## 5 Der Omphalos von Athen und Eleusis.

Bereitf<sup>109</sup> früher (f. Omphalof S. 33 und Neue Omphalofftudien S. 22 f.) habe ich auf einige Zeugnisse hingewiesen, die beweisen, wie kräftin der Omphalosnedanke auch in Uttika und Uthen mindes stens seit dem Ende des 6. Jahrhunderts entwickelt war. Denn schon Pindar (fr. 45 Boeckh = 53 Bergk) redet in einem schönen Dis thyrambuffragment von einem ἄστεος ὀμφαλὸς θυόεις, worunter der von den Peisistratiden gestiftete Zwölfgötteraltar zu verstehen ist, der zugleich als religiöser Mittelpunkt und Uspl, vor allem aber als Jentralmeilenstein für das gesamte Straßennetz Athens und Attikas diente. Und auf dem Panathenaikos des Aristeides (99) nebt deutlich hervor, dass man wenigstens zu dessen Zeit Uthen als Zentrum (ομφαλός) der Welt und die Utropolis wieder als Zentrum der Stadt aufgefasst hat. Es heißt dort:  $\dot{\eta}$  δ' αὐτη θέσις της τε χώρας ἐν τῆ Ἑλλάδι καὶ τῆς πόλεως ἐν τῆ χώρα, μέση γὰρ ἐν μέση κεῖται... Τρίτη δὲ ἀκόλουθος τούτων ἀνέχει, περιφανής ἄνω διὰ μέσης τῆς πόλεως, ἡ πάλαι μὲν πόλις, νῦν δὲ ἀκρόπολις, κορυφή παραπλησίως... 'Ωσπερ γάρ ἐπ' ἀσπίδος κύκλων είς ἀλλήλους ἐμβεβληκότων πέμπτος είς ὀμφαλὸν πληροῖ διὰ πάντων ὁ κάλλιστος, εἴπερ ἡ μὲν Ἑλλὰς ἐν μέσω τῆς πάσης γῆς, ἡ δ' ἀττικὴ τῆς Ἑλλάδος, τῆς δὲ χώρας ἡ πόλις, τῆς δ' αὖ πόλεως ή δμώνυμος [= ή ἀχρόπολις]. Daff aber der hier von Uristeides ausgesprochene Gedanke sehr viel älter ist, erhellt deutlichste

IO9 Ich benutze diese Gelegenheit, um zu der überaus schwer verderbten (von mir Omphalos 66,  $\alpha$ . Omphalosstud. 46 besprochenen) Stelle des Varro de I. I. 7, I7 eine mir nach langen Erwägungen immer wahrscheinlicher gewordene Verbesserung vorzutragen. Ich vermute, dass statt: Delphis in aede ad latus est quiddam ut thesauri specie, quod Graeci vocant du $\alpha$ 000 zu lesen ist:

Delphis in aedsis adsyto est quiddam...

Denn dass der eigentliche Omphalos im Udyton, in unmittelbarer Nähe des  $\chi$ ásma (stómov) und des Dreifußes, gestanden hat, kann nach allen monumentalen und literarischen Zeugnissen für gewisst gelten.

αυς Καρ. Ι δετ Schrift δες Χεπορήση δε νεctigalibus (Ι, δ), worin er δας günştige Klima, δίε ζευαλτβατθείτ und δεη Silberreichtum Ut tibas preist. Let sagt geradezu: Οὐκ ἄν ἀλόγως δέ τις οἰηθείη τῆς Ἑλλάδος καὶ πάσης δὲ τῆς οἰκουμένης <sup>110</sup> ἀμφὶ τὰ μέσα ἀκίσθαι τὴν πόλιν. ὅσω γὰρ ἄν τινες πλεῖον ἀπέχωσιν αὐτῆς, τοσούτω χαλεπωτέροις ἢ ψύχεσιν ἢ θάλπεσιν ἐντυγχάνουσιν ὁπόσοι τ' ἄν αὕ βουληθῶσιν ἀπ' ἐσχάτων τῆς Ἑλλάδος ἐπ' ἔσχατα ἀφικέσθαι, πάντες οὕτοι ὥσπερ κύκλου τόρνον τὰς ᾿Αθήνας ἢ παραπλέουσιν ἢ παρέρχονται... <sup>112</sup>

Aber so deutlich auch an den beiden soeben angeführten Stellen die zentrale Lage Athens und Attikas innerhalb der Oikumene ausgesprochen ist, ef sehlten doch bisher literarische und monumentale Zeugnisse dafür, dass man wie in Delphi, Branchidai, Delos usw. diese zentrale Lage durch das unverkennbare Symbol eines richtigen 'Omphalos' ausgedrückt hätte. Denn dass der von Pindar geseierte ἄστεος ὀμ-

IIO Vyl. dazu Partsch, Die Grenzen d. Menschheit I: D. antike Oikumene = Ber. d. Sächs. Ges. d. Wiss. 1916, 2 S. 5 (Philol. histor. Kl.). — So wird auch anderwärts Athen als 'umbilicus Graeciae' bezeichnet, z. B. von dem Istrier Aethicus in seiner Kosmographie (ed. Wuttke, Kap. 79, p. 59): 'Ubi [in Graecia] est urbs inclitissima eorum Athenas, quam philosophus [= Aethicus] umbelicum Graeciae praedicit, pingua[!] illicibus et ornata munilibus, erudita litteris, lege et scientia, decorata ludis, foro et vectigalibus...' Derselbe Aethicus nennt übrigens p. 81, Kap. 108 Zierusalem medulla et umbelicus ferner Kap. 109: Aegyptus = medulla terrarum aliarum, Kap. 107, p. 80: Assiria oder Vinive umbelicum ac medullam [= meditullium=] und p. 65, Kap. 84 den Olympus umbo [= umbilicus=] praecellens, regionis medulla. Ist hier vielleicht inedulla so viel als meditullium=? Vyl. Giraldus Cambrensis, Topogr. Ziberniae 3, 4 S. 144 ed. Dimod: qui lapis et umbilicus Ziberniae dicitur, quasi in medio, et meditullio terrae positus. (V. Omphalosstud. 25 s.).

<sup>&</sup>lt;sup>III</sup> Vgl. δαζι Geroδοτή Bemertung über δίε Welttarten feiner Jeit (4, 36): γελῶ δὲ ὁρέων γῆς περιόδους γράψαντας πολλοὺς ἤδη... οῖ Ὠκεανόν τε ῥέοντα γράφουσι πέριξ τὴν γῆν, ἐοῦσαν κυκλοτερέα ὡς ἀπὸ τόρνου κ. τ. λ.

Wenn ich nicht irre (f. Unm. 107), so setzen obige Worte Kenophons eine vom athenischen Standpunkte auf gezeichnete Weltkarte vorauf, deren Mittelpunkt (d $\mu\phi\alpha\lambda\delta\varsigma$ ) Uthen war. Zei dem großen Umfang des athenischen Seehandels und Weltverkehrf dürfte diese Weltkarte in zahlreichen Kremplaren vorhanden und in den Kreisen der athenischen Seeleute stark verbreitet gewesen sein.

φαλὸς θυόεις schwerlich Omphalossorm gehabt hat, dürfte schon auf seiner Bedeutung alf Iwölfgötter-Altar hervorgehen, zu dem sich ein oben konver zulausendes Monument wenig oder gar nicht eignen möchte. Umso erfreulicher ist es setzt für uns, nunmehr auch ein paar unzweiselhafte monumentale Belege dafür beibringen zu können, dass die zentrale Lage Attikas geradezu durch das Symbol eines richtigen δμφαλός von typischer Sorm ausgesprochen worden ist, und zwar in zwei schönen Pinakes und drei Vasenbildern, die sich aus Athen-Kleussi und dessen Mysterienkult beziehen.

<sup>113</sup> vgl. E8. Schmist im Text zu den Denkmälern griech. u. röm. Skulptur von Brunn-Bruckmann zu Taf. 660, Anm. 42.



I: Sig. I: Pinax der Minnion (nach Zarrison, Prolegomena to the Study of Greek Religion, Cambridge 1903, S. 559. Sig. 160).

Von allergrößtem Interesse für unser Problem ist der im I. 1895 im Telesterion von Eleusis ausgegrabene sogenannte Ainnion Pinar (f. Sig. I), ossenbar die Votivgabe 'an die beiden Göttinnen' [NINNION TOIN  $\Theta$ EOIN Avé $\theta$  $\eta$ xev] einer Kernophoros Tänzerin zur Erinnerung und zum Dank sür ihre Linweihung in die eleusinischen Mysterien, zum ersten Male verössentlicht und aussührlich besprochen von Skias in der 'E $\phi$  $\eta$  $\mu$ e $\rho$ ic 'A $\rho$  $\chi$  $\alpha$ 10 $\lambda$ 1. Iff. (vgl.  $\pi$ 1), sodann von Svoronos in seiner Revue Internat. d'Archéologie et

Numismatique 1901 pl. I, S. 170 ff. u. 233 ff. <sup>114</sup> und bald darauf, in der Zauptsache Svoronos zustimmend, von Miss I. Zarrison in ihren Prolegomena to the Study of Greek Religion. Cambridge 1903, S. 558 ff. — Miss Z.'s Erklärung lautet:

The Minnion pinar, though detailf in its interpretation remain obscure if clear on this one point — the influence of Delphi [7] on the Mysteries... The inscription at the base tells us that it was dedicated by a woman 'Minnion' to the 'Two Goddeffes.' The main field of the pinar if occupied by two scenes, occupying the upper and lower halvef, and divided, according to the familiar convention of the vasepainter, into two parts by an irregular white line, indicating the ground on which the figures in the upper part stand. In each of these two parts some of the sigures, distinguished by their larger size, are divine, e. y. the seated yoddesses to the right others, of smaller stature, are human. Umong the human figures in both the upper and lower row one if marked out by the fact that the carrief on her head a xérvoz (see  $\mathfrak{p}$ . 159). She is a bancing xervoqóroz ( $\mathfrak{poll}$ . on. 4, 103). She if the principal figure among the worshippers, and she can scarcely be other than Vinnion, who dedicated the pinar. In a word, Minnion in her votive offering, dedicates the representation of one, and certainly an important, element in her own initiation, her κερνοφορία.

Of this initiation why does she give a twofold representation. The answer, once suggested, is simple and convincing. Each and every candidate was twice initiated, once in the spring, at Ugrae, in the Lesser Mysteries. The scene in the lower half is the initiation at Ugrae, that in the upper half the initiation at Eleusis. It is the scene in the lower half that especially concerns us.

The two feated goddeffef to the right are clearly the 'Two God-

II4 Sier ist auch S. 170 ff. eine dankenswerte kritische Übersicht über die vorausgebenden Besprechungen und Erklärungen des Ninnion pinar (von Kern, Winter, S. v. Fritze, Rubensohn [Uth. Mitteil. 1898 (23), p. 271-306], Skiaf, Dragunis) gegeben.

bessess and the lower one is, it is equally evident, the younger, Kore. She is seated in somewhat curious fashion on the ground near her ia an empty throne... Demeter, who should be seated on it, who in the upper tier is seated on a throne precisely identical, is absent...

The explanation if again of simple of illuminating. The lower tier represents the initiation of Vinnion into the Lesser Mysteries at Agrae. These were sacred to Persephone, not Demeter (Schol. Ur. Plut. 845)... To these statements Stephon of By3. (s. v. Agra) adds an important fact: "Agra kai "Agrai curiou prò the production of the p

With these facts in our minds we are able to interpret the lower row of figures. Kore alone receives the mystic Vinnion, and Dionysof himself acts of Dadouchos. That the figure holding the torches if a god is clear from his greater stature, and, if a god, he can be none other than Dionysof, who, of Jacchos, led the mystics in their bance... Below it are depicted two of the bundles of myrtle twiss, which are frequently the emblems of initiation, and which bore the name of 'Balchoi' (Schol. Ur. Eq. 409).

This interpretation is consirmed when we turn to the upper tier. 'Ninnion,' having been initiated by Dionysos into the mysteries at Ugrae, which he shaved with Kore, now comes for the Greater Mysteries to Eleusis. Kore herseis brings her mystic, and leads her into the presence of Demeter enthroned. The scene is the telesterion of Eleusis markod by two columns, which, he it noted, extend only half-way down the pinar. In the Lesser Mysteries, a later soundation, Dionysos shaves the honours with Kore in the Greater and earlier to the end he is only a visitant.'

Ich habe die vorstehend mitgeteilte scharssinnige Erklärung des interessanten Pinax von Svoronos und I. Zarrison nur so weit ausgeschrieben als ich mit ihr einverstanden bin, muss aber setzt gegen deren Deutung des so deutlich in der Mitte der unteren Zälfte des

Bildes sichtbaren Omphalos<sup>II5</sup> entschiedenen Linspruch erheben.

Svoronof will ihn, offenbar weil er nicht begreifen kann, wie der delphische Nabelstein in die eleusinische Szene gekommen ist, für die πέτρα ἀγέλαστος erklären, auf der Demeter sich, in Schmerz versunken, zuerst niedergelassen habe, bis die Töchter des Releof kamen, um Wasser zu schöpfen, und die Göttin sich durch die Possen der Jambe (Baubo) wieder erheitern und zum Genuss von Speife und Trank bewegen ließ (Preller-Robert I, 789, I). Diese von Miss Zarrison gewiss mit Recht verworsene Deutung (s. S. 561 U. I) scheitert schon an der Erwägung, dass die πέτρα ἀγέλαστος sonst nirgends monumental bezeugt ist und schwerlich Omphalosses stalt hatte<sup>II6</sup> es kommt noch hinzu der Umstand, dass der gleiche auf den eleusinischen Rult der Demeter und Persephone zu beziehende Omphalos noch auf vier weiteren alsbald zu besprechenden Bildwerken vorkommt, wo ebenfalls die Deutung als πέτρα ἀγέλαστος ganz unwahrscheinlich ist und gesucht erscheint.

Wir müssen daher ohne Frage Miss Zarrison beistimmen, wenn sie den fraglichen Gegenstand seiner Form nach für einen unzweiselbaften Omphalos hält, 117 können ihr aber nicht Recht geben, wenn sie ihn ohne Bedenken mit dem delphischen, d. h. apollinischen Omphalos identissiert mit der Begründung: Dionysos has come from Delphi and brought his great white omphalos, his Delphic grave with him' (a. a. O. S. 561 oben). Es hängt diese eigentümliche Deutung Miss Zarrisons mit ihrer schon vor Jahren ausgesprochenen unhaltbaren Unsicht zusammen, dass der delphische Nabelstein ursprünglich kein Symbol der Erdmitte, sondern vielmehr ein Grab-

<sup>115</sup> Ganz sicher ist ef freilich nicht, dass, wie Miss Z. meint, der Omphalos aufschließlich der unteren Zälfte des Bildes angehöre. Er kann meines Erachtens auch recht wohl zur oberen Zälfte oder zu beiden Reihen nezonen werden.

<sup>116</sup> Sie könnte natürlich nur durch die auf ihr sitzende trauernde Demeter charakterisiert werden.

<sup>117</sup> Ebenso wie Miss 3. haben auch alle übrigen Gelehrten (s. ob. A. 110), die sich über den Pinax der Ainnion geäußert haben, mit einziger Ausnahme von Svoronos hier an einen Omphalos gedacht.

denkmal newesen sei, unter dem der Pythondrache bestattet war. Da ich diese Auffassung bereits früher (Omphalos S. 116 sf.) aufführlich widerlegt zu haben glaube, so kann ich hier auf eine nochmalige Darlegung meiner Gründe verzichten nur sei hier noch auf ein neues, mir erst jetzt zum Bewusstsein gekommenes Urgument hingewiesen, nämlich das sehr alte Uttribut der beiden den delphischen Omphalos rechts und links flankierenden Zeusadler und deren Legende (s. Omphalof S. 55, Unm. 103), die deutlicher alf alle anderen Zeugnisse und Merkmale den Omphalos von Delphi als Erdnabel charakterisieren und mit Miss Zarrisons Erklärung kaum vereinbar sind. Während aber früher Miss Z. den Omphalos von Delphi lediglich auf Grund späterer und unmaßgeblicher Zeugnisse als Grab des Python deutete, will sie ihn jetzt unter Verweisung auf noch viel spätere und uns zuverlässinere Gewährsmänner als Grab des Dionvsos [!] aufnefasst wissen, dass dieser bei seiner Wanderung von Delphi nach Eleusis Sorthin mitgebracht habe (a. a. O. S. 558 ob. Dion. brought his great white omphalof, his Delphic grave, with him') ich glaube, Siese Erklärung ist so abenteuerlich und unwahrscheinlich, dass sie einer aufführlichen Widerlegung nicht bedarf, zumal da eine andere Deutung des bekannten Symbols hier überaus naheliegt.

Ehe ich aber zu dieser übergehe, seien hier noch kurz die vier anderen Bildwerke besprochen, die ebenfalls den vermeintlichen "delphischen" Omphalos im Kreise eleusinischer Gottheiten zeigen.



2: Kig. 2: Vase von Sta Maria di Capua (nach Farrison a. a. O. S. 557, Kig. 159).

Zier kommt vor allem eine schöne polychrome Vase in Betracht (Sig. 2), die im Jahre 1883 zu Sta Maria di Capua gefunden und zuerst von Fröhner in seiner Collection Tykkiewicz Planche 9 u. 10 abgebildet, sowie in dem dazu gehörigen Texte besprochen worden ist. Ils Fröhner sagt darüber:

'Démèter... assisse sur une pierre [besser Zarr.: sitting on an altarlike throne]... sa tête se retourne en arrière vors Perséphone qui descend d'une colline, tenant dans chaque main un long flambeau doré... la sigure assisse, devant Perséphone, sur l'omphale de Delphes [37]... tient à sa main gauche un thyrse, orné d'une ténie et d'un pommeau doré, ses cheveur... sont ceints de lierre en fleur, doré également et un peau de daim... lui couvre la poitrine. Je crois ces indices sufsissants pour reconnaître dans ce personage Dionysos jeune. Derrière lui... une jeune sille drapée et parée de bisour... son geste semble indiquer qu'elle danse. Ensin deux sigures, placées devant la déesse assisse, complétant le tableau: un jeune homme, peut-être Triptolème,

US Später auch von Miss I. Zarrison a. a. O. S. 557 f. u. Sig. I59 und von Svoronos (a. a. O. S. 450 sf., dazu  $\pi i v \alpha \xi \iota \gamma'$ ,  $\mathfrak{B}$ ), der auch die übrigen Besprechungen und Verössentlichungen des Vildes kritisch gewürdigt hat.

III9 Also eine Parallele zu der περνοφόρος auf dem Pinar der Minnion!

appuyé sur un sceptre d'or... puis assise sur la colline, une joueuse de tambourin, dont l'instrument, sur son disque externe, est orné d'une couronne de seuilles peintes... Le sujet se rapporte... aux mystères eleusiniens. Mais... ici c'est la présence de Dionysof sur l'omphalos delplique [3], qui nous gêne, car Éleusis n'est pas en Phocide...'

Während aber Fröhner mit Recht an dem 'delphischen Omphalof' dieser eleusinischen Szene Unstoß nimmt, ist Miss Zarrison auch hier schnell fertig mit ihrer Erklärung: 'Ze Dionysos' is seated on the omphalos. To the ancient mind no symbolism could speak more clearly Dionysos is accepted at Eleusis, he has come from Delphi and brought his omphalos [= his grave S. 561] with him[!]. We are apt to regard the omphalof of exclusively the property of Apollo, and it comes as something of a shock to See Dionysos seated quiets ly upon it.' Jur Erklärung beruft sich Miss 3. auf das bekannte späte und höchst unzuverlässige Zeugnis Tatians c. Gr. 8, 251: Ev τῷ τεμένει τοῦ Λητοίδου καλεῖταί τις ὀμφαλός, ὁ δὲ ὀμφαλὸς τάφος τοῦ Διονύσου und auf Philodorof fr. 22: "Εστιν ίδεῖν τὴν ταφὴν αὐτοῦ [τοῦ Διον.] ἐν Δελφοῖς παρὰ τὸν Ἀπόλλωνα τὸν χρυσοῦν. Βάθρον δέ τι εἶναι ὑπονοεῖται ἡ σορός, ἐν ῷ γράφεται· Ένθάδε κεῖται θανών Διόνυσος ὁ ἐκ Σεμέλης, **obwohl** bei Lichte besehen durch diese Worte des Philochoros allein schon das Zeugnis Tatians endgültig widerlegt wird. 120

Nur zögernd und mit gebührender Reserve wage ich hier an dritter Stelle noch ein zweites Vasenbild anzusühren (Sig. 3), das ebenfalls eine der beiden eleusinischen Göttinnen vor einem omphadosartigen Obsekt thronend zeigt. Ich meine den boiotischen Teller des Nationalmuseums in Uthen (Nr. 484), den zum ersten Male S. Wide<sup>121</sup> in seinem lehrreichen Artikel über Eine lokale Gattung

<sup>&</sup>lt;sup>120</sup>Vyl. auch die übrigen hierhergehörigen Varianten vom Omphalof oder Dreifuß(!) als dem Grabe des Python, des Dionysos, ja des Apollon selbst in meinem Omphalos S. 122, Unm. 219.

<sup>121</sup> Nach Wide hat auch I. Zarrison a. a. O. S. 274 s. das Vasenbild kurz besprochen und unter Nr. 67 abbilden lassen. Auch sie wagt nicht zu entscheiden, ob die darmestellte Göttin Demeter oder Kore ist.

boiotischer Gefäße' (Uthen. Mitteil. 26 [1901] S. 150) besprochen und ebenda auf Tas. 8 abgebildet hat. Die Erklärung Wides lautet:



3: Fig. 3: Boiotischer Teller des Nat. Mus. in Athen (nach Farrison a. a. O. S. 275, Sig. 67).

Rultbild auf der Mitte def 5. Jahrh., darstellend Demeter oder Persephone... Die Uttribute, Fackel, Mohn<sup>122</sup> und Ühren, werden auf den Denkmälern wie in der Literatur beiden Göttinnen häusig beigegeben. Es ist eine dythonische Göttin... Über dem Chiton trägt die Göttin einen Peplos, den Peplos eines Kultbilds, der von Zeit zu Zeit neu angelegt wurde. Über die Achseln ist ein eigentümliches Gewand (Schleiertuch) geworfen. Vor der Göttin steht ein oblonger, rundlicher Gegenstand, der schwer zu bestimmen ist. Man schwankt zunächst, ob dieser Gegenstand ein Pithos oder ein Altar ist. Für die Annahme eines Pithos würde sich eine Erklärung darbieten mit Rücksicht auf Miss Zarrisons Auseinandersetzungen über

<sup>122</sup>J. Zarrison a. a. O. S. 274 macht aus den beiden Mohnstengeln in der linken Zand sonderbarerweise 'a pomegranate!'

die Unthesterien (Journ. of Zell. Stud. 1900 S. 99 ff.). Indessen bin ich schließlich zu der Uberzeugung gelangt, dass es doch ein Altar ist. Ligentümlich ist dabei die form, die einem Tymbos am meisten ähnelt. Ef sieht so auf, als wäre der Ultar auf Erde, ein γης χωμα wie nach Pauf. 8, 38, 7 der Altar des Zeuf Lykaios war, oder eine ara graminea, caespiticia, wie die Kömer sie nannten. Durch die Untersuchungen von Reisch und Thiersch (A. bei Pauly-Wissowa I, 1665 ff. Th., Tyrrhen. Umphoren 131, Taf. I) wissen wir, dass es in Griechenland Ultäre yab, die einem Grabhügel — τύμβος ähnlich waren... Wenn auf unserem boiotischen Vasenbilde βωμός und túmbos identisch sind, so ist das nicht weiter auffällig denn hier ist ja die Totengöttin dargestellt und für diese passt eine Altarform, die an ein Grab erinnert, und passt auch die auf dem Altar liegende Granate [7], die den chthonischen Gottheiten heilige Frucht.' Den hinter der Göttin schwebenden Voyel, dessen Gattung sich nicht sicher bestimmen lässt, deutet Wide als 'Seelenvoyel,' als einen 'Boten der unterirdischen Göttin' (S. 155 f.).

Miss Farrison a. a. V. S. 274 erklärt dayegen den fraglichen Gegenstand für einen 'omphaloslike altar, on it what looks like a pomegranate,' schließt sich aber sonst an Wides Erklärung an.

Wie mir scheint, hat Miss 3. insosern richtig gesehen als sie tatsächlich die Form des vermeintlichen 'Altars' mit der eines Omphalos vergleicht, sa sie würde wohl kein Zedenken getragen haben, hier einen unzweiselhaften Omphalos anzunehmen, wenn ihr, als sie boiotische Schale besprach, die beiden von ihr erst a. a. O. S. 557 ss. behandelten Zildwerke gegenwärtig gewesen wären, die uns einen richtigen Omphalos im Kult der eleusinischen Göttinnen vorführen, und im Verein mit den oben besprochenen Zeugnissen des Xenophon und Aristeides beweisen, dass man tatsächlich Athen und Eleusis als Mittelpunkt (ἀμφαλός) der bewohnten Erde angesehen hat. So viel ich sehe, gibt es bis setzt nur ein einziges Zedenken, das uns zur Zeit noch hindert, ohne weiteres der Deutung des omphalos gleichen Gegenstandes vor der thronenden Göttin als eines richtigen

Nabelsteins beizutreten: ich meine die angebliche Granate, welche die Bekrönung des 'Omphalos' auf unserem Teller bildet. Freilich würde diese Frucht auch bei der Annahme eines 'Altars' in diesem Falle recht bedenklich sein, weil der Altar nach oben sich so spitz zu wölbt, dass die darauf (als Opfergabe oder Attribut der Göttinz) gelegte Granate ohne besondere Besestigung von der spitzen Wölbung so sort heruntergleiten oder herabsallen müsste. Auch vermissen wir bis setzt ausdrückliche Zeugnisse dafür, dass man im Kult der eleusinischen Göttinnen Granatäpsel auf so konver zulausenden Altären geopsert hätte.

Far keinem zweisel kann dagegen der Omphalos auf einem schönen, in Kreta gesundenen, aber sicher attischen Ursprung verratenden Vasenbilde (Sig. 4) unterworsen sein, dass jetzt im athenischen Zentralmuseum unter Vr. 1442 aufbewahrt wird und von Svoronos a. a.  $\Phi$ . S. 457 (vgl.  $\pi$ iva $\xi$  10 $\tau$ ') erläutert und veröffentlicht worden ist.  $^{123}$ 



4: Sig. 4: Attisches Vasenbild auf Kreta im Jentralmuseum zu Athen (nach Journal Internat. 8'Archéologie Aumismatique 1901, Tasel  $10\tau'$ ).

Dass es sich auch hier um die eleusinischen Mysterien handelt, geht schon auf dem von Svoronos mit Recht hervorgehobenen Umstande

<sup>123</sup> Linter δem Títel: Τὸ μυστήριον τῆς 12. Ἀνθεστηριῶνος ἀφροδίτη ἡ ἄπτερος Νίκη.

hervor, dass hier nicht weniger als 5 von den auf dem Gefäße von Capua dargestellten Personen wiederkehren, nämlich Demeter, Kore, Dionysof, 'Musaios' ( $\Rightarrow$ ) und 'Pnyr' ( $\Rightarrow$ ). Außerdem nimmt Svoronos nos noch 'Aphrodite' ( $\forall r. 6 = Nix\eta \ \text{Apteros}$ ) und 'Phaidra' ( $\forall r. 7$ ) als anwesend an.

Indem ich eine gründliche Kritik der von Svoronof mit gewohnter Gelehrsamkeit und großem Scharfsinn gegebenen Linzeler-Plärung des ebenso schönen wie interessanten Bildes andern überlassen muss, kommt es mir jetzt nur darauf an, auch hier wieder auf die bedeutsame Rolle hinzuweisen, die offenbar der Omphalos in dem athenischen Kulte der Eleusinien gespielt haben muss. Svoronos **Ertlärung lautet (S. 458 f.):** Πρὸ τοῦ Μουσαίου καὶ τῆς Πνυκὸς νύμφης κάθηται ἐπὶ τοῦ βωμοῦ τοῦ Ἐλευσινίου ἡ Δημήτηρ καὶ ἀπ' αὐτὴς ἀναχωροῦσα κατέρχεται πρὸς τὸν Διόνυσον τοῦ ἐν Δίμναις Διονυσίου ἡ Κόρη, ἀπαραλλάκτως ὡς ἐπὶ τῆς ύδρίας τῆς Καπύης. ή μόνη διαφορὰ εἴναι ὅτι ὁ  $\Delta$ ιόνυσος δὲν κάθηται ἀμέσως ἐπὶ τοῦ ὀμφαλοῦ ἀλλ' ὀλίγον ὑψηλότερον, προφανῶς ἐπὶ τοῦ ἄνω τοῦ τεμένους αὐτοῦ ὑψώματος. Σίεῖε Tatsache scheint mir zu beweisen, dass der Omphalos auch hier ebenso wie auf den übrigen von mir besprochenen Bildwerken, mit einziger Aufnahme der Vase von Capua, genau genommen nicht speziell zu Dionysos, sondern zur ganzen Szene gehört und wie sonst das Lokal bezeichnen soll, wo diese Szene sich abspielt.

Un letzter Stelle gedenke ich noch in diesem Jusammenhange des schönen, leider stark beschädigten, aber doch in der Zauptsache versständlichen Bruchstücks eines zweiten, ebenfalls im Raume des eleusisnischen Telesterions zusammen mit der Votivyabe der Vinnion ausgesundenen Pinax (Sig. 5), das Skias auf Tasel 2 der Ephuepic Apxaiod. 1901 in trefflicher Wiederyabe veröffentlicht und ebenda S. 39 ff. erläutert hat. Seine für uns allein in Betracht kommende Erklärung lautet:

Ή παράστασις τοῦ δευτέρου... πίνακος εἴνε πολύ μᾶλλον τοῦ πρώτου εὐδιαγνωστοτέρα ὡς ἀνήκουσα τῷ ἐλευσινιακῷ

κύκλω, διότι παραστάσεις Δήμητρος καθημένης καὶ Κόρης ίσταμένης καὶ κρατούσης δῷδας εἴναι συχναί, ἐπίσης δ' εὐδιάγνωστος καίπερ τὸ πλεῖστον ἐλλιπὴς εἶνε ἡ μορφὴ τοῦ Τριπτολέμου κατά τὸ πρὸς δεξιὰν ἄχρον τοῦ πίναχος. Τοιούτου πίναχος εὐαρμόστατον κόσμημα εἶνε ὁ πολύκαρπος θαλλὸς μύρτου ἐν τῆ ὑποκάτω ταινία. Τὸ κέντρον τῆς παραστάσεως ἀποτελοῦσι τρεῖς μορφαί, ἡ ἐν τῷ μέσῳ καθημένη Δημήτηρ, ή δεξιόθεν αὐτῆς ἱσταμένη Κόρη κρατοῦσα δύο δᾶδας. ὧν μόνον τὰ κάτω ἄκρα διεσώθησαν, καὶ ἡ ἀριστερόθεν τῆς  $\Delta$ ήμητρος ἀνδρική μορφή, ής διεσώθησαν μόνον οί πόδες ύψηλὰ ύποδήματα (ἐνδρομίδας) φέροντες, ἐξ ὧν εὐκόλως ἀναγνωρίζεται ή μορφή τοῦ Τάκχου, περί ής διὰ μακρῶν διελάβομεν ἐν τοῖς περὶ τοῦ πρώτου πίναχος. Αἱ τρεῖς αὖται μορφαὶ χατὰ τὸν αὐτὸν περίπου τρόπον παρίστανται ἐν τεμαχίω ἀναγλύφου ἐκδεδομένω υπό Kern εν Mitteil. Uthen. 17 σελ. 127 fig. 2, περί οῦ ἐγένετο λόγος καὶ ἀνωτέρω (σελ. 32 ὑποσημ. 2). Ὁ ὀμφαλός δηλοῖ τὴν ἐν Ἐλευσῖνι ἔδραν τοῦ παναρχαίου χθονίου θεοῦ, δν ὑποκατέστησεν ὁ Ἰακχος κατὰ τὰ ἀνωτέρω εἰρημένα (σελ. **28** ἐξ.),<sup>124</sup> ἀλλ' ἐν τῷ ἡμετέρῳ πίναχι αἱ μεγάλαι θεαὶ κατέχουσιν έγγυτεραν θέσιν πρός τὸν ὀμφαλὸν ἢ ὁ Ἰακχος, διότι αὐταῖς κατ' ἐξοχὴν ἀνήκει ἡ Ἐλευσίς. 3th möthte auth hier

I24 Sier behauptet Stiaf, daff der eleufinische Omphalos ursprünglich von allen eleufinischen Gottheiten allein dem Jakchof (= Dionysos) zukomme, 'als dem im Lebes des delphischen Dreisukes gekochten und von Upollon auf dem Parnas bekatteten Gotte,' eine Unsicht, die Svoronos a. a. O. S. 175 und 238 gewiss mit Recht bestreitet. Dagegen kann ich diesem Gelehrten nicht beistimmen, wenn er seiner Reigung, die einstige Existenz eines Omphalos im Kulte von Eleusis zu leugnen und an dessen Stelle die ἀγέλαστος πέτρα zu setzen, allzu sehr nachgebend, in dem "Omphalos" dieses zweiten Pinax einen βωμὸς ἐχ πέτρας παναρχαῖος erkennen will, weil dessen ἄνω μέρος (ἀν δὲν ἀπατῷ ἡμᾶς ἡ ὡραία εἰχὼν τῆς ἀρχαιολ. Ἐφημ.) ἐπίπεδον καὶ βωμοειδές, ἤ τοι σχῆμα ἀνήχουστον δι' ὀμφαλόν. Ich glaube, dass nicht leicht semand, der die übrigen hier besprochenen Bildwerke in Betracht zieht, in diesem Salle Svoronos beipflichten wird, und verweise außerdem auf die unzweiselhaften, ebenfalls oben abgeplatteten Omphalos, deren Ubbildungen ich Omphalos Tas. 6, Sig. I u. 4 (vgl. Neue Omphalosstud. Tas. 1, Sig. 2) gegeben habe.

annahmen, dass (wie auch Aubensohn und Svoronos a. a. V. S. 175 u. 237 f. glauben) der Omphalos im Grunde nur zur Bezeichnung des Lokals, wo die ganze Szene sich abspielt, diene. Dieses Lokal aber muss, wie der in ihm errichtete Omphalos beweist, als Mittelpunkt der bewohnten Erde angesehen worden sein. Eine andere Aussassiung scheint kaum möglich oder wahrscheinlich.



5: Sig. 5: Votívpinar auf dem eleufin. Telefterion (nach Skiaf, E $\phi\eta\mu$ . A $\rho\chi$ . I901, Taf. 2).

Ich zweisle nicht, dass man schon längst im Zinblick auf die eben besprochenen fünf Vildwerke einen eleusinischen oder attischen d $\mu\phi\alpha$ -  $\lambda \delta \zeta \gamma \tilde{\eta} \zeta$  anerkannt hätte, wenn man nicht der seisen Überzeugung gewesen wäre, dass es einen solchen nur in Velphi gegeben habe, weil nur dieser Ort sich habe rühmen dürsen, der Mittelpunkt der bewohnten Erde zu sein. Dass diese Meinung salsch oder minde

stens einseitig ist, glaube ich schon früher dargetan zu haben, indem ich nachwief, dass ef innerhalb des von Griechen bewohnten Gebiestes noch mehrere andere Orte außer Delphi gegeben hat, die den Unspruch auf die Ehre erhoben, Mittelpunkt der Erde zu sein: z. B. Paphos, Branchidai, Delos, Epidauros, und dass an allen diesen Orten ein Omphalos oder omphalosähnliches Denkmal als Symbol ihrer zentralen Lage erscheint. Genau dasselbe gilt aber auch, wie oben gezeigt worden ist, von Palästina und Jerusalem, wo ebenfalls mehrere oft nahe beieinander gelegene Punkte um die Ehre des dupations,  $\gamma \tilde{\gamma} \in \text{konkurriert haben}$ , z. Berusalem, Zebron ( $\gamma$ ), Sichem, Garizim, Bethel und innerhalb Jerusalems die Berge (Zügel) Zion, Golgotha, Morisa usw. (s. oben Kap. 2-4).

Was nun die Bedeutung des Omphalos im eleusinischen Kult zu Athen und Eleusis betrifft, so liegt es wohl am nächsten, das Symbol der Erdmitte mit dem vielfach ausgesprochenen Gedanken zusammenzubringen, δαή Uthen, δίε μητρόπολις τῶν καρπῶν (Uriftis. I, p. 168), auch das Zentrum gewesen sei, von dem aus Triptolemos auf dem ihm von Demeter verliehenen Schlangenwagen den ganzen Erdtreif durchflogen habe, um überall die Segnungen des Acterbauf und Samit auch aller höheren Gesittung und Kultur zu verbreiten. Viemand hat diesen Gedanken deutlicher und schöner ausgesprochen als Isotrates in seinem Panegyrikos, wenn er (§ 28) sagt:  $\Delta \eta \mu \eta \tau \rho o \varsigma$ γὰρ ἀφικομένης εἰς τὴν χώραν ὁτ' ἐπλανήθη τῆς Κόρης ἁρπασθείσης καὶ πρὸς τοὺς προγόνους ἡμῶν εὐμενῶς διατεθείσης έχ τῶν εὐεγερσιῶν ἃς οὐχ οἶόν τ' ἄλλοις ἢ τοῖς μεμυημένοις άκούειν, καὶ δούσης δωρεάς διττάς, αἴπερ μέγισται τυγχάνουσιν οὖσαι, τούς τε καρπούς, οἳ τοῦ μὴ θηριωδῶς ζῆν ἡμᾶς αἴτιοι γεγόνασι, καὶ τὴν τελετήν, ῆς οἱ μετασχόντες περί τε τῆς τοῦ βίου τελευτής καὶ τοῦ σύμπαντος αἰῶνος ἡδίους τὰς ἐλπίδας

<sup>&</sup>lt;sup>125</sup> Auch das bekannte Fragment des 'Epimenides' bei Plut. de des. or. Ι Οὔτε γὰρ ῆν γαίης μέσος ὀμφαλὸς οὔτε θαλάσσης — Εἰ δέ τις ἐστί, θεοῖς δῆλος, θνητοῖσι δ' ἄφαντος erklärt sich wohl am besten auf der Tatsache, dass Epimenides außer Delphi noch andere Orte kannte, die Anspruch darauf erhoben, Mittelpunkte der Erde zu sein (s. Omphalos  $\mathfrak S$ . 55 s.).

ἔχουσιν, <sup>126</sup> οὕτως ἡ πόλι ἡμῶν οὐ μόνον θεοφιλῶς ἀλλὰ καὶ φιλανθρώπως ἔδχεν, ὥστε χυρία γενομένη τοσούτων ἀγαθῶν οὐκ ἐφθόνησε τοῖς ἄλλοις, ἀλλ' ὧν ἔλαβεν ἄπασι μετέδωκεν. 127 Und wie allgemein dieser Unspruch Athens, der Mittel- und Ausstrahlungspunkt aller Zivilisation und Kultur gewesen zu sein, anerkannt worden ist, ersehen wir deutlich aus Isokrates weiteren Bemerkungen (a. a. Φ. § 3I): αἱ μὲν γὰρ πλεῖσται τῶν πόλεων ὑπόμνημα τῆς παλαιᾶς εὐεργεσίας ἀπαρχὰς τοῦ σίτου καθ' ἔκαστον τὸν ένιαυτὸν ὡς ἡμᾶς ἀποπέμπουσι, ταῖς δ' ἐκλειπούσαις πολλάκις ή Πυθία προσέταξεν ἀποφέρειν τὰ μέρη τῶν καρπῶν καὶ ποιεῖν πρὸς τὴν πόλιν τὴν ἡμετέραν τὰ πάτρια. 128 Line ganz ähnliche Unschauung haben wir oben in der Omphaloslegende von Jerusalem kennen gelernt, dessen Bedeutung als Nabel der Erde mehrfach auf den Umstand zurückgeführt wurde, dass ef zunächst der Ort der Erschaffung Abams, des ersten vernünftigen Wesens auf der Erde, und später als Ort der Kreuzigung Christi der Mittel und Ausgangs punkt der wahren Religion und höchsten sittlichen Kultur gewesen sei. Sast dem gleichen Gedankengange begegnen wir bei Plato im Menerenof Kap. 7, p. 237, wo er zum Preise Athens und Attitaf bemertt: "Εστι δὲ ἀξία ἡ χώρα [ἡ Αττική] καὶ ὑπὸ πάντων άνθρώπων ἐπαινεῖσθαι, οὐ μόνον ὑφ' ἡμῶν... ὅτι ἐν ἐκείνω τῷ χρόνω, ἐν ῷ ἡ πᾶσα γῆ ἀνεδίδου καὶ ἔφυε ζῶα παντοδαπά, θηρία τε καὶ βοτά, ἐν τούτω ἡ ἡμετέρα θηρίων μὲν ἀγρίων ἄγονος καὶ καθαρὰ ἐφάνη, ἐξελέξατο δὲ τῶν ξώων καὶ ἐγέννησεν ἄνθρωπον [Ketropf, den Urmenschen (Autochthonen), den Adam

<sup>126</sup>Man beachte hier den engen Zusammenhang, in den hier die Segnungen des Ackerbauf mit den eleusinischen Weihen gesetzt werden.

<sup>127</sup> Dgl. Uriftis. Eleufin. p. 416 Dins.: γενέσθαι δὲ τὸν σῖτον παρὰ ταῖν θεαῖν τοῖς Ἀθηναίοις, παρὰ δὲ τῶν Ἀθηναίων καὶ Ἑλλησι καὶ βαρβάροις.
— Urrian. Epict. δίff. I, 4, 30: Τριπτολέμω ἱερὰ καὶ βωμοὺς πάντες ἄνθρωποι ἀνεστήκασιν ὅτι τὰς ἡμέρους τροφὰς ἡμῖν ἔδωκε.

<sup>128</sup> Mehr b. Preller, Demeter u. Persephone, S. 294 f. u. Unm. 34. Preller-Robert, Gr. Myth. 4 I S. 773 f. Unm. 3.

ber attischen Sage!], 129 ος συνέσει τε ύπερέχει των άλλων καί δίκην καὶ θεούς μόνον νομίζει, μέγα δὲ τεκμήριον τούτω τῷ λόγω, ὅτι ἤδε ἔτεκεν ἡ γῆ τοὺς τῶνδέ τε καὶ ἡμετέρους προγόνους πᾶν γὰρ τὸ τεκὸν τροφὴν ἔχεν ἐπιτηδείαν ἄ ἄν τέκη... δ δή καὶ ή ήμετέρα γῆ τε καὶ μήτηρ ἱκανὸν τεκμήριον παρέχεται ώς ἀνθρώπους γεννησαμένη. μόνη γὰρ ἐν τῷ τότε καὶ πρώτη τροφήν ἀνθρωπείαν ήνεγκε τὸν τῶν πυροῦ καὶ κριθῶν καρπόν, ῷ κάλλιστα καὶ ἄριστα τρέφεται τὸ ἀνθρώπειον γένος, ὡς τῷ ὄντι τοῦτο τὸ ζῶον αὐτὴ γεννησαμένη... τούτου δὲ τοῦ καρποῦ οὐκ ἐφθόνησεν, ἀλλ' ἔνειμε καὶ τοῖς ἄλλοις μετὰ δὲ τοῦτο ἐλαίου γένεσιν, πόνων ἀρωγήν, ἀνῆκε τοῖς ἐκγόνοις... Wer sieht nicht, dass in diesen von tiefster religiöser Empfindung zeugenden Worten die griechischen Parallelen einerseits zur Adam les gende, anderseits zur Sage vom Paradiese, als welches vielfach das 'yelobte, im Zentrum der Erde und der Welt yelegene Land,' d. i. Palästina und die Gegend von Jerusalem, betrachtet wurde (s. ob. S. 36 ff.), enthalten sind?

Iweifellof würde die Vorstellung von Athen und Eleusis als 'Nabel der Erde' noch ganz anders durchgedrungen sein und in der Literatur und Kunst eine weit größere Rolle gespielt haben, wenn hier nicht die Rücksicht auf das delphische Orakel, das gegenüber allen Konkurrenten in diesem Punkte höchst eisersüchtig war, was, maßgebend gewesen wäre. So blieb die Geltung Athens als dupadde  $\gamma$   $\gamma$  im Grunde nur auf den Geheimkult von Eleusis beschränkt, hat aber

<sup>129</sup>S. ob. S. 25 ff.

<sup>130</sup> Vyl. Roscher, Die neuentdeckte Schrift e. altmilesischen Naturphilosophen. Berlin. Stutty. Leipz. 1912 S. 26 f. E. Curtius, Gr. Gesch. I I, 466. Gruppe, Gr. Mythol. u. Rel. Gesch. S. 239 und vor allem Zerod. 6, 19 und dazu meine Bemerkungen Omphalos S. 44 u. Unm. 86. Neue Omphalosstudien S. 21. — Ganz ähnlich wie mit dem Omphalos von Uthen und Eleusis verhält es sich übrigens aller Wahrscheinlichkeit nach mit dem von Delos (Omphalos S. 9 Unm. 14. S. 39 Unm. 74. S. 129. N. Omphalosstud. S. 27. 50 f. S. 89 Unm. 104) und von Epidauros (Omphalos S. 113), von dem nach der Unnahme seiner Bewohner alle übrigen Usklepioskulte nach allen Zimmelsrichtungen gewissermaßen ausgestrahlt sind (a. a. O. Unm. 204).

hier wenigstens in den oben von uns besprochenen Bildwerken einen ziemlich deutlichen Ausbruck gefunden. Vielleicht ist die Zossnung nicht ganz ungegründet, dass im Laufe der Zeit neue Funde und Ausbradungen, namentlich in Eleusis selbst, noch weitere Zeugnisse für die einstige Bedeutung des eleusinisch-attischen Omphalosgedankens zu Tage fördern werden. <sup>131</sup>

III Ob die von O. Kern in Wendland Kernf Beiträgen 3. Gesch. d. griech. Philos. u. Religion. Berl. 1895 S. 86 erwähnte, damals noch unveröffentlichte Jydria der Sammlung der Urchäol. Gesellschaft in Uthen, die der schönen Vase von S. Maria di Capua ähnlich sein soll, hierhergehört, wage ich aus Mangel an Autopsie 3. 3. nicht zu entscheiden. Zandelt es sich vielleicht in diesem Kalle um die oben (S. 68) besprochene 'attische' Vase aus Kreta?

## 6 Die Ügypter (vyl. Omphalos S. 31 f.).

Meine früher (s. Omphalos S. 31) ausgesprochene Zoffnung, dass künftige Kunde und Ausgrabungen im Millande uns die Möglichkeit newähren würden, daff für Unypten, die Zeimat der ältesten Geometer, nicht unwichtige Omphalosproblem durch den Nachweis ausdrücklicher Zeugnisse monumentaler und literarischer Urt auf älterer Zeit zu fördern, ist neuerdings einigermaßen in Erfüllung gegangen. Um 21. Upril 1917 erhielt ich von Zerrn Prof Günther Roeder, jetzt Direktor des Pelizaeusmuseums in Zildesheim, einen Brief mit der Mitteilung, dass die von Reisner (Zarvard Univers.) für das Museum in Voston a uspe führte Grabung am Gebel Varka (= Napata) im Sudan im Tempel der nubisch-meroitischen Könige einen Stein gefunden habe, der als Omphalos des Umon-Orakels von Napata um I v. Chr. gedient hat, 132 vgl. Griffith in Journ. of egypt. Archaeol. 3 (1916) 255 mit Abbildung das Exemplar des Zeftes, das er bei Gelegenheit einer Osterreise in Berlin habe einsehen können, befinde sich in den Zänden von Geheimr. Prof. Borchardt in den Kyl. Museen in Berlin. Da mich dieser fund natürlich in hohem Grade interessierte, so richtete ich alsbald an Vorchardt die Vitte, mir den Auffatz Griffiths zugänglich zu machen, und erhielt darauf umgebend diesen in genauer Abschrift (nebst Abbildung), die ich im Zinblick auf die große durch den Weltkrieg bedingte Schwierigkeit, wissenschaftliche Literatur auf dem feindlichen Auslande zu beziehen, hier mit dem Ausdrucke aufrichtigen Dankes wörtlich abdrucken lasse (s. Sig. 6).

I32 Zinsichtlich dieses Orakels verweise ich auf Perrot-Chipiez, Gesch. d. Ku. i. Altert. I, bearb. von Pietschmann (I884) S. 334, 338, 661 f. Erman, D. ägypt. Religion. Verlin 1905, S. 199 f.



6: Fig. 6: 'Omphalof' auf Napata in Nubien (nach Journal of Egyptian Archaeology 3 [1916] Seite 255).

Volume 3. Part 4. The Journal of Egyptian Archaeology. October 1916. S. 255. An Omphalof from Napata.

By S. Ll. Griffith, M. A.

With Dr. Reisner's kind permission a sketch, made from a photograph, if here given of a remarkable Meroitic monument which discovered last year at Gebel Barkal, towards the inner end of the great temple of Ammon. It is of sandstone and evidently of moderate size. Its conical shape is precisely that of the omphalos at the oracle of Delphi. In a previous note 134 I ventured to identify it with the umbilicus like signer of the god of the Vasis of Ammon

<sup>133</sup> Darembery et Saylio, Dict. des Untiq., s. v. Omphalos.

<sup>134</sup> Journal 3, p. 221.

which if recorded only by Quintuf Curtiuf in the following description: — "The thing which if worshipped as a god has not the shape that artificers have usually applied to the gods its appearance is most like an umbilicus, and it is made of an (?) emerald and gemscemented together." <sup>135</sup> But M. Daressy had already discovered a strange sacklike form of Ummon of Karnak with which he quite appropriately compared this description of the Ummon in the Vasis. <sup>136</sup>

Unyhow the present omphalos is unique from Nubia and is probably to be conected with an oracle of Ummon. Perhaps the imitative Nubians took the idea from Delphi. The curved top is decorated as is with strings of beads or pendants, the sides are sculptured with sigures of deities and two royal cartouches, and a band of upright lotus buds and slowers encircles the base. The cartouches contain Egyptian prenomen Is nibmere', copied from that of Umenhotp 3, and a Meroitic nomen Is which will since Minhnèwel (?) i. e. Umanikhanèwèl (?). This makes a second Meroitic Nibmere', there being already known an Umaniten mêmize with that prenomen in the shrine of Pyramid U. 38 at Meroe. 137 That date of the monument would seem to be round about U. D. I.

Der Jund dieses aus dem Ammoneion zu Napata stammenden 'Omphalos' ist deshalb von größter Wichtigkeit, weil er nicht bloß den Bericht des Curtius Rusus über den von Alexander M. und seinen Begleitern bei der Befragung des Jeus Ammon in Libyen gesehenen umbilicus  $(= \mathring{o}\mu\phi\alpha\lambda\acute{o}\varsigma)$  bestätigt, sondern auch sichere Rückschlüsse auf den Kult des im ägyptischen Theben (Karnak) hochverehrten

<sup>135</sup> Curtiuf 4, 7: Is, quos pro seo colitur, non eansem effigiem habet, quam vulgo siif artificef accommosaverunt umbilico maxime similis est habitus, smaragso et gemmis coagmentatus. Junc, quum responsum petitur, navigio aurato (vgl. sazu Perrot-Chipiez, Gesch. s. Runst im Alt. I, bearb. v. Pietschmann, S. 335 st. Diosor. 17, 50 f.), gestant sacersotes, multis argenteis pateris ab utroque navigii latere pensentibus sequuntur matronae virginesque, patrio more inconsitum quossam carmen canentes, quo propitiari Jovem cresunt, ut certum esat oraculum. Rosher.

<sup>136</sup> Unnales du Service des Untiquités 9, 64. Vyl. unt. S. 84 f.

<sup>137</sup> Mer. Infer. I, nof. 66, 67.

Ammon gestattet. Denn ef kann ja, wie mir auch von einem so auf gezeichneten Kenner altägyptischer Religion wie G. Roeder bezeugt wird, keinem Zweisel unterworsen sein, dass beide Kulte, sowohl der von Tapata als auch der von Siwa, nur 'Ableger' des thebanischen Amon sind, sossen Drakel ebenfalls hochberühmt war. so Meine Vermutung, dass sich aus der Kombination von Curtius 4, 7, 23 mit dem neuen Omphalos von Gebel Barkal (Napata) schließen lasse, dass auch die Metropole des Ammonkultus, Theben, dem Omphalossynden gehuldigt und solgslich Theben als Mittelpunkt (Zerz, Omphalos) Agyptens und dos orbis terrarum gegolten habe, ist mir von Roeder ebenso wie von Sethe als für die 'spätere Zeit' 'möglich' oder 'denkbar' bezeichnet worden. Roeder fügt hinzu: 'Im Ganzen sedoch gehört Theben zu den süngertn Tempeln<sup>140</sup> ursprünglich waren andere Tempel Mittelpunkt der Welt das kann auf Theben übertragen sein.'

Obwohl aber sowohl die Form des zu Napata gefundenen konischen Steines als auch die literarischen Zeugnisse für die einstige Existenz des Omphalosgedankens in Ügypten (siehe unten), 'des Landes der Mitte' und der Bericht des Curtius Ausus über den 'umbilicus' von Siwa die Deutung der beiden heiligen Steine in den Ammonstempeln Napatas und Siwas als richtiger dupadoi, d. h. als Wahrs

<sup>138</sup> Nach Zerodot 2, 54 behaupteten die Priester des thebanischen Ammon, das Orakel von Siwa sei ebenso wie das von Dodona von se einer auf dem ägyptischen Theben von Phönikern entführten Priesterin gegründet worden. Vyl. Wilkinson, Anc. Egyptians 4, p. 248 s.

<sup>139</sup> Roeder schreibt mir u. a. auf meine Frage, ob auch der Ammon von Theben als Orakelgott galt: 'Ja, ganz sicher wir kennen Berichte über Orakelerteilung durch Amon von Theben.' Ogl. Jerod. 2, 54 u. 57. Lysimachos (fr. I) b. Joseph, c. Apion. I, 34 Tac. hist. 5, 3 Oros. I, Io, 3 wo nach Pietschmann bei Pauly-Wissowa I Sp. 1859 gezweiselt werden kann, ob der Pharao zu Moses Zeit das Orakel von Siwa oder das zu Theben befragt habe. Sethe teilt mir brieflich mit: 'Das Orakel des thebanischen Amon ist vielsach bezeugt: vyl. Istobr. f. äy. Sprache 44, 30. Breasted, Ancient Records of Egypt 4, S. 303, 318, 328.'

<sup>140</sup> Nach Perrot-Chipiez a. a. O. S. 69 (vyl. S. 307, I) kommt der Name des Ammon, des Lokalyottes von Theben, auf den Denkmälern nicht vor der 2. Dynastie (Ed. Meyer, Gesch. d. Alt. I, § 95 ff.) vor.

zeichen der Erdmitte, sehr wahrscheinlich machen, verlangt es doch die wissenschaftliche Vorsicht und Umsicht, eines gewichtigen Einwandes zu gedenken, den ein so ausgezeichneter Agyptologe wie Dietschmann vor einigen Jahren gegen die Auffassung des 'umbilicus' bei Curtius Aufuf alf Nabelstein vorgetragen hat. P. meint nämlich in seinem Artikel Ammoneion b. Pauly-Wissowa I, Sp. 1859, 'das prunkvolle Gehäuse des Ummon sei von Curtius (oder wohl besser von dessen griechischem Gewährsmann) fälschlich einem umbilicus verglis chen worden,' ef sei also kein ὀμφαλός gewesen. D. beruft sich dabei auf die Tatsache (vyl. Perrot-Chipiez I, 335 f.), dass das Sanktuarium des änyptischen Tempels (σηκός) im Gegensatz zur Cella des griechischen Tempels keine Kultstatue des betreffenden Gottes, sondern nur eine sogen. 'Bari,' d. h. eine kleine Barke oder einen Kasten enthielt. Und zwar war das der Regel nach eine Urt von Tabernakel oder kleiner Kapelle, worin hinter einer flügeltür sich entweder ein Bild oder ein Sinnbild der Gottheit befand, vor dem an den durch religiöse Vorschriften bestimmten Tagen Gebete hergesagt und bes sondere Bräuche vollzogen wurden. Bisweilen lief dieses Tabernakel auf eine Mische, auf eine Urt Wandschrank hinauf oft aber bildete es ein besonderes Zäuschen, das mitten im Sanktuarium stand. War es, gleich der Bundeflade der Zebräer, auf bemaltem oder vergoldetem Bolz, so ist es spurlos abhandengekommen oder nur ganz ausnahms weise der Vernichtung entgangen wie das Tabernakel des Turiner Museums (Sig. 210). In einigermaßen bedeutenden Tempeln gab es einen großen, ausgeböhlten Granits oder Zasaltblock als Aedicus la. Liner derselben mit dem Namensringe Nektanebus I. steht noch am Platze in dem Ptolemäustempel zu Edfu, und fämtliche Museen besitzen solche in den Trümmern der altänyptischen Gotteshäuser ent deckte monolithe Kapellen. Zu den schönsten gehört eine im Louvre befindliche, auf welcher der Name des Amasis eingegraben ist sie ist auf Rosengranit und ganz und gar bedeckt (wie der Stein von Napata!) mit Inschriften und Skulpturen (fig. 211).' — Wer diese Darlegungen in Betracht zieht, der dürfte in der Tat geneigt sein,

mit Pietschmann in diesem Falle an ein Missverständnis des Curtius und seiner griechischen Quelle zu glauben und den Omphalosgedanken für das Ammoneion zu Siwa in Abrede zu stellen.

Wenn ich es gleichwohl wage, die Unnahme eines όμφαλός im Tempel zu Siwa zu rechtfertigen, so berufe ich mich vor allem auf die ausgesprochene Omphalosform des massiven, nicht hohlen Steins von Napata, der auch nicht die geringste Undeutung von einer 'flügeltür' oder davon enthält, daff ef ein 'Gehäuse' oder Behälter des eigentlichen, in ihm verborgenen Zeiligtums sein sollte. Es kommt hinzu der Umstand, dass der 'umbilicus' zu Siwa ebenso wie der massive Stein auf dem Ummoneion von Napata bereits einer Zeit angehört, in der starker griechischer Linfluss möglich und wahrscheinlich war. Tun aber war das Ummonorakel Libyens schon seit der Gründung von Kyrene starken griechischen Linflüssen zugänglich und damit zum Konkurrenten von Delphi und Branchidai geworden, deren Nabelsteine geradezu Weltruhm besaßen. 141 Es kann daher nicht wunderbar erscheinen, wenn die Priesterschaft von Siwa wie von Napata ihrem Idol, das ursprünglich, wie Daressys S. 80 erwähnter Auffatz (mit Abbildungen!) zeigt, 142 nicht die Korm eines Omphalos, sondern eines Sackes oder Schlauches hatte. Omphalos gestalt verlieh, um damit anzudeuten, dass Ugypten 'das Land der Mitte' und die Ammontempel zu Theben und Siwa wiederum die Mittelpunkte der bewohnten Erde seien.

Ju dem schönen, bereits im 'Omphalos' S. 31 angeführten Zeugnis (auf dem hermetischen Traktat  $K \acute{o} \rho \gamma \times \acute{o} \omega = S$ tob. ecl. I, p. 302 Meineke) für die zentrale Lage Ügyptens

ἐν τῷ μέσῳ τῆς γῆς χεῖται ἡ τῶν προγόνων ἡμῖν ἱερωτάτη χώρα

<sup>&</sup>lt;sup>141</sup>Über das Orakel von Branchidai, das vom ägyptischen König Necho 2. (Ende des 7. Jahrh.) und später von Kroisos befragt und reich beschenkt wurde, vyl. Roscher, D. neuentdeckte Schrift eines altmiles. Naturphilosophen 1912, S. 25 ff.

<sup>1428.</sup> unten den gleich folgenden Erkurs.

fommt jetzt als wertvolle Parallele folgender Satz auf Forapole lons Fieroglyphica I, 2I a. E.:

μόνη δὲ ἡ Αἰγυπτίων γῆ... μέση τῆς οἰκουμένης ὑπάρχει, καθάπερ ἐν τῷ ὀφθαλμῷ ἡ λεγομένη κόρη

(vyl. dazu Leemanf Aufgabe p. 229). 143

Exturs Der Umon von Karnak nach Daressy.

Bei der Bedeutung von Daressys Aussatz und der Schwierigkeit, während des Weltkriegs seiner habhaft zu werden, scheint es mir in hohem Grade wünschenswert, sa notwendig, zur Sörderung des ägyptischen Omphalosproblems die von D. mitgeteilten Abbildungen nebst kurzen Erläuterungen hier wiederzugeben:

- p. 64: 'Parmi la multitude d'objets sortis par M. Legrain de la fosse aux statues de Karnak, se trouvent 3 petits monuments d'aspect étrange dont je ne connais pas d'autres spécimens. Ou'on s'imagine un siège divin flanqué de lions, comme en sont fréquemment les trônes d'Jorus, et sur ce lion un sphinx comme dossier, 2 déesses ptérophores, puis à l'intérieur, au lieu de la tablette attendue, tout l'espace est occupé par un édifice hypèthre avec port à l'avant et posée dessus (au lieu d'être au milieu de la cour), une masse arrondie, semblable à une outre, dont la partie gauche se relève formant une protubérance tout cela orné de dessin et doré...'
- p. 65: 'Quant à l'emblème étrange posé sur ce monument il est également orné de signires en relief. Au-dessuf de ce sac, dans l'are une brisure ronde marque la place du cou d'une tête d'Amon qui devait être placée là en avant est gravé un pectoral dont l'intérieur est seulement rempli de points...' (Es folgt nunmehr die Beschreibung der desorativen signiren vyl. Tas. I u. uns. Sig. 7a/d S. 85).

<sup>&</sup>lt;sup>143</sup> Allerlei merkwürdige hier einschlagende Vorstellungen von der menschenartigen Gestalt und Lage der Erde, von Ägypten als 'templum totius mundi,' als 'Zerz der Oikumene' etc. (vyl. Omphalos S. 31 f. und die dort abgebildete Sigur) s. jetzt bei Kroll, D. Lehren des Zermes Trismegistos. Münster 1914, S. 159, 166 f. Vyl. auch Zorapoll. ed. Leemans, p. 125.

p. 66: Ühnlich mehrere weitere, aber weniger gut gearbeitete Exemplare derselben Art, von denen es heißt: 'A la partie supérieure est restée une partie de l'arrière de la tête d'Amon.'

Weiter führt D. [p. 67] ein merkwürdiges 'tableau' zu Médinets Jabou an, auf dem unter anderem erscheint l'espèce de sac avec sa proéminence latérale surmonté d'une tête d'Amon, ayant un collier auquel est attaché un pectoral...'

S. 69 schließt D. seine Darlegungen mit den Worten: 'Cef doscuments... suffisent pour nous prouver que cette forme divine appartenan tà Min créateur, confondu avec Zarsiési, ce Panthée que les statuettes et les basseliess nous présentent sous tant d'aspects dissérents. Le trait caractéristique est ce sac dans lequel le dieu est ensermé, sa tête émergeant seule...' Juletzt vergleicht D. noch die sackähnliche Gestalt des Amon von Theben mit dem 'umbilicus' des Curtius Ausus in der Vase von Siwa und meint nicht ohne innere Verechtigung: 'L'ombilic dont parle l'auteur ne peut être mieux représenté que par la protubérance du sac où Amon est caché.'



7: Sig. 7: Amonidole auf dem ägyptischen Theben (nach Annales du Service des Antiquités T. 9 [1908], Pl. I, p. 64 ff. zu dem Artikel von Daressy, 'Une nouvelle Forme d'Amon').

## 7 Die Etrusker, Italiker und Deutschen.

Ob der Omphalosgedanke auch bei den Etruskern eine Rolle gespielt hat, ist nicht leicht sestzustellen, weil bis setzt direkt Zeugnisse zu sehlen scheinen. Vielleicht deutet aber ein eigentümlicher Ritus, den die Etrusker bei der Gründung von Städten beobachtet haben und der nach Varro auch von Etrusien nach Latium übertragen worden ist, darauf hin. Ich meine die Anlage des sogen. mundus, d. h. einer kreisrunden Grube in der geometrischen Mitte der Stadt, 144 deren unterer Teil den Dis Manibus, d. i. den Geistern der Verstorbenen und den Göttern der Unterwelt, der Tellus, Ceres, dem Orcus etc. heilig war und durch den sogen. lapis manalis, einen runden Stein, verschlossen wurde. In diese Grube (sossa) wurden die Erstlinge von allen Früchten und sonstigen Gaben geschüttet und sodann die Grenzen der künftigen Stadt durch eine um den mundus

<sup>144</sup> Plut. **χοπ.** II: ὁ Ῥωμύλος... ἄχιζε τὴν πόλιν ἐχ Τυρρηνίας μεταπεμψάμενος ἄνδρας ἱεροῖς τισι θεσμοῖς καὶ γράμμασιν ὑφηγουμένους ἔχαστα καὶ διδάσχοντας, ὥσπερ ἐν τελετῆ. Βόθρος γὰρ ὡρύγη περὶ τὸ νῦν Κομίτιον χυχλοτερής, ἀπαρχαί τε πάντων... ἀπετέθησαν ἐνταῦθα. Καὶ τέλος ἐξ ῆς ἀφῖχτο γῆς ἔχαστος ὀλίγην χομίζων μοῖραν ἔβαλλον εἰς ταῦτα καὶ συνεμίγνυον. Καλοῦσι δὲ τὸν βόθρον τοῦτον ῷ καὶ τὸν ὅλυμπον ὀνόματι μοῦνδον. Εἴτα, ὥσπερ χύχλον χέντρω περιέγραψαν τὴν πόλιν. — Φυ. faft. 4, 82I ff. — Darro I. I. 5, I43: oppiδα conδebant in Latio Ætruſco ritu, ut multa, iδ eft junctif bobuſ. Φιατε et oppiδa, quae priuſ erant circumδιιστα αταττο, ab orbe et urvo urbeſ.

<sup>145</sup> Daher die Bezeichnungen Cererif munduf (Fest. p. 142, 22), Plutonif faur, beorum tristium atque inferum quasi ianua (Varro b. Macrob. I, 16, 17), ostium Orci (Fest. p. 95 s. v. Manalem lapidem). — Cato b. Fest. p. 154: eiuf (mundi) inferiorem partem veluti consecratam Dis Manibus clausam omni tempore nisi his diebus, qui supra scripti sunt, maiores c[ensuerunt habendam], quos dies etiam religiosos iudicaverunt ea de causa, quod his diebus ea, quae occulta et abdita religionis deorum manium essent, in lucem adducerentur, nihil eo tempore in republica geri voluerunt... Vyl. Fest. p. 156 s. v. Mundum. Mehr bei Steuding im Urtikel Inseri des Ausstührl. Lexikons d. griech. u. röm. Mythol. 2, Sp. 239 u. 249 s.

als Jentrum mittels einer rituellen Pflügung beschriebene Kreislinie festgestellt usw. (Vyl. Wissowa, Rel. u. Kult. d. Römer 2, S. 234. Preller-Jordan, Röm. Mythol. 3 2, 67 f.) An bestimmten Tagen, die für bedenklich galten, dreimal im Jahre, wurde der Munduf geöffnet, und man glaubte, dass dann die Seelen der Verstorbenen, der Dii Manes, auf der Grube hervorschwärmten und die Oberwelt erfüllten. 146

Die Gründe, die mich veranlassen, in dem Mundus eine besondere form des Erdnabels ( $\mathring{o}\mu\phi\alpha\lambda\mathring{o}\zeta$   $\mathring{\gamma}\mathring{\eta}\zeta$ ) zu erblicken, sind kurz folgende.

Vor allem deutet darauf hin die Tatsache, dass der Mundus in der Mitte seder Stadt angelegt war, also an einer Stelle, wo sonst mehrfach dupadoi (umbilici) als Symbole der Mitte und als Zentralmeilensteine der von ihnen ausgehenden Straßennetze errichtet waren  $^{147}$ : man denke an den umbilicus urbis Romae, an das Milliarium aureum daselbst, an den athenischen Zwölfgötteraltar, den Pindar als dupaddos ästeos dudeis bezeichnet, an den Omphalos von Untiochia ad Orontem usw. (Omphalos S. 34 f.).

Sodann erinnert die inf Innere der Erde, also die Unterwelt, den Sitz der abgeschiedenen Geister, hinab reichende Grube an das  $\chi \acute{\alpha} \sigma \mu \alpha$  oder  $\sigma \tau \acute{\alpha} \mu \iota \nu \nu \gamma \tilde{\eta} \varsigma$  zu Delphi (und Branchidai), das den Mittelpunkt der bewohnton Erde bezeichnete und zugleich verschiedene Beziehungen zum Geisterreich der Unterwelt hatte man denke an das ebenfalls ins delphische Adyton verlegte Grab des Python, des Dionysos, sa des Apollon (Rohde, Psyche 2 I S. 133 Ann. 2).

Vicht bedeutungsloß scheint ferner der Umstand zu sein, dass der Munduß selbst kreisrund (nundus phy) war und mit der ebenfalls im wesentlichen runden Stadtmauer und ihrem Graben harmonierte

<sup>&</sup>lt;sup>146</sup> Paul. p. 128: Manalem lapidem putabant effe oftium Orci, per quod animae inferorum ad superos manarent, qui dicuntur Manes.

<sup>147</sup> Ich nehme also an, dass ursprünglich sede mit einem 'mundus' versehene Stadt glaubte in der Mitte des orbis terrarum zu liegen. Dies erinnert an die Omphalos S. 22 besprochene Vorstellung des Inders, bei der Gründung seines Zauses sich im Nabel der Erde zu besinden.

(f. Unm. 134). Ja vielleicht ist ef sogar möglich, damit die Uusbrücke mundus und urbs, wie schon die Ulten annahmen (s. oben Unm. 134), in Jusammenhang zu bringen denn nach der ältesten Vorstellung ist auch die Welt ebenso wie der orbis terrarum und der Jorizont (der Jimmel)<sup>148</sup> kreisrund, und demgemäß muss auch die 'Unterwelt,' der untere mundus, dieselbe Sorm haben man denke auch an den Zeus χθόνιος im Gegensatze zum Zeus δλύμπιος, an die Juno insera (inserna) im Gegensatz zur Ἡρα δλυμπία usw. Es ist mir sonach in hohem Grade wahrscheinlich, dass mundus in diesem Salle ganz eigentlich die 'untere Welt' (Unterwelt) bedeutet und also genau genommen ein euphemistischer Uusbruck für mundus inserorum (Manium) ist. Ψgι. πόντος Ευξεινος sür ἄξεινος Εὐμενίδες sür Ἐριν[ν]ύες, manes (= die Guten) sür larvae oder lemures usw. (Mehr bei Rohde, Psyche 2 I, 206 ss.)

Eine yanz vortreffliche Stütze für meine Vermutuny scheint uns endlich die germanische Vorstellung vom sogen. Dillestein darzubieten, wie bereits I. Grimm, D. M. 3766 und Preller (a. a. O. 2, S. 67 U. 2) gesehen haben. Grimm (a. a. O.) sagt darüber: Man dachte sich im Grund der Erde, gleichsam als Decke und Gitter der Unterwelt, einen Stein, der in mhd. Gedichten Dillestein (von dille, diele, tabula, pluteus, ahd. dil, dili, altn. hil, hili) genannt ist: 'grüebe ich üf den dillestein.' Schmiede 33 'des hoebe vür der himele dach und durch der helle bodem vert.' Das. 1252 'vür der himele dach du blickest und durch der helle dillestein. Ms. 2, 1996 'wan ez kumt des tiuvels schrei, da von wir sin erschrecket: der dillestein der ist enzwei, die toten sint üf gewecket.' Dietr. drachenk. cod. pal. 226a. Zierbei erinnere ich mich des lapis manalis (Sest. s.

<sup>&</sup>lt;sup>148</sup> Vyl. Cato b. Fest. p. 154: Oui (mundus) quid ita dicatur sic refert Cato in commentariis iuris civilis Mundo nomen impositum est ab eo mundo, qui supra nos est (= caelum, Olemanda Olem

<sup>149</sup> Vyl. auch Wissowa, Rel. u. Kultus d. Römer 2 § 35 S. 238 f. Preller-Jordan, Röm. Mythol. 3 I, 83 U. I, 2, 66.

v.), der die Grube des etruskischen mundus schloß und alljährlich an drei heiligen Tagen, abgenommen wurde, damit die Seelen hinauf zur Oberwelt steigen könnten (Festus s. v. mundus). Micht bloß diese Grube in der Erde, auch der Zimmel hieß mundus. Vyl. O. Müllers Etruster 2, 96. 97. Den Sinnen ist manala locus subterraneus, ubi versantur mortui, sepulcrum, orcus, was sich von maa (terra, mundus) leitet. Missheimer war dennoch heimr, d. h. eine Welt' usw. Sehr merkwürdig und für unsere Frage hochwichtig ist aber der von Æl. J. Meyer (German. Mythol. § 234 u. § 286 S. 212) für den Dillestein nachgewiesene Charakterzug, dass er als Mittelpunkt der Erde nalt wie z. B. der Stein bei der Nobisschenke (a. a. O. & 286, Ruhn, Sagen a. Westfalen 2, 322. 333. Witzschel, Sagen a. Thüringen 2, 142), 8. h. bei einem Wirtshause, worin alle Toten Karten oder Würfel spielen, denn das Totenreich wird in Deutschland yanz yewöhnlich alf Wirtshaus (= Nobiskruy, Nobishaus), der dort residierende Dämon (= Teufel) als hellewirt, Nobiswirt vorgestellt (Belege b. Meyer a. a. O.). Mit dem Dillestein aber ist wohl auch der mit großen Nägeln beschlagene Stein bei Allstedt und Mebra, der ebenfalls für den Mittelpunkt der Welt gilt (Kuhn u. Schwartz, Norddeutsche Sagen 215. Witzschel a. a. O. 2, 142 f.), identisch (Meyer a. a. O. S. 212). Line einigermaßen verwandte Vorstellung vertritt, wie oben gezeigt worden ist, der Stein Sche tija in Jerusalem (vyl. Omphalos S. 24 f., N. Omphalosstudien S. 16 f., ob. S. 14 ff.).

Schließlich weise ich in diesem Jusammenhang noch auf den von Varro (b. Plinius n. h. 3, 109) bezeugten umbilicus Italiae und auf Enna, setzt Castrogiovanni, im Mittelpunkte Siziliens hin, dass von Kallimachos, Cicero und Diodor dupadd $\zeta$  Suxedia $\zeta$  genannt wird (Omphalos S. 34 Neue Omphalosstud. S. 88). Schon auf diesen Tatsachen ist deutlich ersichtlich, welche Zedeutung dem Omphalossgedanken auch bei den Italikern zukommt und wie wahrscheinlich es ist, dass auch sie an einen dupadd $\zeta$  p $\zeta$  an verschiedenen Punkten des italischen Gebietes geglaubt haben.

# 8 Der Omphalosgedanke bei den Kelten.

Bereitf in den Neuen Omphalosstudien I, S. 24 f. habe ich Eurz auf einen hochinteressanten im Jahre 1914 vor der Ucadémie des Inscriptions et Belles-Lettres gehaltenen Vortrag des bekannten französischen Keltologen J. Loth verwiesen, der, wie damals mehrere Pariser Tageblätter berichteten, die einstige Eristenz eines όμφαλός γης vor allem im Mittelpunkte Irlands (vyl. Giraldus Cambrensis, Topograph. Zibern. 3, 4 p. 144 ed. Dimock) und so-Sann im Zentrum Galliens im Gebiete Ser Carnutes (vyl. Caesar, bell. Gall. 6, 10 f.)150 wahrscheinlich gemacht habe. Der unmittels bar darauf ausnebrochene Weltkrien, der seden direkten literarischen Verkehr mit Frankreich unmöglich machte, verhinderte mich damalf, den in der Revue des Etudes Anciennes 28. 17 (1915) S. 193-206 unter dem Titel 'L'Omphalos chez les Celtes' erschienenen Vortran Loths genauer kennen zu lernen und zu würdigen. Erst zwei Jahre später ist ef mir dank den Bemühungen meines Züricher Freundes Prof. Wasers gelungen, des betreffenden Zandes der Études Unciennes habhaft zu werden und einen Linblick in Loths Darlegungen zu newinnen.

<sup>150</sup> Man glaubt jetzt den locus consecratus in sinibus Carnutum in dem 'petit vallon marécageur de la Vouzée qui aboutit au Loir, à deux kilometres environ en amont de Vendôme' entdeckt zu haben (Comptes Rendus de l'Acad. d. Inscript. et 3. L. 1915 Juillet-Août p. 282). — Noch jetzt spielt übrigens der Omphalosgedanke in Frankreich eine gewisse Rolle, wie die Pyramide von Bruère lehrt. Diese wurde unter Napoleon 3. errichtet, als es den französischen Geographen und Mathematikern gelungen war, den geographischen Mittelpunkt Frankreichs genau sestzustellen. Dieses Zentrum besand sich damals in dem kleinen Flecken Bruère bei Sontainebleau, und zur Erinnerung an jenes Ereignis wurde auf dem Marktplatz von Bruère eine mächtige Pyramide errichtet, die aber nach der Annexion von Elsass-Lothringen ihre ursprüngliche Bedeutung verlor. Mehr darüber s. in der Kreuzzeitung 1916 Vtr. 491 (26./9.), Morgenausgade Sp. 4.



8: Sig. 8: Der jetzt zersprengte umbilicus Ziberniae des Giraldus Cambrensis (nach Loth a. a. O. S. 200).

L. sucht in seiner Abhandlung über den Nabel der Erde bei den Kelten die Ergebnisse meines 'Omphalos' vom keltologischen Standpunkt aus zu ergänzen (p. 193). Er geht aus von dem Zeugnis Caesars (de bell. Gall. 6, 13) von der zentralen Lage des Carnutenlandes (regio totius Galliae media) und der allsährlich daselbst veranstalteten Zusammenkunst der Druiden au einem geweihten Platze (in loco consecrato) und bezieht auf Orte gleicher Zedeutung den so häussig im altkeltischen Gebiete begegnenden Namen Medioslanon, den er ebenso wie Mediosnemetosn als 'sanctuaire, lieu consacré central, praisemblement dans un sorêt' deutet (p. 194).

Eine deutliche Beziehung auf den Erdnabel findet L. ferner in der 'Aventure de Lludd et Llevelyf,' welche in der Gegend von Oxford lokalisiert ist (p. 195). <sup>151</sup>

<sup>151</sup> Bei der geringen Verbreitung der Revue des Ét. Unc. in Deutschland und der zur Zeit noch bestehenden großen Schwierigkeit, das betreffende Zeft durch den Buchhandel zu beziehen, halte ich es für meine Pflicht, das deutsche Gelehretenpublikum über den Inhalt der verdienstlichen Untersuchung Loths genauer zu unterrichten.

Es heißt darin:

C'était un prand cri qui se faisait entendre chaque nuit de premier mai<sup>152</sup> au dessuf de chaque fover dans l'île de Bretanne: il traversait le coeur des bumains et leur causait une telle frayeur que les bommes en perdaient leurs couleurs et leurs forces les femmes, les enfants dans leur sein, les jeunes mens et les jeunes filles, leur raison. Unimaux, arbref, terre, eaux tout restait stérile. Llevelys dévoila à son frère la cause de ce fléau et lui indiqua le moyen de s'en débarrasser. Le cri était poussé par le drayon des Brittons "Un drayon de race étrangère," dit Llevelys, "se bat avec lui, et cherche à le vaincre. C'est pourquoi votre drayon à vous pousse un cri effrayant. Voici comment tu pourraf le savoir. De retour chez toi, faif mesurer cette île de long en large à l'endroit où tu trouveraf eractement le point central de l'île, faif creuser un trou, faif y déposor une cuve pleine de l'hydromel<sup>153</sup> le meilleur que l'on puisse faire, et recouvrir la cuve d'un manteau de paile. Cela fait, veille toi même, en personne, et tu verras les drayons se battre sous la forme d'animaux effravants. Ils siniront par apparaître dans l'air sous la forme de drayons, et, en dernier lieu, quand ils seront épuisés à la suite d'un combat effrayant et terrible, ils tomberont sur le manteau sous la forme de deux pourceaux ils s'enfonceront avec le manteau, et le tireront avec eur jusqu'au fond de la cuve. Alors, replie le manteau tout autour d'eur, faisses enterrer enfermés dans un coffre de pierre, à

<sup>152</sup> Dief ist der sogen. Walpurgistay, über dessen Bedeutung bei den Germanen kein Zweisel besteht. Vyl. I. Grimm, Deutsche Mythol. 3 1003 sf. Wuttke, Deutscher Volksaberyl. 2 § 88. E. J. Meyer, German. Mythol. S. 132, 141, 243. Mannhardt, Germ. Mythen 30-34 etc., der S. 457 f. (Unm. 2) auch auf keltische (walisische) Sagen hinweist, in denen der I. Mai eine Kolle spielt. Ich vermute übrigens, dass unter dem certo anni tempore quo Druides in sinibus Carnutum considunt in loco consecrato (Caesar b. Gall. 6, 10) die Walpuryisnacht am I. Mai zu verstehen ist. Vyl. unten S. 95.

<sup>153</sup> Sonst wird den in den Schlangen (Drachen) verkörperten Zausgeistern Milch vorgesetzt (Grimm, D. Mythol. 3 650 f.) bei den Griechen erhalten die heiligen Schlangen als Opfer in der Regel Zonigkuchen (μελιτοῦττα): Rohde, Psyche 2 I, 305 Unm. 2. Gruppe, Griech. Mythol. u. Rel. Gesch. S. 909 A. 5.

l'endroit le pluf fort de tef États, et cache les bien dans la terre. Tant qu'ils seront en ce lieu fort, aucune invasion ne viendra dans l'île de Bretagne." Lludd sit mesurer l'île de long, et en large. Il trouva le point central à Rhyd Achen (le gué aux boeuss), nom gallois d'Orford. Il sit comme il avait été convenu. Quant au cossre de pierre dans lequel il enserma les dragons, il le transporta à l'endroit le plus sûr qu'il pût trouver, dans les montagnes d'Eryri (chaîne de Snowdon).

Loth beschränkt sich darauf, hervorzuheben, welche Bedeutung in dieser echtbritannischen Sage dem Begriffe des Mittelpunktes eis nef Landes oder der Erde (ὀμφαλὸς Υῆς) zuzuerkennen ist, offenbar dieselbe, die er auch in der irischen Legende des Giraldus Cambrensis vom 'umbilicus Ziberniae' und vom dortigen 'medium et meditullium terrae' und in dem Berichte Caesars von der 'regio media totius Galliae' im Gebiete der Carnutes nachgewiesen hat. Von den übrigen in der Sage enthaltenen merkwürdigen Elementen schweigt er. Auch ich kann an dieser Stelle nicht alles erörtern, möchte aber doch wes ninstens darauf binweisen, dass die Saue insofern einen interessanten historischen Zintergrund hat, als sie offenbar in einer Zeit entstanden ist, als die keltischen Ureinwohner Britanniens in der Furcht vor einer auswärtigen seindlichen Invasion schwebten. Es kann sich daher wohl nur um die Zeit handeln, wo entweder die Kömer oder die Germanen (Angeln, Sachsen, Dänen), Britannien mit einer Invasion bedrohten. Die beiden, im Kampfe miteinander liegenden Drachen oder flügelschlangen sind die Symbole der beiden feindlichen Mas tionen und gewissermaßen deren Lokalgenien im größten Maßstabe, ebenso wie die Genien der einzelnen Zäuser ebenfalls durch heilige, gütige, wohltätige Schlangen oder Drachen dargestellt wurden. 154

<sup>154</sup> Ogl. J. Grimm, Deutsche Mythol. 3 S. 648 ff. Wissowa, Relig. u. Kultus 8. Kömer 2 S. 176 f. Preller-Jordan, Rom. Myth. 3 I, 87, II6. Wuttke, D. deutsche Volksaberglaube 2 § 57, I53. Über 8. Fütterung von Zausschlangen in Littauen vyl. Globus 75 (1899) S. I60 ff. Rochholz, Deutscher Glaube u. Brauch I, I46 f.

Die innigen Beziehungen solcher Lokalgenien erster Ordnung zum ganzen Lande können kaum drastischer dargestellt werden als durch die Verlegung ihres Wohnsitzes in den mathematisch gewonnenen Mittelpunkt des Gebietes, dessen Wohl ihnen am Zerzen liegt.

S. 197 f. a. a. O. bespricht Loth sodann aussührlich das schon von mir (Neue Omphalosstudien S. 25 f.) angeführte Zeugnis des Giraldus Cambrensis von dem im Zentrum Irlands ausgerichteten Steine (lapis), welcher 'umbilicus Ziberniae' genannt wurde (quasi in medio et meditullio terrae positus) und fügt noch weitere wichtige Zelege sür dieselbe Vorstellung hinzu, vor allem den ebenfalls 'umbilicus' genannten Stein zu Zirr in Kings County (nicht weit von Ushnagh oder Kyllari), weiter eine interessante Notiz aus Colgan, Triadis Thaumaturgae acta (Quinta vita s. Columbae) p. 392 col. 2 no. 20: 'Sub idem tempus s. Sinnianus leniter soporatus vidit in Zibernico horizonte duos soles cooriri, unum, ut prae se ferebat, argenteum, aureum alterum, magna utrumque sed impari luce corus cum. Oui argenteus erat, austro propior loco, qui Cluain micnois dicitur, recta imminedat eoque potissimum directif radiis Ziberniae umbilicum mire irradiatum prope incendebat.'

Die hervorragende Bedeutung des großen Steinblockes bei Ushnanh, den man den Umbilicus Ziberniae nannte, bezeugt auch eine Legende vom hl. Patrick, des Nationalheiligen von Irland (Loth a. a. G. S. 200), der 'die Steine von Ushnanh' als einen Gegenstand heidnischen Aberglaubens verflucht haben soll. Auch wurde hier ebenso wie im Lande der Carnutes allsährlich am I. Mai (s. oben S. 92 Ann. III) eine große Festversammlung abgehalten, die, wie schon d'Arbois de Judainville (Les Assemblées publiques d'Irlande. Paris I880 p. II s.) erkannt hat, der von Caesar erwähnten Druidenversammlung im Zentrum Galliens analoge Momente ausweist.

Eine Abbildung des Steins von Ushnagh (Sig. 8) und einer Reihe von anderen Steinen, in denen Loth altkeltische Omphaloi erkennen möchte, die ich aber einstweilen lieber zu den problematischen Nabelsteinen rechne, siehe unten auf Seite 96 und die dazu gehörigen

Erläuterungen auf S. 97.



9: Fig. 9: Irischer 'Omphalos' von Castlestrange (nach Loth a. a. O. Pl. I Fig. 3).



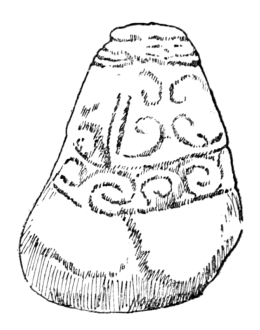
10: Fig. 10: Frischer 'Omphalos': Pierre de Turve (nach Loth a. a. O. S. 204).



II: Sig. II: Keltischer 'Omphalos' von Mullayhmast (nach Loth a. a. O. S. 205).



I2: Sig. I2a: Reltischer 'Omphalos': Bétyle de Rermaría près Pont l'Abbé (nach Loth a. a. O. Pl. 2 Sig.  $\delta$ ).



13: Sig. 12b: Desgl. (nach Loth a. a. O. Pl. 2 Sig. 9).

Ich gebe hier nach Loth (L'omphalos chez les Celtes = Revue des études anciennes 17 (1915) S. 193 st.) mehrere interessante altreltische Kultsteine wieder, denen Loth mit mehr oder weniger Wahrschein-lichkeit den Charafter von Nabelsteinen (ἀμφαλοί) ebenso wie dem berühmten die Mitte von Irland und der Welt bezeichnenden Stein von Ushnagh (vyl. auch Lappenbery im Urtifel Irland S. 49 b der Encyflopädie von Ersch und Gruber) zuschreiben möchte. Loth (S. 203) sayt darüber:

'Il n'est pas douteur que de l'ancienne regio media, le Midi de l'Irlande, de la colline d'Uisnech le culte de VOmphalos ne se soit repandu dans le pays, bien que nous n'en ayons pas de preuves certaines. Ce culte a été certainement un des premiers abolis par le christianisme: St. Patrice n'avait pas manqué de maudire les pierres d'Uisnech. Il est fort possible qu'un certain nombre des piliers ou menhirs épars à travers l'Irlande aient été des représentations de l'Omphalos... D'ailleurs, 8'une façon générale, jusque à l'époque chrétienne, lea idoles de l'Irlande étaient des pierres brutes de véritables menhirs. — Ælles étaient parfois rehaussées d'or et d'aryent. Un annotateur au martyrologue d'Oengus, composé au 9e siècle... nous donne de curieur détailf sur l'idole suprème du Nord: c'était une pierre adorée par les paiens, d'où un démon du nom de Cermond Cestach saisait entendre sa voix. 'C'est la pierre courte,' ajoutestil, 'qui est à droite en entrant dans le temple de Clochar la place de morceaux d'or et d'argent y reste encore, "ut vidimus ipsi..." A côté de ces idoles de pierre brute, il y eut, des l'époque de la Tène, en Irlande, des pierres sculptées, dont la destination n'est pas connue. Les plus remars quables sont les pierres de Turoe, paroisse de Kiltallogh, baronnie 8'Athenry, en Galway, de Castlestrange, comté de Roscommon... et de Mullayhmast, comté de Kildare. Elles ont été l'objet d'une publication avec gravures de Cossey, dans les Proceeding of the A. J. U. 24, 6 (1904) p. 257-268 (planche 18-22). La pluf complète et la plus importante est celle de Turoe, c'est un bloc erratique de Im 20 de haut. ... M. C. Jullian a signalé la parenté de ces pierres avec

le bétyle de Kermaria, près Pont-l'Abbé... et a conclu, sans doute avec raison, que ces monuments doivent répondre à la même pensée mayique ou religieuse et correspondre à la même civilisation. Par leur sorme, les pierres de Turoe et de Mullayhmast, surtout celle de Turoe, se recommandent comme des omphaloi...

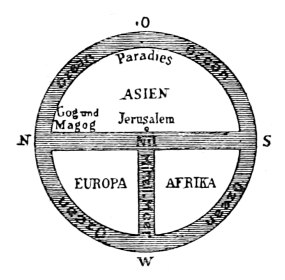
Ich halte ef bis auf weiteres für richtig, alle hier angeführten Steine mit einziger Ausnahme des 'umbilicus' von Ushnach zu den 'problematischen' Omphaloi zu rechnen (vyl. N. Omphalosstudien S. 62 st.).

## 9 Der Erdnabel der Luiseno-Indianer.

Der ausgezeichnete Religionsforscher und Ethnologe Prof. M. Vilsson in Lund teilte mir am 23. Mai 1916 brieflich solgendes mit:

Währenddem ich ethnographische Literatur durchblättere, um Material für die primitive Zeitrechnung zu suchen, sinde ich Folgendes für Ihre Omphalosstudien. Ein Teil der Einweihungseremonien bei den Luiseno Indianern (Kalisornien) war mit einer Malerei auf dem Boden verbunden, die kreisrund war und die Welt darstellte mit ihren sieben Teilen (I. Jänden, 2. Bergen, 3. Spinne, 4. Raben, 5. Bär, 6. Schlange). Der siebente Teil ist ein Loch in der Mitte des Kreises, wohl anderthalb Zoll im Diameter, der Nabel genannt. Ogl. Dubois, The Religion of the L. in University of Calisornia Publications in American Archaeology and Ethnology 8 (1908) S. 177 s.'

Dieser Nachweis bildet eine willkommene Parallele zu dem Omphalos der Peruaner (Omph. S. 35) und Mexikaner (N. Omphalosstud. S. 75).



Mittelalterlicher typischer Orbis terrarum mit dem Zentrum Jerusalem (nach 'Omphalos' Taf. 9, 4).

### 10 Nachträge und Berichtigungen.

### 10.1 3u Omphalos.

S. I2 Unm. 20 füge jetzt als willkommenen weiteren Beleg für die Unsicht, dass zwerchsell und Nabel Sitze der Seele seien, hinzu Bakchyl. I6, 2I f.: ἔσω φρενῶν θυμόν.

Zu S. 13 f.: Bei den Bakairi Brafilienf hört mit dem Ubfall der Nabelschnur des Kindes die Verpflichtung des Vaters zur Couvade auf. Bis dahin hat er das Kind zu besorgen, das mit dem Absalle des letzten Restes der Nabelschnur zur selbständigen Versönlichkeit wird (nach K. v. d. Steinen): Zeitschr. f. Volkskunde 4 (1894) S. 104. — Ebendort S. 135 teilt Sajaktzis in seinem Urtikel über Gräcowalachische Sitten u. Gebräuche Kolgendes mit: 'Nach strenger forderung des weiblichen Aberglaubens hebt man ein Stückhen Sef Mabelstranges..., welcher vertrocenet abfällt und auch ἀφαλός = ομφαλός heißt, sorgfältig auf, um ef nach einigen Jahren dem Kinde zu zeigen, 'damit ihm alles geschickt von der Zand gehe.' Deswegen sagen die Frauen mitunter von einem Vielgeschäftigen: 'Der hat seinen ἀφαλός gesehen.' Machdem dieser seine wohltätige Aufnabe erfüllt hat, wird er in die Tiefen eines Koffers oder eines ähnlichen Behältnisses zur Auhe gelegt, damit er besonders vor Mässe geschützt wird, weil sonst das Kind an Leibweh zu leiden hätte... Bei uns kommen folgende Phrasen vor: "Das kehrt mir den Nabel um," oder: "Darüber verliert man den Nabel" (μοῦ ξέστρεψεν δ ἀφαλός — μ' ἔφυγεν δ ἀφ.) bei Dingen, δίε Ætel oder Furcht erregen. Auch sagt man: "Das geht mir nicht vom Nabel" (dev u' ἔρχεται ἀπὸ τὸν ἀφαλό, δὲν μοῦ 'πῆγε 'ς τὸν ἀφαλό) **flattbeffen** häufiger: "Das kommt mir vom Zerzen, das geht mir zu Zerzen" usw.' lauter Belege für die Tatsache, dass auch heute noch in Zellas der Nabel alf Sitz der Seele, des Gemüts aufgefasst wird.

Auf Wliflockis Aufsatz 'Zigeunertaufe in Südungarn' (Am Ursquell 2 [1891] S. 21) stammt folgende Mitteilung "Die Nabelschnur

besitzt nach dem Glauben der Zigeuner die Kraft, böse Geister vom Kinde sernzuhalten, deshalb wird auch das Kind, sobald es krank ist, mit einem Stück von der ausbewahrten Nabelschnur geräuchert. Die Nabelschnur nennen die nordungarischen Zigeuner 'Gottes Kette' oder 'Gottes Seil.'" — Weitere abergläubische die Nabelschnur betreffende Gebräuche s. Um Urquell 3 (1892) S. 282 (Jamburg), S. 278 s. (Serbien), S. 94 (Zigeuner).

Die 'Omfalomanzia' in Rumänien und Sizilien behandelt Meringer in der Zeitschrift 'Wörter und Sachen,' Kulturhistor. Istschr. f. Sprach, und Sachsforschung 5 (1913) S. 48. — Ebendort S. 46 f. u. 49 sinden sich wertvolle Bemerkungen über allerlei Beziehungen des Nabels zum Verstande.

Ju S 19 Unm. 34: Wie bei den Indern nabh ist nicht bloß Nabel sondern auch Verwandtschaft bedeutet, so ist auch bei den Urabern der Nabel Symbol und Ausdruck für Verwandtschaft (Rhodokanakis, 'Wörter u. Sachen' S. 201 Unm. 8 ff.).

Ju S. 31 trage ich nach auf Apulej. Asclep. 24: Terra nostra (Aegyptus) mundi totius est templum... sedes religionum... terra sanctissima, ..., Ausdrücke, die wohl am besten auf Ägypten als Zentrum der Erde bezogen werden.

S. 39 Unm. 74 füge hinzu: Auch Jacoby im Artikel Zekataiof bei Pauly-Wiffowa schließt auf den von mir a. a. O. zitierten Stellen, dass auf der altmilesischen Weltkarte nicht Delphi, sondern ein Punkt Joniens das Zentrum darstellte.

S. 41 Unm. 79 verweise ich setzt auch auf Zippolyt. ref. 4, 49 p. 122, 5 ff.: ὑπόπτερος ἄξων ὁ περαίνων ἑκατέρους τοὺς πόλους διὰ μέσης τῆς γῆς καὶ στρέφων τὸν κόσμον. Ugl. δαzu Lister, Weltenmantel etc. S. 324, 2 u. 583.

S. 42 Mitte. Nach Schoemann-Lipsius, Griech. Alt. 42 S. 328 saß die Pythia 'auf einer radförmigen Scheibe' (?). Die Vild-werke zeigen sie dagegen meist auf dem Dreisuß sitzend.

Ju S. 45. Leider habe ich bei der Anführung der auf die antiken Windrosen (orbes ventorum) bezüglichen Stelle des Plinius (18, 326

- ff.) übersehen, dass auch Vitruvius I, 6, 6 u. I2 davon handelt. Vyl. dazu setzt Rehm, Griech. Windrosen S. I2 f. (Münch. Akad. 1916) und meine Anzeige dieser Schrift in der Wochenschr. f. klass. Philol. 1917 Sp. 849, wo ich die Ansicht ausgesprochen habe, dass es sich bei dem von Plinius angegebenen Versahren nicht, wie Rehm meint, um eine 'Vergröberung,' sondern vielmehr um eine ältere (primitivere) Vorstuse des gleiche Zwecke versolgenden, im Laufe der Zeit weiter vervollkommneten Versahrens handelt. S. auch Lelewels (Géogr. du moyen âge I p. 80 [Proll.] u. 2 p. 134) Bemerkungen über die ältesten Seekarten, die auf der Windrose beruhten.
- S. 64 füge jetzt zu der Ableitung von ὀμφή hinzu Þſ. Łuc., Υτον 10: καὶ γὰρ δὴ καὶ τὸ Πυθικὸν στόμιον, παρ' οὕ αἱ ὀμφαὶ ἀνέπνεον, ἀποφράττειν ὤρμησεν (ὁ Νέρων), ὡς μηδὲ τῷ ἀπόλλωνι φωνὴ εἴη.
- Ju S. 90 Abschn. 10. Nach Wolters (Sitzungsber. 8. Münch. Alas., Philoschist. Kl. 1915 3 S. 21 Ann. I) ist nur ein einziger Omphalos im Apollotempel von Pompesi gefunden worden.
- S. 94 Ar. 22 handelt ef sich nach Bethe, Theban. Zeldenlieder S. 14 um eine Befragung des pythischen Upoll von Seiten des Laios (nicht des Gedipus).
- S. 96 Unm. I75. Ein weiteref Jeugnif für dieselbe Tatsache biestet unf Uristot. Met. 2, 5, I3:  $\triangle$ iò καὶ γελοίως γράφουσι νῦν τὰς περιόδους τῆς γῆς· γράφουσι γὰρ χυκλοτερῆ τὴν οἰκουμένην. Vach Jeremiaf, Zandb. 8. altorient. Geisteskultur. Leipz. I9I3 S. 3I, bedeutet das babylonische Jeichen  $\bigcirc$  = lif = Ull = orbisterrarum.
- S. II3 f. möchte ich jetzt zur Deutung des Omphalos des Astlepisos die Frage auswersen, ob er nicht vielleicht sein omphalossörmiges Grab bezeichnen könnte. Ogl. sein Grab zu Kynosura und zu Epidauros s. Rohde, Psyche 2 I, I42, 2, der sich auf Clem. Al. protr. p. IS D. Cic. de nat. deor. 57. Clement. Zomil. 5, 2I. Recognit. 10, 24 beruft.

S. IIS Ende Unm. 206. Un Miss Farrison haben sich neuerdings anyeschlossen Karo im Urt. Omphalos des Dict. des antiq., Zulard, Monum. et Mém. Piot I4 (1907) p. 62 f., Küster, D. Schlange in d. griech. Kunst u. Relig. = Rel. gesch. Vers. u. Vorarb. I3, 2 (1913) S. 70, 3. Farnell, Cults of the gr. states 4 (1907) S. 303. Zeisenberg, Grabestirche I, 216. S. auch Zarrison, Proll. to the study of Greet relig. Cambridge 1908 S. 588 ss.

S. II8 ff. Zu den omphalofförmigen Gräbern gehört wohl auch unzweifelhaft die interessante Darstellung einer von Brückner, Jahrb. d. arch. Inft. 6 (1891) Taf. 4 veröffentlichten, von Maass, Osterr. Jahreshefte II (1908) S. 15 f. falsch erklärten Lekythos. Zier sieht man zwei einen 'weißen Omphalos,' d. i. ein Grab, hütende mächtige Schlangen, die einen davoneilenden Jüngling, offenbar einen Grabschänder, verfolgen. Maass bemerkt dazu: 'Die Schlangen sind die Omphalosschlangen (?), wie wir sie — nur im rubenden Zustand — um den pythischen und delphischen Omphalos... erblicken. Also gehört der umfriedete Omphalos auf der altattischen Lekythof der Ge, einem der zahlreichen Zeiligtümer der attischen Erdmutter. Nachts durchbricht ein Tempelräuber (?) die zecke um den Omphalos da fallen ihn die heiligen Schlangen an mit furchtbas rem Biff.' S. 10 behauptet M.: 'Die Zeiligtümer der Erdmutter pflegen Ruppelform zu haben und ομφαλοί 'Nabel' zu heißen. Nur Klünelei (?) machte den delphischen Nabel zum 'Erdnabel,' zur Erdmitte, falsch schon darum, weil es viele solche 'Nabel' nachweislich im griechischen Kult gegeben hat. Sie standen nachweislich vielfach im Kreuzungspunkt der Zauptstraßen (E. Curtiuf, Abh. I, 116). Ich glaube kaum, dass M. jetzt noch, wenn er meine Abhandlungen über den Omphalosbegriff gelesen hat, seine Unsicht aufrechterhalten dürfte.

Ju S. 120 oben. Zierher gehört wohl auch der 'conic navel 2m in height and diameter, surrounded by a serpent in sour circles, with an enormous head. This navel which may be compared with several plates in Roschers treatises, is placed upon a gigantic quadrangular

stone block which serves as its pedestal. Under the rock that supports this monument is a large room with niches for the reception of the dead.' Wensinck, The navel of the earth S. 60. Dalman, Petra I p. 218 sf.

Ju S. 123 oben. Auch die babylonischen Grenzsteine (öpol = kuburru) haben konische, omphalossörmige Gestalt s. Jeremias, Zandb. d. altor. Geisteskultur S. 108 Abb. 82.

#### 10.2 Ju Neue Omphalosstudien.

- S. II. In der Sage von der Urgo (Roscher, Die Jahl 50 S. III Unm. 189) ist der Sitz des orakelnden Dämons, der sich als die Seele des Schiffs auffassen lässt, in das Jentrum des Schiffskieles, also gewissermaßen den du $\varphi\alpha\lambda$ d $\zeta$   $\tau$  $\eta$  $\zeta$   $\nu$ e $\omega$  $\zeta$  verlegt.
- S. 36 füge man noch folgende auf das delphische στόμιον bezügliche Jeugnisse hinzu: Jamblich, de myst. 3, II p. I23, I3 Parthey: οἱ δὲ στομίοις (man beachte den Plural!) παρακαθήμενοι, ὡς αἱ ἐν Δελφοῖς θεσπίζουσαι. ib. p. I26, 5: ἡ δ' ἐν Δελφοῖς προφῆτις, εἴτε ἀπὸ πνεύματος λεπτοῦ καὶ πυρώδους ἀναφερομένου ποθὲν ἀπὸ στομίου θεμιστεύει. ib. p. I26, II: τὸ ἀναφερόμενου ἀπὸ τοῦ στομίου πῦρ. Origen. c. Cels. 8, 3: Die Pythia weissant περικαθεζομένη τὸ τῆς Κασταλίας [= Κασσοτίδος:] στόμιον. Ogl. δαзи W. Nestle in Wochenschrift s. Elass. Philol. 1916 Sp. 147. Sehrle, Kultische Keuschheit, Gießen 1910 S. 7.
- Ju S. 46 ist setzt hinsichtlich des Verständnisses von Varro de l. 1. 7, 17 zu verweisen auf meinen 'Omphalosyedanken' S. 61 Unm. 105.
- S. 62 ff. Zu den "problematischen Omphaloi" gehört wohl auch der neben einer hellenistischen männlichen Gewandsigur (die im Theater gefunden wurde) stehende Nabelstein, abgebildet bei Kothe-Watzinger, Magnesia am Maeander 1904 S. 208. Watzinger

meint, dass ein Dichter dargestellt sei der Omphalos deute darauf. Ich verdanke diese Notiz einem Briese V. Kerns vom 12./10. 1918.

### 10.3 Jum Omphalosyedanten.

Ju S. I2 Unm. It kommt jetzt noch hinzu das Zeugnis des Umbrosius ed. Migne P. L. Is 1961 st.: In medio autem Judaeae civitas Zierosolyma quasi umbilicus regionis totius, ut prudentibus placuit, nuncupatur.

S. 29 f. Unm. 38 lässt sich die Reihe der Zeugnisse noch weiter ernänzen durch folgende: S. Cyrilli Zierofolym. archiep. |† 386| catechefif I3 (De Christo crucifico et sepulto) = Migne  $\mathfrak{D}$ . Gr. 33 φ. 805: Ἐξεπέτασεν ἐν σταυρῷ τὰς χεῖρας, ἵνα περιλάβη τῆς οἰκουμένης τὰ πέρατα, τῆς γὰρ γῆς τὸ μεσώτατου ὁ Γολγοθᾶς οὖτός ἐστιν. — Hilarii episcop. [† 367] Comment. in Matth. cap.  $33 = Migne \, \mathcal{D}$ . L. 9, 1073: Locuf beinde crucif talif eft, ut positus in medio terrae, et tamquam in vertice huiuf univeraitatif | 3öhenlage! insistens, ad capessendam Dei cognitionem universif gentibus esset aequalis. — Didymi Alexandr. [† 394] de trinitate I. I = Migne D. **Gr. 39 p. 324:** Δαυΐδ δὲ ἐν ογ΄ ψαλμῷ περὶ τοῦ ἀνάρχου [verfio lat.: be aeterno] ψάλλων. Ὁ δὲ θεὸς βασιλεὺς ἡμῶν προαιώνιος εἰργάσατο σωτηρίαν ἐν μέσω τῆς γῆς. Λέγει δὲ τὸν Γολγοθᾶν, τόπον μεσώτατον καὶ οἱονεὶ κέντρον... ὀνομάζων αὐτόν. -Vyl. ferner Klameth a. a. O. 107, der als weitere Zeugen anführt: Chrysoft. Somil. 85 = Migne D. Gr. 459. Theophylact. Enarr. in Evany. Matth. 27, 33,37 = Migne P. Gr. 123, 468.

S. 57 möchte ich setzt hinzufügen, dass auch Bethlehem bisweislen als Zentrum der Erde, als Geburtsort Christi und als der Ort hingestellt wird, wo Udam erschaffen wurde. So z. B. in einer lasteinischen Zandschrift der Schlettstädter Sammlung Vr. 1093. S. M. Förster im Urch. f. Rel. Wiss. II (1908) S. 518: Incipit de plasmationem Udam. Ubi (= ibi) Deus Udam plasmavit, ubi Christus natus est hoc sest in Bethleem civitatem, ubi et medius mundus

est.

S. 63 hätte wohl auch die von Svoronof (Journ. Internat. d'Archéol. Rumismatique I4 (1912), S. 22) ausgestellte Zypothes se Erwähnung verdient, dass durch die genau in der geometrischen Mitte der Grundsläche der athenischen Abropolis in den Felsboden eingemeißelte Inschrift  $\Gamma \tilde{\eta} \subset K \alpha \rho \pi o \phi \delta \rho o v \times \alpha \tau \lambda \mu \alpha v \tau \epsilon i \alpha v die Stelle bezeichnet worden sei, wo sich nicht bloß ein <math>\tilde{\alpha} \gamma \alpha \lambda \mu \alpha \Gamma \tilde{\eta} \subset (\text{Paus. I, 24, 3})$ , sondern auch ein dieser Göttin geweihter Omphalos bestunden habe, der in den Skizzen des westlichen Parthenongebiets von Carrey und Rointel unter den Vorderfüßen des vordersten sich bäumenden Rosses vom Gespann der Athene noch deutlich sichtbar sei (vyl. Omphalosstudien S. 22 f.). Es wäre ganz erfreulich, wenn diese Vermutung durch weitere Forschung oder Entdeckung bestätigt würde, was bis setzt noch nicht der Fall ist.