## Neue Omphalosstudien

Ein Urchäologischer Beitrag zur vergleichenden Religions-Wissenschaft

von Dr. Wilhelm Zeinrich Roscher

Mit 58 Figuren auf 7 Tafeln und drei Bildern im Text



Leipzig 1915 Bei B. G. Teubner

Internet Archive Online Edition Namensnennung Nicht-kommerziell Weitergabe unter gleichen Bedingungen 4.0 International

## Inhaltsverzeichnis

| I  | Kapitel I                                                                                                                                                                                                                                                                          | 8                                                 |
|----|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------|
| 2  | Rapitel 2                                                                                                                                                                                                                                                                          | <b>J</b> 7                                        |
| 3  | Rapitel 3                                                                                                                                                                                                                                                                          | 35                                                |
| 4  | Rapitel 4 4.1 A. Die literarischen Zeugnisse. 4.2 B. Die monumentalen Zeugnisse für den Omphalos in Delphi.                                                                                                                                                                        | 39<br>39<br>59                                    |
| 5  | Kapitel 5                                                                                                                                                                                                                                                                          | <b>7</b> J                                        |
| 6  | Rapitel 6                                                                                                                                                                                                                                                                          | 73                                                |
| 7  | Rapitel 7                                                                                                                                                                                                                                                                          | 76                                                |
| 8  | Schlusswort.                                                                                                                                                                                                                                                                       | 85                                                |
| 9  | Zusätze und Berichtigungen.                                                                                                                                                                                                                                                        | 88                                                |
| 10 | Erläuterndes Verzeichnis der Abbildungen.  10.1 a. Im Terte:  10.2b. Auf den Taseln:  10.2.1 Tasel 1.  10.2.2 Tasel 2. (Münztasel.)  10.2.3 Tasel 3. (Reliefs.)  10.2.4 Tasel 4.  10.2.5 Tasel 5.  10.2.6 Tasel 6.  10.2.7 Tasel 7. (Vasenbilder mit omphalosförmigen Grabmälern.) | 95<br>95<br>96<br>100<br>105<br>109<br>115<br>122 |
| IJ | Postskripta.                                                                                                                                                                                                                                                                       | 132                                               |

## Register — Systematische Inhaltsübersicht.

Vorwort.

Rap. I: Über die Etymologie von δμφαλός (= umbiliecus etc.) und die Bedeutung des 'Nabels' bei den Griechen und andern Völkern:

Meringers neue Etymologie von Wu. nebh = 'bewässern,' 'benetzen,' wonach ὀμφ. (= umbilicus) eigentlich nicht den 'Nabel,' sondern die (den Embryo 'wässernde') 'Nabelschnur' bedeuten soll: S. 5-IO. — Widerlegung dieser Ansicht und Nachweis, dass in den verschiedensten Sprachen das Wort für 'Nabel' ursprünglich die Verstiefung in der Mitte des Leibes und folglich 'Zentrum' und erst in zweiter Linie die 'Nabelschnur' bedeutet: S. 6-8. — Die neuen von Meringer nachgewiesenen, an die Nabelschnur geknüpsten Vorstellungen und Gebräuche verschiedener Völker: S. 8-IO. — Der Nabel als Sitz der Seele und Ausgangspunkt bei der Zildung des Embryos im Mutterleibe die merkwürdige, bisher noch unerklärte Sekte der 'Ομφαλόψυχοι auf dem Athos S. II f.

### Kap. 2: Der Gedanke eines Zentrums ('Nabels') der Erdoberfläche bei verschiedenen Völkern.

Dschedd am Noten Meere, das Grab Evas und 'Nabel der Welt' Zach arabischer Aussassing: S. Izf. — Die Vorstellungen der Inder und Phönizier: S. Izf. — Neue Zeugnisse für die Geltung Jerusalems als 'Nabel der Welt': S. Izzk (u. 73 f.). — Vielleicht wurde auch das im Zentrum d. Peloponnes gelegene Lykaiongebirge als 'Nabel d. Erde' angesehen: S. Izzz. — Die Annahme von Svoronos, dass ein in der Mitte der athenischen Akropolis gelegenes Zeiligtum der Ge zugleich als du $\varphi \alpha \lambda \delta \zeta \gamma \tilde{\eta} \zeta$  angesehen worden

sei: S. 22-23. — Die von I. Loth entdeckten Zeugnisse für die Unnahme eines 'Nabels der Erde' im Gebiete der Kelten: S. 24 sf.

# Rap. 3: Branchidai (Didyma) und sein Orakel als Nabel der Erde:

Für meine Annahme, dass Jonien und Milet (Branchidai) in älterer Zeit neben Delphi als Mittelpunkt der Erdscheibe gegolten habe und deshalb auf der ältesten Weltkarte der Jonier als deren Zentrum dargestellt worden sei, spricht setzt auch die von Jacoby, unabhängig von mir, ausgesprochene Ansicht, dass die ältesten io nischen Geographen nach Zerod. I, 142 etc. nicht Delphi, sondern Jonien wegen seines mittleren Klimas für das Zentrum der Erde gehalten und als solches dargestellt hätten: S. 29 f. — Neues Relief von Milet mit der Darstellung eines ruhenden Apollon, der einen schlangenumwundenen Omphalos neben sich hat: S. 30.

# Kap. 4: Delphi und sein Orakel als Mittelpunkt ( $d\mu$ - $\phi\alpha\lambda\delta\zeta$ ) der Welt und sein Nabelstein.

#### U. Die literarischen Zeugnisse.

Über die Frage, ob ef im Udyton zu Delphi ein  $\chi \acute{a}\sigma \mu \alpha$  ( $\sigma \tau \acute{a}\mu - \sigma v$ )  $\gamma \tilde{\eta} \varsigma$  gegeben hat oder nicht: S. 3L4L. Die antiken Zeugnisse des Aischvlos, Cicero, Strabon, Diodor, Pompejus Trogus, Apollodor, Ps. Aristoteles (de mundo), Plinius, Plutarch, Cassius Dio, Pausanias S. 3L37. Die neueren Zeugnisse Pomtows, Karos und Baedekers S. 38 ss. Ergebnis auf Grund der Schriftstellerzeugnisse kann an der einstigen Kristenz eines  $\chi \acute{a}\sigma \mu \alpha \ \gamma \tilde{\eta} \varsigma$  und einer damit in Verbindung stehenden Quellader der Kassotis im Adyton kaum gezweiselt werden: S. 40 s. Tach Pomtows Ansicht wird das  $\chi \acute{a}\sigma \mu \alpha$  selbst oder wenigstens seine Stelle sicher ausgefunden werden, sobald man — was bis 1912 noch nicht geschehen war — das Adyton

forgfältig ausgräbt: S. 39 ff. — Der ursprüngliche alte Omphalos muss im Udyton in unmittelbarer Nähe des  $\chi$ ás $\mu$ a und des pythischen Dreisußes gestanden haben, aber außerdem gab es wahrscheinlich noch einen zweiten Omphalos in der eigentlichen Tempelcella, der in einer besonderen 'aedicula' stand und im Gegensatz zu dem alten Nabelsstein des nur wenigen zugänglichen Udytons für alle Tempelbesucher sichtbar und zugänglich war: S. 42 f. — Wie es scheint, ist es setzt dem französischen Urchäologen Courby gelungen, den echten alten Nabelstein des Udytons auszusinden: S. 43 ff. — Über Varro de l. l. 7, 17: S. 46. — Über den dugaddes  $\chi$ äs im Tempel des Upollon Pythaeus in Urgos S. 46 f. — Weitere Schriftstellerzeugnisse für Delphi als 'Nabel der Erde': S. 47 f.

#### 3. Die monumentalen Zeugnisse.

a. Die plastischen Nachbildungen des delphischen Omphalos.

Der von Ahomaios entdeckte Omphalos von Thermos in Uitolien: S. 49 f. — Der Marmoromphalos von Delos S. 50 f. — Das Omphalosrelief von Kyzikos S. 51 f. — Die Kandelaberbasis auf den Thermen des Titus S. 52. — Das auf dem Temenos des Apollon Daphnephoros zu Eretria stammende Omphalosrelief etc.: S. 52 f.

- b. Wandyemälde.
- c. Der delphische Omphalos auf Münzen.
- 8. Vasenbilder.

Kap. 5: Weitere wahrscheinlich nicht von Delphi abhängige Kulte des Apollon, Asklepios usw., in denen Omphaloi vorkamen.

Der omphalofförmige 'Vomos' im Tempel zu Thymbra: S. 58 f. — Die Kulte von Patara und Lyrbe: S. 59. — Der Omphalos als Uttribut des Telesphoros und der Zestia: S. 59 f.

Rap. 6: Grabmonumente in Omphalofform.

Kap. 7: Problematische Omphaloi.

Der netzbedeckte, schlangenumwundene Omphalos in mehreren umgedeuteten Relieff etruskischer Uschenkisten: 8. 62—64. — Verschiedene 'Omphaloi' (Zaityloi?) auf Münzen und Tesseren: S. 64ss. — Die von Zulard als Symbole der Zestia und des Genius gedeuteten (gemalten) Omphaloi, an den Außenwänden von Zäusern auf Delos S.67 ss. — Omphaloi(?) auf attischen Zleitesseren: 8. 69.

Schlusswort.

Zusätze und Berichtigungen.

Systematische Inhaltsübersicht.

Ulphabetisches Register.

Stellenregister.

Erläuterndes Verzeichnis der Abbildungen.

Postskripta.

Οὔτε γὰρ ῆν γαίης μέσος ὀμφαλὸς οὔτε θαλάσσης. Εἰ δέ τίς ἐστι, θεοῖς δῆλος, θνητοῖσι δ' ἄφαντος. Ερίmenίδες.

### Vorwort.

'Dief diem docet': die Wahrheit diefef Spruchef hat sich auch bei dem von mir kürzlich behandelten Omphalosproblem bewährt denn bereits in den wenigen Monaten, die seit dem Erscheinen meines 'Omphalos verstrichen sind, haben sich mir so zahlreiche Nachträge zu dem dort gesammelten und verarbeiteten Material ergeben, dass ich es schon setzt wohl wagen darf, diese zur weiteren Förderung des genannten Problems beraußugeben. Ganz besondere Unregung in dieser Zinsicht verdanke ich — abgesehen von der dem französischen Urchäologen Courby kürzlich gelungenen Wiederentdeckung des echten alten Nabelsteins im Udyton des delphischen Apollontempels (s. unt. S. 44 ff.) und der Rhomaios verdankten Skizze und Beschreibung def merkwürdigen Omphalos von Thermos (S. 49 f.), sowie von mehreren, bisher noch nicht von mir berücksichtigten Monumenten und Zeugnissen<sup>2</sup> — dem ebenso gelehrten wie scharfsinnigen Aufsätze Aud. Meringers, der sast gleichzeitig mit meinem 'Omphalos,' und also völlig unabhängig von diesem, unter dem Titel 'Omphalos, Nabel, Nebel' in der Zeitschrift 'Wörter und Sachen' (Kulturhistor. Itschr. f. Sprach, und Sachforschung 5, 1 (1913) S. 43,91) erschienen ist. Wenn ich mich auch im Folgenden mehrfach nicht bloß zustimmend, sondern auch widersprechend und kritisierend mit der genannten Urbeit Meringers zu beschäftigen habe, so möchte ich doch

IOmphalos. Eine philologisch-archäologisch-volkstundliche Abhandlung über die Vorstellungen der Griechen und anderer Völker vom 'Nabel der Erde' [29. 38. 8. Abhandl. d. kyl. sächs. Ges. d. Wiss. mit 68 Siguren auf 9 Tafeln und 3 Vildern im Text]. Leipz. 1913, 33. G. Teubner.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>Dazu rechne ich mit in erster Linie die von dem bekannten französischen Keltologen I. Loth kürzlich entdeckten Zeugnisse für die einstige Eristenz der Omphalosidee auch dei den Kelten (s. unten 9. 24 f.).

gleich von vornherein dankbar hervorheben, dass m. E. Meringer die gesamte Omphalossrage durch Sammlung und Verarbeitung eines ganz gewaltigen Materials so vielseitig gesördert hat, dass künftig niemand achtlos an seiner wertvollen Arbeit vorübergehen darf, die bis auf weiteres als die reichhaltigste Ergänzung meines 'Omphalos' und zugleich als eine deutliche Bewahrheitung des homerischen σύν τε δύ' έρχομένω καί τε πρὸ ὁ τοῦ ἐνόμσεν gelten muss. Ich schließe mich in diesen neuen Omphalosstudien möglichst eng an die Reihenfolge der einzelnen Kapitel meines 'Omphalos' an und bemerke nur noch, dass ich diesen im Solgenden einfach mit 'O.,' Meringers Abhandlung dagegen mit 'M.' zitieren werde.

## I Kapitel I

Über die Etymologie von ἀμφαλός (= umbilicus etc.) und die Bedeutung des 'Nabels' bei den Griechen und anderen Völkern (vyl. O. S. 6/19 und S. 131 s.).

Mährend ich ef (Φ. S. 6) dahingestellt sein ließ, ob das indogermanische Urwort für 'Nabel' mit G. Curtius und I. Schmidt (M.
S. 82 unt.) auf eine Wurzel nabh = 'bersten, reißen' zurückzuführen
sei, und ursprünglich 'Aiss, Bruch' bedeutet habe, will Meringer (S.
82 ss.) lieber von der Wurzel \*enebh = 'bewässern,' 'benetzen,' 'beseuchten' ausgehen,³ indem er annimmt, dass der Ursinn von 'Nabel,'
δμφαλός etc. nicht 'Nabel' (d. i. die in der Mittellinie des Leibes
nach dem Abschneiden des suniculus umbilicalis zurückgebliebene, meist
eine Vertiefung darstellende Narbe), sondern vielmehr 'Nabelschnur'
gewesen sei, die er richtig als das dem Embryon das Blut zuführende
und es auf diese Weise ernährende Organ aussasst (vyl. M. S. 43 f.
und O. S. 6 f. Anm. 6). Ob diese lautlich, wie mir scheint, vollkommen genügend begründete Ansicht M. sauch logisch und sachlich
als einwandsrei betrachtet werden kann, ist mir freilich einigermaßen
zweiselbast geworden aus Grund solzender Erwägungen.

- a. Der 3. 3. im Griechischen, Lateinischen und Deutschen bei weistem überwiegende Sprachgebrauch beweist deutlich, dass man unter dupadóc, umbilicus, 'Nabel' ursprünglich und hauptsächlich nicht die nur kurze Zeit während der Entbindung sichtbare Nabelschnur, sondern vielmehr die bei allen lebenden und toten Menschen und Säugetieren dauernd sichtbare rundliche Vertiefung in der Mittellinie des Leibes verstanden hat.
- b. Wenn bisweilen, aber im ganzen doch ziemlich selten,<sup>4</sup> in den genannten Sprachen, wie wohl auch in den meisten andern, unter

 $<sup>^3</sup>$ Vyl. ai. nabhrāj, avest. nab = befeuchten, ai. ámbhaf = Wasser, ai. nábhaf = Nass. Nebel, Wolke (=  $v \not\in \varphi \circ \zeta$ ) etc.: M. 83 f.

 $<sup>^4</sup>$ Daf erkennt auch  $\mathfrak{M}$ . felbst  $\mathfrak{S}$ . 50 an, wenn er ausdrücklich sagt: 'Ich kenne

ὀμφαλός, umbilicus usw. auch die Nabelschnur zu verstehen ist, so ist diese Bedeutung, wie auch, so viel ich sehe, alle Lexikographen aner-kennen, nicht als die ursprüngliche, sondern schon als eine sekundäre (übertragene) anzusehen, die gegenüber der viel gewöhnlicheren und ursprünglicheren (= Nabel) kaum sonderlich in Betracht kommen kann.

c. So erklärt sich auch am einfachsten die von Meringer (und ebenso von Vilsson in seiner sonst sehr dankenswerten Unzeige meines 'Omphalos' in der D. Lit. Ity. 1914 Vr. 6 S. 332 st.)<sup>5</sup> nicht genug gewürdigte Tatsache, dass in allen mir bekannten Sprachen das Wort für 'Nabel' schon seit ältester Zeit viel häusiger in der ossendar uralten übertragenen Bedeutung 'Mittelpunkt,' 'Zentrum' als im Sinne von Vabelschnur vorkommt, welche Übertragung sich logisch zweisellos sehr viel leichter aus dem Begrisse des 'Nabels' als auf dem des 'Nabelstrangs' erklären lässt. In dieser Zinsicht verweise ich nicht bloß auf die sämtlichen indogermanischen Sprachen, in denen der Ausbruck sür 'Nabel' zugleich 'Mittelpunkt,' 'Zentrum' bedeu-

nur zwei Stellen, in denen daf Wort ( $\mathring{o}\mu\phi\alpha\lambda\acute{o}\varsigma$ ) diesen Sinn ('Nabelschnur') hat': Demokr. b. Diels, Fraym. d. Vorsokrat.\* I S. 4II und Poll. on. 2 223. Bei Soranos, Gynaec. ed. Rose S. 250, 2 heißt sie nicht  $\mathring{o}\mu\phi\alpha\lambda\acute{o}\varsigma$ , sondern  $\mathring{o}\mu\phi\alpha\lambda\acute{o}\varsigma$ , im Gegensatz zu senem (p. 250, 22).

<sup>5</sup> Ich kann also Vilsson a. a. O. Sp. 333 durchaus nicht beistimmen, wenn er meint, 'δμφαλός könne jeden rundlichen, ausgehöhten Gegenstand ohne Beziehung auf eine Lage in der Mitte bezeichnen,' und sich dafür auf die Tatsacke beruft, dass nach einigen Stellen bei Jomer auch Schilde mit mehreren δμφαλοί vorkommen. Denn auch in diesem Falle besindet sich der eigentlichste und wichtigste d. natürlich genau in der Mitte und ist symmetrisch von mehreren Vebenbuckeln unweit des Nandes umgeben, deren jeder wieder das Jentrum einer kleineren Fläche am Nande bezeichnet. Denn es ist doch im höchsten Grade unwahrscheinlich, dass die Nandbuckel nanz willkürlich und unsymmetrisch angebracht newesen seien.

tet, 6 sondern ebenso auch auf die semitischen und deren Dialekte, serner auf das Türkische, 8 das Malaysische und sogar das Peruanische, 10 deren Übereinstimmung in diesem wichtigen Punkte ebenso auf das hohe Alter wie auf die Ursprünglichkeit und Natürlichkeit der zugrunde liegenden Metapher hindeutet. Auch beweisen die zahlreischen teils von Meringer teils von mir (O. S. 8 st.) gesammelten Zeugnisse für den Gebrauch von dupados, umbilicus, Nabel zur Zezeichnung der nabelsörmigen Erhöhung (bez. Vertiesung) in der Mitte der φιάλαι (δμφαλωταί), 11 oder des in der Mitte der Sonsnenuhren angebrachten Zeigers (γνώμων), 20 oder des stets in der Mitte des Waagebalkens angebrachten Jüngleins der Wage, 13 oder des Mittelpunkts der antiken Windrosen, 14 oder endlich des stets in der Mitte der Oberseite der liegenden (zur Ausbrütung bestimmsten) Eier besindlichen Zahnentritts usw., 16 wie klar und deutlich

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>Vyl. hinsichtlich des Sanstrit meine Darleyungen O. S. 19 U. 33 u. S. 22 im übrigen verweise ich auf die deutschen Wörterbücher von Grimm und Sanders unter 'Nabel,' auf die spanischen Lexika unter ombligo, auf die italienischen unter ombellico, umbilico, bellico, auf die französischen unter nombril und ombilic usw. Vyl. auch Gruppe i. d. Berl. Philol. Wochenschr. 1913, Sp. 434 a Meltzer, Philol. 1904, S. 198. Blümner in d. Berl. Philol. Wochenschr. 1914, Sp. 1525.

<sup>7</sup>S. O. S. 24 U. 43. S. 25 U. 44 u. 45. S. 26 U. 47. S. 28. Vyl. auch

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>S. O. S. 24 U. 43. S. 25 U. 44 u. 45. S. 26 U. 47. S. 28. Vyl. audy Rhobolanalis in 'Wörter u. Sadyen' Bb. 5 Jest 2 (1913) S. 199 Unm. 9 s. S. 201 u. 202.

<sup>8</sup>S. O. S. 28 U. 52.

<sup>9</sup>S. O. S. 22 nr. 3.

<sup>10</sup>S. O. S. 35 nr. 13.

<sup>&</sup>lt;sup>II</sup>O. S. 96 M. S. 57. f.

<sup>12</sup>M. S. 62 mit Abbildung.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>m. S. 62.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>O. S. 45 f. (Plin. h. n. 18, 326 ff.). M. S. 63 f.

<sup>15</sup>M. S. 63 (Plin. h. n. 10, 145) und dazu Brodhauf, Konvers. Lex. 14 unter Ei (Tafel, Abb. 1).

IbÛlber δie ὀμφαλοί δετ Buchrollen f. jetzt auch M. S. 51 f. mit Abbildungen (fowie Zugo Blümner in der Berliner Philolog. Wochenschr. v. 28./II. I914 Sp. 1525), über den 'Nabel' def homerischen Maultierjoch (Il.  $\Omega$  273) ebenda S. 53 ff. (mit Abbildungen). Vgl. auch  $\Phi$ . S. 8 ff. über d. alf zentralen Schlufftein eines Gewölbes vgl. M. S. 61 oben und  $\Phi$ . S. 9 U. 12. — Auch bei der als

überall bei den Wörtern mit der Bedeutung 'Nabel' das Merkmal der zentralen Lage oder Stellung hervortritt. Sogar in dem (O. S. 12 Unm. 21) einzigen bisher von mir notierten Kalle, wo duφαλός nicht die genaue Mitte zu bezeichnen scheint, nämlich in der siebenfachen Gliederung des Terpandrischen νόμος χιθαρωδιχός bei Pollur On. 4, 66, wo dupados nicht an 4., sondern an 5. Stelle steht, 'ist entweder mit Westphal durch Umstellung oder aber durch Unficheibung der μεταρχά und μετακατατροπά auf einem älteren Schema zu helfen' (Drerup im Lit. Jentralbl. 1913 Sp. 1774).17 Ubrigens gilt fast dasselbe auch von den nicht seltenen Fällen, dass bei der Bezeichnung gewisser Pflanzenteile, z. B. des Stieles der Baumfrüchte ober des auf dem Kerne (Samen) der Pflanzen hervorsprießenden Keimes, als ομφαλός (O. S. 8 Unm. 9 und II M. S. 52) an das Vild der Nabelschnur zu denken ist denn wie ich (O. S. 8) nachgewiesen habe, handelt es sich auch hier durchweg um Begriffe, zu deren Zauptmerkmalen eben das der zentralen Lage in der Mittellinie (Uchse) der Frucht oder des Kernes gehört.

Wenn ich also ( $\mathfrak{O}$ .  $\mathfrak{S}$ .  $\mathfrak{I9}$ )  $\mathfrak{I8}$  als das vornehmste der durch meine Erörterungen erzielten Ergebnisse die zentrale Lage oder Stellung aller mit  $d\mu\phi\alpha\lambda d\zeta$  und umbilicus bezeichneten Begrisse innerhalb eines größeren Ganzen hingestellt habe, so ist dieses Resultat bis setzt noch in keiner Weise erschüttert oder gar widerlegt worden.

όμφαλὸς θαλάσσης gedachten Kalypfoinsel (Odyss. α50) handelt ef sich, wie man aus Epimenides fr. I Ki. = Plut. Mor. S. 409 E. deutlich erkennt, unzweiselhaft um die Mitte des Meeres, und ich verstehe nicht recht, wie M. a. a. O. S. 57 behaupten kann, 'hier liege ein anderes Vild vor: Das Eiland erhebe sich rund aus dem Meere wie der Nabel aus dem Unterleibe.' Dieser Deutung widerspricht schon die von M. selbst S. 44 f. und 65 richtig hervorgehobene Tatsache, dass der 'krankhaft hervorgetriebene Nabel' nie der Nabel, nie der 'normale Nabel' gewesen ist.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> In einem Brief vom 19./II. 13 bemerkte mir Drerup: 'Der ὀμφαλός δες νόμος κιθαρφδικός ift δοά δετ Mitte sehr nahe: ἀρχά und μεταρχά κατατροπά und μετα κατατροπά führen auf eine ursprünglich einfachere Sorm δες νόμος sicher: ἀρχά (μεταρχά), κατατροπά (μετα κατατροπά), ὀμφαλὸς, σφραγίς, ἐπίλογος, wodurch ὀμφ. genau in δίε Mitte gerät.'

<sup>18</sup> Vyl. auch a. a. O. S. 12.

Je weniger ich aber in diesem Punkte Meringer beizustimmen versmag, um so freudiger begrüße ich seine mit den meinigen vollkommen harmonierenden und dieselben in höchst wertvoller Weise ergänzenden Darlegungen hinsichtlich der bei den meisten Naturs und Kulturvölskern üblichen Behandlung und Ausbewahrung der abgeschnittenen Nabelschnur<sup>19</sup> (s. G. S. 12 st. u. S. 131 f.). All besonders interessante, von mir bisher übersehene, abergläubische, den ausbewahrten Nabelschnurrest betressende Gebräuche und Anschauungen trage ich aus Meringers Sammlungen hier solgendes nach.

M. S. 46 f.: 'Nach A. Andree, Braunschweiger Volkskunde 2 S. 289 wurde ein Teil der Nabelschnur des Kindes mit einem seidenen Bändchen versehen, darauf der Name des Kindes geschrieben und so dem Gevatter als Einladung übergeben, der damit gleichsam einen Teil des Kindes zum Ligentum erhielt, symbolische Andeutung der engen [geistigen oder seelischen] Beziehung zwischen dem Gevatter und seinem Patenkinde.'

Eine eigene Bedeutung legt der Aberglaube dem Bändchen bei, mit dem der Nabel abgebunden wurde, daf aber bei dem Nabelschnurreste bleibt.<sup>20</sup> Wenn das Kind später<sup>21</sup> den Knoten lösen kann, wird es geschickt und reich werden (vgl. v. Zovorka-Kronseld, Vergleich.

<sup>19</sup>S. M. S. 45 ff. u. 77 ff. Besonders beachtenswert erscheint die von Meringer S. 47 Anm. I (unter Verweisung auf Jolly, Medizin, Grundr. d. indoarischen Philol. u. Altertumskunde 3, IO S. 58 Avicenna, Lib. can. de medic. Venet. I582 S. 56 J. T. Bellini s. v. bellicondsio) angeführte Tatsache, dass die Nabelschnur des Embryo 4 Singerbreiten weit vom Nabel abgeschnitten werden soll. Das entspricht genau dem altgriechischen von Soranos bezeugten Brauche (s. V. S. 7 Anm. 8).

 $<sup>^{20}</sup>$  Vgl. dazu die bei Meringer S. 79 gegebenen Abbildungen folder getrockneten Nabelschnüre mit Zändern, auf deren Form er freilich wunderlicherweise die Gestalt des mit Tainien oder einem Zindennetze geschmückten dupadóg y  $\tilde{\eta}$ g von Delphi ableiten will. S. dagegen Nilsson, D. Lit. 3tg. 1914 Nr. 6 Sp. 335 f.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>D. h. in der Regel in seinem 7. Lebenssahre, in dem die Verstandesreise und damit der Unterricht des Kindes beginnt (s. unt. u. vyl. Roscher, D. ennead. u. hebdomad. Fristen u. Wochen d. ältesten Griechen S. 33 f. Unm. II4. S. 64 Unm. I87. Ders., Zebdomadenlehren S. I3 f. Unm. I2. S. 27 Unm. 33. S. 105 Unm. I65).

Volksmedizin 2 S. 636). Solche Vorstellungen sind bezeugt auf Ostpreußen, dem Frankenwalde und der Schweiz. Sie finden sich auch, wie ich höre, in Mähren und sind wahrscheinlich noch viel weiterverbreitet.' 'Von einem Menschen, der sich geistig zu seinem Vorteil verändert hat, sagt man, der Knopf<sup>22</sup> sei ihm endlich aufgegangen. Zei Kindern hofft man auf das Aufgehen des Knopfes, d. h. auf das Erwachen des Verstandes. Mich dünkt es für geraten, anzunehmen, dass diese Redensarten mit dem eben berichteten Brauche zusammenhängen, denn der, dem der Knopf aufgeht, ist geistig begabt. In der Schweiz saut man von einem jungen Menschen, der plötzlich zu wachsen beginnt: er tut den Knopf auf (D. Wb. 5 Sp. 1477). 23 'Aloif John, Sitte, Brauch und Volksylaube im deutschen Westböh men, berichtet: Auch die Nabelschnur wird dem Kinde für später, wenn ef erwachsen ist, aufnehoben... Knaben wird sie, wenn der Schulbesuch beginnt [also im 7. Jahre!] zum Aufknoten gegeben. Gelingt ihm dief, so wird er sehr gut lernen.' S. 49: 'G. B. Corsi: Vita Senese (Archivio 9 S. 109): 'Chi brama di avere un figliolo cantante? Ecco la ricetta. Uppena nasce, si piglia un pezzetto del suo cordone ombellicale, si mette su un testucchio o su d'un olmo, e se vi posa qualche usignolo a rallegrare i dintorni delle sue melodie, la prazia è bell' e ottenuta. 24

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>Daff hier unter 'Knopf' eigentlich der Nabel zu verstehen ist, scheint mir auch hervorzugehen auf der Bezeichnung des Nabels als 'Bauchknöpschen' z. B. in der Gegend von Leipzig.

<sup>23</sup> freilich könnte 'Knopf' in diesen fällen vielleicht auch so viel als 'Kopf' sein! 24 Sierher gehören auch die Ausstassungen des Nabels, die M. S. 66 auf Frankreich und Italien ansührt. Vyl. Migne, Dict. d. superstitions unt. 'naissance': 'A Fresse, près de Ramonchamp, on dit que des semmes qui viennent d'accoucher conservent soigneusement dans une boîte une partie du cordon ombilical. Quand l'ensant est capable de s'exprimer d'une manière intelligible, la mère lui présente ce cordon ombilical. Si l'ensant devine ce que c'est, il est certain, qu'il deviendra un ouvrier très habile et très intelligent.' Im Italienischen bedeutet (nach Petrocchi, Novo Dizion. s. v. bellico) 'Tu non ai bellico' so viel als tu non ai giudizio, und man sayt von dem, der keinen Verstand hat 'aver l'osso nel bellico.' Vyl. auch die Redensart 'Che mi caschi il bellico, se'... = Da könnte man gleich den Verstand verlieren, wenn...

Wenn M. (S. 49) auf diesen und ähnlichen Zeugnissen den Schluff zieht, daff zwischen Nabelschnur [Nabel] und Verstand [Seele besondere Beziehungen bestehen, so kann ich unter Verweisung auf die von mir (O. S. 12 ff. u. 131) mitgeteilten Zeugnisse auf dem Bereiche der verschiedensten Völker diese Annahme nur völlig gerechtfertigt finden. Ja ich glaube, wie ich O. S. 12 getan habe, noch einen Schritt weiter gehen und geradezu behaupten zu dürfen, daff wie das in der Mitte des inneren Leibes befindliche Zwerchsell so auch der das äußere Zentrum des Körpers bezeichnende Nabel als Sitz der Seele und des Verstandes aufgefasst worden sein muss, 25 und daff mit dieser Unschauung eben sene eigentümlichen Beziehuns gen der Nabelschnur eng zusammenhängen, die wir soeben dargelegt haben. Um allerdeutlichsten zeint sich jene Unschauung bekanntlich in den homerischen Gedichten, in denen apévec, d. i. das in der Mitte der Lingeweide und in der Mähe des Mabels liegende Zwerchsell, durchaus als Sitz der Seele und der Denkkraft erscheint, sodann in der Bezeichnung einer bestimmten mit Verwirrung des Verstandes verbundenen Krankheit, der sogen. Odervitig, als deren Sitz offenbar das Zwerchfell betrachtet wurde. 26 Auf demselben altertümlichen

<sup>25</sup> Line weitere ebenfalls wohl sehr alte Vorstellung von der Bedeutung des Nabels sindet sich bei Vindicianus cap. Id = Wellmann, Fragm. 8. griech. Ürzte I, 2I8 f.: primo mense iactus seminis nostri in utero materno congregatur in umbilicum, in hoc est congregatio etc. Vyl. dazu zipp. π. φυς. παιδ. I5 = 7 492 L. Democr. b. Plut. de am. prol. c. 3 vyl. Censorin. d. n. 6, I. Diels I90. 'Diese Unnahme beruht auf pythagoreischer Doltrin: vyl. Philolaus b. Jambl. theol. ar. S. 22' (Wellm.). Übrigens sindet sich eine yanz ähnliche Unschauung bei den Israeliten, denn im Midrasch der Göttlichen Weisheit (Jellinet, Beth haMidr. 5, 65) heißt es "Gott gründete mit Weisheit die Erde." Gott erschuf die Welt wie das vom Weibe Geborene. So wie dieses vom Nabel auf sich entwickelt, so begann Gott die Welt vom Nabel [aus] zu erschaffen, woher sie sich dann weiterentwickelte. Wo ist der Nabels Das ist Jerusalem. Der Nabel selbst ist der Altar. Und warum heißt er (der Altar) Stein schethisses Weil von ihm aus die ganze Welt gegründet wurde." Seuchtwang, Monatsschr. s. Gesch. u. Wissensch den 1910 S. 727 f. Vyl. auch unt. S. 15 ff.

<sup>26</sup> Vyl. Roscher, Üb. Alter, Ursprung u. Zedeutung d. hippolir. Schr. v. d. Siebenzahl S. Id A. 2I s. und Omphalos S. I2 Ann. 20.

Standpunkte stehen auch noch der Rosmologe und der Pathologe der hippolratischen Schrift π. έβδομάδων, wenn ersterer in Kap. II daf in der Mitte zwischen dem kalten Vorden und dem heißen Süden gelegene und durch die hohe Kultur und Intelligenz seiner Bewohner ausgezeichnete Jonien das 'Zwerchsell der Erde' nennt, und letzterer in Kap. 52 geradezu den Sitz der Seele (ψυχή) in der Gegend des Nabels und des Zwerchsells behauptet. 27 In der Kolgezeit wurde diese uralte und volkstümliche Unschauung von dem Sitze der Seele in der Nabelgegend in den Kreisen der Gebildeten freilich durch die von Zippokrates und den meisten Philosophen vertretene Theorie von dem Sitze der Seele und des Verstandes im Gebirn fast völlig verdrängt dass sie aber doch auf griechischem Boden niemals yanz erstorben ist, scheint nicht bloß aus den oben berührten noch heute in Zellas bestehenden aberyläubischen Riten und Unschauungen hervorzugehen, sondern wird auch durch die eigentümliche in den Uthoselöstern des 14. Jahrh. heimische Selte der Όμφαλόψυχοι ausdrücklich bestätigt. Wie schon der Name lehrt, der geradezu 'Nabelseelen' bedeutet, ningen die Unhänger dieser Richtung von der Unnahme auf, daff alf Sitz der Seele der Nabel alf Mittelpunkt des Körpers anzusehen sei, und gründeten auf diese Lehre einen eis gentümlichen, ihre innere Förderung und Erleuchtung bezweckenden Ritus. Dieser bestand darin, dass sich der Ougadouvog bei verschlossener Tür ganz allein in einen Winkel seiner Zelle setzte und, um sein Gemüt von allem Irdischen und Vergänglichen abzuziehen, selbst den Utem möglichst zurückzuhalten versuchte, vor allem aber das Kinn auf die Brust legte und dabei die Augen unverwandt auf die Mitte des Zauches, d. h. den Mabel, richtete. Auf solche Weife glaubte man (offenbar eingedenk def Spruchef Γνώθι σεαυτόν) in das Innere des eigentlichen Ichs, den Sitz aller Seelenkräfte, einzudringen und einer wunderbaren Erleuchtung teilhaftig zu werden. Man behauptete, die Wirkung dieses Aitus sei anfangs, dass

 $<sup>^{27}</sup>$  Noscher a. a. O. und in der Ausgabe der Schrift  $\pi.$   $\dot{\epsilon}\beta\delta.$  S. I6. S. 79. S. I42 f. S. I53. S. I57.

der Gläubige sich von einer dichten Sinsternis umgeben fühle beharre man aber so ununterbrochen Tay und Nacht und gelinge es dem Verstande, den Ort des Zerzens (= Nabels) d. i. der Seele zu erschauen, so sehe man dann alles, was vorher dunkel war ein höheres Licht dringe hervor, in ihm sehe man sich selbst, in seinem wahren von allem Irdischen loszetrennten Wesen, und von überschwänglicher Seligkeit sühle man sich durchdrungen. Und dieser sonderbare in der griechischen Kirche des II. Jahrhunderts mit großer Kraft sich durchsetzende Ritus scheint mir unwiderleglich zu beweisen, dass sich der uralte Glaube an den Sitz der Seele im Zentrum des Körpers, d. h. in der Gegend des Nabels und des Zwerchsells, in den Kreisen des naiven griechischen Volkes, allen medizinischen und phislosophischen Theorien zum Trotze, bis ins 14. Jahrhundert intakt erhalten hatte, wie er denn auch heute noch in gewissen Bräuchen und Volksanschauungen fortlebt.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>Oyl. außer den Konversationslexika von Brockhauf und Meyer unter 'Sestydasten' auch Ersch und Grubers Enzyklopädie unter demselben Wort und Ph. Meyer in der Realencyclop. s. protest. Theol. u. Kirche 3 Bd. 8.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> Line ähnliche Vorstellung liegt wohl auch dem von Sanderf im Wörterb. d. deutschen Sprache 2, I S. 368 c unter 'Nabel' (auf Goethe I2, 293) angeführten Satze zu Grunde: 'Im Nabel ist sie [die Seele] gern zu Saus' ('mit Anspielung auf Somnambulismus etc.').

## 2 Kapitel 2

Der Gedanke eines Zentrums ('Nabels')30 der Erdobersläche bei verschiedenen Völkern.

In dem so überschriebenen zweiten Kapitel des 'Omphalos' habe ich den Gedanken des Erdnabels bei Chinesen, Iapanern, Malayen, Indern, <sup>31</sup> Babyloniern, <sup>32</sup> Israeliten, Arabern, Persern, Phönizisern, <sup>33</sup> Ügyptern, <sup>34</sup> Griechen, Italikern, Magyaren und Peruanern

<sup>30</sup> Dieser Mittelpunkt wird geradezu als 'Nabel' bezeichnet von den Indern (O. 22), Malayen (O. 22), Israeliten (O. 24 st.), Urabern und Persern (O. 28 st.), Griechen (O. 32 st.), Italikern (O. 34), Peruanern (O. 35).

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup>Bei dieser Gelegenheit trage ich nach, dass die moderne Literatur über den 'mythischen Berg Meru  $[=M\eta\rho\delta\varsigma$  der Griechen], den indischen Olymp, der sich nach indischer Aussassium im Zentrum der Erdscheibe zu enormer Söhe erhebt [Simalayaz] und auf dem die Götter wohnhaft gedacht werden,' von W. For in der Festschrift für E. Windisch S. 213 Ann. I sorgfältig zusammengestellt worden ist.

<sup>323</sup>u O. S. 28 ist setzt noch nachzutragen Jeremias, Zandb. d. altorient. Geisteskultur S. 188 a. E., wo die Behauptung ausgesprochen wird, dass Jrag (= Babylonien) oder Iransahr (Persien) wegen ihrer Lage in der Mitte der 7 (12) Klimata als 'Nabel der Welt' ausgesafst worden seien.

<sup>33</sup> Unf das der Ustarte von Paphos geheiligte Idol in Gestalt einer 'meta' oder eines 'δμφαλός' (Φ. S. 29 f.) beziehen sich wohl auch die Worte des Philostratos (v. Up. Ty. 3, 58): Πάφον, οὕ τὸ τῆς Ἀφροδίτης ἔδος, ὁ ξυμβολιχῶς ἰδρυμένον θαυμάσαι τὸν Ἀπολλώνιον, καὶ πολλὰ τοὺς ἱερέας ἐς τὴν ὁσίαν τοῦ ἱεροῦ διδαξάμενον ἐς Ἰωνίαν πλεῦσαι... Bei dieser Gelegenheit werse ich die Frage auf, ob nicht die beiden Vögel (Tauben?) rechts und links oberhalb des im Tempel von Paphos stehenden 'Omphalos' (s. die Münze Φ. S. 30. ob.) eine gleiche Bedeutung haben, wie die beiden Udler r. u. l. vom delphischen Tabelstein.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup>Wenn in der (Φ. S. 3I) behandelten Stelle der Κόρη κόσμου des Jermes Trismen. (Stob. Ecl. I S. 302 III.) Ügypten als Jentrum und Jerz (καρδία) der Erde bezeichnet wird, so stimmt damit völlig überein Jorapollon Jierogl. I, 7: ἡ καρδία κατ ἀλίγυπτίους ψυχῆς περίβολος und I, 2I: μόνη δὲ ἡ Αἰγυπτίων γῆ, ἐπεὶ μέση τῆς οἰκουμένης ὑπάρχει, καθάπερ ἐν τῷ ὀφθαλμῷ ἡ λεγομένη κόρη. Vyl. auch Jorap. I, 26: τὸ ζῷον [ἡ ἴβις] Ἑρμῆ ἀκείωται, πάσης καρδίας καὶ λογισμοῦ δεσπότη... δες halb: καρδίαν βουλόμενοι γράφειν [οἱ Αἰγ.] ἵβιν ζωγραφοῦσι.

verfolgt und nachzuweisen gesucht, dass er überall auf der Vorstellung von einer runden Erdscheibe, die als solche notwendigerweise einen Mittelpunkt ('Nabel') haben musste, erwachsen ist. Ich bin setzt in der Lage, die Liste der dupadol  $\gamma \tilde{\eta} \zeta$  um drei nicht unwichtige Punkte zu vermehren, die mir bisher leider entgangen waren.

Der eine dieser Punkte ist Dschedda, die allbekannte bedeutende Stadt am Noten Meere, der in der iflamischen Welt als Sammelplatz für die zur See anlangenden Mekkapilger einen großen Auf nenießende Zafenort für die beilinen Städte des Zedschaf. Vor den Mauern dieser Stadt liegt das von den Muhammedanern als Zeiligtum ersten Ranges hochverehrte Grab Evas, das geradezu 'Nabel der Welt' genannt wird. Ich verdanke den Zinweis auf diese Bebeutung Dscheddas Prof. Rhodokanakis in Graz, der sich in der Zeitschrift 'Wörter u. Sachen' (5, 2, 1913 S. 202) auf das Zeugnis Burtons (Pilyrimage 3, 387 vyl. Lisler im Philologus 68, 140) beruft. Dieses lautet: 'Whitewashed and conspicuous to the traveller from afar, if a diminutive dome... under it and in the centre if a square stone planted upright and fancifully carved to represent the omphalic region of the human frame. This as well as the dome is called El Surra or the navel.' Sicherlich hat diese Bedeutung des ja nicht weit von Mekka gelegenen Dschedda — auch abgesehen von Sem Linflüsse Jerusalems (s. O. S. 29 U. 54) — wesentlich mit dazu beigetragen, zu verhindern, dass Mekka zum 'Mabel der Erde' erhoben wurde, wie Kifler (Weltenmantel u. Zimmelkelt S. 723, I) irrtümlich behauptet (s. dagegen Goldziher Omphalos S. 29).

Zieran reihe ich noch eine kleine Unzahl nachträylicher Bemerkungen zu einzelnen Abschnitten dieses Kapitels.

O. S. 22 habe ich zur Erklärung der Tatsache, dass der religiös begeisterte Inder bei der seierlichen Zeremonie des Opfers wie bei der Aufrichtung der Eckbalken seines Zauses, sich im Mittelpunkt ('Nabel') der Welt zu befinden wähnte, auf den Zegriff des Zenits oder Scheitelpunkts verwiesen, worunter allgemein dersenige Punkt am Zimmel verstanden wird, der gerade über dem Scheitel des se

weiligen Beobachters steht und zugleich als der mittelste und höchste Punkt des Zimmels angesehen wird. Daraus ist mit einer gewissen Motwendigkeit zu schließen, dass in der älteren Zeit, die von der Erdfugel noch keine Uhnung hatte, sondern nur eine runde flache Erdscheibe annahm, im Grunde seder Punkt auf der Erde den Unspruch erheben durfte, 'Nabel der Erde' zu sein, eine Anschauung, die sich ja auch tatsächlich bei den verschiedensten Völkern nachweisen läßt.35 So versteht man auch ohne weiteres die altindische Vorstellung, dass Agni und das Opferfeuer der 'Mabel der Welt' seien denn jedef feuer und jede Opferflamme strebt ja naturgemäß dem Zenit zu, und gerade unter diesem liegt wiederum augenscheinlich der durch den Opferplatz bezeichnete Mittelpunkt der alf runde Scheibe nedachten Erde. Ubrigens scheint eine ähnliche Vorstellung auch in Zabylonien und Phönizien geherrscht zu haben, denn nach U. Jeremias (D. altoriental. Geisteskultur S. 188 ob.) galt bei den Babyloniern 'jeder Tempel [mit seinem Opseraltar] im Prinzip als Nabel der Welt,' und Gruppe (Gr. Myth. u. Rel. Gesch. S. 725, 4) vermutet nicht ohne Wahrscheinlichkeit, dass die Bezeichnung des feurigen Olbaums in Tyrof alf ἔρνος πέτρης ὑγροπόροιο μεσόμφαλον (ποιπ. Σ. 40, 471 vgl. Gruppe S. 243, I) wohl auch auf einer ähnlichen Vorstellung beruhe.36 Moch besser würde sich allerdings m. E. in diesem

<sup>35</sup> Daff auch den Indern ihr Zeimatland alf Mitte der Erde erschien, ist mir sehr wahrscheinlich geworden im Zinblick auf Philostratos' (v. Apoll. Ty. 3, 14) Worte: οἱ σοφοὶ, δ. h. δίε Gymnosophisten, φασὶν οἰχεῖν τὰ μέσα τῆς Ἰνδιχῆς καὶ τὸν ὄχθον ὀμφαλὸν ποιοῦνται τοῦ λόφου τούτου, πῦρ τε ἐπ' αὐτοῦ ὀργιάζουσιν, ὅ φασιν ἐχ τοῦ ἡλίου ἀχτίνων αὐτοὶ ἔλχειν· τούτω καὶ τὸν ὕμνον ἡμέραν πᾶσαν ἐς μεσημβρίαν ἄδουσιν χ. τ. λ. Wer bedenet, dass auch sonst vielsach der 'Nabel' des Linzellandes mit dem 'Nabel der Lrde' zusammenfällt, der wird meine Vermutung nicht unwahrscheinlich sinden, dass der Wohnsitz der hochgeseierten Weisen im 'Nabel' Indiens zugleich den 'Nabel der Welt' bedeuten sollte.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>Vyl. außer Gruppe a. a. O. und der daselbst angeführten Literatur vor allem Stark in den Verichten d. Sächst. Ges. d. Wiss. 8 (1856) S. 45 und S. 51 ff., wo auch eine gute Analyse der namentlich von Ronnof D. 40 erzählten Gründunyssage von Tyrof gegeben wird, sowie Lisler, Weltenmantel u. Limmelselt (1910) S. 576 ff. und die interessante Münze von Tyrof bei Müller-Wieseler, D. d. a. K.

Falle der Ausbruck  $\mu \epsilon \sigma \delta \mu \phi \alpha \lambda \delta \nu \in \rho \nu \delta \zeta$  erklären, wenn Tyros ebenso wie das ebensalls ursprünglich phönizische Paphos (s. G. S. 29 s.) an sich schon den Anspruch erhob, der Mittelpunkt der bewohnten Erde zu sein. Dass  $\mu \epsilon \sigma [\sigma] \delta \mu \phi \alpha \lambda \delta \zeta$  bei Vonnos sonst von Delphi als 'Vlabel' und 'Uchse' ( $\delta \xi \omega \nu$ ) der Welt gebraucht wird, habe ich (G. S. 43) auf Grund einer sehr dankenswerten Zusammenstellung U. Ludwichs nachgewiesen.

3u der a. a. Ø. S. 24 ff. behandelten altifraelitischen Vor≠ stellung von Jerusalem als Nabel der Welt (Erde)37 verman ich jetzt, yestützt auf Seuchtwanys lehrreichen Aufsatz über 'Das Wasseropfer und die damit verbundenen Zeremonien' in der Monatsschrift f. Gesch. u. Wissensch. des Judentums 1910 S. 535 sf. und S. 713 ff., mehrere, wie ich glaube, recht wertvolle Machträge zu liefern. Ef handelt sich hier um die höchst wahrscheinlich sehr alten Uberlieferungen von dem Stein Schetissa, der mit der Schöpfungs und Sintflutgeschichte in Zusammenhang zu stehen scheint. Von die sem Steine heißt es (zu Erod. 28, 30) Taryum Joma: 'Der Name (def Großen und Zeiligen) ist deutlich eingegraben auf dem Stein Schetissa, mit dem der Zerr der Welt die Offnung der Urtiefe in der Urzeit verschlossen hat' (a. a. O. S. 720). Dazu kommt noch die Uberlieferung des Jerusalem. Talmud (Joma 5, 3): "Bevor die Lade weggenommen war, konnte der Priester beim Leuchten der Lade ein und ausgehen, dann aber musste er tastend umhergeben." A. Jodsanan sayte: Warum hieß er Schetissaz Weil von ihm aus die Welt gegründet wurde. A. Chissa aber sagte: Weil von hier auf

<sup>2, 3, 40,</sup> wo der feurige Olbaum zwischen den beiden omphalossörmigen Felsen, den ἀμβρόσιαι πέτραι, erscheint: s. die Abbildung unten S. 71 u. vyl. Zead, Zist. Ru. I S. 676.

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup>Sicherlich ist diese Vorstellung mindestens ebenso alt wie das wohl mit ihr zusammenhängende Gebot des Deuteronomiums von 621 v. Chr., 'nur an der Stätte, die Jehova sich erwählt hat, seinen Namen wohnen zu lassen, d. i. nur in Jerusalem darf er einen Tempel haben und durch Opfer verehrt werden, überall sonst muss man sich mit Bethäusern (Synagogen) begnügen' (Ed. Meyer, D. Papyrussund v. Elephantine Leipzig 1912 S. 35).

die Welt netränkt wurde. 38 Ef steht neschrieben (Ps. 50, 2): "Von Zijon, dem Inbegriff der Schönheit, ist Gott hervorgestrahlt," und ferner steht geschrieben (Jef. 28, I6): "Siehe, ich gründe in Zison einen Stein, einen bewährten Stein, einen kostbaren Ecstein, wohlgegründet" (vyl. Lev. r. 12, 4 Feuchtwang a. a. O. S. 722 f.). Der Stein Sch. ist aber, wie f. (a. a. O. S. 724 f.) nachweist, nicht nur ein Opferstein (= Altarz), sondern ganz besonders Nabelstein der Welt und der Erde, er ist zugleich der Grundstein, von dem auf die Welt gegründet wurde (vyl. auch die oben, Unm. 24, angeführte Stelle). Er liegt seit den Tagen der flut oder der Urzeit im Tehom als einzig fester Stützpunkt, als einzig Kestes im Chaos, und deshalb muss von ihm auf die Welt gegründet sein. Deshalb verschließt er auch die Gewässer der Urflut, die sich zurücknezogen haben und nur an einer einzigen Stelle offengeblieben sind, 30 und da ist der Nabelpunkt, auf dem naturgemäß der Nabelstein liegen muss. Und so ist es auch. Zu der Mischnaüberlieferung (Joma 54 b): "Nachdem die Lade wennenommen war, war ein Stein dort, der Schetissa hieß," gibt es eine weitere Tradition (das. u. Toseft. 2): "Von ihm (dem Stein Sch.) auf ist die Welt gegründet worden, und zwar nach der Meinung dessenigen, der behauptet, dass von 3ijon auf die Welt geschaffen wurde denn R. Eliëser sagte: Die Welt ist vom Mittelpunkte auf geschaffen, wie ef heißt (Liob 38, 38): 'Alf der Staub zu einem festen Körper geschaffen wurde, und die Schollen aneinander geklebt wurden'... X. Isak Nappocha sayt: "Gott warf einen Stein in das (Ur»)Meer, und von diesem auf wurde die Welt gegründet, denn ef heißt (Liob 38, 6): "Worauf sind ihre Pfeiler gestützt, oder wer hat ihren Grundstein geworfen?" Uhnlich, nur in anderer Wendung und Verbindung lautet diese Tras

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup>Vyl. dazu Feuchtwang a. a. O. S. 545 ff. u. S. 727 oben.

 $<sup>^{39}</sup>$  Die Zeugnisse für die Zeziehungen des Steins Sch. zur Sintflut und Urflut s. dei Seuchtwant a. a. O. S. 547 sf. — Line ganz ähnliche Rolle wie der Nabelstein von Zerusalem spielten bekanntlich auch Delphi mit seinem du $\varphi\alpha\lambda$ ds und der Parnass als Erdnabel in der Sage von der (deukalionischen) Sintflut. Vyl. meinen Omphalos S. 70 s. u. Lucan, Phars. 5, 71 sf.

dition: "Er nahm den Stein, den er alf Kopfunterlage genommen hatte. Was tat Gott? Mit seinem rechten zuße versenkte er den Stein in die Tiefe des Tehom<sup>40</sup> und machte ihn zur Stütze der Welt, wie wenn man eine Stütze zu einem Bogengewölbe machen würde deshalb wird er eben schetissah genannt dort ist der Nabel der Erde, und von dort auf wurde die ganze Erde ausgebreitet" (a. a. O. S. 724 f.). Bisweilen wird auch das in der Nähe des Tempels tayende Synedrion als Nabel der Erde aufgefasst (vyl. a. a. O. S. 724 f.). A. Ucha, Sohn Chaninaf, sayte: ...,Dein Mabel (Zohef Lied 7, 2), das ist das Synedrion. Warum wird es Mabel nenannt? Weil ef im Mabelpunkte der Welt (in der Guaderhalle) sitzt." Vyl. auch Sohar (Num. [Wilna] 3, p. 322): "Als der Zeilige, gelobt sei er, die Welt erschuf, hemmte er den Ozean, der die ganze Welt umfließt. Das Festland der 70 Nationen ums gibt Jerusalem. Jerusalem ist in der Mitte der bewohnten Erde, Jerusalem umgibt den Bery des Zauses, der Bery umgibt die Zallen Israels, die Zallen die Quaderhalle, wo der große Sanbedrin seine Sitzungen hält... Die Quaderhalle umgibt die Vorhalle, diese den Altar, der Altar den Zekal, der Zekal das Allerheiligste, wo die Schechina, Deckel, Cherubim und Lade sind. Zier ist das Zerz der ganzen Erde und der Welt von hier auf werden alle Orte der Erde gespeist, welche die körperlichen Züllen sind." Mach der Quelle des Klemens Alexandrinus Strom. 5, 6, p. 665 (= p. 562 ed.

<sup>40</sup> Vgl. dazu Jerus. Sanhedr. 10 (Seuchtwang a. a. O. S. 547: "Als David die Kanäle (θεμέλιον) für das Zeiligtum grub, grub er 1500 Ellen tief und kam nicht auf den Grund des Tehom. Endlich stieß er auf einen Stein und wollte ihn entfernen. Dieser aber rief: Du kannst es nicht: Warum? fragte er. Da sagte der Stein: 'Zier in der Tiefe bin ich sestgebannt.' Seit wann? fragte er. Darauf entgegnete der Stein: 'Alls Gott am Sinai sprach: Ich bin der Ewige, dein Gott, erbebte die Erde und senkte sich ich geriet hierher und bin nun hier sestgebannt in der Tiefe.' Trotzdem hörte er nicht auf ihn und versuchte ihn wegzuheben: da erhob sich die Flut und wollte die Welt überschwemmen." — Ganz ähnliche Vorstellungen sinden sich in der von mir (Omphalos S. 21) nach R. Langes Mitteilungen wiedergegebenen sapanischen Sage vom 'Japsenstein' im Mittelpunkte der Erde.

Sylb. Colon. 1688) war der Räucheraltar (θυμιατήριον) def Tem**pelf δα** σύμβολον τῆς ἐν μέσω τῷ κόσμω τῷδε κειμένης γῆς, έξ ής αἱ ἀναθυμιάσεις, μέσος δὲ καὶ ὁ τόπος ἐκεῖνος τοῦ τε ἐντὸς τοῦ καταπετάσματος, ἔνθα μόνω τῷ ἀρχιερεῖ ἐπετέτραπτο ρηταῖς εἰσιέναι ἡμέραις, καὶ τῆς ἔξωθεν περικειμένης αὐλαίας τῆς πᾶσιν ἀνειμένης Ἑβραίοις. διὸ μεσαίτατον οὐρανοῦ φασι καὶ  $\gamma \tilde{\eta} \varsigma$ . Und gewiff mit Recht macht Gruppe (Gr. Mythol. u. Relig. Gesch. S. 725, 4) zu diesen Worten die Bemerkung: 'Diese Symbolik wird nur dann verständlich, wenn er (der Altar) wirklich als Weltmittelpunkt galt,' eine Deutung, die, denke ich, nunmehr durch die vorstehenden Darlegungen über seden Zweifel erhaben sein Sürfte. 42 Wie ef scheint, ist die Vorstellung vom jerusalemischen Omphalosstein nicht bloß in die christliche (s. Omphalos S. 26 st.), sondern auch in die mohammedanische Legende übergegangen, denn auch "der Felsendom, Kubbet es Sachra, bekannt als Omarmoschee, die nach arabischer Uberlieferung von Abd' el-Malik erbaut worden ift (72 der flucht = 691) birgt den "beiligen felf," der heute noch für den Schetissa gehalten wird (Schöttgen, Der wahre Messias in Jerusalem, identifiziert den Stein mit der Kubbet es Sachra zum Ganzen s. Kittel, Studien z. hebr. Archäologie 1908 I "Der heil. Felf auf dem Moria," bef. S. 31). ... Der Stein soll vom Zimmel yefallen sein, als die Prophezeiung zu Jerusalem begann. Als die Propheten entflohen, wollte auch der Stein entfliehen, Gabriel hielt ihn fest. Mohammed machte ihn an der heiligen Stätte unbeweglich. Der Kalif Omar baute dann die Moschee um ihn (ibid.). "Moham» med soll an dem Stein gebetet haben von hier wurde er auf dem Wunderpferde Burûk in den Zimmel entrückt an der Westseite wird die Spur der Zand des Engels gezeigt, der den Stein zurücklielt, als dieser den Propheten in den Zimmel begleiten wollte" (Zaedeler

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup>Ebenso auch Eutychius († 940). Vyl. dazu Gildemeister in d. Zeitschr. d. deutsch. Paläst. Vereins IZ (1890) S. 4 f. u. Kittel, Stud. z. Zebr. Urchäol. u. Rel. Gesch. S. 31. Philo, De vit. Mos. 2 (3) 101 (2 p. 150 M.).

<sup>42</sup> Vyl. dazu auch 'Omphalof' S. 25 Ann. 44 u. S. 29 Ann. 54.

[Benzinger], Palästina S. 50). Feuchtwang a. a. O. S. 729.

Ju O. S. 31 f. bemerke ich jetzt, dass ef sich wohl verlohnen möchte, die daselbst dargelegten, höchst wahrscheinlich altägyptischen Vorstellungen von der zentralen Lage Ügyptens auch vom ägyptoslogischen Standpunkte auf genauer zu untersuchen. Vor allem fragt es sich, welcher Ort oder welche Stadt des Villandes als dessen 'Vasbel' oder Zentrum angesehen worden ist. Zängt damit vielleicht der 'Altar Jahwes mitten im Land Ügypten,' den Jesaias 19, 19 nach der Eroberung des Villandes seinen Landsseuten verheißt, zusammen? Ogl. dazu Ed. Meyer, D. Papyrussund von Elephantine Leipzig 1912 S. 35.

Ju V. S. 33 möchte ich setzt mit aller gebührenden Reserve die Vermutung aussprechen, dass zu den im Bereiche von Althellas gelegenen Orten, die sich rühmten, der dupadde  $\gamma \tilde{\eta} \leq z$ u Sein, in ältester Zeit wohl auch das hochberühmte Lykaion Arkadiens gehört haben könnte. Die Gründe, die mich, trotz dem Sehlen eines direkten Zeugnisses, veranlassen, an die Wahrscheinlichkeit dieser Vermutung zu glauben, sind kurz solgende:

- I. Das Lykaiongebirge unweit Megalopolis liegt so ziemlich in der Mitte der Peloponnes, des 'Zauptes der Welt,' oder der 'Akropolis' der Erde (Ps. Zippokr. π. έβδ. II u. meine Bemerkung z. d. St.), <sup>43</sup> und dietet dei seiner nach allen Seiten hin freien Lage, ähnelich wie der ebenfalls durch seine zentrale Lage ausgezeichnete Parnass, eine umfassende Aussicht über einen sehr großen Teil der Zaldinsel und des westlichen Meeres (vgl. Paus. 8, 38, 7: καὶ ἡ Πελοπόννησος τὰ πολλά ἐστιν ἀπ' αὐτοῦ σύνοπτος. Baedeker, Griechenl. 4 S. 384.)
- 2. Es war serner der Mittels und Ausgangspunkt zahlreicher ursalter und bedeutungsvoller arkadischer Kulte und Mythen. Unter

<sup>430</sup>gl. jetzt auch das von Voll (D. Lebensalter S. 51 f.) angeführte Orakel (Phlegon, De olymp. J. G. G. 3, 603, vgl. O. Müller, Dorier I 2 68):

Π γῆς ἀκρόπολιν πάσης Πελοπηΐδα κλεινὴν ναίοντες, πρέσβεις τε βροτῶν πάντων καὶ ἄριστοι.

diesen sind besonders hervorzuheben der Kult des lykäischen Zeus, der nach der Quelle des Kallimachos sognar dort oben geboren sein sollte (Immerwahr, D. Kulte u. Mythen Arkadiens I S. I st. 15 st. 213 st.), des Pan (Immerwahr a. a. O. S. 193 st. 204 vyl. Roscher, Philologus 53 S. 362 st. S. 370) und des Apollon Pytios oder Parrhasios (Immerwahr S. 128. 137). Zier waren serner die uralten Sayen von den Urmenschen Lykaon, Pelasyos, Kallisto und Arkas, dem Zwillingsbruder des Pan (Roscher a. a. O. S. 363 st.), lokalisiert. In diesen Sayen spielt also das Lykaion eine yanz ähnliche Rolle wie der Parnass in dem Mythus vom Urmenschen Deukalion, wie denn auch die Sintflutsaye zu Lykaon und seiner Sippe in deutliche Beziehung gesetzt wird.

- 3. Die höchste Spitze des Lykaion bildete das berühmte ἄβατον des lykäischen Zeus, dessen Betreten bei Todesstrase untersagt war. Man behauptete von ihm, dass alle den heiligen Raum betretenden Tiere und Menschen ihres Schattens verlustig gingen (Paus. 8, 38, 6: τὰ ἐντὸς τοῦ τεμένους γενόμενα ὁμοίως πάντα καὶ θηρία καὶ ἀνθρώπους οὐ παρέχεσθαι σκιάν). 45 Das erklärt sich am einsachsten aus der Tatsache, dass die dem Olympier κατ' ἐξοχήν, also dem Zeus, geheiligte Spitze auch geradezu "Ολυμπος (= δλολαμπής) oder ἱερὰ κορυφή (Paus. 8, 38, 2) hieß und dass auf dem Olymp infolge der nach Odyss. ζ 42 st. aus ihm stetig herrschenden Lichtsülle (αἰγλήεις) und Wolkenlosigskeit keine Beschattung stattssindet (Roscher a. a. O. S. 706 st.). Schon diese zentrale Lage und außerordentliche Bedeutung des Lykaion lässt vermuten, dass man sich den Sitz des höchsten Gottes im Mittelpunkt der von ihm beherrschten Erdscheibe (orbis terrarum) gedacht hat.
- 4. Was aber vor allem für die Geltung des Lykaion als  $d\mu\phi\alpha$   $\lambda\delta\zeta$   $\gamma\tilde{\eta}\zeta$  spricht, das ist folgende Beschreibung des Pausanias (8,

<sup>44</sup> Jd) erinnere daran, daff auch anderwärtf, z. Z. zu Jerufalem (f. Omphalof S. 26) und Ofdbedda (f. oben S. 13 f.), die Legenden von Udam und Eva an Punkten lokalisiert sind, die für  $d\mu\phi\alpha\lambda$ 01  $\gamma\tilde{\eta}\zeta$  galten.

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup>Oyl. über diese eigentümliche Vorstellung meinen Aufsatz in Fleckeisens Jahrbb. 1892 S. 701 sf.

38, 7): "Εστι δὲ ἐπὶ τῆ ἄχρα τῆ ἀνωτάτω τοῦ ὄρους γῆς χῶμα, Διὸς τοῦ Λυκαίου βωμός, καὶ ἡ Πελοπόννησος τὰ πολλά ἐστιν ἀπ' αὐτοῦ σύνοπτος πρὸ δὲ τοῦ βωμοῦ κίονες δύο ὡς ἐπὶ ἀνίσχοντα $^{46}$  ἑστήκασιν ἥλιον, ἀετοὶ δὲ ἐπ' αὐτοῖς ἐπίχρυσοι τά γε έτι παλαιότερα ἐπεποίηντο. Wie nahe liegt ef δοά, in diesen beiden goldenen Zeusadlern vor dem Ultar des Lykaions eine deutliche Parallele zu den beiden ebenfalls goldenen dem Zeus geheiligten Ablern am Omphalos zu Delphi zu erblicken und anzunehmen, dass jene ebenso wie diese den δμφαλός γης in der Mitte def Sonnenauf, und untergangs bezeichnen sollten. 47 Ja ef wäre sehr wohl denkbar, dass die Sane von der Feststellung des Erdnabels durch die beiden Zeusadler ursprünglich am Lykaion (wo es ja auch einen alten Orakelkult des Apollon Hútios [sic!] gab) heimisch und erst von dort nach Delphi (dessen Upollokult nach dem Zeugnis des homerischen Zymnus verhältnismäßig jung war und wie die lykäische Sage von der Geburt des Zeuf auf Kreta stammte) übertragen war. Dass uns die direkten Zeugnisse für die einstige Geltung des Lykaions als Nabel der Erde verloren gegangen sind, erklärt sich leicht auf dem seit dem Beginn des 5. Jahrhunderts übermächtig gewordenen Linflüsse Delphis, dessen Priesterschaft mit größtem Erfolge bemüht war, den delphischen Omphalos gegenüber allen unliebsamen Konkurrenten zu schützen (vyl. Roscher, Omphalos S. 44 Unm. 86 u. Bouché-Leclercy, List. de la divination 3 p. 240).

<sup>46</sup> Vielleicht ist hier hinter ἐπὶ ἀνίσχοντα ausgefallen καὶ δύνοντα, welche Lessung einen vollkommenen Parallelismus zwischen Delphi und dem Lykaion ergeben würde. Jedenfalls deutet die Zweiheit der Udler auf einen besonderen Mythus, da sonst, soviel ich weiß, dem Zeus auf Zildwerken sast stets nur einer beigegeben zu werden pflegt (Usener, Kl. Schr. 4, 494). Und welcher Mythus könnte hier wohl eher in Zetracht kommen als der von der Aussendung der beiden Vögel, um den 'Nabel der Erde' sestzustellen? Dass man später aus einem leicht begreislichen Missverständnis (oder aus Versehen?) das etwas schwer verständliche καὶ δύνοντα (δυόμενον?) aussallen ließ, ist unschwer zu verstehen.

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> Vielleicht haben auch die beiden Vögel am ὀμφαλὸς γῆς zu Paphof (f. die Münze von Kyprof in meinem 'Omphalof' S. 30 oben u. dafelbst Anm. 59) die pleiche Bedeutung.

- 5. Auf den Worten def Pausanias (2, I3, 7: οὐ πόρρω δέ ἐστιν ὁ καλούμενος Ὁμφαλός, Πελοποννήσου δὲ πάσης μέσον, εἰ δὴ τὰ ὄντα εἰρήκασιν) ersehen wir, dass auch Phleius sich rühmte, einen Nabelstein zu besitzen, der ursprünglich wohl als ὀμφαλὸς γῆς, später aber, wahrscheinlich mit Aücksicht auf Delphi, nur als ὀμφαλὸς Πελοποννήσου ausgegeben wurde. Die Vorstellung eines ὀμφαλὸς Πελοποννήσου, der zugleich als ὀ. γῆς angesehen wurde, muss demnach in alter Zeit weit verbreitet gewesen sein. Wie nahe liegend und innerlich berechtigt aber die Unnahme ist, dass der Nabel der Peloponnes und der Erde auf dem tatsächlich im Zentrum der Salbinsel belegenen Lykaion, und nicht in deren nordöstlicher Ecke (Phleius) oder in Urgos, zu suchen sei, dürfte auf den ersten Blick einleuchten.
- Φ. S. 33 (Mitte) hatte ich den πολύβατος ἄστεος ὀμφαλὸς θυόεις, dessen Pindar in einem schönen Dithyrambos (fr. 45 \mathbb{B}. = 53 \mathbb{B}erge) gedenkt, mit Dissen und den meisten neueren Erklärern auf den so ziemlich im Zentrum Athens errichteten Zwölsgötteraltar bezogen, der nicht bloß leicht als Nabel (ὀμφαλός) der Stadt ausgesasst werden konnte, sondern auch geradezu als Zentralmeilenstein für das gesamte Straßennetz Athens und Attikas diente. An Stelle dieser Erklärung hat neuerdings der durch Scharssinn und Geslehrsamkeit sowie durch großartige Kombinationsgade ausgezeichnete Archäolog und Numismatiker Svoronos in dem von ihm herausges gebenen Journal International d'Archéol. Numismat. I4 (1912) S. 226 ff. und 229 ff. eine stark abweichende vorgeschlagen, die ich hier umso lieber bespreche, als sie einige höchst beachtenswerte, auf bisher noch nicht genügend berücksichtigten Tatsachen beruhende Gesichtspunkte enthält. Diese sind:
  - a. Genau in der geometrischen Mitte der Grundsläche der Utro-

<sup>48</sup> Ebenso wie Phleius scheinen auch Argos (s. die argiv. Inschr. b. Vollgraff im Bull. de Corresp. Zellen. 1904 S. 270 ff., wo der  $\Gamma \tilde{\alpha} \zeta$  dupadd  $\tilde{\zeta} \tilde{\zeta} \tilde{\zeta} \chi$  manthax im Tempel des Apollon Deiradiotes inschriftlich erwähnt wird: Omphalos S. 75 f.) und Epidauros (Omphalos S. III ff.) im Besitz eines Erdnabelsteins gewesen zu sein.

polif findet sich auf dem nackten Felsboden die auf dem Ende des I. oder auf dem Unfang des 2. nachchristlichen Jahrhunderts stammende Inschrift: Γης Καρποφόρου κατὰ μαντείαν. 49 Dies ist offenbar dieselbe Stelle, an der sich nach Pausanias (I, 24, 3) ein ἄγαλμα Γης befand, ίκετευούσης ὕσαί οἱ τὸν Δία, εἴτε αὐτοῖς ὄμβρου δεῆσαν Ἀθηναίοις, εἴτε καὶ τοῖς πᾶσιν Ἑλλησι συμβὰς αὐχμός. Svoronos bezieht sene unmittelbar auf dem Felsboden eingemeißelte Inschrift nicht ohne eine gewisse innere Wahrscheinlichkeit auf einen der Erdyöttin geweihten Omphalos, der hier nach seiner Unnahme unmittelbar auf der selssigen Grundsläche des Zuryselsens errichtet war.

b. Diese Unnahme sindet Svoronos durch zwei Tatsachen bestätigt, die man bisher nicht genügend beachtet hat. — Die eine von ihnen ist archäologischer Natur und beruht auf den Stix zen des westlichen Parthenongiebels, die wir Carrey und Mointel zu verdanken haben. Unter den Vorderfüßen des vordersten sich bäumenden Rosses vom Gespann der Uthene nämlich ist deutlich eine omphalofförmige dem Leibe des Rosses zum Zalt dienende Stütze erkennbar, die meines Wissens bisher noch nicht sicher gedeutet ist (vyl. Svoronos a. a. V. Tasel in Sig. I u. K). Die in der zugehörigen Basisplatte noch erhaltenen Löcher, die Sauer auf eine eherne sich emporhebende Schlange der Uthene bezogen hatte, will Svoronos lieber auf den sich um den δμφαλός Γης ringelnden Drachen Dython beziehen,50 in dessen unmittelbarer Nähe er sich den Apollon - Sypatraiof (=  $\Pi$ ύθιος) dargestellt dentt (a. a.  $\emptyset$ . S. 203 u. 218 Tafel  $i\eta$  nr. 10 = 1). — Un zweiter Stelle beruft sich Svoronos auf einen Satz auf dem Panathenaikof def Aristeidef (99), auf dem

<sup>49</sup> Vyl. Svoronos a. a. V. S 227 U. I, der sich auf Kumanudes, Παλιγγενεσία 8/9 Novbr. 1869 C. J. U. 3, I66 Zeydemann, Zermes 4, 381 Zitziy-Blümner, Pausanias I S. 268 Judeich, Topogr. S. 218 beruft. Vyl. auch Milchhöfer b. Baumeister, Denkmäler S. 205 f.

 $<sup>^{50}</sup>$ Ob der nur der Erdgöttin, nicht zugleich dem Apollon Pythiof, geheiligte du- $\phi \approx \lambda d < v$ om Pythondrachen umringelt gedacht werden kann, wie Sv. annimmt, ist mir doch einigermaßen zweifelhaft, folange sichere Zeispiele sehlen.

erhellt, δαή man wenightenf zu δεήξεη δείτ Uthen alf δεητιμη δετ Welt und δίε Utropolif wieder alf δεητιμη (ὀμφαλὸς) δετ Stadt aufgefaist hat. Die betreffenden Worte lauten: ἡ δ' αὐτὴ θέσις τῆς τε χώρας ἐν τῆ Ἑλλάδι καὶ τῆς πόλεως ἐν τῆ χώρα, μέση γὰρ ἐν μέση κεῖται... Τρίτη δὲ ἀκόλουθος τούτων ἀνέχει, περιφανὴς ἄνω διὰ μέσης τῆς πόλεως, ἡ πάλαι μὲν πόλις, νῦν δὲ ἀκρόπολις, κορυφῆ παραπλησίως... Πσπερ γὰρ ἐπ' ἀσπίδος κύκλων εἰς ἀλλήλους ἐμβεβληκότων πέμπτος εἰς ὀμφαλὸν πληροῖ διὰ πάντων ὁ κάλλιστος, εἴπερ ἡ μὲν Ἑλλὰς ἐν μέσω τῆς πάσης γῆς, ἡ δ' ἀττικὴ τῆς Ἑλλάδος, τῆς δὲ χώρας ἡ πόλις, τῆς δ' αὔ πόλεως ἡ ὁμώνυμος [= ἡ ἀκρόπολις]...

So scharffinnin und neistreich diese Kombinationen von Svoronos auch sind, und so hoch ich auch sein Verdienst um das Verständnis der Parthenongiebel anschlage, kann ich doch zu meinem Bedauern nicht zugeben, dass durch ihn die bisherige Erklärung des δμφαλός ἄστεος in dem schönen pindarischen Dithyrambos erschüttert oder yar beseitigt worden sei. Was mich bestimmt, immer noch an der alten Deutung Dissens sestauhalten, ist einerseits das Epitheton θυόεις, daff sich wohl nur auf einen Altar, nicht aber auf einen gewölbten Nabelstein beziehen kann, anderseits die Beziehung des όμφαλός ἄστεος θυόεις zu den θεοί Ὀλύμπιοι unter denen man doch zwei√ fellos die bekannten Zwölfgötter (zu welchen Ge kaum gehört), zu verstehen hat (vyl. Nägelsbach, Nachhomer. Theol. 2 § 16 Welcker, Götterl. 2, 168 f. Gruppe, Gr. Mythol. u. Rel. S. 995, 5 1098, I). Even so wenig hat der von Svoronof angenommene  $\delta$ .  $\Gamma \tilde{\eta} \zeta$  auf der Ukropolis mit der a. a. V. in Vers 5 erwährten dyopá etwas zu schaffen.

Ju O. S. 35. Wie weit verbreitet der Gedanke eines Erdnabels bei den verschiedensten Völkern, auch bei den Kelten, war, das lehrt setzt auch der interessante Vortrag des ausgezeichneten französischen Keltologen J. Loth, den dieser nach Berichten mehrerer Pariser Jeitungen ('Figaro' v. 19./7. 14 'Temps' 19./7. 14 'Echo de Paris' 18./7. 14) vor der Académie des Inscriptions et Belles-Lettres um die

Mitte des Monats Juli 1914 gehalten hat.<sup>51</sup> Dem Sigaro entnehme ich darüber folgenden Bericht:

'M. Loth a traité de la croyance à un "omphalof" de la terre chez les Celtes. Dans un ouvrage récent portant le titre général d'Omphalos, un savant allemand bien connu, M. Roscher, avait désà établi la croyance chez la plupart des peuples à un centre de la terre sur leur propre territoire: chez les Gaulois, le territoire des Carnutes était considéré comme le centre de la Gaule, et les druides y tenaient une assemblée générale annuelle dans un lieu consacré. Uinsi chez d'autres peuples. — M. Loth a notamment trouve dans un roman gallois du douzième siècle l'écho de cette même croyance à un centre du monde chez les Bretons insulaires d'Irlande.

En cette île, la colline d'Unisnech (aujourd'hui Ushnayh), dans le comté actuel de West-Meath et le pays adjacent s'appelaient Mide, d'un vieux mot celtique Medion (= milieu). centre de l'Irlande était symbolisé au douzième siècle, d'après Giraldus Cambrensis, par une pierre dressée qu'on appelait l'ömphalos de l'Irlande, parce qu'elle était — dit-il — au centre précis de la terre d'après certains textes irlandais du moyen âye, on peut supposer qu'à côté de cet "omphalos," il existait, comme à côté de celui de Delphes, un oracle.

La colline d'Unisnech, en Irlande, était ainsi le siège d'une grande réunion annuelle, comme le lieu sacré du pays des Carnutes en Gaule.'

Leider bin ich, infolge des fast unmittelbar nach der gedachten Sitzung der Académie des Inscriptions ausgebrochenen surchtbaren Weltkrieges, bis setzt nicht in der Lage gewesen, den aussührlichen Bericht über den für mich so interessanten und lehrreichen Vortrag Loths einzusehen<sup>52</sup>: ich muss mich also hier auf solgende wenige Mitteilungen beschränken.

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup>Ich verdanke die Zusendung der betreffenden Zeitungsausschnitte und sonstige briefliche Mitteilungen der Güte meines gelehrten jungen Freundes, des Zerrn René Duchamp de Lageneste.

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup>Wie ich höre, ist der Vortrag Loths bereits in extenso in einem mir bis setzt nicht zugänglichen Zeste der Revue des Études Anciennes mit Zeigabe von Photographien erschienen.

Das wichtige, erst von J. Loth in seiner Bedeutung erkannte Zeugnis von dem Omphalos Galliens im Gebiete der Carnutes bei Cenabum (= Orleans) sindet sich bei Caesar (bell. Gall. 6, 10 f.) und lautet:

"Si [= Druidef] certo anni tempore in finibus Carnutum, quae regio totius Galliae media habetur, considunt in loco consecrato. Suc omnes undique, qui controversias habent, conveniunt eorumque decretis iudiciisque parent. Disciplina in Britannia reperta atque inde in Galliam translata esse existimatur, et nunc, qui diligentius eam rem cognoscere volunt, plerumque illo discendi causa prosiciscuntur."

Daff aber in diesem Falle unter dem Jentrum oder Nabel Galliens zugleich der  $\partial \mu \varphi \alpha \lambda \delta \zeta \gamma \tilde{\eta} \zeta$  verstanden werden muss, geht nicht bloß aus dem alsbald anzuführenden Jeugnis des Giraldus Cambrensis, sondern namentlich auch auf der Tatsache hervor, dass der altkeltische Gedanke des Erdnabels im christlichen Mittelalter auf dem Gebiete der Carnuten etwas weiter nördlich nach Paris und St. Denis verlegt worden ist. Dies nachgewiesen zu haben, ist das Verdienst L. Olschlis in seiner Schrift: 'Der ideale Mittelpunkt Frankreichs im Mittelalter in Wirklichkeit und Dichtung' (Zeidelberg 1913 vgl. Lit. Jentralbl. 1914 Sp. 221).  $^{53}$ 

Giraldus Cambrensis sayt ferner in seiner Topographia Zibernisca (3 cap. 4 ed. by I. Dimock, M. A., London 1867 S. 144): "...quinque duces, et hi yermani fratres, silii scilicet Dela, de praedicti Nemedi posteritate, quae in Graeciam secesserat, in Zibernia applicuerunt. Et eam vacuam invenientes, in quinque portiones aequales inter se diviserunt: quarum capita in lapide quodam convenisunt apud Mediam surta castrum de Kilair<sup>54</sup> qui lapis et umbilicus

<sup>53</sup> Vyl. a. a. O. S. 34. 38. 40. 44. 46. 61. 69. Zier ist S. 61 durch bestimmte Zeugnisse bewiesen, dass eigentlich und ursprünglich nicht Paris, sondern vielmehr das nahe gelegene St. Denis als Zentrum Frankreichs und der Welt angesehen wurde, sogar von den sarazenischen Zerrschern (a. a. O. S. 61).

<sup>54</sup> Dazu die Note: In Irish Cillair now Killare in West-Meath. According to a note in 'Cambrensis Eversus' (i. 415, s.), there is a very large stone now on Usiny hill in this parish, where the provinces met.

Ziberniae dicitur, quasi in medio et meditullio terrae positus. Unde et Media pars illa Ziberniae vocatur, quia in medio est insulae sita. Cum enim praedicti fratref quinque... in quinque partef infulam dis visissent, quaelibet partium illarum in Media portiunculam habebat, lapidem praefatam contingentem quia terra illa a principio optima fuerat, tam campestri planitie quam fecunda frugum fertilitate. Unde et nullus eorum quinque expers ipsius esse volebat." — Von nicht geringem Interesse ist bei dieser Schilderung die zweifellose Tatsache, dass der umbilicus Ziberniae zugleich als Grenzstein (terminus, őpos) der fünf daselbst zusammenstoßenden Teile Irlands diente, also eine nanz ähnliche Rolle spielte wie der Nabel und Grenzstein def bekannten von mir (Omphalof S. 114 vyl. Taf. 9 fig. 6) behandelten pompejanischen Wandbildes, das ihn von einer Schlange, dem Geniuf loci, umringelt und von zwei Laref compitales flankiert Sarstellt. Micht minder beachtenswert scheint der Umstand, dass nach Giralduf Cambr. a. a. O. I Cap. 37 von dem im Zentrum der Erd scheibe gelegenen Irland genau dasselbe gilt wie von dem den Nabel der Erde bildenden Jonien, dass ef sich nämlich durch das schönste und gefündeste weil gemäßigtste Klima, d. h. durch eine 'aurea rerum mediocritas' (a. a. O. S. 70), außeichnet, wohl hauptsächlich deshald, weil hier ebenso wie in Jonien die großen Gegensätze der Kälte und Zitze ihren natürlichen Aufgleich gefunden haben ('omnef orientales pompas sola aëris nostri clementia compensamus?).

Jum Schluss weise ich noch darauf hin, dass selbst in unserer kulturell soweit vorgeschrittenen zeit der Gedanke des geometrischen Mittelpunktes eines Reiches oder Landes immer noch eine gewisse Rolle spielt. So ging im Mai 1914 durch die deutschen Zeitungen die Votiz: 'Zitterfeld. Umtliche Vermessungen haben ergeben, dass das Dorf Krina im Kreise Zitterfeld der Mittelpunkt Deutschlands ist. Die Dorfgemeinde beschloss, am Mittelpunkte des Deutschlands ist. Die Dorfgemeinde beschloss, am Mittelpunkte des Deutschen Reiches einen Denkstein  $[= \mathring{o}\mu\phi\alpha\lambda\acute{o}\varsigma]$  zu errichten' (Dresdner Vlachrichten vom 1./5. 1914 S. 2 Sp. 3). Man kann überzeugt sein, dass im Sinblick auf die zentrale Lage Deutschlands in Europa dieser 'Denkstein'

alle Aufficht haben würde, zum Omphalos Deutschlands, Europas und der Erde erhoben zu werden, wenn setzt noch die Vorstellung von der runden Erdscheibe bestände und nicht schon längst der von der Kugelgestalt der Erde Platz gemacht hätte. Übrigens kann auch an der praktischen Bedeutung senes Vermessungsergebnisses insofern kaum gezweiselt werden, als sa offenbar die hervorragende kommersielle und historische Wichtigkeit der senem mathematischen Zentrum Deutschlands so nahe gelegenen Großstadt Leipzig größtenteils auf dieser ihrer zentralen Lage beruht.

Wenn Martin Villsson in seiner sonst sehr wohlwollenden Unzeige meines 'Omphalos' in der D. Lit. Ity. die Vorstellung eines Nabels oder Mittelpunkts der Erde 'erst einer kulturell viel weiter vorgeschrittenen Zeit, die schon einen recht weiten geographischen Forizont besaß,' zuschreiben will, so kann ich ihm im Linblick auf meine jetzigen und früheren Darlegungen nicht recht geben. Denn erstens haben mehrere der oben genannten Völker, wie z. B. die alten Inder, Malayen, Japaner, Peruaner, soviel wir wissen, niemals einen 'weiten geographischen Zorizont' besessen, und zweitens beweist gerade die altindische Vorstellung von Ugni und dem Opferfeuer alf Weltnabel, daff der Gedanke einef unter dem jeweiligen Zenit gelegenen Erdnabelf ein höchst primitiver ist, weil er überall auf dem yanz einfachen durch die unmittelbarste Unschauung gegebenen Bilde einer runden Erdscheibe und einer sich darüber wölbenden Zimmelskuppel beruht, die als solche ganz natürlich einen Mittelpunkt haben muss. — Zuletzt mache ich noch darauf aufmerksam, dass möglicherweise auch Delos in älterer Zeit für den δμφαλός γης καὶ θαλάσσης galt, wie ausbrücklich der Scholiast zu Eurip. Or. 331 zu bezeugen scheint mit den Worten: h  $\Delta \tilde{h}$ λος... μεσαιτάτη ἐστὶ τοῦ παντὸς κόσμου ἢ τῶν Κυκλάδων νήσων. **Unterflütʒt** wird diese Auffassung einerseits durch den Umstand, dass sich auch hier, wie in Branchidai, Patara und Delphi, ein sehr altes apollinis schef Orakel befand (f. O. S. 132),55 anderseits durch Bezeichnungen

 $<sup>^{55}</sup>$  Dgl. aud) Steph. Byz. f. v.  $\Delta$  ῆλος... ἢ διὰ τὰς μαντείας, δηλοῦσα γὰρ ἡν

wie  $i\sigma \tau i \eta \ v \eta \sigma \omega v$  (Kallim. in Del. 325 u. Schol.), εὐέστιος etc. (vyl. O. S. 9 Unm. I4 u. S. 39 Unm. 74), ferner auch durch daf interessante auf Delos yesundene Relief mit dem von zwei Bäumen flankierten Omphalos (uns. Tafel 3, 3). Endlich kommt noch in Betracht, dass 'Lippokrates' προγν. a. E. (= I II9 K. vyl. Galen I8, 2 p. 3I4 K.) Delos aufdrücklich als die Mitte zwischen dem heißen Libyen und dem kalten Skythien bezeichnet, eine Aussassung die bei der Kleinheit der Insel und ihrer yeringen Bevölkerungsahl eigentlich nur dann recht verständlich wird, wenn man sie zugleich im Linblick auf ihren Apollokult als δμφαλός  $\gamma$ ης καὶ θαλάσσης ansah.  $^{56}$ 

τὰ δυσεύρετα. — S. auch über Delos als Nabel der Erde Kisler, Weltenmantel etc. S. 577 U. 2 u. Philologus 68 S. 202.

<sup>56</sup> Schließlich may hier noch erwähnt sein, dass, wie mir Svoronof mitteilt, die Zagia Sophia alf ἀφαλὸ τῆς πόλις yalt nach einem Volkslied betitelt ἡ Άγιο-Σοφιά vyl. ΈΣΤΙΑ 1880 p. 413.

## 3 Kapitel 3

Branchidai (Didyma) und sein Orakel als Nabel der Erde.

Zu der wichtigen Frage nach der inneren Linrichtung des Tempels von Branchidai und der einstigen Existenz eines dessen Geltung als Erdnabel direkt bezeugenden Omphalossteines kann ich leider wenn ich von meinen bisherigen Darlegungen V. 38 ff. absehe zurzeit nichts Neues oder Entscheidendes beibringen. Th. Wiegand, an den ich mich im Zinblick auf seine früheren Mitteilungen (O. S. 38) zweimal mit neuen Unfragen gewandt, hatte die Güte, mir am 26./12. I3 zu schreiben: 'Ich komme soeben von Didyma zurück. Dort hat sich das Fundament des Gebäudes im großen inneren Udytonhof gefunden, von dem ich Ihnen früher schrieb (O. S. 38 sub c). Es misst 7:14 Meter. Aber die Quelle enthält es nicht. Diese wird jetzt weiter öftlich, etwa in der Mitte des Udyton gesucht werden müssen, die jetzt noch von Resten einer byzantinischen Zasilika überbaut ist. Diese Reste werden im Laufe des Jahres 1914 entfernt werden.' Und am 9./3. 14 erhielt ich nach erneuter Anfrage folgende Auskunft: 'In der Omphalosfrage für Didyma kann ich noch nichts Neues beitragen. Die Aufräumung der Außenseite des Zeiligtums war so schwierig und zeitraubend, dass wir im Zerbst nicht dazu gekommen sind, weitere fortschritte im Innern des Tempels zu mas chen.' — So müssen wir uns denn wohl oder übel bis auf weiteres, d. h. bis zur nächsten Zerbstrampanne, die hoffentlich über das Advton mit seiner Quelle und den daselhst vorausgesetzten Nabelstein, vielleicht auch über die form der yuddol genannten Steine (f. O. S. 46 f. A. 90)<sup>57</sup> den erwünschten Aufschluss bringen wird, gedulden,

<sup>57</sup> Vyl. jetzt auch den alten auf der Zeit kurz vor 500 stammenden Opferkalender von der Wand der alten Zalle im milesischen Delphinion (Kawerau-Kehm, D. Delphinion in Milet. Zerlin 1914 S. 39 [163]): δύ[ο γ]υλλ[οί]... und ebenda 3. 2 f.: δύο γυλλοὶ ἐστεθμένοι (= ἐστεμμένοι vyl. Zesych. στέθματα· τὰ στέμματα, und ebenda nr. 133, 25: γυλλοὶ δύο... καὶ τίθεται ἐστεμμένος).

wollen aber schon setzt nicht unterlassen, zu erklären, dass auch ein etwaiges Nichtsinden eines Nabelsteines im milesischen Udyton des sen einstige Geltung als dupadde  $\gamma \tilde{\eta} \epsilon$  im Zinblick auf die sonstigen das von mir angeführten Zeugnisse ( $\emptyset$ . S. 38-54) ebenso wenig zu erschüttern vermag, wie die bisherige Nichtaussindung des alten echten Omphalos im Udyton von Delphi dessen Zedeutung als Mittelpunkt der Erde, trotz aller Aussührungen von Miss Zarrison, hat erschüttern können.

Zinsichtlich der von mir (O. S. 38 ff.) auf Grund des Zeugnisses def Kosmologen in Ps. Lippoltr. π. έβδ. II ausgesprochenen Behaup tung, dass Jonien und Milet mit seinem hochberühmten Orakel von Branchidai für den Mittelpunkt der Erdscheibe gegolten und des halb auch das Zentrum der altmilesischen Erdfarten gebildet habe, möchte ich jetzt noch auf eine recht erfreuliche Bestätigung meiner Unnahme aufmerksam machen. Denn der beste lebende Kenner der älteren antiken Zistoriographie und insbesondere des Zekataios, Jacoby, hat in seinem sehr gründlichen Artikel 'Zekataios' bei Pauly-Wissowa-Kroll (8, 2 Sp. 2703, 15) den ernstlichen Zweifel ausgesprochen, ob wirklich Delphi den altmilesischen Geographen für den Mittelpunkt der Erdscheibe gegolten habe, wie man nach Agathemerus I, 2 ans nehmen müsste. Er (Jacoby) vermute wegen Zerod. I, 142 nebst Parallelstellen,58 dass zekat. vielmehr Jonien für den Mittelpunkt bielt. Ich halte diese Übereinstimmung Jacobys mit meiner eigenen These für umso wichtiger, als sie, wie es scheint, völlig unabhängig von meinen eigenen Darlegungen entstanden und ausgesprochen

Rehm bemerkt dazu a. a. O.: 'Wir finden also  $\gamma \cup \lambda \lambda oi$  in Milet mehrfach im Kult verwendet se häusiger sie vorkommen, desto weniger kann ich glauben, dass Steinwürsel sind. Sollte das Wort nicht mit  $\gamma \cup \lambda i \delta \zeta$  zusammengehören und einen Korb mit Weihyaben bezeichnen?' Dieser Ausstallung scheint aber doch wohl das åκρήτω κατασπένδετε ib. S. Iss [279] 3. 26 zu widersprechen, das eher aus einen Stein als auf einen Korb deuten dürfte.

<sup>58</sup> S. Omphalof S. 39 Unm. 74, wo jetzt noch hinzuzufügen ist Pauf. 7, 5, 4: Ἰωσι δὲ ἔχει μὲν ἐπιτηδειότατα ὡρῶν [κράσεως] ἡ χώρα... ib. 7, 5, IO: Ἡ δὲ Ἰωνία παρὲξ τῶν τε ἱερῶν καὶ τῆς τοῦ ἀέρος κράσεως παρέχεται καὶ ἄλλα εἰς συγγραφήν.

worden ist (vyl. O. S. 39 A. 74, wo man noch Paus. 7, 5, 4 u. 10 hinzufügen möge). 59

3u O. S. 47 f. (vyl. bafelbft Taf. I nr. 2). Line fehr erfreuli≥ che Bestätigung meiner a. a. O. ausgesprochenen auf Münzbildern beruhenden Vermutung, daff ef in Milet ein schönes statuarisches Bildwerk oder Relief auf bester Zeit neneben habe, das den Gott nackt, in bequemer Lage, links hin auf einem Felsen sitzend und rechtshin (in die Fernez) blickend darstellte, — den rechten Urm legt er anmutig auf seinen Kopf, mit dem linken stützt er sich auf neben ihm ein schlangenumwundener Omphalos — liefert setzt ein im Theater zu Milet aufgefundenes Relief, abgebildet bei Kawerau-Rehm, D. Delphinion in Milet S. 411 Sig. 101 (s. uns. Tas. 5 Sig. 3 u. 4). Zier sitzt der Gott, dem leider der Kopf fehlt, in genau derselben Zaltung auf einem Felsen wie auf der O. Taf. I nr. 2 abgebildeten schönen milesischen Münze des Commodus<sup>60</sup> und hält in der Linken einen deutlichen Bogen (der auf der Münze nicht erkennbar ist) der Omphalos ist aber hier wesentlich kleiner daruestellt als auf der Münze, jedoch die ihn um ringelnde (tote oder lebendige?) Schlange

<sup>594.</sup> Blümner macht mich in seiner übrigens sehr wohlwollenden Unzeige meines 'Omphalof' (Berl. Phil. Woch. Schr. 1914 Sp. 1527) darauf aufmerkfam, daff Watzinger und S. Reinach neuerdings die obere Szene der Zomerapotheose des Archelaos von Priene z. T. anders als ich erklären. Die Frau, die in der Grotte dem Apollon eine Schale zu kredenzen scheint, wird von ihnen als Muse (mit einer Schriftrolle?) gefasst, wogegen schon ihre verhältnismäßige Kleinheit sprechen dürfte, und der Zeuf oben auf der Spitze des Bernef soll der neben dem Upollon Pythiof auf der Akropolis von Rhodos verehrte Zeus Atabyrios sein. Ich vermisse für diese Deutung einstweilen noch die zwingenden Beweisgründe. Auch fragt sich sehr, ob man beim Lesen (oder Rezitieren) eine Schriftrolle semals so in einer Zand gehalten hat, wie hier der Muse zugeschrieben wird (vyl. Zaumeister, Denkm. 1 S. 363 a). Im übrigen gebe ich Blümner gern zu, daff die Eristenz eines Nabelsteins im Udyton von Branchidai so lange noch nicht vollkommen gesichert ist, als die Ausgrabungen im Didymaion weder ihn selbst noch deutliche Spuren von ihm zu Tage gefördert haben. Vyl. übrigens auch Birt, D. Buchrolle in 8. Ku. S. 119.

<sup>60</sup> Ahnlich, aber viel schlechter (nicht 'besser'!) erhalten, die Münze des Septimius Severus und des Caracalla, abyebildet a. a. O. S. 410 fig. 100, wo noch auf andere Münzen mit derselben Darstellung verwiesen wird.

ist hier viel deutlicher sichtbar als dort links von Apollon ein Lorbeerbaum und ein hoher Dreifuß: Attribute, die a. a. O. richtig als auf dem in der späteren Zeit häusigen Streben 'nach Anähnelung der verschiedenen Apollontypen an den pythischen Gott' beruhend erklärt werden. Ob a. a. O. das Relief mit Recht als auf dem 4. Jahrhundert n[ach?] Chr. stammend und nicht den Didymeus, sondern den Delphinios darstellend erklärt wird, lasse ich dahingestellt sein.

Ju V. S. 51 (vyl. Taf. I nr. 12) kommen jetzt die schönen kyzikenischen Tetradrachmen des 4. vorchristl. Jahrhunderts, welche Imhoos-Blumer in dem lehrreichen Auffatz 'Antike griech. Münzen' (= S. A. der 'Schweiz. Numismat. Kundschau' T. 19), Genf 1913 S. 22 st. beschrieben und dasselbst Tas. I nr. 11-22 abyebildet hat.

# 4 Kapitel 4

Delphi und sein Orakel als Mittelpunkt (ὁμφαλός) der Welt und sein Nabelstein.

# 4.1 A. Die literarischen Zeugnisse.

Unf einen wunden Punkt in meinen Darlegungen des 4. Kapitels (vgl. S. 78 f. Unm. 146 u. 148) hat mich mein Freund Ilberg aufmerksam gemacht, indem er mir am 28./12. I3 schrieb: "Über das χάσμα γῆς hörte ich gern Ihre Unsicht Sie scheinen die Skepsis der Franzosen nicht zu teilen, die nichts davon sinden konnten und nach geologischem Beirat behaupten, es habe unmöglich im Udyton eines eristiert. Ich habe mit Perdrizet s. 3. persönlich darüber gesprochen und erinnere mich seiner drastischen Unsdrücke über die pia fraus."  $^{61}$  Um diese auch für die Beurteilung des Omphalosproblems nicht unwichtige Streitfrage zu lösen, müssen wir vor allem einen Überblick über die in Betracht kommenden antiken Zeugnisse zu gewinnen suchen, die von einem στόμιον oder χάσμα γῆς im delphischen ἄδυτον berichten. Es handelt sich in der Zauptsache um folgende Stellen.

### I. Ueschyl. Choeph. 795 Herm.:

τὸ δὲ καλῶς κτίμενον ῷ μέγα ναίων στόμιον, εὖ δὸς ἀνέδην δόμον ἀνδρός, καί νιν ἰδεῖν φιλίοις ὅμμασιν ἐκ δνοφερᾶς καλύπτρας. ὅ2

**80**6: τὸ καλῶς δὲ κτίμενον [ὧ] μέγα ναίων στόμιον [εὖ] ἀνιδεῖν δὸς δόμον ἀνδρός,

 $<sup>^{61}</sup>$ Ühnlich auch Karo (Arch. Anz. 1913 Sp. 103): 'Schon jetzt... darf man fagen, daff daf χάσμα γῆς nie wirklich existiert hat.' Weiteref s. unt. S. 41 A. 72 b.

<sup>62</sup>Soeben sehe ich, dass Wilamowitz in seiner neuen Ausgabe folgende mir viel mehr einleuchtende Lesungen bietet:

Germann (2 S. 557) bemerkt δαζω: 'Libri τόδε καλῶς κτάμενον... Scholiafter διὰ τοῦτο τὸ καλῶς ἀναιρεθησόμενον. λέγει δὲ τὸ αἴμα τοῦ Αἰγίσθου. ὧ ʿΑιδη. Recte Bambergeruf haec fic emendavít, tò δè καλῶς κτίμενον. — Scholiastes haec verba,  $\tilde{\omega}$ μέγα ναίων στόμιον, interpretatur & "Αιδη.63 Upollinem recte intellerit Geathiuf. Infra v. 941: ὁ Λοξίας ὁ Παρνάσσιος μέγαν έχων μυχὸν χθονός. **Ξείγτ.** στόμια, χάσματα... '**Τι νειο, quí** bene conditam maynam speluncam tenes, sac ut domus viri libere, et ipse (Ugamemno) amicis oculis ex caliginoso velamine (sepulcri) abspiciat.' — Φb freilidy hier unter bem μέγα στόμιον (= μέγας μυχός) der doch jedenfalls schmale Erdspalte zu verstehen ist, auf dem der mantische Dunst emporstieg, dürfte einigermaßen zweifelhaft sein. Die Ausbrücke méga und nadws ntímenon scheinen vielmehr auf etwas viel 'Größeres,' durch prachtvolle Architektur Imponierendes, 8. h. entweder auf die Grotte des delphischen Adytons als Ganzes<sup>64</sup> oder wohl noch besser auf die imposante delphische (auch den schmalen mantischen Erdspalte einschließende) Schlucht, d. i. das Pleistostal, hinzudeuten, die a. a. O. v. 941 fehr paffend auch alf μέγας μυχός  $\chi \theta \circ v \circ \zeta$  bezeichnet wird. Auf diesen Gründen und weil auch sonst die Uberlieferung und das Verständnis dieser Verse ziemlich unsicher ist, trage ich Bedenken, die Worte des Alischvlos als vollgültiges Zeugnis für στόμιον im Sinne von 'Erdspalte' zu betrachten.

- 2. Cicero de divin. I, 36, 79: Dii immortales... ipsi se nobis non offerunt, vim autem suam longe lateque dissundunt: quam cum terrae cavernis includunt, tum hominum naturis implicant. Nam terrae vis Pythiam Delphis incitabat, naturae Sibyllam.
  - 3. Strabon 9 p. 419: Φασὶ δ' εἴναι τὸ μαντεῖον ἄντρον κοῖλον

καί νιν έλευθερίας

λαμπρόν φῶς ἰδεῖν φιλίοις

ὄμμασιν §έκ δνοφερᾶς καλύπτρας.

 $<sup>^{63}</sup>$  Vielleicht Sachte Ser Scholiast bei seiner Erklärung an Pins.  $\mathfrak{P}$ . 4, 44: πὰρ χθόνιον Ἦςα στόμα, Ταίναρον εἰς ἱερόν.

<sup>64</sup>Über μυχός (\*οί) im Sinne von ἄντρον f. Rohde, Pfyche 2 I, I35, I Uefch. Eum. 39. Eur. Or. 33I (= Omphalof S. 59 Unm. 109).

κατὰ βάθος οὐ μάλα εὐρύστομον, ἀναφέρεσθαι δ' ἐξ αὐτοῦ πνεῦμα ἐνθουσιαστικόν, ὑπερκεῖσθαι δὲ τοῦ στομίου τρίποδα ὑψηλόν, ἐφ' δν τὴν Πυθίαν ἀναβαίνουσαν δεχομένην τὸ πνεῦμα ἀποθεσπίζειν ἔμμετρά τε καὶ ἄμετρα.

4. Σίοδ. Ιό, 26: Λέγεται... τὸ παλαιὸν αἴγας εὑρεῖν τὸ μαντεῖον· οὖ χάριν αἰξὶ μάλιστα χρηστηριάζοντάι μέχρι νῦν οἱ  $\Delta$ ελφοί. τὸν δὲ τρόπον τῆς εὑρέσεως γενέσθαι φασὶ τοιοῦτον. "Οντος χάσματος ἐν τούτω τῷ τόπω, κα $\theta$ ' δν ἔστι νῦν τοῦ ἱεροῦ τὸ καλούμενον ἄδυτον, καὶ περὶ τοῦτο γενομένων αἰγῶν διὰ τὸ μήπω κατοικεῖσθαι τοὺς Δελφούς, ἀεὶ τὴν προσιοῦσαν τῷ χάσματι καὶ προσβλέψασαν αὐτῷ σκιρτᾶν θαυμαστῶς καὶ προῖεσθαι φωνήν διάφορον ή πρότερον εἰώθει φθέγγεσθαι. τὸν δ' ἐπιστατοῦντα ταῖς αἰξὶ θαυμάσαι τὸ παράδοξον, καὶ προσελθόντα τῷ χάσματι καὶ κατιδόντα οἶόνπερ ἤν ταὐτὸ παθεῖν ταῖς αἰξίν· έκείνας τε γὰρ ὅμοια ποιεῖν τοῖς ἐνθουσιάζουσι καὶ τοῦτον προλέγειν τὰ μέλλοντα γίνεσθαι... δί ἃς αἰτίας θαυμασθῆναί τὲ τὸ μαντείον καὶ νομισθηναι της γης είναι τὸ χρηστήριον, καὶ χρόνον μέν τινα τοὺς βουλομένους μαντεύεσθαι προσιόντας τῷ χάσματι ποιεῖσθαι τὰς μαντείας ἀλλήλοις μετὰ δὲ ταῦτα πολλῶν καθαλλομένων εἰς τὸ χάσμα διὰ τὸν ἐνθουσιασμόν, καὶ πάντων ἀφανιζομένων, δόξαι τοῖς κατοικοῦσι περὶ τὸν τόπον, ἵνα μηδεὶς χινδυνεύη, προφῆτίν τε μίαν πᾶσι χαταστῆσαι γυναῖκα κ. τ.  $\lambda$ . 65

Zwar macht diese (offenbar aus der dem Demophilos, Sohn des Ephoros, verdankten Kortsetzung des großen Geschichtswerkes [Disod. 16, 14] stammende) ätiologische Legende den Kindruck einer mehr oder weniger rationalistischen Ersindung, doch kann m. K. nicht dars

<sup>65</sup> Das ἄδυτον wird von Zerod. I, 47 7, I40 auch μέγαρον genannt, welcher Ausbruck bekanntlich öfters ein unterirdisches oder unterhalb des Niveaus der Tempelcella liegendes Gemach bezeichnet (Stengel, Griech. Kultusaltertümer 2 S. 26, 5). Damit stimmt die Tatsache überein, dass von dem Betreten des delphischen Adytons oft Ausbrücke wie καταβαίνειν, κατιέναι, κατέρχεσθαι, descendere, mergere etc. gebraucht werden (s. Plut. Timol. 8 Ulrichs Reisen u. Forsch. I p. 80 u. Pomtow, Philologus 7I (1912) S. 7I).

an gezweifelt werden, dass sie wenigstens zwei Elemente enthält, die sich nur auf den tatsächlichen Verhältnissen Delphis erklären lassen. Das eine von ihnen ist die auch durch andere Zeugnisse beglaubigte einstige Existenz eines prophetische Dünste aushauchenden χάσμα γης im Udyton des Apollontempels, das andere die eigentümliche Rolle, die hier den Ziegen bei der Entdeckung des Orakels zugeschrieben wird. Denn dass die Ziegen im Kultus und Mythus von Delphi eine bedeutsame Rolle gespielt haben, erhellt nicht bloß aus den von Plutarch, dem delphischen iepedz dià biou, bezeugten Legenden von Air, dem Sohne des Python (Quaest. gr. 12), und von dem voueds (d. h. Ziegenhirten) Koretaf, welcher zufällig in den delphischen Schlund hineingeriet (ἐμπεσόντος) und darauf φωνάς ἐνθουσιώδεις von fich yab (de def. or. 42 u. 46), sondern vor allem auch auf den auf den ältesten delphischen Münzen erscheinenden Ziegenköpfen (Catal. gr. coinf Brit. Mus. Centr. Greece S. 27 f. Taf. 4 I ff.), die sich kaum anders als aus jenen Legenden erklären lassen. Von besonderem Interesse für uns ist, dass auch in der Gründungslegende von Branchibai ein αἰπόλος vorkommt (Con. narrat. 33), wie benn auch Branchof selbst alf ποιμήν, δ. h. doch wohl alf Ziegen- und Schafhirt, aufzufassen ist (Con. a. a. O.).66

- 5. Pomp. Trogus b. Justin. Zist. Phil. 24, 6, 9: In hoc rupis [Parnassis] amfractu media ferme montis altitudine planities exigua est, atque in ea profundum terrae foramen, quod in oracula patet: ex quo frigidus spiritus vi quadam velut amento in sublime expulsus mentes vatum in vecordiam vertit impletasque deo responsa consulentibus dare cogit.
- 6. **Upolloδοτί bibl. Ι, 4, Ι, 3**: ὁ φρουρῶν τὸ μαντεῖον Πύθων ὄφις ἐκώλυεν αὐτὸν [τ. Ἀπόλλωνα] παρελθεῖν ἐπὶ τὸ χάσμα.
- 7. Þſ.-Aríftot. δε munδο 4: Ὁμοίως δὲ καὶ τῶν πνευμάτων πολλὰ πολλαχοῦ γῆς στόμια ἀνέωκται, ὧν τὰ μὲν ἐνθουσιᾶν

<sup>&</sup>lt;sup>66</sup> Vgl. Plut. δεf. οτ. 46: Ὁ γὰρ Κορήτας ἐκεῖνος, ὂν Δελφοὶ λέγουσι πρῶτον ἐμπεσόντα τῆς περὶ τὸν τόπον δυνάμεως αἴσθησιν παρασχεῖν, οὐδὲν, οἴμαι, διέφερε τῶν ἄλλων αἰπόλων καὶ ποιμένων.

ποιεῖ τοὺς ἐμπελάζοντας, τὰ δ' ἀτροφεῖν, τὰ δὲ χρησμώδεῖν, ὥσπερ τὰ ἐν Δελφοῖς καὶ Λεβαδεία.

- 8. Plin. n. h. 2, 208: Satidici specus, 67 quarum exhalatione temulenti futura praecinunt, ut Delphis nobilissimo oraculo.
- 9. Von ganz besonderem Gewicht sind für uns natürlich alle Undeutungen, welche der ebenso nüchterne wie zuverlässige Plutarch, der delphische lebenslängliche Oberpriester, über die Natur des delphischen Orakels macht. Iwar bezeugt er, so viel ich sehe, nicht direkt das höhlenartige Udyton mit dem darin besindlichen χάσμα oder στόμιον, wohl aber sagt er, offenbar mit Beziehung auf Delphi: πολλά της γης ἄνω δεύματα μεθιείσης, τὰς ψυχὰς ἐνθουσιαστικῶς διατιθέντα (de des. or. 42), auch redet er von ἀναθυμιάσεις ἐν βάθει μεθιστάμεναι (ib. 44 vgl. πνεύματα καὶ ἀτμοὶ καὶ ἀναθυμιάσεις ib. 46 etc.), woraus mit ziemlicher Gewissheit hervorgeht, dass auch er aus dem Boden des Udytons emporsteigende Dünste and genommen hat (vgl. auch ob. Unm. 60 s.).
- 10. Ebenfalls aus neronischer 3eit stammen zwei δας Dythische στόμιον erwähnende 3eugnisse bei Cass. Dio und Ds. Lukian. Ogl. Cass. D. 63, 14: [ὁ Νέρων] τὸ μαντεῖον κατέλυσεν, ἀνθρώπους ἐς τὸ στόμιον, ἐξ οῦ τὸ ἱερὸν πνεῦμα ἀνήει, σφάξας. Ds. Luk. Ner. 10: τὸ Πυθικὸν στόμιον, παρ' οῦ αἱ ὀμφαὶ<sup>68</sup> ἀπέπνεον, ἀποφράττειν ὥρμησεν, ὡς μηδὲ τῷ ἀπόλλωνι φωνὴ εἴη.
- II. Von besonderer Bedeutung aber scheint mir das, eine zwar relativ späte, aber doch sehr gute delphische Lokaltradition verratende, Jeugnis des Pausanias zu sein. Es lautet (IO, 24, 7): ταύτης τῆς Κασσοτίδος δύεσθαί τὲ κατὰ τῆς γῆς λέγουσι [οἱ Δελφοί]

 $<sup>^{67}</sup>$ Vyl. δαζιι Schol. in Lucan. Pharf. 5, 71 ff. p. 157, 21 Ufener: antrum terrae inde aër  $[=\pi v \in \tilde{U} \mu \alpha]$  exienf caelo conexuf terraf fuspendit. Vyl. unt.  $\mathfrak{U}$ . 69.

 $<sup>^{68}</sup>$  Auf der Wahl dieses Ausbrucks ist wohl zu schließen, dass der Verfasser derselben verkehrten Ableitung von ἀμφαλός gehuldigt hat, wie Cornutus de nat. deor. p. 196 Os. und der Schol. z. Eurip. Or. 327 sf. (s. Roscher, Omphalos S. 64 u. S. 68 A. 126). Oder sollte hier ἀσμαί zu lesen sein?

τὸ ὕδωρ καὶ ἐν τῷ ἀδύτῳ τοῦ θεοῦ τὰς γυναῖκας [τ. προφήτιδας] μαντικάς ποιείν. Damit vergleiche man Plutarchs Worte (δε **δεf. or. 50):** Οἴομαι μὲν οὖν μήτε τὴν ἀναθυμίασιν ὧσαύτως ἔχειν ἀεὶ διὰ παντός, ἀνέσεις δέ τινας ἴσχειν καὶ πάλιν σφοδρότητας. \*Ωι δὲ τεχμηρίω χρῶμαι, μάρτυρας ἔχω καὶ ξένους πολλούς καὶ τούς θεραπεύοντας τὸ ἱερὸν ἄπαντας. Ὁ γὰρ οἶκος, ἐν ῷ τοὺς χρωμένους τῷ θεῷ καθίζουσιν [alfo entweder daf Udyton selbst oder ein unmittelbar daran stoßender Raum],69 οὔτε πολλάχις οὔτε τεταγμένως, ἀλλ' ὡς ἔτυχε, διὰ χρόνων εὐωδίας ἀναπίμπλαται καὶ πνεύματος, οἴας ἄν τὰ ἥδιστα καὶ πολυτελέστατα τῶν μύρων [ἀποφοράς], ὥσπερ ἐκ πηγῆς τοῦ άδύτου προσβάλλοντος.<sup>70</sup> έξανθεῖν γὰρ εἰκὸς ὑπὸ θερμότητος ή τινος άλλης έγγινομένης δυνάμεως. Bestätigt wird die obige wichtige Notiz des Pausanias über die einstige Existenz einer mit der Kaffotisquelle zusammenhängenden durch das Adyton und wohl auch durch das χάσμα γης hindurchfließenden Wasserder einerseits durch den neuerdings gelungenen Machweis einer zur Regelung des Abflusses des Kassotiswassers dienenden Kanalanlage, die südlich vom Tempel sichtbar wird' (Bädeker, Griechenland 5 S. 147), und die auf Tafel 14 Abb. 34 füblich vom Abyton verzeichnete Wassertrep pe' bei Pomtow, Delphica 3 (1912),71 anderseits durch die offenbar

<sup>69</sup> Vyl. δαμ Pomtow a. a. O. S. 64 f., der auf die Inschrift auf dem Jahre 340 vor Chr. verweist, in der eine provisorische Wartehalle für die Orakelbestrager bezeugt ist: Χρέμωνι στέγαν ποιήσαντι τοῖς μαντευομένοις παρὰ τὸ ἰσχέγαον δραχμαὶ τριάχοντα (Bull. de Corr. Jell. 26 S. 62 Jeile I2). Unter dem ἰσχέγαον (gebildet wie ἀνώγαιον, εγεων) ist offenbar das Adyton mit dem Erdschlund zu verstehen, wo die Pythia umgeben von dem προφήτης und den ὅσιοι saß.

To Pomtow (Philol. 71 [1912] S. 64 f.) sagt von diesem Warteraum: 'Denn da er sich von Zeit zu Zeit mit Wohlgerüchen und Duft  $(\pi \nu \epsilon \tilde{\nu} \mu \alpha)$  füllt, "als ob letzterer (direkt) aus der Guelle des Adyton herausstiege"  $(\delta \sigma \pi \epsilon \rho \ \dot{\epsilon} \varkappa \ \pi \eta \gamma \tilde{\eta} \zeta \ \tau \tilde{\omega} \delta \delta \tau \tau \tilde{\omega} \ \sigma \tau \tilde{\rho} \sigma \beta$ .), muss er in der Tempelcella selbst gelegen haben'... Er nimmt also auch eine Guelle im Adyton an (s. die folg. Anm.) seine Erklärung setzt wohl voraus, dass  $\delta \sigma \pi \epsilon \rho \ \dot{\epsilon} \varkappa \ \tau \tilde{\eta} \zeta \ \pi \eta \gamma \tilde{\eta} \zeta \ \tau$ .  $\tau$ . å. zu lesen sei, was mir recht wahrscheinlich vorkommt.

<sup>&</sup>lt;sup>71</sup> Auch ein Kenner Selphischer Verhältnisse wie Pomtow bemerkt (a. a. O. S. 31

αυς Delphi, Branchibai und Klarof bezügliche Bemerkung des Pro- βίος zu Plat. Tim. 4 282 D (= Orphica ed. Abel frym. nr. 274): οὕτως ἐροῦμεν καὶ Ἀπόλλωνα χθόνιον, ὅς καὶ ὕδατα μαντικὰ πολλαχοῦ τῆς γῆς ἀναδίδωσι καὶ στόμια προφητεύοντα τὸ μέλλον. Denn von Kolophon (Klarof) bezeugt Jamblichof de myst. p. 124, 9 Parthey ausdrücklich: Τὸ δὴ ἐν Κολοφῶνι μαντεῖον ὁμολογεῖται παρὰ πᾶσι δι' ὕδατος χρηματίζειν. εἴναι γὰρ πηγὴν ἐν οἴκω καταγείω καὶ ἀπ' αὐτῆς πίνειν τὸν προφήτην..., τ² und von Branchidai behauptet derselbe Gewährsmann (a. a. O. p. 127): ἐν Βραγχίδαις γυνὴ χρησμωδὸς... προλέγει τὸ μέλλον εἴτε τοὺς πόδας ἢ κράσπεδόν τι τέγγουσα τῷ ὕδατι ἢ ἐκ τοῦ ὕδατος ἀτμιζομένη δέχεται τὸν θεόν. Το Genau ebenso aber wie in Klarof und Branchidai war der mantische Enthusiasmus der Pythia zu Delphi von dem Genüsse heiligen Wassers der Kassotis abhängin nach Lucian Sermot. 60 und Bis accus. 1.74

f.) im Linblick auf Plut. Pyth. or. 17 mit Recht: "Durch resp. unter der Mauer an der Südseite des Apollotempels kam die Adytonquelle wieder zum Vorschein (ἀναπνοή) in einer Leitung oder einem Baffin Siese Leitung ist jetzt genau an der behaupteten Stelle aufgefunden], daneben, also hart am alten Erdschlund, lag das Sieron... Dass die Quelle direkt auf dem Udyton kam, steht ausdrücklich indes Simonides Worten [Plut. a. a. v. = Bergt, P. L. fr. 44 f.] εὐῶδες ἀμβροσίων ἐχ μυχῶν [= ἀδύτου: **f. ob. Unm. 58**] ἐραννὸν ὕδωρ...**, unb fo wirb** begreiflich, daff man hier unmittelbar am alten Erdschlund den Namen 'Styrwas ser' [Eudoros b. Plut. a. a. O.] erfinden konnte. Uber seinen weiteren Verlauf und seine Leitung durch die noch eine Terrasse tiefer liegende Polygonmauer siehe Beitr. 3. Topogr. v. Delphi p. 31." Dgl. auch δίε 'ἀναπνοή τοῦ νάματος' b. Plut. Pyth. or. 17, ferner W. Aly, D. Pretische Apollon. Leipzig 1908 S.40 f.: 'In Delphi gab ef auch eine Quelle mit dem Namen  $\Delta \epsilon \lambda \phi$ oũ $\sigma \sigma \alpha$ , überliefert von Steph. 3. 224, 22 [f. v. Δελφοί]... Run fließt aber auf dem Udyton ein Kinnsal, dort, wo auf der Tempelterrasse eine sehr altertümliche Treppe hinabführt, während ein kleiner Aufschnitt in der Polygonalmauer das Wasser herausließ, wie der angesetzte Sinter (jetzt der Inschrift halber beseitigt) zeigt'... — Auch Karo a. a. O. Sp. 103 bezeugt die Eristenz 'einef stark versinterten Kanals' im Udyton.  $^{72}$ Vyl. auch Tac. ann. 2, 34 illic... ferme Mileto accitus sacerdos... in specum degressus bausta fontis arcani aqua... edit responsa.

<sup>73</sup> Vyl. dazu das Relief des Archelaos v. Priene (Omphalos, Tafel 7, 3 und dazu Text S. 48 s. Ann. 95).

 $<sup>^{74}</sup>$ Luc. Germot. 60: φασὶν ἐν  $\Delta$ ελφοῖς τὴν πρόμαντιν, ἐπειδὰν πίῃ τοῦ

Suchen wir unf nunmehr des Ergebnisses dieser Übersicht der für die Beschaffenheit des Udytons und des  $\sigma \tau \delta \mu lov \gamma \tilde{\eta} \zeta$  in Betracht kommenden antiken Zeugnisse deutlich bewusst zu werden, so ist Solgendes zu sagen.

Daf belphische Ubyton war nach ben antilen Zeugnissen ein höhlenartiger Raum, am hinteren Ende des Tempels, zu dem man von dem Zoden der Tempelcella auf auf ein paar Stufen (oder auf einer schiefen Ebene?) hinabsteigen (καταβαίνειν etc.) musste (μυχοί: Simonio. Hefth. Lum. 39 ισχέγαον Infthr. άντρον χοῖλον<sup>75</sup>: Strab. antrum terrae: Schol. Luc. Pharf. 5, 71 ff. p. 157, 21 ff. Us. μέγαρον: Zerod. terrae caverna: Cic. fatidicus specus Plin.). In diesem Raume oder Gemache befand sich ein Loch oder felffpalt (στόμιον: Strab. Pf./Aristot. Cass. Dio Pf./Luc. Pro/ tl. χάσμα [γηζ]: Díod. Upollod. profundum [] terrae foramen: Pomp. Trog.), über dem der prophetische Dreifuß stand (Strab.). Auf diesem Loch oder Spalt stieg, ursprünglich wohl stetig, später (nach Plutarch) nur zeitweilig, ein eigentümlicher wohlriechender (Simonid. Plut.) Dampf oder Dunst empor (πνεύμα: Strab. Ps.» Uriftot. Plut. Caff. Dio αναθυμίασις, ατμός, ρεύμα: Plut. aër: Schol. Lucan. frigidus spiritus Pomp. Troy. erhalatio: Plin.), der die mantische Erregung der Pythia bewirkte. Außerdem bes hauptete man in Delphi, dass ein mit der Kassotisquelle, auf der die Pythia trinken musste (Luc.), zusammenhängender Wasserstrang durch das Adyton und wohl auch durch den Erdspalte fließe, und

ξεροῦ νάματος, ἔνθεον εὐθὺς γίγνεσθαι καὶ χρᾶν τοῖς προσιοῦσιν. Βίς ακτις. Ι: ἔνθα ἄν ἡ πρόμαντις πιοῦσα τοῦ ἱεροῦ νάματος καὶ μασησαμένη τῆς δάφνης καὶ τὸν τρίποδα διασεισαμένη κελεύση παρεῖναι [τὸν θεόν]. S. auch Gruppe, Gr. Myth. u. Rel. S. 925, 2 u. I234, 2 und vgl. δεη wassertringenden Orafelpriester bei Philostr. v. Up. Ty. 2, 37.

<sup>75</sup> Auch den Ausbruck ἄντρον in den Worten des Philodamos Paian Strophe II: ἔταξε (Ἀπόλλων)... ζαθέω τε τ[εξ]ξαι θεξ πρέπον ἄντρον bezieht Pomtow a. a. ξ. 72 auf das apollinische Abyton. — Vyl. auch die merkwürdige schwarzssignurige Lekythos, auf der die delphische Grotte nehst dem Omphalos deutlich abyebildet ist (Omphalos Tafel 4 Abb. 4) s. unsere Abbildung auf der foly. S. 38 und das Vasenbild bei Zaumeister, Denkm. S. 103 Sig. 109.

dass auf dessen Ausdünstung (oder Genuss?) die mantische Begeisterung der Prophetin beruhe. Dieses Wasser seiert kein Geringerer als Simonides mit den Worten:

εὐῶδες ἀμβροσίων ἐχ μυχῶν ἐραννὸν ὕδωρ,

und Eudorof b. Plut. de Pyth. orac. I7 bezeichnet ef wegen seiner dämonischen oder magischen Eigenschaft nicht unpassend als  $\Sigma \tau \cup \gamma \delta \varsigma$  5000 (vgl. Waser im Ler. d. Myth. 4 Sp. 1573 f., wo aber das Zeugnis des Eudorof nicht erwähnt ist). Es ist in hohem Grade besachtenswert, dass auch die höchst wahrscheinlich noch älteren kleinasiastischen Upollonorakel zu Kolophon (Klarof) und Branchidai ganz ähnliche oder gleiche Verhältnisse ausweisen, denn auch hier schrieb man die mantische Begeisterung dem Wasser oder der Ausdünstung einer im Adyton (das in Klarof sicher, in Branchidai wahrscheinslich einen höhlenartigen Charakter trug) befindlichen Guelle zu (s. oben).



I: Das delph. Adyton als Zöhle mit Omphalos s. Anm. 69.

Was hat man nun im Zinblick auf diese im großen und ganzen übereinstimmenden Überlieserungen des klassischen Altertums von der neuerdings, namentlich von den um die Ausgrabung Delphis so hochverdienten französischen Archäologen, vertretenen Annahme zu halten? Sollte wirklich der Behauptung, dass sich im Adyton ein

magische Dünste und prophetisch begeisterndes Quellwasser bergender Felsspalt befunden habe, nur eine (auf der Analogie von Klaros und Branchidai erklärbare) 'pia fraus' zugrunde liegen?

Um hier klar zu sehen, empsiehlt es sich wohl, die antiken Zeugnisse durch einige moderne auf den neueren Ausgrabungen beruhende zu ergänzen. Schon oben (S. 36) haben wir auf die Angabe Bädefers (Griechenland 5 S. 147) hingewiesen, durch welche die einstige Existenz einer mit der Kassotisquelle zusammenhängenden, den Erdspalte des Advtons durchströmenden (künstlichen oder natürlichen?) Wasserleitung sehr wahrscheinlich gemacht wird. Die Worte Bädekers lauten vollständig: 'In einem besonderen Raume, dem Adyton, öffnete sich ein angeblich betäubende Dämpse ausstoßender Erdspalte, der Orakelschlund. Uber ihm stand der goldene Dreifuß mit dem Sitz der weissagenden Jungfrau (später Matrone)... Die Stelle des Adytons ist, wie es scheint, vorsätzlich, ganz besonders zerstört, so dass sich trotz tiefster Ausgrabung nichts über die Einrichtung der eigentlichen Orakelstätte hat ermitteln lassen. 76 Mur der von Pausanias berichtete Umstand, dass die mantische Quelle im Adyton von der Quelle Kassotis gespeist werde, scheint sich bestätigt zu haben zur Regelung des Abflusses dieses Wassers diente die Kanalanlage, die füdlich vom Tempel sichtbar wird.'

Ergänzt und bestätigt werden obige Worte Bädekers durch die von Pomtow, unstreitig dem bedeutendsten deutschen Forscher auf dem Boden Delphis, gemachten Beobachtungen. P. schreibt im Phisologus vom Jahre 1912 (Bd. 71 S. 70 ff.) über das Adyton:

"Die Ausgrabungen haben in der Tat ergeben, dass zwischen Cel-

<sup>&</sup>lt;sup>76</sup> Æf ist mir wahrscheinlich, dass eine gründliche Zerstörung des Adytons bereits im heiligen Kriege der Photier (356 v. Chr.) erfolgt ist. Vyl. Diod. I6, 56: ἐπεχείρησαν δ' οἱ περὶ τὸν Φάλαικον στρατηγοὶ καὶ τὸν ναὸν ὀρύττειν, εἰπόντος τινός, ὡς ἐν αὐτῷ ϑησαυρὸς εἴη πολὺν ἔχων ἄργυρόν τε καὶ χρυσόν· καὶ τὰ περὶ τὴν ἑστίαν καὶ τὸν τρίποδα φιλοτίμως ἀνέσκαπτον. Vielleicht fand eine zweite Zerstörung des Gratelraumes in christlicher Zeit statt, als est galt, alle altheidnischen Reminischzen zu beseitigen.

la und Opisthodom ein Allerheiligstef eingeschoben war, 77 dass nur daf Adyton gewesen sein kann, und das Pausanias im Gegensatz zur Cella als tò eowtátw toũ vaoù bezeichnet (10 23, 5). Sein Kaupt teil ist erhalten als ein tiefer, von den Stereobatmauern des Tempels umschlossener Raum, dessen 30den setzt auf Rasen und Trümmern besteht. Unter ihm wird der Erdschlund bzw. seine Stelle sicher aufgefunden werden, sobald man sorgfältig gräbt denn selbst wenn sich das Kalksteingebirge an dieser Stelle etwas gesetzt oder zusammenges schoben haben sollte, wird doch der einstige Spalt zu erkennen sein, da ef sich nur um eine ganz kleine festbestimmte Kläche von kaum 7 m Breite handelt (ca. 9 m lang). Erheblich können die Felsschiebungen schon auf dem Grunde nicht newesen sein, weil der nanze Stereobat des Tempels noch heute zusammenhält er ist zwar an den Länusseiten etwas kurviert und deformiert, aber nirgends auseinandergerissen oder durchgespalten, was bei einem Schub oder starkem Zusammentreten def unter ihm Unstebenden notwendig hätte eintreten müssen.

Daff dieses höhlenartige μέγαρον (Zerodot 7, 140) tieser als die Cella lay, geht auf dem oft berichteten 'Zinabsteigen' hervor vyl. die von Ulrichs (Reisen u. Jorsch. I p. 80 und 98 Unm. 81) zusammen gestellten Zeugnisse, die von καταβαίνειν, κατιέναι, κατέρχεσθαι, ύπέρχεσθαι, descendere, mergere sprechen, und von denen besonders Timaeus b. Plut. Timol. 8 wichtig ist: καταβαίνοντος εἰς τὸ μαντεῖον αὐτοῦ (Sc. Τιμολέοντος) γίνεται σημεῖον. Zier war der Dreisuß über die Erdspalte selbst gesetzt, stand also auf dem anstehenden Sels, bis zu dem die Stereobatmauern hinabyesührt waren. 78

<sup>77&#</sup>x27;Dies geht auf den gewaltigen Jundamentmauern hervor, die unter den Querund Längswänden des Tempels stehen. Während die Tempelsundamente sonst duermauern ausweisen (je 2 unter dem Peristyl, den Säulen in antis des Pronaos und Opisthodom, der Türz und Jinterwand der Cella), hat der delphische Tempel eine 7. zwischen Adyton und Opisthodom. Pomtow a. a. O. S. 70 Ann. 26. <sup>78</sup> Jier folgt eine Widerlegung der Annahme von Keramopulos, Guide de Delphes p. 59, das Adyton sei nicht hier unten zu suchen, sondern habe in gleicher Jöhe mit dem Cellasusboden gelegen. — Ebenso bestreitet Pomtow S. 71 Ann. 28 die Versetzung des Erdspalts in das nahe gelegene Zeiligtum der Ge.

... — Im Boden klaffte das  $\chi \acute{a} \sigma \mu \alpha \ \gamma \tilde{\eta} \varsigma$ , über dem der Dreifuß verankert war... — Tehmen wir hierzu die zahlreichen Schlangen, die hier hausten und von denen eine z. B. der Pythia um 325 v. Chr. tödliche Bisse beibrachte (Zermipp. b. Diog. L. 5, 6, 91 u. Delphika 2 Sp. 382 = S. 75), sowie die sprudelnde Quelle, die hindurchssoss, so erhalten wir das Bild einer richtigen, tiesen, dunkeln Zöhle, dass man auch dei den prächtigen Tempelbauten des 6. und 4. Jahrh. nicht verwischt hat, sondern in möglichst altertümlicher Weise zu bewahren suchte."

Im Sinblick auf diese durchaus objektiven Darlegungen eines Kenners ersten Kanges wie Pomtow, glaube ich bis auf weiteres, d. h. bis durch neue Ausgrabungen das Gegenteil erwiesen ist, getrost behaupten zu können, dass bis setzt kein positiver Grund vorliegt, den oben angeführten Zeugnissen der Alten, welche einen mantische Dünste aus hauchenden Erdspalte und eine Wasserquelle im Abyton annehmen, zu misstrauen. Und selbst wenn eine noch gründlichere Ausgrabung kein  $\chi \acute{a} \sigma \mu \alpha \ \gamma \widetilde{\eta} \varsigma$  im Abyton ergeben sollte, wäre doch noch mit der Möglichkeit zu rechnen, dass der einstmals bestehende Erdspalte nebst der Quelleitung bei der durchgreisenden Zerstörung des Abytons, von der Bädeker redet, spurlos verschwunden sein könnte, weil er nicht besonders tief und vielleicht, wie das ganze Abyton, erst künstlich (nach Analogie der älteren Anlagen von Branchidai und Klaros) bergestellt war. 79 In diesem Kalle würde die 'pia fraus' nur darin

The Wings war längst geschrieben, als mir Karos Bericht im Arch. Anzeiger 1913 Sp. 103 in die Zände siel. Zier heißt es Über die Anlage des Abytons haben auch die letzten Ausgrabungen nur sehr wenig ergeben [die Entdeckung des alten Omphalos im Abyton durch Courby war Karo noch nicht bekannt]. Courby nimmt an, dass es eine frei in der Cella stehende Aedicula war (Breite ungefähr 2,60 m). Die Tiefgrabung im Innern soll in diesem Jahre abgeschlossen werden. Schon setzt aber darf man sagen, dass das  $\chi \acute{a} \sigma \mu \alpha \ \gamma \breve{\eta} \varsigma$  nie wirklich eristiert hat [ $\gamma$ ]. Die Jöhle der Pythia war ein künstlicher Keller [Anm. 69], von dem noch ein Mauerrest erhalten ist. Man stieg auf der erwähnten Aedicula zu ihm hinab, die Zerod. (7, 140/I) Abyton nennt, während Plutarch de des. or. 50 den Namen sür den Keller gebraucht. Nach Zerodot war es ein  $\mu \acute{e} \gamma \alpha \rho o \nu$ , ein Jimmer, und zwar ist dieses ossendigt mit dem oxxoc, in dem nach Plutarch die

bestehen, dass man der Urzeit zuschrieb, was im Grunde nur eine künstliche Anlage des 8. oder 7./6. Jahrh. war.

Wenn ich in diesem Zusammenhang noch einmal die Frage nach dem Orte, wo der eigentliche Omphalos aufgestellt war (vyl. 'Omphalos' S. 78 Unm. 146,80 kurz erörtern darf, so möchte ich Fol-

Orakelsuchenden saßen. Denn dieser okoc war dem Udyton Plutarchs so nabe, Saff er mit seinen Dämpfen angefüllt war, S. h. er stand über ihm. Und man muss doch annehmen, daff das Allerheiligste stets die gleiche Anlage bewahrte. So erklärt sich das schwanken in der Bezeichnung des Adytons ungezwungen. — Auf zwei Inschriften (3. C. J. 26 S. 42, A. I, 30 f. S. 64/5, C 2, 14 f.) hat man bisher geschlossen, dass über dem Omphalos im Tempel ein ναίσκος gestanden habe. Courby nimmt dagegen mit Recht an, dass die dort verzeichneten Urbeiten sich auf eine der Längswände beziehen, während er die πρόστασις πρὸ τοῦ ὀμφαλοῦ alf Säulenstellung vor dem bl. Stein deutet. Alf seine Basis ist eine im Adyton gefundene Pflasterplatte gedeutet worden, die Spuren eines runden und eines an diese stoßenden rechteckinen Steines tränt. Ein start versinterter Kanal läuft um die erste Spur und an der zweiten entlang unter dem Pflaster weiter. Mitten in das rechteckine Auflager ist ein unregelmäßiges Loch durch die Platte netrieben. Man hat in dieser die Zasis des Omph. erkennen wollen. Courby erklärt sie einleuchtender als Plinthe des Dionysosgrabes die runde Linarbeitung hätte dann das Shua, die rechteckige den Altar getragen, die Versinterung des Kanals würde von den σπονδαί ἄοινοι stammen, das Loch das Blut der Opfertiere in die Tiefe leiten. für die Annahme von voloxoi längs der Langseiten der Cella (Philol. 71, 45-70 [Pomtow]) bietet die Ausgrabung nicht den geringsten Unhalt.' Von besonderem Interesse ist in diesen Darlegungen Karos für mich die Bezeugung einerseits des versinterten Kanals im Udyton, der doch wohl sicher mit der Kaffotisquelle zusammenhing (s. oben), anderseits der künstlichen Adytongrots te, die, wie ef scheint, auch einen künstlichen, nicht allzu tief gebenden und also leicht zerstörbaren Erdspalte voraussetzt (s. oben Unm. 70). Uyl. auch die xonvy καλλίρροος b. 30m. by. in Up. 300.

80 Den hier mitgeteilten Zeugnissen literarischer und monumentaler Art sind setzt noch beizusügen: I. Eurip. Jon. 222 sf., sobald man meine Lesung ἀμφαλὸν... στέμμασί γ' ἐνδυτόν, ἀμφὶ δὲ γνώμονες [= ὄσιοι] annimmt, weil die Josier natürlich im Adyton sitzen (vyl. Omphalos S. 60 sf.) 2. der Torso der Sammlung Barracco (Omph. S. 90 s.): Apollon sitzt auf einem Felsen (= Parnass), in dessen vorderer Jöhlung (= Adyton) der Omphalos steht. — 3. Ganz ähnlich steht der Omphalos in einer Felsengrotte (= Adyton) auf dem Relief des Archelaos v. Priene (Omph. Tas. 7, 3). — 4. Die beiden Statuen in Villa Albani und in Neapel, die beide den Gott auf dem Dreisuß sitzend und die Süße auf den Omphalos serstellen. Solche Darstellungen setzen natürlich die unmittel-

gendes bemerken.

Bekanntlich hat neuerdings Pomtow (Philologus 71 (1912) S. 59 f.) auf den Angaben von delphischen Bauurkunden (vyl. Karo b. Darembery-Saylio, Dict. d. ant. s. v. 'Omphalos' S. 198 u. Frickenhauf, Ath. Mitt. 1910, 271, I vyl. aber auch Courby, C. R. Se l'Acas. S. Infer. 1914 p. 261 ff.), in Senen eine πρόστασις & πρὸ τοῦ ὀμφαλοῦ (Bull. 26 S. 42 Jeile 32), mit Seitenwänden (a. a. O. S. 652 Is f.), einem Epistyl (S. 42, 31) und einem Dach (ύποδόχιον S. 65 2 19) erwähnt wird, den naheliegenden Schluff yezogen, daff ef sich in diesem Kalle um einen in einer Seitenkapelle der eigentlichen Cella, δ. h. in einem ναίσχος (aedicula), angebrachten Omphalos handele, der mit dem alten echten identisch sei. Dieser Unnahme widersprechen freilich eine Unzahl von Undeutungen antiker Dichter, Prosaschriftsteller und Bildwerke, die den ursprünglichen und eigentlichen Omphalof, seiner Bedeutung entsprechend, in das Abyton, und zwar in die unmittelbare Nähe des Dreifußes und des χάσμα γης verlegen. Es entsteht also die Frage, wie man wohl am besten diesen offenbaren Widerspruch zu lösen oder zu beseitigen hat. Nach meiner Ansicht dürfte folgende Lösung noch den größten Anspruch auf Wahrscheinlichkeit erheben können. Es ist nach Domtow a. a. O. S. 59 eine ausgemachte Tatsache, dass bei den delphischen Ausgrabungen eine ganze Anzahl großer ομφαλοί<sup>81</sup> gefunden worden ist, darunter zwei glatte, schlichte auf Zag. Eliasstein (einer steht

bare Nachbarschaft des Dreisußes und des Nabelsteins voraus. — 5. Das Nelies der Dreisußbasis (Omph. Tas. 7, 2): Zerakles träyt den Dreisuß, der offendar neben oder über dem Omph. yestanden hat, fort. — 6. Mehrere Vasendilder stellen den Dreisuß in mehr oder weniger unmittelbarer Nähe des Omphalos dar: 3. 3. Omph. Tas. 2, I = Neinach, Nép. de vases I S. 390, 2 f. — Omph. Tas. 2, 2 = Neinach I S. 8. — Omph. 2, 3 = Neinach a. a. G. I S. 3. — Overbeck, Gall. Tas. 29, 4. — Müller-Wieseler, D. a. K. 2, I3, I48. — Omphalos Tas. 3, I = Baumeister, Denkm. S. III8 sig. III7. — Omph. Tas. 3, 2. — Vyl. auch die schwarzsig. Lekythos mit der Darstellung des Omph. in der Selsengrotte: Omph. Tas. 4, 4 u. ob. S. 38.

<sup>81</sup> Ebenso hat man im Apollotempel Pompesis mehrere (rohe) Omphaloi gesunden (Omph. S. 90).

auf der Ugora, der andere an der SW. Æcke des Uthenerthefauros und ein besonders prächtiger, mit Bindenrelieff etc. geschmückter auf Marmor, jetzt im Tempelsaal). Letzterer kam genau an der Stelle zutage, wo ihn Pausanias nennt, auf dem Tempelvorplatz, unweit des großen Altars (vyl. uns. Abbildung Taf. I Sig. 2 = 'Omphas lof' Taf. 6, I u. daselbst S. 81 f. und die eines zuckerhutförmigen, innen hohlen Omphalos, der beim Thesauros von Syratus gefunden wurde, ebenda Taf. 6 Sig. 2). Dass dieser mit einem Bindennetz auf Marmor geschmückte Omphalos vor dem Tempel nicht der ursprüngliche Nabelstein des Adytons sein kann, liegt auf der Zand. Es gab folglich unzweifelhaft außer dem echten alten Omphalos, den ich mit vielen anderen Gelehrten ins Udyton versetze, noch mehrere andere, die einfach den Zweck hatten, die Wallfahrer auf Schritt und Tritt an Delphis Bedeutung als όμφαλός γης zu erinnern. Dies war umso notwendiger, als es naturgemäß insolge der Enge und besonderen Zeiligkeit des Raumes den meisten Besuchern versagt war, den echten alten Omphalos im Allerheiligsten des Tempels, wo die Pythia auf dem Dreifuß sitzend wahrsante, zu schauen. 82 Daher errichtete man an verschiedenen, dem großen Publikum zugänglichen Stellen vor und im Tempel weitere der Anschauung genügende duφαλοί, barunter ben von Pomtow in einem ναίσχος ber eigentlichen Tempelcella angenommenen und den vor dem Tempel von Pausaniaf gesehenen und neuerdings ausgegrabenen, der mit dem eleganten Bindennetz auf Marmor versehen ist. Wie mir scheint, wird durch eine solche, die gegebenen Tatsachen streng berücksichtigende Unnahme (zypothese) der bisher zwischen den delphischen Bauurkunden

<sup>82</sup> Micht ohne eine gewisse Wahrscheinlichkeit nimmt deshalb S. Courby (Competes Rendus de l'Acad. d. Inscriptions et Belles-Lettres 1914 p. 260) an, dass Pausanias (10, 16, 3) den eigentlichen alten Omphalos des Adytons nicht gesehen und irrtümlich den auf dem Vorplatz des Tempels stehenden mit ihm verwechselt habe. Diese Annahme erscheint mir setzt plausibler als meine früher (Omph. S. 81) vorgetragene. Ist diese Annahme Courbys richtig, so würde das noch ein Grund mehr sein für die Ansetzung des echten alten Nabelsteins im Adyton, nicht in der eigentlichen Cella.

und den sonstigen Zeugnissen hinsichtlich des alten echten Nabelsteins im Udyton bestehende Widerspruch völlig aufgehoben.

Eine sehr merkwürdige, kürzlich dem jüngeren französischen Geslehrten Courby gelungene Entdeckung scheint meine Darlegungen in erfreulichster Weise zu bestätigen. Der Revue Critique 1914 nr. 23 (vom 13. Juni) p. 480 entnehme ich folgende interessante Votiz:

'M. Collignon donne lecture d'un rapport de M. Courby relatif à une importante découverte faite par l'auteur dans les ruines du temple d'Apollon à Delphes, au cours d'une mission accomplie en 1913. A l'aide de photographies donnant l'état des fouilles en 1894, M. Courby identisse l'adyton du temple avec une construction qui coupe d'une manière assez imprévue la colonnade sud. Or, au même endroit, dans les prosondeurs du remblai, il a retrouvé un omphalos en pierre calcaire, de travail très fruste, portant le nom de la déesse Gaia gravé en caractères archaïques. Il expose les raisons qui lui permettent d'y reconnaître le véritable omphalos de Delphes, la pierre sacrée placée dans l'adyton et invisible pour le public. Celui-ci ne pouvait en voir qu'une copie en marbre, exposée à l'extérieur, et que M. Jomolle a découverte sur l'esplanade orientale du temple. MM. Jomolle, Pottier, Babelon, Jullian, Alfred et Maurice Croisset ajoutent quelques observations.'

Leider war ef mir infolge des alle direkte postalische Verbindung mit Frankreich ausbebenden Weltkriegs lange nicht möglich, die Originalpublikation Courbys in dem Zulletin d'Avril-Mai der Competes Rendus der Ucad. d. Inscr. et Z.L. de l'année 1914 einzusehen, bis mir das betreffende Zest auf meine Zitte durch die freundliche Vermittlung G. Wasers in Zürich zugänglich gemacht wurde. Zier äußert sich (p. 267 ff.) Courby nach einigen wertvollen, die Lage des Udytons des delphischen Tempels betreffenden Zemerkungen über den von ihm mit großer Wahrscheinlichkeit ausgefundenen echten alten Omphalos wie folgt.

'Maintenant, si l'on se reporte à ce qui a été dit antérieurement, on voit que la question de l'adyton et celle de l'omphalos apparaissent comme pluf étroitement liéef que jamaif... Uinfi, si je n'ofe paf dire que des raisons positives nous y engagent, du moins rien ne s'oppose à ce que nous replacions l'omphalos en quelque coin de cette construction qui peut, en toute vraisemblance, être identissée avec l'adyton.

En 1913, je retrouvai, eractement à cet endroit, dans les profondeurs du remblai, un omphalos de poros (haut. Om 275, diam. Om 380), d'un travail trèf fruste, transpercé par une cavité à section carrée, du bord de laquelle sort une lame de ser (haut. Om 145). La destination de la tipe qui s'échappait ainsi du bloc demeure incompréhensible. 83 [Uyl. unsere Taf. I fig. I]. Soutenait elle les figures symboliques des aigles de Zeus?) Était ce un 'ménisque' qui protégait la pierre contre les injures des oiseaux? Servait-elle à fixer cet omphalos sous un trépied, comme on le voit dans quelques reliefs archaisants? Je ne sais. Quoi qu'il en soit, la très haute antiquité du monument est attestée par la forme même des trois lettres qui v font gravées mark, où l'on déchiffre, après un signe singulier, qui est peut-être l'E mystique, le nom de la déesse  $\Gamma \tilde{\alpha}$ ... Voici un monument qui est évidemment un omphalos, qui date pour le moins du 7e siècle, qui est donc aussi ancien que le temple antérieur à celui des Alleméonides, qui, seul des omphalos connus, porte une inscription où se lit le nom de la divinité dont l'omphalos est le symbole, qui a été retrouvé dans le sol du temple, et précisément sous un édicule où l'on a bien des raisons de reconnaître la chapelle même de l'adyton. Ces coincidences sont trop fortes pour ne pas imposer une opinion

<sup>83</sup>Æf wäre gewiss wünschenswert, dieses nicht ganz leichte und jedenfalls nicht gleichgültige Problem zu lösen. Im ersten Augenblick hielt ich es für denkbar, dass der alte Omphalos in späterer zeit als "meta" einer Mühle benutzt worden sein könnte, doch spricht gegen diese Möglichkeit wohl die Gestalt des an der Spitze angebrachten Eisens, das mehr die Korm eines Zandes als eines Zapsens hat. Zetzt ist es mir noch am wahrscheinlichsten, dass man etwa in christlicher zeit den alten Omphalos als Zasis (Ständer) für einen Folzpsosten (Wegweiser oder dyl.) benutzte und deshalb eine quadratische Vertiefung oben an der Spitze andrachte. Dann hatte das eiserne Zand den Zweck, Stein und Folz miteinander zu verbinden.

qui, de prime abord, eût pu paraître d'une témérité excessive. Entre les deux seules hypothèses qui soient à envisager, à savoir que notre pierre est une réplique ou qu'elle est l'omphalos original même, c'est la première, la plus vraisemblable à priori, qui paraît cependant la plus inacceptable. Quant à la seconde, se n'ignore point qu'on pour ra élever contre elle une objection, et se me la fais à moi-même pour terminer avec les réserves d'usage: c'est qu'il serait trop beau, trop inattendu et presque trop paradoral d'avoir retrouvé le 'nombril sacré du monde' dans un édifice si dénué de ruines. Mais, en somme, il n'est point déraisonnable de penser qu'après l'abandon du temple, l'omphalos depuis longtemps délaissé, incapable de susciter les haines et les curiosités dirétiennes, impropre à devenir un appât pour les pillards, inapte à être remployé dans les bâtisses byzantines, a été enseveli dans un édoulis, puis protégé par les décombres...

Mir leuchten die scharssinnigen und geistvollen Deduktionen Courbys völlig ein, nur bleibt noch eins zu wünschen übrig, nämblich eine einigermaßen befriedigende Erklärung oder Deutung des eigentümlichen quadratischen Loches an der Spitze des alten Nabelskeins und des daraus hervorragenden eisernen Bandes. Wer löst dieses Rätsels

Ju O. S. 66 f. Zinsichtlich der schwerverständlichen, weil möglicherweise arg verderbten Worte des Varro de I. I. 7, I7: Et terrae medium \* non hoc sed quod vocant Delphis, in aede ad latus est quiddam ut thesauri<sup>84</sup> specie, quod Graeci vocant ὀμφαλόν, quem Pythonos aiunt esse tumulum ab eo nostri interpretes ὀμφαλόν umbilicum direrunt' bemerke ich setzt, dass der Ausdruck in aede ad latus, falls er unverderbt sein sollte, einen vernünstigen Sinn ergeben könnte, sobald man Pomtows Annahme einer im Seitenschisse des

<sup>84</sup>Die auch von mir gebilligte Vermutung Karof, dass 'thesauruf' hier nicht die Bedeutung von 'Grabgewölbe,' sondern von 'Sparbüchse' habe, such neuerdings  $\mathcal{D}$ . Corssen,  $\mathcal{R}$ . Jahrb. s. d. klass. Allt. 1913 (16) S. 233 s. zu widerlegen. Vgl. sedoch das aristophanische simp $\lambda_0 \in \chi_0$  puátan (Wesp. 241), das sich doch wohl am besten aus der bienenkorbähnlichen Gestalt der 'thesauri' und Sparbüchsen erklären lässt. Anders, aber, wie ich glaube, unrichtig Usener, Kl. Schr. 4, S. 401, 17.

Tempelf errichteten 'aedicula'  $(= \nu\alpha i\sigma \times o\varsigma)$  mit einem darin befindlichen Nabelstein (f. ob. S. 43) billigt. Ist man aber damit nicht einverstanden und hält man 'ad latuf' für verderbt, so wäre vielleicht außer an die Lobecksche Vermutung 'arquatum quiddam' auch an das von mir vorgeschlagene 'lanatum' (vgl. lano  $= epiopope\omega$  Gloss. Philox.), oder etwa auch an 'elatum' oder 'altum' zu denken.

Zu O. S. 75. Von besonderer Wichtigkeit für die Beurteilung der dupadol in den Upollontempeln außerhalb Delphis scheinen mir jetzt die Worte der argivischen auf den Kult des Apollon Pythaeus (Deiradiotes) bezüglichen Inschrift des 3. vorchristlichen Iahrhunberts, welche Vollgraff im Bullet. de Corresp. Zellen. 1904 S. 270 ff. veröffentlicht hat. Gier wird von den dortigen προμάντιες **unδ** προφήται **gefagt:** ἀνέθεν Ἀπόλλωνι... καὶ κατεσκεύασσαν καὶ ἔσσαντο \$τὸν ἐκ μαντήας Γᾶς ὀμφαλὸν καὶ τὰν περίστασιν... Darauf erhellt auf das deutlichste, dass auch die ομφαλοί in den übrigen Apollotempeln außerhalb Delphis nicht, wie Milsson in der Deutschen Lit. 3ty. 1914 Sp. 333 ff. meinte, als einfache 'Kultsteine,' sondern, ebenso wie der delphische Nabelstein, als Wahrzeichen der Erdmitte aufzufassen sind. Die von Milsson vorgeschlagene Deutung lässt sich für die unbekannte Urzeit kaum vermuten, neschweine denn nachweisen in geschichtlicher Zeit hatten die Omphaloi eben eine ganz andere Bedeutung als die von Milsson ihnen zugeschriebene, nämlich die, den Mittelpunkt der Erdscheibe zu bezeichnen. — Wenn auf dem Obvers der Münzen von Argos auf dem 4. Jahrh. öfters neben dem Wappen der Stadt (Vorderteil einef Wolff) ein Kreif mit einem Punkt in der Mitte (①) erscheint, so könnte man in diesem Zeichen vielleicht auch den Buchstaben o  $(= \partial \mu \varphi \alpha \lambda \delta \varsigma_{\overline{s}})$  oder eine  $\varphi(\alpha \lambda \gamma)$ ομφαλωτή, alf Symbol def Orbif terrarum mit dem Omphalof in der Mitte, erblicken. Ich halte ef also, wie schon oben (Unm. 45)

 $<sup>^{85}</sup>$  Mebenbei erwähne ich (zu  $\mathfrak{O}$ . S. 68 Anm. I27), daff auch Philostratof (v. Ap. Ty. 6, IV) der Lage Delphif im Jentrum von Zellaf gedenkt, denn ef heißt dort: ἀπόλλω τὸν Δελφικόν, ος τὰ μέσα τῆς Ἑλλάδος ἐπὶ προρρήσει λογίων ἔχει.

bemerkt ist, für nicht unmöglich, dass der argivische Kult des Apollon Deiradiotes (Pythaeus) ursprünglich vom Delphischen unabhängig, ja vielleicht noch älter als dieser war, und dass in älterer Zeit auch das so bedeutende Argos sich rühmte, im Besitze des Erdnabels zu sein. Zur Unterstützung dieser Zypothese beruse ich mich jetzt auch auf eine so gewichtige Autorität wie Bouché-Leclercq, der Zist. de la divin. dans l'ant. 3, 226 von den peloponnesischen Apollonkulten bemerkt: 'ils ne pouvaient être que le produit d'une civilisation antérieure à la conquête dorienne ou le résultat d'une effort hostile à l'hégemonie religieuse de Pytho.'

Juletzt möchte ich den antiken Jeugnissen für die Geltung Delphis als Nabel der Erde noch solgende bisher noch nicht erwähnte aus Zesychius hinzufügen.

- **22. Gefych. f. v.** ὀμφαλός. ζυγοῦ τὸ μέσον. καὶ  $\Delta$ ελφοί, ἐπειδὴ μεσαίτατοι. **Vgl. δαμ Phot. leg. f. v.** ὀμφαλόν. τὸ μεσαίτατον.
- 23. Jefych. f. v. ὀμφαλὸς Αἰγ(αῖ)ος ζητεῖται πῶς τὴν Πυθὼ \$εἴρηκεν Salmafiuf ὀμφαλὸς Αἰγαίον. τινὲς δὲ παρὰ τὸ τῆς Αἰγαίων γῆς \$μέσον εἴναι Salmafiuf. Աυf δίεſεlbe Sache bezieht ſich auch Steph. Βγχ. f. v. Αἰγαίον πέλαγος... ἔστι καὶ Αἰγαίον πεδίον συνάπτον τῆ Κίρρα, ὡς Ἡσίοδος. λέγεται παρὰ τὸν Αῖγαν ποταμὸν φερόμενον ἀπὸ τοῦ περὶ τὸ Πύθιον ὄρους, ἀφ' οῦ καὶ τὸ πεδίον Αἰγαῖον. Ευſtath. χ. ΣΙ. Β 637 p. 309: ὁ δὲ περὶ Πυθῶνα τόπος ὀμφαλὸς ἐκλήθη, γῆς ἤτοι μεσότης. Derſelbe zu Díon. Períey. 132: οὐ μόνον πέλαγος Αἰγαῖον, ἀλλὰ καὶ πεδίον τι περὶ τὴν Φωκίδα γῆν ἱστορεῖται καλούμενον Αἰγαῖον ἐκεῖνο, παρὰ τὸν ἐκεῖ ῥέοντα Αῖγαν ποταμόν.
- 24. βείγτ. γ. ν. μεσομφαλία [μεσομφάλια Schmist]· ή μέσος \$τῆς γῆς τῶν Δελφῶν πόλις. — ὑτί. γ. γῆς ὀμφαλός· ἡ Πάφος καὶ Δελφοί. Φετί. γ. ν. Τοξίου βουνός·... καὶ ὁ ὀμφαλὸς τῆς γῆς τάφος ἐστὶ τοῦ Πύθωνος.

# 4.2 3. Die monumentalen Zeugnisse für den Omphalos in Delphi.

a. Die plastischen Nachbildungen des delphischen Omphalos.

An erster Stelle wäre hier zu erwähnen die kürzlich Courby gelungene Wiederentdeckung eines sehr alten im Bereiche des delphischen Apollontemenos ausuegrabenen Omphalos mit der altertümlichen Inschrift LA, den wir für den echten alten im Udyton aufgestellt gewesenen zu halten alle Ursache haben. Da ich aber über diesen hochinteressanten Gegenstand schon vorhin das Nötige gesagt habe, so kann ich hier auf eine nochmalige Auseinandersetzung verzichten und verweise kurz auf das oben (S. 44 ff.) Gesagte. Mur das Line möchte ich hinsichtlich der von Meringer a. a. O. S. 78 ff. vorgetragenen Erklärung des Bindennetzes (άγρηνόν) und der Tainien, mit denen der echte alte Omphalos des Adytons bedeckt war, noch bemerken, dass eine derartige Bekleidung schwerlich, wie Meringer will, auf der Sitte, die bei der Geburt des Embryo durch schnittene Nabelschnur abzubinden, abzuleiten ist, sondern vielmehr ebenso erklärt werden muss, wie die allgemein übliche Bekränzung oder Umwindung geheiligter (geweihter) Personen (Priester) und Gegenstände mit στέμματα, ταινίαι (vittae, infulae).86

Ju den O. S. 81 ff. aufgeführten plastischen Darstellungen des delphischen Omphalos kommen setzt noch solgende, z. T. recht interessante Monumente hinzu.

Un erster Stelle ist hier zu besprechen der schon 'Omphalos' S. 128 kurz erwähnte Nabelstein von Thermos in Uitolien. Dem um die dortigen Ultertümer hochverdienten Έφορος ἀρχαιοτήτων Κ. U. Rhomaios, den ich unter freundlicher Vermittlung von Svoronos und Sotiriadis um genauere Auskunst und womöglich um eine Abbildung ersucht hatte, verdanke ich eine Bleististskizze und Phona

<sup>86</sup> Vyl. K. Fr. Zermann, Gottefd. Alt. 24, 7 f. 35, 17.

tographie des interessanten Gegenstandes (s. Taf. I fig. 3) und dazu solgende Bemerkungen:

'Auf allzu große Genauigkeit hat meine Skizze keinen Unspruch. Doch wird sie mehr bieten als die Photographie, wo Sie von Linzelheiten wegen der schlechten Erhaltung sehr wenig sehen werden. — 1912 habe ich das dritte Stück (oben links) 50 Schritte südlich vom Apollotempel gefunden. Somit wurde mir die Bedeutung der zwei andern getrennt voneinander im Museum liegenden Stücke klar. Alle drei passten nachher gut zusammen. Aus dem Fundorte ergibt sich, daff der Aufstellungsplatz der südlich vom Tempel gelegene große Altar war. Der Altar musste dort sein, wohin die Lingangsseite und das von Sotiriadis aufgedeckte und zum Teil erhaltene große fundament weisen. Als Material diente der einheimische sehr leicht zerreißbare Kalkstein. Um besten sind die Einzelheiten am rechten Ende zu erkennen. Senkrecht herabfallende Reihen von kola und Bändern werden durch horizontale breite Tänien durchkreuzt. Unter der vermutlichen Schlange scheinen diese Tänien an drei Stellen in Schleifen gebunden zu sein. Das ist vor allem erkennbar an der einen Schleife rechts. Von den übrigen ist nur je ein Ende sichtbar. Die nur vermutete Schlange wird durch nichts weiter charafterisiert. Reste vom Kopfe links oder von den Schuppen bemerkt man nicht. Die Richtung nur und das 0.03 erhabene Relief des wie ein Stabwerk aussehenden Körpers weisen auf diese Deutung bin. Zinsichtlich def Alters des Omphalos glaube ich, dass er nicht gleichzeitig mit dem archaischen Tempel angefertigt wurde, sondern viel später. Zöchstens gehört er dem 4. Jahrh. an. Aber das kann ich nicht mit zwingenden Gründen feststellen. Denn ef fehlt unf hier sedes Veryleichungsmateris al. Im ganzen Thermos gibt ef keinen anderen skulptierten Stein. Illerdings kommen folgende Tatsachen in Betracht.'

'Im Tempel selbst stand der Omphalos sicher nicht. Denn in der engen zweischiffigen Cella gibt es keinen Aufstellungsplatz für ihn, und sonst dürfte eine steinerne Unterlage nicht sehlen. Ferner weist uns der Fundplatz — 50 Schritte südlich vom Tempel — in Zezug

auf die Dimensionen des Blockes (— 0,95 unterer Durchmesser, 0,55 der obere, 0,505 Zöhe —) in die Nähe vieler Statuenbasen, Exedren und der großen Zalle, die alle Werke des 4. Jahrh. oder noch jünger sind. In dieser Gegend wurde von Sotiriadis ein schönes Epigramm gefunden, das noch nicht publiziert ist. Zier hatte ein Vater dem gefallenen Sohne eine Statue errichtet:

Μναμόσυνον δὲ πατὴρ μορφᾶς σέθεν εἴσατο τόνδε Χαλκὸν, Ἀπόλλωνος πὰρ τριπόδεσσι...'

'Also hier ungefähr und bei dem ebenso südlich gelegenen Altar standen die τρίποδες des Apollon und andere Weihgeschenke. Und hier hatte wohl der Omphalos als wichtigstes Weihgeschenk seinen Platz. Da nun, wie gesagt, alle diese Werke und der Altar höchstens dem 4. Jahrh. angehören (Klammerlöcher nur so: ) und alle aus dem einheimischen Kalkstein, auf dem auch der Omphalos gesertigt ist, bestehen (aus älterer Zeit stammt kein bearbeiteter Stein), so haben wir keinen Grund, den Omphalos in frühere Zeit hinaufzusetzen. Damals, bei dem Ausblühen des aitolischen Zundes, wurde auch der Linsluss Delphis ein mächtiger, wie auch aus anderen Zeobachtungen erhellt.'

20. In den Monuments et Mémoires Piot I4 (1907) p. 62 f. wird von Bulard<sup>87</sup> der daselbst unter Ar. I9 abgebildete auf Delos ausgegrabene Marmoromphalos wie folgt beschrieben (s. unsere Tas. 5 Sig. 2): 'Le monument provient de la maison contiguë au Sud du Trident: Omphalos autour duquel est enroulé un serpent. La tête, munie d'un appendice en forme de corne repose sur le sommet du monument. Au dessous du serpent, couronne de laurier. L'omphalos s'encastre dans une base plate, non moulureé, de forme carrée. — Omphalos et base en marbre blanc à grain sin: hauteur de

<sup>&</sup>lt;sup>87</sup>Ich verdanke den Zinweis auf Bulards Arbeit der Güte P. Zerrmanns in Dresden und O. Wasers in Zürich.

l'ensemble, Om, I8, largeur de la base, Om, 215.' Der Lorbeerkranz deutet mit großer Wahrscheinlichkeit an, dass es sich nicht um ein Grabmonument (s. 'Omphalos' Tas. 6 Sig. 5), sondern tatsächlich um einen apollinischen Nabelstein handelt. Zweiselhaft kann höchstens sein, ob dieser sich auf Delphi oder auf das, wie es scheint, ebenfalls als Mittelpunkt der Erdscheibe betrachtete Delos bezieht (s. 'Omphalos' S. 9 U. 14. 39 U. 74. 129. 132 u. oben S. 27).

21. Auf Delos stammt serner das ebenfalls von Bulard a. a. O. unter Vir. 20 abyebildete Relief (s. unsere Tas. 3 sig. 3), das von Bulard a. a. O. so beschrieben wird: 'Le monument provient de la maison contiguë du côté Lst à celle de Dionysos Bastelief. — Au centre, dans un ensoncement de sorme rectangulaire, omphalos autour duquel est enroulé un serpent. La tête, qui repose sur le sommet de l'omphalos, est vue de face. De chaque côté, à droite et à gauche de l'ensoncement, arbre ou branche d'arbre. Marbre blanc hauteur, Om, 23 largeur, Om, 30.'

Wir werden weiter unten auch einige auf Delos aufgefundene Wandgemälde kennen lernen, die ebenfalls den apollinischen Omphaslos darstellen.

22. Auf Panormof bei Kyzikof stammt ein von Perdrizet im Bullet. de Corresp. Zellén. 23 (1899) S. 592 besprochenes und daselbst auf Tas. 4 abgebildetes Relief (s. uns. Tas. 3 Sig. I), dessen Beschreibung a. a. O. so lautet: 'Cette stèle de marbre blanc a été vue pour la première sois en 1887 par MM. Radet et Lechat (Bull. Corr. Zellén. 17 p. 521), qui décrivirent le relies et qui donnèrent de la dédicace une copie exacte, sauf en un point (R. E. G. 7

<sup>88</sup> Dort heißt es 'Dans une sorte de cadre, deux hommes debout, diversement habillés, mais dans une attitude semblable de la main droite, étendue, ils tiennent une boule ou un disque de la gaudse une torche. Un troissème personnage, vêtu d'une robe longue, porte une lyre. Près de lui, dans le coin, à droite, l'omphalos delphique [es könnte vielleicht auch der von Gryneion (wo auch eine alte Sage vom Drachenkamps existierte: s. Omphalos S. IIO) oder der von Branchidai sein, wegen der Vähe von Kyzikos, einer milesischen Kolonie] avec un serpent enroulé autour.'

- p. 391 Th. Reinach Ziebarth, D. griech. Vereinswesen p. 66). Le monument se trouvait alors dans un hân de Panderma, autresois Panormos, près Cyzique. Depuis le monument a été acheté par v. Branteyhem, qui l'a donné au Musée Britannique (A. S. Smith, A catalogue of sculptures I no. 817)... La dédicace doit se lire: Διὶ ὑψίστω καὶ τῷ χώρω Θαλλὸς ἐπώνυμος τὸν τελαμῶνα [= τ. στήλην] ἀπέδωκα (PΩ en surcharge dans χώρω] ce qu'il faut traduire, se crois 'Thallos, mayistrat eponyme, a voué ce cippe à Zeus céleste et au bourg.' Pour d'autres exemples de χῶρος [Χῶρος?] dans les inscriptions mysiennes, cf. Waddington, no. 1745 (Geryis) et Wilhelm, Arch. epigr. Mitt. 1897 p. 73... D'après le style du relief et la forme des lettres, cette stèle doit être antérieure à notre ère'...
- 23. In den Thermen des Titus wurde gesunden eine Kandelaber-basis, deren eine Seite darstellt: "Upolline nella posizione del riposo dopo il canto... la grande lira... per arrivar all' altezza del braccio vedesi posta sull' omfalo. Giacchè per tale generalmente è riconosciuta quella pietra, di sorma sia quasi emisserica, ossia piuttosto conica, alla quale nel nostro marmo si ravvolge il serpente sagro ad Upolline" (Brunn, Unnali d. Inst. 1850 p. 60 s. u. Tav. d'agg. Impere Tas. 4 sig. 2). Über ein den Upollon sast genau in einer diesem Kelies entsprechenden Zaltung darstellendes pompesanisches Wandgemälde s. unten und Zelbig a. a. O. S. 54 nr. 202 = Müller-Wieseler, Dentim. d. a. Kunst 2, 62 nr. 793).
- 24. Im Gebiete des alten Eretria, und zwar in der Nähe des dortigen Tempels des Apollon Daphnephoros, wurde neuerdings ein mit z. T. verstümmelter Inschrift versehenes Relief ausgegraben, das von Kuruniotis in der Apxalod. Eppu. 1911 p. 32 f. so beschrieben wird (vyl. uns. Tas. 3 Sig. 2):

Τὸ ἄνω μέρος στήλης κορυφουμένης ὑπὸ ἀναγλύφου ναϊδοσχήμου μεθ' ὑψηλοῦ ἀετωματίου. Ύψ. ο, 48, πλ. ο, 35, παχ. ο, II. Ἐν τῷ ἀναγλύφῳ εἰκονίζονται ἑκατέρωθεν μεγάλου ὀμφαλοῦ ἀριστερὰ μὲν ἡ Ἄρτεμις κατενώπιον κρατοῦσα μεγάλην

άνημμένην λαμπάδα καὶ διὰ τῶν δύο χειρῶν διαγωνίως πρὸ τοῦ σώματος, δεξιὰ δὲ ὁ Ἀπόλλων ἐν τῷ συνήθει στάσει αὐτοῦ ώς Μουσηγέτου. Τὰ πρόσωπα τῶν μορφῶν εἴναι δυστυχῶς ἀποχεχρουμένα. Παρομοία παράστασις φαίνεται ὅτι συνηθίζετο ἐπὶ τῶν Ἐρετρικῶν ψηφισμάτων, διότι καὶ ἐπὶ τῆς κορυφῆς τῆς πολλάχις ἤδη μνημονευθείσης ἀνωτέρω συνθήχης τοῦ Χαιρεφάνους ὑπῆρχεν ἀνάγλυφον, ἐφ' οὖ κατὰ τὰ ὑπολειφθέντα λείψανα τῶν μορφῶν εἰκονίζεται δ Ἀπόλλων καὶ ἡ Ἄρτεμις. Πρβ. καὶ τὸ Ἐρετρικὸν ἐκ Βαθείας ἀνάγλυφον ἐν Ἁρχ. Ἐφ. **1900** πίν. **2,** ὡς καὶ ὄσα ἐξέθηκα ἐκεῖ ἐν σελ.  $\mathbf{II}$ . — Τῆς ἐπιγραφῆς, ἥτις ἀναφερομένη εἰς μαντείαν τινὰ δοθεῖσαν πιθανώτατα τοῖς Ἐρετριεῦσιν ὑπὸ τοῦ ἐν Δελφοῖς χρηστηρίου (πρβ. καὶ τὴν Ἐρετρικὴν ἐπιγραφὴν Ξηίκ. υ. Μαμπείία 48, ένθα δμοίως γίνεται λόγος περί μαντείας δοθείσης τοῖς Ἐρετριεῦσιν ἐχ  $\Delta$ ελφῶν) θὰ ἦτο σπουδαιοτάτη, σώζεται μόνον ἡ ἀρχὴ καὶ αὕτη λίαν ἐλλιπῶς. — Εὑρέθη NA τοῦ ναοῦ τοῦ  $\Delta$ αφνηφόρου Άπόλλωνος καὶ κεῖται νῦν ἐν τῷ μουσείῳ Χαλκίδος (ἀριθ. Εύρετ. 27). — Ώς ἐκ τοῦ σχήματος τῶν γραμμάτων προχύπτει, ή ἐπιγραφὴ δύναται νὰ προέρχηται ἐκ τῶν περὶ τὰ μέσα τῆς 3ης ἑκατονταετηρίδος χρόνων.89

## Die Inschrift lautet:

Ό δεῖνα...] πληθεν Φιλοξένου εἴπεν· ἐπειδὴ ἡ βουλὴ ἔπεμψεν μαντείαν

...ον τὸν θεὸν Ἐρετριέων ὑπὲρ τῶν ἐψηφισμένων τοι...

...ς ἔχρησεν καλῶς ἔχειν καὶ σ...

Der Tempel des Apollon Daphnephoros lag im Zentrum der Stadt Eretria und war das größte und wichtigste Zeiligtum innerhalb der Stadt. Zier wurden die Stelen mit den offiziellen Be-

<sup>89</sup> Vyl. Omphalof S. 89 und daselbst Taf. 6 Kig. 6.

kanntmachungen und Erlassen der Behörden von Eretria aufgestellt (f. a. a. O. p. I). 90 Bei der großen Bedeutung Eretrias im 7. und 6. Jahrhundert fragt es sich, ob nicht auch diese Stadt, ebenso wie Delphi, Branchidai, Paphos usw., sich einst gerühmt hat, im Besitz des du $\varphi \alpha \lambda \delta \zeta \gamma \tilde{\eta} \zeta$  zu sein.

Ju V. S. 84 nr. 3. Das schöne zu Sparta gesundene Votivrelies, welches den von zwei Ablern flankierten delphischen Omphalos in der Mitte zwischen Apollon und Artemis darstellt (s. Omph. Tas. 7 Sig. 4), ist neuerdings noch besser abgebildet worden in der Ausonia 2, 49 und bei Svoronos, Nationalmuseum 2II (vyl. auch Zauser, Österreich. Jahresbesste 16, 65, 13).

Ju V. S. 86 nr. 5 ist setzt nachzutragen, dass das wundervolle, sigurenreiche Votivrelief mit Inschrift, das kürzlich in Phaleron außgegraben und von Staës Eppu. Apxaiol. 1909 8. 239 sf. (s. Tas. 8) aussührlich erklärt worden ist, neuerdings noch weitere Besprechungen ersahren hat von Georg. A. Papabasileios in der Eppu. Apxaiol. 1911 S. 79 s. (der am Schlusse der Inschrift liest: Epitedéaton argandar), st serner von Lechat, Revue des Études anciennes 1911 S. 382, von Studniczka, Neue Jahrbb. s. Altert. 1912 S. 262 (vgl. Tas. 5), endlich von Zauser, Österr. Jahresh. 16 (1913) S. 43.

Ju O. S. 88 nr. 7. Bisher hatte ich mit anderen angenommen, dass der große, marmorne mit Aetzwerk en relief verseheme Omphalos aus dem Dionysischen Theater Uthens einst auf seiner oberen abgeplatteten Fläche einen stehenden Apollon getragen habe (vyl. Omph. Tas. 6 sig. 4). Nach Svoronos (Journ. Internat. 8'Archéol. Numismat. 14 (1912) S. 232 f.) dagegen handelt es sich genau genommen nicht um die erhaltenen Sußspuren eines männlichen, sondern eines weiblichen Wesens und gleichzeitig um die Reste eines utwo ποδήρης. Svoronos nimmt demgemäß an, dass auf die

<sup>90</sup> Underf U. Skiaf ebenda S. 209 f. und St. Dragumif ebenda S. 214 f.

<sup>&</sup>lt;sup>91</sup> Undere wollen lesen: ἐπὶ τελεστῶν ἀγαθῶν oder ἐπιτελὲς τῶν ἀγαθῶν (Ἐφημ. ἀρχαιολ. 1910 S. 174).

fem Omphalof einst die Sigur einer  $\Gamma \tilde{\eta} \times \alpha \rho \pi o \phi \phi \rho o \zeta$  gestanden habe und dass sener Omphalof einst von der Zurg gegen anstürmende Seinde inf Dionysostheater herabgeschleudert worden sei. Dabei beruft er sich auf das 'Omphalof' S. 101 f. unter nr. 37 angeführte Vasendbild auf Pantikapaion, das unten (S. 57) noch weitere Zesprechung erfahren wird.

### b. Die Omphalosbarstellungen in Wandgemälden.

Ju O. S. 93 ff. Lier habe ich vor allen Dingen nachzutragen das pompejanische Wandgemälde nr. 202 bei Zelbig (S. 54) = Müller-Wieseler, Denkmäler a. R. 2 Taf. 62 nr. 793: "Die drei Zeilnötter: Usklepios, mit bloßem leichtem Stabe nachdenklich dasit zend Cheiron, in der Linken den Stab, nicht der Kentauren, sondern der Arzte, und in der Rechten Zeilpflanzen haltend, aufmerksam in die Ferne schauend... Apollon, mit dem Lorbeerzweig in der Linken, behanlich nachsinnend, indem er sich auf das Saiteninstrument stützt, welches wiederum auf dem Omphalos oder der Cortina aufruht... Nach Pitt. 8'Ercol. T. 5 t. 50 und Ternite, Wandyemälde, 5. I, Taf. 4." Der hier dargestellte Apollon entspricht in Saltung und Gebärde sowie in den beigegebenen Uttributen ganz genau dem Apollon des Reliefs in Annali d. Inst. 1850 Tav. B, nur dass hier der Omphalos von einer lebendigen Schlange umringelt ist. Offenbar gehen beide Darstellungen auf ein gemeinsames Original zurück. Vyl. unsere Tafel 4 Sig. 2.

Auf einem zweiten, bisher von mir übersehenen pompejanischen Gemälde bei Zelbig nr. 1759 erscheint ein 'goldsarbiger Dreisuß: auf der Basis zwischen den Stützen Omphalos mit Agrenon' etc.: abermals ein deutlicher Beweiß für die enge Jusammengehörigkeit von Dreisuß und Omphalos im Kult Apollons (s. ob. Ann. 73).

Jiemlich rätselhaft ist mir die Bedeutung des von einer kleinen lebendigen (gegen einen weit größeren herankriechenden Drachen sich zur Wehr setzenden) Schlange umringelten, auf viereckiger Zasis stehenden, fast halbkugelförmigen Omphalos, der auf einem pompejanischen Wandgemälde erscheint (vyl. Zulard, Monuments et Mémoires Piot I6 (1907) S. 70 und unsere Tasel 4 Sig. 4). Dieses Bild ist durch ein meines Wissens ganz singuläres Motiv ausgezeichnet: die kleine den Nabelstein umringelnde Schlange setzt sich gegen einen von links herandringenden weit größeren Drachen energisch zur Wehr. Vielleicht beruht die Darstellung nur auf einer fantasievollen Spielerei.

Über ein an der Außenwand der Maison des Dauphins besindliches Gemälde, das sicher auf Apollokult zu beziehen ist, s. unten S. 68 und Bulards (a. a. O. S. 72 vyl. Pl. 5 fraym. a) daselbst mitgeteilte Beschreibung.

Die 'Omphalof' S. 95 besprochene Terrakotta in St. Petersburg ist neuerdings auch abgebildet bei Zauser in den Österr. Jahresheften 16 (1913) S. 67 Sig. 27. S. uns. Taf. 5 Sig. 1.

## c. Der delphische Omphalos auf Münzen.

Ju den O. S. 97 f. behandelten unteritalischen und sizilischen Münzen mit Omphalosdarstellungen kommen jetzt noch, worauf mich Imboos Blumer brieflich aufmerksam gemacht hat, die schönen Didrachmen von Tauromenion mit großem Omphalos. Da auf dem Odvers der älteren Münzen oft das lockenbekränzte Zaupt Apollons, hie und da mit dem Jusatz APXAFETAS, erscheint (Catal. greek coins in the Brit. Mus. Sicily S. 230 st.), so kann an der Beziehung auf Delphi nicht gezweiselt werden. Ühnliches gilt sedenfalls auch von gewissen Münzen von Katana, die nach dem genannten Katalog S. 51 (im Revers) darstellen: 'KATANAION Apollo sacing he wears chlamys over I. shoulder, rest I. elbow on pillar, and holds laurel branch and strung bow at his feet, quiver and omphalos plain border.' Vyl. Tasel 2 sin. 3.

Ju O. S. 99. Für die Beziehungen des delphischen Apollokults zu dem von Aptara (Aptera) in Kreta und dem von Patara in Lykien

ist es von Bedeutung, dass die lykische Stadt Patara in den lykischen Inschriften  $\Pi$ auaulphalpha heißt und dass Lytien ebenso wie das benachbarte Karien und andere Küsten Kleinasiens und Syriens uralte Verbindungen mit Kreta besitzt (vyl. Kannengiesser, Klio II (1911) S. 27). Beachtenswert erscheint auch der Umstand, dass das  $\Pi \dot{\theta}$ iov von Gortyn genau im Zentrum (τὸ μεσαίτατον) dieser Stadt liegt<sup>92</sup> und diese wiederum ebenso wie Knossos den geographischen Mittelpunkt der großen und seit ältester Zeit hochkultivierten Insel bildete (vyl. den unweit von Knossos gelegenen Ort Όμφάλιον: Ο. S. 17). So entsteht die Frage, ob die beiden uralten und gerade durch δεη Kult δες Upollon Πύθιος und  $\Delta$ ελφίνιος 3 ausgezeichneten, im Zentrum Kretas gelegenen Städte Gortyn und Knossos nicht auch einst Unspruch darauf erhoben haben, den Nabel der Erde zu besitzen. Zu den Münzen von Aptara vyl. jetzt auch Svoronos, Num. de la Crète anc. p. 16 nr. II u. pl. I, 15: 'Rev... Apollon nu, affif fur un rocher semblable à l'omphalos.'

Derfelbe Svoronof sagt über die Münzen von Chersonasof (vyl. pl. 3 nr. 24-26) a. a.  $\mathcal{O}$ . I p. 50 nr. I (= pl. 3 nr. I7): 'Apollon nu, assif à dr. sur le tronc d'un arbre [ $\frac{1}{2}$  = Omphalos $\frac{1}{2}$ ], tenant de la main y. une lyre et de la dr. un disque.' Vor ihm r. ein Lorbeerbaum [ $\frac{1}{2}$ ].

Ju lebhaftem Danke bin ich ferner dem genannten ausgezeichneten Rumismatiker und Archäologen verpflichtet für die Übersendung des Abdrucks einer archaischen silbernen Didrachme der kretischen Stadt Lappa (s. uns. Taf. 2 Sig. I u. 2). Svoronos schreibt mir darüber: 'Cette pièce est inédite. Je l'ai vue chez un pharmacien, Mr. Siganos, à Rhétymna de Crète, et se ne sais pas où elle se trouve à présent.

<sup>&</sup>lt;sup>92</sup>Vyl. Steph. 3γ3. γ. υ: Πύθιον τὸ πάλαι μεσαίτατον τῆς ἐν Κρήτη Γόρτυνος. οἱ κατοικοῦντες Πυθιεῖς καὶ οἱ τὸ Πύθιον οἰκοῦντες, ἐν ῷ ἀπόλλωνος ἱερόν ἐστι.

<sup>93</sup> Vyl. jetzt auch Aly, Der kret. Apollonkult. Leipz. 1908 S. 13 ff. und Kawerau Rehm, Das Delphinion in Milet. Berlin 1914 S. 407 ff., wo Wiegand, wie mir scheint, mit vollem Recht den delphischen Apollonkult von Kretaableitet.

Doici sa description: A didrachme (poids IO yr. 95). Tête de déesse à dr., ornée de pendants d'oreilles et collier. Devant elle NOIATTA = Λαππαίων. — R Apollon assis à dr., la poitrine nue, tenant sur sa cuisse gauche la lyre avec la main gauche et posant la droite sur un omphalos sphérique. Derrière lui APOΛΛΟ[N] de fabrique indigiène presque barbare. Comparez la pièce anépigraphe, que s'ai classée à Chersonèse de Crète (Rumism. de la Crète anc. pl. 3 17) et qui me paraît à présent aussi de Lappa: L'Apollon est assis sur une pierre et pose la main sur une petite sphère (voyez aussi pl. 31 nr. 8). Cette sphère n'est peut-être plus l'omphalos, mais la sphère de la terre entière dont à l'are où Apollon pose la main, se trouvait le centre (are) du monde. Comparez, en la même Crète, l'ensant Zeus Kretagenes assis sur la sphère terrestre et surmonté des 7 étoiles de la Meyáλη ἄρκτος, sa nourrisse (Svoronos, I. c. pl. 35, I).

Juletzt gedenke ich in diesem Jusammenhange noch der eigenartigen Münze des Philippus Sen. von Bizye in Thrakien, die im Catal. des Brit. Mus. Thrace p. 89 (vyl. unsere Tas. 2 Sig. I2) so beschrieben wird: 'Rev. Bizyhn Upollo, naked, facing, looking l., holding laurel branch in r. hand, standing between Usklepios r., ... and Zygieia... Beneath the extended arms of Upollo are Telesphoros on the l. and eyg [? omphalos] on the r. with serpent twined round it. In the sield, above, are two statues on bases, Sortuna r., holding rudder and cornucopiae, and Jeus l., hurling thunderbolt to the right.'

#### 8. Der belphische Omphalos in Vasenbildern.

Sier ist (zu O. S. 101) vor allem nachzutragen, dass das schöne, in der Petersburger Ermitage befindliche, aus der Krim stammende Vasenbild (= Reinach, Répert. de vases I S. 3) in vollendeter Weise setzt auch bei Furtwängler-Reichhold 2 Tas. 69 wiedergegeben und in dem dazu gehörigen Textband 2 S. 46 von Furtwängler eingebend besprochen und erklärt worden ist. Furtwängler erklärt nach

dem Vorgange Strubes die auf dem Omphalos sitzende Frau mit großer Bestimmtheit als Themis, die sich mit Zeus über den bevorstehenden trojanischen Krieg berät (vyl. Kypria frym. I Kinkel und Proflog Chrestom. I b. Kintel a. a. O. p. 17: Zeùc Boudeúetal μετὰ τῆς Θέμιδος περὶ τοῦ Τρωικοῦ πολέμου). **Ebenso Seuten** die Szene jetzt auch Zauser, Osterr. Jahreshefte 16 (1913) S. 47 und Studniczka (Themis, ein Werk des Meisters der Niobe, Festgabe zum Winckelmannsfeste des Archäol. Seminars der Universität Leipzig am 9./12. 1913). Zier hat Studniczka nicht bloß die The missigur auf dem genannten Vasengemälde, sondern auch die schon von Kurtwängler ebenfalls als Themis gedeutete, auf dem Omphalos sitzende Sigur der eleusinischen Pelike (Surtwängler R. a. a. O. 2 Taf. 70 = Reinach, Répert. I p. I fig. 2) in trefflicher Wiedergabe abbilden lassen (danach unsere Taf. 6 fig. 5 u. 6). Ganz anders faßt freilich obige Szene Svoronof auf (Journ. Internat. 8'Archéol. Numism. 14 (1912) S. 229 st.), der in der auf dem Omphalos sitzenden Göttin die den Zeus um Regen bittende Ge Karpophoros des Westziebels vom Parthenon erkennen will (Paus. I, 24, 3). Ferner nimmt Svoronos an, dass Zeuf soeben die Uthene geboren habe, deren Geburt links der Kirke und Medeia im äußersten Osten und rechts der Myr (Selene) und Zesperos im äußersten Westen gemeldet werde. Dagegen lasse ich dahingestellt sein, ob in dem schönen Innenbild der auf Vulci stammenden Berliner Schale (Gerhard 327 f. = Furtwängler, Katal. 2538 = Reinach 2 S. I62), welches die auf dem Dreifuß sitzende Themis und den sie befragenden Aigeus darstellt, nicht auch zwischen den füßen des Tripus mehr oder weniger deutlich der Omphalos erkennbar ist. Wenigstens scheint mir die unterhalb des Jolmos deutliche Kurve als oberer Abschluss des Omphalos aufgefasst werden zu können. Wäre das richtig, so würde für die enge Zusammengehörigkeit von Dreifuß und Omphalos und ihre Vereinigung in Semselben Raume ein neues Zeugnis gewonnen sein (s. ob. Unm. 73).

# 5 Kapitel 5

Weitere, wahrscheinlich nicht von Delphi abhängige Kulte bes Upollon, Ustlepios usw., in denen Omphaloi vorkamen.

O. S. 106 f. habe ich den Apollonkult von Thymbra besprochen, in dem nach dem hocharchaischen Zild der Münchener Vase nr. 124 ein als BOMOs bezeichneter Omphalos vorgekommen zu sein scheint. Ich habe S. 107 darauf hingewiesen, dass  $\beta\omega\mu\delta\zeta$  schon bei Zomer keineswegs bloß den 'Altar' bezeichnet, sondern auch 'Tritt,' 'Stuse,' 'Gestell' bedeuten kann. Ietzt trage ich zum Beweise einer weiteren Bedeutung von  $\beta\omega\mu\delta\zeta$  noch nach, dass Lustathios zu I 13 p. 166, 23 sogar die Spitzsäulen des Apollon Agyieus, die doch sicher nie als Brandopseraltäre gedient haben, als  $\beta\omega\mu\delta$  dezeichnet. Auch scheint es beachtenswert, dass der Revers der Münzen der in der Nähe von Thymbra gelegenen Stadt Abramytion in Mysien einen von einer lebendigen Schlange umringelten Omphalos zeigt (vgl. Imhoos-Blumer, Die antiken Münzen Mysiens I (1913) S. 18 s. nebst Literaturangaben und daselbst Tas. I Sig. 21).

3u dem  $\mathfrak{O}$ . S. IO8 auf Serv. 3. Verz. Uen. 3, 332 angeführten Zeugnif, wonach der auf dem lykischen Patara stammende Zeadiuf (=  $\text{Eἰχάδιος})^{95}$  bei einem Schiffbruch von einem Delphin gerettet und Delphi sowie das dortige Orakel nach dem Muster des pataräischen gegründet haben soll, möchte ich setzt eine merkwürdige Parallele auf dem σμινθιαχὸς ὅμνος des Menander (von Laodicea) π. ἐπιδειχτ. I7 p. 440 Spengel ansühren. Zier wird ebenfalls das delphische

<sup>&</sup>lt;sup>94</sup> Euft. p. 166, 23: τοὺς πρὸ τῶν θυρῶν βωμούς, οῗ πρὸς χάριν ἀγυιέως ἀπόλλωνος ἴδρυντο, τιμωμένου πρὸ πυλῶν ὡς ἀλεξικάκου. Mehr b. Schol. 3. Euríp. eð. Schwartz J p. 313.

<sup>&</sup>lt;sup>95</sup> Der Name Εἰχάδιος hängt natürlich mit der Verehrung des Gottes am 20. Monatstage, der εἰχάς, zusammen. Soviel ich weiß, hat man noch nicht beachetet, dass die 20 auch die heilige Jahl des babylonischen Sonnengottes Šamaš ist (Jeremias, Zduch d. altor. Geisteskultur S. 147).

Orafel auf Kleinasien, aber nicht auf Lykien, sondern auf Mysien, der Zeimat des Smintheuskultes, hergeleitet denn es heißt dort: καὶ γὰρ ἡμεῖς [die Verehrer des Smintheus in Kleinasien] μετέσχομεν τούτων πρῶτοι τῶν μάντεων, καὶ δεξάμενοι τὸν θεὸν τοῖς ἄλλοις περιεπέμψαμεν, καὶ τὴν παρ' ἡμῶν ἀπορροὴν ἐκεῖνοι [οἱ Δελφοὶ] ἀφ' ἡμῶν κέκτηνται.

Mit den karischen und lykischen Apollonkulten, in denen Omphaloi vorkamen (Omphalos S. 108 st.), hängt vielleicht auch der von
Lyrbe zusammen, dessen Münzen auf der Kaiserzeit im Obvers das
Brustbild der Salonina rechtschin zeigen, während im Revers außer
der Legende AVPBEIT AN zwischen zwei Tischen der Omphalos erscheint, über dessen Wölbung ein Baum mit 5 Üsten emporragt S.
Imhoos-Blumer, Untike griech. Münzen S. 99 st. [Gens 1913] =
Mionnet, Suppl. 7 119, 151, nach Vaillant. Oder sollte hier ein
'Baitylos' gemeint sein?

Von weiteren Gottheiten, die außer Upollon, Themis (s. ob. S. 57 f.), Astlepios, Zermes und den weiter unten (S. 66 f.) and zusührenden, auf römischen Familienmünzen erscheinenden, den Omphalos als Attribut neben sich haben, sind hier noch nachzutragen: Telesphoros (vyl. Svoronos, Journ. Internat. d'Archéol. Rumism. I4 (1912) S. 233, 3 und Dobrousty, Apxalod. eldývelg toŭ Έθνικοῦ Μουσείου I Σόφια 1907 σελ. 33 είχ. 27) und Zestia (Svoronos, a. a. O. 233. 4 und im Έθνικ. Μουσείον Πίν. 53, 1388. P. Roussel, Rev. Archéol. I8 (1911) p. 86-91).

## 6 Rapitel 6

### Grabmonumente in Omphalofform.

Ju den Grabmonumenten in Omphalofform, auf denen Miss Sarrison, im Widerspruch mit älteren Zeugnissen, schließen will, dass der delphische Nabelstein ursprünglich nichts anderes als der das Grab des Pythondrachens deckende Stein gewesen sei, 96 kommen setzt noch mehrere hinzu, die ich hier kurz zu besprechen habe.

- I. Auf einer archaischen Zydria in Berlin (nr. 1902 Jurtwängler = Gerhard, Trinkschalen u. Gefäße 2 Taf. 16 = Overbeck, Gallerie beroischer Bildw. Taf. 27 nr. 17 = uns. Taf. 6 Sig. 3)97 ist geschildert, wie Neoptolemos die Polyrena an das Grabmal des Achilles führt, um sie daselbst zu schlachten. Dieses Grabmal ist als ein großer weißer Omphalos dargestellt, an dem sich eine große Schlange besindet, darüber schwebt das als winziger Zoplit gebildete Eidolon des Achilleus, links davon stehen mehrere Krieger und ein Viergespann. Dies Gemälde bildet eine interessante Parallele zu der Omphalos S. 116 s. besprochenen und daselbst auf Tasel 5 Sig. 3 wiedergegebenen archaischen Vase in London mit der Opferung der Polyrena, wo das Grab des Achilleus als ein niedriger, mit einer Art gegittertem Netz bedeckter Omphalos dargestellt ist.
- 2. Im Archäologischen Anzeiger 1909 I Sp. 29 ff. hat Ed. Roese eine von ihm auf Melos käuslich erworbene recht interessante schwarzsigurige Zydria auf Attika veröffentlicht (s. unsere Tasel 7 Sig. 2a u. 2b), die ein deutliches Grabmal von Omphalossorm zeigt. R. sagt darüber:

'Die Mitte des Bildseldes nimmt ein hoher Tumulus ein, hinter oder auf dem vier Zweige emporragen. Auf ihm sitzt, mit der stark

<sup>%</sup> Dyl. Omphalof S. 115 ff.

<sup>97</sup> Vyl. setzt auch Maltens treffliche Abhandlung, 'Das Pferd im Totenylauben' Jahrb. 8. Urch. Inst. 29 (1914) S. 225 Sig. 18.

hervortretenden Brust nach rechts gekehrt, aber den gesenkten Kopf nach links zurück und abwärts gewandt, ein Kaubvogel, und zwar, nach der Kürze des stark gekrümmten Schnabels zu urteilen, ein Sabicht oder ein Zussard (Geier), während unten vor dem schwarzen Tumulus... eine schlanke Zirschkuh wie erschreckt nach rechtschin anspringt und den Kopf zurück nach oden oder zu der linksstehenden Sigur hinwendet. Zu beiden Seiten des Tumulus stehen beobachtend zwei langbärtige und langmähnige Silene mit Pserdeschweis, lebhaft in Miene und Gebärde, der eine, links, indem er wie ein Udorant den linken Urm mit geschlossen ausgestreckten Singern und abgespritztem Daumen erhebt, der andere, rechts, indem er bei ähnlicher Urmhaltung mit zierlicher Außenbiegung des rechten Zandgelenks dem Vogel einen Zissen entgegenzuhalten scheint oder ihm mit schnalzendem Singer lockend entgegen winkt.

Mit Recht vergleicht Roese zum Verständnis der Szene die nahe verwandten Vasen bei I. Zarrison (Journ. Zell. Stud. 19 1899 S. 205 ff. — Omphalos Tasel 5 Kig. 4, wo ebenfalls eine Zirschenduh am Tumulus erscheint), sowie die von Studniczka (Zermes 37 (1902) S. 265 — Omphalos Tasel 4 Kig. 3) besprochene schwarzsingurige weißgrundige Lekythos des Britischen Museums, endlich auch den rotsigurigen attischen Krater der Sammlung Vagnonville in Florenz, wo eine auf einem Tumulus (— Zügelz) sitzende Sphing von Satyrn belästigt wird. Sagegen möchte ich bezweiseln, ob R. angesichts meiner Darlegungen (Omphalos S. 120 ff.) setzt immer noch an seiner ihm von Miss I. Zarrison suggerierten Aussassing des delphischen Omphalos als Grabstein des Python durchaus sesthält.

3. Auch am Kopfende eines klazomenischen Sarkophans des 6.

<sup>98</sup> Vyl. Milani, Studi e mater. di archeol. e num. 1899-1901 S. 71. Österr. Jahresheste 7 [1905] S. 145. IO [1907] S. 117. Beiblatt 103. Ilbery, Art. Sphinx im Lexikon d. Mythol. 3 Sp. 1374, 15 st. — Ob freilich die von A. Sp. 33 st. herangezogene Vasenscherbe des Sotades (?) (bei Zogarth, Excavations at Ephesus, Lond. 1908 cap. 17) einen Tumulus oder den Omphalos von Delphi mit den beiden Ablern darauf (nicht daneben!) darstellt, muss einstweilen dahingestellt bleiben (s. Postskripta!).

Jahrh. in Leiden (Jahrb. d. Arch. Inst. 28 (1913) S. 59 = unfere Tasel 6, Sig. I) ist ein von bewassneten Streitern umgebener Tumulus von konischer Form dargestellt, der sich auf einer zweistussigen Basis erhebt. Brants verweist dazu auf den ähnlichen Tumulus auf einer weißen Grablekythos im Britischen Museum (Murrays Smith, White Athen. Vases in the Brit. Mus. Pl. 13 = unten S. 69). Das Obsekt, das hier hinter dem Grabhügel steht, ist eine mit Bändern umwundene Säule, o dass wir annehmen können, dass eine ähnliche Säule den Tumulus unseres Sarkophags überragt habe. Nach Zauser (ebenda 28 S. 274) handelt es sich hier um die Opserung der Polyrena am Grabe des Achilleus (vgl. Omphalos Tasel 4 sig. I = Roschers Lex. 8. Mythol. 3 Sp. 2737/8).

4. Ein 'Omphalosyrab' erblicke ich endlich noch in dem 'autel surmonté d'une proéminence arrondie, en forme d'omphalos, au dese sur b'un soubassement formant degré' der Wandmalerei bei Bulard, Monuments et Mémoires Piot I4 [1908] S. 58 Tasel 3. Links das von drei opsernde [3] Personen. Bulard will freilich hier erkennen: 'une representation se rapportant au culte du Génius.'

 $<sup>^{99} \</sup>text{Vyl.}$  daß homerische túmba te stýly te  $\Pi$  456 f. u. Schol.  $\mu$  14 u. Schol.  $\Psi$  327.

## 7 Kapitel 7

### Droblematische Omphaloi.

Sier stelle ich eine Unzahl von Bildwerken (Relieff, Münzen und Wandzemälden) zusammen, in denen 'Omphaloi' erscheinen, deren eigentliche Bedeutung bis setzt noch nicht sicher erkannt ist, die aber doch in diesem Jusammenhange erwähnt zu werden verdienen, weil sie nicht uninteressante Probleme darstellen.

a. Un erster Stelle sind hier Eurz zu besprechen mehrere merEwürdige Relieff an etruskischen Uschenkisten, aufgezählt von Bulard, Monum. et Mémoires Diot 14 (1907) p. 65 f. Zier kommt in verschie benen Szenen ungewisser Bedeutung mehrfach ein netzumsponnener, von einer offenbar lebendig gedachten Schlange umringelter 'Omphalos' innerhalb einer auf einer quadratischen Zasis sich erhebenden 'Uedicula' (ναΐσχος) vor, deren Beziehung zum Kult des Upollon oder einer anderen Gottheit ebenfalls ganz unsicher ist (s. unsere Tafel 4 Sig. 1, 3, 5). Vor allem ist hier anzuführen die Florentiner Uschenkiste bei Brunn-Körte, Kilievi &. urne etrusche I p. 51, Tasel 47 25 (= A. Rochette, Mon. In. 26, 2), deren Darstellung man mehrfach, wenn auch mit höchst zweifelhafter Berechtigung, auf daf Opfer der Iphigenia bezogen hat. Brunn a. a. O. S. 51 fagt barüber: 'In questo rilievo... troviamo un piccolo sacrario formato da una base a guisa d'un altare, sul quale riposa la cortina 100 ossia l'onfalo, intorno a cui si rappolye un gran serpente. Dalle due colonne che vi si ergevano sopra per formar un tempietto, non si è conservata che la parte inferiore. Che l'onfalo abbia avuto una relazione particolare al culto di Diana, non ci vien riferito distintamente, ma come gia rilevò il Lanzi (Lett. Roncagliesi t. 22 p. 424), essa dea è paredros di Apolline e non di rado i sacerdozi di

Joo Diese Auffassung ist jetzt allgemein aufgegeben, war aber vor 50 ober 60 Jahren die herrschende (vyl. 'Omphalos' S. 42 Ann. 81).

ambidue le divinità erano congiunti, onde anche l'onfalo potrà esser stato transserito dall' uno all' altro. Tel resto questo risievo non osser novità: vi abbiamo la donna alata colla cervetta, Ugamemno, ne, l'ara col serpente, Isigenia portata da due uomini, mentre del gruppo di Clitemestra non resta che la gamba di uno degli uomini che la ritengono.' Ob freilich diese Deutung Brunns das Richtige trisst, ist schon deshald einigermaßen zweiselhaft, weil es bisher nicht gelungen ist, die Übertragung des apollinischen Uttributs des Omphalos auf Urtemis sicher nachzuweisen. S. Tas. 4, 3.

Eine zweite im Museo archeologico di Sirenze (unter Vir. 602) besindliche Aschriste stellt nach Körte (a. a. O. 2 p. 180 vyl. Tav. 75, 2 = unsere Tasel 4 Sig. 5) dar: Entro d'edicola evvi un onsalo attorno il quale raggirarsi un serpe. La disposizione della Sigura come in Ib i due prigioneri [Orestes u. Pylades:] muniti pure di maniche stuccate volgono le teste verso le sacerdotesse vicine, quella all' estremità sin. del rilievo mette il piede di sopra un sasso. Le sacerdotesse vestono chitoni superiormente doppi (con l'àπόπτυγμα) e con cintura che includono la parte raddoppiata... Dietro quella a d., all' angolo del rilievo, apparisce un uomo vestito di chitone cinto all' etrusca. Ill' angolo opposto evvi un pilastro scanalato del solito cono o pigna.' Auch hier ist die Deutung des Reliess auf Iphigenia, Orestes und Pylades in Tauris edenso zweiselhaft wie die Beziehung des Omphalos auf den Kult der taurischen Artemis und ihres Bruders Apollon.

Vicht minder rätselhaft ist die Darstellung einer dritten Uschen-Liste im Museum von Volterra, beschrieben von Körte a. a. O. 2 S. 213 f. und abgebildet ebenda Tasel 94, 2 = unsere Tasel 4 fig. I. Körte sagt a. a. O. darüber: Entro l'edicola evvi un onsalo cui si avvolge un serpente. Dei due combattenti vestiti di lungo chitone cinto e muniti di scudo e parazonio, quello a sin. è sorse barbato, ...l'altro a d. certamente imberbe. Li ritengono a sin. un uomo vestito di chitone lungo e clamide che regge uno scettro nella sin. U destra un uomo imberbe munito di himation e sorse di un pileo oppure berretto frigio... Lisi escono dal fondo e quello a destra si china verso il guerriero accanto e perciò pare di statura piu piccola, rendendo visibile nello stesso tempo la parte superiore di una Juria alata, in piedi dietro la figura descritta, che regge una face ardente e guarda verso il centro. Ili due angoli del rilievo finalmente sono due uomini in piedi: quello a fin, vestito di chitone cinto all' etrusca ed himation, porta la destra al capo in atto di spavento, l'altro a destra, cui manca la testa, regge una lancia nella destra.' Von der richtigen Deutung aller dieser drei Szenen hängt natürlich auch das Verständnis des schlangenumwundenen 'Omphalos' in der Aledicula ab. Um dazu mönlichst wirksam anzurenen, habe ich ef für nötig gehalten, hier die Beschreibungen der drei Relieff mit den eiges nen Worten Brunns und Körtes wiederzugeben. Sollten, was aber einstweilen ganz ungewiss ist, die drei Szenen in Delphi spielen, so könnte vielleicht der nach Pomtow (f. oben S. 42 u. 46) in einer 'aedicula' aufpestellte Omphalof der Tempelcella (nicht def Udytons!) gemeint sein.

b. 'Omphaloi' auf Münzen und Tefferen.

In einer seiner wertvollen Abhandlungen, betitelt: 'Antike griedhische Münzen. Genf. Verlag 8. Schweiz. numismat. Gesellsch. 1913' S. 10 beschreibt Imboos-Blumer eine von ihm endgültig der Stadt Chalkis auf Euboia zugewiesene und a. a. O. Tasel I nr. 2 abgebildete Bronzemünze (s. unsere Tasel 2 sig. 17) wie solgt:

'Br. 18. — Kopf des Poseidon, mit Dreizack über der Schulter, rechtschin.

R ARAKI an den Stufen einer zweisäuligen Aedicula, in deren Mitte ein kegelförmiger [an seinem unteren Ende wie ein Ei oder Pinienzapfen etwas eingezogener] Baitylos [Omphalos:] steht dieser und die Außenseite der Säulen sind mit Tänien behangen.

Gr. 6, 38, Zerlin (vorher m. S.). Tafel I Mr. 2.

Die frühere Literatur über diese interessante Münze s. bei Imhoof a. a. O., außerdem bemerkt er: 'Dass der so vielumstrittene Prägeort unserer Münze die euböische [nicht die sprische] Stadt ist, beweist außer dem Poseidonkopf, der auf einen Küstenort deutet, der Zaitylof [Omphalosz], der, in gleicher Form und ebenfalls in einer Aedicula, wiederholt auf Münzen von Chalkis am Euripos vorkommt (Imhooszel., Monnaies grecques, 222 f. 60. 63. 64). Von einer derselben folgt hier Zeschreibung und Abbildung [s. unsere Tasel 2 Sig. 18].

Br. Id. — EMII., KAE r. Brustbild der Zera mit Stephanof und Gewand rechtshin. Pkr.

R KAE r., ONI I. Baitylof [Omphalof?] in einer Aedicula mit zwei Säulen. Pkr.

Berlin (vorher m. S.). Tafel I Mr. 3.

Dazu die weitere Bemerkung: 'Ohne Zweifel ist der Stein auf eine andere Gottheit als die auf derselben Münze dargestellte Zera zu beziehen, vielleicht auf Zeuf oder Upollonz, der an verschiedenen Orten in dieser Weise verehrt wurde, z. B. in Sikyon in Korm einer Pyramide (Pauf. 2, 9, 6 vgl. Overbeck, Kunstmyth. 2 Zeuf 5), und in Seleukeia am Orontes in der eines mit Tänien behangenen konischen Steines (Kat. Brit. Mus. Galatia etc. 274 ff. Tasel 33 3. 4. 7. 8. Oyl. a. a. O. Emisa 237 ff. Tasel 27 9 u. 13 [= unsere Tafel 2 Kig. 15, 16 u. 19]). — Zeads Vermutung (Zist. Num. nouv. éd. 360), daff der Baitylof und der Sitz der Zera der chalkidischen Münzen identisch seien, vermag ich nIcht zu teilen. Dieser hat hin und wieder die form des Omphalos und erscheint wie dieser von einem Netz von Stemmata überzogen (Kat. Brit. Mus. Centr. Greece Tafel 21, 72 [f. unsere Tafel 2 fig. 8]), an anderen Exemplaren sieht er wie ein Korbyeflecht auf. Sicher sitzt aber Zera nicht auf dem als Gott verehrten Steine, für den ein Tempel oder eine Aedicula errichtet war.' Die letztere Bemerkung trifft an sich yewiss das Aichtige, aber freilich nur unter der Voraussetzung, dass ef sich in diesem Kalle um einen wirklichen Baitylos, d. h. um einen als Gott in einem Tempel verehrten Stein' oder 'Fetisch,' nicht um einen eigentlichen Omphalos (wie z. B. in Delphi) handelt. Mehmen wir aber die letztere Möglichkeit an, so wäre der Omphalos als Sitz

der Zauptgöttin von Challis (Zera) ebenso wohl zu rechtsertigen, wie der delphische, wie wir sahen, wahrscheinlich ebenfalls in einer besonderen Aedicula befindliche Nabelstein als Sitz des pythischen Gottes. 101 Zinzu käme die bereits im 'Omphalos' S. 89 (vyl. Tafel 6 Sin. 6) besprochene Tatsache, dass der in Vathia bei Eretria, der Rivalin und unmittelbaren Nachbarin von Chaltif, gefundene große, mit Netzwerk versehene Marmoromphalos mit voller Sicherheit auf die gerade in dieser das Zentrum Luboias bildenden Gegend heimische Vorstellung vom 'Nabel der Erde' hindeutet. 102 Selbstverständlich liegt ef mir völlig fern, diese Deutung für mehr zu halten als für eine noch weiterer Untersuchung und Beglaubigung bedürftige Zopothe se, der gegenüber immer noch eine gewisse 'ars nesciendi' angebracht scheint. Die nanze Frage wäre sofort entschieden, wenn sich nach weisen ließe, dass das Zentrum Luboias, also die Gegend von Challis und Cretria, den Metropolen so zahlreicher Kolonien im Westen und Osten, etwa das berühmte lelantische Gesilde, ebenso wie Delphi, Branchisai, Daphof, vielleicht auch Uryof und Episaurof ufw., einst ebenfalls den Unspruch erhoben hätte, der 'Mabel der Erde' zu sein.

Ganz rätselhaft ist bis setzt auch das auf römischen Jamilienmünzen (namentlich der gentes Eppia und Aubria) nicht selten erscheinende Symbol des schlangenumwundenen Omphalos, der sogar zweimal (Zabelon, Monnaies de la République Rom. 2 p. 409 = uns. Tasel 2 Sig. 22 u. 26), ebenso wie auf den oben besprochenen etrustischen Aschenkisten, in einer richtigen Aedicula erscheint. Zulard, der (Monum. et Mém. Piot 14 (1907) p. 62 f.) eine höchst dankenswerte Zusammenstellung aller hierher gehörigen Monumente gegeben hat, verwirst a. a. O. S. 66 mit Recht eine von Caveldoni (Zull. d. I. 1858 p. 174 sp.), Zabelon (a. a. O. 2 p. 405 f.), Zesnier (L'Ile Tiberine p. 165 f.) gegebene Deutung, wonach der auf diesen Münzen dargestellte Omphalos aus dem Ustlepiosstult

<sup>101</sup> Ogl. auch den ομφαλός γᾶς in Urgos oben S. 47.

<sup>102</sup> Vyl. Omphalof Tafel 6 Sig. 6.

stammen soll (s. Omphalos S. 110 f. u. Tafel 9 Sig. 2). Man nimmt nämlich an, dass je ein Mitylied der gentes Aubria und Eppia sich mit unter den 10 Gesandten befunden habe, die im Jahre 461 u. c. nach Epidaurof gegangen seien, um den dortigen Ustlepioskult nach Rom zu verpflanzen. Dagegen macht Bulard (S. 66 f.) mit Recht geltend, dass man, wenn jene Beziehung des Omphalos auf den betreffenden Münzen sicher wäre, auf deren Avers gewiss nicht Gottheiten wie Januf, Neptun, Zerculef, Mercur, sondern vielmehr Uesculapius erwarten sollte, der tatsächlich niemals daselbst abyebildet ist. Ferner sei der Uesculapiustempel auf der Tiberinsel, in dem sich der dem Gotte nebeilinte Omphalos befand, sonst wesent lich anders dargestellt als hier. Endlich handle es sich auch bei dem Omphalos der etruskischen Uschenkisten nicht um ein Symbol des Us klepiof, sondern um etwas yanz anderes. Sodann fährt Zulard (S. 66 f.) in seiner Argumentation so fort: 'Si l'on remarque d'autre part, que l'omphalos au serpent se trouve associé sur les monnaies en question à l'image ou aux attributs d'Aercule (Babelon 2 p. 408, 6 409, 7), de Januf bifronf (ib. I, 477, 23 2, p. 15 nr. 21 p. 351 nr. 19 p. 408 nr. 5), de la Fortune (2, 408, 4), de Mercure (2 p. 408, 6 409, 8), si l'on se souvient, que Mercure et l'omphalos au serpent sont fréquemment représentés l'un à côté de l'autre sur les peintures religieuses de Pompéi (cf. p. 63 n. 2, 2 a b c d e f y h) comme le sont par ailleurs Mercure et la Fortune (Zelbiy, Wandyemälde nr. 18. 19)... n'aurait-on pas l'impression que ces divers motifs, omphalos au serpent, chapelle le surmontant, image ou attributs de Janus, d'Hercule, de la Fortune, des Lares, se relient étroitement entre eur, formant une sorte d'association que doivent expliquer, non des souvenirs historiques déjà lointains, mais def raisons d'ordre religieur, tousours présentes? Da nun alle soeden genannten Gottheiten nach Zulard in den häuflichen Kulten der letzten Zeit der Republik und des beginnenden Kaisertums, wie die pompejanischen Wandzemälde (Zelbig nr. 35 ff. 46 ff. 60b ff. 67 ff. [Laref] nr. 10 ff. [Mercuriuf] nr. 18. 19. 73 ff. [Fortuna]) und

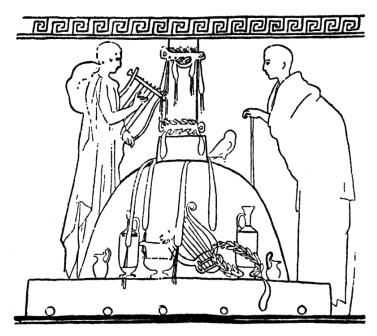
die kürzlich an den Außenwänden von Zäusern in Delos entdeckten Gemälde beweisen, eine Kolle spielen, so hält Bulard den 'omphalos au serpent' für eine Urt Zausaltar (autel domestique) und ist auch geneigt, die Aedicula mit dem schlangenumwundenen Omphalos der besprochenen etruskischen Uschenkisten so zu erklären. Um diese seine Deutung wahrscheinlich zu machen, beruft sich Bulard vor allem auf die zahlreichen Monumente (Wandzemälde etc.), die einen von einer mit Kamm versehenen Schlange umringelten Kundaltar von zylindrischer Korm (cippus!) zeigen. Zier ist die Schlange offenbar als ein Genius in Schlangengestalt zu fassen (vyl. z. B. Zelbig nr. 49. 57. 63 ff). Von besonderem Gewicht für seine Erklärung des schlangenumwundenen Omphalos als Zausaltar scheint Bulard das Wandnemälde bei Zelbin nr. 60b Tafel I (= Omphalof Tafel 9 nr. 6) zu sein, das den netzbedeckten Schlangenomphalos in der Mitte zwischen zwei Laren darstellt. Aber gerade in diesem Kalle kann, wie ich 'Omphalof' S. 114 nachgewiesen habe, an einen 'Zausaltar' oder an ein Symbol der Vesta deshalb unmöglich gedacht werden, weil, wie die beigegebenen Bäumchen zeigen, die Szene nicht im oder am Zause sondern draußen im Freien, fern vom Zause spielt, so dass die Deutung des 'Omphalos' als eines den Mittelpunkt mehrerer Grundstücke bildenden 'terminus' überauf nahe liegt. Ebenso wenig spricht das bei Bulard auf Tafel 5 (unter a) wiedergegebene, zu Delos an der Außenseite der Mauer der 'maison des Dauphins' befindliche Bild für die Erklärung als 'Zausaltar,' weil hier nicht nur sede Beziehung auf Vesta oder den Zausgenius fehlt, sondern auch, wie auf dem beigefügten Köcher deutlich hervorgeht, eine solche auf Apollon anzunehmen ist. Das muss auch Bulard selbst zugeben, wenn er (a. a. O. p. 72) darüber sagt: 'On remarquera le filet à mailles régulières dont l'omphalos est ici recouvert: ce filet, quelqu'en soit le sens, recouvre ordinairement l'omphalos delphique. On observera pareillement que de l'autre côté de la niche menagée au centre de la peinture, fait pendant à l'omphalof un objet qui paraît bien être un carquoif (fig. 23): qu'il faille voir dans ce carquois

l'attribut d'Apollon ou celui d'Artemis, il reste en tout cas certain que l'omphalos domestique est interprété ici comme se rapportant au culte d'Apollon.' Hierzu kommt noch der newichtige Umstand, Saff nach Zulard a. a. O. p. 62 daf auf Planche 5 fragm. a wiedernegebene Bild zeigt: Omphalos reposant sur une base plate, de forme rectangulaire. Il est recouvert d'un réseau à mailles régulières et garni de feuilles (de laurier?) 103 qui en suivent les contours jusqu' au sommet.' Also schwebt die von Bulard behauptete Beziehung auf Vesta und den Geniuf des Zauses bis setzt völlig in der Luft, und es ist nur eine Verlegenheitsaustunft, wenn 3. S. 72 schließlich meint: 'la vieille idole italique de Vesta se transforme ainsi, par une confusion qui s'explique aisément à Delos, en un symbole purement apollinien.' Zat man also m. E. den an der Straßenseite des delischen Zauses 'des Dauphins' abyebildeten Omphalos yanz entschieden als ein apollinisches Symbol zu deuten, so liegt es im Zinblick auf die vor den Zaustüren stehenden, wohl apotropäische Bedeutung beanspruchen den (Uly, D. kret. Upollon S. 53. Milsson, Griech. Feste S. 168) Spitzfäulen des Upollon Unvieus newiss viel näher, in dem gemalten Omphalos ein Surroyat für die das Zaus von außen beschirmende Spitzsäule des Agyieus zu vermuten.

In diesem Zusammenhang sind endlich auch noch mehrere in Utstika gesundene Bleitesseren zu erwähnen, von denen eine im Bull. de Corr. Zellén. 8 (1884) Pl. 6 nr. 214 (s. unsere Tasel 2 Sig. 23) abgebildet ist, während vier andere, nach Svoronos dem 4. Jahrh. angehörende, mir von diesem ausgezeichneten Forscher in Gipsabbrücken gütigst zur Verfügung gestellt worden sind (s. unsere Tasel 2 Sig. 24, 25, 27, 28). Im ersten Falle handelt es sich um einen schlangenumwundenen Omphalos neben einem Füllhorn, bei zweien der Svoronosschen Abdrücke ist der ausfallend schlanke Omphalos, wie es schen ihr von einem mir völlig rätselhaften einsachen oder dop-

<sup>103</sup>Vyl. dazu den oben S. 50 besprochenen plastischen Omphalos von Delos, der einen deutlichen Lorbeerkranz trägt (s. unsere Tasel 5 Sig. 2) und das Vasenbild Omphalos Tas. 2, Sig. 2.

pelten Rahmen umgeben (vyl. jedoch die Tafel 2 Sig. 19 abgebildete Münze von Seleucia, wo der betreffende Baitylof ebenfalls von einer eigentümlichen Umrahmung [Deckez] umgeben erscheint).



2: Omphalofförm. Grabtumuluf mit Stele dabinter: Lekythof aus Cretria im Brit. Muf. nach Jahrb. d. Arch. Inft. 27 (1912) S. 138 (f. oben S. 61 f.).

# 8 Schlusswort.

Ziermit wäre nunmehr die Verarbeitung des für die 'Neuen Omphalosstudien' von mir gesammelten Materials glücklich erledigt. Das mit möchte ich aber durchauf nicht gesagt haben, dass jetzt alle mit dem Omphalosproblem zusammenhängenden Fragen endgültig beantwortet seien. Vielmehr bleibt in dieser Richtung noch mancherlei zu tun übrig, wie schon auf der Uberschrift des letzten Kapitels (7: 'Problematische Omphaloi') zur Genüge hervorgeht, dessen archäolonischer Inhalt sich zweifellos erheblich vermehren lasst. Ebenso wird aber auch das in Rapitel L6 verarbeitete Material im Laufe der Zeit noch eine stattliche Vermehrung erfahren können. Linerseits denke ich dabei an die Sammlung noch weiterer Zeugnisse für die Bedeutung des 'Mabels' im Glauben und Brauch der verschies densten Völker (Kapitel I), anderseits erscheint es in hohem Grade erwünscht, dass dem Gedanken des Erdnabels bei den Chinesen, Japanern, Indern, Persern, Babyloniern, Israeliten, Unyptern etc. etc. noch weiter nachgegangen und vor allem untersucht werde, ob diese Vorstellung bei dem betreffenden Linzelvolke selbständig entstanden, oder anderswoher entlehnt worden ist, ein Problem, das mit der immer noch brennenden Frage des 'Panbabylonismus' innig zusammenhängt. Wenn ich auch leider — infolge mangelhafter Kenntnisse auf den bezeichneten Gebieten — nicht imstande gewesen bin, alles einschlänine Material selbständin zu sammeln und zu verarbeiten, so darf ich doch vielleicht hoffen, Orientalisten, Theologen und Ugyptologen durch meine Omphalofftudien zu einnehenderen Untersuchungen ebenso wenigstens angeregt zu haben, wie es auf dem Gebiete der Keltologie zu meiner großen Freude bereits der Kall gewesen ist (s. oben S. 24 f.). Auch würde ef mich außerordentlich freuen, wenn die weiteren, durch den Weltkrieg leider unterbrochenen Ausgrabungen Th. Wiegands im Zentrum des großen Apollontempels von Branchidai (Didyma) — s. Kapitel 3 — endlich hinsichtlich des dort von mir und andern vorausgesetzten Nabelsteins ein ähnliches Ergebnis zutage

förderten, wie die kürzlich Courby gelungene Entdeckung des echten alten Omphalos im Udyton von Delphi (Rapitel 4). Alle diese noch zu wünschenden Untersuchungen werden aber — glaube ich — auch ergeben, ein wie großes Gewicht dem uralten Gedanken des Erdnabels überall, vom historischen und kulturhistorischen Standpunkte aus betrachtet, zuzuerkennen ist. Denn es kann sa keinem Zweisel unterliegen, dass alle Völker, Staaten, Städte und Ortschaften, welche sich im Zesitze des Erdnabels wähnten, gerade durch solchen Glauben in ihrem Selbstbewusstsein und damit auch in dem Zestreben, diesem durch entsprechende Machtstellung und Zedeutung kräftigen Ausdruck zu verleihen, wesentlich bestärkt worden sind, zumal da es sich sa fast überall zugleich um eine zentrale Lage handelte, die an sich schon für die Machtstellung und Zedeutung eines Volkes oder Reiches von außerordentlicher Wichtigkeit ist.

Dieser Gesichtspunkt legt auch die Frage nahe, wo wohl in ferner Jukunft, wenn, nach Überwindung und Ausgleichung der setzigen nastionalen Gegensätze in Europa, das nach Analogie des den politischen Abschluss des klassischen Altertums bildenden römischen Imperiums mit voller Sicherheit zu erwartende neuere Weltreich entstanden ist, dessen 'Nabel' oder Zentrum anzunehmen sein dürfte. Nicht undenkbar wäre es, dass Deutschland oder besser gesagt der zu erwartende Bund germanischer und gleichen Idealen politischer und kultureller Art huldigender Völker infolge seiner zentralen Lage in Kuropa einmal berusen sein könnte, die Rolle eines dupakdes  $\gamma \tilde{\eta}_S$  im höchsten Sinne des Wortes zu spielen.



3: Münze von Tyruf mit Europa und dem Stier links von Europa über dem Stier die beiden omphalofförmigen dubpósian nétran und zwischen ihnen der seurige Ölbaum.

# 9 Jusätze und Berichtigungen.

Wie unvollständig meine bisherigen Sammlungen für das Omphalosproblem immer noch sind, und wie viel sich auf diesem Gebiet noch tun lässt, das mögen folgende Zusätze lehren, die ich erst während der Korrektur der vorstehenden Kapitel habe sammeln können.

Zu 'Omphalof' S. 22 (vyl. oben S. 13 U. 29b).

Leopold v. Schroeder in Wien, den ich um genauere Mitteilungen über den Berg Meru gebeten habe, hatte die Güte, mich brieflich auf das Buch Kerd. v. Undrians, Der Zöhenkultus asiat. u. europ. Völker. Wien 1891 zu verweisen. Zier wird (S. 16 ff.) nach Sem Mahabharata (4.6. Jahrh. nach Chr.) eine genaue Beschreis bung des indischen Götterberges gegeben, der den Mittelpunkt der bewohnten Erde bildet und zugleich ein himmlisches Paradies darstellt. Ebenso spielt der Meru in den Puranas eine ziemliche Kolle. Sier gilt er geradezu als 'die Weltachse,' der Zenit, 104 um welche die sieben Zonen liegen, von ihm entströmen die vier Ströme, welche am Zimmel entspringen, von dort auf den Gipfel des Meru herabfallen und sich dann teilen... Uber die Gestalt des Meru herrschen sehr verschiedene Vorstellungen. Nach Wilford wurde er am häufigsten als Reyel [also omphalosförmin!] nedacht. Könine errichteten häusin künstliche Zügel (Merucringaf = Gipfel des Meru), welche boch verehrt wurden. Ein derartiger Zügel ist in der Nähe von Benares er wurde nach einer hier gefundenen Inschrift von Vikramäditya im Jahre 1027 erbaut alf Darstellung des Meru (Wilford, Us. Ref. 7, 289)... Nach Spence Zardy sind die sieben 105 Sphären, welche sich nach den Duranas über dem Meru auftürmen: I. Drajapata oder

<sup>104</sup> Vielleicht hängen damit auch die von Kisser im Philologus 68 (1909) S. 141 aus Albiruni, India trad. Sachau. London 1883 p. 306 c. 30 angeführten Sätze zusammen, wo, wie es scheint, die Begriffe des Zentrums der Kroscheibe und der Weltachse oder des Zenits (Pols) miteinander vermischt sind.

<sup>105</sup> Auch sonst spielt die Siehenzahl in diesem Jusammenhange eine bedeutende Rolle (v. Andrian a. a. O. S. 22 f.). Andrian (S. 35) scheint geneigt, sie auf babylonischen Einfluss zurückzuführen. Doch ist ef ebenso nut mönlich, hier altin-

Pitriloka, 2. Indraloka oder Svarya, 3. Marutloka oder Divaloka, der Limmel, 4. Gandharvaloka, der Wohnort der himmlischen Geister (Maharloka), 5. Janaloka, die Sphäre der Limmlischen, 6. Tapaloka, die Welt der sieben 106 Weisen, 7. Brahma (Satyaloka), die Welt unendlicher Weisheit' usw.

Ganz ähnliche Vorstellungen von einem in der Mitte der Erde gelegenen Verge lassen sich nach v. Andrian a. a. O. S. 124 auch bei den buddhistischen Laos im nördlichen Siam nachweisen. Zier gilt der Verg Jinnalo als Jentrum der Welt. Um die im Wasser befindliche Zälfte desselben ist ein ungeheurer Sisch geschlungen. Wenn er schläft, ist die Erde ruhig, wenn er sich bewegt, entstehen Erdbeben. Eine ganz ähnliche Vorstellung hat mir (s. Omphalos S. 21) Aud. Lange auch in Japan nachgewiesen. Der Jinnalo ist voll Jöhlen, von welchen die unterseeischen von den Drachen (Nach), die überseeischen von den Engeln (Thewedas) bewohnt werden. Sonne, Mond und Sterne sind die Zierraten der auf dem Verge befindlichen himmlischen Tempel. Auf seder der vier Seiten des Verge führen sieben in Verge als Stusen zur Jöhe, welche die Seele des Verstorbenen zu ersteigen hat und nur bei gehörigem Verdienst überwindet.

Mit diesem Jinnalo der Laos scheint der Sinnalu auf Celebes identisch, der ebenfalls als Mittelpunkt der Welt gilt (v. Andrian

dischen Ursprung anzunehmen (vyl. Roscher, Die enneadischen u. hebdomadischen Fristen und Wochen der ältest. Griechen 1903 S. 34 f. Derselbe, Die Sieben- und Reunzahl im Kultus und Mythus der Griechen 1904 S. 87).

Nolle (v. Andrian a. a. O. S. 22 f.). Andrian (S. 35) scheint geneigt, sie auf babylonischen Einfluss zurückzusühren. Doch ist es ebenso gut möglich, hier altindischen Ursprung anzunehmen (vyl. Roscher, Die enneadischen u. hebdomadischen Fristen und Wochen der ältest. Griechen 1903 S. 34 f. Derselbe, Die Sieben- und Neunzahl im Kultus und Mythus der Griechen 1904 S. 87).

<sup>107</sup> Auch sonst spielt die Siehenzahl in diesem Jusammenhange eine bedeutende Rolle (v. Andrian a. a. O. S. 22 f.). Andrian (S. 35) scheint geneigt, sie auf babylonischen Einfluss zurückzuführen. Doch ist es ebenso gut möglich, hier altindischen Ursprung anzunehmen (vgl. Roscher, Die enneadischen u. hebdomadischen Fristen und Wochen der ältest. Griechen 1903 S. 34 f. Derselbe, Die Sieben- und Neunzahl im Kultus und Mythus der Griechen 1904 S. 87).

a. a. O. S. 134).

Die alten Perfer scheinen ganz ähnliche Vorstellungen wie die Inder an den Meru an den Berg Zarasberezaiti (Arburz), der ihnen auch als 'Nabel der Gewässer' und als 'Nückgrat der Erde' gilt, geknüpft zu haben. Einer seiner Gipfel ist der Taera, um welchen Sonne, Mond und Sterne kreisen und an dem sie aus und eingehen (v. Andrian a. a. O. S. 296). Der Taera (Justi, Beitr. z. alt. Geogr. Pers. I, 6) hat genau dieselbe Bedeutung wie der Meru als Mittelpunkt der Welt (v. Andrian S. 302). 108

Ju der 'Omphalof' S. 23 f. angeführten Stelle auf der wohl auf babylonischen Einfluss zurückgehenden Lehre der Sethianer bei Zippolytos ref. 5, 19 p. 202, II verweise ich setzt auch auf Eisler, Weltenmantel und Zimmelselt S. 478 f., der aber hier du $\phi$ alos nicht wie ich als 'Nabelschnur,' sondern als 'Nabel' auffasst.

Ju der 'Omphalof' S. 24 ff. (u. oben S. 15 ff.) behandelten Unschauung der Israeliten, dass Jerusalem der Nabel der Welt sei, möchte ich setzt noch ein paar lehrreiche Notizen hinzusügen, die mir Zerr Prof. Winter in Dresden, der ausgezeichnete Kenner der späteren südischen Literatur, zur Verfügung gestellt hat.

Tanchuma zu Kedoschim (Leviticus II). IOI Es heißt (Leviticus II, 23): "Wenn ihr in das Land kommt und seden Baum des Essens (Fruchtbaum) pflanzet" usw. Vyl. Kohelet 2, 5: "Ich machte mir Gärten und Parke und pflanzte darin Baum seylicher Frucht." R. Janai sayte: Selbst die Pfesserstaude hat Salomo im Lande gepflanzt. Auf welche Weise pflanzte er? Salomo war weise und kannte die Wurzel auf dem. Grundstein der Welt. Wieso? Es heißt (Psalm 50, 2): "Von Zion her, der Vollendung der Schönheit, ersstrahlte Gott," d. i. Von Zion her wurde die ganze Welt vollendet,

<sup>108</sup> Vyl. dazu auch Eisler, Weltenmantel u. Zimmelßelt S. 626, der geneigt ist, auch den zentralen Weltbery des Mar Aba von Nissbis und des Kosmas Indikopleustes auf persisch-babylonische Anschauungen zurückzusühren. Vyl. die a. a. O. S. 621 (Sig. 76), 623 (Sig. 78), 629 (Sig. 79) mitgeteilten interessanten Kosmogramme, die den zentralen Weltbery deutlich darstellen.

<sup>109</sup> Vyl. Midrasch rabba zu Rohelet 2, 5.

wie wir in der Mischnah (b. Joma 5, 4) gelernt haben: Warum wurde sein Name Stein der Grundlegung genannt, weil von ihm auf die Welt gegründet wurde. Mo Salomo wuste nun, welchef die Aber ist, welche (von da auf) nach Athiopien geht. Auf ihr pflanz te er die Pfefferstaude, und sofort trug sie Früchte, denn so heißt es "Ich pflanzte darin Baum jeglicher Frucht." Line andere Erklärung: "Ich pflanzte darin Baum seylicher Frucht." Wie dieser Nabel in die Mitte des Mannes gesetzt ist, so ist das Land Israel in die Mitte der Welt gesetzt — denn es heißt (Ezechiel 38, 12): "Sitzende auf dem Nabel der Erde" — und von (ihm dem Lande Istrael) als dem Grunde der Welt, neht sie (die Welt) auf, denn es heißt (Psalm 50, I): "Der Gott der Götter, der Ewige, redete und er rief die Erde vom Aufgang der Sonne bis zu ihrem Miedergange." Von wo her? (das. 2) "Von Zion, der Vollendung der Schönheit, erstrahlte Gott." Das Land Israel sitzt in der Mitte der Welt und Jerusalem in der Mitte des Landes Israel und das heilige Zauf (Tempel) in der Mitte Jerusalems und der Zechal (das Allerheiligste) in der Mitte des heiligen Zauses und die Lade in der Mitte des Zechal und der Stein der Grundlegung vor der Lade von ihm auf wurde die Welt gegründet. Salomo aber, der weise war, erforschte die Wurzeln, die von ihm nach der ganzen Welt binausgeben, und pflanzte an ihnen alle Urten von Zäumen, und diese trugen Früchte. Deshalb heißt es "Ich machte mir Gärten und Parke" usw.

b. Joma, Mischnah 5 3. Wenn er (der Sohepriester am Versschnungstage beim Dienste im Allerheiligsten) zur Zundeslade geslangte, legt er die Kohlenpfanne zwischen die zwei Stangen. Das. 4. Seitdem die Zundeslade hinweggenommen worden, war daselbst ein Stein, von den Tagen der ersten Propheten an, und stiyy U.h, Schetisch, Grundlegung wurde er genannt, höher als die Erde drei

IIOS0 nach dem Texte des Tanchuma. Der Mischnatert lautet sedoch, wie weiter S. 74 angeführt. Die hier angeführten Worte sinden sich b. Gemara 54b als Erklärung zu den Mischnaworten.

Kinger. Und auf diesen legte er (die Kohlenpfanne).

Daf. Gemara 54b. Wir haben nelernt (Tosefta Joma 2): Denn von ihm (diesem Stein) auf wurde die Welt nenründet. Die Mischnah stimmt überein mit dem, der sagt: Von Zion auf wurde die Welt erschaffen. Wir haben nämlich in einer Borajtha gelernt: A. Elieser sant: Von ihrer Mitte auf wurde sie erschaffen denn es heißt (Job 38, 38): "All der Staub gegossen wurde zum Guss (festen Klumpen) und Schollen angeheftet wurden." A. Josua sant: Die Welt wurde von den Seiten auf geschaffen denn es heißt (das. 37, 6): "Denn zum Schnee sprach er: Werde Erde, und zum Regenguss und zu den Regengüssen seiner Macht." N. Jizchak sant: Einen Stein warf der Zeilige, gebenedeite sei er, inf Meer, von ihm auf wurde die Welt gegründet denn ef heißt (das. 38, 6): "Worauf wurden ihre Küße eingesenkt, oder wer warf ihren Eckstein?" Die Weisen aber sagen: Von Zion auf wurde sie erschaffen denn es heißt (Psalm 50, I und 2): "Der Gott der Götter, der Ewige, redete und rief die Erde vom Aufgang der Sonne bif zu ihrem Niedergang. Von Zion her, der Vollendung der Schönheit, erstrahlte Gott." Von ihm (Zion) her wurde die Schönheit der Welt vollendet. — In einer Boraje tha heißt es A. Elieser, der Große, saut: Es heißt (Genesis 2, 4): "Dief sind die Geburten (Nachkommen, Entstehungsgeschichte) des Zimmels und der Erde, da sie erschaffen wurden. Um Tage, da der Ewige, Gott, Erde und Zimmel machten." Die Geburten (Wesen) des Zimmels sind von Zimmel erschaffen worden, die Geburten der Erde sind von Erde erschaffen worden. Über die Weisen samen: Diese und jene sind von Zion erschaffen worden denn es heißt (Psalm 50, 12): "Der Gott der Götter, der Lwige, redete und rief die Erde vom Aufgang der Sonne bis zu ihrem Niedergange. Von Zion her, der Vollendung der Schönheit, erstrablte Gott." Von ihm (3ion)

III Also zuerst ein sester Kern, an den sich rings umber von innen nach außen die Schollen (Gebilde) fürten.

<sup>112</sup>Wie Schnee und Regengüsse von allen Windrichtungen (Seiten) her strömen, so vollzog sich das Werk der Schöpfung von allen vier Seiten her nach dem Mittelpunkte, von außen nach innen.

her wurde die Schönheit der Welt vollendet.

Ferner führt Winter für die eigentümliche echtsüdische Anschauung, dass das jerusalemische Sanhedrin der 'Nabel der Welt' sei, folgende Zeugnisse an:

Bemisbar rabba Parscha I, 4: "Dein Nabel ein gerundetes Becken" (Canticum 7, 3). (Der Schriftvers) redet vom Sanhesdrin, welches in der Guaderhalle seinen Sitz hatte. Es ist mit dem Nabel verglichen. Und warum ist es mit dem Nabel verglichen? Allein wie der Nabel in die Mitte des Aumpses gesetzt ist, so ist das Sanhedrin Israels in die Mitte des Zeiligtums gesetzt. (Vyl. Schir rabba zu Canticum 7, 3).

Tanchuma Ki Tissa: "Wenn du aufnimmst das Zaupt" (Erod. 30, 12). Das ist es, was die Schrift sapt (Canticum 7, 3): "Dein Nabel ein gerundetes Vecken." "Dein Nabel" das ist das Sanhedrin. Warum heißt es Nabel? Wie der Nabel in die Mitte des Menschen gesetzt ist, so sitzt das Sanhedrin in der Quaderhalle, welche in der Mitte des Zeiligtums ist. Wie dieser Nabel — solange das Kind in den Eingeweiden seiner Mutter ist — ist sein Mund verschlossen, und von dem Nabel aus isst es, so essen (nähren sich) die Israeliten nur vom Sanhedrin aus. Darum wird es mit dem Nabel verglichen.

b. Sanhedrin 37a: "Dein Nabel" (Canticum 7, 3) das ist das Sanhedrin. Warum heißt es "dein Nabel?" Weil es im Nabel der Welt seinen Sitz hat.

Midrasch Sutta 7, 3: "Dein Nabel ein gerundetes Becken." (Canticum 7, 3). Das ist der Schith, dem es nie an Trankopfern sehlte. [Schith ist ein unterirdischer Raum von einer Quadratelle am südwestlichen Winkel des Altars, wohin der Wein der Trankopser hinabsiel.]

3u 'Omphalof' S. 31. Für die Beurteilung des Alters der Κόρη κόσμου und ihrer Unschauungen scheint von besonderer Wichtigkeit der, wie ich glaube, neuerdings gelungene Nachweis, dass ihr wessentlicher Inhalt spätestens dem 5. Jahrh. vor Chr. entstammt, als Ägypten von Aryandes, dem Satrapen Darius' I, regiert wurde.

Darauf deuten auch gewisse Ausdrücke und Gedanken, namentlich auf dem Bereiche der Metempsychosenlehre, die sich wohl am besten auf dem Kinfluss zoroastrischer Doktrin erklären lassen. Genaueres nebst Literaturangaben bei Kisler a. a. O. S. 503 U. 2.

'Omphalof' S. 35 habe ich darauf aufmerksam gemacht, dass auch die amerikanischen Ureinwohner an einen 'Nabel' der Erde geglaubt haben, und dafür den Namen der Zauptstadt der Peruaner Cuzco, d. i. Nabel, geltend gemacht. Jetzt bin ich in der Lage, eine ganz ähnliche Vorstellung auch bei den alten Mexikanern nachzuweisen. Denn 'der mexikanische Feuergott wohnt 'im Nabel der Erde' (thalxicco), und im Codex Seservary-Meyer (ed. Zerzog v. Loubat) ist er in die Mitte eines Kreuzes, bzw. achtstrahligen Sternes gesetzt' (Preuss b. Roscher, D. ennead. u. hebdom. Fristen u. Wochen d. ältest. Griechen S. 81).

Ju 'Omphalof' S. 48 f. u. ob. S. 30 Unm. 55 verweise ich jetzt auch auf Birt, Die Buchrolle in der Kunst (Leipzig 1907) S. 119, 'der ebentalls den Gegenstand, den die vermeintliche 'Muse' [7] (die in der Orakelgrotte rechts vom Omphalos dem sein Gesicht von ihr abwendenden Upollon Kitharodos gegenübersteht) in der A. bält, nicht als Schale, sondern als Buchrolle fassen will, obwohl er zugeben muss, 'dass eine zureichende Erklärung des Motivs schwer aufzustellen ist.' Jedensalls ist auch Birt, trotz seiner imponierenden Kenntnis der in Betracht kommenden Monumente, bisher nicht imstande gewesen, eine wirklich zutressenden Kigur auf den Kreise der Benkmäler beizubringen. Jedensalls liegt in diesem salle ein immer noch nicht völlig gelöstes Problem vor, dessen endgültige Lösung dringend zu wünschen ist.

Weiteref f. unter Postscripta S. 88 f.

# 10 Erläuterndes Verzeichnis der Abbildungen.

## 10.1 a. Im Texte:

- S. 38: Das delphische Adyton als Zöhle mit Omphalos, hinter dem sich der Pythondrache zu verbergen sucht links davor Leto mit dem kindlichen Apoll auf dem Arm, der gerade im Begriss ist, einen Pseil auf den Python abzuschießen, rechts davor die jungfräuliche Artemis den Python im Adyton beobachtend. Schwarzsigurige (archaische) Lekythos in Paris nach Roschers Lexikon d. Mythol. 3 Sp. 3408 sig. 4 vgl. 'Omphalos' S. 104 s. sowie daselbst Tasel 4 sig. 3.
- S. 69: Omphalofförmiger Grabtumuluf mit Stele Sahinter: Lekythof auf Eretria im Brit. Museum, nach Jahrb. 8. Archäol. Inst. 27 (1912) S. 138. S. ob. S. 61 f. und unten S. 89.
- S. 71: Revers einer Bronzemünze des Gallienus von Tyrus (CO» Lonia TUROs METropolis): Europa (EVPΩΠη), einen Korb mit den Zänden tragend, steht am Strande von Tyros. Ihr nähert sich der auf dem Meere kommende Zeus-Stier. Die Lokalität von Tyros ist deutlich bezeichnet durch die beiden omphalossörmig gebildeten 'ambrosischen Felsen' (ἀμβρόσιαι πέτραι), zwischen denen der seurige Öldaum (ἔρνος ἐλαίης πέτρης ὑγροπόροιο μεσόμφαλον Nonnos) als Symbol des Zentrums der Erdscheibe (২) erscheint. S. oben S. 15 u. Unm. 34. Müller-Wieseler, Denkm. a. Kunst 3 S. 40 u. daselbst Tasel 3 Sig. 40.

## 10.2 b. Auf den Tafeln:

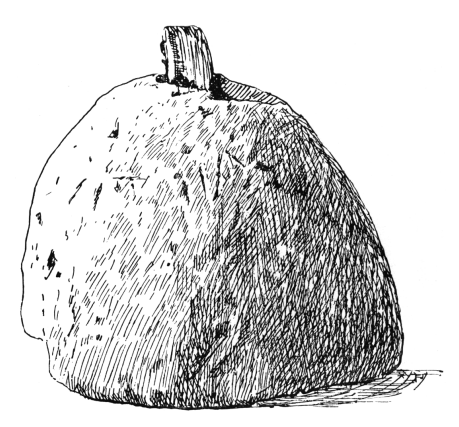
### 10.2.1 Tafel I.

Sig. I: Der kürzlich von Courby an der Stelle des alten apollinischen Udytons von Delphi entdeckte große omphalossörmige Porosstein mit der altertümlichen Inschrift ( $\text{The} \in [-\Gamma \tilde{\alpha}]$ ), der höchstwahrsscheinlich den echten alten Vabelstein des Udytons darstellt. S. oben S. 44 sf. Sederzeichnung von Alice Roscher nach Comptes Renduß de l'Acad. d. Inscript. et B.L. de l'année 1914 (Bull. d'Avril-Mai) p. 268 sig. 3.

Sig. 2: Der auf dem Vorplatze des delphischen Upollontempels ausgegrabene große, prachtvolle, mit elegantem Netzwerk (ἀγρηνόν) versehene Marmoromphalos, dessen Pausanias (10, 16, 3) gedenkt. Vyl. Omphalos S. 81 f. und daselbst Tasel 6 sig. I. Nach einer mir gütigst von der Deutschen Verlagsanstalt, der Zerausgeberin von Über Land und Meer' (s. Jahry. 1913 Nr. 3 S. 1083), überlassenen großen Photographie (verkleinert).

Man beachte die große formelle Verschiedenheit der beiden hauptssählichsten Nabelsteine im Apollontemenos von Delphi selbst doch ähnelt die Form der meisten Omphalosdarstellungen in Reliefs, Münzen, Wands und Vasenbildern viel mehr dem alten konischen Porosstein als dem erheblich jüngeren, auf dem Vorplatz des Tempelsaufgestellt gewesenen, mehr zylindrisch geformten, welcher Umstand sehr für die Echtheit und Bedeutung des ersteren spricht.

Sig. 3: Der Omphalos von Thermos nach einer mir von Rhomaios gütigst zur Verfügung gestellten Photographie. S. oben S. 49 f.



4: Tafel I. — Hig. I.



5: Tafel I. — Fig. 2.



6: **T**afel I. — Fig. 3.

### 10.2.2 Tafel 2. (Münztafel.)

- Sig. I u. 2: Obvers und Revers einer archaischen Didrachme (unediert!) der kretischen Stadt Lappa (etwas vergrößert). S. oben S. 56 f.
- Sig. 3: Didrachme von Tauromenion, nach einem mir von Imhoof-Blumer gütigst übersandten Gipsabdruck (etwas versgrößert). S. oben S. 55. Obv.: Apollonkops mit Lorbeerkranz. R: TAYPOMENITAN und Omphalos von (lebendiger) Schlange umringelt. Paris (de Luynes). Vyl. Ann. d. Inst. 1847 S. 418 Ann. 2.
- Sig. 4: Bronzemünze von Pergamon nach einem Gipfabyuff Imhoof-Blumerf (etwaf vergrößert). Obv.: Kopf des Afklepiof mit Lorbeer r.-R: ASKAHTIOY—SATHPOS und Omphalof von (lebendiger) Schlange umringelt.
- Sig. 5: Silberdiobolof von Abegion, nach einem Gipfabdruck Imboof-Blumerf (etwaf vergrößert). Obv.: Apollonkopf mit Lorbeer. R: PHTI—NON und Omphalof auf niedriger Basis stebend, ohne Schlange.
- Sig. 6: Bronzemünze von Neapolif, nach einem Gipfabyuff Imhoof-Blumerf (etwaf vergrößert). Obv.: Upollonkopf mit Lorbeer. R: NEOMOAIT  $\Omega$ N und Lyra an den Omphalof gelehnt, auf dessen Spitze eine Schlange sich emporhebt. Vyl. Brit. Mus. Italy S. II6.
- Sig. 7 u. 8: Bronzemünze des Sept. Severus von Chalkis auf Euboea. Obv.: AYKΛCEΠCEYHOC, Kopf des Severus r., lor beerbekränzt. R: ΧΑΛΚΙΔΕωΝ, Zera (HPA) sitzend I. auf einem netzbedeckten Omphalos ('conical rock') 'Korb') sie trägt ein Diadem und hält in der A. eine Patera, in der L. ein mit einer Binde versehenes Szepter und ist bekleidet mit eineln langen Chiton und Peplos. Nach Brit. Mus. Central Greece Pl. 21, 12 (vyl. S. II8). S. oben S. 65 s.

- Sig. 9: Silberstater Philippos 2. (etwas vergrößert). Obv.: Ropf des Zeus mit Lorbeerkranz.  $R: \Phi \cap \nabla \cap \Sigma$ . Jugendlicher nackter Reiter r. Unter dem Bauche des Pferdes, zwischen dessen Füßen netzbedeckter konischer (spitzzulausender) Omphalos. Vach einem Gipsabbruck Imhoos-Blumers.
- Sig. 10: Bronzemünze von Myrina (Uiolif). Obv.: Upollonkopf mit Lorbeer r. — R: MYPINAIWN Omphalof (konisch, sehr spitz zulausend) neben Dreifuß und darüber Lorbeerzweig. Ogl. Imhoof-Blumer, Griech. u. röm. Mzkde. 1908, 57, I. Nach einem Gipsabbruck Imhoof-Blumers (etwas vergrößert).
- Sig. II: Bronzemünze von Pitane (Mysien), nach einem Gipsabbruck Imboos-Blumers (etwas vergrößert). Obv.: Kops bes Zeus Ammon von vorn. R: ΠΙΤΑ—ΝΑΙΩΝ, Omphalos von einer Schlange umwunden. Im Selde ein Pentalpha. Vyl. Zeitschr. s. Num. I (1873) 139, 2 und Zead, Zist. Nu. I S. 464 f. Brit. Mus. Mysia S. 171 sf. Tafel 34, 5 sf. Zum Pentalpha vyl. Eisler, Weltenmantel etc. S. 303 sf.
- Sig. I2: Große Bronzemünze des Philippus Senior von Bizya (Thrakien) nach Brit. Mus. Thrace S. 89. Obv.: AVTMIOVΛΦΙΛΙΠΠΠΟΓΑΝΓ, Ropf des Phil. r. mit Lorbeerkranz, mit Brustharnisch und Palubamentum. R: BIZVHN—ΩΝ. In der Mitte Apollon nackt, stehend, einen Lorbeerzweig in der A. haltend. Links von ihm Usellepios mit Schlangenstad in der A., stehend, zwischen ihm und Apollon der kleine Telesphoros. Rechts von Apollon Zygieia, in der A. eine Schlange, in der L. eine Schale haltend und auf dieser die Schlange tränkend. Zwischen Apollon und Zygieia ein zylindrisch geformter, flachzewöldter Omphalos (kein Ki = 'egg'!), um den sich eine lebendige Schlange windet. Im Selde oben l. Statue der sitzenden Fortuna mit Auder und Süllhorn, r. die eines nackten stehenden Zeus, der den Blitz mit der A. schleudert.
- Sig. 13: Silberstäter von Anaktorion in Akarnanien, einer Kolonie der Korinther, nach einem Gipsabdruck Imhoof-Blumers (etwas vergrößert). Kopf der Athena mit korinthischem Zelm I. Dahinter

r. A und ein netzbedeckter konischer Omphalos, von dem Troddeln herabhängen. Vyl. 'Omphalos' Taf. I Sig. 21.

Sig. 14: Drachme von Delphoi, nach einem Gipsabbruck Imhoose-Blumers (etwas vergrößert). Obv.: Kopf der Demekter mit Schleier l. — R: ΑΜΦΙΚ—ΤΙΟ ΝΩΝ, netzbedeckter, konischer, nicht besonders hoher Omphalos, von einer lebendigen Schlange umringelt. Ogl. Prokesch-Osten, Rev. Num. 1860 Tafel 12 (setzt Berlin).

Sig. I5: Bronzemünze des Caracalla von Emisa. Obv.: AVTKM... ANTΩNEINOC CEB, Kopf des Caracalla r., mit Lorbeerkranz, Zarnisch und Paludamentum. — R: EMICΩN KOΛΩΝ. Sechstäuliger Tempel des Elayabal zu Emisa, darin der konische Baitylos auf einer hohen würselsörmigen Basis, oben l. und r. zwei Sonnenschirme. Nach Brit. Mus. Galatia etc. Tasel 27, I3 (vyl. S. 239).

Sig. I6: Erzmünze des Antoninus Pius von Emisa nach Brit. Mus. Galatia etc. Tasel 27, 9 (vgl. S. 237). Obv.: AV... NEINOCCEBEY, lorbeerbetränzter Kopf des Kaisers r. - R: Der heilige Stein des Elagabal (omphalossörmig), an ihm ein Stern, auf ihm ein Adler. Inschrift: EMICHNWN.

Sig. 17: Bronzemünze von Chalkis auf Euboia nach Imboos-Blumer, Untike griech. Münzen. Genf 1913. Tafel I nr. 2. Vyl. oben S. 64 f.

Sig. 18: Desgl. S. oben S. 64 f.

fig. 19: Bronzemünze def Severuf Alexander von Seleucia nach Brit. Mus. Galatia etc. Tasel 33, 8 (vgl. S. 277). Obv.: AYTKAIMAPAYPCEANEZAN..., Kopf des Sever. Alex. mit Lorbeerkranz, im Zarnisch und Paludamentum r. — R: CENEYK... Der heilige omphalossörmige Stein des Jeus Kasios mit einem eigentümlichen Überzug (Agrenonz) in einem viersäuligen Tempel, unter dem die Inschrift OBO[log] erscheint.

Sig. 20: Münze des L. Aubrius Dossen [nus] nach Zabelon, Monn. de la républ. Rom. 2 p. 408. Obv.: Doppeltops des bär-

tigen Januf zwischen den beiden maskenförmigen Prosilen ein Omphalos oder Cippus (auf Basis), um den sich eine lebendige Schlange windet. — R: Schiffsprora, darüber L. AVBAJ DOSSEA.

- Sig. 21: Bleitessera des numismatischen Nationalmuseums in Uthen, nach einem mir von Svoronos gütigst übersandten Ubguß (etwas vergrößert). Svoronos schreibt mir dazu: Empreinte en cire d'une tessere attique copiant l'Upollon sur l'omphalos des monnaies des àupixtuónan de Delphes (No. 3239 = 868).
- Sig. 22: Bleitessera auf Athen nach Bulletin de Corresp. Zellén. 8 (1884) Pl. 6 nr. 214. Obv.: Omphalos mit Schlange, daran gelehnt ein Küllhorn. R: Sphing.
- Sig. 23: Münze des L. Aubrius Dossen [nus] nach Zabelon, Monn. de la républ. Rom. 2 p. 408. Obv.: Doppelkops des Merscurius mit flügelhut. R: Säulentempel, darin ein von einer Schlange umwundener Omphalos, rechts eine Schiffsprora.
- Sig. 24, 25, 27, 28: Bleitesseren von Uthen, nach Gipsabbrücken, die ich Svoronos verdanke (etwas vergrößert). Man beachte die verhältnismäßige Schlankheit des Omphalos auf Vr. 25 und 27, die einigermaßen an die Säulen des Apollon Agyieus erinnert und vielleicht den Übergang zu diesen bildet.
- Sig. 26: Münze der Aubria nach Babelon a. a. O. 2 p. 409. Obv.: Ropf def Mercuriuf mit Slügelhut. R: Säulentempel mit Omphalof darin, der von einer lebendigen Schlange umringelt ist. Rechts davon eine Schiffsprora.



7: Tafel 2.

### 10.2.3 Tafel 3. (Relieff.)

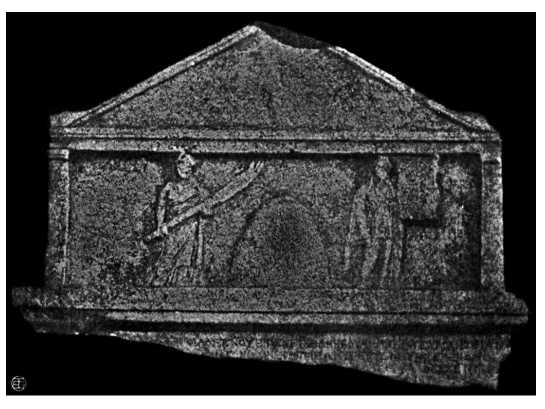
Sig. I: Relief von Panormos bei Kyzikos, setzt im Brit. Museum, nach Bullet. de Corresp. Zellén. 23 (1899) Pl. 4. S. oben S. 51 f.

Sig. 2: Relief auf Eretria nach Άρχαιολ. Έφημερίς 3 (1911) p. 33 Sig. 21. S. oben S. 52 f.

Sig. 3: Relief von Delos nach Bulard, Monuments et Mémoires Piot 14 (1907) p.62 f. Sig. 20. S. oben S. 51.



8: Tafel 3. — Fig. 1.



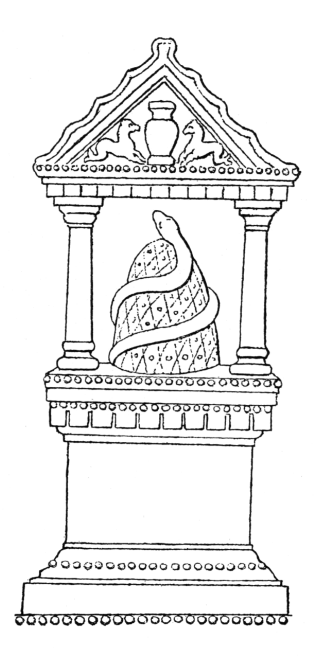
9: Tafel 3. — Hig. 2.



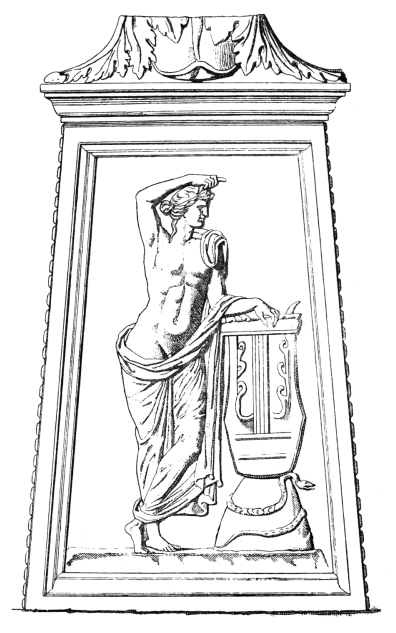
10: Tafel 3. — Fig. 3.

## 10.2.4 Tafel 4.

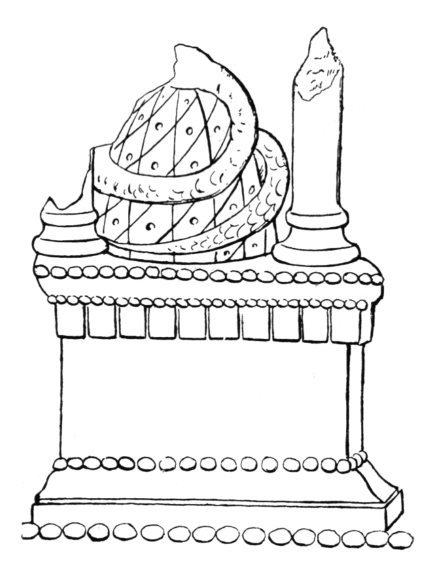
- Sig. I: Uedicula auf altar oder würfelförmiger Basis Darin ein netzumsponnener, von einer lebendigen Schlange umringelter 'Omphalos.' Von einer etruskischen Uschenkiste, wo eine bis setzt rätselhaste mythologische Szene dargestellt ist. Nach Brunn-Koerte, Nilievi d. urne etrusche 2 Tasel 94, 2. S. oben S. 63 s.
- Sig. 2: Relief von einer Kandelaberbasis, gefunden in den Thermen des Titus, nach Annali d. Inst. 1850 Tav. d'agg. B. S. oben S. 52. Auch hier ist die den Omphalos umringelnde Schlange offenbar lebendig zu denken.
- Sig. 3: Aedicula mit schlangenumwundenem 'Omphalos' auf der umgedeuteten Szene einer etruskischen Aschenkiste, nach Brunn-Koerte a. a. O. I Tafel 47. S. oben S. 62 f.
- Sig. 4: Pompejanisches Wandbild nach Bulard a. a. O. S. 70 Sig. 21. S. oben S. 55.
- Koerte a. a. V. 2 Tafel 75, I. S. oben S. 63.



II: Tafel 4. — Fig. I.



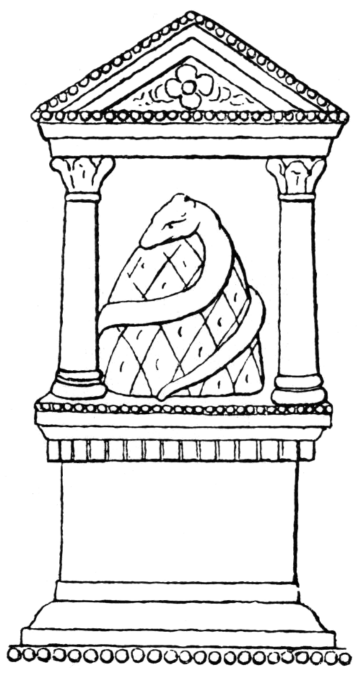
12: Tafel 4. — Fig. 2.



13: Tafel 4. — Hig. 3.



14: Tafel 4. — Sig. 4.



15: Tafel 4. — Fig. 5.

## 10.2.5 Tafel 5.

- Sig. I: Terrakotta (von Taman) in St. Petersburg, beschrieben von Stephani im Compte Rendu de St. Pétersb. 1870/71 (Petersb. 1874) S. 164 und abgebildet in dem dazu gehörigen Atlas Tafel 2 Sig. 3 sowie b. Zauser, Österr. Jahresb. 16 (1913) S. 67 Sig. 27: Apollon auf einem Würfel sitzend. Unter seinen ausgestreckten Süßen der delphische Omphalos (niedrig, ohne Basis und Netz) halbkugelsörmig S. Omphalos S. 95.
- Sig. 2: Schöner Marmoromphalos von Delos (mit Lorbeerkranz und umringelnder Schlange) nach Bulard in den Monuments et Mémoires Piot I4 (1907) p. 62 f. Sig. 19. S. oben S. 50 f. u. S. 68 Unm. 95.
- Sig. 3: Schöne Bronzemünze (des Commodus) von Milet nach 'Omphalos' Tasel I Sig. 2: Apollon sitzt malerisch hingegossen auf einem Selsen und stützt sich mit dem linken Arm auf einen von einer Schlange umringelten ziemlich hohen bienenkorbsörmigen Omphalos. Ogl. 'Omphalos' Tasel I Sig. 2 und S. 47, wo u. a. die Ansicht ausgesprochen ist, dass die Münze aus 'ein schönes statuarisches Bildwerk oder Relief aus bester Zeit' hindeute, 'welches der betressen de Münzstempelschneider bei seiner Darstellung des Gottes vor Augen gehabt hat.' Diese Vermutung ist setzt auf das Erfreulichste bestätigt worden durch:
- Sig. 4: Relief auf dem Theater von Milet (nach Kawerau-Rehm, Daf Delphinion in Milet. Berlin 1914. S. 421 Sig. 101), daf trotz seiner rechts oben und links unten wahrnehmbaren Verstümmelung den Gott offenbar in sast genau derselben Zaltung darstellt wie die Münze nur ist hier der Omphalos (mit der Schlange) wesentlich niedriger gebildet als auf der Münze. S. oben S. 30.
- fig. 5: Tetradrachme von Kalchedon: Apollon nackt auf basissosem bienenkorbsörmigen Omphalos sitzend und in der vorgestreckten rechten Zand einen Pfeil haltend. Vyl. 'Omphalos' Tafel I Sig. 10 und daselbst S. 98.

Sig. 6: Münze def Septimiuf Severuf von Megara nach Svoronof, ἀρχαιολ. Ἐφημ. 3 (1912) 3/4 πίν. 22: Sept. Sev. alf Uderant vor dem langgewandeten Apollon Kitharodof (= Pythiofe) stehend in der Mitte der basisslose, netzbedeckte, sast halbkugelförmige Omphalos von Delphi, auf dessen Spitze zwei Adler sitzen, die die Köpse voneinander abwenden. Vyl. 'Omphalos' Tasel I Sig. 9 und daselbst S. 126 f., sowie das ebendort Tasel 8 Sig. 3 abgebildete yanz ähnliche Relief von Uigina.

fig. 7: Relief auf dem alten athenischen Uselepieion nach (Zauser in) Jahreshefte des österreich. archäol. Instituts 16 (1913) S. 63 Sin. 26: In der Mitte Uselepios auf einem großen, sehr breiten und flachgewölbten, netzbedeckten Omphalof sitzend. Ugl. Zauser a. a. V. Das Relief ist auch abyebildet bei Svoronos, National museum I, 53 S. 333 und besprochen außer von Zauser a. a. O. auch von v. Duhn, Urchäol. 3ty. 1877 S. 162 u. 170, sowie von Milchhöfer, Uthen. Mitteil. 1880 S. 219 und von Furtwängler ebenda 1878 S. 186. Mach Zauser a. a. O. S. 63 f. ist es entstanden bald nach dem Parthenonfrief, also, da der athenische Ustlepiosdienst offiziell erst um 420 eingeführt wurde, bald nach Beginn des neuen Kultes. 'Den Sitz des Gottes halte ich [Zauser] mit Furtwängler und Svoronos für den mit Ugrenon bedeckten Omphalos, trotz der entgegenstebenden Angaben v. Duhnf und Milchböferf. Seine hier durcheinander und übereinander verschobenen Stemmata finden eine genaue Analogie an dem zu Delphi ausgegrabenen Omphalos.' |S. unsere Tasel I Sin. 2.] Wenn im Uselepiosrelief der Gott ausnahms weise einmal auf dem Omphalos sitzt, so darf das bei ihm, der von Sauf auf Orakelyott und nicht Seilyott war, nicht allzu sehr wundernehmen er behält ja selbst in jungeren statuarischen Werken meist einen — bann allerdings stark reduzierten — Omphalos neben sich.' Eine andere Erklürung des V. des Asklepios habe ich 'Omphalos' S. III ff. zu geben versucht. Den Jüngling links mit geschorenem Zaar hält Zauser für Apollon, das Weib rechts Furtwängler für Zygieia, was Zauser aber für etwas zweiselhaft erklärt.

- Sig. 8: Bronzemünze habrianischer Zeit von Delphi, barstellend den von einer (lebendigen?) Schlange umringelten konischen Omphablof von Delphi, nach Brit. Mus. Central Greece Tasel 4, 20 = 'Omphalos' Tasel I Sig. 8 (vgl. S. 96). Ühnlich auch Svoronos, Journ. Internat. 6'Urch. Rumism. I4 (1912)  $\pi$ iv. 1 $\gamma$ ' 27 1 $\delta$ ' I3 (Pergamon) I2 u. 23 (Delphi).
- Sig. 9: Delphische Amphiktionenmünze (4. Jahrh.) nach Overbeck, Apollon, Münztafel 3 nr. 35 = 'Omphalos' Tafel I Sig. 7: Apollon Kitharodos auf dem delphischen Omphalos sitzend (vyl. daselbst S. 95 f.).



16: Tafel 5. — Fig. 1.



17: Tafel 5. — Hig. 2.



18: Tafel 5. — Sigf. 3, 4, 5, 6, 8, u 9.



19: Tafel 5. — Fig. 7.

## 10.2.6 Tafel 6.

- Sig. I: Gemälde von dem Kopfende eines klazomenischen Sarkophans in Leiden nach (Zauser in) Jahrb. des kais. deutschen Archäol. Instituts 28 (1913) S. 274 f. u. Tasel 3: Veoptolemos führt die Polyrena zum (omphalossörmigen) Grabmal des Achilleus, um sie zu opfern. <sup>II3</sup> Vyl. oben S. 61 f. und unten Sig. 3. S. auch v. Duhn, Jahrb. des kais. deutschen Archäol. Instituts 28 (1913) S. 272 f.
- Sig. 2: Bronzemünze von Abegion nach Overbeck, Apollon, Münztafel 3, 43 = 'Omphalof' Tafel I, I4: Apollon (nackt) auf dem Omphalof sitzend und in der A. einen Pfeil haltend.
- Sig. 3: Schwarzsiguriges Vild einer Zydria in Verlin (nr. 1902) nach Overbeck, Galerie heroischer Vildw. Tasel 27, 17 = Roschers Lexikon der Mythol. 3 Sp. 2735/6 Sig. II: Reoptolemos führt Polyrena zur Opferung an das omphalossörmige Grabmal des Uchilleus. Um Grabmal eine Schlange, oberhalb desselben das Lidolon des Uchilleus.
- Sig. 4: Tetradrachme def Untiochof I. von Syrien nach Overbeck a. a. O. Münztafel 3, 3I = 'Omphalof' Tafel I, I3: Upollon (nackt) auf dem Omphalof sitzend und in der  $\Re$ . einen Pseil haltend.
- Sig. 5: Themis auf dem delphischen Omphalos sitzend, Sigur auf dem Bilde der schönen Petersburger Vase bei Furtwängler-Reichhold 2 Tasel 69 = Studniczka, Themis... Sestyabe 3. Windelmannsseste des archäol. Seminars d. Univers. Leipzig am 9. Dez. 1913 S. 3, mit

<sup>113.</sup> Wie der Auffatz [auf dem Tymbof] richtig zu erklären ist, zeigt erst die tyrrhenische Amphora: Flammen schlagen aus der Spitze des Tymbos empor. Demnach ein wichtiger Anhaltspunkt für die Bestimmung des bienenkorbsörmigen Tymbos, dessen Verständnis Engelmann in den Österr. Jahresbesten 8 (1905) S. 145 und zuletzt II (1908) im Beiblatt S. 107 erheblich gesördert hat. Der Maler dachte sich demnach den Tymbos des Achilleus, als Polyrena geopsert wurde, noch in voller Glut, und tatsächlich muss ja auch das Jolz in diesem wenig Lust zulassenden Johlraum ähnlich wie im Kohlenmeiler langsam abgeglostet haben' (Jauser a. a. O. S. 274 f.). Vyl. auch das Vasenbild 'Omphalos' Tasel 4 Sig. I.

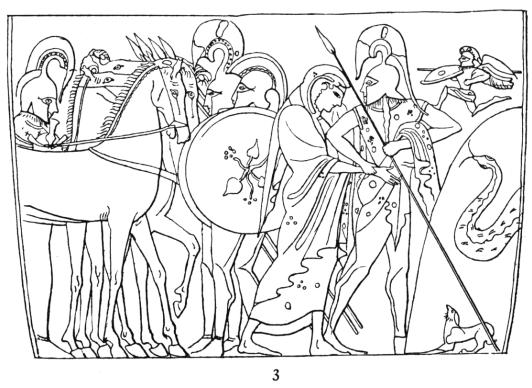
gütiger Bewilligung des F. Bruckmannschen Verlages in München und des Geheimr. Studniczka in Leipzig (ebenso wie die folgende Figur) wiedergegeben. S. oben S. 57 f.

Sig. 6: Themis auf dem delphischen Omphalos sitzend, Sigur auf dem Bilde der Petersburger Vase aus Pavlovskoi-Kourgane bei Furtwängler-Reichhold a. a. O. 2 Tasel 70 = Studniczka a. a. O. S. 4.

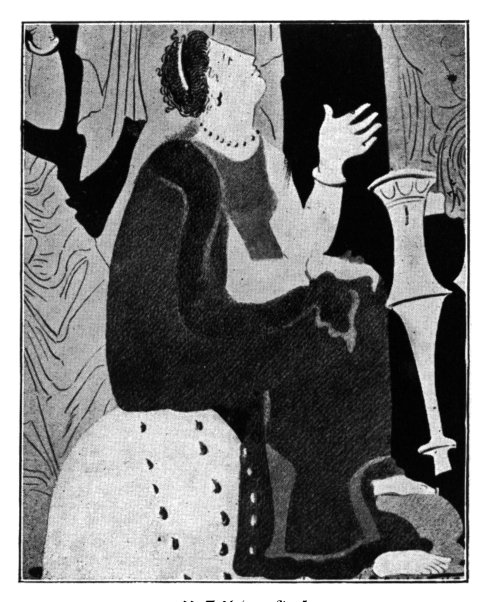


20: Tafel 6. — Fig. 1.







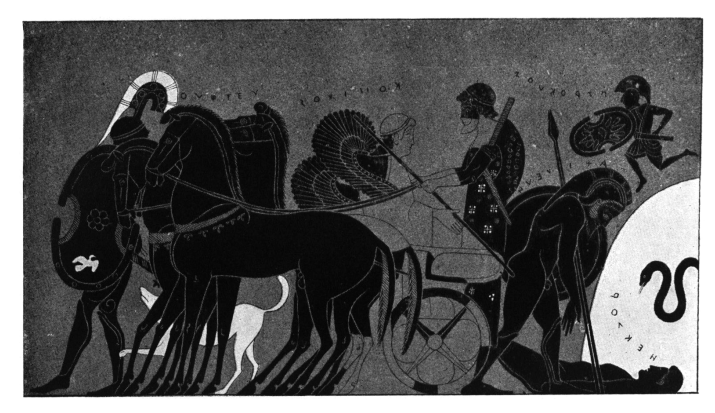


22: Tafel 6. — Fig. 5.



23: Tafel 6. — Hig. 6.

- 10.2.7 Tafel 7. (Vasenbilder mit omphalossörmigen Grabmälern.)
- Sig. I: Schwarzsiguriges Vasenbild nach Gerhard, Auserles. Vasenbilder 3, 199 = Roschers Lex. 8. Mythol. 3 Sp. 1711/12: Schleibung Zeltors um das omphalossörmige Grabmal des Patrollos, dessen gerüstetes Lidolon über dem Tumulus schwebt (anwesend Achilleus, Vdysseus und eine rätselhafte Slügelgestalt Kóvisocz).
- Sig. 2: Schwarzsiguriges Bild einer Vase aus Uttika, im Besitz von Lb. Roese nach Urchäol. Unzeiger 1909 I Sp. 29 ff.: Zwei Silene rechts und links von einem omphalossörmigen Grabmal, auf dem ein großer Raubvogel sitzt und vor dem eine schlanke Zirschkuh vorüberspringt. S. oben S. 60 f.
- Sig. 3: Schwarzsiguriges Bild einer Vase in Berlin nach Gerhard a. a. O. Tasel 198. Links Viergespann, das den omphalossörmigen Tumulus des Patroklos umfährt rechts Uchilleus (Joplit) lausend. Über dem Viergespann schwebt das geslügelte Lidolon des Patroklos.



24: Tafel 7. — Hig. I.



2 a

25: Tafel 7. — Fig. 2.



2 b



26: Tafel 7. — Hig. 3.

## II Postskripta.

Zu 'Omphalof' S. 34. Prof. Alfr. Klotz in Pray verdante ich die Notiz, daff ef nach Serviuf z. Very. Uen. 7 563 (est locuf Italiae medio etc.) noch einen zweiten 'umbilicus Italiae' gab, nämlich den 'lacuf Umpsanctus' im Gebiete der Zirpiner mit mephitischen Aufdünstungen. Serviuf a. a. O. sagt darüber: 'bunc locum umbilis cum Italiae chorographi dicunt. Est autem in latere Campaniae et Apuliae, ubi Zirpini sunt, et habet aquas sulphureas, ideo gravioref, quia ambitur filvis. Ideo autem ibi aditus dicitur inferorum, quod gravis odor iurta accedentes necat' etc. Ziemlich dasselbe gilt von den Uguae Cutiliae (Varro b. Plin. 3, 109), so dass man den Lindruck gewinnt, als gehörten auch bei den Italikern mephitische (mantischez) Dünste ebenso wie in Zellas mit zu den Merkmalen def 'Erdnabels.' (Vyl. Varro b. Serv. a. a. V.: 'Sciendum sane Varronem enumerare, quot loca in Italia sint huius modi.' Danach scheint Varro aufführlich [woss] über derartige 'umbilici Italiae' gehandelt zu haben.) Genaueres über die 'Ampsancti valles' (so richtiger als 'lacus Uus'!) s. jetzt bei Norden, Ennius u. Vergilius, Leipzig-Berlin 1915, S. 22 ff. Ich verdanke den Zinweis auf dies lehrreiche Buch meinem freunde Ilberg.

Ju oben S. 26 (vyl. S. 71) erinnert mich A. Zauck, der verehrte Sekretär unserer Klasse, brieflich 'an das hübsche Gedicht Kückerts "Deutschland in Europas Mitte." Eine unbewusste Anwendung des Omph. Gedankens (Ausgabe v. Leistner I S. 221).

Ju oben S. 58. Eine genauere Prüfung des schönen Innenbildes der Berliner Vase (nr. 2538 = Reinach 2 S. 162) bei Furtwängler Reichhold, Tasel 140, hat mich belehrt, dass die Vermutung, zwischen den Füßen des Tripus sei mehr oder weniger deutlich der Omphados erkennbar, unrichtig ist und auf der ungenauen Wiedergabe des Bildes in den früheren Darstellungen beruht. Was ich für die obere Wölbung eines zylindersörmigen Omphalos gehalten habe, ist nur der gekrümmte Bügel zwischen den Küßen des Tripus, der diesen den

nötigen Zalt verleihen soll.

Zu oben S. 60. Daff auch Zestia bisweilen auf dem Omphalos sitzend dargestellt wurde, geht mit voller Sicherheit hervor aus zwei delischen Inschriften ('Comptes d'Anthestérios et de Kallistratos,' 2. Jahrh. vor Chr.), welche ein doppeltes Inventar des Prytaneions (Archeions) zu Delos enthalten (vyl. Roussel, Rev. Archéol. 4, 18 (1911) S. 86 f. Darin heißt es Unthestérios face U col. I l. 93,94: ἐν τῷ ἀρχείῳ. Ἑστίαν [ὡς δίπουν ἐπ' ὀμφά]λου καθημένην καὶ ἐπὶ βάσεως λιθίνης. — Kallistratof & col. J l. 99-100: [ἐν τῷ ἀρχείω]. Έστ[ίαν] ώς δίπουν ἐπ' ὀμφάλου καθημένην καὶ ἐπὶ β[άσεως λιθίνης]. Beachtenswert erscheint, δας es, wie Roussel a. a. O. darlegt, neben dieser auf einem Omphalos sitzenden Statuette der Zestia noch eine zweite im delischen Prytaneion gab, welche δίε **Göttin** 'ἐπὶ βωμίσκου λιθίνου καθημένην καὶ ἐπὶ βάσεως λιθίνης' darstellte. Es bleibt bis auf weiteres eine offene Frage, wie hier der Omphalos als Sitz der Zestia zu erklären ist, d. h. ob er bier als eine besondere Korm des Altars<sup>114</sup> oder anders, etwa als ein

<sup>114</sup> Val. den Bomof des archaischen Vasenbildes in München (Emphalos Tafel 4 Kin. 2 und daselbst S. 106 f. und 116 Unm. 209 f. Reisch b. Pauly-Wissowa I Sp. 1665). Ich möchte es bis auf weiteres noch als das Wahrscheinlichste ansehen, daff ursprünglich zwar der dem Wesen der Zerdgöttin entsprechendste Sitz der Altar (ἐστία, βωμός, βωμίσκος) war, daff aber im Linblick auf die Tatfache, daff der Zerd überall den Mittelpunkt (ομφαλός) def Zausef bildete und daf Prytaneion mit seiner κοινή έστία wiederum für den Mittelpunkt der Gemeinde oder des Staates galt, später der Zerd der Zestia Omphalossorm annahm, vor allem auf Delog, der ίστιη νήσων εὐέστιος nach Kallim. hy. in Del. 325, wozu ber Scholiaft erläuternb bemerkt: ἔστι μεν χυρίως ὁ βωμὸς ὁ ἐν μέσω τῷ δόμω ἔστως: ἐπειδὴ οὖν ἡ Δῆλος ἐν μέσω τῶν Κυκλάδων ἔστηκε, δοκεῖ ώσπερ έστία τις καὶ βωμὸς εἴναι. Vgl. oben S. 27 und 51 'Omphalof' S. 9. **U.** 14 S. 39. U. 74 S. 132 Cornut. 28 Schol. Eurip. Or. 331: ἡ Δῆλος... μεσαιτάτη [= ὀμφαλὸς] ἐστὶ τοῦ παντὸς κόσμου, ἢ τῶν Κυκλάδων νήσων. So connten namentlich auf Delos die Begriffe έστία (δωμός, βωμίσκος) und όμφαλός leicht zusammenfallen. Hierzu kommt noch, dass nach Roussel a. a. O. S. 90 ebenso wie zu Delphi (Zymn. Zom. in Vest. 24, If.) auch zu Delos Zestia in engen Beziehungen zu Upollon gestanden hat, denn 'dans le prytanée étaient confervées deux statues d'Apollon, un Apollon assis sur l'omphalos, un Apollon bebout fur l'omphalof on y narbait encore un omphalof, fanf boute entouré b'une

von Apollon auf Zestia übertragenes Attribut (Symbol), gedeutet werden muss.

Zu oben Rap. 7 S. 62 ff. Zu den 'problematischen Omphaloi' gehört wohl auch der auf der interessanten Scherbe einer schönen weißgrundigen Lekythos oder Kylix bei Zogarth, Excavations at Ephefuf abgebildete. Zogarth a. a. O. S. 319 bemerkt darüber: 'Frayment of a Pylix (?)... the whole style so closely resembles that of the cups signed by Sotades... The subject is apparently a visit to the Delphic shrine [?]. On the 1. if the omphalos [?], indicated by a hemispherical space covered by the agrenon on which the two [7] eagles have been seated confronted the eagle on the 1. if entirely wanting of the other the hinder half, with the legs, if preserved. On the r. if the lower half of a figure wearing a long chiton and a purple himation, which stands facing to the omphalos, with the r. foot slightly advanced.' 3. erinnert dabei an das schöne zuerst von Wolters veröffentlichte Relief von Sparta ('Omphalos' Tas fel 7 Sin. 4 vnl. Tafel 8 Sin. 3 und Tafel 9 Sin. 5). Wie auf den von mir der Z.schen Deutung beigesetzten Fragezeichen hervorgeht, scheint mir jene durchauf nicht über jeden Zweifel erhaben. Da es sich möglicherweise um eine der weißgrundigen attischen Lekythen handelt, die fast durchweg sepullrale Darstellungen bieten (O. Jahn, Vasensammlung in München, Linl. S. 195 v. Rohden bei Baumeister, Denkm. S. 2002 b), so scheint ef mindestens ebenso gerechtfertigt, den 'Omphalof' als Grabtumulus nach Unalogie der 'Omphalof' Tafel 4 Hig 3 und 6 Tafel 5 Hig. I, 2, 3, 4 Tafel 6 Sig. 5 und 7 (sowie oben Tafel 6 Sig. I und 3 Tafel 7 Sig. I, 2, 3 etc.) abyebildeten Denkmäler aufzufassen. Dass solche Grabtumuli mit Wollbinden und Tänien, wie der delphische Nabelstein, oder mit einer Urt Ugrenon geschmückt sein konnten, beweisen die Bildwerke vyl. befonders die Vase 'Omphalos' Tasel 4, I und oben S. 69. — Auch Vögel (Augurienvögel oder Seelenvögel?) sitzen häusig auf

petite balustrade (cef rengeignements sonnés par les inventaires d'Anthestérios et de Kallistratos).

folden Grabmälern (vyl. 'Omphalof' Tafel 4 Siy. 3 Tafel 5 Siy. 4 oben S. 69 [Eulez] etc.). Vyl. auch Pley, De lanae in antiquor. ritibus usu S. 86 s. = Rel. Vers. u. Vorarb. II, 2 (III).

Zum Schlusse möchte ich hier noch eine nicht unwichtige, vielleicht zu weiterem Nachdenken und forschen anregende Frage auswerfen. Wir haben mehrfach beobachtet, dass hohe zentral gelegene Berge, z. 3. der Meru (= Zimalaya) der Inder (s. oben S. 13 U. 29b. S. 72), der Urborj (Albory) der Perser (v. Undrian, D. Zöhenkultus S. 297) zugleich als Mittelpunkte der Erdscheibe und als Göttersitze galten und dass das gleiche auch mit einer gewissen Wahrscheinlichkeit vom arkadischen Lykaion, das auch geradezu "Όλυμπος oder ιερά χορυφή genannt wurde (oben S. 20 f.), angenommen werden darf. Durch solche Unalogien, die sich gewiss noch leicht vermehren lassen (vyl. z. B. v. Andrian S. 124) wird die Vermutung nabegelegt, dass auch der thessalische Olymp, der das Zentrum eines ungeheuren Gesichtstreises bildet und zugleich als vornehmster Göts terbery galt, einst auch alf όμφαλὸς γῆς (καὶ θαλάσσης) angesehen wurde. Vielleicht gelingt es noch einmal, bestimmte Zeugnisse aufzufinden, die für diese Unnahme sprechen. Auch hier könnte die gewaltige Konkurrenz Delphis zur Verdunkelung einer sehr alten Unschauung mächtig beigetragen haben. Zinsichtlich der sehr alten Beziehungen Delphis zu Thessalien (Tempetal usw.) verweise ich auf O. Müller, Dorier I, 202 ff. Auch kommt hier wohl in Betracht, dass die Sage von Omphale mit den Uinianen zusammenzuhängen scheint, die zuerst neben den Perrhaibern im inneren Thessalien, d. h. am Titaresios und im Dotischen Gesilde, wohnten (vyl. Steph. **3γ3 f. v.** "Ομφάλιον, τόπος Κρήτης... καὶ Θετταλίας) **und von** da ins Tebiet der Uithiker an der Grenze von Epeiros und weiter in daf der Molosser verdrängt worden sein sollen, wohin die Όμφαλες der bekannten Urkunde (Dial./Inschr. 1347) gehören (vyl. Ahian. b. Steph. 373. f. v. Παραυαῖοι ἔθνος Θεσπρωτικόν. 'Ριανὸς ἐν δ' Θεσσαλικῶν σὺν δὲ Παραυαίοις καὶ ἀμύμονας Ὀμφαλιῆας. **Ptolem. Geogr. 3, 14, 7:** πόλεις... τῆς Ἡπείρου μεσόγειοι...

Όμφάλιον). Ferner wanderten sie nach Kirrha unweit von Delphi, zu dessen Umphiktyonie sie gehörten, und wohnten zuletzt in dem nach ihnen benannten Gebiet am Inachos, einem Nebenfluss des Spercheios zwischen Oeta und Othrys (wo ebenso wie am Parnass die Deukalionsage lokalisiert war). Diese Landschaft ist aber nach Wilamowitz zugleich das Lokal der Mythen von Zerakles und Omphale. Zei dieser aussallenden Übereinstimmung delphischer und thessalische epirotischer Lokalsagen und Lokalkulte ist es wohl nicht ganz unwahrscheinlich, dass auch der Omphalosgedanke Delphis, den das alte Epos noch nicht kennt, ebenso wie sein Apollonkult z. T. (außer von Kreta)<sup>115</sup> aus Thessalien, d. h. dem Gebiete des Olympos und Othrys, stammen könnte. Vyl. Zirschseld b. Pauly-Wissowa I 1027 Tümpel, Lex. d. Mythol. 3 870 Roscher, Omphalos S. 17 Unm. 30.

Zu 'Omphalof' S. 59 unten füge hinzu:

e. Uesch. Sept. 745 f. Dind. = 728 f. Kirchh.:

Απόλλωνος εὖτε Λάιος — βία, τρὶς εἰπόντος ἐν — μεσομφάλοις Πυθικοῖς — χρηστηρίοις θνάσκοντα γέν» — νας ἄτερ σώζειν πόλιν.

Berichtigung: Ob. S. 58 3. 8 von ob. lief statt 'des Westgiebelf vom Parthenon' nunmehr: 'in der Mitte der Akropolissläche, zwischen Erechtheion und Parthenon' vyl. S. 22 unter a.

<sup>&</sup>lt;sup>II5</sup>Oyl. hinsichtlich der sehr alten Beziehungen Thessaliens zu Kreta Gruppe, Griech. Mythol. u. Religionsyesch. S. 109 f. Auch im Jentrum Kretas lay ein Omphalion und Omphalion Pedion (Omphalos S. 17).