

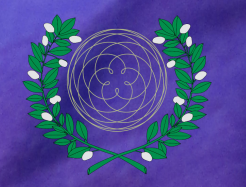
Auguel l'Acabémie Ropale des Inscriptions et Belles-Lettres a abjugé le Prix de la Saint Martin 1775.

Par Pierre-Fenri Larcher,

De l'Académie des Sciences et Belles-Lettres de Dyon.

A Paris, 1776. Chez Valabe, Libraire, rue S. Jacques, vis-à-vis la rue bes Mathurins.

Solar Anamnesis Edition Attribution — Partage dans les mêmes conditions 4.0 International



L'Acabémie a proposé pour sujet du Prix, quels furent les Noms et les Attributs divers de Vénus chez les différents Peuples de la Grèce et de l'Italie; quelles furent l'origine et les raisons de ces Attributs; quel a été son Culte; quels ont été les Statues, les Temples, les Tableaux célèbres de cette Divinité, et les Artistes qui se sont illustrés par ces Ouvrages.

Ce sujet flatte agréablement l'imagination. Les fleurs semblent éclore sous les pas de la Déesse, et une mythologie enchanteresse offre mille tableaux riants, à la faveur d'un choix heureux, en proscrivant avec soin l'érudition, et en ne présentant que des surfaces légères, on ferait sans doute un morceau piguant, agréable et pittoresque, quæ legat ipsa Lycoris; mais on n'aurait pas rempli les vues de l'Académie. Si on ne rassemble pas en effet tous les traits épars dans une multitude d'Auteurs, cet ouvrage sera tronqué, imparfait, et sans les autorités sur lesquelles ces faits sont appuyés, il sera dénué du genre de preuves qui en est la base, et qui lui donne toute sa consistance. Cette méthode indispensable répand nécessairement de la sécheresse sur un sujet qui ne promettait que des grâces, et cette sécheresse doit augmenter par la nomenclature, souvent stérile, mais toujours nécessaire, des noms, surnoms et épithètes de cette Déesse, et par celle de tous les Temples, Autels et Statues qu'on lui a élevés. Mais à travers ces landes et ces terres arides, il se trouve des fleurs à cueillir : toutes les fois que mon sujet me les offrira de lui-même, je croirai bien mériter de mes Juges, en mêlant pour eux l'agréable à l'utile.

Qu'on ne s'imagine pas suffire au plan de l'Académie à l'aide des Tables des Matières qui sont à la fin des Auteurs, et sans la connaissance de la Langue Grecque. La plupart de ces Tables sont très-imparfaites, comme je l'ai éprouvé. La seule lecture de Pausanias m'a fourni plus de trente, tant noms, que Temples et Autels de Vénus



omis dans l'Index de cet Auteur. A l'égard de l'intelligence de la Langue Grecque, elle est indispensable; puisque sans elle on court risque à tout instant de tomber dans des contresens innombrables des Traducteurs Latins et François. Ce n'est point même assez de posséder passablement cette Langue, il faut encore la savoir en Critique; car on rencontre sur sa route beaucoup de passages altérés, et sans ce degré de connaissance, on s'expose à faire dire à un Auteur le contraire de ce qu'il a voulu dire, et l'on donne contre des écueils fameux par plus d'un naufrage. J'ai souvent été obligé, par cette raison, de restituer des textes altérés, et j'ai cru suivre en cela les vues de l'Académie, qui sait que l'intelligence des faits dépend de celle des Auteurs.

Si nous avions l'Ouvrage de Socrate de Cos sur les surnoms des Dieux, et les événements qui p avoient donné occasion, le plan de l'Académie serait en partie rempli, et content d'p renvoyer, je passerais aux Temples et aux Statues élevés en l'honneur de Vénus. Mais, puisque ce Livre n'est point venu jusqu'à nous, je vais tâcher d'en réparer la perte le mieux que je pourrai, en rassemblant en un seul et même corps tout ce que les Anciens nous ont laissé sur cette Déesse.

C'est avec raison que Théocrite félicite Vénus sur la multitude de noms qu'on lui a donnés et de Temples qu'on lui a élevés, πολυώνυμε καὶ πολύναε. Jamais Déesse a-t-elle en effet été connue sous un plus grand nombre de rapports, ou a-t-elle eu un culte plus étendu?

Née dans l'Orient, elle p fut connue sous les noms de Mylitta, de Mitra, d'Alitta, etc. Elle passa delà chez les Deuples Occidentaux, qui l'appelèrent Uranie, et fut adorée

<sup>1.</sup> Diogen. Lært. lib. 2. segment. 47. pag. 109. Vogez aussi la Note de Ménage. Le Scholiaste d'Apollonius Rhodius (ex edit. Albi, pag. 135. lin. 6.) cite ce Socrate de Cos, èν τοῖς ἐπιχλήστοιστι; mais il faut lire ἐπιχλήστεστι dans les Dénominations.

Lou se confond souvent avec dans l'e dans les manuscrits.

2. Theocrit. Idyll. 15. vers. 109.



sous ce nom en différents lieux de la Grèce, et particulièrement à Athènes. Lordre exige donc que je commence par la Vénus des Asiatiques; mais comme l'Académie borne les recherches sur les noms et les attributs de cette Déesse aux différents Pouples de la Grèce et de l'Italie, je le ferai d'une manière succincte, et je me contenterai de rapporter les faits, sans bâtir de spstèmes, ce qui serait très-aisé, et sans analyser ceux des autres, ce qui le serait encore davantage. Rien ne serait en effet plus facile que de compiler les ouvrages des Bochart, des Selden, etc. et de surcharger cette Dissertation d'une érudition Orientale, qui n'en imposerait qu'à ceux qui n'y seraient pas initiés. Mais ce serait abuser de la patience de l'Académie, et lui enlever un tems précieux aux Lettres, et dont elle sait faire un si bon emploi. Ajoutons que les Ecrits des Orientaux ne sont pas venus jusqu'à nous. Les Grecs et les Latins, auxquels je suis obligé de recourir, en disent peu de chose, et je me flatte que l'Académie, qui connaît mieux que personne le peu de secours qu'on peut tirer de leurs Ouvrages, voudra bien excuser si cette partie de mon Mémoire ne répond pas à l'idée que pourraient s'en former des personnes qui sentent le prix des connaissances, et ignorent la modicité des ressources.

Je n'examinerai point si l'Asie, qui est le berceau de la oraie Religion, n'est pas aussi celui de toutes les superstitions; il suffit seulement de savoir que si elles n'p sont pas nées, elles p trouvèrent un sol fertile, une terre préparée à les recevoir et à les propager.

Les Grecs empruntèrent leur Vénus des Orientaux. Mais quelle fut son origine chez ceux-ci? Ils avoient plusieurs systèmes de Philosophie. Les uns vouaient que l'air fut le principe de tout; d'autres prétendaient que ce fut l'eau; d'autres enfin que ce fut le feu. Ces Peuples d'une imagination vive, et accoutumés à tout allégoriser, représentaient, sous l'emblème de Vénus, la force vivifiante de la Nature, la Cause Universelle. Delà,





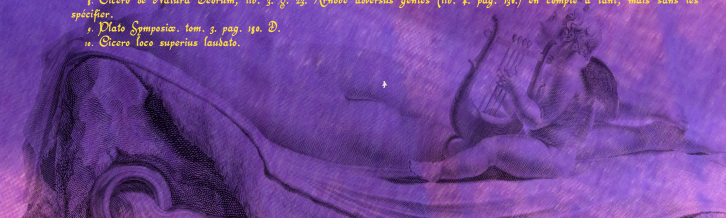
elle est tantôt l'air, tantôt elle naît be la mer, et tantôt c'est une semence ignée qui tombe du ciel dans les eaux. Selon le premier de ces systèmes : « Les Assyriens, dit 3 Julius Firmicus Maternus, et une partie des Africains, non content de regarder l'air comme le premier des éléments, l'adoraient et le représentaient d'une manière figurée. Ils le nommaient alors Junon ou Vénus Vierge. »

Ce qui n'était d'abord qu'un emblème, qu'un type devint un être réel. Cette force vivifiante fut appelée chez les Asspriens Mylitta, ou plutôt Mylidath, qui signifie Genetrix en Chaldéen, selon\* Scaliger. Le Mitra des Perses et l'Alitta ou Alilat des Arabes, dont parle 5 Térodote, ont aussi la même signification, si l'on en croit Selden.

Ceux qui regardaient le feu comme le principe générateur, la faisaient fille de Cœlus ou Uranus. Un Anonyme, dont les Extraits de Chronologie sont à la tête de Malalas, prétendait qu'elle était femme de Cœlus, et lui donnait Saturne pour fils. Mais je m'arrête d'autant moins à cette opinion, que cet Auteur, quel qu'il soit, paraît très-ignorant.

Ceux qui cropaient l'eau le premier principe, le premier agent, la firent naître bans la mer. Je développerai cela en un autre endroit. Elle était fille de Cœlus et de Dies, suivant! Cicéron, et c'est la première des quatre Vénus qu'il compte d'après les Anciens. Platon' ne lui donnait point de mère. La seconde, selon le même. "Cicéron, engendrée de

s. Cicero de Natura Deorum, lib. 3. §. 23. Arnobe adversus gentes (lib. 4. pag. 136.) en compte à tant, mais sans les



Errore Profanarum Religionum, pag. 1.

<sup>1. 2.</sup> cap. 2. pag. 174 et 175.

<sup>6.</sup> Solden de Dis Spris. Syntagm. 2. cap. 2. pag. 179 et 180. 7. Joan. Antiocheni Malalæ Listoria Chronica, lib. 2. pag. 19. comme les deux premiers livres de Malalas ne sont point venus jusqu'à nous, l'Editeur y a suppléé par les Extraits de Chronologie d'un Anonyme. C'est dans ces Extraits que se trouve le passage que je cite.



l'écume de la mer, eut de Mercure le second Cupidon; la troisième, fille de Jupiter et de Dioné, épousa Vulcain, mais elle eut de Mars Antéros. La guatrième est la Sprienne, conçue à Tyr. Elle se nomme Astarté, et on lui donne Adonis pour époux.

Ces quatre Vénus tiennent à l'un ou à l'autre de ces systèmes, et sont conséquemment au fonds les mêmes. Aussi la plupart des Ecripains Anciens les ont-ils confondues. J'espère qu'on ne me saura pas mauvais gré de l'avoir fait à leur exemple. J'observerai cependant dans ce Mémoire le plus d'ordre qu'il me sera possible.

La Vénus, que Cicéron nomme la première, comme je viens de le remarguer, était fille de Cœlus et de Dies; mais, suivant "Platon, elle reconnaissait le même père, et n'avait point de mère. Plus connue sous le nom de Vénus Uranie ou Céleste, elle unit dès l'origine du monde les deux sexes, et perpétua ainsi la race fumaine. Cœlestis Venus quæ primis rerum exordiis sexuum diversitatem generato amore sociasti, et æternà sobole fumano genere propagato, nunc... coleris, etc. Cet attribut, qui lui est commun avec la mère de l'Amour, ou la fille de Dioné, fait voir que les Grecs et les Latins avoient emprunté leur Vénus des Orientaux, et qu'ils avoient embelli, ou pour mieux dire, dénaturé les fables de ces Peuples, comme tout ce qui passait par leurs mains.

Elle était la Cause Universelle répandue dans toute la nature, πάντα γὰρ ἐχ στέθεν ἐσττίν. <sup>13</sup> C'est sous ce point de vue qu'Orphée a dit, que tout ce qui respirait dans le ciel, sur la terre, et dans les abîmes de la mer, était son ouvrage.

Γεννᾶς δὲ τά πάντα ὅστστάτ᾽ ἐν οὐρανῷ ἐσττι καὶ ἐν γαίη πολυκάρπῳ,





Έν πόντω τε βυθῷ τε."

Ces Vers prouvent que le sentiment de Barthius, qui faisait dire à Lucrece 15 que Vénus avoir peuplé le Ciel, en faisant de subter labentia un seul mot, régime de concelebras, n'était pas aussi absurbe que le pensait Creech, le meilleur Commentateur Se ce Poète Philosophe. Il ignorait sans soute que, selon l'ancienne mythologie, Vénus Uranie était la mère des Dieux. Servius, au défaut d'Orphée, aurait pu le sui apprendre : Dicunt " ipsam Venerem esse matrem Deûm.

Cette Déesse exerçait un empire souverain sur les Parques, 4 Κρατέεις τριστστεεών Moιρων. Aussi Proclus de Lycie assure-t-il, dans un Tymne, qu'il lui " adresse, que les Grands de Lycie avoient souvent évité les traits de la mort par sa puissance.

Elle était Vierge " Κουραφροδίτη. Julius firmicus Maternus" parle aussi de Vénus Vierge, ce qui ne peut convenir qu'à Vénus Uranie; mais comme cet Auteur ne paraît point en avoir eu connaissance, il ajoute tout de suite : Si tamen Veneriplacuit aliquando Virginitas.

Elle présidait aux chastes amours; de-là vient que le même Proclus finit son premier Tymne à Vénus, par la prier s'éloigner de lui ce qui peut le couvrir de fonte, de l'élever à l'amour de l'honnête, et de réprimer les désirs effrénés d'un amour terrestre. De là vient aussi qu'Orphée la prie de recevoir favorablement les vœux qu'il lui adresse avec

<sup>15.</sup> Dans ces vers de l'Invocation : Rneadum genetrix, hominum Divûmque voluptas, Ama Venus, cœli sueter-labontia signa, Quæ mare navigerum, quæ terras singiferentes Concelebras...

<sup>16.</sup> Servius ad Virgilii PEneid. lib. 10. vers. 83. 17. Orpf. Hymn. 54. vers. 5. 18. Procli Hymn. 1. in Venerem. vers. 7. etc. 19. Id. ibid. vers. 1. 20. Julius Firmicus Maternus de Errore Profanarum Religionum, pag. 9. 21. Orpfei Hymn. 54. vers. 28.



un cœur pur. Le second Jomne de Proclus, en son fonneur, roule entièrement sur le même sujet; mais je le laisse de côté, afin de ne point trop allonger ce Mémoire.

Les Asspriens 22 l'honorèrent avant tous les autres Deuples. C'est d'eux que les fabitants de Paphos reçurent son culte, qu'ils communiquèrent aux Phéniciens qui fabitaient Ascalon en Palestine, et les Phéniciens le transmirent à ceux de Cytheres.

Térodote 23 dit la même chose, à cela près qu'il assure que le Temple d'Ascalon était le plus ancien; que celui de Cypre en tirait son origine; et que celui de Cytheres avait été bâti par des Phéniciens de la Palestine. Cet Fistorien ne parle point en ce passage des Asspriens; mais il avance 4 plus bas que les Perses tenaient le culte de Vénus Céleste des Asspriens et des Arabes; que les Asspriens donnaient à Vénus le nom de Mylitta, les Arabes celui d'Alitta, et les Perses celui de Mitra. Cela est confirmé en partie par Saint Ambroise contre Symmague<sup>25</sup> : Cœlestem Afri, Mitram Persæ, plerique Venerem colunt, pro biversi ate nominis, non pro numinis varietate.

On voit par-là que la Déesse Mylitta, adorée à Babylone, était la même qu'Uranie. Téspohius dit aussi la même chose au mot Μύλητα. Son culte était pur dans l'origine; mais bientôt il dégénéra, et les endroits, où l'on s'assemblait pour lui rendre hommage, beoinrent, bans la suite, des lieux de prostitution. C'est un fait avéré, et reconnu par tous les Ecrivains de l'antiquité. S'opposer à leur témoignage, c'est établir dans l'Tistoire ancienne un Pyrrhonisme capable de refluer sur l'Pistoire moderne, et de lui porter des coups très-bangereux.

Les femmes se prostituaient à Babylone, une fois en leur vie, en l'honneur de cette

<sup>22.</sup> Pausanias Attic. sioè, lib. 1. cap. 14. pag. 36. 23. Ferodot. lib. 1. §. 105.

<sup>24.</sup> Ts. ibis. S. 131. 25. Stus Ambrosius asoersus Symmacfum, lib. 2. pag. 840.



Déesse. Elles attenbaient sans son Temple l'arrivée des étrangers. Lorsqu'une femme p avait pris place, elle ne pouvait s'en retourner chez elle, qu'un étranger ne lui eut jette de l'argent sur les genoux, en lui disant : J'invoque la Déesse Mylitta, et qu'il n'eût eu commerce avec elle hors du lieu sacré. Le Prophète Jérémie parle clairement de cet usage, dans la Lettre qu'il écrit aux Juifs, qui dévoient être emmenés captifs à Babylone.

Il p avait des coutumes à peu près semblables en guelques endroits de l'Isle de Copre, comme le dit Férodote au même paragraphe, à <sup>28</sup> Féliopolis en Phénicie, et à Aphagues, près du Liban. Constantin abolit cet usage infame dans ces deux Villes et détruisit leurs Temples.

Zosime, qui s'étend sur le culte de Vénus à Aphagues, ne parle point de cette prostitution; il se contente de faire remarquer que les jours de fête de la Déesse, on apercevait en l'air, aux environs du Temple, un globe de feu, ou une torche allumée, et que les dons qu'on offrait à la Déesse se mettaient sur les eaux du lac près de ce Temple, et que s'ils lui étaient agréables, ils allaient au fonds, et qu'autrement ils surnageaient.

Ce fut en cette ville gue Vénus sonna à Asonis le premier et le sernier embrasse= ment, suivant l'Auteur se l'Etymologicum Magnum, qui nous apprens au mot Αφαχα,

<sup>18.</sup> Barnes cap. 6. vir. 42 et 43. 18. Cuseb Vit. Constantin. lib. 3. cap. 58. pag. 613. Socrat. Fist. Ecclesiastic. lib. 1. cap. 18. tom. 2. pag. 48. 21. Josim. Tistor. lib. 1. pag. 53.





gu'Aphaca signifie en Spriaque 3º un baiser. Cette Vénus avait aussi nom 31 Architis, probablement l'Arca, ville bans le voisinage l'Aphagues, où elle était aborée. Ainsi, je ne vois pas la nécessité de changer avec Pontanus cette dénomination.

Valère Maxime nous apprend 32 qu'on observait à Sicca Veneria en Afrique un usage pareil à celui de Babplone. Cette ville était éloignée d'environ cent vingt milles de Carthage. C'était une Colonie Phénicienne. Or il est très-praisemblable que ses fabitants avoient reçu le culte de cette Vénus des Phéniciens.

Le Temple de Vénus Céleste à Ascalon 33 fut pillé par des Soldats de l'arrière garde de cette Armée Scothe, qui asservit l'Asie pendant vingt-fuit ans, et qui, voulant pousser ses conquêtes en Egypte, en fut détournée par les présents que lui fit Dsammitichus. La Déesse se vengea sur les Scothes qui avoient pillé son Temple, par une maladie honteuse dont elle les affligea. Je n'entrerai point dans une explication de cette maladie; cela m'éloignerait trop de mon sujet.

Les Babyloniens nommaient aussi Vénus Molis. « Il jura 34 par Molis : car tel

<sup>30.</sup> M, be Villoison, qui possèbe aussi-bien les Langues Orientales que le Grec, m'a communiqué cette note, ci-après que le Prix m'a été abjugé.

<sup>«</sup> L'Auteur de l'Etomologicum magnum a bien raison d'observer que ce nom d'une Ville, située près du Liban, est Spriague, et qu'il signific s'embrasser. On netrouse encore le mot d'Apfak en ce sons, dans la sersion Spriague des Actes des Apôtres, chap. 26 sers. 10. dans la version Spriague de la Génèse, chapitre 29. sir. 13 et chap. 33. sir. 11. et dans celle du quatrieme s, vir. 18. Il est singulier que ce mot, propre et particulier au Syriague, ne se retrouve ni sans le eu, ni sans l'Arabe, ni sans l'Ethiopien, langues qui ont le même fons, les mêmes racines et la même lione des Rois, chap. 4. vir riaque, et qui ne sont toutes que des dialectes de la Langue Orientale; rapports si évidens, que Strabon en frappé, lorsqu'il observe (lib. 1. pag. 70. ed. d'Amsterd.) que les Arméniens, les Spriens et les Arabes se ressemblem beaucoup dans lours langues, lour manière de vivre et la forme de lours corps, » τὸ γὰρ τῶν Αρμενίων ἔθνος και τὸ τῶν Σύρων, καὶ τῶν Αράβων, πολλὴν ὀμοφυλίαν ἐμφαίνει, κατά τε τὴν διάλεκτον, καὶ τοὺς βίους, καὶ τοὺς τῶν στωμάτων χαρακτήρας καὶ μάλισττα καθὸ πληστιόχωροι ἐιστὶ.

31. Macrob. Saturnal. lib. 1. cap. 21. pag. 209.

32. Valer. maxim. lib. 2. cap. 6. §. 15. pag. 181.

33. Ferodot. lib. 1. §. 105 et 106.

34. Damascenus in excerptis Valesianis, pag. 439.



est le nom que les Babyloniens sonnent à Vénus. » Serait—ce une faute ses copistes pour Mylitta? je n'oserais le bécider.

Les Babyloniens l'appelaient encore Salambo, selon Téspehius; mais ils ne peuvent point s'être servis de ce terme, qui est grec, et qui tire son origine de στάλα, qui signifie au propre l'agitation de la mer, et au figuré celle de l'âme. De στάλα viennent σαλαίζειν 35 se frapper le sein, comme dans le deuil, déplorer une perte. Σαλαίζ des gémissements. Σαλάβη l'agitation de l'âme. « Σαλαμβάς une Déesse ainsi nommée, sit l'Auteur de l'Etomologicum magnum, parce qu'elle va de côté et d'autre pleurant Adonis. Anacréon employé, continue le même Auteur, le mot σαλαίζειν pour pleurer, béplorer, car une bouleur et bes gémissements pareils agitent l'âme et la troublent. » Ainsi, Salambo signifie Vénus pleurant la mort l'Adonis.

Déléphat était pareillement un nom de Vénus, selon 36 Selden; mais Fépschius, de l'autorité de qui il s'appupé, dit seulement que c'est ainsi que les Chaldéens nommaient l'astre de Vénus.

La Déesse de Sprie passait aussi pour une Vénus; et il est d'autant plus oraisemblable que c'en était une, qu'on la 37 regardait comme la Nature et la première Cause qui de l'humidité tire les principes et les semences de toutes choses, et qui a découvert la source de tous les biens qui arrivent aux hommes. Tygin assure pareillement que 4 cette Déesse était Vénus. Il tomba du ciel dans l'Euphrate, dit-il, un œuf d'une grandeur merveilleuse. Les poissons l'apant roulé sur le rivage, des colombes le couvèrent, et l'apant fait éclore, Vénus en sortit. Jupiter mit les poissons au nombre des astres, à la prière

<sup>35.</sup> Féspefius Σάλα, φροντίς. Σαλαίζειν, κόπτεστθαι. Σαλαίς, κωκυτός. Σαλάβη, φραντίς. 36. Selben be Dîs Syris. Syntagm, 2. 100. 4. p. 210. 37. Plutarch. in Crasso, pag. 553. f. 38. Fygini fabulæ 198. Vibe Auctores Mythographos Latinos, pag. 327.



de la Déesse, dont il voulait récompenser la justice et la probité. Les Spriens, ajoute Tygin, regardent par cette raison les poissons et les colombes comme des dieux, et n'en mangent jamais.

Cette Déesse s'appelait Atargatis, suivant Strabon 39; mais si l'on en croit Eratosthène bans ses Katasttepistuoi, \* elle se nommait Dercéto. Elle tomba, dit-il, pendant la nuit, dans un lac près de Bambyce, (c'est la ville d'Héliopolis, selon Appien de Bello Parthico, \* Klien, de Natura Animalium, Lib. 12. cap. i. etc.) et fut sauvée par le Grand Poisson. Les Spriens de cette contrée lui donnèrent le nom de Déesse de Sprie. Ce Grand Poisson, dont parle Eratosthène, \* est celui qu'on dit avaler avec avidité l'eau que répand le verseau. C'est ainsi que s'exprime Théon le Scholiaste d'Aratus \* ; mais on fui fait sire: ἰχθὺς ὁ μέγας καλόυμενος, ὃς κάμπτειν λέγεται ὑδωρ ἀπὸ τῆς του ύδροχόου χύστεως: ce qui ne fait absolument aucun sens. Je lis avec un changement très-léger κάπτειν, qui signifie avaler avec avidité. Cette correction paraîtra, je crois, indubitable à la savante Académie, qui arrête, par son exemple, les Lettres prêtes à fuir d'un paps où elles ont été si florissantes, et qui en est, si j'ose ainsi m'exprimer, le Jupiter Stateur. Si j'eusse eu à être jugé par des hommes ordinaires, je me serais bien gardé de mettre de la critique dans cette Dissertation; mais mes Juges sont feureusement convaincus que malgré leurs savantes veilles, il se trouve encore dans la plupart des Auteurs une infinité de passages dont on ne peut dissiper l'obscurité qu'à l'aide du flambeau de la critique. C'est à votre exemple, Messieurs, que je me suis engagé dans ces routes ténébreuses, et si je ne m'y suis point égaré, j'en ai obligation

<sup>39.</sup> Strabo, lib 16. pag. 1085. A.

<sup>10.</sup> Erathostenis enarrationes corum quæ in astra sunt relata, pag. 13.

<sup>41.</sup> Appianus, pag. 270. Conf. Strab. lib. 16. 1084, lin. ultimâ et Plin. lib. 5. cap. 23. 42. Cratostfon loco superius laudato.

<sup>13.</sup> As Arati Phænomena, pag. 50. col. 1. lin. ultimâ.



à la lumière de vos doctes écrits.

Revenons à la Déesse de Sprie. Elle n'était pas Vénus elle-même, suivant une tradition rapportée par le Scholiaste d'Aratus, \*\* mais fille de cette Déesse, et n'avait point été sausée par le Grand Poisson, mais par les Poissons qui en étaient nés, οῦτοι (ἰχθυές) δέ ἐιστιν οἱ τοῦ μεγάλου ἰχθύος ἔχγονοι, περὶ οῦ ἐν τοῖς ἐζῆς έρεῖ, δίτινες Δέρκην τὴν Αφροδίτης θυγατέρα ἐμπεστοῦσταν εἰς θάλαστσταν ἔστωσταν. Je rapporte ce passage en entier, afin de faire voir la nécessité de lire  $\Delta$ έρκητην **au lieu δ**e  $\Delta$ έρκην.

Le lac, où cet œuf était tombé, s'appelait lac de Vénus. 45 Les Poissons de ce lac étaient privés, et venaient à la voix des Sacristains.

Selon Manilius, \* Vénus se changea elle-même en Poisson, et s'enfuit dans l'Euphrate, afin d'échapper à la fureur de Tophon qui la poursuivait.

> In piscem sese Cytherea novavit Cum Babyloniacas submersa profugit in undas Anguipedem... Tophona furentem.

Diodore de Sicile parle d'une autre tradition, Livre 2., §. 4, pag. 116; mais si je voulais épuiser ce qu'en a bit cet Gistorien, ainsi que ce que l'on trouve bans Lucien, je m'engagerais bans une biscussion tout-à-fait étrangère à l'objet be ce Mémoire,

Cette Vénus était connue sous différents noms. C'est la même que Cicéron appelle Astarté \* et qui, suivant lui, était Sprienne et née à Topr. « Les Africains, dit Jérodien,

<sup>\*\*.</sup> Scholiast. Arati ad Phænomena, pag. 32. Remarguez gue cette page est chiffrée \*2.

\*\*5. Plin. Tistor. Natural. lib. 32. cap. 2. tom 2. pag. 57\*.

\*\*6. Manilius Astronomic. lib. \*\*1. pers. 580.

\*\*7. Cicero de Natura Deorum, lib. 3, §. 23.

\*\*5. Terodian. lib. 5. §. 15. pag. 193. Dio Cassius Tist. Roman. lib. 79, §. 12. tom. 11. pag. 1360.



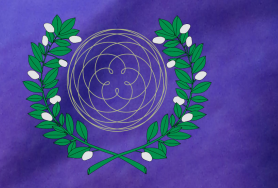
la nommaient Uranie, et les Phéniciens Astroarché. » L'Empereur Télagabale la maria à son Dieu Télagabalus. D'Astarté, les Grecs faisaient Astroarché, parce qu'ils rapportaient tout à leur langue. On l'appelait aussi Belthés, qu'Téspehius interprète Junon ou Vénus. C'était par conséguent Uranie. Selben prouve 💆 que c'était l'Astarté bes Tyriens.

On lui donnait Adonis pour époux, selon Cicéron. 50 Elle était aussi adorée à Byblos. « Tai ou à Byblos, dit l'Auteur de la Déesse de Sprie, 51 un grand Temple de Vénus bans lequel ont célébré les Orgies l'Abonis. J'ai pris connaissance de ces Orgies : car ils prétendent qu'Adonis a été tué dans leur paps par le sanglier; tous les ans, ils se frappent en commémoration de ce malheur, ils se lamentent, ils célèbrent leurs Orgies, et une grande tristesse couvre la surface de tout le paps. Quand on a cessé de pleurer et de se frapper, on fait à Adonis des sacrifices tels qu'on en fait à un mort. Le jour suivant, on dit qu'il vit, on expose à l'air sa statue, et l'on se rase la tête de la manière dont le font les Egyptiens à la mort d'Apis. Toutes les femmes qui ne veulent pas se raser sont exposées en vente, pour se prostituer un seul jour. Le marché n'est ouvert qu'aux étrangers, et l'argent qu'on en retire s'applique à des sacrifices qu'on fait à Vénus. »

Cette fête se célébrait, non-seulement à Byblos, mais encore en Assyrie et presque partout l'Orient, pour perpétuer, disent les Mythologues, les amours de la Déesse avec Adonis. Ces amours lui avoient fait donner les noms δ'Αδωναίη 4 et d'Adonias. 5 Mille Auteurs et Théocrite entr'autres, dans les Adoniazousai, parlent de cette fête, et si l'on rassemblait tous les détails épars de côté et d'autre, on pourrait en donner une description

<sup>\*1.</sup> Selben be Dîs Spris. Spntagma. 2. §. 23. 50. Cicero be Naturâ Deorum, lib. 3. §. 23. 51. Lucianus be Spriâ Deâ, §. 6. tom: 3. pag \*5\*.

<sup>52.</sup> Orphei Argonautic, vers. 30. 52. Nonnus Dionysiacor, lib. 33. pers. 25.



curieuse et circonstanciée. Mais je laisse à l'autres ce soin. Il me suffit de rapporter l'explication qu'en donnaient les Physiciens. Ils entendaient par Adonis 54 le Soleil, par Vénus l'Témisphère supérieur de la terre, dont, suivant eux, nous n'occupons qu'une partie, et par Proserpine, l'Jémisphère inférieur. Lorsque le Soleil, en parcourant les bouze signes de zodiaque, entre bans les six inférieurs, Vénus est alors censée pleurer, parce que Proserpine retient Abonis ou le Soleil auprès d'elle. Mais lorsqu'après avoir parcouru ces signes, il se rapproche de notre hémisphère, la Déesse reprend sa sérénité accoutumée. Cette physique n'est pas d'une grande exactitude; car le Soleil n'est jamais plus près de nous qu'en fiver. Quoi qu'il en soit, une statue de la Déesse sur le mont Liban, avait la main gauche bans son habit, la tête couverte, le visage triste, et même on cropait voir couler des larmes de ses peux. Cette image représentait l'hiver.

Le culte d'Abonis avait pénétré jusqu'à Rome. Vénus y avait un temple où elle était honorée avec Adonis, suivant le Rit Assprien. Les Courtisannes de cette Capitale du monde avoient coutume de s'p trouver, et ceux qui en recherchaient les faveurs ne manquaient pas de s'p rendre, suivant le conseil que leur en donnait Ovide :

Nec te prætereat Veneri ploratus Asonis.

Nous avons remarqué qu'elle était particulièrement fonorée sur le mont Liban. Son temple passait pour avoir été bâti par Cinpras. 5º Elle prenait delà le nom de Libanitis. Mais je ne trouve pas que Nonnus le sui ait sonné, comme l'avance Dom se Montfaucon bans son Antiquité Expliquée, mais bien celui de Libaneis, 51 dont ne parle point ce sçavant.

<sup>54.</sup> Macrob. Saturnal, lib. 1. cap. 21. pag. 209. 55. Ovib. Artis Amatoriæ, lib. 1. vers. 75. 56. Lucianus de Spriâ Deâ. 8. 9. Tom. 3. p. 456. 57. Ib. abversus Inboctum. 8. 3. pag. 101. 58. Nonnus Dionysiacor. lib. 43. vers. 105.



C'est en ce lieu que la vient trouver 59 Junon pour la prier de lui prêter ce Ceste enchanteur, dont je parlerai dans la suite; et dont elle veut faire usage pour tromper Tupiter, qui voulait rendre Bacchus vainqueur des Indiens. On voit que Nonnus a emprunté cet Episode d'Homère; mais cela n'est pas de mon sujet. Il me suffit d'avoir prouvé par cet Auteur, le culte qu'on rendait à la Déesse en Phénicie. Vénus était seule lorsque Junon l'aborda, quoique les Grâces ne la quittassent point, comme je le birai autre part. Mais Nonnus " fait observer qu'elle les avait envoyés cueillir des fleurs en bivers paps. Eschyle remarque pareillement que la Phénicie sui était consacrée; aussi appelle-t-il cette contrée " τᾶς Αφροδιτας πολύπυραν αΐαν, la terre fertile en bleds de Vénus. On nommait encore la Déesse Assprienne, 62 et Erpthréene, 63 à cause des honneurs qu'on lui rendait en Assprie et sur les bords de la Mer Rouge.

Il p avait à Majuma, port de Gaza en Palestine, une statue de marbre de Vénus, nue, quæ habebat aperta sua pudenda, comme dit Marc Diacre in vità Sancti Porphyrii Gazensis. Cette statue était placée sur un autel de marbre. Les habitants de Majuma avoient pour elle la plus grande vénération, et principalement les femmes qui brûlaient de l'encens et allumaient des lampes en son honneur. Rodolphe Jospinien avance, \* je ne sais d'après quelle autorité, que cette scandaleuse Statue subsista jusqu'au temps de l'Empereur Arcadius. Baronius et Louis de la Cerda, ont copié Marc Diacre et Tospinien, le premier dans ses Annales Ecclésiastiques, tome 5 sur l'année 399, n°. 30 ; le second, in Adpersariis Sacris; Cap. 20.

Cette Statue est une preuve de l'extrême corruption des mœurs de ces temps.

<sup>59.</sup> Idem. lib. 31. vers. 202.

<sup>60.</sup> Them fib. 31 vers. 205.
61. Reschyl. Supplic. 205.
62. Nonnus Dionysiacor, fib. 31. vers. 203.
63. Th. ibid. fib. 31. vers. 276.
64. Fospinianus de Origine Festorum Ethnicorum, pag. 160.



Il p avait un temple de Vénus avec une Statue de la Déesse 65 à Térusalem, qu'on appelait Mlia Capitolina, depuis qu'Adrien l'avait fait rebâtir. Ce temple était l'ouvrage de cet Empereur. Constantin le fit détruire.

Nous remarquerons avant de quitter la Sprie que les superstitieux étaient dans l'usage be porter " avec eux de petites Statues des Dieux. Le Philosophe Asclépiade en avait toujours une de la Déesse Céleste. Etant venu voit l'Empereur Julien, qui était pour lors à Antioche, il plaça cette petite Statue bans le Temple d'Apollon au faux-bourg be Daphné, et apant mis devant cette Statue des cierges allumés, le feu prit à des matières combustibles qui brûlèrent le Temple.

Les Arméniens, ainsi que plusieurs autres peuples de l'Asie, adoraient Vénus sous le nom l'Anaïtis. Ils lui consacraient \* non-seulement les esclaves des deux sexes (ce qui n'est pas étonnant, dit Strabon), mais encore les filles de la première distinction. Elles ne se mariaient qu'après s'être longtemps prostituées auprès de la Déesse, suivant l'usage du paps, et personne ne débaignait de les épouser. Le temple, qu'elle avait sous ce nom à Zela dans le Pont, était célèbre par sa magnificence, la majesté des cérémonies, et les serments qu'y prêtaient ceux qu'on chargeait de l'administration des affaires publiques. Il p avait autrefois en cette Ville beaucoup de personnes attachées au service de la Déesse et les Prêtres p jouissaient d'un revenu considérable. Tout le paps lui était consacré et soumis à l'autorité du Pontife qui était très-riche.

Strabon, qui en parle en quatre endroits de sa Géographie, la nomme seulement Anaïtis. Dausanias, qui dit qu'elle avait en Lydie un temple magnifique, l'appelle Diane

<sup>65.</sup> Socrat. Tistor, Ecclesiast. lib. 11. cap. 17. pag. \*6, Sozom. Tist. Ecclesiast. lib. 2. cap. 1. pag. \*\*4. 66. Ammian. Marcellinus, lib. 22. cap. 13. page. 25\*\*. 67. Strab. lib. 11. pag. 805. B. 68. Ibem. lib. 12. pag. 838. A. B.



Anaïtis, ainsi que Polutarque, qui nous apprend que Diane était honorée sous ce nom à Echatanes. Mais Clément s'Alexandrie 11 nous instruit que Vénus Anaïtis était aborée à Suses et à Echatanes; car les Critiques ont très-bien ou qu'il fallait lire en cet endroit : τῆς Αφροδίτης Αναΐτιδος, au lieu de τῆς Αφροδίτης ταναΐδος.

Les Anciens sont rarement d'accord, lorsqu'ils donnent des noms grecs à des divinités étrangères; mais ici toutes les circonstances du culte d'Anaïtis, nous mènent à croire que c'est la même Déesse que Mylitta chez les Asspriens, Alitta chez les Arabes, et Mitra chez les Perses. Or on ne peut douter d'après le témoignage unanime des Anciens que Vénus Uranie ne fut adorée sous ces noms.

Vénus était connue à Comanes \* Sans le Pont, et l'on p célébrait sa fête avec beaucoup de magnificence. On y voyait un grand nombre de courtisannes de même qu'à Corinthe. Le Grand Prêtre 3 et la Grande Prêtresse demeuraient dans l'enceinte du lieu sacré; la chair de porc y était interdite, et même on ne laissait point entrer de pourceaux dans la Ville. Cette défense, particulière aux Orientaux, caractérise Vénus Uranie.

Les Arabes adoraient Vénus, comme nous l'avons ou plus haut, sous le nom d'Alitta ou d'Alilat. Ils rendaient aussi leurs hommages à une pierre qu'ils appelaient Tête de Vénus. Euthymius (in Danoplia) dit, qu'en examinant cette pierre avec attention, on apercevait encore des traits qui indiquaient une tête. Le Catécfisme des Sarrasins anathématise cette pierre, qu'il nomme figure de Vénus. Vincent de Beauvais \*\* nous apprend, l'après un Auteur Chrétien, qui a écrit en Arabe contre les Mahométans, que

<sup>69.</sup> Pausanias Laconic. sive. lib. 3. cap. 16. pag. 249. 70. Plutarcfus in Artoxerxe, pag. 1025. C. 71. Clemens Alexandrin. in Protreptico. p. 57. lin. 8. 72. Strabo. lib. 12. pag. 837. C. 73. Ib. ibib. pag. 861. A. 74. Vincentius Bellovacensis, lib. 4. Speculi Fistorialis.



Mahomet laissa subsister une coutume qu'il trouva établie à la Mecque en l'honneur de Vénus. Cet usage consistait à jeter de petites pierres derrière soi entre les jambes, c'est-à-dire, comme s'exprime cet Auteur, sub genitalibus membris, eo quod Venus maxime partibus illis dominetur. Breidenbach cite aussi la même chose qu'il a puisée dans Pierre Alphonse. Vopez la note d'Ouzelius sur Minucius Felix, page 18.

Les Sarrasins aborèrent jusqu'au temps d'Téraclius Vénus sous le nom de Chabar, qui signifie la Grande en leur langue. Vopez Euthymius in Panoplia et le Catéchisme des Sarrasins.

Les Perses tenaient le culte de Vénus Céleste des Asspriens et des Arabes, comme nous l'avons remarqué plus haut d'après Térodote, 75 et l'adoraient sous le nom de Mitra. Elle avait un temple dans l'Elymaide, qui fut pillé par Antiochus, selon Appien. 76 Polybe racontait, 77 dans un livre qui n'est point venu jusqu'à nous, que ce temple était celui de Diane chez les Perses. On voit le peu d'accord des Grecs, lorsqu'ils parlent des divinités des autres nations. Polybe ajoutait qu'Antiochus tomba en phtisie pour avoir voulu piller ce temple. Mais Joseph, de qui nous tenons cette particularité, nous dit que la simple volonté de piller ce temple ne méritait point d'être punie : que si cette volonté paraissait à Polybe la cause de la mort de ce Prince, il était beaucoup plus vraisemblable de croire qu'il était mort pour avoir pillé le temple de Jérusalem. Mais, ajoute-t-il, je ne veux point disputer là-dessus avec ceux qui pensent devoir préférer le sentiment du citopen de Mégalopolis.

Le culte de Vénus avait pénétré jusque dans l'Isle de Taprobane, aujourd'fui Ceplan.

<sup>75.</sup> Gerobot. lib. 1. §. 131.
76. Aprianus do Bellis Spriacis, pag. 212.
77. Josepf. Antiquit. Judaic. lib. 12. cap. 9. §. 1. tom. 1. pag. 621.



On l'appelait aussi l'Isle de Vénus Colias, 78 parce que, dit Eustathe dans son Com= mentaire sur Denps le Periegete, ses fabitants étaient efféminés. Cela rend raison du nom de Vénus donné à cette Isle, mais n'explique pas pourquoi elle avait été surnommée Colias.

Si nous passons delà en Egypte, nous y trouverons le culte de la Déesse établi. Les différents Nomes, villes et ports qui prenaient son nom, et dont il serait trop long de faire l'énumération, font assez voir que cette Déesse p était en grande vénération. Les Tentprites 7 lui avoient élevé un temple dans leur ville. Elle était adorée à Chusæ, 1º bourgade du Nome d'Termopolis, dont les habitants honoraient les vaches, parce qu'ils étaient persuadés que cet animal appartenait à la Déesse, à cause de l'ardeur qu'il sent pour les plaisirs. Alexander ab Alexandro la nomme Vénus Cornuta, " sans aucune autorité, et quoi-qu'Elien assure que c'était Uranie. Son culte était établi à Atarbechis, 12 dans l'Isle Prosopitis. Térodote ne dit pas positivement que ce fut Uranie; mais l'on sait que les Egyptiens ne connurent la Vénus des Grecs, que lorsque ces derniers s'établirent parmi eux. Elle s'appelait Athor dans la langue du paps. Lauteur de l'Etymologicum Magnum, dit au mot Athur: « Athur est un mois. Les Egyptiens appellent Venus Athor, et ont aussi donné le même nom au troisième mois de l'année » : Αθύρ ὁ μὴν, καὶ τὴν Αφροδίτην Αιγύπτιοι καλοῦσιν Αθώρ. Καὶ μῆνα γε τὸν τρίτον τοῦ ἔτους επώνυμον ταύτη πεποιήκασιν. Ainsi, la ville s'Atarbechis, où elle était principalement fonorée, n'était autre que la ville de Vénus, puisqu'Atur ou Atfor, comme l'écrit Orion le Thébain dans l'Etymologicum Magnum, était Vénus, et que Baki signifie encore

82. Ferodot. lib. 2. 8. 41.

<sup>75.</sup> Dionysii Periogesis, vers. 592. 79. Strabo, lib. 17. pag. 1169. C. 50. Pelian, be Naturâ Animal. lib. 16. cap. 27. page. 575. 51. Alexanber ab Alexanbro Genialium Dieruns lib. 3. tom. 1. pag. 696.



aujourd'fui chez les Coptes une ville. C'était donc la même ville que Strabon 13 appelle Approbités Polis, parce qu'il interprétait son nom en grec.

Te crois que cette Déesse est la même que celle qui était connue en Egypte, selon Téspohius, sous le nom de  $\Sigma$ xotílpha, ténébreuse. On fait qu'Athor signifie encore à présent chez les Coptes la nuit. Cela me paraît tenir au Système Théologique du pays, où les ténèbres 84 étaient le principe de tout. On fait que le prétendu Orphée, qui a beaucoup puisé dans les Livres sacrés des Egyptiens, dit dans l'Hymne de la Nuit 15 : « Te te chanterai, ô Nuit, mère des Dieux et des hommes; Nuit, principe de tout, et que nous appellerons Vénus. » Et dans l'Ipmne à Vénus, 16 « tout vient de vous, lui bit-il, vous avez uni le monde, vous exercez un empire souverain sur les trois Parques; vous bonnez la vie à tout ce qui est bans le Ciel, sur la terre, bans la mer et bans l'abime. »

M. Jablonski 87 prétend qu'elle est la même qu'Hécate Scotia, dont on voyait le temple près de Mempfis!; comme si Técate, qui n'est autre que Proserpine, n'avait pu elle-même être surnommée Scotia. M. Jablonski pouvait tout au plus béduire cette identité des principes qu'il a posés, et qui ne me semblent pas aussi certains qu'ils le lui paraissent.

Nephthps, Déesse Egoptienne, se rapportait aussi, selon quelques-uns d'à Vénus. Je ne m'y arrête point, afin de ne point entrer dans la mythologie de ce pays qui m écarterait trop du plan tracé par l'Académie.

- 83. Strabo, lib. 17. pag. 1154. C. 84. Damascius de Principiis in Anecdotis Wolfii, tom. 3. pag. 260.

- 85. Orphei Tymn. 2. vers. 1. 86. Is. Tymn. 54. vers. 4. 87. Panth. Rapptiorum, lib. 1. cap. 1. §. 13. 88. Diodor. Sicul. lib. 1. §. 96. pag. 108. 89. Olutarch. de Iside et Osiride. pag. 31. ex edit Cantabrigiensi. 1744. in-8



Je finis ce que j'ai à bire bes Egyptiens par remarguer qu'ils appelaient la terre Vénus, " et le soleil l'Amour. Car, disaient-ils, de même que la terre ne peut rien sans la douce chaleur du soleil, de même Vénus ne peut rien sans l'Amour. Ce sentiment tient au système des Orientaux sur la formation des êtres, dont nous avons déjà parlé et dont nous parlerons encore.

Les Egyptiens représentaient Mars et Vénus" par deux éperviers; parce que la femelle de l'épervier vient toujours à la voix du mâle, quand même elle aurait eu trente fois sa compagnie.

Ils les peignaient aussi sous l'emblème de deux Corneilles, l'une mâle, l'autre femelle, parce que cet oiseau pond deux œufs, d'où naissent un mâle et une femelle, qui ne se quittent jamais.

Indépendamment de ces Vénus particulières aux Egyptiens et à la plus grande partie de l'Asie, on adorait encore près de Momemphis la Vénus des Grecs sous le nom de Vénus dorée. 2 Delà venait sans doute le nom de Plaine dorée qu'on donnait à la plaine voisine de cette Ville. M, Danville, se fiant à une édition vicieuse de Diodore de Sicile, a placé cette plaine près de Memphis. Une petite Isle, dans le voisinage de cette Ville, dont le nom moderne est Gezirat-Iddahab ou Isle d'Or, l'a confirmé Sans son erreur. Mais Eusébe, en rapportant le passage entier de Diodore dans sa Préparation Evangélique, \* met la ville de Momemphis et non point celle de Memphis; on sait Sailleurs par, Strabon, 95 que les fabitants de Momempfis avoient une grande

<sup>90.</sup> Is, in Amatorio, pag. 764. D.
91. Horapollo. lib. 1. cap. 8. pag. 12.
92. Diosor. Sicul. lib. 1. §. 97. pag. 109 et 110.
93. Mémoires sur l'Egypte ancienne et moserne, pag. 131 et 132.
94. Eusebii Præparatio Evangelica, lib. 10. §. 8. pag. 481.

<sup>95.</sup> Strab. lib. 17. pag. 1155. B.



vénération pour Vénus. Cette Plaine, n'étant pas loin s'Alexandrie, devait être connue STistica, " célèbre grammairienne s'Alexandrie, qui a écrit quelque chose sur l'Iliade STomère. Aussi en parle-t-elle au rapport S'Eustathe. 37

Il p avait à Memphis dans le temple " de Protée, une Chapelle dédiée à Vénus surnommée l'Etrangère. Térodote conjecturait que cette Vénus était Télene, fille de Tynbare, non-sculement parce qu'il avait oui bire qu'Hélene avait autrefois bemeuré à la Cour de Protée, mais encore parce que cette Chapelle était la seule qui fut consacrée à cette Déesse sous ce nom. Strabon avait en vue la même Chapelle, lorsqu'il bit qu'à Memphis" il y en avait une de Vénus, qu'on regardait comme une Déesse grecque, et que quelques-uns cropaient bébiée à la Lune.

C'est de cette Vénus gu'Horace 🚾 a dit;

O, quæ beatam Diva tenes Coprum, et Memphin carentem Sithonia nive, Regina ...

On sera peut-être surpris de voir une Chapelle élevée à Félene sous le nom de Venus; mais cette surprise cessera en réfléchissant sur le peu de délicatesse des Anciens là-bessus. Qui est-ce qui ne se rappelle pas b'avoir lu bans Plutarque " que Vénus Bélestica avait un Temple à Alexandrie. Bélestia était une esclave d'une grande beauté, aimée d'un Roi d'Egypte, qui lui fit élever des Autels sous ce nom. Il y avait au

<sup>96.</sup> Strab. lib. 14. pag. 894. C. Eustath. as Tomeri Tlias. lib. 2. pag. 280. lin. 19. 97. Eustath. as Tomeri Ilias. lib. 3. pag. 384. lin. 20. 98. Terosot. lib. 2. 8. 112.

<sup>99.</sup> Strabo, lib. 17. pag. 1161. A. 100. Gorat. Carm. lib. 3. Ob. 26. pers. 9. 101. Plutaref. in Erotico. pag. 753. E et F.



Promontoire Zéphprium entre Canope et Alexandrie une Chapelle de Vénus Arsinoë 102 dont je parlerai plus amplement à l'Article de Vénus qui préside à la Mer. Je rapporterai, bans la suite de cet ouvrage, plusieurs exemples pareils. Vénus avait encore un Temple à Naucrate, sont je sirai un mot à l'occasion se l'empire qu'elle exerçait sur la Mer.

Après avoir parcouru l'Egypte, revenons en Asie. Tacite 103 nous apprend qu'il p avait à Approdisias en Carie un Temple de Vénus, qui jouissait des mêmes privilèges que celui de Diane à Ephese. Il en était de même d'un Temple de cette Déesse 😘 dans la Ville des Plaraséens en Carie, qui ne m'est connue que par une Inscription rapportée par Chishull.

L'Isle de Copre ne faisant point partie de la Grèce, j'aurais pu me contenter de bire en beux mots avec Timérius 105 que Vénus Uranie y était aborée. Mais comme à l'exception d'Amathunte, elle n'était habitée que par des Grecs, je croirais m'écarter des intentions de l'Académie, en n'en parlant point d'une manière particuliere.

Comment en effet passer sous silence une Isle aussi renommée par le culte de cette Déesse, que Délos l'était par celui l'Apollon? Les Poètes, dit le même Timérius, attribuent Eppre à Vénus, de même que Délos à Apollon. On connait ce vers d'Forace; Sic te diva potens Copri, et ceux-ci d'homère 197 :

> Άιδοΐην Χρυσοστέφανον καλὴν Αφροδίτην άσομαι, η πάσης Κύπρου κρήδεμνα λέλογχεν είναλίης.

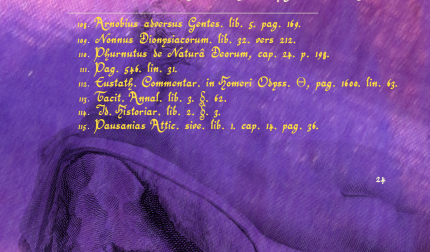
- 102. Strabo, lib. 17. pag. 1052. B. 103. Tacit. Agnal. lib. 3. §. 62. 104. Antiguitates Asiaticæ Chishull. pag. 153. §. 10, 11 et 12.
- 105. Timerius. Vide Photii Bibliothec. Cod. 245. pag. 1132.
- 107. Tomeri Jymn. secund. in Venerem, initio.



« Je chanterai la respectable, la belle Vénus, qui a eu en partage l'Isle de Copre entière. » Les Poètes l'appelaient Epprigenia, parce qu'elle était née dans l'Isle de Copre; Eppria Venus 108 ou Eppris, 109 à cause du culte qu'on lui rendait en cette Isle. Mais Phurnutus 110 prétend que cette Isle lui fut peut-être consacrée, parce que son nom convient en quelque sorte à la conception, à la gestation, τῆ Κύησει, ainsi qu'il faut lire au lieu de τῆ Κρύψει qui est une faute manifeste. Le traducteur latin paraît avoir eu en que cette correction, qui est appuyée par l'Auteur de l'Etymologicum Magnum 111 qui dit au mot Κύπρις, que Κύπρις est une soncope pour Κυόπορις, ἡ τὸ χύειν ποριζουσα, τουτ ἐστι, παρέχουσα, qui fait concevoir. Cela est encore confirmé par Eustathe, 112 οù on lit : διὰ τὸ ἐξ Αφροδιτης τὸ χύειν πόρεσθαι ὅ ἔστι πορίζεσθαι ἢ πορσύηεσθαι.

Le Temple de Paphos était très-ancien. On le supposait bâti par Rérias 18; mais d'autres prétendaient qu'il l'avait été par Cinyras, 114 et que la Déesse conçue au milieu des flots était abordée en ce lieu. On voit que Tacite, qui m'a fourni ces passages, confond, ainsi que la plupart des Poètes, la Vénus des Assyriens avec celle des Grecs : car on ne peut douter que la Vénus de Paphos ne fût 115 celle des Assyriens, c'est-à-dire, Uranie. Pausanias et d'autres Auteurs le disent expressément.

Soit que bans ces siècles reculés la Sculpture fut inconnue, soit gu'on n'osât point encore bonner aux Dieux la figure be l'homme, soit en un mot que cela fut fonbé sur





bes principes philosophiques, comme cela me parait oraisemblable, il est certain que les Dieux, dans ces premiers temps, étaient représentés par des pierres rondes, triangulaires, quadrangulaires etc. c'étaient autant d'emblèmes de la Divinité. « Les Déoniens, dit Maxime de Tyr, " adorent le Soleil sous la figure d'un disque placé au faut d'une longue perche. Je ne sçais pas quel Dieu vénèrent les Arabes; c'est un cube be pierre. Vénus est honorée à Paphos sous une figure qu'on pourrait assimiler à une pyramibe blanche. » On voit cette Déesse représentée sons cette forme sur une monnaie des Chalcidiens, dans le Recueil des Médailles de Deuples et de Villes par M. Dellerin, Tom. 2. Planch. 80, n°. 76. Le simulacre de la Déesse à Paphos, dit Tacite, "7 n'a pas la figure humaine, mais celle d'un cône.

Chacun offrait" en cette Ville des victimes selon son goût; mais l'on choisissait les mâles, et l'on consultait avec confiance les entrailles des Boucs. Il était défendu de répandre du sang sur son Autel, et l'on n'p allumait qu'un feu pur. Vacite, de qui j'emprunte ce récit, ajoute qu'il ne pleuvait jamais sur cet Autel, quoigu'il fut à bécouvert. Pline " fait aussi la même remarque. Mais, bit le jubicieux Polybe, 20 à propos de pareilles fables, qu'on débitait sur les Statues de Diane Mindpas à Bargylies, et de Vesta à Tassus, « Je regarde comme des puérilités, non seulement tout ce qui n'est pas dans l'ordre des possibles, mais encore tout ce qui n'est point dans celui des oraisemblables. »

Il faut entendre, par ce feu pur dont parle Tacite, l'encens qu'on brûlait sur cet

<sup>116.</sup> Maximi Torii Dissertat. 8, (oulgo 38) §. 8. pag. 87.

<sup>117.</sup> Tacit. Fistoriatum, lib. 2. §. 3.

<sup>119.</sup> Plin. Fistor. Natural. lib. 2. cap. 96. tom. 1. pag. 116.

<sup>120.</sup> Polyb. Excerpta è lib, 16. Fistoriarum. §. 11. 121. C'est ainsi gu'il faut lire bans Polybe b'après Strabon, livre 14. pag. 972. B. et non Epndias comme lisait Casaubon bans Strabon d'après Polybe. On sçait que la ville de Minde avait donné son nom à cette Diane.



Autel, comme nous l'apprend Servius sur le vers 380 du second Livre des Géorgiques. On offrait aussi des fleurs sur le même Autel, suivant ces vers de Virgile :

Ipsa Paphum sublimis abit, sedesque revisit Lœta suas : ubi templum illi centum que Sabæo Ture calent aræ, sertisque recentibus halant. Kneid. 1. 415.

Le récit de Tacite paraît se contredire; je crois cependant qu'il n'est pas difficile de concilier cet Auteur avec lui-même. La Déesse avait plusieurs Autels à Paphos. On immolait sans doute des victimes sur les unes, et l'on ne brûlait que de l'encens sur les autres. Je penserais même que l'usage d'immoler des victimes sur quelques Autels de la Déesse ne s'introduisit à Paphos, que lorsque les Grecs se furent rendus maîtres de l'Isle. Car on sait par les Extraits de Théopompe, faits par Photius, que des Grecs qui avoient accompagné Agamemnon, s'emparèrent de l'Isle de Cypre, et obligèrent Cinyras et les siens de se retirer à Amathunte, où l'on vopait encore leur postérité. Pausanias s'accorde avec Théopompe. Les Arcadiens, dit-il, ayant été accueillis d'une violente tempête en revenant de la guerre de Troie, furent portés par les vents en Cypre. Agapénor, leur efef, fonda une colonie à Paphos, et y éleva un Temple en l'honneur de Venus. Quoigu'il en soit, il y avait en ce Temple un Oracle que Titus consulta lorsqu'il passa à Paphos, en allant faire compliment à Galba sur son élévation à l'Empire.

J'ai remargué que quelques—uns regardaient le Roi Cinpras comme fondateur de ce

122. Photii Bibliotheca, cob. 176. pag. 389. lin. 50. 123. Pausanias Arcabic, sive lib. 8. cap. 5. p. 607. 128. Suetonius in Tito, cap. 5.



Temple. Ses descendants, que l'on appelait Cinprades, en furent les Prêtres, comme on le voit dans Féspehius au mot Κιννυράδαι, et dans le Scholiaste 125 de Pindare. Thampras apant ensuite apporté de Cilicie la Science des Faruspices, sa postérité présida aussi aux cérémonies religieuses; mais elle perdit dans la suite ce privilège, qui passa tout entier à la famille ropale, de crainte que celle-ci ne fut éclipsée par une race étrangère. On ne consulte plus actuellement, dit Tacite, 126 que le Prêtre de la famille de Cinpras.

Le Sacerdoce de Vénus Paphia était très-considérable par le revenu qui y était attaché, et par le crédit dont jouissait celui qui en était revêtu. Lorsque Caton fut envoyé dans l'Isle de Copre, il fit dire à Ptolémée 127 que s'il se retirait sans combattre, il ne manquerait ni S'argent ni S'honneurs, et que le Peuple Romain lui Sonnerait la Grande Prêtrise de Vénus Paphia.

Lancienne Paphos éloignée 121 de dix stades de la mer, avait encore un temple de Vénus Paphia. Il se rendait tous les ans en cette Ville, de tous les autres lieux de l'Isle, une grande multitude de monde, hommes et femmes, qui allaient ensuite en grande pompe à la nouvelle Paphos, qui en était éloignée de soixante stades.

Vénus Paphia s'appelait aussi  $\Phi lpha \pi \eta$ , si l'on en croit Jéspehius; mais Jean frédéric Gronovius corrige Φάπίη. C'est peut-être une faute d'impression. On trouve aussi Paphie Sans l'Épitaphe S'Fomonœa, sont je vais transcrire une partie:

> Tu qui securâ procedis mente, parumper Siste gradum, quæso, verbaque pauca lege. Illa ego, quæ claris fueram prælata puellis,

<sup>125.</sup> Scholiastes Pindari ad Pyth. Od. 2. vers. 2 pag. 183. col. 2. lin. 10. 126. Tacit. Tistor. lib. 2. §. 3. 127. Plutarchus in Catone minore pag. 776. B. 128. Strabo lib. 14. pag. 1002. B. C.

<sup>129.</sup> Anthologia Latina, tom. 2. l. p. Epigram. 142.



Toc Tomonœa brevi consita sum tumulo.

Cui formam Paphie, Charites tribuêre secorem,

Quam Pallas cunctis artibus erusiit, etc.

Le savant et ingénieux Père Vavassor ne pensait pas que cette Épitaphe fût d'une grande antiquité parce qu'il cropait Paphie inusité chez les Anciens. Vopez son Traité De Vi et Usu quorundam Verborum. pag. 30. Il ne se rappelait pas sans doute qu'Tomonœa était femme d'Atimetus affranchi de Tibere, et par conséquent que cette Épitaphe avoir été faite sous le règne de cet Empereur ou peu après; il ne se rappelait pas non plus que ce même mot se rencontre dans une Épigramme qu'Ausone a imitée du grec d'Asclepiades; imitation que les Commentateurs n'ont pu remarquer, parce que cette Épigramme n'existait encore que dans les Manuscrits.

Punica turgentes resimibat zona papillas

Termiones: zonæ textum elegeion erat.

Qui legis func titulum, Papfie tibi mansat,

ames me;

Exemploque tuo neminem amare vetes.

Comme l'original grec ne se trouve que bans bes ouvrages où il n'y a pas b'apparence gu'on aille le chercher, et bans les Analectes bes Poètes grecs qui n'ont point encore vu le jour, je pense qu'on ne sera pas fâché be le trouver ici.

Έρμίονη ποτ' ἐγώ πιθανῆ συνέπαιζον ἐχούση
Ζωνίον ἐξ ἀνθέων ποιχίλον, ῷ Παφίη,
190. Άμεση ορετα, Ερίμτ. 11. 128



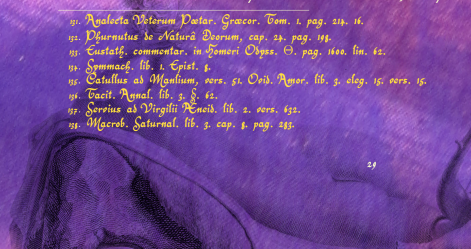
Χρύσεα γράμματ' ἔχον · δίολου δ' ἔγέγραπτο.
Φίλει με
Καὶ μὴ λυπηθῆς, ἥντις ἔχη μ' ἔτερος.

« Je jouais un jour avec la persuasive Termione. Elle était parée d'une ceinture de fleurs en broderie, sur laquelle on lisait en lettres d'or ces mots : aimez-moi, et ne vous attristez pas si quel qu'autre me possédé. »

Phurnutus prétend que Vénus a été nommée Paphia de ἀποφίσκω, je trompe. Mais il faut lire avec Eustathe ἀπαφίσκω, dont se servaient les Anciens pour signifier tromper did διὰ τὸ ἀπαφίσκειν ἤγουν ἀπατᾶν κατὰ τοὺς παλαιοὺς... ἀποφίσχω n'est pas grec. On pourrait lire ἀπάφω en ce passage de Cornutus, et cette leçon se trouve dans quelques manuscrits; mais l'autre est celle l'Eustathe.

Passons maintenant à Amathunte, autre Ville de la même Isle, où Venus n'était pas moins honorée qu'à Paphos, et qui lui donnait le nom d'Amathusias 44 et d'Amathusia. 45 Tacite 136 donne à penser qu'Amathus, fils du Roi Aërias, est le fondateur du Temple de Vénus. La Statue 137 de la Déesse avait une barbe, le corps et l'habit d'une femme, avec un sceptre et les parties sexuelles de l'homme. On l'appelait Appodítos. Les hommes lui sacrifiaient en habit de femme, et les femmes en habit d'homme.

Macrobe fait la même observation 138 : Signum etiam ejus est Eppri barbatum corpore sel veste muliebri cum sceptro ac staturâ virili, et putant eandem marem ac feminam





esse. Le texte est altéré et mal ponctué. Il faut lire avec Servius : Signum etiam ejus est Copri barbatum, corpore et veste muliebri, cum sceptro et naturâ virili. Les deux sexes be cette Vénus expliquent le buplex Amathusia 139 de Catulle que les Commentateurs 140 n'ont point entendu. On voit aussi pourquoi Téspchius l'appelle Αφρόδιτος. Les Anciens étaient fort incertains si elle était mâle ou femelle. Lævinus dit quelque part, suivant Macrobe, 14 Venerem igitur almum aborare, sive femina, sive mas est. C'est selon le même Ruteur, par la même raison que Virgile a bite : bucente Deo, en parlant be Vénus, au lieu de Deâ ; mais il est permis d'en douter. On sait que Virgile suit les Grecs pas à pas, et que ceux-ci faisaient le mot  $\Theta \epsilon o \varsigma$  des deux genres. Tout le monde connait le commencement de la Farangue de Démosthène pro Coronâ. θεοῖ ἔυχομαι πᾶσι ηλ πάσαις.

Les passages ci-bessus rapportés, prouvent bien l'existence de cette Statue dans l'Isle de Copre, mais ne disent pas qu'elle fut à Amathunte. Féspohius levé la difficulté. Doon, Sit—il au mot Αφρόδιτος, qui a écrit l'histoire s'Amathunte, assure que la Déesse était représentée comme un fomme. On voit que je suis la correction de Kuster, qui lisait d'après Plutarque 🌇 Παίων ώς en la place de Παίανισον qui ne fait aucun sens. Kuster nous apprend dans sa note, que Meursius lisait en cet endroit πωγωνίαν; mais cette correction s'éloigne trop du texte.

Les Romains avoient aussi une Vénus avec une barbe, dont je parlerai, lorsque j'en serai à la Capitale du Monde.

Il p avait encore à Amathunte un 143 Temple de Vénus et Adonis, où l'on conservait

<sup>139.</sup> Catull. 67, 51, ex edit. Vulpi. 140. Un des Commissaires nommés pour examiner mon mémoire a observé qu'il fallait en excepter Vossius.

<sup>141.</sup> Macrob. Saturnal. lib. 3. cap. 8. pag. 283. 142. Plutarcf. in Theseo, pag. 9. R. 143. Pausanias Bæotic. sive lib. 9. cap. 41. 796.



le collier fait par Vulcain, que Vénus bonna, suivant la Fable, à Farmonie, 👫 fille be Calmus, 45 et dont Polynice fit dans la suite présente à Eriphyle, femme d'Amphiaraiis, afin de l'engager à persuader son mari d'aller à la guerre contre Thèbes. On sait les suites funestes de ce présent, qu'on peut lire dans Diodore de Sicile et ailleurs, et qui ne sont pas de mon sujet.

Il p avait aussi près d'Amathunte " un bois que l'on appelait le bois de Vénus-Ariadne, parce qu'on p vopait le tombeau de cette Princesse, qui était morte en travail dans l'Isle de Copre, suivant Pæon l'historien d'Amathunte. On célébrait sa fête le second jour du mois Gorpiœus, qui répond à-peu-près à notre mois de septembre. Un jeune homme, couché sur un lit, imitait alors les paroles et les actions d'une femme en travail.

Cinpras 147 avait institué des Mystères en l'honneur de Vénus, et l'on présentait aux Initiés du sel, un Phalle, symboles de sa naissance, et les Initiés lui offraient une pièce d'argent, comme à une courtisanne. On s'aperçoit, sans que j'en avertisse, que je lis avec Potter εν ταῖς τελεταῖς ταύτης... Le sel faisait allusion à la mer où elle avait été conçue. Le reste n'a pas besoin d'explication. Ces Mystères se célébraient en Cypre, comme nous l'apprend Arnobe : nec non Cypriæ Veneris abstrusa illa Initia prætereamus, quorum conditor indicatur Cinpras rex fuisse : in quibus sumentes ea, certas stipes inferunt, ut meretrici, et referunt phallos, propitii numinis signa. Le sacrifice qu'on lui offrait s'appelait 14 Κάρπωσις. Ce mot, qui vient de Καρπός fruges, et qui signifiait probablement dans son origine les prémices des fruits qu'on offrait aux

<sup>144.</sup> Diosor, Sicul. lib. 4. §. 65. pag. 309. Nonnus Dionysiacor, lib. 5. vers. 135. etc. 145. Selon Nonnus et S'autres Mythologues, elle était fille se Mars et se Vénus, et femme se Casmus. T'en parlerai au sujet des enfants de Vénus.

<sup>146.</sup> Plutarch, in Theseo, pag. 9. C. 147. Clemens Alexandrinus in Protreptico, pag. 13. lin. 17. Arnob. adversus Gentes, lib. 5. pag. 169.

<sup>148.</sup> Arnob. adversus Gentes, lib. 5. pag. 169.

<sup>149.</sup> Tespehius Voc. κάρπωστις.



Dieux, se prit dans la suite pour un sacrifice en général, ainsi que le mot Κάρπωμα, comme on le voit dans la Version des Septante.

Je finis ce que j'ai à dire sur Amathunte par observer que les premières Courtisannes parurent en cette ville, si l'on peut ajouter foi au récit d'Ovide. Les Propoetides, 150 dit-il, apant osé nier la divinité de Vénus, elles se prostituèrent les premières, à ce que l'on assure, par un effet de sa colère. La prostitution était donc alors une honte et non pas un acte religieux. Cette réflexion confirme ce que j'ai dit plus haut, que le culte l'Uranie était pur dans son origine.

Argos en Eppre n'était remarquable que par le temple d'Apollon Erythius, où Vénus trouva le corps d'Adonis 151 après sa mort. Elle l'enleva, après avoir fait part de son amour à Apollon. Ce Dieu en eut pitié. Il la conduisit sur le rocher Leucas, d'où il lui conseilla de se précipiter. La Déesse le crut, se précipita du faut du rocher et se trouva guérie.

Golgos ou Golgi : car ce mot s'écrit des deux manières, ville de Cypre, renommée par le culte de Vénus. Pausanias 152 paraît dire que cette Déesse y était adorée avant qu'elle le fut à Daphos; mais cet Auteur ne veut parler que su temple qu'éleva en cette dernière ville Agapénor, chef de la Colonie Grecque, qui s'y établit au retour de la guerre de Troie. Il est hors de doute que ce temple était postérieur à celui de Golgos. Meursius 53 s'y est trompé. Vénus tirait de cette ville 154 le surnom de Golgia.

Myrica était un lieu de l'Isle de Cypre 155 consacré à Vénus. Deut-être avait-il

<sup>150.</sup> Oois. Metamorphos. lib. 16. vets. 238.
151. Otolom. Tophost. lib. 7. vis. Ohot. Bibliothec. Cos. 190. pag. 492. lin. 8. etc.
152. Dausanias Arcasic. sive. lib 8. cap. 5. pag. 607.
153. Moursii Cypr. lib. 1. cap. 11.
154. Stephan. Byzantin. Noc. Υολγοί.
155. Tespehius voc. Μυρίχαι.



bonné occasion au surnom de Myrica qu'on sui bonnait au rapport de Servius; mais je crois le passage de ce Grammairien altéré, comme je le ferai voir en parlant de Venus Murcia.

Il p avait à Salamis un temple de Venus Prospiciens, parce qu'Anaxarete avait été changée en pierre par la Déesse bans le temps qu'elle regarbait par la fenêtre. Cette fistoire serait trop longue à rapporter. On peut consulter le quatorzième Livre des Métamorphoses d'Ovide depuis le vers 698 jusqu'au 760. Les Grecs l'appelaient en leur langue παραχύπτουσα. Plutarque en parle in Amatorio, pag. 766. D.

On popait à Soles un temple de Vénus, dont il n'est fait mention que dans Strabon. 156 Drès de Carpasie 157 était l'Olympe, promontoire élevé, avec un temple de Venus Acraa, les promontoires s'appelant en grec "Axpai. Ce temple avait cela de particulier, que l'entrée et même la oue en étaient interdites aux femmes. Meursius 158 confond le promontoire Olympe avec le mont Olympe, qui était près de Palæa et d'Amathunte, et attribue à ce mont le temple sont je viens se parler.

Après avoir dit que les femmes se prostituaient à Babylone une fois en leur vie, Térodote 159 remarque qu'on observait une contume à peu près pareille en quelques endroits de l'Isle de Copre. Justin assure que les habitants de cette Isle avoient coutume S'envoyer leurs filles sur le bord de la mer, en certains jours de l'année, où elles se prostituaient pour de l'argent, dont elles amassaient leur dot; elles en étaient quittes pour faire des libations à Vénus. Lactance " prétend que Vénus établit elle-même cette

<sup>156.</sup> Strabo. lib. 14. pag. 1002. D.

<sup>156.</sup> Frank. 116. 14. pag. 1692. C.
157. Isem ibis. pag. 1601. B.
158. Meursius in Copro, lib. 1. cap. 28.
159. Jerosot. lib. 1. S. 199.
160. Justini Histor. lib. 15. cap. 5. pag. 439.
161. Lactant se falsa Religione, lib. 1. S. 17. p. 92.



coutume, afin de ne point passer pour être la seule qui eût renoncé à toute pudeur. Mais sans doute qu'il ne voulait point parler de la Déesse de ce nom, mais de la Maîtresse de Cinpras, qui avait nom Vénus, comme nous l'apprennent 162 Julius firmicus Maternus de Errore Profanarum Religionum, et Arnobe 163 adversus gentes. Numquid Rege à Epprio, cujus nomen Cinpras est, sitatam meretriculam Venerem sivorum in numero consecratam? Cependant je ne dois point dissimuler que ces deux Auteurs donnent à penser qu'on fit bans la suite une bivinité be cette Maîtresse be Cinpras; mais ce sentiment me paraît absurbe.

Cinpria, ville dont parle 16. Pline le Naturaliste, était remarquable par le culte S'Uranie. Ce qui a fait dire à Nonnus 165 qu'elle était la demeure fixe de cette Déesse, Ουρανίης πέδον έδρης. Meursius a oublié de remarquer que Vénus y était adorée.

Tamasus ou Tamasée, ville chérie de Vénus, comme on le voit par Ovide. "Meursius applique à Amamassus, ville qui n'a jamais eu d'existence que bans des Editions vicieuses s'Ovide, ce qu'il devait dire de Tamasus.

Approdisium, ville de Copre, 47 dont le nom indique la vénération que ses habitants avoient pour la Déesse.

Tremithus, bourgade de Eppre, qui tire son nom de ce qu'elle trembla à l'arrivée de Vénus. Mais Etienne de Bozance croit avec plus de raison, qu'elle fut ainsi appelée à cause de la grande quantité de Térébinthes qui croissaient en ce lieu. Les habitants de Eppre nommaient le térébinthe en leur langue Tremithous.

<sup>162.</sup> N. Calcem Minutii Felicis, pag. 22. 163. Arnobius, lio. 5. pag. 143. 164. Plin. Tistor. Natural. lib. 5. cap. 31. pag. 284.

<sup>165.</sup> Nonnus Dionosiacor, lib. 13. vers 3.52. 166. Opis, Metamorphos, lib. 16. vers. 644. etc. 167. Ptolemæi Tabula Urbium insignium. Inter Geographiæ Scriptoies Minores, tom. 3. pag. 32.



Le Palais de Vénus, 168 ouvrage de Vulcain, son mari, était, je crois, à Idalie. Le Dieu l'avait bâti lorsqu'il reçut la Déesse des mains de Jupiter. Ce Palais était situé dans la partie Orientale de l'Isle, comme le dit Claudien, 169 sur un mont escarpé, inaccessible aux hommes. La rigueur des hivers, l'ardeur brûlante des étés ne se sont point sentir sur ce mont; les vents, les orages craignent de s'en approcher; un printemps perpétuel y règne. Une plaine spatieuse en occupe le sommet : une muraille d'or l'environne et en interdit l'entrée. Des fleurs éternelles y croissent d'elles-mêmes et sans culture, et connaissent seulement la bouce faleine des zéphors. On voit aussi en ces beaux lieux un sombre bocage, où ne sont admis que les oiseaux qui ont remporté le prix du chant au jugement de la Déesse. Les vaincus vont ailleurs cacher leur honte. Les arbres p sont sensibles à l'amour; ils aiment et sont aimés à leur tour. Le palmier se baisse sur sa compagne; le peuplier soupire pour le peuplier, le plane pour le plane, et l'aune répond au doux murmure de l'aune. La coulent deux fontaines; l'une est douce, et l'autre communique même au miel, l'amertume de ses eaux. C'est, dit-on, dans leurs ondes que Cupidon trempe ses flèches. Mille petits Amours, le carquois sur l'épaule, jouent sur leurs bords. Ils sont frères et se ressemblent. Les Nomphes leur ont donné le jour. Vénus reconnaît seulement Cupidon pour son fils. C'est lui, qui, l'arc 🕫 à la main, se fait obéir des dieux, du ciel et des astres; c'est lui qui perce les Rois de ses traits, tandis que les autres exercent leur empire 171 sur les peuples. C'est en ce beau lieu qu'habitent la licence sans contrainte, la colère des amans facile à apaiser, les veilles

171. Philostrate fait mention (Icones, lib. 1. Ερωτες) d'un amour céleste, d'un Uranius qui gouverne les Dieux, et de petits Amours, enfants des Nomphes, qui régissent tout ici-bas.

<sup>163.</sup> Apollonius Rhodius, lib. 3. vers 36.
169. Claudian. de Nuptiis Honorii et Mariæ. vers. 49. etc. T'ai traduit librement ce morceau entier de Claudian.
170. Nonnus dit que l'Amour gouverne le Mari de Junon avec la houlette de Vénus : c'est ainsi qu'il appelle l'arc de ce Dieu: χυπριδίη ποίμανε καλαύροπι νυμφίον Ηρης. Nonnus Diongsiacorum. lib. 1. vers. 82.



trempées de vin, les larmes qui n'ont point encore appris à couler, la pâleur flatteuse des amants, l'audace chancelante dans une première aventure, les craintes agréables et la volupté mal assurée. Les parjures voltigent sur leurs ailes légeres, et la jeunesse altiere et la tête levée, interdit à la vieillesse l'entrée du bocage. Le Palais de la Déesse réfléchit de mille manières les rapons du soleil; il est d'or et de pierreries enchâssées avec art; les poutres en sont d'émeraude, les colonnes d'hpacinthe, les murailles de bérplle, le seuil des portes de jaspe, et l'on soule aux pieds l'agathe. On y respire les plus doux parfums de l'Arabie. Les Grâces sont debout à côté de la Déesse; l'une lui verse le nectar et les deux autres donnent à sa chevelure ces charmes enchanteurs et cette agréable négligence, le bésespoir be l'art. Ce fut bans ce Palais 172 que se rendirent Junon et Pallas pour prier Vénus S'inspirer à Médée de l'amour pour Jason. La mère des amours fit alors usage pour la première fois de l'Junx.

LJunx est un oiseau dont les Anciens se servaient dans leurs enchantements, et surtout dans les philtres. On croit communément que c'est le hochequeue. Les Latins l'appelaient frutilla, parce qu'il est consacré à Vénus dont Frutis était un surnom, comme nous le verrons dans la suite. Les enchanteresses l'attachaient à une roue qu'elles tournoient rapidement en chantant des vers magiques. D'autres pensent, dit le Scholiaste 173 de Pindare, qu'elles n'attachaient point cet oiseau entier à la roue, mais seulement ses entrailles. Quoi qu'il en soit, Vénus 177 fit connaître la première cette sorte d'enchantement, et en sonna des leçons à Jason, oui s'en servit pour fléchir le cœur de Médée. Cette allégorie n'a pas besoin s'explication. Quoique très-sensible, beaucoup s'Anciens ne l'ont point sentie, et cropaient bonnement à la prétendue vertu physique de cet oiseau.

<sup>172.</sup> Apollonius Rhobius, lib. 3. vers. 36. 173. Scholiast. Pinbari ab Poth. 4. vers. 380. 174. Pinbari Pothic. 4. vers. 384.



La description précédente est fondée sur la douceur du climat de l'Isle de Cypre, et le culte dont la Déesse était particulièrement fonorée à Idalie. On lait qu'il y avait 175 en ce lieu un promontoire et une colline élevée, avec une petite ville et un bois consacré à Vénus. Meursius a très-bien ou qu'il fallait lire dans le passage de Strabon, idáliov au lieu de  $\Pi\eta\delta\alpha\lambda\iota$ ov.

C'est au culte de la Déesse que fait allusion Catulle dans ce vers :

Quæque regis Golgos, quæque Isalium frondosum.

Catull. 63, 96.

Théocrite avait dit auparavant 176 :

Δέσποιν', ὰ Γολγώς τε ἡλ Ἰδάλιον ἐφίλασας.
« Reine, qui vous plaisez à Golgos et à Isalium. »

Vénus Ἑλεήμων, miséricordieuse, était encore adorée en Eppre. Ce surnom lui fut peut-être donné par allusion à quelque histoire qui n'est point venue jusqu'à nous; ou peut-être parce qu'elle est sensible aux soupirs des amans et qu'elle a pitié de leurs peines. Meursius a oublié cette Vénus, ainsi que beaucoup d'autres. Le Prêtre, qui présidait dans l'Isle aux sacrifices de la Déesse, s'appelait Agétor, Αγήτωρ. Vopez Téspehius aux mots Ἑλεήμων et Αγήτωρ.

On la représentait encore dans la même Isle armée d'une pique, et alors elle était connue sous le nom d'Έγχειος hastata, de Έγχος hasta. Έγχειος, dit Jéspehius, Αφροδιτη Κύπριοι. Meursius n'a point parlé de cette Vénus, non plus que de la

<sup>175.</sup> Strabo, lib. 14. pag. 1001. C. Scholiast, Theocriti ad Topll. 15. vers. 100. Stephanius Byzantinus voc. Idáktov.
176. Théocrit. Iopll. 15. vers. 100.



suivante, qui était nue et s'ivoire, et si belle que Pygmalion, qui l'avait faite, en devint amoureux et satisfit avec elle ses bésirs effrénés. Clément d'Alexandrie rapporte 177 ce trait d'après Philostephanus qui avait composé une histoire de Eppre que le sort nous a enviée. Arnobe 178 raconte aussi la même chose, mais il métamorphose ce Statuaire en un Roi de Cypre. Les fabitants de cette Isle avoient un mois qu'ils nommaient 179 Approdisius. Cela n'est point étonnant de la part d'un peuple si adonné au culte de Vénus.

Les traditions, sur le lieu où Vénus était abordée au sortir de l'élément qui lui avait Sonné naissance, variaient beaucoup entr'elles. Si l'Isle de Copre disputait cette gloire à celle de Cytheres, Béroë, au jugement de quelques Anciens, l'emportait et sur l'une et sur l'autre. Voici un passage formel de Nonnus, que je traduis tel que je pense qu'il boit être corrigé.

« La Déesse, dit cet Auteur, " n'accourut ni à Paphos, ni à Byblos, elle ne mit point le pied sur le rivage Colias, passa rapidement l'Isle de Cytheres,... et aborda à Béroë; aussi les fabitants de Eppre sont-ils des menteurs, lorsqu'ils soutiennent qu'elle vint en seur Isle, au sortir de la mer. »

> Οὐ Πάφον, οὐκ ἐπὶ Βύβλον ἀνέδραμεν, οῦ πόδα χέρστω Κωλιάδος ρηγμίνος ἐφήρμοσεν, ἀλλὰ ἡλ ἀυτῶν Ωχυτέρη στροφάλιγγι παρέτρεχεν ἄστυ Κυθήρων.

Καὶ Βερόης ἐπεβη, νεπόδων δ' ἐπίβατρα θεαίνης Έξ άλὸς ἐρχομένης ναέτης ἐψεύσατο Κύπρου.

177. Clemens Alexandrin. in Protreptico, pag. 50. lin. 41 et pag. 51. 178. Arnob. adversus Gentes, lib. 6. pag. 206. 179. Porphyrius de Abstinentià ab Esu Animal, lib. 2. §. 54. pag. 198. 180. Nonnus Dionysiacorum, l. 41. 5. 107–117.



Lavant bernier vers est étrangement altéré. 181 Les mots νεπόδων δ' ἐπιβατρα ne font absolument aucun sens. Je les change en Κύπρον δἐπιβαθρα par un théta.

Tout devient alors clair. « Vénus arrive à Béroë, et c'est faussement que l'habitant de Copre dit que cette Isle fut l'abord de la Déesse au sortir de la mer. » Ma conjecture, quoique hardie, n'en est pas moins certaine. Il est impossible que Nonnus se soit exprimé autrement.

La prédilection de Vénus pour Béroë n'a rien de surprenant. Je ne parlerai, ni de l'ancienneté de cette ville, ni de son origine que Nonnus 192 fait remonter avant celle des Arcadiens, quoigu'ils se vantassent d'être antérieurs à la Lune. Je ne dirai pas non plus avec cet Auteur qu'elle fut la première ville qui parut après le débrouillement du Cahos. Mais je ferai remarquer 188 la fertilité de son territoire, des prairies toujours émaillées de fleurs, des ruisseaux qui portent partout l'abondance, des bocages de palmiers et d'oliviers, des collines couronnées de pampres, des terres couvertes des dons de Cérès, et un printemps perpétuel.

Cette ville était le siège de l'éloquence, 18th de la justice, des lois. C'était le séjour

1911. Le texte des Dionosiaques est prodigicusement corrompu. C'est l'étable d'Augée. Les conjectures de falkenburgh sont peu de chose, et la traduction latine de Lubin est absurde. En soici un exemple. Livre an vers 2711. Vol. δύλον εξουσύντο περίπου ρυ είνουχ χόστμου διμοί δες ενών και ένθαι Lubin, ne s'étant pas douté que le texte fut altère, a traduit : et dalum liberabant circularem imaginem mundi famulæ hine et hine. Il faudrait être plus qu'Obsipe peur entendre ce letin. Un braducteur, même borne, se serait aperçu que le texte était corrompu, et s'il ne se fût point senti assez fort pour le corriger, il en que partit averti par une étoile plutêt que de traduire d'une manière aussi absurde. La correction était facile. Il fallait que de partit séparer δόλον en deux, et écrire δ' όλον, etc. Le sens est alors clair. « Des femmes, dit evonnus, dispersées le este et aquire, gardaient toute l'enceinte du palais d'armonie, image du monde. » Mais au livre 42. vers 1 il fallait, au contraire, de deux mots n'en faire qu'un.

ώς φαμένη παρέπειστε, μετὰ χρονίω δὲ πεδίλω θερμός Έρως ἀχίχητος ὑπηνέμιον πόδα πάλλων.

La version vetusto calceo est ridicule. Il faut lire en un seul mot μεταχρονίω δε πεδίλω sublimibus vero talaribus avec sa chaussure ailée.

182. Nonnus Diongsiacorum, lib. \$1. vers. 83, etc. 183. Voyez les cinguante premiers vers du \$1 Livre des Diongsiagues de Nonnus. 184. Idem ibid. vers. 255, etc.



favori de Vénus, des amours, des plaisirs; les Grâces s'p plaisaient plus que partout ailleurs, c'était leur Orchomene. 185

Béroë, avant que d'être une ville, était une Nymphe, fille de l'Océan 166 et de Tethys, et portait le nom s'Ampmone. Mais selon une autre tradition, Béroë était fille de Vénus 187 et d'Adonis. Je ne dirai point que la Déesse la mit au monde sur le Livre des Lois 18 de Solon, à la manière des femmes de Lacédémone qui accouchaient sur un bouclier; je ne parlerai pas non plus de l'éducation qu'on lui donna. Cela peut servir S'illustration à la ville de Béroë, ou Berpt, comme elle a été appelée depuis, mais me paraît étranger au sujet proposé par l'Acabémie.

Après m'être étendu sur la Vénus Céleste des Orientaux autant que l'exigeait mon sujet, passons à celle des Grecs. Ces peuples ci tenaient leurs dieux des Barbares. Térodote le dit positivement. 19 La plupart de ces Dieux leur avoient été donnés par les Egyptiens; ils en avoient reçu des Libyens et des Pélasges, et l'on ne peut douter que les Phéniciens n'aient introduit les leurs dans les paps où ils s'établirent. Il n'p a

<sup>117.</sup> Isem ibis, vers, 155, etc. Cette isée est ingénieuse, quoign'elle pêcfe par l'orbre ses temps. Qu'on ne s'imagine pas qui 118. Isem ibis, vers, 165, etc. Cette isée est ingénieuse, quoign'elle pêcfe par l'orbre ses temps. Qu'on ne s'imagine pas qui écrités sur bes rouleaux volumina comme les livres anciens l'ont été bepuis. Elles l'étaient sur riangulaires, selon guelgues auteurs, appliquées sur un ouvrage en brigue, be la granteur b'un les Lois de Solon fussent alors ain faisait mouvoir à volonté par le mopen de boulons placés de l'un et de l'autre côté. Εκαπέρων εν δέ στης χινείστηση, και περιφέρεστησι υπό του γράφοντος. Je rapporte ce passage en entier afin de faire essité de lire χνώδαχας des boulons. Car à quoi auraient pu servir des roseaux δόναχες. Il faut encore rendre le même terme à Phyteur se l'Etymologicum Magnum, an mot Αξονες, et lire χνώδαξι au lien se χώδιξι. Vitruse a employé le mot Cnobax en pareille occasion. On peut consulter Saumaise de Modo Usurar, pag. 102. On appelait ces planefies Αξονες et χύρβεις. Vopez l'Etymologicum Magnum, au mot χύρβεις. Ces Lois étaient écrites Βουσττροφηδόν, be la manière dont les bœufs forment les sillons, c'est-à-bire, de la gauche à la droite et ensuite de la droite à la gauche. Vopez



<sup>185.</sup> Pindare appelle Orchomène la Ville des Grâces. Pythiques, Od. 12, vers 46, et dans la 14 Olympique, vers 3; il dit, en s'adressant aux Grâces : O, vous Grâces, qui régnez sur la fertile Orehomène.

<sup>186.</sup> Nonnus Dionysiacor. lib. 41. vers. 150, etc.

Idem ibid. vers. 155, etc.



pas d'apparence que les Grecs aient connu Vénus avant l'arrivée de Cadmus. On vopait à Thèbes 100 une statue de Vénus-Uranie si ancienne, qu'on la cropait une offrande d'armonie, fille de Cadmus. Les Thébains prétendaient qu'elle avait été faite des éperons des navires qui avoient amené Cadmus. Farmonie imposa elle-même ce nom à cette Vénus, dit Pausanias, afin d'exprimer son amour honnête et dégagé des sens. Le culte de la Déesse n'avait donc pas encore dégénéré en Orient, ou du moins la dépravation n'était pas universelle.

Cabmus avait sans boute beaucoup be vénération pour Vénus, puisqu'il lui bédia la troisième Porte be Thèbes: πόρε τριτάτην Αφροδιτη. "Ce bevrait être la Porte Ogygie, suivant l'énumération l'Euripibe 192; mais l'autres Auteurs placent ces Portes bans un orbre différent. Si nous avions l'ouvrage l'Aristobeme de Thèbes sur tout ce qui regardait 193 cette ville, nous saurions à quoi nous en tenir.

On vopait à Cothere un temple " s'Uranie très-respecté et le plus ancien que la Déesse ait eu en Grèce. Sa Statue la représentait armée. De cette Isle elle prenait le nom de Κυθέρεια Cothérée, " ou, parce que les amans se cachent et agissent en secret, comme le dit le Scholiaste d'ésiode sur le vers 196 de la Théogonie, ou, parce qu'elle cache les amans, comme on le voit dans Eustathe " sur Jomère, ou, comme il n'y a rien de si incertain que la science des Etomologies, à cause de l'imprégnation, dit Phurnutus, " qui est la suite de l'union des deux sexes, dià tàς ex των μίζεων γινομένας χυνσεις. On





peut encore voir d'autres étymologies dans l'Etymologicum Magnum aux mots Κυθέρεια et Κύπρις; mais je crois bevoir m'y arrêter b'autant moins qu'elles sont la plupart trop recherchées, et qu'il est inutile d'en charger cette Dissertation.

Elle est aussi appelée Cytherias dans une Epigramme d'Antipater de Sidon, dont je parlerai bans la suite, et qui se trouve page 24 de l'Anthologie Grecque de Constantin Céphalas, imprimée à Léipsick par les soins de feu M. Reiske.

Si nous passons de cette Isle dans celle de Crète, nous y lirons une Inscription, rapportée par Reinesius, " qui indique que Minpra, sœur de Diodotus, était Prêtresse de Vénus-Uranie. T'ignore qui était ce Diodotus, et peut-être est-il fort peu important be le savoir. Mais cette Inscription nous fait conjecturer qu'il p avait à Aptere en cette Isle un temple ou une chapelle d'Uranie.

Le trajet de Crète en Laconie n'est pas long. Près du Scias, bâtiment où le peuple s'assemblait à Sparte " sur la Place, était un édifice rond, où l'on voyait les Statues de Jupiter Olympien et de Vénus Olympienne. Cette épithete me persuade que c'était Uranie. J'en dis autant de cette Vénus qui avait un temple dans la même ville, sous le nom de Vénus-Junon.200 Il avait été bâti par Eurplice, fille de Lacédémon et femme d'Acrisius, près du monument du Teros Pleuron.

Si nous allons de Sparte à Mégalopolis en Arcadie, nous trouverons qu'il y avait eu près du Théâtre 201 un temple de Vénus, dont il ne subsistait plus que la partie antérieure du temps de Pausanias, avec trois Statues, dont l'une était d'Uranie.

A Tégée, dans le même paps, il p avait un temple de Vénus Paphia, 202 c'est-à-dire,

<sup>198.</sup> Reinesius Class, 5, num, 11, ex Gualthero,

<sup>199.</sup> Pausanias Laconic. sive, lib. 3. cap. 12. pag. 237.
200. Isom ibis. cap. 13. pag. 240.
201. Isom Arcasic. sive lib. 8. cap. 32. pag. 666.
202. Pausanias Arcasic. sive lib. 8. cap. 53. pag. 707.



S'Uranie, bâti près de celui de Cérès et Proserpine, par Laodice, fille d'Agapénor, qui commandait les Arcadiens au siége de Troie.

Il p avait eu à Olympie 203 un temple de Vénus-Uranie près de celui d'Ilithpie; on n'en vopait plus que les ruines du temps de Pausanias. Cependant on sacrifiait à cette Déesse sur des autels qui subsistaient encore en cette ville.

Si l'on se rend ensuite à Elis, on remarquera près de la Place publique et derrière le portique bâti des dépouilles des Corcpréens, un temple de Vénus. 204 Non loin de ce temple était une pièce de terre qui en dépendait. La statue de la Déesse portait le nom de Céleste. Elle était d'or et d'ivoire, et c'était un ouvrage de Phidias. La Déesse avait un pied sur une tortue. Pausanias, de qui j'emprunte ce récit, laisse à d'autres le soin S'expliquer ce que les Anciens avoient voulu dire par cet emblème; mais Plutarque, qui parle de cette Vénus dans son Traité sur Isis et Osiris, nous apprend qu'on avait voulu faire entendre qu'il convenait 205 aux femmes mariées de garder le silence et de rester à la maison.

Car une femme, dit-il autre part, 206 ne doit parler qu'à son mari, ou par l'organe de son mari, sans trouver mauvais, si, de même qu'un joueur de flûte, elle parle d'une manière plus grave avec la langue d'un autre. Le D. de Montfaucon 2007 n'a pas rendu exactement le premier passage de Plutarque, et ne paraît point avoir eu connaissance bu second.

Je croirais volontiers que c'est de ce temple qu'a voulu parler Cicéron lorsqu'il a dit

<sup>203.</sup> Isem Eliacorum posterior. sive. lib. 6. cap. 20. pag. 502.

<sup>204.</sup> Isom ibis. cap. 25. pag. 515 ct 516. 205. Plutarchus se Isise et Osisise, pag. 381. E. 206. Isom in Conjugia. Præcept. pag. 142. D.

<sup>207.</sup> Antiquité Expliquée, tom. 1. pag. 164.



que la première Vénus, 208 fille de Cœlus et Dies, avait un temple en Elide.

Les habitants d'Ægire en Achaïe 209 avoient une vénération particulière pour Vé= nus-Uranie. Il n'était point permis aux fommes d'entrer dans son temple.

On voyait à Sicpone un temple de la Déesse, où il n'était permis d'entrer qu'à une femme 210 qui en était Sacristaine, et qui, dès l'instant qu'elle en faisait les fonctions, n'avait plus de commerce avec son mari, et à une jeune vierge qui en était la Prêtresse, et dont le Sacerdoce ne durait qu'un an. Les autres pouvaient voir la Déesse du seuil de la porte, et lui adresser delà leurs prières. Cette attention de n'admettre auprès de la Déesse que des vierges et des personnes qui gardaient la continence, me persuade que cette Vénus était Uranie, quoique Pausanias, que je me contente de traduire, n'en dise pas un mot. Mais pourquoi Vénus-Uranie, qui préside aux chastes amours, est-elle fonorée par des vierges et des femmes qui observent la chasteté? Je pense que cet usage était venu d'Egypte à Sicpone. Les Egyptiens, disposés à la mélancholie, cropaient honorer les Dieux par des jeunes et en se privant des plaisirs les plus légitimes. On honora Vénus par de pareilles privations, en la considérant comme Dieu, et en faisant abstraction de son principal attribut. Quoi qu'il en soit, la Déesse était représentée assise, et était l'ouvrage de Canachus de Sicpone. Elle était d'or et d'ivoire, avait la tête surmontée de cette espèce de petit toit en forme de parasol qu'on appelait  $\Pi \acute{o} \lambda o \varsigma$ , " et tenait d'une main un pavot, et de l'autre une pomme. On lui offrait en sacrifice les cuisses de toutes sortes de victimes, excepté celles des porcs. Cette aversion pour le porc

<sup>208.</sup> Cicero de Naturâ Deorum, lib. 3. §. 23.
209. Pansanias Refaic. sive, lib. 7. cap. 26. pag. 592.
210. Idem Corintfiac. sive, lib. 2. cap. 10. p. 134.
211. LAbbé Gédogn a traduit une coiffure terminée en pointe. Ce n'est point la scule méprise de cet Abbé; on en verra bien l'autres par la suite. Les temples des Anciens n'étaient pas fermés, comme les nôtres, avec des vitres; il y en avait même qui étaient absolument découverts. Pour garantir les Statues des Dieux des ordures des oiseaux, on les surmontait d'une espèce de petit toit en forme de parasol, qu'on appelait πόλος. Ainsi, le πόλος n'était point particulier à Vénus.



me confirme que le culte de cette Vénus venait d'Egypte. Je sais que cette aversion se faisait remarquer chez plusieurs peuples de l'Asie; mais il serait aisé de prouver qu'ils l'avoient puisée chez les Egyptiens.

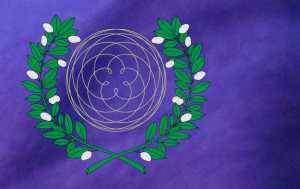
Il p avait à Argos 212 un temple de Vénus-Uranie près de celui de Bacchus.

Il ne me reste plus à parler que l'Athènes, la ville la plus superstitieuse qui ait jamais été. Uranie 215 p avait bans le guartier appelé les Jarbins, un temple, près buguel elle était représentée par une pierre quabrangulaire. L'Inscription, gravée sur cette pierre, portait qu'elle était plus ancienne que les Parques. L'Abbé Gébopn met, bans sa traduction be Pausanias, qui fourmille be contresens, qu'elle était la plus ancienne bes Parques. M. L'Abbé Banier avait bit avant lui (bans les Mémoires be l'Acabémie bes Belles-Lettres, tome 5, Mém. page 27) que Vénus-Uranie était la première et la plus ancienne bes Parques, et il avait cité en marge Pausanias. M. Gori 216 a fait aussi la même faute. Mais qui a jamais entenbu bire que Vénus ait été une bes Parques ? Ces Ecrivains sont tombés bans cette erreur, parce qu'ils n'ont point fait attention que le superlatif se met souvent en grec pour 216 le comparatif, et que n'y avant point l'article bans le texte τῶν χαλουμένων Μοιρῶν πρεσβυτάτην, il n'en fallait pas mettre en français. Cette Vénus, bis-je, était plus ancienne que les Parques, était antérieure aux Parques; aussi avait-elle sur elles un souverain empire, comme l'a remarqué l'Auteur

em Attic, sive lib. 1. cap. 19. pag. \*\*.

ce que cet Ecrivain Sit sur Vénus, Se j'ose dire qu'il se fonde le plus souvent sur des conjectures hasardées, et sur des passages d'Auteurs, faux, corrompus ou mal interprétés. Il induira surement en erreur ceux qui n'auront pas recours aux sources. J'en avertis une fois pour toutes.

<sup>215.</sup> En ooici des exemples en faocur de ceux qui pourraient ne se les pas rappeler. ὧ γύναι, ἔιρωτᾶ στε βαστιλεὺς, τίνα ἔχουστα γνώμην, τὸν ἄνδρα τε καὶ τὰ τέκια ἐγκαταλιποῦστα, τὸν ἀδελφεὸν είλαι περιειναι τοι · ος κὰι ἀλλοτριώτατός τοι τῶν παίδων, κὰι ἔστστον κεχαριστμένος τοῦ ἀνδρός ἔσττι. γενοδοί. [ib. 3. §. 119. νῦν δὶ ὄυτις ἄλλη δυσττυχεσττάτη γυνὴ ἐμου πέφυκεν. Ευτίρίδ Andromaef. ver. 6.



très—ancien des Tymnes attribués à Orphée, κρατέεις τρισσῶν Μοιρῶν 216 que Scaliger a mieux rendu que l'Interpréte de Stobée, et trium jura tenes Mortarum. On sacrifiait à cette Vénus, dit 217 Lucien, une génisse. Il faut cependant convenir qu'elle est appelée " $A\delta\eta\varsigma$  bans bes vers rapportés par Plutarque,  $^{218}$  et qui sont probablement un fragment S'une Tragédie perdue de Sophocle. Mais il faut faire attention que ce Poète ne dit pas qu'elle ait eu ce nom, mais qu'il le lui donne poétiquement et relativement à sa force irrésistible.

Indépendamment de cette représentation symbolique, la Déesse avait 219 dans le même temple une statue, ouvrage d'Alcamene, Athénien, et l'une des plus belles statues qu'il p eut à Athènes. Pline, qui en parle, livre 36 de son Fistoire Naturelle, chap. 5, nous apprend que le guartier, appelé les Jardins, était fors de la ville, et que l'on disait que Phibias, Maître d'Alcamene, avait mis la bernière main à cette statue. Lucien, voulant faire le portrait 220 d'une beauté accomplie, emprunte de cette Vénus le sein, les bras et les mains.

Agoracrite de Paros 221 avait été aussi disciple de Phidias. Ces deux éleves avoient travaillé à l'envi l'un de l'autre à une Vénus. Les Athéniens, qui favorisaient leur compatriote, Sonnèrent l'avantage à Alcamene. Mais on sit qu'Agoracrite vensit la sienne, à condition qu'on ne la placerait pas à Athènes, et qu'il l'appela Némésis. Elle fut posée à Rhamnus, bourgabe be l'Attique. M. Varron bonnait à cette Statue la préférence sur toutes les autres.

216. Orpfei Jymn. 54. vers. 5.
217. Lucian Dialog. Meretricum, tom. 3. pag. 295.
218. Plutarefus. in Amatorio, pag. 757. A.
219. Pausanias Attic. sive lib. 1. cap. 19. pag. 441.
220. Lucian. in Imaginibus, tom. 2. §. 6. pag. 464.
221. Plin. Fistor. Natural. lib. 36. cap. 5. tom. 2. pag. 725. lin. 12. etc.



Cette pierre quadrangulaire avait-elle donné occasion 222 aux Pythagoriciens de repré= senter Rhéa, Vénus, Cérès et Junon sous la forme s'un carré? Je croirais plutôt que cela tenait à leur système sur les nombres qui n'est pas de mon sujet.

Vénus avait encore 223 dans la même ville un temple au-dessus du Céramique, où l'on vopait sa Statue en marbre de Paros; c'était un ouvrage de Phidias. Mais Pausanias n'ajoute point que ce temple ait été bâti par Porphyrion, comme l'avance Meursius, 224 et beaucoup d'autres Ecrivains qui n'ont fait que le copier. On s'aperçoit qu'il le confond avec celui des Athmonéens, dont je parlerai dans un instant. Cette Statue avoir été portée à Rome, et se vopait dans l'École 225 des Portiques qu'Auguste avait fait bâtir sous le nom de sa sœur Octavie, et qui était dans le neuvième quartier de Rome, près du Théâtre de Marcellus.

Egée se voyant sans enfants attribuait ce malheur, ainsi que l'infortune de ses sœurs, à la colère de Vénus-Céleste. Pour apaiser la Déesse, il introduisit 226 son culte à Atsènes. On ne sait point en quoi il consistait; mais comme cette Déesse était la même que celle qui était adorée en Assprie, et en Eppre, je présume que le culte était aussi le même. On peut voir ce que j'en ai dit en parlant de d'Isle de Cypre.

Les Athmonéens, 227 peuple de l'Attique, avoient aussi chez eux un temple de Vénus-Céleste, qu'ils cropaient fondé par Porphyrion, qui avait régné dans l'Attique, même avant Actée. Dausanias remarque à ce sujet que les Municipes de l'Attique avoient sur cette Déesse des opinions très-différentes de celles du peuple de la Capitale. Meursius

<sup>222.</sup> Plutarchus de Iside et Osiride, pag. 363. R.
223. Pausanias Attic, sive lib. 1. cap. 14. pag. 36.
224. Meursius Athenæ Atticæ, lib. 1. cap. 4.
225. Plin. Fist. Natural. lib. 36. cap. 5. tom. 2. p. 725. lin. 9. Idem, lib. 35. cap. 10, p. 701. lin. 19.
226. Pausanias Attic. sive, lib. 1. cap. 14. pag. 36.
227. Idem ibidem.

<sup>228.</sup> Meursius Athenœ Atticæ, lib. 1. cap. 🖡



fait dire mal-à-propos à Pausanias, comme je l'ai déjà observé, que les Athmonéens attribuaient à Porphyrion la fondation du temple d'Uranie, qui était au-dessus du Céra-migue. Le récit de Pausanias est tel que je l'ai rapporté, comme on peut s'en convaincre à l'inspection de cet Auteur.

Si S'Athènes nous passons en Sicile, nous y trouverons établi le culte s'Uranie. Une inscription trouvée à Ségeste en cette Isle, en est la preuve. Il y est fait mention s'une certaine Minyra, fille s'Artémon, qui en était Prêtresse. Elle est rapportée par Gualtherius, Tab. Sicul. page 49, Editionis Messanens.

Le culte d'Uranie avait pénétré en Scothie. La Déesse p était adorée sous le nom d'Artimpasa.<sup>229</sup>

On trouve à la planche 99e du premier volume de l'Antiquité Expliquée du D. de Montfaucon, trois figures qu'on croit celles de Vénus-Uranie. La première porte un voile attaché au cou, et qui tombe par derrière. Elle est ailée et présente un bracelet à Cupidon. La seconde, ailée ainsi que la première et vêtue, tient entre les mains un globe céleste qu'elle examine; au-dessous est un flambeau avec un papillon au-dessus. La troisième est un buste de femme avec des ailes, dont la coiffure est nouée de manière qu'on en prendrait les deux bouts pour des cornes. J'ai remarqué ces fortes de coiffures dans des Vénus du Museum Etruscum de Gori. Ce Sçavant cropait que c'était le Polos, dont parle Pausanias, et dont j'ai donné l'explication à l'occasion d'Uranie adorée à Sicpone ; mais il se trompe grossièrement. Les médailles la représentent sans ailes, tenant d'une main une pomme et de l'autre une pique, avec une étoile à côté d'elle.

Comme Vénus-Uranie présidait 231 à la propagation de l'espèce humaine, on ne doit

<sup>229.</sup> Herodot. lib. 4. §. 59. Hespek. 230. Ci–dessus, pag. 69 Note. 231. Apul. Metamorphos. lib. 11. pag. 357.



pas être surpris que cet attribut ait bonné lieu à la corruption be s'introduire en Grèce de même qu'en Asie. Mais les Grecs, plus sages que les Orientaux, conservèrent chez eux le culte d'Uranie dans toute sa pureté, et ils imaginèrent deux autres Vénus, 292 l'une fille de Jupiter et de Dioné, l'autre de la mer, qui présidaient, suivant eux, aux plaisirs peu chastes; et même en cela ils furent plus réservés que les Asiatiques, et ne se livrèrent pas à une prostitution aussi effrénée que ces peuples.

Xénophon fait dire à Socrate dans le Banquet 233 « qu'il ignorait s'il y avait deux Vénus, l'une Céleste et l'autre Panbemos (qui appartient à tout le peuple). Car, Jupiter, ajoute-t-il, qui parait Un a beaucoup de surnoms; mais il savait que leurs temples, leurs autels étaient bien différents; que le culte de Vénus-Uranie était chaste et celui be Pandémos criminel. » Personne n'ignore, dit Platon, 23+ que sans Amour il n'y a point de Vénus. S'il n'y en avait qu'une seule, il n'y aurait qu'un seul Amour. Duisqu'il p a deux Vénus, il faut donc qu'il p ait aussi deux Amours. Qui ne sait, en effet qu'il p a deux Vénus, l'une très—ancienne, sans mère et fille d'Uranus, d'où lui vient le nom d'Uranie, l'autre plus jeune, fille de Jupiter et de Dioné, que nous appelons Vénus-Pandémos. »

Ce nom vient de πᾶς tout et de δῆμος peuple, parce que Thésée introduisit son culte à Athènes, après avoir rassemblé bans cette ville le peuple qui était auparavant bispersé bans les différentes bourgabes. Apollobore bisait, bans son Traité 🍑 sur les Dieux, que l'on avait sonné à Athènes le nom se Pansémos à la Statue se la Déesse qui avait

<sup>232.</sup> Ces deux Venus tenaient aux systèmes philosophiques des Orientaux. Vopez ci-dessus p. 6, 7 et 8. l'article de Venus engenbrée de la mer, et l'Epilogue. 233. Xénophon. Sympos. cap. 8. 8. 9. pag. 183. 234. Platonis Sympos. tom. 3. pag. 180. D. 235. Pausanias Attic. sive, lib. 1. cap. 22. pag. 51. 236. Farpocrat. Voc. πάνδημος Αφροδίτη, pag. 138.



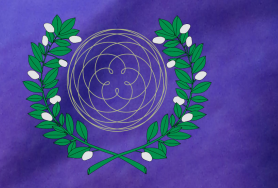
été posée dans la Place publique, parce que l'on avait anciennement rassemblé le peuple en ce lieu. Lancienne Statue de Pandémos n'existait plus du temps de Pausanias; celle qu'on p avait substituée était l'ouvrage d'un très-fabile artiste. Le nom de Pandémos servit bans la suite à bésigner Vénus présibant à la prostitution publique. Il n'avait rien bans l'origine que de très-fonnête, et s'appliquait à d'autres dieux. Dans le cabinet de la Reine Christine, il p avait une Médaille avec la tête de Jupiter et l'Inscription Zeuc Πάνδημος. La même inscription se trouve sur des Médailles de Nerva et de Domitien, son prédécesseur. Le même Thésée plaça près de la Statue de Vénus celle de Pitho, la Déesse de la persuasion. Lallusion est sensible; une belle femme ne plaît pas longtemps, si elle ne joint les grâces de l'esprit et de l'élocution à ses autres charmes. Vénus fut aussi appelée Suada, 237 parce qu'elle persuade tout ce qu'elle veut.

l'Abbé Gédoph traduit toujours dans Pausanias Pandémos par Vulgaire; mais ce terme ne me paraissant point rendre l'expression grecque, et moins encore faire sentir la raison qui l'avait fait employer, j'ai cru qu'il fallait d'autant moins chercher d'équivalent au mot grec, qu'étant un surnom, j'ai pensé qu'il devait être conservé tel qu'il était dans la langue originale.

Pandémos était représentée sassise sur un bouc à Elis sur la balustrade de la pièce de terre, attenant le temple de la Déesse, qui était près de la Place publique. Cette Statue, ouvrage de Scopas, était de bronze, ainsi que le bouc. Cette manière de la représenter la fit nommer Epitragia. Cet emblème fait assez voir qu'on bonnait à Elis une autre signification du surnom de Pandémos. On pourrait alors le rendre par le terme de volgivaga. Solon 239 lui avait fait bâtir à Athènes un temple de l'imposition qu'il

<sup>237.</sup> Servius ad Virgilii Rneid, lib. 1. vers. 720

<sup>235.</sup> Pausanias Eliacorum Poster. sive, lib. 6. cap. 25. pag. 516. 239. Eustath. commentar. ad Iliad, lib. 19. vers. 282, pag. 1185. lin



avait mise sur les femmes qu'il avait achetées et placées dans des lieux de prostitution, à cause des 240 jeunes gens. Car la Déesse, ajoute Eustathe, à qui je dois ce trait fistorique, se plaît aux courtisannes qui lui apportent de l'or. Nicandre de Colopfon raconte le même fait, au troisième Livre 241 de son Histoire de Colophon.

On célébrait sa fête à Athènes le guatre su mois, comme le sit Athénée 222 s'après le Poète Ménandre, dans la Comédie intitulée : le flatteur.

Elle fut encore appelée Epitragia par une autre raison. Thésée, prêt à partir 243 pour l'Isle de Crète, se rendit à Delphinium ou Port Sacré, pour p sacrifier à Apollon. On allure que le Dieu de Delphes lui répondit de prendre Vénus pour guide, et de l'invoquer, comme la compagne de son voyage. On ajoute que pendant que Thésée sacrifiait sur le bord de la mer, une chevre fut tout-à-coup changée en bouc, et que par cette raison la Déesse fut nommée Epitragia de τράγος un bouc.

C'est sans doute à cela que fait allusion la figure de la planche 100e du premier volume de l'Antiquité Expliquée de Dom de Montfaucon, et non au récit de Pausanias, comme le cropait ce Religieux; mais je me suis aperçu, que quoique sçavant, il était souvent inexact, et l'Académie peut vérifier que ma nomenclature des différentes Vénus, est cent fois plus nombreuse que la sienne. Quoi qu'il en soit, la figure en question représente la Déesse sur les flots, étendue sur une chevre qu'elle tient par la barbe. Elle est accompagnée de Néréides et de Cupidons montés sur des dauphins; on p voit aussi des tritons, des chevaux marins, etc.

<sup>250.</sup> C'était, sans boute, pour présenir les insultes qu'ils auraient pu faire aux femmes mariées, ou pour éviter les

<sup>241.</sup> Rthon. Deipnosoph, lib. 13, cap. 3, pag, 569. 242. Ibom. lib. 14, cap. 22, pag. 659 D. 243. Olutarch, in Thoseo, pag. 7, F. 8, R.



Il y avait à Thèbes en Béotie 244 une Statue de Vénus-Pandémos, que les Thébains assuraient avoir été faite des éperons des navires qui avoient amené Cadmus en Grèce. C'était une offrande d'Harmonie, sa fille, qui voulut par-là indiquer les plaisirs des deux sexes. Si Pausanias ne s'en est point laissé imposer par les Thébains, c'était la plus ancienne Statue de Vénus qu'il p eut en Grèce, avec celle de Vénus-Uranie dont j'ai béjà parlé, et celle de Vénus-Apostrophia dont je dirai deux mots dans la suite.

Si l'on orna Vénus-Uranie des vertus des femmes honnêtes, on distingua Pandémos par les vices des courtisannes. La pudeur était dans les temps anciens le plus bel ornement des femmes. Sûres de l'effet de leurs charmes, elles n'avoient point recours à l'art pour les relever. Elles laissaient aux courtisannes les miroirs, les parfums et tout l'attirail de la toilette. Ce fut sur ce modelé que fut formée Uranie. Mais bientôt les mœurs antiques dégénérèrent et perdirent de leur éclat. Si Uranie conserva encore des adorateurs, on bressa par tous des autels à Pandémos, à Porné, à Etæra, etc. Bien éloignée de la chaste Pallas, qui se baignait et ne se parfumait pas, cette Vénus aimait les parfums. Celui dont elle relevait sa beauté, s'appelait par excellence Kállos, Beauté. Elle s'en parfumait 245 lorsqu'elle allait banser avec les Grâces. Les vases où se mettait ce parfum se nommaient Αλάβαστρα. πῆ Παφιης Αλάβασττρα ; où sont les boëtes à parfum Se Vénus? Elle prenait plaisir à se regarder dans le miroir, comme on le voit dans les Crétois de Sophocle. 247 Aussi les Anciens la représentent—ils souvent avec un miroir. Alius sub oculis Dominæ (Veneris) speculum prægerit. Elle avait un soin particulier

<sup>244.</sup> Pausanias Bootic. sive, lib. g. cap. 16. pag. 742.

<sup>245.</sup> Fomeri Odpss, lib. 18. oers. 191. 246. Anthologia Græca, lib. 1. cap. 70. pag. 98. 247. Athen. Deipnosophist. lib. 15. pag. 687. C.

<sup>248.</sup> Apul. Metamorphos, lib. 4. pag. 136. lin. 3.



be sa chevelure, et se servait à cet effet b'un peigne b'or. 249

A Mégalopolis en Arcadie 250 on voyait encore du temps de Pausanias la partie antérieure d'un temple de Vénus avec trois Statues de la Déesse, dont l'une était de Pandémos, et une autre sans aucun surnom. J'ai parlé de la première, pag. 66.

Vénus, dit Eustathe, 251 fut surnommée Etæra ou Courtisanne, parce qu'elle se plaisait aux courtisannes qui lui apportaient de l'or. On pourrait croire d'après un passage de Clément d'Alexandrie, 252 qu'elle n'était adorée sous ce nom qu'à Athènes. Mais Philetærus 253 nous apprend dans la Piece, qui a pour titre Corinthiastès ou Scortator: (car on disait Κορινθιαζειν pour Scortari, selon Téspehius) qu'elle avait sous ce nom des temples partout, tandis qu'elle n'en avait en aucun lieu de la Grèce sous, celui l'Epouse. Téspehius parle aussi du temple de Vénus-Etæra à Athènes, au mot Εταίρας ίερόν.

Il p avait à Abyde 254 un temple consacré à Vénus Courtisanne à l'occasion que je vais dire. La ville était réduite en esclavage, et les citopens contenus par des Troupes. Les soldats s'étant enivrés un jour de fête, et apant pris avec eux un grand nombre de courtisanes, ils s'endormirent. Une de ces courtisanes prit les clefs de la ville, passa pardessus le mur, et étant allé avertir les Abpdéniens, ceux-ci entrèrent aussi tôt en armes, tuèrent les sentinelles, se rendirent maîtres du mur, et apant recouvré leur liberté, ils élevèrent un temple à Vénus-Porné, par reconnaissance pour l'action de la courtisane.

<sup>249.</sup> Apollonius Rhodius, lib. 3. fol. 50. in aversa parte. 250. Pausanias Arcadic. sive, lib. 8. cap. 32. pag. 666. 251. Eustatf. ad Tomeri Iliad. lib. 19. vers. 282. pag. 1185. lin. 1.

<sup>252.</sup> Clemens Alexandrin. in Protreptico, pag. 33. lin. 17.

<sup>253.</sup> Athen. Deipnosophist. lib. 13. cap. 1. pag. 559. A.

<sup>25</sup>x. Id. lib. 13. cap. x. pag. 572. €.



Il p avait à Ephèse un temple de Vénus Courtisanne, comme le dit Evalcès 255 dans son Histoire de cette ville. Mais j'ignore en quelle occasion il fut élevé.

Nous ne sommes pas plus instruits de Mucheia, autre surnom de Vénus, dont nous bevons la connaissance à Suidas. Je soupçonne que Μυχός, signifiant un lieu retiré, on a donné l'épithete de Μυχεία à la Déesse, parce qu'elle célèbre ses Mystères les plus secrets bans bes lieux écartés. Ce n'est point une conjecture. Mon explication est oraie, et le peuple entier s'Athènes la garantit telle. Lorsqu'à l'occasion de Timarque, 256 on venait à parler bans l'Assemblée du Deuple de lieux écartés, détournés, ils rappelaient à ce Deuple l'idée des crimes qu'y commettait cet homme infame.

La signification de Vénus-Castnia est douteuse. Guillaume Canter faisait venir ce mot de Castnium, montagne de Pamphilie, dont parle Etienne de Byzance au mot Κάστταξ. Mais il aurait dû prouver aussi que Vénus était adorée en ce lieu. Le Scholiaste de Lycophron 257 l'explique par impudique, et s'appuie sur ce qu'une femme surprise avec son amant, se disculpe en disant que c'est son frère ou son parent. Canter, dans sa note sur ce passage, trouvait cette raison absurde. Mais il ne faisait pas attention que ce mot peut venir de  ${
m K}lpha\sigma$ IC, qui signifie frère ou sœur. Callimague parle aussi de ce surnom bans un fragment de ses Jambes, que nous a conservé Strabon, 🛂 et qui a été omis par le dernier Editeur, M. Ernesti. Alexander ab Alexandro donne 🕬 mal-à-propos à cette Vénus le nom de Castiniensis, et l'index de Strabon celui de Castinæa.

Au promontoire Simas 260 sur le Pont-Euxin, il p avait une Statue de Vénus

<sup>255.</sup> Isem ibidem. pag. 573. A.

<sup>256.</sup> Reschinis Oratio adversus Timarchum, pag. 11 et 12. edit. Stephani.

<sup>257.</sup> Sur le vers 403. de l'Alexandra de Locophron.

<sup>258.</sup> Strabo, lib. 9. pag. 669. A. 259. Alexander ab Alexandro Genial. Dierum, lib. 3, tom. 1. pag. 696.

<sup>260.</sup> Excerpta ex Dionysii Byzantii Anaplo Bospori Thracii, pag. 15.



Courtisanne. On assurait que ce lieu avait été habité par une belle femme, nommée Sima, qui accordait ses faveurs pour de l'argent, à ceux qui naviguaient de ce côté.

Vénus Peribasia ou Divaricatrix 261 était adorée chez les Argiens, selon Clément s'Alexandrie, et fut ainsi nommée à Divaricandis cruribus. On trouve bans Féspehius Περιβασώ, τήν Αφροδιτην. Peribaso, Vénus.

On la nommait aussi Salacia, 262 et c'était proprement la Déesse des Courtisannes; Lubia, Lubentina, 263 à cause des plaisirs qu'elle procure; car Libentia signifie les plaisirs, la volupté; et St. Augustin sit sans la Cité se Dieu, 264 qu'elle a eu le nom se Libentina à Libibine. Elle avait à Rome un temple sous cette bénomination, avec un bois sacré; mais on ignore en quel quartier il était. Elle s'appelait aussi Volupia 265 par la même raison, avec une Chapelle de ce nom dans le dixième quartier.

Les gens sages, soin l'imputer à Vénus ces désordres, sa priaient au contraire de bétourner les hommes des passions béréglées et des unions incestueuses. Ils l'avoient surnommée Apostrophia. 24 On en voyait la Statue à Thèbes. C'était une offrande d'Farmonie, qui l'avait fait faire des éperons des vaisseaux qui avoient amené son père Cabmus en Grèce. Cette Princesse n'ignorait pas sans doute les crimes qu'avoir fait commettre l'Amour. Vénus Epistrophia a la même signification. On lui avait élevé un temple à Mégares, sans la rue qui menait à la Citabelle.

Vénus Verticordia répondait chez les Romains à-peu-près à la Vénus Apostrophia bes Grecs; nous en parlerons ailleurs. Mais quelles que fussent ces Vénus, elles étaient,

<sup>261.</sup> Clemens Alexandrin. in Protreptico, pag. 33. lin. 17.
262. Servius ad Virgilii Reneid. liv. 1. vers. 720.
263. Cicero de Naturâ Deor. liv. 2. §. 24. Servius loco laudato.
264. Stus Augustinus de Civitate Dei. lib. 4. 8.

<sup>265.</sup> Servius ad Virgilii Rneid, lib. 1. vers. 720.

<sup>266.</sup> Pausanias Bæotic. sive, lib. 9. cap. 16. pag. 742. 267. Isem Attic. sive, lib. 1. cap. 11. pag. 97.



chez les Grecs, nées de Cœlus et de la mer, ou de Jupiter et de Dioné. Commençons par la fille de Cœlus.

Lorsque les Grecs firent aborder Vénus en Eppre, ils voulurent sans doute parler de l'introduction de son culte en cette Isle; mais quand ils nous disent qu'elle fut engendrée de l'écume qui sortit du corps de Cœlus et tomba dans la mer, après qu'il eût été mutilé par son fils Saturne, il me semble que leurs Philosophes entendaient, sous cette allégorie, la manière dont se produisent tous les êtres, soit qu'ils eussent pris cette allégorie des Orientaux, soit qu'ils l'eussent imaginée eux-mêmes.

Quelques anciens Philosophes apant remarqué que rien ne pouvait croître sans une certaine portion de chaleur et d'humidité, regardèrent le feu et l'eau comme les deux principes de la vie. Ovide a exprimé ce système dans ces vers :

> Quippe ubi temperiem sumsêre humorque calorque, Concipiunt, et ab his oriuntur cuncta duobus. Cumque sit ignis aquæ pugnax, vapor humidus omnes Res creat, et discors concordia fætibus apta est. Ovid. Metamorphos. lib. 1. vers 430.

Le feu contenait le germe, mas ignis, quod ibi semen, 261 et l'eau le développait et lui sonnait la nourriture : agua fæmina.269 « Lhomme et tous les animaux sont composés, suivant Tippocrate, 270 de deux choses ennemies par leurs facultés, mais qui s'accordent par leur 271 mélange; je veux sire, le feu et l'eau. Ces seux éléments, joints ensemble, se

<sup>268.</sup> Varro de Linguâ Latinâ, lib. 4. pag. 18. 269. Idem. ibid. Tippocrate dit aussi la même chose de Diæta lib. 1. §. 19. 270. Tippocrat. de Diætâ, lib. 1. §. 4. pag. 182. 271. C'est ce qu'Ovide appelle dans les vers cités ci-dessus; ubi temperiem sumsêre humorque calorque,



suffisent à eux-mêmes et à tout le reste. Chacun d'eux isolé n'est utile, ni à lui-même, ni à aucune autre substance. Chacun d'eux a donc cette propriété-ci : le feu peut mettre tout en mouvement dans le tout; et l'eau nourrir tout dans le tout. »

Le passage d'Dippocrate est altéré, et je l'ai traduit, comme je conçois qu'il boit être rétabli. Ce ne sera point m'écarter su plan se l'Acasémie, que s'exposer les raisons qui m'ont béterminé aux changements que j'ai faits; la critique bevant elle seule bistinguer un ouvrage de cette nature, d'une compilation que tout le monde est en état de faire, sans même avoir la plus légère teinture de la langue Grecque. Voici d'abord le texte se cet Auteur, tel qu'il se trouve sans l'Esition se Van der Linden. ξυνίς τα ται μέν οῦν τὰ ζῶα, τάτε ἄλλα πάντα, κὰι ὁ ἄνθρωπος, ἀπὸ δυοιν · διαφόροις μὲν τὴν δύναμιν · στυμφόροις δὲ τὴν χρῆστιν, πυρὸς λέγω καὶ ὕδατος. 272 1.° διαφόροις et συμφρόροις ne s'accordent ni avec ἀπὸ δυοῖν qui précèdent, ni avec πυρὸς καὶ ΰδατος qui suivent. Il faut sonc lire διαφόροιν et στυμφόροιν au suel. Le Sigma à la fin des mots se confond souvent avec le Nu dans les Manuscrits. 2.° Χρήστιν ne fait aucun sens. Que veut dire, Jomo constituitur ex duobus differentibus quidem facultate, concordibus vero usu. Tippocrate nous a mis lui-même sur la voie de rétablir la vraie leçon. Π sit plus bas, §. 18. Dag. 195. ή δε ψυχή τοῦ ἀνθρώπου, ὤστπέρ μοι καὶ προείρηται, στυγηρηστιν έχουστα πυρός καὶ ὕδατος... « L'Ame de l'Fomme agant, comme je l'ai dit aussi auparavant, un mélange de feu et d'eau. » Je pose en fait qu'Tippocrate ne l'a dit que dans le passage ci-dessus rapporté. Il faut donc lire ici την κρηστιν ioniquement pour κράστιν. Les Copistes ne se doutant point que κρήστιν fût un Jonisme, et ne cropant pas même ce terme grec, l'ont changé en χρηστιν.

Mais revenons à notre explication. C'est par une suite de ces principes que quelques



anciens Philosophes avoient imaginé « qu'une semence 273 ignée était tombée du Ciel dans la mer, et que Vénus était née de l'écume, par la combinaison du feu et de l'eau : de cœlo semen igneum cecidisse dicunt in mare, ac natam e spumis Venerem conjunctione ignis et humoris. » C'est, dis-je, l'union de ces deux éléments qui a produit tout, et c'est ce que voulaient nous représenter les Anciens, sous l'emblème de la naissance de Vénus. Causa nascendi duplex, dit Varron. 274 Ignis et agua... mas ignis, quod ibi semen; agua femina, quod fetus ab ejus humore et eorum vinctione sumit Venus. De-là l'épithete de Victrix donnée à cette Déesse dans un sens différent de celui où nous le verrons plus bas, représente cette union, cette combinaison, non quod vincere velit, comme le dit 276 le plus savant des Romains, sed quod vincire et vinciri ipsa. Car Victoria, selon le même, 276 vient de ce qu'on liait les vaincus : Victoria, ab eo quod superati vinciuntur.

La théologie des Anciens renferme, sous des allégories ingénieuses, le débrouillement du cahos et la formation de l'univers, comme on s'en convaincra, en lisant attentivement la vie d'Tomère, attribuée à Denys d'Talicarnasse, qui se trouve parmi les Opuscules Mythologiques donnés par Thomas Gale. Les peux du vulgaire ne pouvaient percer ce voile; mais ceux du Savant n'en étaient point arrêtés. Ces allégories animent toute la nature, elles font le charme de la poésie. Un Poète Physicien eut mis en beaux vers l'explication de Varron et le système des Anciens sur la génération. Mais un Poète, dont l'imagination vive et fleurie n'aime à présenter que des images riantes, préférera l'allégorie; et c'est ce qu'a fait Tésiode, lorsqu'il nous peint Cœlus mutilé par Saturne,

<sup>273.</sup> Varro de Linguâ Latinâ, lib. 4. pag. 18.

<sup>274.</sup> Isem ibis.

<sup>275.</sup> Isem ibis.

<sup>276.</sup> Isem ibisem.

<sup>277.</sup> Μ. l'Abbé Bergier traduit χάββαλ απ ηπείροιο il jeta incontinent Dage 107 de sa traduction d'ésiode. I, et de crainte qu'un Lecteur indulgent ne crût que c'était une faute d'Imprimeur, il nous avertit dans ses Remarques l'Origine



et Vénus devant le jour, à la liqueur prolifique que la mer avait reçue dans son sein. Phurnutus avait entrevu cette explication de Varron, ou plutôt il suivait l'opinion de Thalès, 278 qui soutenait que l'eau est le Principe de tout. « Il est vraisemblable, 279 dit—il, que la tradition ne nous a transmis que Vénus était née dans la mer, que parce qu'il faut à la cause qui engendre tout, du mouvement 280 et de l'humidité, deux choses dont la mer se trouve abondamment pourvue. »

Lexplication de Varron est confirmée par l'usage où étaient les Romains de recevoir leurs femmes avec le feu et l'eau : Aguâ et igni mariti uxores accipiebant. C'est ce que nous apprend le même Varron sur le vers 167 du quatrième livre de l'Enéide de Virgile. Servius, qui nous a conservé ce passage dans ses Commentaires sur ce Poète, ajoute que de son tems, on portait encore des flambeaux allumés devant les mariés, et qu'un jeune garçon, ou une jeune fille tenait aussi de l'eau puisée dans une fontaine d'une onde pure, dont on l'avait ensuite les pieds aux mariés. C'est ainsi que se célèbrent les Noces de Jason et de Médée :

Inde ubi sacrificas cum conjuge venit ad aras Ksonides, unaque adeunt, pariter que precari Incipiunt, ignem Pollux undam que jugalem Prætulit, ut dextrum pariter vertantur in orbem.

bes Dieux bu Paganisme. Tome 2. page 83.] que ἀπ' ἡπείροιο, semble ici un abverbe be temps, comme le latin continud incontinent. On voit gu'il a trabuit b'après l'ancienne et mauvaise version latine. ἢπειρος signifie le continent par opposition aux Isles.

278. Diogen Lært, lib. 1, segm 27. Thales Milesius... aguam bixit esse initium rerum. Cicero be Naturâ Deorum, lib. 1 § 10.

279. Phurnutus de Natura Deorum, cap. 24. p. 196.

230. Il paraît que c'est à raison de ce mouvement que le feu était regardé comme ayant la vertu de tout engendrer. Voyez le passage d'hippocrate ci-dessus rapporté.

le passage l'Aippocrate ci-lessus rapporté.
241. Valorius flaccus Argonautic. lib. 5. 225.



Stace décrit les mêmes rits dans l'Epithalame de Stella et de Violantille.

Procul ecce canoro

Demigrant Telicone Deæ, quatiunt que novenâ

Lampase solennem thalamis cœuntibus ignem,

Et se Pieriis vocalem fontibus unsam. 282

Et c'est par allusion à cette coutume gu'Enée épouse Didon, et gue Pluton enleve Proserpine au milieu des éclairs et des orages :

Nimbis Hymenæus hiulcis
Intonat, et testes firmant connubia flammæ. 283

Les Romains avoient pris cette coutume des Grecs. Thucpdide remarque que les Athéniens faisaient usage de l'eau de la fontaine Enneacroune avant leurs noces. Cela est confirmé par Suidas, qui ajoute qu'un jeune garçon, le plus proche parent de l'époux, allait chercher cette eau le jour même des noces. On représentait sur le tombeau des célibataires, un enfant tenant une cruche; remarque curieuse qui se trouve dans Suidas au mot Λουτροφόρος, et qui est appuyée du témoignage de Démosthène dans son Plaidoyer contre Leocharès: « Archiades, dit-il, tomba malade, et mourut en l'absence de Midylides, sans avoir été marié. Quelle en est la preuve? Lenfant qu'on voit une cruche à la main sur son tombeau. »

Noublions pas non plus qu'on représentait Vénus tenant un flambeau :

252. Stat. Sylv. lib. 1. Sylv. 2. vers. 3. 253. Claudianus de Raptu Proserpinæ, lib. 2. v. 230. 254. Thucydid. Hist. lib. 2. S. 15. pag. 105. 255. Demosth., pag. 1044. E. ex edit. Wolfii.



Contectam mprto Venerem veneratur Aprilis.

Cereus et dextra flammas diffundit odoras. 286

Sa naissance de l'écume sui fit donner en grec le nom d'Approdite Αφροδίτη, έξ άφρου άναδύσα. Car, comme le remarque Eustathe 287 dans ses Commentaires sur Tomère, l'upsilon se change en iota, de même que de δυὸ vient l'adverbe δὶς, de χύω, be Χίτών etc. Denys le Grammairien en prend occasion de l'appeler Αφρογένεια née be l'écume, dans un Epithalame dont Theodorus Prodromus nous a conservé un fragment in Amaranto, 288 sive Senili Amore. Tésiode lui avait 289 aussi donné le même nom et par la même raison. Mais M. Van Lennep prétend dans ses Remarques sur Coluthus, pag. 94, que cette épithete n'était pas connue de ce Poète, et par conséquent, que le vers où elle se trouvait, n'était pas de lui. Il se fonde sur ce qu'elle n'est point dans Tomère, qui était antérieur à Jésiode, ou du moins son contemporain; comme si Jomère avait fait mention de tous les surnoms et épithètes de Vénus connus de son tems.

Euripide donnait à Aphrodite une autre étomologie, assortie à la gravité de son caractère et à la sagesse de ses mœurs. Il dérivait ce terme d'Aφροσύνη 200 folie, parce que la passion qu'inspire cette Déesse est la cause de toutes les folies des hommes. Aristote était de même avis dans sa Rhétorique, puisqu'il dit qu'elle était l'origine de la folie: ἄρχουσα ἀφροσύνης. Quoiqu'on pense de ces explications, ce terme avoir Sonné naissance à Αφροδισία άγρα Sont parle Sophocle Sans la Diece intitulée Danaë,

<sup>256.</sup> Anthologia Latina, lib. 5. Epigram. 75. tom. 2. 287. Eustath. Commentar. in Tomeri Iliab. lib. 3. pag. \$13. lin. 11. 288. A la suite bes Amours be Rhobante et be Dosiclès, pag. \$58. ebit. Gaulinini.

<sup>259.</sup> Kesiodi Theogonia, vers 196. 290. Euripides in Troadibus, vers. 989. 291. Eustath. Commentar. in Tomeri Iliad. lib. 3. pag. 414. lin. 37.



au rapport d'Héspchius et d'Eustathe, dans ses Commentaires sur Tomère, pag. 1183, ligne 19, pour signifier des perdrix et des pourceaux, animaux très-lascifs. L'Appron, 292 petit poisson de mer qu'on nommait aussi Aphrya ou Aphya, était censé chéri de Vénus, à cause be ce vain rapport be nom. Il p avait aussi un coquillage que les pêcheurs appelaient, selon Téspchius, 293 Oreille de Vénus. Il serait très-facile de grossi le nombre be ces exemples; mais je ne veux point compiler bes livres qui sont entre les mains be tout le monde.

Pour peu qu'on soit initié dans la Mythologie des Grecs, on doit s'apperce-voir du peu l'accord de leurs Légendes. Suivant une autre tradition, Vénus n'aborda pas à l'Isle de Copre tout de suite après sa naissance, elle demeura même assez long-tems dans la mer, et n'en sortit que pour monter au ciel. Denbant son séjour bans cet élément, elle vécut 294 avec Néritès, en fit son ami, et se divertit beaucoup avec lui. Ce Néritès était fils de Nérée et de Doris, fille de l'Océan. Il était plus beau que les hommes, et même que les Dieux. Lorsque fut arrivé le tems prescrit par les destins où Vénus bevait prendre place parmi les Dieux, j'ai oui dire, continue Elien, qu'en montant au ciel, elle voulut emmener avec elle son compagnon de jeu; mais qu'il ne voulut pas la suivre, et qu'il préféra la compagnie de ses parents et de ses sœurs au séjour de l'Olympe. Vénus lui avait offert aussi des ailes; mais ayant rejeté cette faveur, la Déesse indignée le changea en un coquillage de même nom, et prit, pour l'accompagner au ciel, Eros (l'Amour), jeune et beau, ainsi que Néritès, et lui donna les ailes qu'elle avait destinées à celui-ci. Elien rapporte encore dans le même chapitre une autre tradition sur ce Néritès; mais comme elle n'a aucun trait à Vénus, je ne crois point devoir en

<sup>292.</sup> Athen. Deipnosophist. lib. 7. cap. 21. pag. 325. B. 293. Hespehius Voc. OUG APPODÍTAG. 294. Klian. 8e Naturâ Animal. lib. 14. cap. 28. pag. 811.



parler. L'Auteur de l'Etomologicum Magnum l'appelle Anéritès, 295 et nous apprend que ce nom vient de Nérée, Dieu Marin. Il se nomme ainsi, ajoute-t-il d'après Jérodien, non point par un pléonasme, mais par une paragoge, c'est-à-bire, une extension be nom.

T'ai fait mention un peu plus haut de la naissance de Vénus dans la mer. Tésiode est le premier Poète qui l'ait bécrite. Après avoir raconté l'attentat be Saturne contre son père Uranus, que feu M. le Comte de Caplus 296 attribuait mal-à-propos à Jupiter, il parle en ces termes de la manière dont elle naquit. « Une écume 297 blanche sortie du corps immortel produisit une jeune fille, qui portée d'abord à l'Isle de Cythere, se rendit ensuite à celle de Copre, où aborda cette aimable Déesse. »

J'ai prouvé ci-dessus que cette fiction était une allégorie sous laquelle les Philosophes Orientaux avoient voilé seur système sur l'origine du monde. Je ne dois pas omettre cependant l'explication qu'en donne fulgentius, quoigu'elle soit moins sûre. Illud nifilo minus ostenbere volens pætica vanitas quod Saturnus græce Kpóvoc dicitur; Xpóvoc enim græcè tempus vocatur. Abcisæ ergo vires temporis, id est, fructus falce quam maxime, atque in humoribus viscerum, velut in mare projectæ, libidinem gignant necesse est. Saturitatis enim abundantia libidinem creat.24 Quoi qu'il en soit de cette explication, cette description donna occasion aux plus fabiles Artistes de la Grèce de représenter à l'envi les uns des autres la Déesse sortant de la mer. M, le Comte de Caylus pensait gu'Apelle 31 était le premier qui l'eut fait. Cependant nous avons une Ode d'Anacréon 11

<sup>216.</sup> Mémoires de l'Académie des Belles-Lettres, tom. 30. pag. 448. La plupart des Ecrivains qui ont parlé de la Mythologie sont s'accorb là—bessus. Arnobe (abversus Gentes, lib. 5. pag. 143.) a bit : numquib ex pelagi spumà et ex Cwli genitalibus amputatis Cytherciæ Veneris concretum coaluisse canborem?
297. Desiodi Cheogonia, vers 191.
298. Julgent Mythologicon, lib. 2. pag. 669.
299. Mémoires de l'Académie des Inscriptions et Belles-Lettres, tome 30. pag. 448.



sui un disque où elle était ainsi représentée. Il est orai que Tannegui le febore ne cropait pas cette Ode l'ouorage d'Anacréon; mais il manquait à ce critique savant et ingénieux, d'avoir sacrifié aux Grâces. Elle est certainement marquée au coin de ce Poète aimable, et tous les Ecrivains l'ont reconnue pour être de lui. Vénus était ciselée sur ce disque, et non point peinte, comme l'avance Mbe Dacier. C'était un chef-d'œuvre, et l'Artiste qui l'avait exécuté était sans doute inspiré, pour me servir de l'expression d'Anacréon. On voyait sur ce disque la mer, Vénus au milieu; mais les flots couvraient ce que la pudeur ne permet pas de montrer. La Déesse paraît fendre les ondes avec ses belles épaules, et brille comme un lps parmi des violettes. Autour d'elle sont des Dauphins et une infinité d'autres poissons qui sautent de joie. Elle prend beaucoup de plaisir à leurs divertissements.

On représentait aussi la Déesse portée sur une conque; ce qui a bonné occasion à Properce be bire :

Et penit Rubro concha Erpcina salo.301

et à Martial:

Lævior, ô conchis, Galle, Cytheriacis.30

On peut consulter les figures de l'Antiquité Expliquée par Dom de Montfaucon.

Mais passons à la Vénus d'Apelle. Il p avait, dit Strabon, 303 dans le fauxbourg de Cos, patrie d'Sippocrate, un Temple d'Esculape, orné de riches offrandes, et entr'autres d'un tableau d'Apelle, représentant Vénus Anadyomène, ou sortant de la mer. On assure,

301. Propertii lib. 3. Eleg. 13. vers. 6. 302. Martial. lib. 2. Epigram. 47. 303. Strabo lib. 14. pag. 971. C. 972. P.



ajoute ce Géographe, qu'on fit aux habitants de Cos, pour cette Vénus, une remise de cent talents sur le tribut qu'ils papaient. Ce tableau passa à Rome, et fut bébié au Dieu César par Auguste, parce qu'il regardait la Déesse comme l'Auteur de sa race. Pline remarque aussi 304 qu'il fut consacré bans le Temple be Jules César, qui était sur le Forum Cæsaris c'est-à-bire, bans le fuitième guartier be Rome. Venerem exeuntem mari Divus Augustus bicavit in belubro Patris Cæsaris, quæ Anabpomène vocatur.

Des Auteurs prétendent que Campaspé, 305 maîtresse d'Alexandre, servit de modelé. Ce Prince s'étant aperçu de l'amour du Peintre, la sui céda généreusement. D'autres disent 306 qu'Apelle représenta Phroné. Cette Courtisanne se dépouilla de ses habits, et apant détaché sa chevelure, elle se baigna dans la mer, à la vue de tous les Grecs que la fête de Neptune avait attirés à Eleusis. Apelle la peignit en cet état. C'est ce tableau qui donna dans la suite occasion à Ovide de dire :

Si Venerem Cous nusquam posuisset Apelles, Mersa sub æguoreis illa lateret aguis.307

Auguste, comme je l'ai remarqué d'après Strabon, consacra ce tableau 308 dans le temple de César son père. Mais la partie inférieure du tableau s'étant gâtée, on ne trouva aucun Deintre capable de la réparer. Ce malheur tourna à la gloire de l'Artiste. Ce tableau tomba de vétusté. Néron p en substitua un autre de la main de Dorothée. François Junius l'a oublié bans son Catalogue bes Deintres Anciens.

Dline paraît mettre au-dessus de ce chef-d'œuvre les vers grecs qui l'ont célébré;

<sup>304.</sup> Plin. Fistor. Natural. lib. 35. cap. 10. tom. 2. pag. 696.

<sup>305.</sup> Them ibidem. 306. Athen. Deipnosoph. lib. 13. c. 6. p. 590. F. 307. Opid. Ars Amator. lib. 3. vers. 401. 308. Olin. Fistor. Natural. lib. 35. cap. 10. tom. 2. pag. 696. lin. 31.



mais l'ingénieux Comte de Caplus croit avec raison, 309 ce me semble, qu'il faut lire dans cet Auteur: Versibus græcis tali opere, dum laudatur, non victo sed illustrato, au lieu de victo. La particule négative aura échappé aux Copistes. Ces vers dont nous parle Pline, sont probablement ces Épigrammes qu'on lit dans l'Anthologie, livre 4. chap. 12. page 326 de l'édition toute grecque d'henri Estienne, et qui véritablement sont fort belles. M, le Comte de Caplus en a donné une traduction dans son Mémoire; on peut la consulter, ainsi que les remarques de goût dont il a accompagné la description du tableau d'Apelle. Mais je crois devoir me borner à l'historique, selon le plan qui m'a été tracé par l'Académie, et J'ai tâché d'être le plus abondant possible dans cette partie, qui a été à-peine effleurée par ce célèbre Académicien.

Apelle 310 avait commencé une autre Vénus pour les fabitants de Cos; mais elle resta imparfaite à sa mort; la beauté du visage fit perdre aux autres Peintres l'envie de l'achever.

Venus Anadomène est représentée dans l'Antiguité Expliquée de Dom de Montfaucon, tome 1. pl. 99, sortant de la mer et exprimant l'eau de ses beaux cheveux. On pourrait croire que c'est une imitation du tableau d'Apelle, ou du moins, d'une copie de ce tableau. C'est ainsi que le décrit Antipater de Sidon, qui vivant avant qu'on l'eût transporté à Rome, pouvait l'avoir vu. « Voyez "Vénus sortant du sein de la mer qui vient de lui donner le jour; c'est l'ouvrage du pinceau d'Apelle. Voyez comme elle saisit de ses belles mains sa chevelure toute trempée, et comme elle en exprime l'écume. Minerve et Junon disent actuellement elles-mêmes : Vénus, nous ne vous disputons plus le prix de

<sup>309.</sup> Mémoires de l'Académie des Belles-Lettres, tom. 30. pag. 443.

<sup>310.</sup> Plin. ibis. p. 697. Cicero se Officiis 1, 3, §, 2. 311. Anthologia Græca, lib. 1. cap. 12. pag. 326. J'ai suivi sans la première ligne la trasuction se feû M, le Comte se Caplus; je m'en suis écarté sans le reste.



la beauté. »

Dans un marbre 312 de la maison Mathéi à Rome, la Déesse est soutenue sur une coquille par deux Tritons qui semblent épris d'admiration, dit Dom de Montfaucon; je birais plutôt d'amour; car cette passion est peinte sur leurs visages. Elle exprime aussi l'eau de ses cheveux comme dans la figure précédente. On la voit dans la planche 100. enoironnée de Néréïdes, de Tritons, de Chevaux Marins etc. Cela me rappelle ces vers du Dervigilium Veneris :

Tunc cruore de superno ac Spumeo pontus globo Carulas inter cateroas, Inter et bipedes equos Fecit undantem Dionen In marinis fluctibus.

On la représentait aussi portée sur le cou d'un Triton, comme le dit Nonnus au premier livre des Dionysiaques, vers 59; mais comme les Mythologues ne s'accordent pas toujours entr'eux, ni avec eux-mêmes, ce Poète 13 la décrit encore assise sur le dos S'un Dauphin.

Il est inutile de parler des autres figures de Vénus Anadyomène qu'on trouve bans l'Antiquité Expliquée et ailleurs. Ce serait grossir ce Mémoire de choses qui ne bonneraient que la peine de les copier. Mais je ne dois pas omettre que sur la base du Trône de Jupiter à Olympie, il y avait une 314 Vénus qui était, au sortir de la mer,

<sup>312.</sup> Antiquité Expliquée, Tom. 1. planche 99. 313. Nonnus Dionysiacorum, lib. 13. vers. ++3. 314. Pausanias Eliacorum prior. sive lib. 5. cap. 11. pag. +03.



reçue par l'Amour et couronnée par Pitho, la Déesse de la persuasion. Les Athéniens sont peut-être les premiers qui aient représenté Vénus avec cette Déesse. Consultez ci-bessus, page 78, ce que j'ai bit sur cette allégorie.

Dans le Temple de Neptune à Corinthe, l'on vopait ce Dieu 315 sur un char avec Amphitrite. La Base, qui soutenait ce char, était ornée de bas-reliefs, parmi lesquels était une Vénus encore enfant, sortant de la mer, et environnée de Néréides. C'était un présent d'Hérode Atticus.

Je crois devoir encore ajouter que la célébrité du tableau d'Apelle avait donné occasion aux Ecrivains postérieurs de comparer à cette Vénus les belles personnes dont ils voulaient faire l'éloge. Ainsi Chariton d'Aprodisium, 316 voulant louer Callirrhoë qui arrivait par mer à Spracuses, la compare à Vénus Anadpomène. Ainsi, dans les Lettres d'Aristénete, le Pêcheur qui gardait les habits d'une jeune fille qui se baignait dans la mer, fait usage <sup>317</sup> de la même comparaison.

Cette Déesse étant née de la mer, il était naturel qu'elle présidat à cet élément. C'était sans doute cette raison qui avait déterminé à lui élever tant de Temples sur les bords de la mer. On en vopait un à Patres en Achaïe, 11 près du Théâtre, avec la statue de la Déesse en marbre blanc. Il y en avait un autre dans la même Ville, 314 près du Port et du Temple de Neptune, avec deux statues, dont l'une avait été tirée de la mer, avec un filet, avant le siècle de Pausanias. Tout contre le port était une pièce de terre consacrée à la Déesse, avec une Statue, dont la tête et l'extrémité des pieds et

<sup>315.</sup> Isem Corintfiac. sive lib. 2. cap. 1. pag. 113.

<sup>316.</sup> Chariton, de Chærea et Callirrhoë Amor, lib. 5. pag. 140. 317. Aristæneti Epistolæ, lib. 1. Epist. 7. p. 19.

<sup>318.</sup> Dausanias Rehaic. sive 1. 7. cap. 20. p. 575.

<sup>319.</sup> Idem ibid. cap. 21. pag. 577.



bes mains étaient be marbre, et le reste be bois. Sur le bord de la mer 320 il p avait un bois avec une Chapelle de la Déesse, et sa Statue en marbre. On lit dans l'Anthologie, non encore imprimée, une Epigramme, où un certain Pëximénès bébie à Vénus une belle Statue, pour gu'elle soit la gardienne de la navigation.

Après Nicopolis 321 et Zéphprium sur la côte l'Egypte, entre Canope et Alexandrie, il p avait un promontoire avec une chapelle de Vénus-Arsinoë. Le Promontoire s'appelait Zéphyrium, si l'on doit en croire Etienne de Byzance, au mot Ζεφύριον. La Déesse avait pris delà le nom de Zéphpritis. Elle est ainsi nommée dans une Epigramme de Callimaque, que nous a conservé Athénée, et qui se trouve la cinquième bans l'édition Se ce Poète, Sonnée par M, Ernesti. D'ailleurs personne n'ignore ce vers de Catulle Se Comâ Berenices, vers. 57.

Ipsa suum Zephpritis eo famulum legarat.

Un Capitaine de vaisseau, nommé Callicrate, avait élevé ce Temple en son honneur, comme nous l'apprenons de Posidipe. 322 « La Déesse, dit ce Poète, accordera une heureuse navigation à ceux qui l'invoqueront, et même au fort de la tempête, elle adoucira les flots irrités. » Lexpression grecque εχλιπανεῖ πέλαγος pinguefaciet mare, peut signifier rendra la mer douce; mais elle me paraît manifestement faire allusion à cette belle Sécouverte des Anciens qui a été renouvelée de nos jours. On fait qu'en versant de l'huile sur les flots agités, la mer redevient calme. Plutarque 323 se demande dans ses Questions Naturelles, pourquoi en répandant de l'huile dans la mer, elle reprend sa transparence

<sup>320.</sup> Ibem ibibem. 321. Strabo, lib. 17. pag. 1052. B.

<sup>322.</sup> Anthologia Græca, ex editione Tenrici Stephani, pag. 520.

<sup>323.</sup> Plutarchi Quæstion. Natural. pag. 914. E.



et sa sérénité accoutumées? Pline avoir bit 324 avant lui mare oleo tranquillari. Cette expérience, qui s'était en quelque forte effacée du souvenir des hommes, a été découverte ou renouvelée en ce siècle. Elle est due aux soins et à la sagacité du Docteur Franklin, non moins fabile Physicien que bon Citopen, et qui, bans bes occasions bélicates, a soutenu et soutient encore avec fermeté les intérêts de sa Patrie contre ceux qui cherchent à l'opprimer. On assure cependant qu'un Capitaine Follandais, surpris en pleine mer d'une violente tempête, avait fait répandre un tonneau d'huile à l'entour de son vaisseau; et qu'à l'instant la mer était devenue calme aux endroits où l'on avait versé l'huile, tandis que le reste de la mer continuait à être violemment agité.

Cette Vénus Arsinoë ressemble à Vénus Stratonicis, à Vénus Drusille, et à tant S'autres dont je parlerai dans la suite; je veux dire que la flatterie avoir fait donner à cette Princesse le surnom de Vénus, et qu'on lui avait par le même principe élevé un Temple.

L'Empire que la Déesse avait sur la mer lui avait fait donner le nom de Marina par Forace, 325 et par Nonnus ceux de 326 Θαλαστσταίη, Ειναλίη, 327 Βρυχίη 321 qui signifient la même chose. Deut-être faut-il rapporter à cette Vénus celle qui était surnommée Salacia; nom qu'on donnait aussi à Amphitrite, quoique Servius prétende, comme je l'ai remarqué, 324 que sous cette bénomination, elle était proprement la Déesse des Courtisannes. On peut joindre à ces Vénus celle dont il est fait mention dans une Inscription de Réinésius 330 Veneri Pelag. Ce Sçavant la cropait la même que Vénus

<sup>324.</sup> Dlin. Fist. Natural. 1. 2. c. 103. p. 122. lin. 6.

<sup>325.</sup> Forat. Carm. lib. 3. ob. 26.

<sup>326.</sup> Nonnus Dionysiacorum, lib. 6. pers. 308.

Idem lib. 34. vers. 53. et passim.

<sup>327.</sup> Isom lib. 34. vers. 53. 328. Isom lib. 43. vers. 423. 329. Page 86.

<sup>330.</sup> Reinesius Inscript. 93. Classis 1. pag. 127.



Anadromène. Cependant Artémidore les distingue très-bien. Lorsqu'Anadromène, dit-il, 331 est oue en songe par un Pilote, ou par des Matelots, ou par des Navigateurs, ou par quelqu'un qui veut entreprendre un voyage par mer, elle leur présage une feureuse navigation; mais Vénus Pélagia annonce des tempêtes et des naufrages; cependant elle conserve ceux à qui elle a apparu en songe.

Il ne sera pas fors de propos de rapporter une fistoriette qui prouve l'empire que l'on cropait qu'elle exerçait sur cet élément. Térostrate citopen de Naucrate, acheta à Daphos 332 une petite Statue ancienne de Vénus. Ses affaires terminées, il retourna à Naucrate. Lorsqu'il fut près des côtes d'Egypte, il fut accueilli d'une tempête qui mit le vaisseau à deux doigts de sa perte. Les passagers et les Matelots se réfugièrent auprès de la Statue de la Déesse. A l'instant il parut beaucoup de mortes, qui répandirent une odeur agréable, et rendirent l'espérance aux Matelots. Les vents s'apaisèrent, le soleil reparut, et le vaisseau entra heureusement dans le port de Naucrate. Térostrate consacra cette Statue dans le Temple de Vénus avec les mortes, fit un festin à ses parents et à ses amis, et seur donna à chacun une couronne de morte.

La Déesse présidait aussi aux ports, 333 et était adorée par cette raison sous le nom de Limnesia. Elle avait 34 à Jermione un Temple sous ceux de Pontia et de Limenia, c'est-à-bire, qui préside à la mer et aux ports, où était sa Statue en marbre blanc, qui méritait d'être oue par sa grandeur et la beauté de l'exécution.

Elle avait dans la même Ville 335 un autre Temple, où allaient sacrifier les filles avant leurs noces, et les veuves qui voulaient se remarier. Deu loin de cette Ville, il p

Isem ibis.

<sup>331.</sup> Artemisor, Oneirocritic, lib. 2, cap. 42, 332. Athen, Deipnosoph, lib. 15, cap. 6, p, 676, A. 333. Scroius as Virgilii Kneis, lib. 1, vers. 720.

Dausanias Corinthiac. sive lib. 2. cap. 34. pag. 193.



en avait encore un autre connu sous le nom de Vénus Nympha (jeune mariée). Thésée 336 le fit bâtir lorsqu'il épousa Félene. Féspchius parle aussi d'une Vénus Epipontia, mais sans nous apprendre en quel paps elle était adorée.

Il p avait sur le bord de la mer une Statue de Vénus, le visage tourné du côté de la mer. Anote l'a célébrée par cette Inscription : « Ce 337 lieu est consacré à Vénus, puisqu'elle se plaît toujours à voir la mer de dessus le rivage, afin de favoriser la navigation des Nautonniers. La mer, en vopant cette belle Statue, craint de s'irriter. » Te conjecture que cette statue était à Epidaure, dans le Péloponnese, parce qu'Anyte était de cette Ville, et que les femmes vopagent rarement.

Il faut joindre à ces Vénus, les Vénus Acræa, ainsi nommées, parce que leurs Temples étaient bâtis sur des promontoires; car Αχραία 338 vient de αχρη. Junon était aussi connue sous ce nom, et Jupiter sous celui d'Axplos, qui signifie la même chose, mais qui vient d'Axpis summitas.

J'ai parlé d'un Temple de Vénus Acræa à l'occasion du culte rendu à cette Déesse dans l'Isle de Eppre. Jéspehius 339 en nomme un autre à Argos. Il p en avait un troisième à Træzene car Splburge a très-bien ou qu'il falloir lire axpaia au lieu S'Aστκραία. Il p en avait un autre à Cnide, 300 et c'était le fécond Temple qu'a voit la Déesse en cette Ville.

Le plus ancien Temple de la Déesse à Cnide 342 était celui de Vénus Doritis, ou plutôt, be Venus Doris; car je pense qu'il faut lire  $\Delta\omega \rho t\delta o \zeta$  bans le passage de Dausanias;

<sup>336.</sup> Isom Corintfiac, sive lib. 2. c. 32. p. 188. 337. Detriarum octo Erinnæ, Morus, etc. fragmenta pag. 92. 338. Eustath. in Homeri Obyss. lib. 1. tom. 3. pag. 1403. lin. 64. 339. Tespef. ooc. Axpla, et ibi not. 340. Pausan. Corintfiac. sive lib. 2. cap. 32. pag. 187. 341. Idem Attic. sive lib. 1. cap. 1. pag. 4. 342. Idem Ibidem.



de Vénus Poris, c'est-à-dire, Porienne. On sait que Enide 343 était une colonie des Lacédémoniens, qui étaient Poriens. L'Abbé Gédopn, Traducteur de Pausanias, assure que cette Vénus est appelée Poris par Tatien; mais cet Auteur n'en dit pas un mot.

Le troisième et bernier Temple de Vénus en cette Ville s'appelait communément le Temple de Vénus Chibienne; mais les Chibiens le nommaient eux-mêmes le Temple de Vénus Euplœa<sup>338</sup>; c'est-à dire, de l'heureuse navigation. La Statue de la Déesse était l'ouvrage <sup>335</sup> de Praxitèle, comme nous l'apprend Posidippe dans son Histoire de Chibe. Ce Statuaire avait pris pour modelé Cratine sa maîtresse, d'autres <sup>336</sup> disent Phryné. Cela n'a rien de surprenant. Pareille chose arrive encore de nos jours à nos Sculpteurs et à nos Peintres, lorsqu'ils ont des statues ou des portraits d'imagination à faire. Aussi Clément d'Alexandrie a tort, ce me semble, de remarquer que Praxitèle <sup>337</sup> avait fait cette Déesse ressemblante à Cratine, afin de rendre sa maîtresse l'objet de l'adoration publique. Le même Père ajoute que tous les Peintres qui voulaient représenter Vénus, prenaient pour modelé Phryné, fameuse courtisanne de Thespis, d'une grande beauté. Arnobe se contente <sup>338</sup> de copier Clément d'Alexandrie.

Praxitèle avait 334 fait seux Vénus, l'une vêtue et l'autre nue. Elles étaient se même prix. Il en laissa le choix aux habitants se Cos, qui sonnèrent par puseur la préférence à la première. Ces nusités choquent les gens honnêtes, et comme l'a très-bien remarqué Arnobe, se formatur et fingitur Venus nusa et aperta, tanguam si illam sicas publicare,

<sup>14.</sup> Pausanias ibidem.

345. Clemens Alexandrin. in Protreptico, tom. 1. pag. 47.

346. Athen. Deipnosophist. lib. 13. cap. 6. pag. 591. A.

347. Clemens Alexandrin, loco superius laudato.

348. Arnobius adversus Gentes l. 6. p. 198 et 199.

349. Plin. Fistor. Natural lib. 36. cap. 5. tom. 2. pag. 726. lib. 7. cap. 38. tom. 1. pag. 396.

350. Arnob. adversus Gentes lib. 6. pag. 197.



sivensere meritorii corporis formam. Theodoret séclame aussi avec beaucoup se force contre ces infames Statues: on peut consulter Serm. 3, se Diis, Angelis et Dæmonibus, pag. 50.

la seconde fut vendue aux Cnidiens. C'est celle dont je viens de parler. C'était le plus bel ouvrage, je ne dis pas de Praxitèle, mais qu'il q eut dans le monde entier. On venait de toutes parts à Cnide pour la voir. Nicomede, Roi de Bithonie, offrit de paper les dettes de cette Ville, qui étaient immenses, à condition qu'on la lui céderait. Les Cnidiens aimèrent mieux s'exposer à tout, que de s'en défaire. Pline approuve leur conduite, et ajoute que cette Statue immortalisa la Ville de Cnide. La plus grande preuve que l'on puisse donner de sa beauté, dit-il au même endroit, c'est qu'on ne parlait que d'elle, quoiqu'il q eût à Cnide beaucoup d'autres belles Statues. Cette Vénus cachait en partie de la main ce que la pudeur ne permet pas de montrer. Læva semi reductâ manu. 35) Cette attention des Statuaires Grecs persuade à M. Gori que la Vénus toute nue qu'il rapporte, planche 43, de la première classe du Museum Etruscum, est un ouvrage Etrusque.

Le Temple de la Déesse est entièrement ouvert, afin qu'on puisse voir sa Statue de tous côtés. On allure qu'un jeune homme en fut tellement épris, que s'étant caché la nuit dans le Temple, il laissa sur la Statue des marques de sa lubricité, ejus cupiditatis indicem maculam. Clément d'Alexandrie 352 tranche le mot; μίγνυται τῆ λίθω coivit, copulatus est. Valere Maxime raconte aussi le même trait, livre 8, chap. 11, Extern., §. 4. Lucien en parle amplement, et ne laisse rien à désirer sur cette Statue, et sur le Temple où elle était. On peut le consulter in Amoribus, §. 11, 12, etc. Tom. 2, pag. 408,



etc. In Imaginib., §. 4, pag. 462. Pro Imaginibus, §. 23, pag. 503.

Auprès de cette Vénus, il p avait 353 des coquillages pour lesquels on avait beaucoup de respect. C'étaient des Echénéis ou Remora, qui ont la réputation d'arrêter les vaisseaux où ils s'attachent. Dériandre avait envopé à Crésus trois cens jeunes Corcpréens pour les rendre eunuques. Les Echénéis arrêtèrent le vaisseau qui les portait. Les enfants furent sauvés, et les Cnidiens eurent depuis ce tems beaucoup de vénération pour ce coquillage. Mais Térodote raconte d'une manière plus oraisemblable ce trait d'histoire. Vopez, liv. 3, § 48.

Il p a bans l'Anthologie (ébition toute grecque d'Henri Estienne, pag. 323,) sept épigrammes fort jolies sur cette Vénus de Praxitèle. Dans l'une, la Déesse vient à Chide pour voir sa Statue, et après l'avoir contemplée, elle demande où Praxitèle l'avait considérée nue. Dans une autre, Pallas et Junon s'écrient, après avoir ou cette statue : c'est à tort que nous nous plaignons de Pâris.

Le même Praxitèle 354 avait fait une autre Statue de Vénus en bronze, qui passait pour être aussi belle que celle de marbre, et dont la réputation était la même, quoiqu'il fût plus heureux à manier le marbre qu'à jeter le bronze en fonte. Elle avait été placée Sevant le Temple de la félicité, à Rome, qui avait été élevé 355 sur le terrein de la Curie Fostilia, et qui par conséquent était bans le second quartier. Elle périt bans l'incendie de ce Temple, qui arriva sous l'Empire 356 de Claude.

La position d'Ancone sur le bord de la mer indique que la Déesse, qui p était adorée, était une Vénus Marine.

<sup>353.</sup> Dlin. Fistor. Natural. lib. 9. cap. 25. Tom. 1. pag. 514.

<sup>353.</sup> Isem lib. 34. cap. 8. tom. 2. pag. 653. 355. Dio Cassuis lib. 44. §. 5. pag. 383. 356. Olin. loco superius laubato.



Ante Somum Veneris guam Dorica sustinet Ancon. Juvenal Sat. 4. vers. 40.

Nunc ô cæruleo creata ponto Quæ sanctum Ibalium, Spros que apertos, Quæ que Ancona... Colis...

Catullus 36, 11.

Mais je ne sache aucune particularité qui rende cette Vénus recommandable. T'en dis autant de celle de Dyrrachium, autrement Epidamne, Ville commerçante sur la mer Abriatique.

Quægue Dprrachium Fabriæ tabernam. Catull. 36, 15.

Vénus était encore appelée γαληναία 357 serena, par rapport à l'élément auguel elle présidait, et à la protection qu'elle accordait aux navigateurs; car elle était un Dieu tutélaire de la navigation. On peut joindre aux preuves que j'en ai déjà données celle-ci : on lit dans une Epigramme de Enœus Lentulus Gætulicus, que M. Réiske a publié le premier dans les Miscellanea Lipsiensia Nova, tom. 9, pag. 102. « Vous qui présidez au rivage de la mer, Déesse, recevez ces gateaux... » Au sixième vers de la même épigramme, le Poète ajoute : « Eppris, qui régnez sur la couche nuptiale et sur le rivage. » De-là l'épithete de φιλορμίσττειρα, qui conduit les navigateurs dans le port.





Κύπρι φιλορμίσττειρα, φιλόργιε, στώζέμε, Κύπρι Ρωμαΐκούς ήδη, Δεστπότι, πρὸς λιμένας.358

« Vénus qui protégez les navigateurs, et qui aimez les fêtes, conduisez-moi sain et fauf, O ma Maîtresse, dans les ports des Romains! » C'est par cette raison qu'on la trouve souvent appelée bans les anciens monuments στωτήρ et στώτειρα Sauveur. Il est bon d'observer que Vénus n'était pas le seul Dieu connu, à qui l'on bonnât cette épithete. Minerve était aborée à Athènes sous le nom de  $\Sigma \omega au \epsilon au 
ho$ , et l'on n'en est point surpris. Mais Proserpine l'était aussi dans la même Ville, sous la même dénomination. Voyez Ammonius au mot Κορύδαλος. Η p a aussi une Médaille dans Erizzi, pag. 159, avec cette Inscription Κόρη Σώτειρα Κυζικήνων.

A Bolos, 359 lieu propre à la pêche sur le Bosphore de Thrace, il p avoir un temple de Vénus Placida. On pensait en cet endroit qu'elle donnait des vents favorables, et qu'elle les apaisait quand ils étaient en fureur.

Vénus était fille de Jupiter et de Dioné, suivant une autre tradition, comme nous l'avons observé plus faut. Cela n'empêcha pas ce Dieu d'en devenir épris; mais elle sut 360 se soustraire à ses poursuites. La terre reçut en son sein la marque de la grande ardeur du Dieu, et enfanta les Centaures.

Homère l'appelle toujours dans l'Iliade et l'Odpssée, fille de Dioné. Théocrite dit aussi 🤲 Διώνας πότνια κούρα, respectable fille de Dioné. Rilleurs il se sert du patronomique Διωναία: Κύπρι Διωναία 362 Eppris fille de Dioné, et Arnobe 363 Dioneia Venus proles.

<sup>351.</sup> Oblo. Pers. 7. 359. Excerpta ex Dionysii Byzantii Anaplo Bospori Thracii, pag. 5. 360. Nonnus Dionysiacorum, lib. 32. Pers. 71. 361. Theocrit. Thyll. 17. 36. 362. Them Thyll. 15. 106. 363. Arnobius adversus Gentes, lib. 1. pag. 20.



Cette Dioné était une des Néréides, et petite fille de <sup>364</sup> l'Océan, et par conséquent, différente de <sup>365</sup> Dioné fille de l'Océan. Cependant le Scholiaste <sup>366</sup> d'Jésiode dit positivement que cette Dioné n'était point la mère de Vénus. Quoigu'il en soit, les Poètes prennent souvent Dioné pour Vénus elle-même

Cras Dione jura sicit Fulta sublimi throno.367

Symmague a dit aussi : flos siderum Dione. 368

Elle épousa Vulcain, mais elle ne lui garda pas la fidélité conjugale. Elle aima des Dieux et même des hommes. On connaît ses amours avec Mars, Mercure, Boutès, Adonis, Anchise, etc. Ce dernier faisait paître les bœufs sur le mont Ida. Ce qui a fait dire au second Philostrate, in que Vénus avait aimé des Bouviers, Bubulcorum amans. Ce fut sans doute pour perpétuer la mémoire de cet Amour, qu'on éleva un Temple de Vénus près du tombeau d'Anchise en Arcadie, où les Arcadiens prétendaient que ce Prince était mort. On n'en voyait plus que les ruines du tems de Pausanias. L'Auteur de l'Etymologicum Magnum assure cependant que cette fable avait été imaginée, parce que Bouxoleïv signifie tromper. Ainsi Vénus, qui aime les Bouviers, ne serait autre chose, selon cet Ruteur, que Vénus la Trompeuse. Mais en voilà assez sur les Amours de la Déesse. Ces fables, dit Platon, it un trop mauvais exemple.

(1), Mostleson, lib., 1. Eap., 2. §. 7. cap. 3. §. 1.

365. Ts. Lib., 1. Cap., 1. §. 3.

366. Scholiastes Hesisti in Theogoniam, pag. 216. Basileæ. 1542. in–8°.

367. Dervigilium Veneris, vers. 15.

368. Symmach. lib. 1. Epist. 8.

369. Ohilostrat. Epist. 39. pag. 930.

370. Dausan. Arcadic. sive lib. 8. 100. 12. p. 625.

371. Etymologicum Magn. Voc. Παφίη.

372. Plato de Republicâ lib. 3. tom. 2. pag. 390. C. Il y a dans cet Auteur: De tolles choses ne me paraissent point utiles.



Te passerai pareillement sous silence le filet dont l'enveloppa son mari. On sait que le Soleil découvrit ses amours à Vulcain. Cette aventure avait exercé le pinceau des Deintres, et l'on voit dans l'Anthologie 373 une Epigramme sur un tableau où elle était représentée; Epigramme que je vais mettre sous les peux de l'Académie, afin de relever une bévue de Brodeau. « Le Peintre a peint Mars et Vénus s'embrassant étroitement au milieu de leur appartement. Le Soleil entre par une porte, et stupéfait à cette oue, il ne sait quel parti prendre. Jusqu'à quand, ô Soleil, conserveras—tu ta colère? Ne pourras-tu donc l'empêcher de la faire paraître sur la cire, tout inanimée qu'elle est?

L'Auteur, quel qu'il soit, des Titres de la plupart des Epigrammes de l'Anthologie, s'est imaginé que le Poète avait voulu parler de statues de cire de Mars et de Vénus, et suivant cette ibée, il a mis en Titre, εἰς ἄγαλμα Ἄρεως κὰι Ἀφροδίτης sur une Statue de Mars et de Vénus. Brodeau, qui l'a suivi, interprete ces mots Exì xypoù in Cereas Martis et Veneris Imagines. Ce Commentateur ne s'est point aperçu qu'il était ici question de la forte de peinture Encaustique qui se faisait avec de la cire : En causto pingendi duo fuisse antiquitus genera constat, cerà et in ebore, etc.37\* Vopez aussi Anacréon Obe 28.

Les Amours de la Décesse avec Mars me rappellent une Divinité d'un rang inférieur nommé Gigron, 🥳 qui faisait les messages de Mars auprès de Vénus, et qui leur facilitait les moyens de se voir.

Vénus se trouva aux noces de Thétis, et lui fit présent d'une coupe d'or, 376 sur

375. Eustath. Commentar, in Obyss, pag. 1599. lin. 1, pag. 1880. lin. 63.

376. Ptolemæi Sephæst. lib. 6. pag. 332.

<sup>373.</sup> Anthologia Græca, lib. 4. cap. 12. pag, 322. ex Esit. Tenr. Stephani. Vopez aussi l'ésition de Brosoau, page 462. 374. Olin. Fist. Natural. lib. 35. cap. 2. pag. 709.



laquelle était sculpté un Amour. La Discorde, piquée d'avoir été exclue du festin, jeta au milieu des Dieux cette Pomme qui troubla leur union, et qui fut depuis si funeste aux Tropens et aux Grecs. Il y avait écrit dessus ces mots : A LA PLUS BELLE. Junon, Pallas et Vénus se la disputèrent. Jupiter les renvoya au jugement de Paris, qui adjugea la Pomme à Vénus. Suivant Ptolémée Téphæstion, ou fils d'Héphæstion, Mélus, 377 fils du Scamandre, était un jeune homme d'une grande beauté. Junon, Pallas et Vénus voulaient chacune l'avoir pour Prêtre, et se le disputaient. Paris, étant pris pour Juge, décida en faveur de Vénus. De-là vint la fable de la Pomme; ce fruit s'appelant en Grec Mñxov.

Malalas 378 bonne une autre explication be ce jugement be Paris. Ce Prince, bit-il, était ingénieux, et cultivait les Lettres; il avait composé un Panégyrique be Vénus, où il la mettait au-bessus be toutes les Déesses, sans en excepter Junon et Minerve. Telle est l'origine, continue cet Ecrivain, be la fable qu'il avait été nommé leur Juge, et qu'il avait abjugé la victoire à Vénus, en lui bonnant la Pomme qui en était le signe. Ce Prince bisait que Vénus, c'est-à-bire, le bésir, engenbre tout, les enfants, la sagesse, la tempérance, les arts, tout ce que l'on voit b'excellent, tant parmi les animaux boués be raison, que parmi ceux qui en sont bépourvus; en un mot, qu'il n'y a rien be plus grand ni be meilleur que cette Déesse.

Il est naturel se penser que les pommes sévoient être agréables à Vénus. Aussi lui étaient-elles consacrées, comme nous l'apprens le Scholiaste 379 s'Aristophane. Le trop crésule Artémisore 380 assure que lorsqu'on en voit en songe, elles présagent une

<sup>377.</sup> Isem ibis. pag. 334.

<sup>378.</sup> Joannis Antiocheni cognomine Malalæ Chronographia, lib. 5. pag. 115.

<sup>379.</sup> Scholiast. Aristophan, ad Nubes vers. 993. 380. Artemisor, Oneirocritic. lib. 1. cap. 85.



jouissance. Il p avait à Sicpone une Statue de Vénus, qui tenait d'une main un pavot, et de l'autre une pomme. J'en ai parlé à l'Article de Vénus Uranie. Pag. 69.

Passons maintenant aux Epithetes qu'on a bonnées à la Déesse, après quoi je reviendrai aux surnoms qu'elle a eu. Je bois en effet b'autant moins omettre ces épithètes, qu'elles entrent bans le plan de l'Académie, et qu'elles peuvent servir aux Poètes et quelquefois même aux Peintres. Je ne finirais point, si je les voulais toutes rapporter. Je me bornerai à un petit nombre, que je placerai sans ordre et sans liaison, à mesure qu'elles se présenteront à mon esprit, et comme ce sujet est très-ingrat de sa nature, j'y mêlerai de rems en tems de la critique, afin d'en compenser la sécheresse par l'utilité.

Elle est appelée par Τhéocrite Πολυώνυμος, 311 à cause de la multitude de surnoms qu'elle a; Πολύναος, à cause de la grande quantité de Temples qu'on lui a élevés; par Pindare 312 Αργυρόπεζα argenteos pedes habens, de même que Thétis l'est par Tomère, à cause de la beauté de ses pieds; Ἐλιχοβλέφαρος 313 qui a les sourcils noirs, qui a de beaux peux; Ροδοδάκτυλος, 311 aux doigts de rose, épithete qu'Tomère donne aussi à l'Aurore; Πολύχρυστος 315 abundans auro, soit à cause de sa beauté, ou de la richesse des dons qu'on lui offrait; Χρυστοσττέφανος 311 qui a une couronne d'or; Κυθερεία Cythérée, 311 parce que l'Isle de Cythère lui était particulièrement consacrée; Κυπρογενής 311 née en Cypre, et Κυπροτένεια δans Tésiode Théogonie, vers 199, et

Medical Constitution of the constitution of th



bans un fragment de Sappho conservé par Téphæstion de Metris, pag. 40; Φιλομμειδής Risuum amans, 389 qui aime les ris. Forace a bit be même : Ribens Erpcina quam jocus circumpolat. Φιλομηδής, suivant Fésiode, 300 qui fait allusion à la naissance de Vénus, ex exsectis Cœli pudendis. Il faut par conséquent corriger l'Etymologicum Magnum, au mot Κύπρις, et lire pag. 546, lig. 21 Φιλομμηδή au lieu δε Φιλομειδή. Alma, ab alendo, parce qu'elle est la mère commune des Dieux et des fommes; ou bien, à cause de sa beauté; car festus explique 391 Alma par pulchra. Cette Epithete se trouve Sans l'Invocation de Lucrece, et l'on ne saurait ouvrir un Poète sans l'y rencontrer. Κουροτρόφος, qui nourrit les enfants, qui leur donne la vie; dans un distique de Nicomede de Smyrne, que je rapporterai plus bas, à l'occasion des sacrifices qu'on faisait à Vénus. Il p avait bans le bouzième quartier de Rome, une rue bite, Vicus Veneris Almæ, avec une chapelle de ce nom. Aurea, Dorée, dont je parlerai à l'occasion des fêtes d'Erpcine. Il ne sera peut-être pas inutile de remarquer qu'homère donne à Mars l'épithete de Χρυστηνίος aureas habens habenas, afin de le parer, dit Eustathe, 34 de même que Vénus Dorée. Elle est aussi nommée Durpurissa par Servius, 30 Πορφυρή Durpurea, dans un fragment d'Anacréon. Elien en apporte une raison dont je dirai un mot, quand j'en serai aux fêtes de la Déesse. Τελεστστίγιμος 31 parce qu'elle fait les mariages. Βαιώτις της les Spracusains, Mais ce nom tient—il à quelque Dialecte ignoré? A quelque lieu dont la trace s'est perdue? Je suspends mon jugement. Mais s'il était permis de hasarder une conjecture, je lirais Βουτίς ου Βουτιάς. Quoique

<sup>389.</sup> Tomeri Iliad. lib. 3. vers. 424. et passim. 390. Lesiodi Theogonia, vers. 200. 391. Sestus voc. Alma. 392. Eustath. Commentar. in Tomeri Odyss.  $\Theta$ , pag. 1598. lin. 49. 393. Servius ad Virgilii Kneid. lib. 1. vers. 720.

<sup>394.</sup> Nonnus Dionysiacorum, lib. 48. vers. 693. 395. Tespețius Voc. Baiatic.



la Déesse ne soit point nommée de la forte dans aucun Auteur, il pourrait se faire, cependant qu'elle eût été ainsi appelée de Boutès, qu'elle aima, et dont elle eut Erpx. C'est par la même raison qu'elle fut surnommée Abonias, d'Abonis qu'elle avait aimé. Αδωνιάς Κύπρις. 396 On sait que ce Boutès était Roi de Sicile; ce qui donne du poids à ma conjecture. On pourrait m'objecter que l'ordre des Lettres dans le Lexique STéspohius, la détruit. Mais vous, Messieurs, qui avez une connaissance intime de la Langue Grecque, et à qui les anciens Lexicographes sont conséquemment très-familiers, vous répondrez que cet ordre est souvent dérangé dans Jéspehius, Suidas, Jarpocration, Timée, Apollonius; en un mot, bans tous les Lexiques bont nous apons connaissance. Vénus fut appelée Δέστποινα par les Grecs, 397 et Domina par les Latins, à leur imitation. Je pourrais citer mille passages; mais je me contente de renvoyer à Ovide Ars Amator. Lib. 1. ver. 148, et à Droperce, Lib. 3. Eleg. 3. ver. 31. Ces Epithetes s'appliquaient aussi aux autres Dieux. Elle avait encore en commun, avec beaucoup S'autres Dieux celle de Bastídeia que lui donne Empédocle dans Athénée, 398 et de Βαστιλίς 399 chez les Tæntins. Elle était connue chez les Etrusques sous le nom de Thana Lartial, qui signifie, suivant Gori, 🌇 Diva Regina. On sait que Lartes Porsenna est le Roi Porsenna. Une Statue de marbre de Vénus, de quatre pieds de faut, avec un collier de soie, un double bracelet au bras gauche, et tenant de la main gauche une Colombe, avec cette Inscription, fait conjecturer que Vénus avait un Temple à cinq milles de Florence, où cette Statue a été trouvée. Vopez le Museum Etruscum.

Elle est aussi appelée Regina par Properce, Lib. 4. Eleg. 5. vers. 63. Delà les

<sup>396.</sup> Nonnus Dionysiacorum, lib. 33. pers. 25.

<sup>397.</sup> Euripiòis Obamiss, pers. 633. 398. Athen. Deipnosoph. lib. 12. pag. 510. D. 399. Tespehius Vog. Bastiliva.

x00. Gori Museum Etruscum, Tom. 1, pag. 114.



épithètes  $\delta'' \to 0$ 0006,  $\bullet$ 0 assise sur un beau siège, ou qui a une grande-puissance; de Ποιχιλόθρονος, \*\*\* qui a beaucoup de Trônes, c'est-à-dire, très-puissante; le Trône étant un des caractéristiques de l'empire. Mais, peut-être cette épithete fit-elle allusion aux fleurs dont son habillement était parsemé. On sait que Θρόνον signific une fleur. LIndex qui est à la fin des Poésies de Sappho, attribue aussi à cette Déesse l'épithete δε Χρυστόθρονος qui a un Trône d'or; mais Sappho ne la donne qu'à la Muse à qui elle s'adresse. Vopez pag. 88 de l'Edition de Wolf. Elle est nommée  $\Delta 0 \lambda 0 \pi \lambda \delta x 0 \zeta$  par Sappho, à l'endroit cité, à cause des ruses qu'imaginent les amans;  $\Delta o \lambda \acute{o} \mu \eta \tau i \varsigma$  dans Coluthus, \*03 par la même raison; Dæta, parce qu'elle regardait de côté, comme font communément les jeunes filles qui veulent voir les hommes, sans paraître les regarder. Minerva flavo sumine est, Venus Dæto.\*\*\* Les malins prétendaient qu'elle était souche. Ovide, en parlant d'un amant qui excuse les défauts de sa maîtresse, dit, suivant l'excellente correction de Nicolas Teinsius. Si qua straba est, 🤲 Veneri similis; et Détrone, à l'occasion d'un Esclave chéri : Si strabosus est, 106 non curo. Sicut Venus spectat. Elle est nommée Acidalia : at memor ille (Cupido) Matris Acidaliæ 🔭 ; à cause d'une fontaine \*08 de ce nom à Orchomène en Béotie, où les Grâces, filles de Vénus, avoient coutume de se baigner : peut-être aussi, ajoute Servius, parce que la Déesse fait naître les soucis cuisans que les Grecs nomment en leur langue Αχιδες. Ένοιχέτις τών γήστων fabitante des Isles; parce qu'elle était principalement fonorée dans les

<sup>151,</sup> Dissont Tsthm. Ob., 2. vers. 8.

122. Sapphs, Ob. in Venerem, vers. 10.

123. Coluthi Rapt. Felence vers. 10.

124. Priapeia, Carmen 36.

125. Ovid Art. Amator. lib. 2. vers. 659.

126. Petronii Satyricon cap. 68. pag. 145.

127. Virgil. Reneid. lib. 1. vers. 719. et 720.

128. Servius ad Virg. Reneid. lib. 1 vers. 720.



Isles de l'Archipel. Vopez Suidas aux mots Ενοικέτις των νήστων, après le mot Eντυπάς etc. Tom. 1, pag. 758. Ce fut sans doute par la même raison qu'elle fut nommée Ægœa, quoique l'ancien Scholiaste de Stace \*\*\* prétende qu'on lui donna ce nom, parce qu'elle était née bans la mer Egée. Zerpnthia, \*10 à cause bes honneurs qu'on lui rendait dans un antre de ce nom, en Thrace, que Suidas place en Samothrace aux mots Άλλ' ἔτις et Σαμοθράκη.

Vénus fut appelée Mélinæa \* selon Isaac Tzetzès, à cause de la douceur de ses plaisirs, ou plutôt, parce qu'elle était aborée à Mélina bans l'Argolibe, si l'on en croit Etienne de Byzance, qui cite même le vers de Lycophron, au mot Μέλινα. Le même Lycophron l'appelle  $\Sigma$ χοινίς,  $^{112}$  parce qu'au rapport d'Isaac  $\overline{V}$ zetzès le  $\overline{O}$ χοῖνος, espèce be roseau aromatique, excite aux plaisirs de l'amour : Alentia, \*13 parce qu'elle avait un Temple sur les bords de l'Aléis, autrement dit Falesus, riviere qui passe à Colophon en Tonie: Αρέντα, \*\*\* parce qu'elle unit les amans, dit le Scholiaste de Lycophron. Ce mot vient probablement de ἀρω Apto. Les habitants de Delphes l'appelaient "Αρμα Currus, "5 à cause de l'union conjugale. Cette idée peut retracer celle du joug du mariage; cependant j'aime mieux lire bans le passage de Plutarque Apua Doriguement et en changeant l'esprit pour "Apun compages, commissura, qui vient comme le précédent de "Apw Apto. Elle était nommée Abuxos injuste " en Libpe pour des causes qu'on ignore. On peut cependant conjecturer que c'était relativement à des injustices occasionnées par la passion

Star Thebaid lib. 8. vers. 478. et ibi Scholiast. Lycophonis Alexandra vers. 449. et ibi Scholiast. Idem. vers. 403.

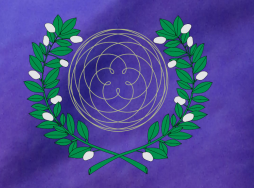
Isem. vers. 832.

<sup>413.</sup> Idem ibid. pers. 868.

Idem ibid. vers. 832.

<sup>\*15.</sup> Plutarch. in Erotico, pag. 769. A.

<sup>116.</sup> Hesichius poc. Aδικος.



que cette Déesse est censée inspirer.

Empédocle l'appelle Ζείδωρος \*\*\* et Sopfocle Έυχαρπος à cause de la vie et de la fécondité gu'elle procure. A Chosse, elle était connue par l'épithete d'Aνθεια fleurie, \*\*\* gui lui allait très-bien. Il p a eu aussi une courtisanne de ce nom sur laquelle Eunicus ou Philpllius avoir fait une pièce de théâtre. Erientes ou Erientus, \*\*\* surnom de Vénus. Mais que signifie-t-il? Erinnps était, selon Téspehius, une figure de Vénus. Mais cette glose me paraît altérée, ou peut-être a-t-elle été ajoutée par guelque Chrétien, comme le remarque l'Éditeur d'Jéspehius, le sçavant M. Alberti. Dom de Montfaucon et M. Gori s'appupaient de cette glose mal assurée, pour prouver que Vénus était une des Furies; ils se servaient aussi du témoignage du Scholiaste de Stace sur le 66 vers du cinquième Livre de la Thébaïde, qui n'en dit cependant rien.

Elle était connue à Spracuse sous le nom d'Eudwow sans doute,  $^{*20}$  à cause de son fumeur bienfaisante, et sous celui de Zeiphyn en Macédoine.  $^{*21}$  Ce mot est peut-être le même que celui de  $\Sigma$ oiphy de la langue ordinaire, une Sirene. Quoi qu'il en soit, on lui offrait une sorte de gâteaux qu'on appelait  $\Sigma$ (pbhyov.  $^{*}$ Eumevhs  $^{*22}$  à cause de la douceur de son empire.  $E\pi\eta \times 000$ , chez les Chalcédoniens,  $^{*23}$  parce qu'elle écoute favorablement les vœux des amans. Il est vrai qu'on lit dans Téspchius, chez les Carthaginois; mais ce peuple parlait la langue Punique.

Il y a bans le Mébailler be Monseigneur le Duc d'Orléans une Mébaille be Fabina Tranquilla Atja, femme be Scibianus, où l'on voit une Vénus couchée, appuyée sur un





Signe, avec cette Inscription  $K\alpha\lambda\chi\eta\delta\sigma\nu$ . Folstenius fait voir bans ses Notes sur Etienne δε  $\mathcal{B}$ γχανικε, απ mot Καρχηδών, qu'on a souvent confondu Καλχηδών ανες τε mot. Λύχαινα \*2\* Louve; un surnom que donne à Vénus Orphée dans un Tymne, ne peut être un terme injurieux. Celui de Lupa pour désigner une courtisanne, était sans doute fonnête bans son origine. Ἡγεμόνη. \*25 Cette épithete fait peut-être allusion à la réponse de l'Oracle de Delphes, qui ordonna à Thésée de prendre Vénus pour guide, et dont j'ai parlé ci-dessus, page 80 à l'article de Vénus-Epitragia. Θαλάμων "Ανασσα 126 Reine bu lit nuptial. C'est le lieu où cette Déesse exerce principalement son empire, et cela n'a pas besoin s'explication. Coluthus l'appelle Θαλάμων Βασίλεια, \*\* ce qui revient au même. Elle est aussi nommée Θαλαμηπόλος qui fréquente la chambre nuptiale, qui s'p plaît, par Philippe de Thessalonique \*\* dans une Épigramme sur la Statue armée de Vénus à Sparte. Opaixía ne m'est connue que par le Glossaire d'Jésychius, et donnerait à penser qu'elle était adorée en Thrace. Vopez Zerynthia, page 132. Fippodamie, 29 qui dompte les chevaux. Lardeur de cet animal est connue:

Scilicet ante omnes furor est insignis equarum

Illas Sucit amor trans Gargara, transque sonantem Ascanium : superant montes et flumina tranant.

Soluthus, Rapt, Helenæ, vers. 137. Anthologia Græca, lib. 4. cap. 12. pag. 325.

хгэ. Геврев, рос, Тяпобац. 430. Virgil, Georgie, lib. 3. pers. 366, 369. etc.



Deut-être la Déesse fit-elle surnommée Jippodamie après que Délops eut vaincu cette Princesse. Peut-être aussi Tippodamie eut-elle de ses amants le nom de Vénus, comme tant d'autres dont nous avons parlé et dont nous parlerons encore. Mais je croirais plus volontiers que la Statue de Vénus, 31 que Pélops fit faire d'un morte verd, et qu'il plaça à Temnos au-belà de l'Germus, afin de se rendre propice la Déesse et d'en obtenir Tippodamie, fut appelée du nom de cette Princesse. Je ne relèverai point ici les absurdités où l'Abbé Gédopn est tombé dans sa Note sur ce passage de Pausanias, et sur la pfrase précédente; mais je me flatte que l'Académie ne me saura pas mauvais gré de m'être écarté de mon sujet pour corriger un endroit de ce même Pausanias, qui précédé immédiatement celui que je cite. « On voit, 192 dit—il, le Trône de Pélops au faut bu mont Sipple, au-dessus du temple de la Mere Plastene, » ὑπὲρ τῆς Πλαστήνης Μητρός τὸ ἱερόν. LAbbé Gédogn nous apprend sçavamment que Mere Plastene est un surnom de la Mère des Dieux. Mais sur quelle autorité? Il ajoute que ce mot vient de Πλάσσω fingo. Mais alors ce surnom devrait convenir à toutes les Statues des Dieux quelles qu'elles soient, et en ce cas il faudrait lire πλαστικής. Mais le fait est que le texte est altéré, et qu'il faut lire ὑπὲρ τῆς Πλαχιήνης Μητρὸς τὸ ἱερόν. au-dessus du temple de la Mere Placiene. On sait que Epbèle était adorée dans tout ce Paps, et particulièrement à Placia, ville de la Propontide, ce qui lui avait fait donner le nom de Mère Placiene. Il en est fait mention dans une Inscription trouvée à Cysique, et rapportée par M. le Comte de Caylus dans son Recueil d'Antiquités Egyptiennes, etc. tome 2, page 193.

La Déesse est appelée Dia Dearum par Ennius, 133 et c'est une traduction s'Homère,

131. Pausanias Eliacorum prior, sive lib. 5, cap. 8, pag. 108.

132. Idem ibidem.

+33. Fragment, Ennii pag. 34.



qui dit en cent endroits de l'Iliade δία θεάων; Persithea par Féspehius; Βραδινά par Sappho 131 Coliquement pour ραδινή mollis, tenera; Πολύολβος 135 très-riche ou très-heureuse, par allusion à la richesse de ses temples, ou au bonheur qu'elle procure aux hommes. Φιλοπάννυχος 36 qui se plaît à reiller toute la nuit. Cela a rapport aux veillées de Vénus, Pervigilia Veneris, ou à l'autres mystères qu'il ne serait pas décent de révéler. Ήπιόδωρος dont les présents sont doux, sont agréables. Tyndare oublia, dit le Scholiaste 137 d'Euripide, de sacrifier à à Vénus-Epiodoros, et pour le punir, la Déesse le rendit malheureux en filles; Δείνα, 35 puissante; Πανοῦργος 35 fourbe; Δολιόφρων solosa. \*\*\* Ces épithètes rappellent la puissance de l'amour, et les ruses et les tromperies des amans. Φιλονύμφιος 🚻 qui aime les noces, qui favorise les mariages; Φιλόργιος \*\* qui aime les Orgies, les fêtes; Αμυκλαία, \*\* à cause des honneurs qu'on lui rendait à Ampeles en Laconie; Κυβήχη, ou plutôt, Κυβήβη Cybele. \*\* Ce terme me fait soupçonner qu'il p avait en Phrygie une Chapelle ou une Statue de Vénus bans un lieu consacré à Cybèle. La Glose d'Jéspchius me paraît inexplicable sans cette conjecture qui est appuyée par un passage de Nonnus, où cette Déesse est appelée Cybelis. T'en vais donner une traduction. « Aura s'étant apperçue que pendant son sommeil elle avait perdu sa virginité, entre en fureur, erre de côté et d'autre sur les



montagnes de Phrygie, et massacre tous les hommes qu'elle rencontre sur sa route. Elle entre ensuite, continue \*\*\* Nonnus bans la Maison de Vénus, détache sa ceinture, et en frappe la Déesse. Elle enlevé après cela sa Statue et celle de l'Amour, jette celle-là bans le Sangarius, et celle-ci bans la poussière, et laisse ainsi ouide la Maison de Venus-Epbelis. »

Cela me paraît indiquer un Temple ou chapelle de Vénus, avec une Statue de la Déesse et une autre de l'Amour. Cette chapelle devait être près du Sangare en Phrygie, et par conséquent bans un lieu consacré à Cybèle, b'où la Déesse avait pris le nom be Cybelis. La Glose d'Lésychius se rapporte à ce passage, ou à celui de quelque Poète qui n'est point venu jusqu'à nous.

Vénus est appelée Τρυμαλιτίς par Téspchius, dans un sens qui peut paraître obscene. Ce surnom vient de τρυμαλιά foramen, et ne peut s'entendre qu'en rapportant un mot de Sotades à Otolémée Philadelphie, qui avait épousé sa sœur Arsinoë. Je le traduirai sculement en latin par respect pour l'Académie. Sotades dit à ce Prince : Els oux ὁσίην τρυμαλιὴν τὸ κέντρον ώθεῖς. \*\* In non licitum foramen aculeum intrusis. Le vers suivant du trop libre Pristophane en est aussi une explication: προβεβούλευται γὰρ ὅπως ἄν μηδεμιᾶς ἢ τρύπημα κένον. \* Cautum est ne cujus feminæ foramen vacuum sit. Lépithete Εὐσττέφανος pulchre coronata, qu'on lit dans une Epigramme de l'Anthologie de de Constantin Céphalas, \*\*\* fait allusion à sa beauté, ou aux couronnes de fleurs dont on ornoit la tête des Dieux. Cette épithete avait été empruntée d'Hésiode, Théogonie, vers 196, ou peut-être, d'Homère qui l'appelle au Livre 18 de l'Odyssée vers 191

<sup>++6.</sup> Isom ibisom, vers. 690. etc. ++7. Plutarch. se Liberis esucansis, pag. 2. A. ++8. Aristophan. Concionatric. vers. 619. et 620. ++9. Ex Esitione Reis kii, pag. 171.



Ἐύστέφανος Κυθέρεια. Elle est aussi nommée Γαμοστόλοος nuptias ornans bans une Epigramme d'Archias, qui se trouve page 26 de l'Anthologie de Constantin Céphalas Sonnée par seu M. Reiske; Κτησία, qui sonne, qui procure toutes sortes de biens, bans une Epigramme de Leonidas de Tarente, suivant la correction de M. Toup, qui lit ainsi \*5° en la place de γνησία Κύπρι Genuina Venus. Mais sur quoi appuyé-t-il sa conjecture? Te sais gu'on donne à Jupiter et à Mercure l'épithete de  $K au\eta\sigma\iota\circ\varsigma$ ; mais ce Sçavant aurait bû prouver qu'on l'avait pareillement bonnée à Vénus. Forace l'appelle Decens, 451 relativement à sa beauté, ou aux mœurs que doivent avoir les personnes qui veulent plaire. La rigueur qu'elle exerce quelquefois lui a fait aussi donner par le même Poète l'épithete de Cruelle, Mater sæva Cupidinum. 452 Oh la nommait aussi Meminia ou Mimnermia, \*53 parce qu'esse ressouvient de tout.

J'aurais pu tripler et même quadrupler cette nomenclature; mais en voilà assez, et peut-être beaucoup trop sur un sujet aussi aride. Je vais continuer à parler des Temples et des Statues de la Déesse. Mais, avant que d'entrer en matière, il ne sera peut-être pas inutile de faire remarquer qu'il p avait une sorte d'arbres nommés Aoïa, 151 dont on plaçait les branches à l'entrée des Temples de Vénus. Je présume que c'étaient des cèdres, parce que ces arbres s'appelaient Húa. 455 Quoi qu'il en soit, il est à propos S'observer qu'Ao 🦋 était dans la langue de Copre le nom S'Adonis et des Rois qui régnèrent après lui. L'Auteur de l'Etymologicum Magnum avait sans doute écrit A6605, puisqu'il met quelques lignes plus basses A∞ov à l'accusatif.

<sup>150.</sup> Emendationes in Suidam, part. 2. pag. 117. 151. Forat. Carm. lib. 1 Od. 18. vers. 6. 152. Idem Carm. lib. 1. Od. 19. vers. 1.

<sup>153.</sup> Servius ad Virgilii Kneid, lib. 1. vers. 720.

<sup>151.</sup> Fespehius voc. Acía. 155. Fespeh. voc. Hwa.

<sup>456.</sup> Etymologic, Magn. voc. A∞oc, pag. 117. lin. 33.



Les paps les plus sauvages reconnaissaient l'empire de la Déesse. On lui avait élevé un Temple à Phanagoria près du Bosphore Cimmérien. Ce temple qu'on appelait Apaturum τὸ Απάτουρον, était très-beau, dit Strabon, \*\*\* et tirait son nom, suivant la fable, de ce que Vénus apant été attaquée en cet endroit par des Géants, elle appela Fercule à son secours, et l'apant caché bans un antre, elle reçut les Géants l'un après l'autre, et les livra à Tercule pour les tuer par fraude ἀπατῆ. Cette fable est peut-être fondée sur quelque aventure réelle qui n'est point venue jusqu'à nous.

Si, en traversant le Pont Euxin, nous venons en Bithpnie, nous trouverons un Château \*58 à l'embouchure du fleuve Artanus, et tout près de ce Château un Temple de Vénus. Il p en avait un autre à Arabus, comme il paraît par une Mébaille \*\*\* be Marc Aurele. La Déesse en avait un à Artacé en Phrygie, \* Colonie de Milet; elle prenait delà le nom d'Artacia. Il p en avait un très—célèbre dans le voisinage de Milet, " où Denys, l'homme le plus puissant de l'Ionie, vit pour la première fois Callirrhoë, et la prit pour la Déesse.

Quoique l'ouvrage, où j'ai puisé cette particularité, soit un Roman, on n'est pas en broit de nier l'existence de ce Temple. On sait que les Romanciers adaptent leur fable à des faits et à des lieux connus. On peut conclure aussi du vers suivant de Posidippe, \*\*\* qu'il p en avait un à Milet même.

> Ά Κύπρον, ἄτε Κύθηρα, ὴλ ἃ Μίλητον εποιχνείζ,

- \*57. Strabo lib. 11. pag. 757. A. et B.
  \*58. Anonymi descriptio Ponti Euxini, pag. 2. Arriani Periplus Ponti Euxini.
  \*59. Joannis Vaillant Numismata Imperatorum, pag. 56.

- x60. Stephanus Byzantinus voc. Αρτάχη. x61. Charito de Amoribus Chæreæ et Callirhoës, lib. 2. pag. 25. lin. 10.
- 162. Analecta veterum Doctarum Groccorum, tom. 2. pag. 16. 11°. 3.



« O vous, qui parcourez Eppre, Eptheres et Milet, Déesse, etc. » On en vopait un autre sur le territoire d'Ephese, 163 et non loin de la mer, près duquel les Rhodiens, commandés par Agathostratus, battirent la flotte du Roi Ptolémée. Il y en avait un au promontoire Pyrrha sur le golfe Abramptténien, \*\* et tout près de là un autre dans la Troade, \*\*5 ou logea Lucullus en marchant contre Mithribate. Si de cet endroit on passe sur le Bosphore de Thrace, \*\*\* on rencontrera après le port des Ephésiens, Aphrodisium ville, ou temple de Vénus. Si nous nous rendons ensuite sur le golfe Thermaïque, nous p trouverons la ville S'Mia, \*67 dont on attribuait la fondation à Enée, et sur un promontoire, voisin un temple de la Déesse, bâti par le même Enée, qu'on cropait aussi en avoir élevé un autre dans l'Isle de Cythere. \*\* Il construisit aussi \*\* un Temple de Vénus à Zaconthe, où il offrit des sacrifices, que les habitants de cette Isle faisaient encore du temps de Denps d'Jalicarnasse. Ils avoient pareillement institué des jeux pour les jeunes gens, et entr'autres celui de la course. Le premier qui arrive au temple de la Déesse remporte le prix. Ce jeu s'appelle la course d'Énée et de Vénus. On eoit leurs Statues dans le Temple. Il en bâtit un autre à Leucade, 🌃 où il aborda. On l'appelait le Temple de Vénus Rneas, ainsi que celui qu'il 🕶 construisit à Actium, et qui subsistait encore du temps de Denps d'Falicarnasse. Il éleva \*\*\* encore une Chapelle

Strabo lib. 15. yag. 203. D.

Strabo lib. 16. yag. 203. D.

Strabo lib. 16. yag. 17.

Strabo lib. 18. yag. 20. 11. yag.



à cette Déesse à Ambracie, et un Temple à Onchesme, \*73 assez près de Buthrote.

Il p avait à Samos la Vénus de Dexicréon. On apporte deux raisons de ce surnom, que je vais donner d'après Plutarque. \*\*\* Ce Dexicréon était, suivant quelques—uns, un de ces hommes qui faisaient profession de purifier les vices par des cérémonies extérieures, et qui vopant les femmes de Samos se livrer au luxe et à la dépravation des mœurs, les en délivra de cette manière. D'autres disent que Dexicréon fit voile en Eppre, et que prêt à charger son vaisseau de marchandises, Vénus lui ordonna de ne mettre sur son bord que de l'eau, et de partir sur le champ. Il obéit. Un calme l'empêcha d'avancer. Les Marchands et les Patrons des autres Vaisseaux qui avoient mis à la voile avec lui, pressés de la soif, lui acheterent de l'eau. Il en tira une somme considérable, dont il fit faire une Statue à Vénus, à laquelle on donna son nom.

<sup>\*73.</sup> Isem ibis. §. 51. pag. \*10. lin. 35. Denys S'Talicarnasse le contente s'insiguer cette ville sans la nommer ; mais l'on peut consulter Paulmier se Grentemesnil. Græciæ ; Antiquæ Descript. lib. 2. cap. 2. pag. 2.5.

<sup>177.</sup> Plutarch. Quæst. Græc. pag. 303. C. D. 175. Athen. Deipnosophist. lib. 13. cap. 1. pag. 572. F. 176. Terodot. lib. 9. §. 96.



J'ai bit, à l'occasion be la Vénus be Cnibe, \*\* deux mots be celle be Cos qui était vêtue. Je ne puis me persuader que ce fût la même qui fut réparée sous l'Empereur Vespasien, et sont Suétone \*\*\* fait mention. Te crois que cet Auteur entensait par Coa Venus, une Statue de la Déesse de la plus grande beauté, et qui pouvait aller de pair avec celle de Cos. Feu M. Oudendorp était de ce sentiment. Vopez la Note de ce Sçavant bans son excellente Edition de Suétone. Il est certain que Pline avait ou cette Statue, que l'Empereur Vespasien dédia, \*\*\* suivant lui, dans le Temple de la Paix, et qui égalait les ouvrages des anciens Artistes. Cet Auteur ajoute qu'on ne connaissait pas le nom du Sculpteur qui l'avait faite.

Or, si c'eut été la Vénus de Cos, il ne se serait pas exprimé de la sorte, puisqu'il n'ignorait pas qu'elle \*\* était de Praxitèle.

Les Gortpniens et les Priansiens, peuples de Crète, adoraient Vénus, puisqu'elle était une des divinités qu'ils \*\* prirent à témoin dans le serment qu'ils firent d'observer le Traité qu'ils venaient de conclure avec les Fierapytniens. On peut dire la même chose des Latiens, \*\*2 autre peuple de la même Isle, qui jure par Vénus d'être fidèle aux engagements qu'il contractait avec les Olontiens.

Elle était aborée sous le nom de Scotia ou de Ténébreuse à Phæstus, dans la même Isle. L'Auteur de l'Etymologicum Magnum dit au mot Κύθερεια qu'elle a été appelée Scotia, parce qu'elle cache ses bésirs. Mais il paraît plus praisemblable qu'elle fut ainsi nommée, parce que ses mystères les plus secrets se célébraient la nuit. On éleva par la

<sup>477.</sup> Vopez ci-dessus pag. 115

Suctonius in Vespasiano §. 15. Olin. Fistor. Natural. lib. 36. cap. 5. tom. 2, pag. 727. lin. 20.

<sup>\*\$0.</sup> Tsem ibis, pag. 726. lin. 13. et 1\*. \*\$1. Chisfull, Antiguit, Asiatic. pag. 133.

<sup>482.</sup> Idem ibidem, pag. 136.



même raison en bivers lieux bes Temples à la Déesse sous le nom be Mélanis. Lun à sept Stades \*\*3 de Mélangées en Arcadie, parce que les hommes, dit Pausanias, prennent ordinairement le temps de la nuit pour avoir commerce avec leurs femmes. Un autre Sans le Cranium \*\*\* ou Bocage près de la ville de Corinthe. Athénée raconte \*\*5 que Vénus apparut la nuit à Laïs, et lui annonça l'arrivée de beaucoup d'Amans riches, et qu'elle fut appelée par cette raison Melanis ou la Noire. Elle en avait un à Thespies en Béotie, sous le nom de Melænis. 466 Ce mot vient aussi de Μέλας noir.

Il p avait une autre Vénus Scotia, dont j'ai parlé, page 32.

Thésée étant parti de Crète, 187 aborda à l'Isle de Délos, offrit des sacrifices à Apollon, et lui dédia la Statue de Vénus qu'il avait reçue d'Ariadne. Elle était petite, \*\*\* de bois, et l'ouvrage de Dédale. Le temps avait endommagé la main droite. Une base quarrée sui tenait sieu de pieds. Je suis persuadé, ajoute Pausanias, qu'Ariadne avait eu cette Statue de Dédale, et qu'elle l'emporta avec elle lorsqu'elle suivit Thésée. Les Déliens disent qu'après qu'on eut enlevé à ce Prince sa Maîtresse, il consacra cette Statue à Apollon, de crainte qu'en la portant à Athènes, elle ne lui rappelât le souvenir de cette Princesse, et qu'elle ne renouvelât continuellement ses chagrins. Callimaque parle aussi de cette Statue dans son Tomne sur Délos vers 307, et nous apprend qu'on la couronnait de fleurs aux jours de fête. Meursius 🚧 a fort bien relevé l'erreur du Scholiaste de ce Poète, qui dit sur ce vers, que Thésée fit bâtir un Temple de Vénus à Délos. Appodítion signifie en cet endroit une Statue, et non point un temple de

<sup>143.</sup> Pausanias Arcadic, sive lib. 8. cap. 6. p. 610.
144. Idem Corintfiac, sive lib. 2. cap. 2. pag. 115.
145. Athen. Deipnosophist, lib. 13. cap. 6. pag. 588. C.
146. Pausan. Bootic, sive lib. 9. c. 27. p. 763.
147. Plutarch, in Theseo, pag. 9. D.
148. Pausan, Bootic, sive lib. 9. cap. 40. pag. 79.

<sup>489.</sup> Meursius in Theseo, cap. 15.



Vénus. Farpocration dit dans son Lexique des dix Orateurs, qu'Aφροδίσιον signifie en particulier la Statue de Vénus. Αφροδίσιον. Ἰδίως τὸ τῆς Αφροδίτης ἔδος. Mais ce Prince éleva véritablement un Temple à cette Déesse \*\*\* dans les Montagnes qui mènent de Trézene à Fermione, près du rocher sous lequel étaient cachées la chaussure et l'épée de son père. Il l'avait fait bâtir à l'occasion de son mariage avec Félene, et avait donné à la Déesse le surnom de Vénus Nympha, c'est-à-dire, jeune épouse. T'en ai parlé plus haut, page 112.

Débale avait fait une Statue de Vénus en bois, qui se mouvait d'elle-même par le moyen du vif-argent, dont il l'avait emplie, si l'on peut ajouter foi au témoignage de Dhilippe Auteur Comique, que rapporte Aristote.\*\*

Si nous passons de l'Isle de Délos à celle de Céos, nous trouverons que Vénus était adorée à Iulis sous le nom de Vénus Ctésylla. Fermocharès d'Athènes ayant ve ou danser à la fête d'Apollon Ctésylla, fille d'Alcidamas, en devint amoureux. Il la demanda à son père, qui la lui promit avec serment, et en portant la main sur le laurier d'Apollon. Celui-ci cependant oubliant son serment, donna sa fille à un autre; mais tandis qu'elle sacrifiait à Diane pour son mariage, Termocharès entre dans le Temple, Ctésylla, touchée de sa bonne grâce, prend avec lui des arrangements par le moyen de sa nourice, et s'étant embarquée pour Athènes, sans en rien dire à son père, elle s'p marie avec Termocharès. Elle mourut en couche, par une vengeance des Dieux, qui punirent ainsi, ajoute l'Auteur, le parjure du père. Lorsqu'on la portait en terre, on vit une colombe s'élever du lit funèbre; le cadavre avait disparu. Termocharès consutra l'Oracle sur ce prodige. Le Dieu lui répondit de bâtir un Temple à Tulis en l'honneur

<sup>190.</sup> Pausan. Corintfiac. sive lib. 2. cap. 32. pag. 188. 191. Aristoteles de Animâ, lib. 1. cap. 3. p. 622. D. 192. Antoninus Liberalis Transformation. cap. 1. pag. 1. etc.



be Venus Ctesplla. Il p eut aussi un Oracle rendu à ce sujet aux habitants de Céos, et ceux d'Iulis sacrifient encore maintenant, dit Antoninus Liberalis, à Vénus sous le nom de Ctésplla, et ceux des autres Villes à Diane sous le même nom.

De Céos en Attique le trajet est court. Ce Paps n'était pas moins fameux par la superstition que par les lettres. Nous avons parlé de plusieurs Temples et Statues de Venus-Uranie, il nous reste maintenant à parcourir les autres Venus adorées en ce Pays. Elle avait un Temple \*\*3 et une Statue \*\*\* au promontoire Colias, S'où lui venait le nom de Vénus Colias. Féspohius dérive ce mot de Kãhov, parce que ce lieu ressemblait an pied de devant d'une victime,  $K \widetilde{\omega} \lambda o v$  se prenant dans cette signification. Quoique cette étymologie ait quelque vraisemblance, je ne laisserai pas de faire mention bes autres raisons qu'on bonne be ce nom, parce qu'elles ont rapport au sujet qui bonna occasion d'élever un Temple à la Déesse en ce lieu. Un jeune Athénien, dit le Scholiaste d'Aristophane, \*95 s'étant sauvé d'entre les mains des Brigands qui lui avoient lié les membres τὰ κῶλα, érigea une chapelle à Vénus qu'il avait invoquée bans son malheur. D'autres disent qu'il fut détaché par la femme ou par la fille du chef de ces Brigands, qui était devenue amoureuse de lui. D'autres prétendent qu'un jeune Athénien apant été pris et mis aux fers par des Tyrrhéniens δεθέντος τὰ Κῶλα, la fille de celui qui l'avait en sa possession les lui bétacha, et qu'à son retour à Athènes, il éleva par reconnaissance pour Vénus le Temple de Colias, parce qu'on lui avait délié les membres, διά τὸ τὰ Κῶλα λελύστθαι. D'autres assurent que ce lieu fut ainsi appelé, parce que pendant qu'Ion sacrifiait un corbeau, ou plutôt un épervier, comme le dit Suidas au mot Κωλιάς enleva le pied et la jambe de la victime Κωλήν, et le déposa en ce lieu. Suidas

<sup>\*193.</sup> Strabo lib. 9. pag. 611, A. \*194. Dausan. Attic, sipe lib. 1. cap. 1. pag. 5. \*195. Sur le pers 52. des Nuées.



et l'Auteur de l'Etymologicum Magnum sont à peu près d'accord avec le Scholiaste. Je ne trouve rien de particulier sur cette Vénus; mais, avant que de parler à une autre, je me flatte que l'Académie ne trouvera pas mauvais que je restitue le texte du Scholiaste de Lycophron et ceux de l'Etymologicum Magnum et de Suidas qui sont corrompus. Il y a dans ce Scholiaste sur le vers 867 ή δὲ θυγάτηρ ἢ τοῦ ἀρχιληστοῦ, ἢ τοῦ τυράννου la fille du chef des Brigands ou du Tyran. Mais qui est ce Tyran? Il est évident qu'il faut lire ἡ δὲ θυγάτηρ ἢ τοῦ ἀρχιληστοῦ ἢ τοῦ Τυρόηνοῦ, avec l'Auteur de l'Etymologicum Magnum au mot Κωλιάδος Αφροδίτης. Ces Tyrrhéniens étaient de grands Pirates. Ils avoient enlevé quelques Athéniens du nombre desquels était celui-ci. Si l'Etymologicum Magnum a servi à rétablir le Scholiaste de Lycophon, Suidas rendra le même office à l'Auteur de l'Etymologicum. On trouve dans ce dernier Auteur ἢ ἄλλου θύοντος, ce qui ne fait aucun sens. Je lis avec Suidas ἢ Ἰωνος θύοντος; ou pendant qu'Ton sacrifiait, et dans le même passage de Suidas, il faut lire Ἰωνος θύοντος ispelou Κωλὴν au lieu de ispelov Κωλῆς.

Strabon dit aussi be deux mots de ce Temple, qu'il place près d'Anaphlyste. Paulmier de Grentesmesnil cropait qu'il p avait deux Temples, sur ce que Pausanias le met à vingt stades de Phalere, mais peut-être que du temps de Strabon le Territoire d'Anaphlyste était d'une grande étendue; peut-être aussi p a-t-il faute au texte de Pausanias.

La même Vénus-Colias s'appelait aussi Colotis, comme on le voit bans l'Alexanbra be Lycopfron, vers 867.

A Déra \*\*\* près du mont Tymette, il y avait un Temple de Vénus avec une fontaine qui procurait une heureuse délivrance aux femmes qui en buvaient, et donnait la fécondité





à celles qui étaient stériles.

A Athènes même elle était adorée sous le nom d'Jippolytia. Tout le monde sait qu'Tippolyte \*\* étant venu de Trézene à Athènes pour assister aux Grands Mystères, Phédre en devint tellement amoureuse, qu'elle éleva, après le départ de ce Prince, un Temple à Vénus bans la Citabelle, b'où elle pouvait voir Trézene. Euripide suppose qu'il y en avait un de bâti, ou du moins il ne dit pas que ce fut l'ouvrage de Phédre : « Tippolyte \*\*\* étant venu de la maison de Pitthée dans la terre de Pandion pour voir les Mystères, l'Epouse de son père, l'illustre Phedre en devint éperdument amoureuse. Avant que l'aller à Trézene, occupée de sa passion, elle plaça dans le Temple de Vénus, sur le rocher même de Pallas, 500 d'où la vue plonge sur ce Pays, 501 un Cupidon, sous le nom de Cupidon absent : et l'on dira dans la suite que ce Dieu a été mis en ce Temple en l'honneur d'Tippolyte. » Je traduis ces vers d'après les corrections du célèbre M, Valckenær. On peut consulter son Edition.

Le Scholiaste de cet Auteur nous apprend qu'elle fut nommée Fippolytia,  $\hat{\eta}$   $\hat{\eta}$ Ίππολυτίαν καλούσι. Asclépiase, qui était, je pense, contemporain se Pompée, sit qu'on appelait 502 de son temps ce Temple Tippolytion Ιππολύτειον.

La même Déesse est nommée Træzenia par l'obscur Locophron 503; parce que Phebre, suivant son Scholiaste, fit bâtir à Trézene un Temple à Venus, à cause de l'amour qu'elle sentit pour Tippolyte. Ainsi, dans ce Poète Τροιζηνίας τράυμα est la blessure que Diomede fit à Vénus. Ce Temple était selon toutes les apparences celui qui était

<sup>195.</sup> Diobor, Sicul, lib. 1, 8, 62, pag. 306, 199. Euripid, Tippolyt, vers, 21, etc. 500. La Citabelle S'Atfènes,

<sup>502.</sup> Scholiast. Tomeri ad Odpss. lib. 11. pers. 320. 503. Lycophronis Alexandra, vers. 610. et ibi Schol.



au-bessus du Stade, qu'on appelait le Stade d'Tippolyte. On le nommait le Temple de Vénus Catascopia 504 qui regarde de faut en bas ; parce que Phédre regardait de ce lieu élevé Tippolyte s'exercer bans la carrière. La ville be Trézene s'appelait elle-même anciennement Approbisias, 505 ce qui suppose que le culte de Vénus p était établi avant l'époque dont je parle; car elle fut ainsi nommée de Træzen, fils de Pélops.

Tippias 506 apant fait expirer dans les tourments la Courtisanne Lewna, qu'il cropait instruire des desseins des Conjurés, les Athéniens élevèrent, après l'expulsion des Tyrans, une Statue à cette Courtisanne sous la figure d'une lionne, et placèrent auprès une Vénus, ouvrage de Calamis. Cette Vénus indiquait sans doute la profession de Leæna. Ces Statues se voyaient dans la Citadelle.

Si les Athéniens se firent beaucoup d'honneur en témoignant leur gratitude à cette Courtisanne; ils se déshonorèrent, lorsque par un excès d'adulation, ils élevèrent des Temples à Léwna 507 et à Lamia, Maîtresses de Démétrius Poliorcetes, sous le nom de Vénus Lécena et de Vénus Lamia. Adjmante en fit bâtir un à Thries à Venus Phila, pour flatter 508 le même Démétrius, dont la mère portait ce nom.

Dans les accès de leur phrénésie, les Amans ne voyaient plus dans leurs Maîtresses de simples mortelles, c'étaient des Divinités :

## Ilia et Ægeria est ; do nomen guod libet illi.

ve lib. 2. cap. 32. pag. 187. Homeri Ilias, lib. 2. pag. 287 lin. 2.

soi. Dausamas Attic. sive lib. 1. cap. 23. pag. 53. 507. Athen. Deipnosophist. 1. 6. c. 14. p. 253. A. 508. Ibem. lib. 6. cap. 16. pag. 255. C. 509. Forat. Sermon. lib. 1. fat. 2. vers. 126.





Chez Méléagre, 510 ce n'est plus Téliodore, c'est la Déesse Pitho, c'est Eppris, c'est l'une des Grâces. On peut ranger sous la même classe Vénus-Pythio nice 511 qui eut un Temple et un Autel à Babylone. Cette Courtisanne était d'Athènes. Ceux qui seraient curieux de la connaître plus particulièrement peuvent avoir recours à l'endroit cité d'Athénée. On peut aussi consulter le même Auteur, Livre 13, Chap. 5, page 577, si l'on souhaite avoir quelques détails sur les Courtisannes Lamia et Lewna, dont je viens de parler. Venus-Belestica, Tippolytia, etc. dont j'ai dit deux mots plus haut, 512 sont du même genre. Je me borne à ces exemples. Un plus grand nombre ne manquerait pas d'ennuyer, sans qu'il n'en résultât rien d'utile.

Les Poètes n'ont pas moins de privilèges que les Amans. Leur langage n'est point celui des hommes ordinaires; tout chez eux s'anime, et l'allégorie est entre leurs mains un voile tissu par les Grâces qui fait entrevoir mille beautés qu'on n'aurait point découvertes sans cet artifice ingénieux. Seplla livre-t-elle la Citadelle de Mégares à Minos? Ce n'est plus dans Ovide su une Citadelle, c'est un cheveu, couleur de pourpre, d'où dépend la destinée de Nisus et de ses États. Nonnus enchérit encore sur le Poète Latin. Ce n'est plus Seplla, c'est Vénus su elle-même qui s'arme pour Mégares; elle couvre sa tête d'un casque, Pitho (la Déesse de la persuasion) agite sa pique d'airain, et un Essaim d'amours fait voler sur les ennemis une grêle de traits. Mais bientôt éprise du Mars Crétois, elle abandonne la défense de Mégares, et coupe le cheveu fatal auguel était attaché le sort de la Ville.

<sup>510.</sup> Miscellanea Lipstensia Nova, t. 9. p. 299.

<sup>511.</sup> Athen. Deipnosophist, lib. 13. cap. 7. pag. 595. C.

<sup>512.</sup> Pages 36 et 156.

<sup>513.</sup> Ooid, Metamorphos, lib. 3. initio. Ooide avait pris cela dans un Poète plus ancien. On lit dans Suidas un fragment d'un Poète qui fait manifestement allusion à cette aventure : Πορφυρέην ημηστε Κρέχα. Elle moissonna le cheveu de pourpre.



S'il me fallait rapporter toutes les Vénus allégoriques, je n'aurais jamais fini, et peut-être m'écarterais je du plan tracé par l'Académie; mais je n'ai point cru devoir omettre celle-ci, afin de faire voir quel parti savent tirer les Poètes des choses les plus communes.

Ce qu'avoient pratiqué l'Amour et la Poésie, fut depuis adopté par la basse adulation. Lorsque l'homme cessa d'être libre, et que dégradé jusqu'à plier sous le joug de son semblable, il fit un Dieu du Maître qu'il s'était donné, il fut sans doute moins vil à ses peux, en s'imaginant obéir à un être d'une nature différente de la sienne. Delà viennent les noms de Thémison Fercule, de Jupiter Auguste, de Julia Juno, et pour me rapprocher de l'objet de cette Dissertation, de Drusilla Vénus, dont la Statue 515 fut placée dans le Temple de Vénus Genetrix qui était dans le Forum. Elle était de même grandeur que celle de la Déesse et fut consacrée avec les mêmes cérémonies. Il y avait encore une Julia Approdite, sont on a une Mésaille sans le Recueil se Patin.

On vopait bans la maison de Trimalcion 516 une Statue de Vénus en marbre. Les Commentateurs qui prétendent que Détrone a écrit, sous des noms supposés, l'Fistoire secrète de Néron, pensent que cette Vénus était Octavie, femme de Néron, qui fut honorée de cette manière, avant qu'il fût devenu amoureux de Poppæa. Il faut dire la même chose du Temple que les Smprnéens 517 élevèrent à Vénus Stratonicis par l'ordre S'Apollon. Tacite est le seul Auteur qui en parle; mais une Inscription, rapportée bans les Marbres d'Oxford, fait voir 518 que ce Temple avait été bâti en l'honneur de Stratonice, mère de Séleucus Callinicus. C'était un lieu d'asple et dans les Traités, on

<sup>515.</sup> Dio Cassius lib. 59. 8. 2. tom. 2. pag. 914.

<sup>516.</sup> Petronii Satyricon. cap. 29, pag. 147, 517. Tacit. Annal. lib. 3. §. 63. 518. Marmora Ozoniensia pars 2. 26. pag. 42. §. 9. et 12,



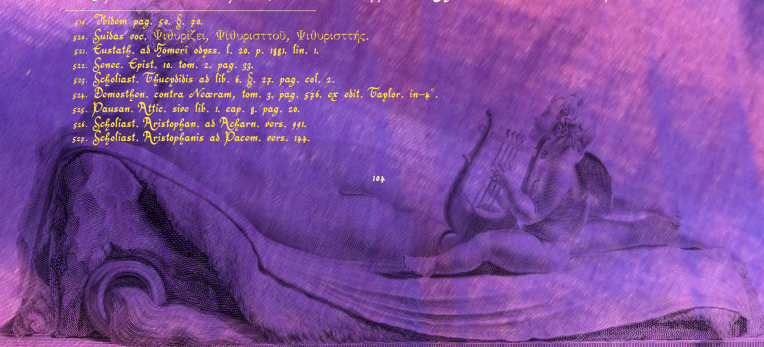
jurait 519 par la Déesse qui p était aborée, be même que par les autres Dieux.

Il p avait à Athènes un Temple 520 de Vénus Psithpros Susurratrix, et la Déesse était ainsi nommée ou Psithpristès, parce que, dit Pausanias, cité par Eustathe, 521 les femmes qui adressaient leurs prières à Vénus, les lui faisaient à l'oreille; ce qui signifiait qu'il fallait tenir secrètes ces sortes de vœux. Turpissima vota Diis insusurrant, dit très—bien Séneque, 522 si quis admoverit aurem, conticescent, et quod scire hominem nolunt, Deo narrant. Comme Pausanias ne parle point de cette Vénus dans sa Description de la Grèce, il p a grande apparence que c'est dans son Recueil de mots Attiques, dont fait mention le Scholiaste 523 de Thucydide, supposé que ce soit le même Auteur. Vénus n'était pas le seul Dieu connu sous ce nom. On trouve dans le Plaidoper de Démostenes contre Neæra 524 un Mercure Psithpristès ou Susurrateur, et non point un Amour susurrateur, comme le dit Eustathe à l'endroit ci-dessus cité. Il n'est fait mention de celui—ci que dans Farpocration au mot Ψιθυριστής Έρμης.

Mars était l'Amant de Vénus. C'était sans doute par cette raison qu'on avait mis à Athènes dans un Temple de ce Dieu, 525 deux Statues de cette Déesse.

On vopait dans un Temple de Vénus, 526 dans la même ville, un très-beau tableau de l'Amour, couronné de roses, par Zeuxis, selon le Scholiaste d'Aristophane. Vopez aussi Suidas Voc. Avdépav.

Le Pirée avait trois Ports, Sont l'un s'appelait Approdisium. 527 Il tirait probablement





sa bénomination d'un Temple be Vénus que Conon 528 fit bâtir en ce lieu sur le borb be la mer, en mémoire de la victoire qu'il remporta sur la flotte de Lacédémone auprès de Cnide en Carie. Florent Chrétien dans ses notes sur le Vers 144 de la Paix d'Aristophane, s'est trompé en interprétant ces mots du Scholiaste de cet Auteur: είτα τὸ Αφροδίστιον ibi Templum Veneris. Il fallait traduire beinde Approbisius portus. Le Scholiaste bisait que le Pirée avait trois Ports, le Cantharus, l'Aphrodisium. Il ne nomme point le troisième, et peut-être a-t-il été omis par les Copistes. Téspchius supplée à leur négligence, et l'appelle Zéa au mot Zéa.

A Orope, dans l'Attique, 529 Amphiaraüs avait un Temple dont la quatrième partie de l'Autel était dédiée à Vénus. Près de Laciade et de Sciron, dans le même paps, il p avait un Temple de Vénus, 530 dont je ne connais aucune particularité. Sur le sommet de la montagne, d'où Sciron précipitait les passants bans la mer, il p avait un Temple be Jupiter Aphésius, 531 et près de ce Temple une Statue de Vénus.

Il p avait à Mégare un Temple de Vénus Praxis, 532 dont la Statue d'ivoire était la plus ancienne de ce Temple. On y voyait aussi les Déesses Ditho et Parégoros, ou de la Persuasion et de la Consolation, ouvrages de Praxitèle. J'ai parlé plus faut de cette allégorie, pag. 78. Il p avait aussi bans le même Temple les Statues de l'Amour, Vimeros et de Pothos. Elles étaient de Scopas. Pline met au nombre des ouvrages de ce Statuaire une Vénus 533 et Pothos. Tous ces Amours accompagnaient la Déesse, selon quelques Poètes, mais leur chef était seulement reconnu pour son fils, et les autres,

<sup>528.</sup> Dausan. Attic. sive lib. 1. cap. 2. pag. 4.

Idem ibid. cap. 34. pag. 84.

<sup>530.</sup> Isom ibis. cap. 37. pag. 91. 531. Pausan. Attic. sive lib. 1. cap. 44. pag 108. lin. ultim.

<sup>532.</sup> Tsom ibis. cap. 43. pag. 105. 533. Plin. Listor. Natural. lib. 36. cap. 5. tom. 2. pag. 727.



pour les enfants des Nymphes.

Mille pharetrati ludunt in margine fratres, Ore pares, similes habitu, gens mollis Amorum. Tos Nymphæ pariunt, illum Venus Aurea solum edibit. Claudian. Epithalam. Honorii vers. 71.

Si delà nous passons dans le Déloponnese, nous trouverons 534 un Temple de Vénus à Léchœum, Port de Corinthe, sur le Golfe Corinthiaque. Cenchrées, autre Port de Corinthe sur le Golfe Saronique, était recommandable par un 535 Temple de la Déesse, Sont la Statue était de marbre.

Elle avait à Corinthe 536 un Temple si riche, qu'il possédoit plus de mille courtisannes, que la dévotion des particuliers lui avait consacrées. Elles attiraient dans cette ville beaucoup de richesses et d'étrangers. Les Maîtres de Navire p prodiguaient leurs biens; ce qui avait donné occasion au Proverbe : Il n'est pas donné à tout le monde de naviguer à Corinthe.

Il y avait dans la même ville, 55 près d'un Temple dédié à tous les Dieux, une fontaine magnifiquement bécorée, où l'on popait une Statue be Vénus par Termogene be Cythere, qui n'est actuellement connu que par cet ouvrage. On lui avait aussi 👊 élevé un Temple Sans la Citabelle. Je parlerai S'un autre Temple de la Déesse, à l'occasion de Vénus armée.

- 534. Plutarch, in Convivio septem sapientum pag. 146. D.
- 535. Pausanias Corintfiac, sive lib. 2. c. 2. p. 114. 536. Strabo lib. 8. pag. 581. A. B. 537. Pausan. Corintfiac, sive lib. 2. cap. 2. p. 116.

- 538. Strabo lib. 8. pag. 582. A.



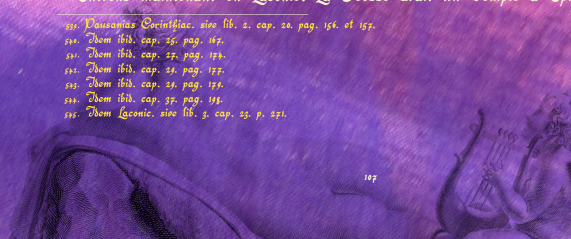
Le Temple de Vénus à Argos attire ensuite nos regards. Il était au-dessus du Théâtre, 539 et remarguable par la Statue de Télésilla, qui est sur une colonne devant le frontispice. Des chansons et des traits de valeur qu'on peut lire dans Pausanias, ont rendu célèbre cette femme. On voit à ses pieds des Livres, et elle jette les peux sur un casque qu'elle tient d'une main, et qu'elle se dispose à mettre sur sa tête.

Sur le chemin s'Argos à Mantinée, 500 il p avait un Temple double, avec deux entrées, l'une à l'Orient, l'autre à l'Occident. Vénus p avait une Statue. Pausanias ne dit point si elle était de bois ou de pierre; mais M. l'Abbé Gédopn a mieux aimé suivre, à son ordinaire, le Traducteur Latin qui décide qu'elle était de bois. Fépschius dit très-bien ξόανα τὰ ἐξ ξύλων ἔξεστμένα ἢ λίθων. ξόανα sont des Statues de bois ou de pierre.

A Epidaure en Argolide, on vopait st dans le bois, près du Temple d'Esculape, une Chapelle de Vénus, et dans une autre partie de la même ville, un Temple de cette Déesse. 512

Si l'on passe d'Epidaure dans l'Isle d'Egine, on p verra un Temple de Vénus près du port le plus fréquenté. En revenant sur le Continent, on rencontre près d'Argos Téménium avec un Temple de la Déesse, un peu plus loin était Lerna, et proche de la mer struce de Vénus en marbre. La tradition du paps portait que cette Statue avait été consacrée par les filles de Danaüs.

Entrons maintenant en Laconie. La Déesse avait un Temple à Epidaure, 545 en ce





pays; un autre sous le nom de Vénus Migonitis, 546 près du Port de Gythée. Elle avait été ainsi surnommée, parce que ce Temple était vis-à-vis de l'Isle de Cranaë, où Paris jouit, pour la première fois de sa conquête. On sait que ce mot vient de µlyvoµl misceo, dans le sens que Virgile a dit Mista Deo mulier. A Cænepolis, près du Promontoire Ténare, 547 on voyait sur le bord de la mer un Temple de la Déesse, où elle était debout et en marbre. Elle avait à Ampcles une Statue 548 sur un trépied, et sur un autre trépied, une autre Statue qu'on appelait Vénus ad Ampclæum. Celle-ci était l'ouvrage de Polyclete et celle-là de Gitiadas. La Déesse était représentée sur le Trône 549 d'Ampclée. C'était sans doute par cette raison qu'on lui donnait l'Epithete d'Ampclæa. 550

Dans le Temple même de Mineroe Chalciocos, et près de l'Autel 551 de la Déesse étaient deux Statues de Pausanias, qui commandait les Grecs à Platées (et non point les Lacédémoniens, comme le dit l'Abbé Gédopn) et proche de ces Statues, l'on vopait 552 celle de Vénus Ambologera, ou qui éloigne la vieillesse. Elle fut érigée par l'ordre d'un Oracle. 553 On connaît le vers de cet Hymne, que rapporte 554 Plutarque : éloignez de nous, belle Vénus, la vieillesse.

Près du Temple d'Esculape, il p avait sur une colline un Temple de Vénus, dont je parlerai guand j'en serai à Vénus Armée; ou plutôt, ce sont deux Temples l'un sur l'autre. 555 Celui de dessus s'appelle le Temple de Morpho. Morpho est un surnom de

```
Them this cap 25, pag. 276.

(155. Deem this cap. 21 pag. 255.

51. Them this cap. 14 pag. 257.

550. Nonnus Diompsiacop, lib. 3, cap. 18, pag. 252.

551. Dausanias Laconic, sive lib. 3, cap. 18, pag. 252.

552. Them this pag. 253.

553. Phis Georgia traduit par lacis be l'Oracle, comme s'il 9 avait un article bans le grec.

553. Phis Georgia traduit par lacis be l'Oracle, comme s'il 9 avait un article bans le grec.

553. Phis Georgia traduit par lacis de l'Oracle, comme s'il 9 avait un article bans le grec.

555. Dausan. Laconic, sive lib. 3, cap. 15, p. 246.
```



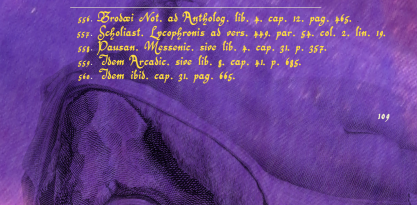
la Déesse, et vient de Μορφή, dont les Latins ont fait, par une légère transposition, le mot forma, Beauté. Elle est représentée assise, un voile sur la têre, et des ceps aux pieds. On dit que Topndare les lui fit mettre, pour donner à entendre que les femmes ne doivent point être volages, inconstantes, et qu'elles doivent rester inviolablement attachées à leurs maris. D'autres disent qu'il voulut se venger, de cette manière, de Vénus, à qui il imputait l'opprobre de ses filles; mais je ne puis absolument le croire, ajoute Pausanias. Brodeau a confondu dans ses notes sur l'Anthologie 556 cette Vénus avec la Vénus Armée, dont je parlerai plus bas.

Le Scholiaste de Lycophron 557 assure que cette Statue fut faite par ordre d'un certain Législateur de Lacédémone qui voulait faire entendre que les filles dévoient conserver leur chasteté, et ne point obéir à la Déesse : d'autres prétendent, selon le même Scholiaste, que Tyndare la fit faire à cause de la faute d'Hélene.

A Ithome, 558 Citabelle de Messene, il p avait un Temple de Vénus, dont on ne trouve rien de particulier.

Sur le mont 559 Cotplius en Arcadie, et au-dessus du Temple d'Apollon, était un lieu appelé Cotplon, où était un Temple de la Déesse avec sa Statue. Ce Temple n'était pas encore couvert du tems de Pausanias. L'Auteur de l'Index de Pausanias a pris delà occasion de donner à cette Vénus le nom de Cotplia, nom gu'elle n'a jamais eu, mais que ne mangueraient pas de lui donner ceux gui travailleraient seulement d'après les Tables des Matières.

Il y avait à Mégalopolis 540 un Temple de Vénus dans l'enceinte consacrée aux Grandes





Déesses. Il s'agit ici de l'enceinte dont Pausanias avait parlé au commencement du **C**fapitre; ainsi τῶν Μεγάλων Θεῶν est un génitif qui se rapporte à τοῦ περιβόλου. Phbé Cédopn le fait au contraire rapporter à tò lepàv contre la pensée de l'Auteur, et bonne en conséquence à περιβολον une acception qui lui est étrangère. Mais je me lasse de relever les méprises de cet Abbé. Il y avait dans ce Temple deux Statues de bois, l'une de Mercure et l'autre de Vénus.

Celle-ci avait le visage, les mains, et l'extrémité des pieds de marbre. Toute deux étaient l'ouvrage de Damophon, cette Vénus était surnommée Mechanitis, qui machine, avec raison, ce me semble, dit Pausanias; car il n'y a point de ruses et d'artifices, ajoute-t-il, qu'on n'ait imaginé pour elle et pour se procurer ses plaisirs.

La Place de Tégée 561 était un quarré long πλίνθος, s'où Vénus qui y avait un Temple avait tiré sa dénomination de Vénus in Plintho.

On popait à Mantinée 562 Serrière le Théâtre les ruines d'un Temple de Vénus Summachia, c'est-à-dire, alliée, ou qui donne du secours. L'Abbé Gédopn, aussi heureux dans ses conjectures, qu'habile dans la connaissance du Grec, dit qu'on l'appelait Venus be bon secours, apparemment, met-il en Note, 54 parce qu'ils asoient éprousé son secours à la guerre, comme si Pausanias n'ajoutait pas tout de suite la raison de ce surnom, je veux dire, que les Mantinéens avoient bâti ce Temple pour perpétuer la mémoire du secours qu'ils avoient donné aux Romains à la bataille d'Actium.

La Déesse avait un Temple à Orchomène en Arcadie, 564 et une Statue de marbre. On serait tenté de croire que les Grâces avoient aussi leurs Statues dans ce Temple, parce

<sup>561.</sup> Idem ibid. cap. 48. pag. 686.

<sup>562.</sup> Isem ibisem cap. 9. pag. 616. 563. Pausanias François, tom. 2. pag. 151. Esit se Paris.

<sup>564.</sup> Dausan. Arcad. sive lib. 8. cap. 13. p. 626.



que Nonnus les appelle en cent endroits de ses Dionysiaques χορήτιδες Όρχομενοῖο 565 les Danseuses l'Orchomène. Or, bans quel autre Temple les Statues bes Grâces auraient-elles été mieux placées que bans celui de la Déesse dont la compagnie leur plaisait le plus. Mais Pausanias et mille autres Auteurs assurent qu'elles étaient à Orchomène en Béotie.

A quatre stades d'Acacésium en Arcadie, on vopait un Temple de Cérès, et un peu au-delà un Temple de Pan, 546 et dans celui-ci deux Statues de Vénus, l'une en marbre blanc, et l'autre en bois.

A Theutis 567 dans le même pags, il p avait un Temple de la Déesse, sur lequel on ne trouve rien dans les Auteurs, ni sur les anciens monuments.

A Olympie 568 bans la lice, il y avait un Autel de Vénus, au-debans du lieu nommé l'Eperon.

Dans le Temple de Junon, se dans la même ville, était une Statue de bronze de Vénus, ouvrage de Cléon de Sicpone, Disciple d'Antiphane, qui avait eu pour maître Déricléte, éleve de Polyclete. Devant cette Statue était assis un enfant nud de bronze doré. C'était oraisemblablement Cupidon.

On conservait dans ce Temple le coffre où Eppsélus, encore enfant, avait été caché par sa mère, lorsque les Bacchiades cherchèrent à le faire périr. Il était orné de Sculptures, et entr'autres d'une Médée 570 assise sur un Trône, apant Jason à sa droite, et Vénus à sa gauche, avec cette Inscription : Jason épouse Médée par l'ordre de

<sup>565.</sup> Nonnus Dionysiacor, I. 33. 0. 37. et passim. 566. Pausanias Arcadic. sioe, Iib. 8. cap. 37. pag. 677.

<sup>567.</sup> Tsem ibis. cap. 28. pag. 659. 568. Tsem Eliacorum prior, sive lib. 5. cap. 15. pag. 415.

<sup>569.</sup> Idem ibid. cap. 17. pag. 419.

<sup>570.</sup> Isem ibis, cap. 18. pag. 422.



Vénus. Sur le même coffre était sculpté Mars armé qui emmenait Vénus. D'un autre côté était représenté le jugement 571 des trois Déesses, et Mercure qui les présentait à Daris.

Tout le paps arrosé par l'Alphée était plein de Chapelles de Vénus. 572 Elle avait un Temple à Cyllene en Elide 573; à Regium en Achaïe 574 près de la mer, et une Statue dans celui de Jupiter Jomagyrius en cette dernière ville. Elle avait aussi un Temple à Bura 575 en Achaïe, avec sa Statue de marbre Pentélique, par Euclide, Statuaire Athénien. On voyait sa Statue au portail 576 du Temple d'Esculape, à Titane en Sicyonie.

Si nous passons du Péloponese en Béotie, nous verrons à Tanagre 377 un Temple de Vénus près de celui de Bacchus; à Thespies 578 une Statue de Vénus en marbre, ouvrage de Praxitèle; et sur les bords du Céphise un Temple de Vénus Argynnis, bâti par Agamemnon, en l'honneur l'Argynnus, qu'il avait aimé, et qui s'était nopé dans les eaux du Céphise, où il prenait plaisir à nager. C'est ce que nous apprend en partie Phanoclès 571 dans son Ouvrage sur les Amours ou les Beaux, et en partie 1990 Athénée, dans le texte duquel il faut lire Αργύννου au lieu de Αργέιννου, comme le prouve Αφροδίτης Αργυννίδος. Permettez-moi, Messieurs, de corriger, à cette occasion, le texte l'Étienne de Byzance, qui est corrompu. Cet Auteur dit au mot Αργυννος ερώμενος Αγαμέμνονος, Βοιώτος δε ανιών είς τὸν

M. Arwhy, Mr. 1, page 584, P.

1. Mon Refair. Sive Ilb. 7, cap. 22. p. 584.

551. Them Refair. Sive Ilb. 7, cap. 22. p. 584.

552. Them Ivid. Sap. 25, pag. 540.

553. Them Corintflace. Sive, Ilb. 2, cap. 31, p. 137.

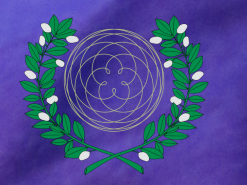
554. Them Corintflace. Sive, Ilb. 2, cap. 32. p. 152.

554. Them Bootic, Sive Ilb. 4, cap. 22. p. 152.

554. Them Ivid. cap. 24. pag. 242.

554. Clemens Mozandrin Cofortat. ab Gentes, tom. 1, pag. 32. lin. 28.

554. Rifen. Deipnosopfist. Iib. 12. cap. 8, pag. 603. D.



Κεφιστόν τελευτά · άνιών ne fait aucun sens. Lisez δς νέων lequel nageant bans le Céphise. Athénée s'est servi du mot υηχόμενον, qui signifie la même chose. Properce su parle aussi de cet Argynnus, et de l'amour qu'eut pour lui Agamemnon.

> Sunt Agamemnonias testantia littora curas, Quæ notat Argyni pæna natantis aqua.

Il p avait sans soute en ce Paps s'autres Temples et statues de la Déesse; mais ceux que je viens de rapporter sont les seuls dont les Auteurs fassent mention. Elle avait un Temple à Deanthe 582 chez les Locres Ozoles; et à Naupacte, aujourd'hui Lépante, il y avait sur le bord de la mer un Antre, 588 où on lui rendait de grands honneurs. Les veuves allaient la prier de leur accorder de secondes noces. Elle fut surnommée Anosia ou impie, en Thessalie, d'un Temple que lui élevèrent sous ce nom les femmes du Paps, parce qu'elles avoient tué à coups de marchepieds, par jalousie, la courtisanne Lais dans le Temple de la Déesse, et un jour de fête. Vopez Suidas, au mot χελώνη.

Plutarque, qui raconte aussi cette fistoire, nous apprend que Laïs 511 quitta Corinthe pour suivre le Thessalien Tippolochus, dont elle était éprise, et que le Temple, où elle fut lapidée, se nomma dans la suite, le Temple de Vénus Androphonos, Tomicide. La même histoire est rapportée bans Athénée 515 S'après Strattis et Polémon; mais ils nomment l'on amant Pausanias, et Pausanias 516 l'appelle Tippostrate. On montrait son Monument sur les bords du Pénée, avec une Inscription qu'on peut lire dans Athénée, à l'endroit

<sup>551.</sup> Propertii, lib. 2. Eleg. 7. vers. 21. 552. Pausan. Phocic. sive, lib. 10. cap. 28. p. 897.

<sup>585.</sup> Them ibib pag. 98.
584. Plutarcf. in Erotico. pag. 767. F.
585. Athen, Deipnosophist. lib. 13. c. 6. p. 589. A.
586. Pausanias Corinthiac. sive, lib. 2. cap. 2. p. 115.



cité. Celui 587 qu'elle avait à Corinthe bans le Cranium, était sans boute un Cénotaphe. Vénus était adorée à Tricca, capitale de l'Esticotide. Strabon 588 observe qu'on lui sacrifiait des pourceaux, et que ce n'était point le seul lieu, où on lui immolait de telles victimes.

La Déesse avait un Temple 589 en Acarnanie, dont on ne sait aucune particularité.

Après avoir parcouru la Grèce, il ne me reste plus à parler que de la Sicile, et de la Grande Grèce, qui en étaient des colonies. Je devrais commencer par Vénus Erpcine, mais comme cette Déesse fut particulièrement honorée à Rome sous ce nom ; je remets à en parler, lorsque j'en serai à la Capitale du Monde. Je passe donc à Vénus Callippge, ou aux Belles fesses, qui avait un Temple à Spracuses, surnom, bont Athénée nous a conservé la raison.

Un homme 590 de la campagne, dit-il, avait deux filles très-belles, qui ne pouvant s'accorder sur la beauté de leurs fesses, se rendirent sur le grand chemin, pour faire bécider le point en litige. Vint à passer un jeune homme, dont le père était âgé. Les deux Belles lui montrent leurs charmes. Il décide en faveur de l'aînée, dont il fut tellement épris, qu'il en tomba malade. Il raconte à son jeune frère son aventure. Celui-ci se rend à la campagne, examine aussi les charmes des deux sœurs, et devient amoureux de la cadette, comme son frère l'était devenu de l'aînée. Le père de ces jeunes gens les apant en vain exportés à se marier 591 d'une manière plus honorable, se laisse enfin toucher, sa trouver le père des deux jeunes filles, les emmené de la campagne, et les fait épouser à ses fils. On ne les connaissait à Spracuses, que sous le nom de Belles

<sup>588.</sup> Strabo, lib. g. pag. 669. A.

<sup>519.</sup> Dicœarchi Status Græciæ, vers. 55, pag. 4.
510. Athen. Deipnosoph. lib. 12. cap. 13. 554. C.
511. Il faut lire παραχαλών αυτούς ενδοζοτέρους λαβεῖν γάμους, au lieu se ενδοζοτέρους.



fesses, comme le rapporte, bans ses Tambes, Cercibas be Mégalopolis : « Il y avait à Spracuses un couple surnommé Belles Fesses. » Elles amassèrent 512 de grands biens, Sont elles firent bâtir un Temple sous le nom de Vénus aux Belles fesses.

Clément l'Alexandrie 593 nous apprend aussi que les Spracusains sacrifiaient à Vénus aux Belles Fesses, que le Poète Nicandre, ajoute-t-il, nomme quelque part Calligloutos, ce qui signifie la même chose. Mais si ce Poète en a parlé, c'est sans boute bans quelque Poème qui n'est point venu jusqu'à nous, puisque je l'ai cherché inutilement bans les Thériaca et les Alexipharmaca de cet Auteur.

Ce Conte S'Athénée me rappelle une Epigramme de Rufin, dont je ne veux point salir cet écrit. On la trouve bans les Miscellanea Lipsiensia Nova, Tom. 9, pag. 107, et beaucoup plus correctement dans la Lettre Critique de M. Toup, au Docteur Warburton, Evêque de Glocester, (Epistola Critica ad virum celeberrimum, Episcopum Glocestriensem, pag. 86).

Cette Déesse était aussi connue à Spracuses, selon Jéspehius, sous le nom d'Eudwow, probablement à cause de sa bienfaisance.

De Sicile en Italie, le trajet est court. Il p avait à Rhegium, the chez les Brutiens, une très-belle Statue de Vénus en marbre, dont les habitants n'auraient jamais voulu se défaire, quelque prix qu'on leur en eût donné.

Elle avait un Temple, près du Lac Lucrin; ce qui a fait dire à Symmague 😘 :

Ubi corniger Loceus Operit superna Gauri

<sup>592.</sup> Elles firent sans doute dans la suite le métier de courtisannes. 593. Clemens Alexandrin. in Protreptico, p. 33. l. 18.

<sup>594.</sup> Cicero in Verrem 4. §. 60. 595. Symmacf. lib. 1. Epist. 8. J'ai suivi la correction de Saumaise, qu'on peut voir bans ses Notes sur Florus, lib. 1. cap. 16.



... Innatat choreis Amathusias renidens Salis arbitra et leporis flos siderum Dione.

Stace lui avait donné par cette raison le nom de Lucrina, ou peut-être était-elle ainsi surnommée.

Spectat et Icario nemorosus palmite Gaurus

Et Lucrina Venus. 596

La côte de Baies sui était consacrée :

Litus beatæ Veneris aureum Baias

Lausabo.

Martial. lib. 11. Epigram. 81.

Il ne sera peut-être pas inutile s'observer avant de guitter la Grèce, gu'en ce Paps, on plaçait une Statue de Vénus à l'entrée des maisons, et qu'on la mettait 👯 au nombre les Dieux Pénates.

591. Statius Spløar, lib. 3. oers. 147. 597. Enripibis Hippolyt. oers. 101. 598. Pélian. be Naturâ Animal. l. 10. c. 34. p. 583.



Elle était connue dans le Latium, près de Minturne, sous le nom de Marica, et proche de cette Ville  $^{599}$  il p avait une Chapelle avec cette Inscription :  $Nlpha \delta \zeta$   $au \eta \zeta$ Αφροδίτης, Temple de Vénus. Les partisans de cette opinion cropaient donc que Vénus avait bonné le jour à Latinus. Si Virgile eût été be ce sentiment, il n'aurait point bonné à Marica le titre de Nomphe, comme dans ce vers :

Tunc fauno et Nompha genitum Laurente Marica.

Ce Poète paraît avoir suivi l'opinion d'Hésiode, qui dit dans sa Théogonie, " que Latinus était fils de Circé. Il est prai qu'il ajoute et d'Ulpsse; mais l'on sait que Virgile s'est écarté en plusieurs occasions des règles de la Chronologie. Ce sentiment est encore appuyé du témoignage de Lactance : Solent, 601 dit-il, mortuis consecratis nomina immutari; creso, ne quis putet eos homines fuisse. Nam et Romulus post mortem Quirinus dictus est, et Leda Nemesis, et Circe Marica.

Ardea 602 colonie des Rutules, dans le voisinage de laquelle était un Temple de Vénus, où les Latins célébraient en commun une fête. Un peu plus bas était Lavinium, avec un Temple de la Déesse commun à tous les Latins, dont l'administration avoir été transmise aux Ardéates par leurs Ancêtres.

Enfin, nous voici arrivés à la Capitale du Monde; mais, avant que de parler du culte qu'on y rendait à cette Déesse, je ne dois pas omettre l'étymologie du mot Vénus chez les Latins, et de quelques—uns de de ses dérivés.

Elle était nommée Vénus par les Latins, quia, dit Cicéron, 603 venit ad omnia. Il

<sup>599.</sup> Scroius ad Virgilii Hneid. lib. 7. vers. 47. 600. Pesiodi Theogonia, vers. 1010.

<sup>601.</sup> Lactant. de Falsa Religione, lib. 1. §. 21. p. 118. 602. Strabo, lib. 5. pag. 355. A. 603. Cicero de Natura Deorum, lib. 3. §. 24.



répéte encore la même chose en un autre enbroit : Quæ 604 autem Dea ab res omnes veniret, Venerem nostri nominaverunt. Lon trouve aussi bans Arnobe 605 : Quob ab cunctos veniat. Mais S. Augustin paraît b'un autre avis bans la cité be Dieu 606 : Venus ob hoc bicitur nuncupata, quob sine ejus vi femina Virgo esse non besinat. Varron rapporte une autre Etymologie plus philosophique, bont j'ai parlé, page 91.

De Vénus, les Latins formaient, au rapport de Ciceron, Venustas et Venustus. Ex eâ (Venere) potius Venustas, guam Venus ex Venustate. Ils faisaient venir aussi du même mot Veneror. Tiresias, dit Tygin, stacones venerantes dicitur baculo percussisse. On dit que Tirésias frappa de son bâton deux serpens accouplés. Antoninus Liberalis, voulant exprimer la même chose, a rendu venerantes par μιγνυμένους, ce qui détermine absolument le sens. Venerius ou Venereus, un esclave dont la personne et les biens étaient consacrés à Vénus Erycine, et dont Ciceron parle Divinatione, in g. Cæcilium, §. 17. pro Cluentio, §. 15, et ailleurs, viennent encore de la même source. De-là aussi, Venerea pira, sorte de poire dans Columelle et Pline ; de même que nous autres françois nous avons une pêche excellente, que nous nommons Têton de Vénus; Venerea l'amarante, dans un ouvrage attribué à Apulée, un coquillage dans Senéque et dans Pline le Naturaliste. C'est le même que les pêcheurs appelaient, selon Fésychius, Oreille de Venus, et peut-être celui que nous nommons Conque de Vénus. Les Anciens

M. Bont dits (ltt. 2, § 27)

N. August a. So Civitate Dci, lib. 6, p. 9.

107. August a. So Civitate Dcorum, lib. 2. § 27.

108. Tygini fabul. 75. pag. 148.

109. Columell. 50 Re Dustica, lib. 5. 10. 15. pag. 549. lib. 12. 10. 5. pag. 521. Dlin. Histor. Natural, lib. 15. tom 2. pag. 742.

100. Apulcius δο Jorbis 5.

101. Soneca Epist. 95. pag. 463.

102. Dlin. Histor. Natural, lib. 5. cap. 33. tom. 1. pag. 520. lib. 32. cap. 11. tom. 2. p. 595.

103. Tospehius Voc. οὐ Αφροδίτης.



prétenbaient, comme je l'ai remargué, que cette Déesse avait été portée à l'Isle be Cypre sur une Conque :

Te ex conchâ natam esse autumant; cave tu harum conchas spernas.

Plant, in Rubente. Act. z. sc. z. vers. 42.

car il est bon l'observer que les Anciens donnaient volontiers le nom de Vénus à ce qu'ils trouvaient excellent et agréable. L'Adjante ou Capillaire se nomme en latin Capillus Veneris, et une sorte de pois chiche, dont je dirai deux mots, quand j'en serai aux fêtes de Vénus, Venerium Cicer. Te parlerai aussi ailleurs du rafle de six, et du coup victorieux au jeu des osselets, qui tiraient leurs noms de cette Déesse.

Roant que d'entrer dans des détails sur les différentes Vénus connues à Rome, il est à propos de présenter sous un seul et même point de vue, toutes celles qui p étaient adorées, rangées selon l'ordre des guartiers de cette Ville, tel que nous les trouvons dans Sextus Rufus, et dans Publ. Victor, de Regionibus Romæ.

Dans le second guartier, un Temple de Vénus et de Cupidon, sur le mont Cælius. C'est aujourd'hui Ste. Croix de Térusalem. Georg. Fabricius, Cap. 1.

Dans le troisième quartier, une Chapelle de Vénus.

Dans le guatrième, une rue appelée Vicus Veneris. Un Temple de Vénus Cloacina.

Dans le cinquième, une rue de Vénus-Placida, Vicus Veneris Placidæ, avec une Chapelle de ce nom. Les Temples de Vénus Erpcine et Verticordia, dont je parlerai plus amplement, étaient dans ce quartier. On p vopait aussi une Chapelle de Venus Cloacina, différente de celle qui était dans le quatrième quartier.

614. Dlin. Fistor, Natur. lib. 18, cap. 12. tom. 2. pag. 116.



Dans le sixième, le Temple de Vénus des jardins, de Salluste, Templum Veneris Fortorum Sallustianorum. J'en ai fait un Article. Dans le même guartier, une Chapelle de Vénus.

Dans le septième, une rue de la Statue de Vénus, Vicus Statuæ Veneris. Une statue de la Déesse avait, sans doute, fait donner ce nom à cette rue.

Dans le fuitième, était le forum, et sur le forum, un Temple de Jules César, où Ruguste consacra le tableau de Vénus Anadpomène, dont j'ai parlé plus amplement, pag. 101. Deux Temples de Vénus chause, l'un ancien, et l'autre récent, Templum Veneris Calsæ setus, Templum Veneris Calsæ nosum; un Temple de Venus Genetrix, appelé aussi de Vénus et d'Anchises, asec un Atrium, dont je parlerai en son lieu. Une Rédes Veneris Cloacinæ, une Rédes Veneris Ericinæ, dont je ferai mention. Le forum Cæsaris, où l'on sopait deux statues de Vénus; l'une cuirassée, l'autre l'ousrage d'Arcésilaüs. Te m'en occuperai à l'article de Venus Genetrix.

Dans le neusième guartier, il p avait au Panthéon de Jupiter une Statue de Vénus avec la perle de Cléopâtre en pendants d'oreilles, sur laquelle je m'étendrai. Un Temple de Vénus Victorieuse, qui me paraît l'ouvrage de Pompée, comme je l'ai remarqué à l'article de Vénus Nicéphore. Un Temple de Junon dans le Portique d'Octavie, avec une Statue de Vénus et de Jupiter, ouvrage de Philiscus de Rhodes, Statuaire estimé, dont l'on voyait à Rome un Apollon, une Latone, une Diane, les neuf Muses, et un autre Apollon nud. Dans le Portique d'Octavie, une Statue de Vénus par Phidias, dont j'ai parlé à l'occasion de Vénus Uranie, pag. 73 et 74.

Dans le sixième guartier, une Chapelle de Vénus, fous le nom de Volupia, ou Déesse de la Volupté, dont j'ai dit un mot, pag. 86.





Dans le onzième, une rue dite Vicus Veneris. Un Temple de Vénus. Fabius Gurges, fils du Consul Quintus Fabius, fit condamner à une amende, devant le peuple, des femmes Romaines qui s'étaient laissé corrompre, et de l'argent provenu de cette amende, il fit bâtir, comme nous l'apprenons de Tite-Lipe, " le Temple de Vénus, qui était près du Cirque. Un Temple de Vénus Murcia, autrement dite, Myrtea, près du grand Cirque. T'en ferai mention à l'article de Venus Murcia. Une Chapelle de Venu\*. Un autel de Vénus Epitalaria, sont je parlerai plus en sétail.

Dans le souzième quartier, une rue, site Veneris Almæ, avec une Chapelle se la Déesse, sous le même nom.

Il p avait, outre cela, un Temple de Venus Victriæ, et un autre de Venus Lubentina, avec un bois sacré, bont on ignore la situation.

Entrons maintenant dans des détails, au sujet de guelques-unes de ces Vénus. Commençons par Vénus Erpcine, que j'ai cru devoir réserver à cet Article.

Vénus était surnommée Erpcina d'Erpx, qu'elle eut de Boiotus, selon le Scholiaste de Théocrite, sur le vers 101 de la 15e Idylle de Théocrite, ἀπὸ Έρυχος τοῦ βοιωτοῦ καὶ Αφροδιτης. Mais ce texte est altéré, et il faut lire ἀπὸ Ἐρυκος τοῦ Βούτου καὶ Αφρδίτης. On sait qu'Erox était fils de Butès. Mais je croirais plutôt que Vénus fut ainsi nommée " du mont Erpx, où elle avait un Temple célèbre, et où elle était principalement fonorée.

Ce Butès était un Roi de Sicile. "Lillustration qu'Erpx tirait de sa mère Vénus, le rendit recommandable aux naturels du paps, et lui acquit l'Empire sur une partie

<sup>616.</sup> Tit. Livius, lib. 10. cap. 31. 617. Diodor. Sicul. lib. 4. 8. 83. pag. 326. 618. Idem. lib. 5. 8. 77. pag. 393. 619. Idem. lib. 4. 8. 83. pag. 326.



de l'Isle. Il bâtit sur le penchant d'une montagne une Ville magnifique, à laquelle il bonna son nom, et sur le sommet de cette montagne, qui était renfermé bans la Ville, il éleva un Temple à sa mère, qu'il enrichit d'un grand nombre d'offrandes. La piété des fabitants, et les fonneurs qu'elle recevait de son fils, sui rendirent cher ce paps, et par cette raison, elle fut elle-même appelée Venus Erpcine.

Le mont Erpx 620 est près de la mer, dans cette partie de la Sicile qui regarde l'Italie entre Drépanes et Panorme. Ce mont est escarpé du côté de Drépanes, et après l'Etna, c'est le plus grand qu'il p ait en Sicile. Le sommet est un terre-plein, que Dédale élargit 621 par le moyen d'un mur qu'il construisit sur le précipice. On avait bâti sur le penchant de la montagne une Ville de même nom, que l'on appelle actuellement 622 Trapani del monte, et sur le terre-plein, où est à présent la citadelle de St. Julien, on avait élevé le Temple sont je parle, le plus célèbre 623 de toute la Sicile, par la richesse des offrandes, et la magnificence de ses ornements. Dédale, qui s'était réfugié dans cette Isle, p avait consacré un rapon de miel d'or, 624 si bien travaillé, qu'on le prenait pour un véritable rayon de miel. Ce Temple était 625 respecté dès les temps les plus anciens, et n'était pas moins riche que celui de Paphos. Il ne l'était pas cependant encore, lorsque les Athéniens portèrent la guerre en Sicile, c'est-à-bire, vers la 91e Olympiabe. En effet, les Fabitants d'Egeste, voulant engager les Athéniens à se déclarer pour eux, menèrent les députés d'Athènes au Temple d'Erox, et leur en firent voir les richesses. C'étaient, dit Thucpdide, 126 des phioles, des cratères, des encensoirs et autres ustensiles,

<sup>620.</sup> Polyb. lib. 11 § 55. pag. 79.
621. Diodor. Sicul. lib. 4. § 78. pag. 322.
622. Jacobi Philippi & Orville Sicula, cap. 5. p. 51.
625. Polyb. lib. 1. § 55. pag. 79.
624. Diodor. Sicul. lib. 4. § 78. pag. 322.
625. Pausanias Arcadic. sioe lib. 8., cap. 24. pag. 646.

<sup>626.</sup> Thurpsid. lib. 6. S. 6. pag. 407.



gui étant d'argent, avoient l'apparence d'être fort riches, guoigu'ils fussent de peu de valeur.

Ces richesses augmentérent avec le temps. « Qui n'admirerait avec raison, dit Diodore Se Sicile, 627 la gloire de ce Temple. Il p en a qui ont acquis de la célébrité, mais des révolutions les ont souvent abaissés. Quant à celui-ci, quoiqu'il tire son origine des siècles les plus reculés, il est le seul, dont les honneurs, bien loin de diminuer, aient toujours été en augmentant. Car après ceux que lui rendit Erpx, Enée étant abordé en Sicile en allant en Italie, décora ce Temple d'un grand nombre d'offrandes, comme étant consacré à sa mère. Les Sicaniens ensuite honorèrent la Déesse pendant plusieurs générations, et ornèrent continuellement son Temple de magnifiques présents. Les Carthaginois, s'étant après cela rendu maîtres de cette partie de la Sicile, eurent pour la Déesse un respect singulier. Enfin les Romains s'étant emparés de l'Isle entière, surpassèrent tous leurs bevanciers par les honneurs qu'ils lui rendirent, et cela avec raison. Car faisant remonter leur origine à cette Déesse, et attribuant à cette cause les feureux succès qui accompagnaient toutes leurs entreprises, ils tâcfaient de reconnaître cet accroissement de fortune par des grâces et des honneurs. Les Consuls, les Prêteurs, tous les Magistrats, en un mot, qui venaient dans cette Isle, offraient à la Déesse des sacrifices magnifiques, et lui rendaient de grands honneurs; aussitôt qu'ils étaient arrivés au mont Erpx, ils mettaient de côté les marques imposantes de leurs dignités, pour ne s'occuper gaiement que de jeux et de la société des femmes, ne cropant pouvoir se rendre agréables à la Déesse, qu'en se conduisant de la sorte. Le Sénat Romain, qui avoir pour elle une singulière vénération, permit par un bécret, à dix-sept villes des plus fidèles de la Sicile, de porter de l'or en l'honneur de Vénus, et



be faire garber le Temple par beux cens solbats. »

Nous avons ou dans ce passage de Diodore de Sicile, le respect qu'eurent pour ce Temple les Carthaginois. Cela paraît contredire Elien, qui après avoir parlé de l'or, de l'argent, des colliers et des anneaux précieux, que la crainte de la Déesse empêchait de piller, ajoute qu'Amilcar <sup>628</sup> s'en empara, et les convertit en monnaies d'or et d'argent qu'il distribua à ses troupes. Je croirais très-possible de concilier ces deux Auteurs. Amilcar fut pris par les Spracusains, et expira au milieu des supplices les plus cruels, et tous ceux qui eurent part à ce sacrilège, périrent d'une mort violente. Cela parut sans doute une punition des Dieux à ces peuples superstitieux, et ne manqua pas de leur inspirer dans la suite un grand respect pour la Déesse.

Les habitants et les étrangers offraient tous les jours des sacrifices à la Déesse, sur le grand Autel qui était exposé à l'air. Les sacrifices duraient tout le jour jusqu'à la nuit, et cependant, ajoute le superstitieux Elien, on n'apercevait, au lever de l'aurore, ni charbons, ni cendres, ni restes de tisons sur l'Autel, mais beaucoup de rosée, et de l'herbe nouvelle, qui ne manguait pas d'p croître toutes les nuits. Les victimes, continue—t—il, se rendaient d'elles—mêmes à l'Autel, suivant l'impulsion de la Divinité, et la volonté de ceux qui les offraient. Voulez—vous sacrifier une brebis, aussitôt une brebis se présente à l'Autel avec la cupette sacrée. Il en est de même d'une chevre ou d'un chevreau. Si vous êtes riche, et que vous vouliez immoler une génisse, ou même plusieurs, le berger ne vous surfera point, et vous ne le vexerez point en marchandant. Car la Déesse à l'œil sur la justice de votre achat, et si vous l'observez, elle vous sera propice. Mais si voulez acheter à meilleur marché qu'il ne convient, en vain déposez—vous votre argent,

oullez acheter a meilleur marche gu il ne convient, en vain deposez—vous votre argent,

(23. Polian. de Natura Animal. lib. 10. cap. 1. p. 601.
(24. Sem. ibid. pag. 603.



la victime s'en retourne, et vous ne pouvez sacrifier.

Ce Temple était plein de femmes 630 chées au culte de la Déesse, que les Siciliens et beaucoup d'étrangers lui avoient bonnées pour accomplir leurs vœux. Quoi-qu'esclaves, elles pouvaient se racheter lorsqu'elles étaient en état de paper leur liberté. Témoin Agonis de Lilphée 631 qui était affranchie de Vénus Erpcine, et dont les biens excitèrent la cupidité de Verrès. La dévotion se ralentit dans la suite, et quoique la montagne fût encore fabitée su tems se Strabon, la ville l'était beaucoup moins qu'autrefois, le Temple manquait de Prêtres, 632 et l'on n'y voyait plus tant de femmes dévouées aux Autels de la Déesse.

Enfin ce Temple 633 tomba en ruine de vétusté; mais Tibere, qui se cropait parent de Vénus, parce qu'il était entré dans la famille Julia, le rétablit. Suétone 134 prétend que ce fut Clause qui le fit rebâtir. Cette contradiction n'est probablement qu'apparente. Tibere aura commencé l'ouvrage, et Claude l'aura achevé. On trouve parmi les Médailles de Sicile, à la fin des Vopages de Sicile 135 de feu M. d'Orville, plusieurs médailles de Ségeste, avec la tête de Vénus Erpcine et cette légende :  $\Sigma \text{E}\Gamma \text{E}\Sigma$  TIB. qui me semble indiquer le rétablissement de ce Temple par Tibere. Vel était aussi le sentiment de feu M. Taverkamp. 636 On lit aussi sur quelques autres médailles de la même ville la même légende écrite  $\Sigma ext{E}\Gamma ext{E}\Sigma$  TIB. que je rapporte, à cause de la manière singulière d'écrire le Vau; singularité qui se remarque pareillement sur un très-grand nombre d'autres médailles.

630. Strabo, lib., 6. pag. \$18. B.
631. Cicero Divinat. in Quint. Coccilium, §. 17.
632. Strabo loco superius allato.
633. Tacit. Annal. lib. \$1. \$2. \$43.
634. Suctonius in Claubio. §. 25.
635. Jacob. Philippi & Orville Sicula, pag. 390, etc. Tab. 11.
636. In Commentar. as Parut. pag. 671 et 672.



C. Considius Nonianus, Questeur de Sicile, paraît avoir été chargé par Tibere du soin de rebâtir ce Temple. On voit sur une médaille de fulv. Ursinus la tête de Vénus Erpcine couronnée de myrte, avec cette légende: C. Considi Noniani S. C., et de l'autre côté cette Inscription, EPUC. autour d'un Temple avec une porte, environné d'un mur, et posé sur le faut d'une colline; ce qui avait fait regarder ce Temple par Vaillant stromme celui de Venus Capitolina. Mais Rickius, dans ses Notes sur les Annales de Tacite (lib. 4. §. 43.) Spanheim, de usu et præstantiâ Numismatum et Faverkamp ad Parut. Sicil. Numism. Tab. 107. 1°. 2. pag. 642. et 644. et plus amplement ad Morell. Thesaur. Numismat. tom. 1. pag. 109. sont de mon avis.

Il paraît par une Epigramme ancienne donnée par Muratori (tom. 2. pag. 762) avec une négligence dont il y a peu d'exemples, que les habitants de la ville d'Eryx placèrent dans le Temple de la Déesse la Statue de Tibere avec celle de Claude. Comme l'Epigramme dont je parle est mutilée, on ne peut rien assurer. On trouvera sans doute là-dessus des éclaircissements dans l'ouvrage que prépare le Prince Lancillotti Castello, sur les Antiquités et les Inscriptions de Sicile.

Il p avait anciennement à Psophis, 31 en Arcadie, un Temple de Vénus Erpcine, qui était tombé en ruine du tems de Pausanias. Lopinion la plus commune était que Psophis était fille d'Erpx, Roi de Sicanie; que son père apant remarqué qu'elle était enceinte, l'envopa à Phégée chez son ami Lycortas, où elle accoucha de deux enfants, qui donnèrent dans la suite à cette ville le nom de leur mère.

Le Dictateur Quint. (3) Fabius Maximus fit vœu, l'an 535 de Rome, de bâtir un Temple en l'honneur de Vénus Erpcine, après la bataille de Trasimene, ainsi que

<sup>637.</sup> Tom. 1. Numismat. Cons. Tab. 45. n°. 5.

<sup>638.</sup> Pausanias Arcadic. sive lib. 8. cap. 24. 639. Tit. Livius, lib. 22. cap 9 et 10.



l'avoient prescrit les Livres des Sibylles. Sur la fin de l'année suivante, 🙌 il demanda au Sénat la permission de dédier le Temple de Vénus Erpcine, qu'il avait fait vœu de bâtir en l'honneur de cette Déesse pendant sa Dictature. Le Sénat ordonna que lorsque Tibere Sempronius, Consul bésigné, serait entré en charge, il ferait son rapport au Deuple, à l'effet de créer Quint. Fabius Maximus Duumvir, pour faire la dédicace de ce Temple. Il était bans le Capitole, 🙌 c'est-à-bire, bans le fuitième guartier, et séparé seulement par un canal de celui de Mens, qui fut consacré dans le même tems.

On prit de-là occasion de donner à cette Vénus le surnom de Capitolina, dont parle Suétone 42 en deux endroits. Dom de Montfaucon ne l'a point oubliée dans son Antiquité Expliquée 643; mais content d'une dénomination séché, et sans faire voir le rapport qu'elle a avec Vénus Erpcine, rapport qu'il paraît avoir ignoré, il cite Lampridius qui n'en dit rien du tout.

Ce Temple était à l'entrée du Capitole, et c'est sans doute cette circonstance qui fit naître à Ooide l'idée de dire par une prolepse familière aux Poètes, en parlant des Sabins qui ouvraient les portes du Capitole, que Vénus fut le seul Dieu qui s'en aperçut :

Sola Venus portæ cecibisse repagula sensit.

T'ai bit, par une prolepse, parce que ce Temple n'existait point alors. Burmann me paraît avoir eu tort de supposer dans ses Notes sur ce vers, qu'il était question du Temple de Vénus Cluacina. Il y en avait un, il est orai, dans ce quartier; mais il était trop éloigné; l'ailleurs, ce Savant s'appuie l'un passage de Pline qui est altéré.

<sup>640.</sup> Isem, lib. 23. cap. 30.

<sup>641.</sup> Isem ibis. cap. 31. 642. Sueton. in Caligulâ, §. 7. in Galbâ. §. 18.

<sup>643.</sup> Antiquité Expliquée, tom. 1. pag. 171.

<sup>644.</sup> Ooid. Metamorphos, lib. 14. vers. 783.



Je n'oserais assurer que ce Temple soit le premier qu'on ait élévé à Vénus bans Rome; niais il n'est fait mention d'aucun autre avant cette époque. Cette Déesse ne fut peut-être elle-même connue des Romains qu'après qu'ils eurent voyagé dans la Grande Grèce. Du moins Varron remarque-t-il, 45 comme je l'observerai encore, qu'elle avait été inconnue sous les Rois de Rome, et Cincius était de même avis.

On pourrait conclure d'un passage de Pline, que je citerai en parlant de Vénus Mortea, que Vénus était connue à Rome, dès le tems du Rapt des Sabines; mais le témoignage de Varron, le plus Savant des Romains, me paraît d'un plus grand poids que celui de Pline, trop occupé pour avoir eu le loisir de discuter ce fait, et j'ai montré de quelle manière il fallait entendre le vers d'Ovide que je viens de citer.

Il p avait à Rome, en 550, un autre Temple de Vénus 46 Erpcine au-delà de la Porte Colline, c'est-à-dire, dans le cinquième quartier :

> Est prope Collinam templum venerabile Portam; Imposuit templo nomina celsus Ergx. 647

On p prépara les jeux s'Apollon en cette année, à cause de l'inondation du Tibre, qui avait empêché de les célébrer selon l'usage, dans le Cirque. Cependant on est bien surpris de voir vingt et un ans après un Temple de Vénus Erpcine dédié dans le même endroit par Luc. Porcius, Duumoir, 😘 environ un an après qu'il eut fait vœu de le construire. Tite-Live se serait-il trompé dans le premier passage, dit M, Drackenborch? ou plutôt, ajoute-t-il, cet Tistorien n'aurait-il point désigné, par une prolepse, le lieu où depuis fut bâti ce Temple?

<sup>655.</sup> Macrob. Saturnal. lib. 1. cap. 12. pag. 170. 656. Tit. Lipius, lib. 30. cap. 35. 657. Opis. Remos. Amoris, pers. 519. 658. Tit. Lipius, lib. 11. cap. 35.



Je réponds que Tite-Live était trop instruit pour se tromper sur un fait de cette nature. A l'égard de la prolepse, Ovide, comme Poète, pouvait l'employer.

Pictoribus atque Pætis Quid libet audendi semper fuit æqua Potestas;

Mais la sévérité de l'Fistoire ne permet pas une pareille licence. Si jamais on l'admettait, elle y répandrait une incertitude que rien ne pourrait dissiper. Si ce Temple n'eut point existé en 550, cet Fistorien se serait contenté de dire qu'on célébra les jeux d'Apollon au-delà de la Porte Colline, auprès du lieu où l'on avait depuis élevé un Temple à Vénus Erycine.

Ce qui n'était d'abord qu'une simple conjecture, acquiert de la consistance par un passage d'Ovide que les Commentateurs de ce Poète, ainsi que ceux de Tite-Live, chose bien étrange, ont cru en contradiction avec cet Tistorien.

Templa frequentari Collinæ proxima Dortæ

Nunc Secet : à Siculo nomina colle tenent.

Utque Spracusas Arethusisas abstulit armis

Clausius, et bello te quoque cepit, Erpx;

Carmine vivacis Venus est translata Sibyllæ;

Inque suæ stirpis maluit urbe coli. (19)

Ce passage prouve manifestement que le Temple élevé en cette occasion n'est point celui que sésia le Duumvir Quint. Fabius Maximus. 1°. Parce que celui-ci fut sésié avant que la Sicile eût été subjuguée, et que l'autre ne fut bâti qu'après la conquête



de cette Isle. 2°. Parce que celui dont parle Ovide était près de la Porte Colline, et que l'autre était dans le Capitole.

Ces vers prouvent aussi que le Temple d'Erpx, construit par Claudius Marcellus le fut tout de suite après la prise de Spracuses.

> Utque Spracusas Arethusidas abstulit armis Claudius, et bello te quoque cepit, Erpx; Carmine vivacis Venus est translata Sibpllæ; Inque suæ stirpis maluit urbe coli. 650

Or cette conquête est de l'an 540 de Rome. On n'est donc plus surpris de ce qu'il est fait mention de ce Temple dix ans après, à l'occasion des jeux d'Apollon que l'on y célébra. Mais si l'existence de ce Temple, en 550, est bien constatée, comme je le pense, pourquoi Lucius Porcius dédie-t-il au même lieu un temple à Vénus Erycine vingt et un ans après, c'est-à-dire, trente et un an après que Claudius Marcellus l'eut fait élever. On peut répondre que celui de Marcellus n'avait point été construit d'une manière solide, et qu'étant tombé en ruine, on avait été obligé de le rebâtir. On pourrait dire aussi qu'il avait été détruit par un incendie, ou par quelque autre accident.

Cette conjecture me semble naturelle. Si elle n'est point oraie, su moins a-t-elle le mérite se faire accorder Tite-Live avec Ovide, qui avoient paru jusqu'ici se contre= sire mutuellement, et de concilier deux passages de cet Tistorien que les plus habiles Commentateurs avoient cru inconciliables.

Remarguons aussi que ce Temple, ainsi que celui de Vénus Verticordia, fut placé fors de la ville, selon les principes des Aruspices Etrusques. Les Temples de Vénus, isi



est-il dit dans leurs Livres, doivent être placés proche des portes et hors de la ville, afin d'ôter par l'éloignement, plusieurs occasions de débauche aux jeunes gens et aux mères de famille.

Il p avait à Rome un autel de Vénus Epitalaria, <sup>652</sup> c'est-à-dire, qui se plaît au travail, Ταλαρος étant la corbeille où les femmes mettaient leurs laines et leurs fuseaux. Il était près du Temple de la fortune Virile, et par conséquent dans le onzième quartier. Cette Vénus tenait aux mœurs anciennes, et faisait allusion aux occupations des Dames Romaines. Cet autel, qui honorait le siècle où on l'avait dressé, était la condamnation des siècles suivants, où les femmes, amies de l'oisiveté, semblaient avoir renoncé à toute pudeur. Cette Vénus pataît avoir donné à Nonnus l'idée de représenter la Déesse filante et faisant de la toile.

Vénus, dit-il, dont les Jeux, 165 les Ris, les Amours avoient été l'unique occupation, prit du goût pour les amusements de Minerve, et se mit à manier le fuseau et à faire de la toile. Pitfo, la Déesse de la Persuasion, préparait les laines, Pasithée tournait le fuseau, et Aglaïa distribuait les fils à la Déesse. La flûte oisive ne mêlait plus ses accents aux tendres chants de l'Amour était éteint, ses Traits émoussés; ce Dieu avait ôté la corde de son arc, et le monde vieillissait tristement sans se reproduire. Minerve, jalouse des succès de Vénus, en porta les plaintes à Jupiter. Les toiles et les fuseaux, lui dit-elle, m'ont été assignés par les Destins, tels sont mes droits, tels sont mes privilèges, Junon les respecte quoique votre sœur et votre femme, et Vénus s'en empare. Mais qu'a-t-elle donc fait pour les Dieux? A-t-elle jamais combattu pour

<sup>652.</sup> Plutarch, de Fortuna. Romanor. pag. 323. A.
653. Nonnus Dionysiacor. Lib. 24. vers. 243, etc.



eux? Quels sont les Titans qu'elle a vaincus avec son Ceste?

Ce discours 651 excita la curiosité des Dieux. Mercure, né railleur, badina Vénus sur ce nouveau goût. Vous vous emparez, lui dit-il, des toiles de Pallas, laissez-lui donc aussi votre Ceste, 655 et armez votre bras de sa pique pesante et de sa redoutable Egide. Vous préparez sans doute cette étoffe pour Mars; n'y représentez cependant ni boucliers ni combats, Vénus n'a rien de commun avec la guerre. Tracez-p plutôt le soleil, témoin de vos amours furtifs, et que vos chastes mains y brodent ces liens antiques dont Vulcain sut vous enchaîner avec votre amant. Les Dieux rirent de cette plaisanterie; elle fit effet. Vénus n'acheva point son ouvrage, reprit la route de Cypre, et ne songea plus, avec son fils, qu'à unir les cœurs.

Cette fable fit-elle allusion à la Vénus Epitalaria sont je viens se parler, ou plutôt ne veut-elle pas sire que sans l'enfance su monde, on ne s'occupait que ses arts utiles; que lorsque la terre fut plus peuplée, on inventa peu-à-peu les arts s'agrément, et qu'il p eut alors beaucoup se gens oisifs, qui ne pensèrent qu'aux plaisirs, et se laissèrent surtout aller au plus sangereux penchant se la nature.

Vénus Verticordia répondait à-peu-près, chez les Romains, à la Vénus Apostrophia des Grecs. Trois Vestales s'étant laissé corrompre par des Chevaliers Romains, furent punies, suivant l'usage. Le Sénat pant consulté à ce sujet les Livres des Sibylles, fit élever à, Vénus un Temple et une Statue sous le nom de Verticordia, afin d'engager cette Déesse à détourner les femmes et les jeunes filles des passions déréglées, et à les porter à la pureté.

<sup>654.</sup> Ce discours est très-long dans Nonnus; je l'ai beaucoup abrégé.

<sup>1656.</sup> Il y a dans Nonnus, vers. 299 τεὸν λίπε κεσττὸν Αθήνη. Mais il faut lire Αθήνη au datif, autrement il n'y a pas de sens. Le Traducteur latin s'y est trompé.

<sup>656.</sup> Julius Obsequens de Prodigiis 98. p. 108. 657. Valer, Maxim, lib. 8. cap. 15. §. 12. p. 782.



C'est ce qu'Ovide a exprimé dans ses fastes 658 : Roma pudicitià proavorum tempore lapsa est : Cumwam, Veteres, consuluistis Anum. Templa jubet Veneri fieri : quibus ordine factis, Inde Venus verso nomina corde tenet.

On enterrait les Vestales en vie, rue Salaria, au-belà be la Porte Colline. C'est sans doute ce qui a engagé Onuphrius à conjecturer que ce Temple était en cette rue. Cette conjecture me paraît vraisemblable. Cependant il y avait dans l'intérieur du Cirque un Temple ou Chapelle de Vénus Verticordia 659; mais il peut se faire qu'il p eut à Rome deux Vénus de ce nom, comme il p avait deux Vénus Erpcines. Quoi qu'il en soit, ce Temple fut élevé l'an 639 de Rome, si l'on en croit les Commentateurs de Valere Maxime. Il était dans le cinquième quartier. Sulpitia, " fille de Paterculus, et femme de fulvius flaccus, fut élue sur cent femmes choisies pour faire la dédicace de la Statue de la Déesse, suivant que le prescrivaient les Livres des Sibylles.

Il paraît que c'est la même fistoire que rapporte " Plutarque dans ses Questions Romaines; mais, sans parler du Temple qu'on éleva à Vénus en cette occasion, il dit qu'on enterra vifs deux Grecs et deux Gaulois en l'honneur des Dieux Etrangers, afin de détourner de dessus la République les malheurs dont la menaçaient les Livres des Sibylles.

Dassons maintenant à Vénus Murcia. Il p avait, dit M, Gori, " dans le territoire

<sup>655.</sup> Oois, Fastor, lib. 4. oers. 157, etc. 659. J'en parlerai à l'Article se Vénus Murcia ou Mortea. 660. Plin, Jistor, Natur, lib. 7. cap. 35. tom. 1. pag. 393. Valer, Maxim, loco superius lausato, 661. Plutarch, Quæst, Rom. pag. 283. B. 662. Gori Muscum Etruscum, tom. 1. pag. 116.



be Veies, une ville appelée Aræ Mutiæ, ou Aræ Murtiæ be Murcia, surnom be Vénus qui p était adorée. M. Gori aurait dû nous faire part de ses autorités; ce n'est pas la seule chose hasardée qui se trouve dans son ouvrage.

Quoi qu'il en soit, Vénus était adorée à Rome sous le nom de Vénus Murcia; c'était la même que Vénus Myrtea, sont le nom avait souffert quelque altération sans le langage ordinaire. Plutarque dit, en parlant des sacrifices que les femmes faisaient à la Bonne Déesse : « Elles ont le morte en horreur, parce qu'il est consacré à Vénus; car les Romains appellent actuellement Vénus Murcia, celle à laquelle ils Sonnaient autrefois le nom de Venus Myrtea. 43 » Le témoignage de Plutarque est confirmé par celui de Pline le Naturaliste : « Il p avait, dit-il, un ancien Autel de Vénus Myrtea, qu'on appelle maintenant Vénus Murcia : Ara vetus Veneris Myrteæ quam nunc Murciam vocant. " »

Son Temple ou Chapelle était dans le Cirque intérieur, appelé le Cirque près du Mont Murcius: Intimus Circus ad Murtium vocatus... dicunt esse à Murteto declinatum, quod ibi is fuerit, cujus vestigium manet, quos ibi sacellum etiam nunc Murtiæ Veneris. "5 Ce mont était le même que le Mont Roentin: Murciæ Deæ sacellum erat sub monte Aventino, qui antea Murcus vocabatur. Festus Voc. Murciæ. Tite-Live place aussi la Chapelle de Venus Murcia près de la même montagne : Ancus... ingenti prædâpotitus, Romam redit, tum quoque multis millibus Latinorum in civitatem acceptis; quibus, ut jungeretur Palatio Aventinum as Murciæ satæ sedes. "

Les Bornes autour desquelles on tournait dans le Cirque a voient pris de cette

<sup>663.</sup> Plutarcf. Quæst. Roman. pag. 268. €. 664. Plin. Fistor. Natural. lib. 15. cap. 29. tom. 1. pag. 753. 665. Varro be Linguâ Latinâ, lib. 4. pag. 37. 666. Tit. Lip. Fistor. lib. 1. cap. 33. §. 5.



Déesse le nom de Metæ Murciæ : si quis à fugà retrahere, vel occultam demonstrare poterit Regis filiam, Veneris ancillam, nomine Psychen, conveniat retro Metas Murcias Mercurium prædicatorem. "F Tertullien dit la même chose qu'Apulée: Consus, ut diximus, apud Metas sub terrâ delitescit Murcias. Fas quoque idolum fecit. Murtiam enim Deam Amoris volant, cui in illâ parte Æbem vovêre."

Cette Vénus se nommait aussi Verticordia : Vallis ipsa ubi Circenses editi sunt, ideo Murcia sicta est, quia quisam vicinum montem Murcum appellatum volunt; alii quos Fanum Veneris Verticordiæ ibi fuerit, circa quod nemus e Mortetis fuisset, inde mutatâ litterà Murciam appellatam. " Le texte est certainement corrompu: je sis inde Morteam et postea mutatâ litterâ Murciam appellatam.

Je ne puis m'imaginer que cette Vénus soit la même que celle sont j'ai parlé à l'Article Verticordia, page 204, etc. Je croirais plutôt qu'il y avait à Rome deux Chapelles de ce nom, de même qu'on p vopait deux Temples de Vénus Erpcine.

Quelques Peres de l'Eglise, et S. Augustin entr'autres, prétendent que Murcia était la Déesse de la Paresse : Dea Desidiæ existimata est, quæ faceret hominem Murcidum, 470 is est, nimis sesisiosum. Ils faisaient venir, comme on le voit, ce mot de Murcisus. Cette étymologie s'accrédita vers le temps de Constantin, et Servius, qui vivait sous ce Prince, après avoir rapporté sur le vers 636 du fuitième Livre de l'Enéide, l'opinion la plus généralement reçue, qui était celle des Anciens, et ce qui est à remarquer, celle be Varron, le plus sçavant bes Romains, ajoute : alii Murciam à Murco, quob est Murcidum dictam volunt. Le peu d'autorité de cette étymologie me paraît une bonne raison

<sup>667.</sup> Roul, Metamorphos, lib. 6. pag. 180. 668. Vertullianus de Spectaculis. Te cite ce passage tel gu'il a été corrigé par Joseph Scaliger.

<sup>669.</sup> Seroius ad Virgilii Rencid. lib. 8. vers. 636. 670. Stus Rugustin. de Civitate Dei, lib. 4. cap. 16.



pour sui donner l'exclusion.

Il p avait aussi une Vénus Mprica 🙌 qui ne m'est connue que par un passage de Servius; mais je le crois altéré, et je pense qu'il faut lire Murcia et Mprtea au lieu Se Mprica et Mprtea. Le changement que je fais au texte de Servius me paraît d'autant plus sûr, qu'il est fondé sur des passages de Pline et de Plutarque, ci-dessus cités, et qu'il est léger et ne consiste qu'à écrire l'i après le c, au lieu de le mettre devant. Je ne dois pas cependant dissimuler qu'il p avait dans l'Isle de Eppre 172 un lieu nommé Myricæ, où Vénus était en grande vénération.

Le Myrte était consacré à la Déesse, parce qu'au sortir de la mer, elle se retira parmi des Mortes, 673 afin de cacher sa nudité. Doide 674 fait aussi la même remarque, mais avec quelque légère différence. Elle 175 se couronna de mortes après la victoire qu'elle remporta sur Junon et Pallas, au jugement de Paris, qui lui adjugea le Prix de la Beauté. Les deux autres Déesses prirent, par cette raison, le morte en horreur. Mais comme les Légendes des Anciens n'ont pas beaucoup de consistance, d'autres Auteurs prétendent que cette plante était très-agréable à Mineroe. Myrsine, disent-ils, était une jeune Athénienne, qui surpassait en beauté toutes les jeunes filles s'Athènes et en force tous les garçons. Elle était agréable à Minerve, se rendait à la Palestre, au Stade, et couronnait les victorieux. Quelques jeunes gens inbignés contre Myrsine, parce qu'ils avoient été vaincus, la tuèrent par jalousie. Sa mort n'éteignit point l'amitié qu'avait pour elle Minerve. Le Morte lui fut toujours cher, ainsi que l'Olivier. On sait que

<sup>671.</sup> Servius ad Virgilii Kneid. lib. vers. 720.

<sup>672.</sup> Fespehius Voc. Mupixal.

eroius ad Virgilii Æneid. lib., 5. øers. 72.

<sup>674.</sup> Ovid. Fastorum, lib. 4. vers. 141, etc. 675. Nicandri Alexipharm. vers. 618, etc. 676. Geoponic. lib. 11. cap. 6. pag. 305 et 306.



Μυρσίνη signifie un Myrte.

Lorsque les Romains et les Sabins 677 eurent mis bas les armes, ils se purifièrent avec du morte, parce que Vénus préside à l'union conjugale, et que cet arbuste lui est Sédié. On sait que les Sabins avoient pris les armes pour venger le Rapt de leurs filles et de leurs femmes. Cependant Varron assure, 18 suivant Macrobe, 17 que Vénus ne fut point connue à Rome sous les Rois. Quoi qu'il en soit, cette purification me rappelle les Temples et Statues de Vénus Cloacina, qu'on voyait à Rome du temps de Pline; car les Anciens, selon la remarque de cet Auteur, disaient 60° cluere pour purger, nettoper, purifier : cluere enim Antiqui purgare dicebant. On lisait autrefois pugnare en ce passage, et je crois cette faute très-ancienne, et qu'elle existait béjà bu temps de Servius, puisqu'elle paraît avoir donné occasion à ce Grammairien de dire que Vénus était armée, 🙌 parce que cloare, bit-il, signifie combattre. Cette faute a inbuit en erreur M. Gori, page 117 du Museum Etruscum. D'un autre côté, Lactance interprete ce surnom différemment. « Tatius, dit ce Père, 12 consacra la Statue de Cloacina, qui fut trouvée dans le grand Cloaque, et comme il ignorait qui elle représentait, il lui donna le nom du lieu d'où on l'avait tirée. » L'explication de Pline, sçavant dans les Antiquités de sa Patrie, me paraît préférable à celle d'un Père de l'Eglise qui les connaissait médiocrement. On n'ignore point, que content de répandre du ridicule sur les Divinités des Dapens, ce Dère s'attachait, ainsi que beaucoup d'autres, à des étymologies souvent trompeuses, ou à des approximations de noms. On en a ou un exemple dans  $\mathcal{S}.$  Augustin,

<sup>677.</sup> Dlin. Tistor. Natur. lib. 15. cap. 29. tom. 1. pag. 753.

<sup>678.</sup> Vopez ci-bessus, pag. 197. 679. Macrob. Saturnal, lib. 1. cap, 12. pag. 170.

<sup>690.</sup> Plin. Fistor. Natural, lib. 15. cap. 29. tom. 1. pag. 753. 691. Servius ab Virgilii Heneib. lib. 1. vers. 720.

<sup>682.</sup> Lactant, de Falsà Religione, lib. 1. cap. 20. pag. 104. lin. ult. et pag. 105.



qui voulait que Murcia fût la Déesse de la Paresse, et l'on sait que d'autres Peres ont cru que les Romains avoient élevé une Statue à Simon le Magicien, parce qu'on avait trouvé bans le Tibre la base d'une Statue : avec cette Inscription : Semoni Sanco.

Le Temple de Cluacina 18 était sur la place de Rome, près des Tabernæ Novæ, bans le fuitième quartier. Il y avait un autre Temple de Vénus Cluacina 44 bans le quatrième quartier, et une Chapelle de même nom dans le cinquième. C'est, je pense, de cette Chapelle, que parle Plaute dans son Curculio, Act. 4, Scen. 1, vers 10.

Lorsque les Romains remportaient une victoire sans peine, axoviti, impulverea victoria, comme s'exprime Aulugelle, ou sans répandre de sang, on décernait au Général l'Ovation. Il s'avançait 185 à cheval couronné du morte de Vénus Victorieuse. Postumus Tubertus est le premier qui en ait reçu les honneurs; mais dans la suite M, Crassus refusa de porter le morte 66 en pareil cas, et le Sénat, pour lui complaire, ordonna qu'il serait couronné de laurier.

Ce que je viens de dire de Vénus Victorieuse, me rappelle que je n'en ai point encore parlé. Elle est cependant trop intéressante pour être oubliée. Elle fut surnommée Nicéphore, ou Victorieuse par plusieurs raisons. Aux jeux qu'Apollon " célébra après avoir tué le serpent Pothon, Vénus vainquit Mercure à la Lutte, et eut pour prix la Cithare, dont elle fit dans la suite présente au beau Paris. Elle remporta encore la victoire sur Junon et Minerve, quand ces Déesses lui disputèrent le Prix de la Beauté. On la trouve souvent sur les Médailles avec une Pomme, symbole de sa victoire.

<sup>683.</sup> Tit. Livius, lib. 3. cap. 48.

<sup>684.</sup> Onuphrii Panoinii Descriptio urbis Roma.

<sup>655.</sup> Plin. Fistor. Natural, lib. 15. cap, 29. p. 753. 656. Rul. Goll. lib. 5. cap. 6.

<sup>187.</sup> Ptolem. Tepfæst. Vide Photium in Bibliothec Cod. 190. pag. 489. lin. 55, etc.



Il p avait à Argos 😘 une Statue de Vénus Nicéphore. Fypermnestre la consacra à cette Déesse dans le Temple d'Apollon Lycius, en mémoire de ce qu'elle avait été absoute par les Argiens. Son père Danaüs l'avait citée en justice, parce qu'elle avait, malgré ses ordres, conservé la vie à son mari Loncée. Vénus est surnommée  ${
m T}$ po $\pi$ αιοφόρος Tropæa Gestans, bans une Epigramme be l'Anthologie. Te passe sous silence les Trophées bont parle Agathias, 689 Auteur be cette Epigramme. Il me suffit be bire qu'une honnête femme rougirait des Trophées dont cette Déesse s'applaudit en cette occasion.

On me reprochera peut-être l'avoir placé une Vénus Grecque bans un lieu où je ne parle que des Romaines. Je prie de faire attention, qu'en suivant scrupuleusement l'ordre géographique, il m'aurait fallu couper quelques articles en plusieurs parties, qui ne formant plus un tout, auraient cessé d'être intéressants. J'ai cru qu'on verrait avec plus de plaisir sous un seul et même point de oue toutes les Vénus Uranies, toutes les Erpcines, toutes les Nicéphores, etc. Je me suis béterminé à parler be ces beux bernières et be plusieurs autres, lorsque j'en serais aux Vénus Romaines, parce qu'elles étaient encore plus connues à Rome, que bans les Paps où elles avoient commencé à l'être. Mais après ce petit préambule que j'ai jugé nécessaire pour prévenir les critiques je reviens aux Vénus Nicéphores.

On peut seur rapporter Vénus Obsequens, " en l'honneur de saquelle fabius Gurges fit bâtir un Temple, parce qu'il cropait en avoir été secondé dans la guerre contre les Samnites. Les Italiens l'appelaient Venus post Vota, parce qu'elle avait exaucé les Vœux du Consul.

<sup>656.</sup> Dausanias Corintfiac, sive lib. 2. cap. 19. pag. 153. 659. Miscellanea Lipsiensia Nova, tom. 9. p. 694. 690. Servius ab Virgilii Rneid, lib. 1. vers. 720.



Pompée fit construire le premier Théâtre permanent " qu'il p ait eu à Rome, et afin de rendre cet établissement plus solide, il intéressa la Religion à sa conservation, en faisant élever sur les degrés de ce Théâtre le Temple de Vénus Victrix, 692 qu'il consacra par des jeux magnifiques, et entr'autres, par un combat de vingt éléphants contre des Gétules qui leur lançaient de loin des javelots. Plutarque dit deux mots de ce Temple, à l'occasion d'un songe qu'eut Pompée. Il s'imagina, 693 bit—il, entrer aux applaudissements du peuple dans le Temple de Vénus Victorieuse, et l'orner des dépouilles Ses ennemis ἀυτὸς δὲ κοσμεῖν ἱερὰ Αφροδίτης Νικηφόρου πολλοῖς λαφύροις. Si cette vision inspira d'un côté de la confiance à Pompée, elle l'effraga d'un autre, parce qu'il craignait de contribuer à la gloire de César, dont l'origine remontait à Vénus. Ce Temple était, selon Publ. Victor, de Regionibus Romæ, dans le neuvième quartier. Il fut construit bans le second Consulat de Dompée, l'an de Rome 700.

César fit vœu, peu avant la bataille de Pharsale, 44 d'élever à Rome un Temple à Vénus Victorieuse, s'il remportait la victoire. Il accomplit son vœu; mais comme ce Temple portait aussi le nom de Venus Genetrix, j'en parlerai à cet Article. Le même Prince donna à cette bataille pour mot du Guet Vénus Nicéphoros, " Victorieuse; mais depuis, à la bataille de Cordoue contre le jeune Dompée, il donna simplement Vénus pour mot du Guet.

On plaçait souvent les Temples de Vénus près de ceux de la Victoire. A Dergame, le Nicéphorium, 🈘 ou Temple de la Victoire, était près de celui de Vénus. Philippe,

<sup>691.</sup> Tacit. Annal. tib. 15. §. 20.
692. Plin. Fist. Natur. lib. §. cap. 7. tom. 1. pag. 538.
693. Plutarch. in Pompeio, pag. 655. D.
694. Appian. Se Bellis Civilibus, lib. 2. pag. 770.
695. Isem de Bellis Civilibus, lib. 2. pag. 780.

<sup>696.</sup> Isem ibis, lib. 2. pag. 804.

<sup>697.</sup> Polyb. lib. 17. S. 2. vol. 2. pag. 1035. conf. Tit. Liv. lib. 32. cap. 33.



Roi de Macédoine, les avait détruits, et Attale, Roi de Pergame, en demandait le rétablissement. Il p avait un bois sacré à l'entour de ce Temple; le même Prince s'engagea 1916 par le Traité à le faire replanter et à envoyer des Jardiniers pour en prendre soin.

Jacques Gronovius dit avoir ou dans la Collection de Modeus une Médaille de Julia Domna, avec ces mots Venus Victor.

Il p a bans Mezzabarba une Mébaille de Jules César, qualifié Imp. 4, avec cette légende Veneri Victrici vota. On en voit aussi une de faustine avec cette légende Veneri Victrici. On n'aurait jamais fini, s'il fallait rapporter toutes les Mébailles où elle se trouve ainsi nommée.

Une Mésaille se l'Empereur Tite, représente Vénus presque nue, appupée sur une colonne, tenant un casque se la main broite et une pique se la gauche, avec ces mots : Vene. Victr.

Au revers d'une Mésaille se la jeune faustine est une Vénus Victriæ avec une Victoire d'une main et un bouclier se l'autre, et ces mots : Venus Victriæ.

Les Tifernates avoient dédié un Temple à Vénus Victorieuse, comme on le voit par une Inscription rapportée was la seconde partie des Inscriptions Antiques de l'Etrurie.

Varron bonnait une raison plus philosophique du surnom de Victrix. T'en ai fait usage ci-bessus, page 91.

Quoigne Vénus ne soit jamais plus sûre de la Victoire que lorsqu'elle est sans armes et sans habits, cependant on la représentait aussi armée et le casque en tête. Militari





sub galeà puella belitescens. 700 On la vopait en cet état à Cytheres; mais comme c'était une Vénus Céleste, j'en ai parlé à l'Article d'Uranie, page 64.

La mollesse était bannie de Sparte Foi; la sévérité des mœurs en éloignait la volupté; et la Déesse des plaisirs p avait pris elle-même une teinte des mœurs du Paps. Lorsqu'elle eut 702 traversé l'Eurotas, disent les Spartiates, elle quitta son miroir, sa robe flottante et son ceste, et par honneur pour Locurgue, elle s'arma d'une pique et d'un bouclier. Elle était en effet armée bans un Temple qu'on lui avait élevé à Sparte sur une Colline près de celui d'Esculape, comme on le voit dans Pausanias. 703 Il y a dans l'Anthologie une Epigramme l'Antipater de Sidon \*\*\* sur cette Vénus, qu'on ne sera pas fâché de trouver ici. « Vénus n'est point à Sparte telle que bans les autres Villes, vêtue b'habits efféminés; un casque lui sert de coiffure, et elle tient à la main une pique au lieu d'une branche d'oranger : car il ne convient pas à la femme du Dieu de Thrace et à une Lacédémonienne d'être sans armes. »

Brodeau a confondu dans ses Notes cette Vénus avec celle dont j'ai parlé, page 169. Nonnus nous apprend 705 que cette Statue était de bronze :

Μὴ Σπάρτης ἐπίβηθι, μαχήμονες ή χι πολίται Χάλχεον είδος έχουσι Κορυσσομένης Αφροδίτης.

« N'entrez pas à Sparte, dont les Citopens guerriers ont une Statue de bronze de Vénus Armée. » Cette Statue avait été élevée à l'occasion d'un exploit des femmes de

<sup>700.</sup> Arnob. Appersus Gentes. lib. 6. pag. 209.

<sup>701.</sup> On pourrait croire et Vénus déplacées; mais popez ce que j'ai dit à ee sujet, pag. 214 et 215.

<sup>702.</sup> Plutarch. de Fortuna Romanorum, p. 317. F.
703. Pausanias Laconic. sive liv. 3. cap. 15. p. 246.
704. Anthologia Graca. ex Edit. Brodai, pag. 465.

<sup>705.</sup> Nonnus Dionysiacorum, lib. 35. vers. 175.



Lacédémone. Vandis que les Lacédémoniens tenaient 706 les Messéniens assiégés, ceux-ci sortirent de la Ville sans être aperçus des assiégeants, et coururent à Sparte pour la piller. Mais les Lacédémoniennes allèrent au-devant d'eux, les battirent et les mirent en fuite. Les Lacédémoniens apant eu avis du dessein des ennemis coururent après eux. Ayant rencontré leurs femmes armées, ils les prirent pour les Messéniens, et déjà ils se disposaient au combat, lorsque leurs femmes, s'étant aperçues de la méprise, se bécouvrirent le corps. Ils les reconnurent à l'instant, et bans l'ardeur qui les pressait, ils eurent commerce avec elles, armés comme ils étaient, pêle-mêle, et sans se bonner le soin de reconnaître chacun sa femme. Pour conserver la mémoire de cette action, on éleva à Vénus Armée un Temple avec une Statue.

Nonnus 707 faisait allusion à cette Statue, lorsque Junon, irritée contre Sémélé et Bacchus, dit à Vénus : « Je me retirerai à Argos et dans l'illustre ville de Mycènes; Mars votre époux m'y suivra. Et vous, allez dans votre ville de Sparte; qu'elle vous reçoive avec votre armure de bronze. »

Prudence avait sans doute en oue cette Statue, sorsqu'en se moquant des Dieux du Paganisme, il dit que Vénus ne vint point au secours du Tyran Maxime avec ses Armes, ni Minerve avec son Egibe.

> Non Armata Venus, non tunc Clipeata Minerva

Venêre auxilio. 708

706. Lactan. de falsa Religione, lib. 1. S. 20. p. 109. 707. Nonnus Dionysiacor. lib. 31. pers. 259.

708. Drudentius contra Symmachum lib. 2. v. 534.



On lit dans \*\* l'Anthologie plusieurs Epigrammes sur cette Statue de Vénus Armée. Elles allongeraient trop ce Mémoire. Je ne puis cependant résister à la tentation d'en rapporter une de Philippe de Thessalonique, à laquelle je joindrai les imitations qu'a fait Ausone de la troisième Epigramme de la page 325, Edition toute Grecque d'Jenri Etienne.

« Vénus, 710 qui aimez à rire, et à fréquenter la chambre nuptiale, qui vous a bonné ces armes guerrières? Vous vous plaisiez aux chants l'allégresse, aux sons harmonieux de la flûte, et en la compagnie du blond Tyménée. A quoi bon ces armes? Ne vous vantez-vous pas d'avoir bépouillé le terrible Mars? Que Vénus est puissante! »

> Armatam visit Venerem Lacedæmone Pallas. Nunc certemus, ait judice vel Paride. Cui Venus : armatam tu me, temeraria, temnis, Quæ, quo te vici tempore, nuda fui? Armatam Pallas Venerem Lacedæmone visens, Visne, ut judicium sic ineamus? ait. Cui Venus arribens : quib me galeata lacessis? Vincere si possum nuda, quid arma gerens?

Les charmes de la Déesse étaient ses véritables armes. C'est de cette manière qu'il faut entendre un vers de Nonnus, 712 où cet Auteur dit que Jupiter apant aperçu Vénus armée, son foudre et son tonnerre lui devinrent inutiles. Il n'est point question d'armes réelles, mais d'armes métaphoriques.

<sup>709.</sup> Anthologia Græca, lib. 4. cap. 12. 11°. 20 etc. pag. 325.

<sup>710.</sup> Ibisom. 711. Ausonius Epigrammat. 42 et 43. 712. Nonnus Dionysiacorum lib. 5. vers. 618.



On voyait bans la même ville de Sparte, berrière le Temple de Minerve Chalciœcos 713 celui de Vénus Area ou Guerriere. Les Statues de la Déesse étaient aussi anciennes qu'il p en eut en Grèce. La Traduction de l'Abbé Gédoph donne à penser que ces Statues n'étaient point celles de Vénus; et d'ailleurs elle ajoute avec le Latin qu'elles étaient de bois, quoique le terme ξόανον convienne aussi-bien à un ouvrage en pierre qu'à un en bois, comme je l'ai prouvé plus haut, page 166.

La Déesse était aussi armée à Ampeles, et delà elle avait pris le nom d'Ampelée, comme on peut l'inférer du sixième vers du Livre quarante-troisième des Dionysiaques de Nonnus.

Si de Lacédémone nous passons à Corinthe, nous p verrons aussi Vénus Armée. Son Temple et sa Statue 👫 armée étaient à l'entrée de la Citadelle. Cela faisait peut-être allusion à quelque exploit des femmes de Corinthe. Mais je pense que c'est le même Temple que Mésée 215 éleva sans cette Ville à Vénus par l'orbre se Junon. Ce Temple était devenu fameux, au rapport de Theopompe, par la prière qu'y firent à Vénus les femmes de Corinthe d'inspirer à leurs maris le courage de combattre contre les Perses. On avait mis dans le Temple, à main gauche, en entrant, une Inscription envers Elégiaques, qui en perpétuait la mémoire. Athénée " nous apprend qu'elle était de Simonide. Il nous l'a conservée, ainsi que le Scholiaste de Pindare à l'endroit cité; mais comme elle est altérée, je vais la mettre ici telle qu'on doit la lire d'après ces Auteurs qui se corrigent mutuellement.

"Αιδ' ύπερ Έλλάνων τε ηλ ίθυμάχων πολιητᾶν

<sup>713.</sup> Pausanias Laconic, sipe lib. 3. cap. 18. p. 251. 714. Isem Corintfiac, sipe lib. 2. cap. 4. p. 121. 715. Scholiast, Pinbaii ab Olompic. 13. pers. 32. pag. 146 col. 1 lin. 2.

Ibis. lin.

<sup>717.</sup> Athen, Deipnosophist, lib. 13. c. k. p. 573. D.



ἔστταθεν ἐυξάμεναι Κύπριδι δαιμονία ·
Οὐ γὰρ τοξοφόροσιν ἐμήσατο δἴ Αφροδίτι
Μήδοις Ελλάνων ἀχρόπολιν προδόμεν.

Je ne m'arrêterai point à bes Notes critiques qui m'écarteraient be mon objet; mais je me flatte que si l'Acabémie veut bien jeter les peux sur Athénée et le Scholiaste be Dinbare, elle approuvera mes corrections. Duoigue la langue be l'ancienne Grèce soit très-familière à mes Juges, je crois devoir joindre une traduction de cette Inscription, afin d'observer la loi prescrite par l'Acabémie d'écrire en François ou en Latin. « Ces femmes ci ont adressé leurs prières à Vénus pour les Grecs et pour leurs Citopens guerriers: car la divine Vénus ne voulut pas que la Citadelle des Grecs tombât au pouvoir des Mèdes armés d'arcs. » Il s'agit de cette guerre où les Grecs acquirent tant de gloire contre les Perses aux journées de Salamine et de Platées. Ce fut sans doute par cette raison qu'on représenta la Déesse armée.

Je ne dois pas passer sous silence, qu'Athénée in qui raconte la même Tistoire d'après Théopompe et d'après Timée, attribue aux Courtisannes de Corinthe ce que le Scholiaste de Pindare dit des Corinthiennes. Il ajoute que celles qui assistèrent à ces supplications, furent peintes par ordre des Corinthiens dans un tableau qu'on vopait encore de son temps.

Il y avait aussi bans le même Temple une Statue bu Soleil, 200 et une autre be l'Amour qui tenait un arc. Les Corinthiens racontaient à ce sujet que Briarée avait

719. Athen. Deipnosoph. lib. 13. cap. 6. p. 573. D. 720. Pausanias Corinthiac. sive lib. 2. cap. 4. p. 121.

<sup>718.</sup> Ces corrections sont en partie de M. Brunck, et je les ai tirées de ses Analectes, qui paraîtrent incessamment; mais je ne pouvais citer le nom de ce Savant qui m'honore de son amitié, sans m'exposer, à être reconnu. Voyez Analecta Pætarum Græcorum. Tom. 1. pag. 132. 36.



asjugé au Soleil la montagne sur laquelle était bâtie leur Citabelle, et que le Soleil l'avait cébée à Vénus. Stace l'appelle 221 par cette raison Collis Tstfmiæ Diones.

Il p avait en Eppre une Vénus armée d'une pique, dont j'ai parlé à l'occasion du culte qu'on lui rendait 722 en cette Isle, et une autre à Cytheres dont j'ai dit aussi Seux mots, en faisant mention de Vénus-Uranie. 223 Je pourrais terminer cet article par les Vénus armées qu'on voit aux Planches 4 et 5 du premier volume de l'Antiquité Expliquée par Dom de Montfaucon; mais pourquoi copier un ouvrage qui est entre les mains de tout le monde?

César, qui prétendait descendre de Vénus par Jule, fils d'Enée, avait toujours au boigt un anneau 724 où elle était représentée armée. Auguste le porta ensuite, et en fit souvent usage. 725

Il y avait à Rome, bans le forum Cæsaris, c'est-à-bire, bans le fuitième quartier, deux Statues de Vénus, 726 dont l'une était cuirassée. J'en parlerai plus bas à l'Article de Vénus Genetrix.

Servius fait aussi mention de Vénus armée; mais il prétend qu'elle était aussi appelée Cloacina par les Romains, parce que Cloare signifie, dit-il, combattre. Ce Grammairien me paraît s'être trompé, comme je l'ai fait voir à l'article de Venus Mortea, page 211.

Venus Militaris et Equestris 728 ont beaucoup de rapport à Vénus armée, et doivent

<sup>721.</sup> Stat. Eploar. lib. 2. sylv. 7 vers. 2. 722. Ci-dessus, pag. 58.

<sup>723.</sup> Ci–bessus, pag. 84. 724. Dio Cassius Histor. Roman. lib. 43. 8. 43. p. 370. lin. 79. 725. Isom lib. 47. 8. 41. pag. 520 lin. 19 ct 20. 726. Publ. Victor be Regionibus Roma. Rosin. Antiguit. Roman. lib. 1. cap. 13.

<sup>727.</sup> Scroius ad Virgil. Kneid, lib. 1. pers. 720.

Isem ibisem.



trouver place ici.

Vénus est représentée dans le Museum Etruscum 20 avec l'habit Militaire qui bescend jusqu'au milieu des cuisses qu'elle a nues ainsi que les jambes. Sa chaussure est Etrusque, et elle a la tête couverte d'un casque avec plusieurs cornes. M. Gori remarque que ces sortes de casques étaient en usage chez les Etrusques, afin d'inspirer la terreur aux ennemis. Il aurait pu ajouter que les Scothes, les Germains, les Gaulois, etc. se convraient autrefois la tête avec des têtes d'animaux, afin de se rendre plus terribles; que, dans la suite, ces peuples portèrent des casques qui imitaient ces têtes, et que les Etrusques prirent cet usage des Gaulois, qui s'emparèrent d'une partie de l'Italie. Le même M. Gori prétend que Vénus enseigna l'art de forger le fer, ou même qu'elle l'inventa, et là-dessus il cite Coluthus de Raptu Telenæ, qui n'en dit rien du tout. Cet Ouvrage est fait en général avec beaucoup de négligence.

César fit élever à Vénus, pendant son troisième Consulat l'an 708 de Rome, un Temple 730 sous le nom de Vénus Genetrix, comme à l'Auteur de sa race et le consacra par toutes sortes de jeux, et entr'autres, par une chasse qu'on donna dans un Amphithéâtre construit dans ce dessein. Dio Cassius ne dit pas expressément que cette Vénus était surnommée Genetrix; mais, outre que cela est suffisamment indiqué par ces termes, comme à l'Auteur de sa race, on sait par Appien que César 🕬 fit élever un Temple à Vénus Genetrix, en conséquence d'un vœu qu'il avait fait un peu avant la bataille de Oharsale. Le passage de Pline le Naturaliste, que je vais rapporter, le prouve pareillement. Peut-être ce Temple portait il aussi le nom de Vénus Victorieuse. Du

<sup>729.</sup> Gori Museum Etruscum, Tab. 32 primæ classis pag. 117. 730. Dio Cassius lib. 33. §. 22. pag. 356. lin. 67. 731. Appian. 8e Bellis Civilib. Roman. lib. 2. p. 803.



moins Appien <sup>732</sup> le nomme-t-il ainsi en par lant de ce vœu, et Servius <sup>733</sup> dit que César consacra Vénus Genetriæ et Victriæ en conséquence d'un songe.

Ce Temple était de marbre. 734 César p dédia six Ecrins de pierres précieuses: Cæsar Dictator sex dact pliothècas in Robe Veneris Genetricis consecravit. 735 Ce Temple 736 achevé, Jules César établit, peu de jours avant qu'il eût été tué, un Collège de Prêtres pour faire les jeux de la dédicace. Ces jeux n'eurent point lieu à cause de sa mort. Mais pendant ses funérailles, on fit au rapport de Servius, 737 des sacrifices à Vénus Genetrix. Octavien célébra dans la suite ces jeux avec beaucoup de magnificence, 738 et Matius en prit soin, par égard pour la mémoire de Jules César, avec qui il avait été lié de la plus étroite amitié, comme il nous l'apprend dans une Lettre à Cicéron. 739 Appien fait mention 740 de ces mêmes jeux, et ajoute qu'ils avoient été institués en l'honneur de Vénus Genetrix: ἀνακειμένας (θέας) ἀφροδίτη Γενετείρα. Ce fut pendant ces jeux 741 que parut cette comète chevelue, dont Pline le Naturaliste, 742 Sénegue 743 et tant d'autres Auteurs ont fait mention, et que le peuple regarda comme l'Astre de César, et comme la preuve que ce Prince avait été admis au rang des Immortels. C'est ce qui donna occasion à Virgile, dont j'estime autant les talents, que je méprise la bassesse avec laquelle il a flatté les Despotes de Rome, de dire:

Ecce Dionæi processit Cæsaris astrum :

Service to Objective 1, vors. 51.

Gent Sister Natural, (ib. 37, cap. 1, tom. 2, pag. 766, lin. 4, fish Sister Natural, (ib. 37, cap. 1, tom. 2, pag. 766, lin. 4, fish Sister Natural, (ib. 37, cap. 15, tom. 1, pag. 830, in. 12, pgs. 760, lin. 13, pgs. 760, lin. 14, pgs. 830, lin. 15, pgs. 760, lin. 15, pgs. 760, lin. 16, pgs. 760, pg



Astrum, quo segetes gauderent frugibus.\*\*\*

Ce fut pouf perpétuer la mémoire de cette comète, gu'Octavien fit placer 7.5 dans ce Temple une Statue de bronze de César avec la comète sur la tête.

On célébra 746 aussi l'an 720 de Rome des jeux en l'honneur de Vénus Genetrix τῆ Αφροδίτη τῆ Γενεθλίω, et l'an 712 l'on avait porté en pompe 747 dans les jeux du Cirque la Statue de César avec celle de Vénus.

Ce Temple était, selon Publ. Victor de Regionibus Romæ, dans le fuitième quartier. C'était un édifice superbe avec un pycnostyle, dont la proportion est, quand l'entreco=lonnement a la largeur du diamètre d'une colonne et demie, comme il est pratiqué, dit Vitruve, \*\*\* au Temple de Jules César, et à celui de Vénus qui est sur la Place publique. Il y avait aussi contre ce Temple un terrein consacré, dont César in fit un forum, non pour la vente des choses nécessaires à la vie, mais pour les affaires, où l'on rendait la justice, et où l'on venait s'instruire dans la Jurisprudence, comme c'était l'usage chez les Perses. C'est ce que nous savons encore par ces vers d'Ovide:

Et fora conveniunt (quis crebere possit?) amori?
flammaque in arguto sæpe reperta foro.
Subbita qua Veneris facto be marmore templo
Appias expressis aëra pulsat aguis:
Illo sæpe loco capitur consultus Amori:

7++. Virgilli Eclog. 9. vers. +7.
7+5. Dio Cassius lib. +5. §. 7. pag. +23.
7+6. Isem lib. +9. §. +2 pag. 599.
7+7. Isem lib. +7. §. 18 pag. 503. lin. 22.,
7+8. Vitruo. lib. 5. cap. 2.
7+9. Appian. se Bellis Civilibus Romanor. l. 2. p. 803.



Quique aliis cavit, non cavet ipse sibi. Illo sæpe loco besunt sua verba biserto : Resque novæ veniunt, causa que agenda sui est. June Venus e templis, quæ sunt confinia, ridet. Qui modo patronus, nunc cupit esse cliens. 750

Ce forum, et par conséguent ce Temple, n'était pas loin de la Voie Sacrée. Ooide a Sit 751:

> Fæc sunt fora Cæsaris, inquit : Hæc est à sacris quæ via nomen habet.

Nous apprenons de Publ. Victor que dans le Forum de César étaient deux Statues de Vénus, l'une revêtue d'une cuirasse, dont j'ai dit un mot, page 226, et l'autre l'ouvrage d'Arcesilaus, célebre Statuaire en argille, 752 dont les Artistes eux-mêmes achetaient plus cher les modeles que les ouvrages de grand nombre de Statuaires. Elle fut placée bans le forum avant qu'elle eut été achevée, à cause be la précipitation avec laquelle on en fit la dédicace. Il dédia aussi devant le même Temple #53 des tableaux d'Ajax et de Médée. Ils étaient de Timomachus, \*5 Deintre célebre de Byzance, contemporain de César, qui les avait achetés so talents, c'est-à-bire, 192,000 livres be notre monnaie, suivant l'évaluation du D. Fardouin, afin de les placer dans le Temple de Vénus Genetrix.

<sup>750.</sup> Ooid. Ars Amator, lib. 1. vers. 79. etc.
751. Idem Trist, lib. 3. Eleg. 1. vers. 27. etc.
752. Olin. Sistor. Natural, lib. 35. cap. 12. tom. 2. pag. 711.
753. Idem lib. 35. cap. 4. tom. 2. pag. 683 lin. 28.
754. Idem lib. 7. cap. 38. tom. 1. pag. 396 lib. 35. cap. 11. tom. 2. pag. 705 lin. 16.



On estimait beaucoup l'Oreste, et l'Iphigénie en Tauride du même Peintre, mais il paraissait s'être surpassé dans le tableau de la Gorgone.

Lon veut connaître ses autres ouvrages, on peut consulter l'endroit cité de Pline.

Il consacra dans le même Temple 755 une cuirasse ornée de perles qui venaient de la Bretagne, connue aujours' fui sous le nom s'Angleterre. Il fit aussi faire la statue \*56 du cheval qu'il avait coutume de monter, et la fit placer devant ce même Temple. Ce cheval avait cela de particulier, que ses pieds de devant ressemblaient beaucoup à ceux des hommes.

César, qui n'était pas moins galant que brave, fit mettre à côté de la Statue de la Déesse celle de Cléopâtre, 757 qu'on popait encore du temps d'Appien, et l'associa en quelque sorte par-là aux fonneurs de la Divinité. Car on sait ce que c'étaient que les Dieux appelés Σύνναοι, ou honorés dans le même Temple. Cette Statue était d'or. 758 Auguste avait dessein de l'ôter de ce Temple, si l'on en croit Plutarque 759; mais Archibius, qui avait été ami de Cléopâtre, donna à ce Prince mille talents pour l'en bétourner. Le fait peut être prai, quoique la somme soit exorbitante, et qu'il en faille probablement rabattre beaucoup. M. Reimar prétend, dans ses notes sur le passage de Dio Cassius que je viens de citer, que Plutarque se trompe, et qu'il s'agit de la Statue de Cléopâtre, bisaïeule de la dernière; mais Philon, dont il cherche à s'appuper, ne dit rien de pareil, comme on peut le voir, vol. 2e. pag. 565, Edition d'Angleterre.

Auguste fit aussi mettre dans ce Temple le Tableau de Venus Anadyomène, ou sortant be la mer, bont j'ai bejà parlé, pag. 101 etc.

<sup>755.</sup> Them lib 9. cap. 35. tom. 1. pag. 523. lin. 3.

<sup>756.</sup> Isem lib. 8. cap. 42. tom. 1. pag. 466. lin. 4. Suctonius ia Cæsarc, §. 61. 757. Appianus se Bellis Civilibus Romanor. lib. 2. pag. 803.

<sup>758.</sup> Dio Cassius lib. 51, §. 22 pag. 655. lin. 82. 759. Plutarcf. in Antonio, pag. 955. C.



C. Caligula apant perdu sa sœur Drusille, en fit placer la Statue dans ce Temple. 760 Elle était de la grandeur de celle de la Déesse, et on lui rendit les mêmes fonneurs.

Le culte de Vénus Genetrix passa dans les provinces avec celui de Jules-César. Une Inscription d'Ebora, en Espagne, rapportée par Gruter, pag. 225, nous montre les Décurions de la ville érigeant un monument à César, et les Dames portant un présent à Vénus Genetrix :

> Divo Julio Lib. Jul. Ebora Ob illius in Mun. et Mun. Liberalitatem  $\epsilon_x \, \mathcal{D}. \, \mathcal{D}. \, \mathcal{D}.$ Quojus Sedicatione Veneri Genitrici Cæstum Matronæ Donum Tulerunt.

Je ne dois pas oublier qu'on posa à Rome un petit "édifice doré, fait sur le modelé du Temple de Vénus Genetrix, et qui devait servir aux funérailles de Jules-César.

On ne trouve point dans l'histoire de traces du culte de Vénus Genetrix avant César, qui l'établit, comme je l'ai béjà observé, 762 parce qu'il s'imaginait bescendre de Jules, petit-fils de Vénus. Il est orai que Macrobe 763 dit que l'on invoquait dans les prières

<sup>760.</sup> Dio Cassius lib. 59. §. 2 pag. 914 lin. 37. 761. Suctonius in Cæsarc §. 84.

<sup>762.</sup> Ci-bessus, pages 225 et 227. 763. Macrob. Saturnal, lib. 1. cap. 12. pag. 170.



Vénus Genetrix; mais il ajoute que cela se pratiquent de son tems, et l'on ne peut prouver que ce culte soit antérieur à l'époque su crésit de la Maison Julia. Mais les Grecs aboraient cette Déesse sous le nom de Γενετυλλις ou Genetrix, parce qu'elle présidait à la génération. Γενετυλλις, dit le Scholiaste d'Aristophane sur les Nuées, pers. 52. ή τῆς γενέστεως ἔφορος Αφροδιτη.

Les Romains en célébraient la fête le cing des Calendes d'Octobre, comme on le voit bans un fragment des fastes trouvé à Rome.

Vénus éroit aborée à Rome sous le nom de Vénus Calva. Voici à quelle occasion. Les Gaulois 764 s étant emparés de la ville de Rome, et faisant le siège du Capitole, les Dames Romaines donnèrent leurs cheveux pour en faire des cordages. Les Romains, par reconnaissance, élevèrent à Vénus un Temple avec une Statue sous ce nom.

C'est aussi la raison qu'apporte Servius 765; mais il ajoute que l'autres cropaient qu'on lui avait donné ce nom parce qu'elle se joue des amans, qu'elle se plait à les tromper: Quod corda amantum calviat, id est, fallat atque eludat. Quoiqu'il en soit, la Déesse avait dans le fuitième quartier de Rome deux Temples sous ce nom, l'un ancien, l'autre récent, comme l'a fait voir Onupfrius Panvinius, d'après Sextus Rufus et Dubl. Victor de Regionibus Romæ. Cependant Alexandre Donat \* conjecture, d'après la citation de Lactance que je viens s'apporter, que ce Temple était dans le Capitole, comme si les Romains n'avoient pu l'élever autre part.

Sil y avait à Rome une Vénus Chauve, on y voyait aussi une Statue de cette Déesse tenant un peigne. Les Dames 767 Romaines s'étant toutes fait raser la tête, à

<sup>764.</sup> Julius Capitolinus ad Maximinum Juniorem, §. 7, pag. 73. Lactantius de Falsâ Religione, pag. 109. 765. Servius ad Virgilii Rneid. lib. 1. vers. 720. 766. Alexand. Donatus de Urbe Româ, lib. 2. cap. 10.

<sup>767.</sup> Georg. Codinus de Originibus Constantinop. cap. de Signis, Statuis et aliis spectatu dignis Constantinopoli. Suidas poc Αφροδίτη.



cause d'une démangeaison insupportable, les peignes leur devinrent inutiles; mais leurs cheveux étant revenus, après un vœu fait à Vénus, elles élevèrent à cette Déesse une Statue tenant un peigne. Cette Statue avait été transportée à Constantinople, ainsi que les deux suivantes.

Les Romains 768 représentaient aussi cette Déesse avec une barbe et les parties des deux sexes; de la tête à la ceinture, homme; de la ceinture aux pieds, femme; parce qu'elle présidait, disaient-ils, à toute génération. Cela a beaucoup de rapport à l'Aphroditos de ceux d'Amathunte, dont j'ai parlé ci-dessus, pag. 46.

On peut corriger le texte de Suidas par celui de Codin, et Suidas peut rendre le même bon office à Codin : par exemple, cet Auteur disant : πλάττουστι δὲ ἀυτὴν (τὴν Αφροδίτην) χαὶ γένειον ἔχειν, il est clair qu'il faut lire γένειον ἔχουσταν.

Ils la représentaient encore à cheval, \*\*\* parce que son fils Enée monta à cheval lorsqu'il eut abordé en Italie, et qu'il honora sa mère d'une pareille Statue.

Ces divers surnoms ne me surprennent pas, mais celui de Libitine, sous lequel quelques Auteurs prétendent qu'elle était connue à Rome, m'étonne d'autant plus, qu'il convient proprement et particulièrement à Proserpine. Denps d'Halicarnasse est le premier qui nous ait instruit de cette particularité; mais après lui Plutarque dans son Numa, et ensuite dans ses Questions Romaines, nous dit la même chose. Pourquoi, demande-t-il dans ce dernier ouvrage, re vendait-on dans le temple de cette Déesse tout ce qui concernait les funérailles. Serait-ce, dit-il, une institution de Numa, afin de nous apprendre à n'avoir pas ces choses en aversion, et à ne les point éviter comme des

<sup>768.</sup> Idem ibidem.

<sup>269.</sup> Isem ibisem.

<sup>770.</sup> Dionys, Falicarnass, Antiquit. Roman, lib. 4. cap. 15. pag. 212, lin. 3.

<sup>771.</sup> Plutarch. in Numâ, pag. 67. E.

<sup>772.</sup> Olutarch. Quæstion. Roman. pag. 269. B.



souillures? ou plutôt, n'aurait—on pas fait présider une seule et même Déesse à la naissance et à la mort, pour nous avertir que tout ce qui naît est sujet à la mort.

Quelque ingénieuses que soient ces raisons, je n'en suis pas moins persuabé que Denps d'Falicarnasse et Plutarque, qui ne sçavoient que médiocrement la langue latine, comme il serait aisé de le prouver, si cela était nécessaire, ont confondu Libitine avec la Déesse Libentine, qui était une Vénus, comme je l'ai remarqué, pag. 86.

Je sçais qu'il p avait à Delphes une petite Statue de Vénus Epitombia, 173 auprès de laquelle on appelait les morts aux libations. Je n'en persiste pas moins dans mon sentiment, car si cela avait rapport à la Déesse Libitine, comme le pensait Plutarque, pourquoi cette coutume ne s'observait elle qu'à Delphes? pourquoi n'était-elle point établie dans tous les paps où la Religion de la Grèce et de Rome était dominante? pourquoi ne connaissons—nous cette Vénus que par deux Grecs, peu instruits de la langue latine? Il est bien plus naturel de croire que la cérémonie qui s'observait à Delphes, tenait à quelque usage particulier à cette ville, ou qu'elle était fondée sur quelque aventure que nous ignorons, et que Plutarque ignorait comme nous.

Peut-on se flatter de découprir ce qui avait fait donner à Argos le surnom de Tumboruchos à Vénus, dont nous parle Clément d'Alexandrie. On pourrait proposer là-dessus mille conjectures, toutes plus ingénieuses les unes que les autres, et si par hazard il s'en trouvait une de vraie, comment s'en assurer? T'en dis autant de la Vénus Epitymbia. Plutarque ignorait la cause de ce surnom: trompé ensuite par le mot Libitina qu'il confondoit, et qu'il était si aisé à un étranger de confondre avec Libentina, il crut entrevoir un rapport entre Libitina et Vénus Epitymbia, rapport nul et fondé



seulement sur une méprise. Il le saisit, ce prétendu rapport, et nous le présente comme une vérité.

Ce que je disais, il n'p a gu'un instant, gu'une aventure particulière pouvait avoir donné occasion au surnom de Vénus Epitymbia, se confirme par ceux d'Automata, d'Epidæta gu'avait cette Déesse, et dont nous ignorerions à jamais la raison, si elle ne nous avait été conservée par Servius.

Alexis, dit-il, et Mélibœa \*\*\* s'aimaient mutuellement, et s'étaient cent fois juré de s'épouser. Mais les parents de Mélibœa donna son paps, la jeune personne se précipita du faut de la maison, et ne s'étant point fait de mal, elle se sauva sur le bord de la mer, et monta dans un bateau dont la corde se détacha à l'instant. Les vents et la mer poussèrent le bateau à l'endroit où s'était retiré son amant, et elle arriva dans le tems qu'il allait se mettre à table avec les amis. Ils se marièrent, et par reconnaissance ils donnèrent à Vénus le surnom d'Automata, parce que les cordes du bateau s'étaient détachées d'elles-mêmes, et celui d'Epidætia, parce que Mélibea était survenue pendant les préparatifs du repas.

Je ne sois pas sissimuler qu'il p avait sans les Enfers une Vénus, mais elle était vierge, et ce ne pouvait être Proserpine. D'ailleurs, l'Inscription qui en parle ne lui sonne aucun ses attributs se Libitine. Vis. Donian. Inscription. in Classe 1. num. 54.

Vénus présidait aux jardins, c'était un de ses attributs, comme nous l'apprend Plaute, cité par Pline le Naturaliste. \*\*\* On lit dans Varron : Adveneror Minervam et Venerem, quarum unius procuratio Oliveti, alterius Fortorum. \*\*\*\* On peut encore consulter le même Auteur de Linguâ Latinâ, lib. 5. pag, 48. Festus dit aussi aux mots Rustica Vinalia,

<sup>775.</sup> Servius ad Virgilii Kneid, lib. 1. vers. 720.

<sup>776.</sup> Dlin. Fistor. Natural, lib. 19. cap. 4. tom. 2. pag. 162 lin. 7.

<sup>777.</sup> Varro de Re Rustica, lib. 1. cap. 1. S. 6.



que les jardins sont sous la protection de cette Déesse : Omnes forti in tutelà Veneris esse dicuntur : et nous savons par une Inscription rapportée par Gruter, page 39, qu'il y avait un Temple de Vénus dans les jardins de Salluste : Æditui Veneris fortorum Sallustianorum. C'est le même, à ce qu'il paraît, bont fait mention Dom be Montfaucon in Diario Italico, pag. 228. « Gabriel Vacca, p est-il bit, faisant creuser bans sa vigne, située aux jardins de Salluste, près de la Porte Salaria, 778 trouva un grand édifice de forme orale, autour duquel régnait un portique soutenu de colonnes de marbre jaunâtre, Sont chacune avait dix-fuit palmes de faut. Le chapiteau et les bases étaient d'ordre corinthien. Il p avait à cet édifice quatre porte où l'on montait par autant d'escaliers. Le pavé était de marbre de différentes couleurs. A chaque porte il y avait deux colonnes S'albâtre oriental, si transparent que les rapons du soleil le perçaient aisément. » Ce temple était dans le sixième quartier.

Je crois devoir rapporter à la Vénus des jardins, celle qui était surnommée frutis, Sont parle Solin, " et Sont le temple s'appelait frutinal, selon festus : frutinal, Templum Veneris Frutis. Les Anciens discient Frux, Fructis, ou Frutis, Frutis, d'où viennent frutex, Frutico. Enée avait pris cette Vénus en Sicile, et l'avait placée dans le Latium. Vopez Solin à l'endroit cité; mais Scaliger prétend, 700 non sans quelque oraisemblance, que Fruta ou Frutis est un mot trongué et estropié (par les Etrusques, ajoute M. Gori, 💤 quoique Scaliger ne les nomme pas) pour Appobity. Marquardus Gudius 12 rapporte une Inscription Veneri jucundæ, où il est aussi fait mention d'un Frutinal, ou Temple be Vénus Frutis, qui paraît avoir été bâti sur la Voie Appienne, où a été trouvé le

<sup>778.</sup> C'est la même que la Porte Colline.

<sup>779.</sup> Solini Polphistor. cap. 2. pag. 10. C. 780. In notis ad festum, pag. 155. 781. Museum Etruscum. tom. 1. pag. 115. 782. Antique Inscriptiones Græcæ et Latin, pag. 39 n°. 2.



marbre qui contenait cette Inscription.

Cette Vénus s'appelait aussi Dea Scia, et présidait aux semailles, de même que la Déesse Segetia prenait soin des moissons, et que Tutilina conservait les bleds dans les greniers. Voyez S. Rugustin dans la Cité de Dieu, liv. 4. chap. 8.

Il p a ou dans le Panthéon de Jupiter Vengeur à Rome, c'est-à-dire, dans le neuvième quartier, une Statue de Vénus remarquable par ses pendants d'oreilles. On sait que Cléopâtre avait parié 783 contre Antoine qu'elle dépenserait dans un repas dix millions de sesterces. Elle avait pour pendants d'oreilles les deux plus belles perles qu'on eut jamais oues dans l'Orient. Elle en prit une sur la fin du repas, et la fit dissoudre bans du vinaigre. Elle allait en faire autant à l'autre, lorsque L. Plancus, juge de la gageure, prononça qu'Antoine avoir perdu. On peut juger, dit Macrobe, \*\*\* de la grandeur de cette perle, par celle qui reste. Octave s'étant emparé de l'Egypte, après la bataille d'Actium, elle fut portée à Rome, et coupée en deux, pour servir de pendants d'oreilles à la Statue de Vénus qu'on voyait dans le Panthéon. Ce Temple, achevé par les soins d'Agrippa, 785 en son troisième Consulat, comme le porte l'Inscription, et brûlé sous l'Empire de Titus, " l'an de Rome 833, fut dans la suite rétabli, et subsiste encore maintenant sous le nom de Ste Marie de la Rotonde.

Un Ambassadeur avait fait présent à Alexandre Sévere, pour l'Impératrice, de deux perles d'un poids et d'une grandeur extraordinaires. Ce Prince, ennemi du luxe, en fit des pendants d'oreilles à une Statue de Vénus. Mais Rlius Lampridius, de qui nous tenons \*\*\* cette particularité, ne nous apprend rien sur cette Statue, ni sur l'endroit où

<sup>783.</sup> Plin. Fistor. Natural. lib. 9. cap. 35. pag. 523 et 524.

<sup>755.</sup> Plin. Gistor. Flatural. (nr. ). Cap. 35. pag. 5-25 et 5-27. 765. Dio Cassius, lib. 53. §. 27 pag. 721. 766. Isom lib. 66. §. 24 pag. 1096. 767. Klius Lampribius in Alexandro Severo. Tom. 1. Tist. August. pag. 1005.



elle était.

Il y avait aussi à Rome, au pied du Mont Palatin, 788 un Temple de Vénus et de Rome. Fabrien, fier de cet ouvrage, en envoya le plan à Apollodore, célèbre Architecte, qui sous l'empire de Trajan avait fait le forum de ce Prince, l'Odeum, le Gomnase etc. afin de lui faire voir qu'on pouvait exécuter quelque chose de grand sans lui, et lui fit en même tems demander ce qu'il en pensait. Apollodore répondit qu'il aurait fallu le construire dans un lieu plus élevé, afin qu'on pût le voir plus aisément de la Voie Sacrée, et qu'il aurait bû p pratiquer des souterrains, pour p renfermer les machines qui servaient aux jeux, et qui paraissant à l'improviste bans l'amphithéâtre, auraient fait un plus grand effet. Il ajouta encore que les Statues des Déesses étaient plus grandes que la hauteur du Sanctuaire ne le pouvait permettre. Car, disait-il, si les Déesses voulaient se lever pour sortir de leur Temple, elles ne le pourraient. Ce dernier défaut était aussi celui du Jupiter Olympien de Phidias, qu'on regardait cependant comme un chef-b'œuvre. Cette Statue était si grande, dit Strabon, 789 que quoiqu'elle fût assise et que le Temple fût très-élevé, elle touchait presque la voûte de la tête. L'Artiste, continue Strabon, paraît avoir manqué aux proportions; car si le Dieu eût voulu se lever, il aurait emporté le comble su Temple. Fasrien fut tellement irrité se voir relever des défauts auxquels il ne pouvait plus apporter de remède, qu'il fît tuer Apollodore.

Le Sénat ordonna qu'on placerait les Statues so d'argent de Marc-Aurele et de Faustine, dans le temple de Vénus et de Rome, et qu'on p élèverait un autel où seraient tenus de sacrifier les jeunes filles qui se marieraient dans la Ville, ainsi que ceux qui les épouseraient.

<sup>788.</sup> Dio Cassius, lib. 69. §. 4. pag. 1153.

<sup>789.</sup> Strab. lib. 8. pag. 542. C.
790. Dio Cassius lib. 71. §. 31. pag. 1195.



Sévere 7 étant encore particulier, et prêt à épouser Julia Domna, crut voir en songe l'Impératrice Faustine lui préparer un lit nuptial dans le Temple de Vénus, qui était près du palais.

On dispute s'il p avait deux Temples, ou s'il n'p en avait qu'un. Des Auteurs de poids adoptent ce dernier sentiment, et Dio Cassius paraît l'appuper; mais Prudence et quelques autres sont pour le premier. Ce Poète Chrétien a dit en effet :

Urbis Veneris que pari se culmine tollunt Templa : simul geminis adolentur tura Deabus. 792

Dans le Temple de Junon, 758 en debans du Portique d'Octavie, on voyait deux Statues de Vénus, l'une de Philiscus, l'autre de Polycharme. Celle-ci représentait Vénus prenant les bains.

Il y avait bans le Temple de Brutus Callaïcus une Statue de Vénus nue, par Scopas, qui surpassait, au jugement de Pline, \*\*\* celle même de Praxitèle.

On portait dans la Pompe du Cirque la Statue de Vénus avec celle des autres Dieux: At cum pompa frequens coelestibus ibit eburnis, Tu Veneri Dominæ plaude favente manu.

Dio Cassius remarque que cela arriva l'an 712, à l'occasion des jeux célébrés en l'honneur de Vénus Genetrix, comme je l'ai observé, page 230, mais peut-être passa-t-il en usage de l'y porter.

<sup>791.</sup> Isem lib. 74. §. 3 pag. 1243. 792. Drusent, contra Symmach. li pmmach. lib. 1. vers. 221.

<sup>793.</sup> Olin. Fistor. Natural, lib. 36. cap. 5, tom. 2. pag. 730. 791. Olin. ibis. pag. 727. 795. Oois. Ars Amator. lib. 1. pers. 147.



Céphissodore, fils de Praxitèle, avait fait une Vénus 796 qu'on voyait dans les monuments S'Asinius Pollio.

On voit encore à-présent à Rome une Statue de Vénus dédiée par les Maronites, avec les titres de Πανάγαθος Excellente, de  $\Sigma \omega \tau \eta \rho$  Sauveur, d'Euxhêta illustre, et δ Ευεργέτης Bienfaictrice. Boissard Topograph. Roman. f. 116.

Les Romains établirent leur religion partout où ils portèrent leurs armes. Sur les confins des Gaules 797 et de l'Espagne, il y avait un Promontoire avec un Temple de Vénus. Ce Promontoire s'appelait indifféremment Aphrodisium, ou Massaliotique. C'est le même que Marcianus nomme Promontoire de Pyrene, 798 qui était, selon ce Géographe au levant d'été; il p avait un Temple de Vénus. On lit dans les Extraits de Strabon que la \*\* province de Narbonne est séparée de l'Italie par le Var, et de l'Espagne par le Temple de Vénus Porencea.

Il y avait à cing milles de Sagonte, 👐 en Espagne, un Temple de Vénus où campèrent Cnœus et Publ. Scipion, en marchant contre les Carthaginois.

Près de la ville de Mænacé, " qui n'était pas fort éloignée de Tartesse, en Espagne, était un Temple de Vénus.

Il 9 en avait un autre un peu au-bessus be Bathia, 102 ainsi que bans l'Isle S'Erythie, où était un Promontoire qui portait le nom de la Déesse. 14 Cette Isle était consacrée à Vénus Marine.

<sup>796.</sup> Olin, Fistor. Natural. lib. 36. cap. 5. tom. 2. pag. 727.

<sup>797.</sup> Strab. lib. 3. pag. 269. C. 274. B.
798. Marciani Periplus, pag. 34 et 45.
799. Excepta è Strabone, lib. 3. pag. 33. Viò. Geograph. Script. minores, tom. 2.

soo. Polyb. lib. 3. §. 97 tom. 1. pag. 344.

<sup>801.</sup> Aviani Ora maritima, vers. 437.

<sup>502.</sup> Plutarchi Apophthegmata, pag. 196. B. 503. Rufi festi Rojani Ora maritima vers. 315.



Téspohius parle 804 S'une petite Statue de Vénus, qu'il nomme Ostracis, sans indiquer le lieu où elle était.

Te finis par une autre Statue de Vénus qui était de pierre d'Aimant. 895 Dans le même Temple était une Statue de fer de Mars. On célébrait en ce Temple, un jour de l'année, le mariage de ces Dieux. La porte était jonchée de mortes; la Statue de la Déesse était sur un lit de roses, et dès qu'on en approchait celle de Mars, Vénus l'enlevait avec violence par la vertu de l'Aimant, et l'embrassait avec la plus vive ardeur. On ignore si cette Statue a véritablement existé. Si elle est de l'invention de Claudien, l'idée en est ingénieuse.

On ne sçait point aussi où étaient les tableaux suivants de Vénus. Nicéarque l'avait peinte 806 au milieu des Grâces et des Amours. Il avait peint aussi Tercule affligé de la folie qui lui avait fait tuer sa femme Mégare et les enfants qu'il en avait eus. On ne connait point d'autre ouvrage de ce Peintre, et l'on ignore sa patrie.

Néalcès, Peintre 107 ingénieux et très-habile, avait aussi peint la Déesse. Il était ami S'Aratus. 808

Artémidore 101 mauvais Peintre, qu'a omis françois Junius dans son ouvrage de Picturâ Veterum, avoir peint la Déesse.

Eumélus avait fait un Tableau de Vénus, si l'on en croit François Junius; mais ce tableau n'a jamais eu s'existence que bans le Catalogue bes Peintres be cet Auteur.

- 904. Tespektus poc. Ootpoxic. 905. Claubiani Eibyll, 5. pag. 674. 906. Plin, Tistor, Natural, lib. 35. cap. 11. tom. 11. pag. 707.
- Isem ibis.
- 505. Plutarch in Arato, pag. 1032. 509. Martial. lib. 5. Epigramm. 41.



Je pourrais parler ici de la Déesse Friga, la Vénus des peuples du Nord; mais cet objet est étranger au plan de l'Académie.

Après avoir rapporté toutes les différentes Vénus dont ont fait mention les Anciens, il ne me reste plus à parler que du culte qu'on lui rendait, et des fêtes et des sacrifices institués en son honneur.

J'ai remarqué plus faut 510 que pour plaire à la Déesse, les femmes se prostituaient à Babylone, à Téliopolis, à Aphagues, à Sicca Veneria en Afrique, et en quelques endroits de l'Isle de Cypre. Cette prostitution faisait une partie essentielle de son culte.

T'ai observé qu'à Paphos, on sacrifiait à Vénus des animaux mâles, et que l'on consultait avec confiance les entrailles des boucs. Les Grecs apant pris leur Vénus des Orientaux, il est naturel de penser qu'ils empruntèrent aussi des mêmes peuples le culte qu'ils lui rendaient. Cela est confirmé par Pausanias, qui nous apprend qu'on lui offrait \*" les cuisses des victimes, excepté celles des porcs, et par un passage des Refarnes 12 d'Aristophane, où il est dit qu'on n'immole point de porcs à Vénus, ce qui suppose qu'on sacrifiait en son honneur l'autres animaux. La Déesse ne pouvait souffrir 113 le pourceau, à cause de la malpropreté de cet animal. Cependant on lui en sacrifiait en quelques paps, peut-être par la même raison qu on immolait des boucs à Bacchus, quoique ce Dieu bût être leur ennemi, à cause qu'ils rongent la vigne. Témoins les Argiens, comme nous le vopons dans les Commentaires d'Eustathe sur Jomère, " et Sans Athénée 15; ce qui avait fait sonner le nom S'Epsteria Totthpia à la fête que

<sup>510.</sup> Ci-dessus, pages 12, 13, 45 et 49. 511. Pausanias Corintfiac. sive lib. 2. cap. 10. p. 135.

<sup>111.</sup> Pausamas Coriniziae, sive 110, 2, cap. 10, p. 1 112. Pristophan. Robarn. vers. 792. 113. Phurnutus de Naturâ Deorum, c, 24, p. 199. 114. Eustath. ad Homeri Tliad. 1, 11, p. 853 lin. 34. 115. Pthen. Deipnosoph. lib. 3. cap. 26, p. 96, R.



ce peuple célébrait en son fonneur. Lobscur Lycopfron a pris de-là occasion d'appeler Enée 116 fils de Choiras, dont il fait une épithete de la Déesse, parce qu'elle se plaisait aux sacrifices des porcs, XOLPOS étant un porc, ou bien, parce que ce mot signifie aussi la partie sexuelle de la femme On prétendait que la Vénus Castnia, dont j'ai parlé ci—bessus, page 85, était la seule à qui on sacrifiait bes pourceaux; mais Strabon 📭 observe qu'il p en avait beaucoup d'autres, et nomme en particulier la Vénus de Tricca, capitale de l'Esticotide.

On immolait à Vénus Pandémos une cheore blanche, suivant Lucien, 818 et à Uranie une génisse, ainsi qu'à la Vénus, bans les Jarbins, bont j'ai fait mention plus haut, page 70 etc. Une note grecque en marge d'un Manuscrit de cet Auteur de la Bibliothèque du Roi, et qui a été imprimée bans l'Ebition d'Amsterdam, bit qu'on sacrifiait à Vénus Pandemos une cheore, à cause de la subricité de cet animal, διὰ τὸ τοῦ ζώου στυνετασττικόν τε καὶ παρὰ τὰ Αφροδίστια ἀκρατές. Η faut sone lire στυνουστιασττικόν en la place de στυνεσττατικόν qui ne fait aucun sens. La même note ajoute qu'on immolait à Uranie une génisse, parce qu'on mettait cet animal sous le joug, et qu'il indique d'une manière allégorique le joug légitime du mariage. Ovide dit aussi qu'on sacrifiait des génisses aux cornes dorées, dans la fête la plus célèbre de Vénus, et dont je dirai deux mots dans un moment.

On immolait une génisse à Vénus Kupotpópos, qui nourrit les enfants, avant de conduire les jeunes mariées à la maison de leurs maris : témoin ce distique de Nicomede 11 de Smyrne, qui est du nombre de ceux qu'on appelle Anacycliques, et que

<sup>516.</sup> Locophron, Alexandra ocrs. 1234 517. Strab. lib. 9. pag. 669. A.

<sup>515.</sup> Lucian. Dialog. Meretric. 7. tom. 3. 295. 519. Analecta Veterum Pætarum Græcorum tom. 2. pag. 352.



je vais rapporter par cette raison :

Κύπριδι Κουροτρόφω δάμαλιν βέξαντες ἔφηβοι, Χαίροντες νύμφας ἐκ θαλάμων ἄγομεν.

en commençant par les derniers mots, les vers subsisteront.

Άγομεν ἐχ θαλάμων νύμφας χαίροντες ἔφηβοι, Ρέξαντες δάμαλιν Κουροτρόφω Κύπριδι.

Nous autres adolescents, nous conduisons avec plaisir ces jeunes mariées à la maison de leurs époux, après avoir immolé une génisse à Vénus Courotrophos.

On lui sacrifiait aussi des colombes :

Seb cape torguatæ, Venus ô Regina, columbæ,

Ob meritum ante tuos guttura secta focos. 120

le lièvre 121 lui était une victime agréable. Feu M. Dacier a donc eu tort d'avancer dans ses Notes sur Jorace, 122 que les Grecs n'avoient jamais versé de sang dans les sacrifices de Vénus.

Téspehius nous parle d'un sacrifice en l'honneur de Vénus, qu'il nomme Zacoria; mais, comme il se contente de cette simple dénomination, et qu'il n'en est fait mention dans aucun autre Auteur, nous ne pouvons en rien dire de plus. Nous ne répéterons pas ce que nous avons dit à l'Article d'Uranie, sur les sacrifices et la fête de Vénus, qui se faisaient à Amathunte et ailleurs.

520. Propert. lib. 5. eleg. 5. vers. 63. 521. Philostrat. Icon. lib. 1. 6. pag. 772. 522. Vopez ses Notes sur l'Ose 19, su Livre 1.



Les Lodiens célébraient 123 une fête de la Déesse avec beaucoup de magnificence. Ils faisaient une procession où ils étalaient toutes leurs richesses. Crésus était né en ce jour.

Il p avait à Sestos 124 une fête superbe en l'honneur de Vénus et d'Adonis. On s'p renbait de toutes parts, et même de l'Isle de Eppre, si l'on peut ajouter foi au Dseudo-Musée, de qui nous avons un Poème sur les Amours de Léandre et de Jéro.

On célébrait dans la Troade une fête de Vénus, 125 et les nouvelles mariées faisaient en ce jour une procession. Quelques jours avant leur mariage, les jeunes filles se rendaient sur les bords du Scamandre, se baignaient dans ses eaux, et s'adressant au fleuve, elles lui disaient : Scamandre, reçois ma virginité. Cette coutume donna occasion à une aventure de Cimon, compagnon de vopage d'Eschines, que celui-ci raconte dans sa dixième Lettre, et dont la fontaine a fait un de ses Contes.

Nous avons parlé de plusieurs fêtes de la Déesse dans l'Isle de Eppre, à l'occasion de Vénus Uranie. Il y en avait une, surtout, très célebre, dont Ovide parle en termes généraux, et qui est peut-être la même, que quelqu'une de celles dont j'ai déjà fait mention; mais j'aime mieux m'exposer à une resite, que s'être accusé s'avoir oublié quelque chose d'essentiel. On immolait à cette fête des génisses, dont on avait doré auparavant les cornes :

festia dies Veneri, totà celeberrima Eppro Venerat, et pandis inductæ cornibus aurum Conciderant icta nivea cervice juvenca. 126

<sup>\$23.</sup> Ptolemæi Tepfæst. lib. 3. Vide Pfotii Bibliothec. Cod. 190 pag. 477. lin. 40. \$24. Musæus de Terone et Leandro, oers. 42. \$25. Æschinis Epistolæ ex edit. Taplor. tom. 2. pag. 738. \$26. Ooid. Metamorphos. lib. 10. oers. 270.



Nous nous sommes beaucoup étendus sur les fonneurs qu'on rendait à Vénus, à Erpx en Sicile. Il est naturel de penser qu'une Ville, qui avait tant de dévotion pour la Déesse, célébrait quelque fête particulière en son fonneur. Aussi p en avait—il beux remarguables, l'une gue l'on appelait la fête du Départ, et l'autre celle du Retour. Le bépart de Vénus pour l'Afrigue, bonna occasion à la première. On conjecture en effet, dit Elien, 827 qu'elle se rend en ce temps-là en Libye, parce qu'on n'aperçoit point alors de colombes dans le Pays, quoigu'il y en ait une très-grande quantité le reste de l'année. Les Fabitants d'Erpx prétendent qu'elles vont servir la Déesse. Car elles font, disent—ils, ses plaisirs, et tous les fommes en sont persuadés. Au bout de neuf jours, en aperçoit revenir de la Libpe une colombe d'une grande beauté, dont la couleur 128 ne ressemble point à celle des autres. Elle est couleur pourpre, et telle qu'Anacréon nous peint Vénus, quand il chante quelque part dans ses vers πορφυρήν Αφροδίτην, Durpuream Venerem : mais ce pourpre tire aussi sur l'or, et nous représente la même Déesse, telle qu'Jomère la décrit dans ses vers, lorsqu'il dit χρυστή Αφροδίτη, Aurea Venus. Les autres colombes l'accompagnent en troupes. Les Fabitants célèbrent à cette occasion une nouvelle fête qu'ils appellent le Retour.

Meursius ne parle point de ces deux fêtes, non plus que de beaucoup d'autres. Elien prend au propre, comme on vient de le voir, les termes de Durpurea et d'Aurea, qui expriment seulement, à mon avis, la beauté de la Déesse, et qui n'auraient dû se prendre qu'au figuré. C'était aussi le sentiment de Saumaise, dont l'autorité est en ces matières du plus grand poids. Voyez ses notes, ad Aram primam Dosiadæ, pag. 139.

Mais peut-être l'épithete de χρυστῆ, Aurea, sui a-t-esse été donnée à cause de sa

<sup>827.</sup> Pélian, de Natura Animal, lib. 4. cap. 2. pag. 177. 128. J'ai suivi les corrections de Corneille de Daw qui m'ont paru sures. Voyez son Anacréon p. 272.



richesse de ses Temples, ou parce que les jeunes filles aiment à porter de l'or, des bijoux S'or. On connait ce vers & Jomère, χρυστὸν φορέοντα ήυτε Κούρη, qui porte de l'or, comme une jeune fille : ou parce que l'or sert beaucoup en amour, témoin la fable de Jupiter et de Danaë : ou enfin, parce que la couleur blonde était celle à laquelle les Anciens donnaient la préférence pour la chevelure des femmes.

Il pourrait se faire aussi qu'on ait donné à la Déesse le nom de  $\Pi \circ \varphi \circ \varphi \circ \eta$  Durpurea, parce que l'Isle de Cytheres, qui lui est particulièrement consacrée, s'appelait ancien= nement Πορφυρούστα, comme nous l'apprenons l'Étienne de Bysance au mot Κύθερα, ou, Πορφυρούστα, comme on le trouve écrit dans les Commentaires d'Eustathe 129 sur Tomère, ou Porphyris avec Pline. 830

On célébrait à Thèbes 1911 la fête appelée Aphrodisia, lorsque les Magistrats étaient prêts à sortir de Charge. On leur amenait les plus belles femmes de la Ville. Mais je ne puis dire si cette licence était d'usage, ou si c'était un abus introduit, pendant que la citadelle de cette Ville était au pouvoir des Lacédémoniens, et que ceux de ce parti gouvernaient leurs Concitopens avec une verge de fer. Polpen raconte 122 la même chose, avec quesque légère différence, et l'on voit par Plutarque que cela se passa en fiver; car il remarque que le jour " que les exilés rentrèrent dans Thèbes, il tomba beaucoup de neige.

Les Eginetes 🐕 faisaient tous les ans la commémoration de leur retour de Troie. La fête burait seize jours. On la commençait par un sacrifice à Neptune, et on la terminait

<sup>\$29.</sup> Eustath. in Tomerum pag. 1024 lin. \$8. \$30. Dlin. Tistor. Natural. lib. \$1. cap. 12. tom. 1. pag. 208. lin. 15. \$31. Xenophont. Tellenic. lib. 5. pag. 566 E. Ebitionis Parisiens. \$32. Polpæni Strategemata libr. 2. cap. \$1. \$1. \$2. pag. 167. \$33. Plutarch. in Pelopibâ, pag. 282. A. \$34. Plutarchus Quæstion. Græcanic. pag. 301. E.



par un autre à Vénus.

Le quatrième jour de chaque mois on célébrait à Athènes la fête de Vénus Pandémos, comme on le voit bans Athénée, 135 qui cite à cette occasion bes vers bu flatteur be Ménandre.

Loncée de Samos parle 136 de la fête de Vénus, que solemnisa Antigone à Athènes. Athénée qui nous a conservé cette particularité, répete encore la même chose, livre 4, chap. 1, pag. 128.

Νηφάλιος θυσία sobrium sacrificium était un sacrifice, selon Polémon 137 dans un ouvrage adressé à Timée, qui se faisait chez les Athéniens, en l'honneur de Mnémospne, de l'Aurore, du Soleil, de la Lune, des Nomphes, et de Vénus Céleste. Les libations ne se 838 faisaient point avec du vin, mais avec de l'hydromel. Empédocle met aussi les libations de miel au nombre des offrandes faites à Vénus, dans un passage que je vais rapporter en entier, parce qu'il p est parlé de différentes manières d'honorer la Déesse. « On se rend propice Vénus, dit-il, par des Statues, en lui offrant des animaux peints, des parfums, de la myrrhe, de l'encens, et en faisant en son honneur des libations be miel. 189 » Ce qu'il p a b'étonnant, c'est qu'on célébrait souvent des Néphalies en Chonneur de Bacchus.

Les Délies appient été instituées en l'honneur de Vénus par Thésée, à son retour de Crète, si l'on peut ajouter foi à Dom de Montfaucon; mais ce Sçavant Religieux ne peut fonder son opinion que sur un passage de Plutarque, qu'il n'a point entendu. Vopez

<sup>835.</sup> Athen, Deipnosophist, lib. 14. cap. 22. pag. 659. D.

<sup>136.</sup> Them lib. 3. cap. 21. pag. 101. f.
137. Scholiast. Sophoclis at OE sipum Col. vers. 101. Suitas voc. Νηφάλιος θυσία pag. 619.
138. Suitas voc. Νηφάλιοι θυσίαι, pag. 620.

<sup>139.</sup> Athen. Deipnosoph. lib. 12. cap. 1. p. 510. D. 140. Duttarch. de Tuenda Valetubine, pag. 132. E.



son Antiquité Expliquée, vol. 2, partie 2, pag. 214, et Plutarque, in Theseo, pag. 9. D.

Il y avait à Corinthe une fête de Vénus, que les Courtisanes célébraient ensemble, et les femmes libres en leur particulier, comme nous l'apprend le Poète Comique Alexis, 🏴 Sans la Diéce intitulée l'Amante.

Philochorus assure 112 qu'il y avait une fête où les femmes sacrifiaient à Vénus en habit d'homme, et les hommes en habit de femme. Cette fête me paraît celle que l'on appelait, sans doute par cette raison, Υβρισττικά Contumeliosa, dont fait mention Plutarque, 143 et qui fut instituée pour perpétuer la mémoire d'un exploit des femmes Prgos, contre les Spartiates.

J'ai parlé plus faut \*\*\* du culte qu'on rendait à Rome à Vénus et à Abonis, et de la fête de Vénus Genetrix, 115 qui se faisait le cing des Calendes d'Octobre.

Les Vinales Rustiques étaient une fête en l'honneur de la Déesse, comme on le voit dans festus, aux mots Rustica Vinalia. Ovide en parle au quatrième livre des Fastes, Vers. 877. Vous demandez, dit-il, pourquoi on appelle Vinalia la fête de Vénus. La réponse qu'il fait à cette question, me semble obscure. Celle de Plutarque, quoiqu'au fond la même, me paraissant plus claire, doit trouver place ici. Pourquoi, se demande ce judicieux Auteur, verse-t-on du Temple de Vénus beaucoup de vin dans la fête des Vinales ? διὰ τί τῶν Ουενεραλίων τῆ ἐορτῆ πολὺν ὀινον ἐκχέουστιν ἐκ τοῦ ιερού της Αφροδίτης. •• On voit au premier coup s'œil que le texte est corrompu, et qu'il faut lire των Ουιναλίων. Feu M, Reiske n'a point fait de remarques sur

<sup>841.</sup> Athen. Deipnosophist. lib. 13. c. 4. p. 574. B.
842. Macrob. Saturnal. lib. 3. cap. 8. pag. 283.
843. Plutarchus de Virtutibus Mulierum, pag. 245.

<sup>816.</sup> Plutarch, Quæstion. Roman, pag. 275 D. E.



ce Traité de Plutarque. Mais revenons à la réponse de cet Ecrivain : « Serait-ce, dit-il, comme on le raconte communément, parce que Mézence, Général des Tyrrhéniens, envoya offrir la paix à Enée, à condition qu'on lui donnerait tous les ans le vin, et qu'Enée n'ayant pas voulu l'accepter, il promit aux Tyrrhéniens de leur abandonner ce vin, s'il remportait la victoire. Enée, informé de cette promesse, consacra le vin aux Dieux, et ayant rassemblé après la victoire tout ce qui avait été recueilli, il répandit le vin devant le Temple de Vénus. Ou plutôt, ne veut-on pas nous apprendre par cet emblème, qu'il faut célébrer les fêtes des Dieux avec sobriété, et non point en s'enivrant, parce que les Dieux prennent plus de plaisir à ceux qui répandent beaucoup de vin, qu'à ceux qui le boivent. »

Cette histoire de Plutarque me fait croire qu'il s'agit ici des secondes Vinales, ou Vinales Rustigues, qu'on célébrait le douze ou le treize des Calendes de Septembre. Elle ne peut absolument convenir aux premières Vinales qui se faisaient le 22 Avril. Cela est confirmé par Varron !!! : Vinalia Rustica dicuntur, ante diem duodecimum Kalendas septembris quod tum Veneri dedicata Rédis et horti ejus tutelæ adsignantur, ac tum sunt feriati Olitores.

Les Courtisanes célébraient " aussi en ce jouir la fête de Venus :

Numina vulgares Veneris celebrate puellæ.

Multa professarum guæstibus apta Venus.

Poscite ture bato formam, populi gue favorem :

Poscite blanbitias, bigna gue verba joco.

545. Varro de Linguâ Latinâ, pag. 48. 549. Ooid, Fastor, lib. 4. oers. 865. etc.

st. Je lis ici πρό τοῦ ἱεροῦ au lieu de ἱεροῖς qui ne fait point de sens.



Le mois s'Avril était 850 consacré à Vénus, et l'on célébrait à Rome une fête en son honneur, le premier de ce mois, si l'on en croit l'ancien Calendrier qu'on place communément au-bevant des fastes d'Ovide. Cela est aussi confirmé par le quatrième livre des Fastes, vers 61, etc. où ce Poète prétend que le mois d'Aoril, Aprilis, a été nommé d'un mot grec ; en changeant sans doute la lettre aspirée  $\Phi$  en sa tenue  $\Pi.$  On sait que les Grecs appelaient Vénus en leur langue Apfrodite, et qu'Apfros signifie de l'écume. On connait aussi ces vers du même Poète 151 :

> Quo non livor abit? Sunt qui tibi mensis honorem Eripuisse velint, invideant que, Venus. Nam quia ver aperit tunc omnia, dense que cedit frigoris asperitas, fœta que terra patet, Aprilem memorant ab aperto tempore sictum: Quem Venus injectà vindicat Alma manu.

Je conteste s'autant moins cette étymologie, qu'Ovide était Sçavant, et qu'il n'était pas seul de cet avis : secundum mensem nominavit (Romulus) Aprilem, ut quidem putant cum aspiratione, quasi Apprilem ; à spumâ quam Græci Appron vocant, unde orta Venus creditur. 152 Mais je ne dois pas dissimuler que Cincius était d'un autre sentiment, ainsi que Varron. Macrobe nous apprend 853 que cet Auteur soutenait dans un ouvrage qu'il a écrit sur les fastes, que les Anciens n'ont point nommé le second mois de l'année Aprilis, à cause de Vénus, mais parce que les germes se développent en ce mois, et que la terre paraît en guelque sorte s'ouvrir. Cet Auteur le prouve, parce qu'on ne trouve

<sup>850.</sup> Olutarch. Quæst. Roman. pag. 285. R. 851. Ooid. Fastor. lib. y. vers. 85. 852. Macrob. Saturnal. lib. 1. cap. 12. pag. 170.

<sup>853.</sup> Isem ibisem.



en ce mois aucune fête remarquable de Vénus, aucun sacrifice d'institution ancienne : parce que cette Déesse n'était pas même connue à Rome bans les anciens tems, 15\* puisqu'il n'en est fait aucune mention bans les vers bes Saliens, quoigu'il y soit parlé du reste des Dieux. Varron pensait aussi que sous les Rois de Rome, les Romains n'avoient eu aucune connaissance du nom grec ou latin de Vénus, et par conséquent qu'ils n'avoient pu bonner au mois Aprilis le nom be cette Déesse.

Quoiqu'il en soit sur le tems où cette fête fut instituée, on passait en réjouissances la nuit qui la précébait, 155 quib ? tu Venerin' pervigilare te vovisti, Phæbrome ? Dans bes bocages, et sous des tentes de verdure, faites avec des branches de myrte entre lassées,

> Inter umbras arborum Implicat casas virentes E flagello mprteo. 156

et les deux nuits suivantes. La jeunesse, libre de tout autre soin, formait des chœurs, se répandait dans les bocages, et couronnée de fleurs, s'assemblait dans des maisons de mprte. Cérès, Bacchus, et le Dieu de la Poésie, ne manquaient pas de s'p trouver. On passait les nuits entières à chanter les souanges de Vénus.

> Jam tribus choros videres (nempe Diana) feriatos noctibus Congreges inter cateroas, Tre per saltus tuos floreas inter coronas,

<sup>854.</sup> Ten ai bit un mot page 198. 855. Plauti Curculio, act. 1. sc. 3 vers. 25. 851. Pervigilium Veneris Vers. 10.



Myrteas inter casas. Nec Ceres, nec Bacchus absunt, Nec Poetarum Deus. Te sinente, tota nox est Dervigilanda cantibus. 857

Nous apprenons par Ovide, que dans cette fête, les femmes ôtaient à la Déesse les ornements, afin de la laver, et qu'ensuite on les lui remettait, avec des bouguets de fleurs, et surtout de roses :

> Rite Deam Latice colitis Matres que Nurus que; Et vos, quîs vittæ longa que vestis abest. Aurea marmoreo resimicula solvite collo: Demite sivitias : tota lavansa Dea est. Aurea siccato resimicula ressite collo: Nunc alii flores, nunc nova banda rosa est. 858

Il nous est resté de cette fête un Poème très—altéré, qui a été assez bien rétabli par le Père Sanadon, et surtout par feu M. le Président Bouhier. L'Académie voit que je veux parler su Pervigilium Veneris, que j'ai séjà cité plusieurs fois.

Il y avait une sorte de pois chiche, 159 blanc, rond, léger, qu'on appelait pois chiche de Colombe ou de Vénus, Cicer Columbinum quod alii Venerium vocant, dont on mangeait dans les Veillées de Vénus.

<sup>157.</sup> Ibidem vers. 67. etc. 158. Ovid. Fastor. lib. 4. vers. 133, etc. 159. Olin. Fistor. Natural. lib. 18. cap. 12. tom. 2. pag. 116.



Thulla était une fête de Vénus, dont Meursius ne nous dit aucune particularité. Mais Téspehius ajoute que ce mot signifiait aussi des branches ou des feuilles. De-là je conjecture que cette fête se célébrait au commencement du printemps, saison où la nature se renouvelle, et où tous les animaux reconnaissent l'empire de la Déesse. On portait sans doute en cette fête des couronnes de myrte, peut-être y pratiquait-on des maisons de verdure avec des branches de cet arbrisseau, comme on le voit dans le Pervigilium Veneris, vers 9, etc.

Cras Amorum copulatrix
Inter umbras arborum
Implicat casas virentes

E flagello myrteo.

Les Commentateurs d'Éspchius ont remarqué que  $\Theta$ Úλλ $\alpha$ , venant de  $\Phi$ Ú $\omega$ , en changeant le  $\Phi$  en  $\Theta$ , comme dans  $\Phi$ ηρ dont on avait fait  $\Theta$ ηρ, on avait dit  $\theta$ Ú $\omega$ ,  $\theta$ Úλλ $\omega$  et τὸ  $\theta$ Úλλον. Mais je m'imagine que Thulla est une faute des Copistes, et qu'il faut lire  $\Theta$ άλλ $\alpha$ .

Le lierre sauvage était proscrit des fêtes de Vénus à Thèbes, peut-être, comme le remargue "faussement Plutargue, parce que cette plante est stérile et inutile aux hommes. Il l'était pareillement de celles de Junon à Athènes, et de Jupiter à Olympie. Le Prêtre de Jupiter à Rome, qu'on appelait flamen Dialis, ne pouvait en toucher.

Les Anciens avoient une banse si figurée, ou si l'on veut, une pantomime, gui représentait Mars avec Vénus, le Soleil qui les bénonçait à Vulcain, et celui-ci qui les





enveloppait d'un filet imperceptible. Lucien en donne une description très-étendue. Cette Pantomime m'en rappelle une d'Adonis, où Vénus jouait un très-grand rôle, comme nous l'apprenons l'Arnobe. « Vénus oubliera-t-elle, sit ce Dère, 862 les offenses qu'on lui aura faites, en vopant Abonis banser et jouer la Pantomime : obliterabit offensam Venus, si Abonis in habitu gestum agere viberit saltatoriis in motibus Pantomimum ? »

Je ne sais si Arnobe avoir encore en vue la même Pantomime, ou une autre plus infame, lorsqu'il s'écrie : quod nefarium esset auditu, gentis illa Genetrix Martice, regnatoris et populi procreatrix amans saltatur Venus, et per affectus omnes meretriciæ vilitatis impubica exprimitur imitatione bacchari. 145 St. Augustin voulait sans boute parler des mêmes Pantomimes, lorsqu'il dit dans la Cité de Dieu 864 : quid sunt ad foc malum... Veneris lascivia, stupra et turpitudines quæ proferremus nisi quotidie cantarentur et saltarentur in theatris. Te pourrais aussi parler de la Pantomime du Jugement de Paris, que prenait plaisir à jouer l'infame Téliogabale. 165 Mais ces objets, dit avec beaucoup de justesse le divin Platon, " sont d'un trop mauvais exemple.

Vénus avait non-seulement un mois de l'année qui sui était consacré, mais encore un jour de la semaine. C'était le sixième : Sexta salutigerum sequitur Venus Alma parentem. 167 On se coupait les cheveux en ce jour, dit un Anonyme; ungues Mercurio, barbam Jove, Eppride crines. Mais Ausone n'approuve point cela.

Barba Jovi, Crines Veneri Secor: ergo necesse est, Ut nolint semi, quo sibi uterque placet. 868

- 862. Arnobius adversus Gentes, lib. 7. pag. 238.

- 162. Isem ibis. lib. 3. pag. 161.
  164. Sanctus Rugustinus se Civitate Dei lib. 7. cap. 26.
  165. Lamprisius in Antonino Heliogabalo, tom. 1. pag. 800.
  166. Olato se Republica, lib. 3. tom. 2. p. 330 C.
  167. Rusonins Eclog. 372. vers. 6.

- sig. Isom Eclog. 374 pers. 3 et 4.



On lui offrait des Sacrifices en ce jour, dit Jamblique. 669 C'était sans doute parce que le nombre sénaire était regardé comme le plus parfait. On cropait ce nombre tel, parce qu'il est égal, dit Euclide, 870 aux parties qui le constituent. « Le nombre sénaire est, selon Philon 871 dans son Ouvrage, sur la Création du Monde, le plus fécond, suivant les lois de la nature. C'est après l'unité, le premier nombre parfait. Il est égal aux parties intégrantes dont il est composé; c'est-à-bire, à un ternaire qui est sa moitié, à un binaire qui est son tiers, et à l'unité qui est sa sixième partie. Ce nombre est, pour ainsi dire, mâle et femelle, et composé des vertus de l'un et de l'autre sexe. Car dans les choses, le nombre 872 impair est le mâle, et le pair la femelle. Trois est le premier nombre impair, deux le premier nombre pair. De ces deux nombres vient six. »

Ce nombre était, par cette raison, consacré à Vénus. Fic autem numerus, dit Martianus Cappella Lib. 7, Veneri est attributus, quod ex utriusque sexus commixtione conficitur; id est, ex-triade qui mas quod impar est, numerus habetur; et dyade, quæ fœmina paritate; nam bis terni hexas fit.

Au jeu de dez, rafle de six était le coup victorieux; τρίς εξ νικητιήριος βόλος, dit Téspețius. On l'appelait Vénus, et c'est de cette manière qu'on tirait au sort le Roi du festin : quem Venus Arbitrum dicet bibendi. 1888 Caton, le Jeune tirait aussi au fort, 17th dans les festins, la portion que chacun devait avoir. Lorsque le sort ne lui était pas favorable, ses amis le priaient avec instance d'accepter la première part. Mais

<sup>170.</sup> Euclis! lib. 7. Sofinit. 22. pag. 149. 171. Philo de Mundi Opificio secund. Mosen. pag. 3. lin. 17.

<sup>172.</sup> Plutarque dit aussi la même chose (Quæstion. Roman, pag. 288) et il se demande si c'est par cette raison qu'on imposait chez les Romains les noms aux filles fuit jours, et aux garçons neuf jours après leur naissance : ou bien, si c'est parce que fuit est le cube de deux, premier nombre pair, et neuf le carré de trois, premier nombre impair.

<sup>873.</sup> Forat. Os. lib. 2. Os. 7. pers. 25. 874. Plutarch. in Carone Minore png. 762 B.



il la refusait, disant qu'il ne la prendrait pas malgré Vénus. Au jeu des osselets, le coup le plus heureux, et qu'on appelait aussi Vénus, 875 était, lorsque les nombres ne se ressemblaient point, c'est-à-bire, quand on amenait un as, un trois, un quatre et un six. Talis enim jactatis, ut guisque Canem aut Senionem miserat, in singulos talos singulos benarios in mebium conferebat : quos tollebat universos, qui Venerem jecerat. 576

Cela est conforme à la doctrine de Pythagore, qui donnait aux nombres 177 et aux figures de géométrie les noms des Dieux; au deux celui de Vénus, 878 de Dioné, de Muchaia et de Cpthérée, qui sont des surnoms de cette Déesse, dont j'ai fait mention plus haut. Le Carré lui était consacré, 879 et je me rappelle d'avoir remargué en parlant d'Uranie, 800 qu'elle était représentée à Atfènes par une pierre quabrangulaire, \*\* près d'un Temple qu'elle avait dans le quartier appelé les Jardins. Le nombre cinq 112 s'appelait Vénus, Cythérée, Gamélia et Androgynia. Voici la raison qu'en apportaient les Pythagoriciens, selon l'auteur des Theologoumena Arithmeticæ. « Ils appellent Vénus le nombre cinq, parce que les nombres mâles et femelles sont tissus ensemble. On le nomme aussi, par la même raison, Nuptial et Androgyne. 118 » Καὶ Αφροδίτην (πεντάδα) ὀνομάζουστι, διὰ τὸ ἐπιπλέχεστθαι ἀλλήλοις ἄῥῥηνα καὶ θῆλιν ἄριθμόν : κατὰ τὸν ἀυτὸν δὲ

<sup>175.</sup> Lucian, Amor. S. 16 tom

eni Excerptis, Cod. 187 col. 461 lin. 37.

<sup>19.</sup> Pausanias Attic., sipe lib. 1. cap. 19. p. 44. 192. Photii Bibliothec, in Nicomachi Geraseni Excerptis Cob. 187 col. 464 lin. 46. 193. τὰ Θεολογούμενα τῆς Αριθμητικῆς pag. 33. Parisiis 1543 in-4°. Mentretenant un jour apec M, be Villoison sur les nombres de Pothagore, ce jeune Savant, qui est sur le point de nous donner une excellente édition de Phurnutus, ou plutôt Cornutus de Natura Deorum, me parla de ce passage, que je connaissais d'autant moins, que le livre, b'où il est tiré, ne m'est jamais tombé entre les mains. Comme je travaillais alors à ce Mémoire, je sentis à l'instant l'utilité bont il pouvait m'être, et j'en fis usage. Cette note a été ajoutée après que le Prix m'a été abjugé.



τρόπον, καὶ γαμηλίαν, καὶ ανδρογυνίαν. Le même Auteur avait sit, un peu plus faut, pag. 25 : « le cinq... est appelé γάμος mariage, parce qu'il est composé du mâle et de la femelle. » πεντάς... γαμος καλείται, ώς έξ άρρηνος καὶ θηλέος. On voit aussi, bans Plutarque, 88+ que le nombre cinq est nommé mariage, à cause de la ressemblance du nombre pair avec la femelle, et du nombre impair avec le mâle.

Il est bon de remarquer que chez les Romains on portait aux noces cinq flambeaux allumés. Plutarque, 885 qui se demande la raison de cet usage, répond que le nombre cinq est de tous les nombres impairs celui qui convient le mieux aux noces, parce que trois est le premier nombre impair, deux le premier nombre pair, et que du mélange de ces Seux nombres, comme su mâle et se la femelle, vient cinq. Il répons encore que ceux qui se marient croient avoir besoin du secours de cing Dieux; Jupiter parfait, Junon parfaite, Vénus, Pitho, (la Déesse de la Persuasion) et Diane qu'invoquent les femmes en travail.

Si les nombres étaient consacrés aux Dieux, les doigts de la main l'étaient pareillement. Le pouce était appelé le boigt de Vénus, comme on le voit bans l'ouvrage que Mélampus adresse 186 au Roi Ptolémée sur la Divination, par le moyen des Tressaillements. « Le tressaillement du pouce, dit-il, indique l'acquisition de grands biens, que sa femme et ses enfants donneront bien de la joie, car c'est le doigt de Vénus. »

On avait aussi consacré à la Déesse quelques animaux, l'Aphron, 1877 petit poisson be mer, qu'on appelle encore Approa ou Appoa, parce que la Déesse était née be

<sup>888.</sup> Plutarchus de E. apud Delphos, pag. 388 A. 885. Is Quæstion. Roman. pag. 263 f. 268. A. 886. Melampus περί Παλμών Μαντική. Ce Traité se troupe dans l'édition toute grecque d'Aristote, donnée par Sylburge à



l'écume, et qu'Appron signifie de l'écume; le Chrysophrys ou Dorade 888; le Phalaris, sorte d'oiseau de mer, dont le nom français m'est inconnu, parce que ce nom fait allusion au Phalle \*\*\*; une espèce de Féron \*\*\* qu'on appelait Αφροδίστιος. J'ai parlé amplement de l'Iunx pag. 56 et 57. L'irondelle 1911 lui était consacrée, ainsi que la Tourterelle 192 blanche. La Colombe l'était aussi. Voici la raison qu'en bonne Lutatius, ancien Scholiaste de Stace, qui l'avait puisée lui-même dans les anciens Mythologues. Vénus et Cupidon étant venus, dit-il, 893 dans une prairie, le disputèrent, à l'envi l'un de l'autre, à qui cueillerait le plus de fleurs. Cupidon l'emportait par son agilité et par l'usage de ses ailes; mais la Nomphe Péristera vint au secours de la Déesse, et il fut vaincu. Ce petit Dieu indigné changea la Nymphe en Colombe. La Déesse la prit sous sa protection, et pour la consoler dans son malheur, elle voulut que cet oiseau lui fût consacré. On sçait que la colombe s'appelle en Grec περισττερά. Quand les Grecs ne pouvaient rendre raison de quelque chose, ils avoient recours à des fables puériles. Le Scholiaste d'Eschple me paraît plus sensé. Tous les oiseaux, " bit-il, ne font des petits qu'une fois l'an, la colombe en fait en tout tems. C'est par cette raison, ajoute-t-il, qu'elle est consacrée à Vénus. Elle est appelée, continue-t-il, περισττέρα parce qu'elle aime excessivement περιστστά έρωστα en mettant le τ par pléonasme. Le Scholiaste s'Apollonius prétens aussi, 115 d'après Apollodore dans son ouvrage sur les Dieux, qu'elle a été consacrée à la Déesse, à cause de sa lasciveté. Du reste, il apporte la même étymologie que le

bis. cap. 24. pag. 328 A.

<sup>889.</sup> Tsem 3bis, cap. 21. pag. 325. 890. Eustath, commentar, in Homeri Tlias, K. pag. 804 lin. 63.

<sup>891.</sup> Pelian. de Natura Animal. lib. 10. cap. 34. pag. 583.

<sup>892.</sup> Idem ibidem lib. 10. cap. 33. pag. 583. 893. Lutat. ad Statii Thebaïd. lib. 4. vers. 226. 894. Scholiast. Æschyl. ad septem contra Thebas, vers. 300. 895. Scholiast. Apollonii Rhodii ad lib. 3. pag. 189.



Scholiaste d'Eschple.

Le char de Vénus était traîné par des Epgnes :

Sic fata, levavit

Sibereos artus, Thalami que egressa superbum

Limen, Ampelæos ab fræna citavit Olores. 896

Molles agitat Venus Aurea Epenos. 897

Remarguez aussi, je vous prie, Messieurs, l'Epithete d'Aurea, si familière aux Poètes, en parlant de cette Déesse, et sur laquelle je ne m'arrête pas, parce que je l'ai fait en plusieurs endroits de ce Mémoire et surtout pag. 256 etc.

Le char de Vénus n'était pas seulement trainé par des colombes et des cygnes, mais encore par des Passereaux, comme on le voit dans une Ode de Sappho, qui nous a été conservée par Denys d'Alicarnasse dans son Traité sur l'Arrangement des Mots,  $\pi \epsilon \rho \ell$   $\Sigma uv \theta \epsilon \sigma \tau \epsilon \omega \zeta$  Ovo $\mu \alpha \tau \omega v$ .

Άρμ' ὑποζεύξαστα, καλοὶ δὲ τ' ἄγον Ωκέες σττροῦθοι περὶ γᾶς μελαίνας Πυκνὰ δινῦντες πτέρ' ἀπ' ώραν' ὧθέρος διὰ μέστστω.

« De charmants Passereaux tiraient rapidement votre char du haut du ciel par le milieu de l'air. »

896. Statii Solvar, lib. 1. Solv. 2. vers. 140. 897. Idem Solvar, lib. 3. Solv. 4. vers. 22.





Athénée, après avoir remarqué " que le Passereau était très-enclin à l'amour, et que, selon Terpsiclès, ceux qui s'en nourrissaient, p étaient aussi très-portés, ajoute, serait—ce par cette raison gue Sappho fait traîner le char de Vénus par des Passereaux.

Passons maintenant aux plantes qui étaient consacrées à la Déesse. J'ai parlé amplement du morte page 106 etc. des pommes page 124 etc. Jupiter avait voulu que la rose !!! fût sous la protection de Vénus, ainsi que le laurier l'était sous celle d'Apollon. Dausanias " avait dit auparavant, avec beaucoup d'autres Auteurs, que la rose et le mprte lui étaient consacrés; et c'était par cette raison qu'à Elis, les Grâces, qui ne la quittaient point, portaient à la main, l'une une rose, l'autre une branche de morte. On trouve aussi dans une Epigramme de Nossis, " que celui que n'a point aimé Vénus, ne connait pas quelles sortes de fleurs sont les roses de Vénus.

Les roses, de blanches qu'elles étaient, "2 devinrent rouges, à l'occasion que je vais bire. Vénus aimait Abonis et Mars aimait Vénus. Celui-ci, qui était jaloux, et qui s'imaginait que la mort de son rival mettrait fin à cet amour, le tua. 🤲 La Déesse indignée de ce meurtre, se jeta sur des roses, sans se donner le temps de prendre sa chaussure. Leurs épines la piquèrent, et l'Ichor qui sortit de ses piqures teignit la rose, et lui donna la couleur et l'odeur qu'elle a actuellement. D'autres disent que dans un festin qui se sonna au ciel, et où l'on but beaucoup se Nectar, l'Amour en sansant renoersa, d'un coup d'aile, un cratère de Nectar, et que cette liqueur étant tombée sur

<sup>191.</sup> Ryon. Deipnosophist. lib. 3. cap. 10. p. 391. T. 191. Nonnus Dionosiacor, lib. 12. vers. 3. 100. Pausanias Eliacor. Posterior. sive lib. 6. cap. 24. pag. 514.

<sup>101.</sup> Poetriarum Fragmenta ex Editione Wolfii p. 88.

<sup>902.</sup> Geoponicorum lib. 11. cap. 17. pag. 312.

<sup>,103.</sup> Tai lu quelque part, mais je ne me rappelle pas en quel enbroit, que Mars se changea en sanglier pour tuer son rival. 104. Les Dieux ne se nourrissant point des dons de Cérès et de Bacchus, n'ont point de sang, mais line liqueur qu'homère appelle Tchor.



terre, donna à la rose la couleur qu'on lui voit à présent.

J'ai béjà remarqué que les Grecs, au béfaut b'une bonne Physique, inventaient mille fables ingénieuses pour rendre raison des phénomènes qu'ils ne pouvaient expliquer.

Le Philpra, peau fort déliée qui se trouve entre l'écorce des arbres et l'aubour, était consacré à Vénus, parce que ce terme comprend, dit Phurnutus, 905 celui de PLDETV aimer. Cette peau servait à entre lasser les couronnes de fleurs, dont les Anciens faisaient un grand usage, comme l'ajoute le même Auteur. On connaît aussi ce vers d'Forace.

Displicent nexæ philpra coronæ.

Si l'on en croit encore le même " Phurnutus, on se gardait bien d'offrir du buis à la Déesse : τὸν δὲ πύξον φυλάττονται τῆ Θεῷ προστφίρειν, ἀφιερωστόμενοι πως ἐπ' ἀυτοῖς τὴν πυγμήν. Thomas Gale traduit ainsi : cavent autem, ne Veneri buzum offerant, expiantes suam salacitatem. Je n'oserais décider leguel est le plus absurde, ou la leçon des imprimés, ou la traduction. Les variantes portent ἀφοστιούμενοι πως ἐπ' ἀυτοῖς τὴν πυγήν. Comme j'ignorais que le buis fût en horreur à Vénus, et comme je ne voyais pas le rapport qu'il y avait entre le buis πύζος et la lutte πυγμή, ou les fesses πυγή, je lisais en partie d'après les Manuscrits, et en partie d'après mes conjectures : τὸν δὲ λύγον φυλάττονται τῆ Θεῷ τροστφέρειν, ἀφοστιούμενοι πως ἐπ' αὐτοῖς τὴν ᾶγονιαν. On se garde bien d'offrir à la Déesse de l'Agnus Castus, à cause de l'aversion qu'elle a pour la stérilité. On sait que les feuilles de cet arbrisseau éteignent les àrdeurs du tempérament, et que pour se conserver chastes, les femmes, qui devaient célébrer les Mystères de la Bonne Déesse, couchaient sur des feuilles de cet arbuste, qu'on appelait aussi Άγνος.

905. Phurnutus de Naturâ Deorum. c. 23. p. 199.



Mais après p avoir bien réfléchi, j'ai reconnu que les Manuscrits avoient conservé la vraie leçon, si l'on excepte èπ' αὐτοῖς gu'il faut changer en èπ' αυτῷ. Ceux qui se sont familiarisés avec les Manuscrits, savent que l'Oméga est souvent confondu avec un Omicron suivi b'un Jota, et que l'Jota s'écrit à côté au lieu b'être souscrit, ce qui a donné bien des fois occasion de le prendre pour un Sigma. Je lis donc : τὸν δὲ πύξον φυλάττονται τῆ Θεῷ προστφέρειν, ἀφοστιούμενοί πως ἐπ' ἀυτῷ τὴν πυγήν. « On se garde bien b'offrir à la Déesse du buis, parce qu'on a, en quelque sorte, en forreur les plaisirs contraires à la nature renfermés dans ce mot. » M, de Villoison, les dont les connaissances devancent de beaucoup les années, et qui a une sagacité singulière pour restituer les passages les plus désespérés, avait bien ou qu'il fallait lire avec les Manuscrits ἀφοστιούμενοί πως... τὴν πυγήν. Pinsi, il n'p a dans cette correction que ἐπ' ἀυτῷ qui soit à moi.

Cette Leçon paraîtra certaine, si l'on fait attention gu'il n'est presque question dans ce Chapitre de Phurnutus que de jeux de mots. On consacrait à Vénus le Philpra, parce que ce mot comprenait  $\varphi(\lambda \in \mathbb{N})$  aimer, p et l'on écartait le buis de ses autels, parce que dans  $\pi \cup \xi \circ \zeta$  buis, était renfermé  $\pi \cup \gamma \dot{\gamma}$  nates deux mots dont l'origine est commune. Vopez Eustathe sur Tomère, page 1322. ligne 38.

Si le savant Alciat se fût rappelé ce passage de Phurnutus, il n'aurait point dit de cet arbrisseau, Emblem. 207.

Deliciis apta est, teneris et amantibus arbor : Pallor inest illi, pallet et omnis amans.

907. Cette pfrase a été ajoutée après que le Prix m'a été abjugé.





Le Los était obieux à Vénus, 908 parce qu'il lui disputait la beauté. Russi pour s'en venger, fit-elle croître au milieu de ses pétales le membre de l'âne. Nicandre entendait sans doute les pistiles avec les sommets qui s'élèvent du fond du calpce. Je me rappelle cependant qu'un autre Poète nomme cette fleur les bélices de Vénus Xápua. Mais apant oublié d'en faire la remarque, je n'ai pu retrouver ce passage, et vérifier si ma mémoire ne me trompe point.

Après avoir parlé des fêtes et des sacrifices en l'honneur de la Déesse, des animaux et des plantes qui lui étaient consacrés, il est naturel de dire un mot des offrandes qu'on lui faisait. Dour ne point répéter ce qu'on a ou bans le cours de ce Mémoire, je me contenterai de dire que les jeunes filles étaient dans l'usage de consacrer à Vénus de petites figures; témoin ce passage de Perse 101 : Veneri donatæ à virgine pupæ. Cela est confirmé par trois vers du cinquième livre des Odes de Sappho, rapportés par Athénée, " qui nous apprennent encore qu'on lui consacrait des ornements de tête. Cela est aussi appupé par une Inscription Antique, " trouvée depuis peu à Athènes sur un marbre encastré dans le mur de l'Eglise dite Panagia Spiliotissa. On voit par cette Inscription, qui est fort altérée, que la personne dont il p est fait mention, et dont le nom est effacé, avait consacré à ses dépens une petite Statue de la Déesse avec la lampe qui brûlait Sevant. On sait que les Papens allumaient des lampes dans leurs Temples : placuere et Spehnuchi pensiles in belubris. 112 On représentait même quelquefois la Déesse un flambeau à la main.

Contectam morto Venerem veneratur Aprilis;

<sup>908.</sup> Nicandri Alexipharmac, vers, 406. etc. 909. Pers. sat. 2. vers. 70. 910. Athen, Deipnosoph, lib. 9. pag. 410 E. 911. Inscriptiones Antiquæ. Oxonii 1774. in-fol°. pag. 55.

<sup>912.</sup> Plin. Fistor. Natural. lib. 34. cap. 3. pag. 641 lin. 21.



Lumen turis habet, quo nitet alma Ceres. Cereus et sextrà flammas siffunsit osoras. Balsama nec sesunt, quîs resolet Paphie.<sup>913</sup>

Elle est représentée telle qu'elle est sécrite sans ces vers, sans un Manuscrit de la Bibliotheque Impériale, et Pierre Lambecius l'a fait graver (in Comment. de Biblioth. Vindobon. in Appendice, ad Lib. 4, pag. 277 et seg.), et Dom de Montfaucon, bans le premier Volume du Supplément à l'Antiquité Expliquée, pag. 29 et suiv.

Ceux qui quittaient une profession avoient coutume d'en suspendre les instruments dans les Temples des Dieux qui présidaient à cette profession. Il en était de même de ceux qui abandonnaient la milice de l'Amour. Ils offraient à Vénus les instruments de musique qui avoient su toucher le cœur de leurs Maîtresses, les torches et les leviers qui avoient servi à brûler ou à enfoncer leurs portes. Forace le dit bien clairement dans cette Ode. 914

Vixi puellis nuper isoneus,

Et militari non sine glorià;

Nunc arma sefunctum que bello

Barbiton fic paries fabebit,

Lærum marinæ qui Veneris latus

Custosit. Sic, fic ponite lucisa

Funalia, et rectes et arcus

Oppositis foribus minaces.

113. Anthologia Latina tom. 2, lib. 5. Epig. 75. 114. Forat, Carm. lib. 3. Od. 26.



Il p a, bans l'Anthologie Grecque 915 be Constantin Céphalas, publiée par feu M. Reiske, une Epigramme, où Méleagre consacre à Vénus la lampe qui avait été le témoin be ses plaisirs, et bans la même Collection une Epigramme be Marcus Argentarius, 916 qui bébie sa bouteille à la Déesse.

Les Courtisanes lui offraient aussi les instruments de leur profession; témoin cette Epigramme d'Asclépiade qu'on trouve dans les Miscellanea Lipsiensia Nova, Tom. 9, pag. 465, que je vais mettre en Latin par respect pour mes Juges:

Tibi, Venus, Lpsibice calcar foc, bomanbis-et-regenbis-equis-aptum, aureum stimulum pebis eleganti-surâ-præbiti, bebicavit. Qui non unum exercuit segnem equum, ipsius tamen femur non cruentavit, ut agiliter motæ. Erat enim cursor non stimulanbus. Qua propter telum foc aureum tibi mebiis in foribus suspenbit.

Elles dédiaient quelquefois par reconnaissance une Statue à la Déesse. On en trouve la preuve dans une Epigramme de Nossis sur une Statue d'or, que Polyarchis avait consacrée à la Déesse, et qu'on lit dans le Recueil des Femmes 117 qui ont écrit en vers, publié par Wolf.

« Nous avons été voir bans le Temple de Vénus cette belle Statue d'or de la Déesse, que lui a consacré Polyarchis, qui a acquis de grandes richesses par sa beauté. »

Les Courtisanes, qui ne quittaient point leur profession, faisaient aussi quelquefois la même chose. Dans une Epigramme l'Asclépiale, "Plangone, après avoir vaincu la Courtisane Philanis, lédie à Vénus sur la porte le son Acalémie, le fouet et les rênes qui l'avoient si bien servie, afin l'engager la Déesse à lui être propice lans la suite.

916. Ibib. pag. 39.

917. Poetriarum octo Erinnoe, myrus, Myrtidis, Corinnoe fragmenta et Elogia, etc. pag. 90.
918. Miscellanea Lipsiensia Nova tom. 9. pag. 463.

<sup>915.</sup> Anthologiæ Græcæ à Constant. Cephalâ conbitæ libri 3. pag. 16.



Tous les termes de cette Epigramme, dont je me contente de donner le sens, étant empruntés de l'équitation, j'espère qu'on excusera celui d'Académie, dont je me sers pour exprimer le lieu où cette Courtisane faisait ses exercices.

Dans une Epigramme l'Antipater de Sidon, <sup>119</sup> Bitinne consacre à Vénus-Uranie une chaussure charmante, Philænis une coiffure élégante, Anticléa un éventail, la belle Jéraclée un voile, comparable pour la finesse à une toile l'araignée, et Aristotélia un serpent l'or qui lui embrassait le pied. Ces Courtisanes étaient de Naucratis en Egypte, comme on le voit par une Epigramme l'Archias <sup>120</sup> sur ces mêmes personnes.

Dans une autre Epigramme de Leonidas de Tarente, 921 Callicratia dédie à Vénus un Rmour d'argent, un miroir, des cheveux postiches, un peigne et la bande transparente qui retenait son sein Μηλουχον δαλόχρια 922: car c'est ainsi qu'il faut lire au lieu de Μελοῦχον, qui ne devait point embarrasser feu M. Reiske. On en lit une autre de Philétas de Samos, 923 où Nicias, âgée de cinquante ans et plus, suspend dans le Temple de Vénus sa chaussure, son miroir et sa ceinture.

Je rapporte à regret ces traits qui paraissent choquer les bonnes mœurs; j'p suis forcé par mon sujet. Mais je finis par l'exemple s'une femme respectable, je veux parler de Cythere de Bithynie qui consacre à Vénus une Statue de marbre de Paros, et ne demande à la Déesse que de vivre dans l'union la plus parfaite avec son mari.

Il ne me reste plus à parler que des enfants de Vénus et des Dieux qui se plaisaient en sa compagnie.

- 111. Anthologia Graca à Constantino Cephalâ condita, pag. 24.
- 920. Ibidem pag. 25.
- 921. Ibidem pag. 26.
- 922. Te me suis aperçu depuis, que M. Toup le Prince des Critiques Anglois, et l'un des plus Savants hommes qu'il y ait actuellement en Europe, m'avait prévenu dans la seconde partie de ses Emendationes in Suidam pag, 116.
  - 923. Anthologia Græca à Constantino Cephalâ condira, pag. 26.
- 924. Ibid. pag. 25.



Vénus eut de Jupiter l'Amour, 925 de Dionpsus Bacchus, 926 de Bacchus Priape 927; les Anciens en apportaient une raison naturelle dans leur Mythologie. Le vin, disaient-ils, excite vivement aux plaisirs de l'amour. Elle eut aussi de Mercure Termaphrodite, 128 S'Anchise Enée, de Butés Erpx, d'Adonis Beroë, dont j'ai parlé plus haut, pages 62 et 63; enfin, de Mars la Terreur 129 et l'Epouvante, Antéros 130 et Farmonie. 131 La Tradition des Anciens ne s'accordait pas sur cette dernière. Car Dercyllus, 🤫 suivant le Scholiaste d'Euripide, prétendait qu'elle était fille de Dracon, Roi de Thèbes, que tua Cabmus. Ephorus assurait qu'elle était fille d'Electre, petite-fille d'Atlas, et que Bacchus en naviguant près de Samothrace l'enleva. Démagoras disait qu'Electre, étant venue de Libye en Samothrace, eut dans cette Isle de Jupiter, Dardanus et Farmonie; et que Cadmus, qui cherchait sa sœur, fut initié aux Mystères de Samothrace; ce qui lui donna occasion de voir Farmonie, qu'il enleva par les soins de Minerve. Cela est confirmé par Diodore de Sicile. 193 Mais les plus anciennes traditions portent, comme on l'a dit, qu'elle était fille de Vénus, et c'est ce qui a fait dire à Nonnus 134 qu'elle était le Sang de la Mer. Elle épousa Cadmus, comme je viens de le prouver, et l'on peut poir ce qu'en dit Nonnus dans ses Dionysiagues, Lipre 3, depuis le pers 58 jusqu'à la fin du Lipre.

Cette Farmonie était belle comme sa mère ; les Matelots, qui étaient sur le vaisseau où elle se trouvait, la prennent pour Vénus, lui abressent leurs vœux, et la prient be

ger. Lectant, Se Felsa Religione lib. 1, §. 17 p. 92.

16. Pespessine vor. Bάχχου Διώντς.

192. Diobor. Sicul. lib. 4, §. 6. tom. 1. pag. 251.

192. Lectant. loco laubato.

192. Pesiod. Theogen. vers. 1924.

1930. Ciccro de Natura Deorum, lib. 2, §. 22.

1931. Pesiodi Theogenia, ρ. 1926 Eurip. Phæniss. ν. 7.

1922. Scholiast. Euripidis ab Phæniss. vers 7.

1933. Diobor. Sicul. lib. ν. §. 48 tom. 1. pag. 369.

1934. Nonnus Dionysiacor. lib. 12. vers. 408.



leur envoyer un vent favorable : πέμπε μοι ἴχμενον οὕρον. 935 Mais Lubin, qui a estropié, plutôt que traduit, les Dionysiagues de Nonnus, a rendu ce vers : mitte mifi fumidam pluviam.

La mère des Amours se plaît à unir les cœurs, le Dieu de la Guerre à les diviser; Vénus aime les jeux, les ris, la danse et tout ce qui inspire la gaieté; Mars au contraire ne respire que le trouble, le sang, le carnage. Dar quelle fatalité des Dieux, qui devraient avoir l'un pour l'autre le plus grand éloignement, s'unissent-ils ? Et comment Farmonie, la douce Farmonie est-elle le fruit de leur amour ? Les Anciens auraient-ils voulu dire que l'Amour subjugue les cœurs les plus féroces ? fà spesso cader a Marte la sanguignosa spada; cela peut être. Je suis cependant tenté de croire qu'ils couvraient de ce voile ingénieux leur spstème sur la production des êtres. Tel est le sentiment de de grand nombre d'Anciens très-instruits. J'ignore s'il a été adopté par quelque Moderne. Quoi qu'il en soit, tâchons de le développer en peu de mots.

La matière était éternelle, selon les Anciens. Rien 186 ne s'était fait de rien, et rien ne pouvait être anéanti. La naissance, suivant ce système, était, non le passage du non-être à l'être, mais le passage de l'Adès, 186 c'est-à-dire, d'un état invisible et nullement soumis aux sens, à un état visible et sensible. Car Ἄδης est une contraction de Αίδης et vient de l'Alpha privatif et de Έιδω, je vois. Delà vient que dans Tomère, Minerve, voulant se rendre invisible à Mars, se couvre la tête du casque de Pluton, δων Αίδος Κυνέην, μη μιν ἴδοι ὄβριμος Ἄρης. Tliad. €. 845.

Les corps, ou si l'on veut, les différentes formes, sont produits par le mélange

<sup>935.</sup> Idem Ibidem. lib. 4. pers. 246.

<sup>🥠</sup> Απόλλυται μὲν ὀυδὲν ἀπάντων χρημάτων, ὀυδὲγίνεται, ὄ, τι μὴ καὶ πρόσθενῆν. χύρρος at. δο Diætâ, lib. 1.

<sup>137.</sup> On dit aussi Hadès, avec une aspiration. Ce mot signific Pluton, Enfer etc.



de principes contraires, qui font continuellement effort l'un contre l'autre. Tant que l'équilibre subsiste, le corps demeure sous la même forme; mais cet équilibre une fois détruit, ce corps se décompose d'une manière ou d'autre, selon le principe qui prend le dessus. « L'homme et tous les animaux, dit Tippocrate au premier Livre de la Diete, &. \*, sont composés de deux choses contraires par leur qualité, mais utiles par leur mélange, \*\*1 je veux dire, le feu et l'eau. » Tant que ces deux principes restent en équilibre, l'animal vit; mais il périt, dès que l'un ou l'autre prédomine. C'est de cette union de parties contraires, et faisant perpétuellement effort l'une sur l'autre, que résulte l'harmonie du monde; car pour me servir de l'expression d'Téraclite, \*\*30 « elle est composée, cette harmonie, de choses discordantes, et est telle que celle d'une lyre. »

Il est aisé d'expliquer d'après ces principes, les amours de Mars et de Vénus, et la naissance d'Farmonie, fruit de ces amours. « Suivant les Mythologues, dit Plutarque, » Farmonie nait de Mars et de Vénus, le premier cruel, et aimant les guerelles, l'autre douce et aimable. Les Philosophes sont d'accord avec eux. Car Féraclite nomme ouvertement la Guerre, le Père, le Roi, le Seigneur de toutes choses, et ce Philosophe ajoute, gu'en formant des vœux, pour que la Discorde fût bannie du séjour des Dieux et des Tommes, Tomère faisait, sans s'en douter, des imprécations contre l'origine de tout, puisque toutes choses doivent leur existence à cette guerre et à cette dissension. »

C'est ce qu'avait dit Empédocle en d'autres termes, lorsqu'après avoir parlé des guatre

λανθάνειν φησί τῆ πάντων γενέσει καταρώμενον, ἐκ μάχης καὶ ἀντιπαθείας την γενέσιν ἐχόντων. *Diutarel*.



γ39. Παλίντροπος δριροςτατε est altéré bans l'original, je l'ai rétabli plus faut, pag. 38 etc. et l'ai trabuit en conséquences γ39. Παλίντροπος δριμονία Κόσμου ἄσπερ λύρης... κατ Ἡράκλειτον. Plutaref. δε Jsiδe et Osiriδε, p. 369 \$5. μο. Έκ δὲ Ἡφροδίτης κὰι Ἡρεως Αρμονίαν γεγονέναι μυφολογοῦνται, ὥν ὁ μὲν ἄπηνὴς καὶ φιλόνεικος, ἡ δὲ μειλίχος, καὶ γενέθλιος. Σκόπει δὲ ποὺς φιλοσόφους τούτοις στυμφερομένους. Ἡράκλειτος μεν γὰρ ἄντικρυς Πόλεμον ὁνομάζει πατέρα καὶ βασιλέα, καὶ κύριον πάντων, καὶ τὸν μὲν Ὅμηρον ἐυχόμενον Ἐκτε θεῶν Ἑριν, ἔκ τ ἄνθρώπων ἀπολέσθαι.



éléments, 41 le feu, l'eau, la terre et l'air, il ajoute que « l'amitié est le lien qui les unit, et la discorde ce qui les désunit. » Il ne faut point croire cependant que ce Philosophe se soit servi de termes vagues, ou n'ayant aucun sens. Il entendait par celui S'amitié le juste mélange des deux principes contraires qui fait qu'un corps existe, et par celui de discorde, la prédominance de l'un ou l'autre de ces deux principes. Ce que je dis des deux principes qui composent tous les corps ne contredit point le passage que je viens de citer d'Empédocle, par où il paraît qu'il y avait selon lui quatre éléments. Car, Téraclite et beaucoup d'autres Philosophes n'admettaient d'autre principe que le feu. 42 Cet élément condensé s'humectait, et étant épaissi devenait eau, l'eau coagulée se changeait en terre: πυκνούμενον γάρ τὸ πῦρ ἐξυγραίνεσθαι, συνιστάμενόν, τε γίνεσθαι ὕδιωρ · πηγνύμενον δὲ τὸ ὕδωρ ἐις γὴν τρέπεσθαι. On soit que Diogene Lærce a oublié l'air, quoique Féraclite l'admette, comme on peut le voir bans Plutarque de Placitis Philosophorum, Lib. 1. Cap. 3. Ce passage est donc corrompu. Que veut dire en effet, le feu condensé devient humide? Je mets donc en la place de Ἐξυγραίνεσθαι: ἀέρα γίνεσθαι, je répete ἀέρα qui a été omis, et je lis le passage entier : πυχνούμενον γὰρ τὸ πῦρ ἀέρα γίνεσθαι, συνιστάμενόν τε τὸν ἀέρα ύδωρ πηγνύμενον δε τὸ ύδωρείς γην τρέπεσθαι. Le feu condensé devient air, l'air épaissi devient eau, et l'eau coagulée se change en terre.

Lucrece confirme par ces beaux vers la correction qu'on vient de lire :

Et primum faciunt ignem se vertere in Auras Përis, finc Imbrem gigni, Terram que creari Ex Imbri, retroque à Terrâ cuncta reverti,

9,1. Στοιχεια μέν είναι τέτταρα, πύρ, ύδωρ, γὴν, ἀέρα, φιλίαντε ῆ συγκρίνεται, και νεικος ὁ διακρίνεται. Diogen, lært, lib. g. Segment. g.



Tumorem primum, post Aëra, beinbe calorem. 943

Le sentiment d'Empédocle, je veux dire, l'amitié et la discorde, " était celui de l'Auteur de la vie l'Homère attribuée à Denys l'Halicarnasse. Après avoir dit que les éléments sont composés de contraires, du sec et de l'humide, du chaud et du froid; que l'univers était formé du juste mélange et de la proportion convenable de ces contraires; que ces contraires, se réunissant quelquefois par l'amour, forment un tout, et sont b'autres sois emportés par leurs querelles, il ajoute : « c'est 145 ce que nous montre d'une manière énigmatique la fable de Mars et de Vénus. Celle-ci a le même pouvoir que l'amitié dans Empédocle, et Mars équivant à la discorde de ce Philosophe. Delà vient qu'ils s'accordent quelquefois, et que d'autres fois ils se séparent. Le Soleil les indique, Vulcain 🌿 les lie et Neptune les détache. Il est clair par-là que la substance chaude et séché, et que la froide et l'humide, qui lui est contraire, forment quelquefois le tout, et le dissolvent quelquefois aussi. »

Eustathe " explique cette fable de plusieurs manières dans ses Commentaires sur l'Ospssée s'Fomère. Il commence par un sens moral très—alambiqué; selà il passe au système d'Empédocle, qu'il ne me paraît pas avoir bien saisi, et finit ensuite par une explication tirée des Principes Mathématiques, dont j'espère que l'Académie me permettra de lui faire grâce.

Après avoir parlé des Enfants de Vénus, il me reste à dire deux mots des Dieux qui ne la quittaient point, et qui se plaisaient en sa compagnie.

<sup>943.</sup> Lucretius, lib. 1. vers. 783. 944. Vopez la page précédente. 945. Tomeri vita. Vide Opuscula Mothologica, Physica, etc. edita à Thom Gale, pag. 328. 946. Mas ignis... agua femina, guod fetus ab ejus humore et corum vinctione sumit Venus. Varro de Linguâ Latinâ, lib. 4.

<sup>947.</sup> Eustath. Commentar. in Fomeri Obpss. O pag. 1597. lin. 49, 53 et 59.



Cérès était son amie et sa parente : suscipit Ceres : tuis quidem lacromosis precibus et commoveor et opitulari cupio, sed cognatæ meæ (Veneris) cum quâ etiam antiquum fæbus amicitiæ colo, bonæ præterea fæminæ, malam gratiam subire nequeo. \*\*\*

Dionpsus était frère de Vénus, suivant Nonnus, " et de son commerce avec cette Déesse, il eut Bacchus. Vopez Orphée Tymn. 56, vers 3 et 4.; Téspchius au mot Βάκχου Διώνης. Praxilla de Sicpone fait aussi Bacchus fils de Vénus, Féspchius ibibem. Mais il est bon be remarquer que Nonnus ne met point be bistinction, comme Orphée, entre Dionysus et Bacchus. Si vous ôtez l'autorité de Praxilla, les autres sont be peu be poibs. Quoi qu'il en soit, ce Dieu se plaisait beaucoup avec Vénus, et cette Déesse lui avait fait présent 150 d'un cratère d'or, ouvrage de Vulcain. On connait le proverbe rapporté par Térence, 551 sine Cerere et Libero friget Venus; et même l'on sacrifiait à Vénus et à Bacchus, comme le dit Phurnutus, 152 parce que le vin excite aux plaisirs de l'amour. Κινητικόν γὰρ πρὸς συνουσίαν ὁ οἴνος Διὰ τοῦτο ἐνίων κοινῆ μεθύοντων  $\Delta$ ιονύσ $\omega$  καὶ Aφροδίτη.  $\emph{Je}$  rapporte ce passage en entier, afin S'avoir occasion de le corriger. Μεθύοντων ne faisant aucun sens, je lis en la place μέν θύοντων. Je crois cette correction indubitable; cependant on pourrait lire avec un Manuscrit διὰ τοῦτο ἔνιοι κοινῆ θύουσι Κ. Τ. Λ. C'est par cette raison qu'elle est appelée Φιλάχρητος aimant le vin pur, bans Nonnus 153 et qu'Euripides, 55 bit que sans vin il n'y a point de Vénus. Apulée 955 nomme ce Dieu Veneris Armiger, et Aristophane

<sup>14.</sup> April Metamorpfos, lib. 6. pag. 175.
14. Nonnus Diongsiacor, lib. 19. vers. 122. lib. 29. vers. 83.
150. Idem, lib. 19. vers. 118, 119 et 122.
151. Terent. Eunuch. Ret. 4. scen. 5. vers. 6.
152. Phurnutus de Naturâ Deorum, cap. 30, p. 218.
153. Nonnus Diongsiacorum, lib. 48. v. 685.
154. Euripides in Bacchis, vers. 772.
155. Apul. Metamorpfos. lib. 2. pag. 46.



sit, au rapport s'Athénée, 156 que le vin est le sait de Vénus.

Orphée appelle 157 Vénus Πάρεδρος absessor de Bacchus, Σεμνή Βάχχοιο Πάρεδρε, vénérable Assesseur de Bacchus. Anacréon donne aussi 158 à ce Dieu les mêmes mœurs qu'à l'Amour, et en fait l'amant de Vénus et le père des Grâces. Lallégorie est claire, et ce serait faire injure à mes Juges que de m'arrêter à l'expliquer.

les Jeux, les Amours ne la quittent point, 150 quam Jocus circumvolat et Cupido: les Grâces se trouvent toujours en sa compagnie, ainsi que Mercure et la Déesse Ditho, (la Persuasion) dont j'ai parlé plus haut 160 à l'occasion de Vénus Pandémos. La raison en est sensible. Mercure est le Dieu de l'Eloquence, et le don de la parole, les Grâces et la Persuasion conduisent, dit Phurnutus, 161 les personnes qu'on aime au but qu'on se propose. On lit dans Plutarque 162 que les Anciens plaçaient Mercure à côté de Vénus, parce que les plaisirs du mariage ont besoin d'éloquence; et qu'ils q avoient mis aussi Ditho et les Grâces pour apprendre aux personnes mariées à chercher par la persuasion et non en se querellant, ce qu'elles souhaitent mutuellement l'une de l'autre. Mais le trop subtil Séneque 162 prétend que c'est une fantaisie de Peintre. On voit aussi dans Apulée 164 que Vénus ne peut rien sans la présence de Mercure. La Déesse avait à Falicarnasse 165 un Temple conjointement avec Mercure, que lui avait fait bâtir Mausole, Roi de Carie. Il était placé sur la pointe droite de la Colline, près de la Fontaine de Salmacis.

Her Originosoph Ib. L cap. 12. p. \$\$\$\$ D.

Her Opinosoph Ib. L cap. 12. p. \$\$\$\$ D.

Her Opinosoph Ib. L cap. 12. p. \$\$\$\$

Hy Craft Carmin, lib. L to b. 2 sors. 3\$.

He Craftin, lib. L to b. 2 sors. 3\$.

He Craftin, lib. L to b. 2 sors. 3\$.

He Craftin, lib. L to b. 2 sors. 3\$.

He Craftin, lib. L cap. 157.

He Craftin Ib. L cap. 157.

He Craftin Ib. L cap. 1 pag. 5\$\$.

He Craftin Ib. L cap. 1 pag. 5\$\$.

He Craftin Ib. L cap. 1 pag. 5\$\$.

He Craftin Ib. L cap. 1 pag. 175.



Ces Dieux s'appelaient  $\Sigma$ ÚVVXII, parce qu'ils étaient adorés dans les mêmes Temples; Σύμβωμοι, parce qu'ils participaient aux mêmes Autels; Σύνθρονοι, Πάρεδροι, parce qu'ils étaient assis l'un à côté de l'autre; les Dieux, en effet, étaient souvent représentés assis ; témoin la critique que fit l'Architecte Apollobore de la grandeur des Statues placées bans le Temple de Vénus et de Rome. Vopez ce que j'en ai dit, page 245. Πάρεδροι pourrait aussi signifier des Dieux dont les Statues sont près l'une de l'autre; car " $\mathrm{E}\delta
holpha$ l signifie des Statues dans Eschple " et ailleurs. Cependant on n'entendait communément par ce mot que l'égale autorité bont jouissaient ces Dieux. Aussi Gisbert Cuper 🎋 et Ezechiel Spanheim  $^{16}$  me semblent avoir eu tort de prétendre que les Dieux  $\Pi$ ápe $\delta$ pol ou Absessores étaient d'un rang inférieur, tandis que les Dieux  $\Sigma$ Úνθρονος étaient égaux en dignité. Pindare appelle Bacchus Πάρεδρος de Cérès. Quand vous engendrâtes, dit ce Poète, "Bacchus à la longue chevelure, qui est assis auprès de Cérès. Vénus et la Déesse Rome " étaient des Dieux Σύνναοι ou adorés dans le même Temple. Mars et Vénus l'étaient aussi : sex pulvinaria in conspectu fuere : Jovi ac Junoni unum; alterum Neptuno ac Mineroce; tertium Marti ac Veneri. 4 Les Muses étaient regardées comme les sœurs de Vénus et se plaisaient en sa compagnie: ἀδελφαί γάρ άλλήλων, καὶ ἀσπάζονται τὴν κοινωνίαν, bit Thémistius.

On joignait aussi la Fortune à Vénus. On trouve parmi les Inscriptions de Gruter celle-ci :

##: Crest in Supplieds over, 306,
##: Crest into this s, cap. 2. pag. 331.
##, De Præstantia et U.su «Vumism. tom. 2. p. 335.
##, Dindar. Telfum. Os. 7, sers. 3.

Χουχορότου πάρερουν
Ασμάτερος συάν ευρυγαίταν,
Αντειλας Διόνυσου.
##, Dio Cassius lib. #\$, \$, \$ pag. 1153 lin. 22.
##, Tit. Lip. lib. 22. cap. 10.
##, Toft. Lip. lib. 22. cap. 10.
##, Toft. Lip. lib. 22. cap. 10.
##, Toft. Lip. Ish. 23. cap. 10.
##, Toft. Lip. Ish. 24. cap. 10.
##, Toft. Lip. Ish. 25. cap. 26.
##, Toft. Lip. Ish.



Veneri et

Fortun. Prim.

Sacr.

L. Calvius. L. F. Pal.

Varius

Ar. et Cupibines TT

D. D.

L. D. D.

L. Caloius et Varius ont consacré à Vénus et à la Fortune Primigénie un autel et des Amours.

Elle aimait beaucoup Tespérus, que les Grecs appelaient  $\Phi\omega\sigma\tau\phi\phi\rho\sigma\varsigma$  avant le lever du Soleil, et les Latins Lucifer. On le nommait aussi Etoile de Vénus. Cette Étoile était favorable aux jeunes mariés; quand elle commençait à paraître, on conduisait la nouvelle épouse à la maison de son mari.

Vesper abest, Juvenes, consurgite. Vesper Olympo Expectata biu vix tanbem lumina tollit. Surgere jam tempus, jam pingues linguere mensas, Jam veniet virgo, jam bicetur Hymenæus.<sup>173</sup>

L'Innénée ne soit pas être passé sous silence. Je ne sois pas omettre non plus Tychon, Orthanès et Priape, sont je me serais abstenu se parler, si je n'eusse craint le reproche se n'avoir pas connu ces Dieux.



Je ne m'étendrai point sur l'Hyménée, il est trop connu. A l'égard de Tychon, c'était, selon guelques—uns, un perit Dieu, parmi les Dieux d'un rang inférieur. C'était une Divinité du peuple, dont le crédit était très—borné, comme on le voit dans une Epigramme de Perses, gu'on lit page 175 de l'Anthologie Grecque de Constantin Céphalas, donnée par feu M. Reiske. Tychon était aussi regardé par quelques autres, comme Mercure, et par d'autres encore, comme une Divinité de la suite de Vénus. Tésychius l'assure positivement: Τύχων, ἔνιοι τὸν Ἑρμῆν · ἄλλοι δὲ, τὸν περὶ τὴν Αφροδίτην. La raison qui avait fait donner ce nom à Mercure et à un Dieu de la suite de Vénus, me paraît sensible. Τύχη signific la fortune, la bonne fortune. Or, on sait que Mercure présidait aux gains inespérés, et que la bonne fortune en amour doit être du goût de Vénus. D'autres prétendaient que Tychon était Priape lui—même. \*\*\*

Orthanès ne devait pas moins plaire à cette Déesse. Il était de sa suite et de la dépendance de Priape, comme le dit le Scholiaste de Lycophron 175 : ἔστι δὲ και Ὀρθανης δαιμων πριαπώδης παρὰ τη Αφροδίτη. Car c'est ainsi gu'il faut lire et non point Ὀρθάγης qui ne fait aucun sens. Ce Scholiaste l'explique très-bien, lorsqu'il ajoute τὸν Κατωφερῆ, παρὰ τὸ ὁρθίαν. Το Ὀρθανης signifie impudique, et vient de ὁρθιαν arrigere. Il est bien étonnant, après cela, que Canter, Meursius et Potter, qui ont donné des Editions de Lycophron, ne se soient point aperçu de cette faute, non plus que de celle de Lycophron, où il faut lire aussi Ὀρθανην, au lieu δ'Ορθάγην. S'il pouvait encore rester quelque doute, Féspehius suffirait pour le lever. Ὀρθάνης, τῶν ὑπὸ τὸν Πρίαπόν ἐστι θεῶν, καὶ ἀυτὸς ἐντεταμενον ἔχων ἀιδοῖον. Orthanès est un des Dieux soumis à Priape, arrectam et ipse habens mentulam.

974. Diobor, Sicul, lib. 4. § 6 pag. 252. 975. Lycophronis Scholiast, ab Rlexanbram vers. 938 pag. 64. col. 1 lin. 8. 976. Arnob, abversus Gentes lib. 4. pag 131.



Il faut mettre aussi dans le même rang la Déesse Pertunda, laquelle, comme s'exprime Arnobe, 1777 in cubiculis præsto est virginalem scrobem effodientibus maritis. St. Rugustin 978 Semande avec raison, dans son Traité de la Cité de Dieu, pourquoi on ne l'appelle pas plutôt le Dieu Pretundus. Le Dieu Subigus et la Déesse Prema sont aussi connus par St. Augustin. Celle-ci, comme dit ce Père, était honorée ut subacta à sponso virgo non se commoveat, quum premitur. Voyez le Traité de la Cité de Dieu, 6. 9.

Génétyllis 179 était une Déesse de la Compagnie de Vénus, Auteur de la Génération. Son nom vient de la génération des enfants. Il y avait plusieurs Déesses de ce nom, dit Pausanias, 11º et l'on popait leurs Statues au Promontoire Colias.

Je finis ce que j'avois à bire sur Vénus par cette Ceinture merveilleuse qui enchante, persuade et séduit les cœurs des Sages. Elle était d'une broderie admirablement diversifiée, dit le Prince des Poètes! : là se trouvaient tous les charmes les plus séducteurs, les attraits, l'amour, les bésirs, les entretiens secrets, les innocentes tromperies, et le charmant babinage, qui insensiblement surprend l'esprit et le cœur des plus sensés. C'est ce que feu M, de la Motte, ce grand Détracteur d'Homère, me paraît avoir assez heureusement imité dans ces vers, que je crois devoir mettre ici, afin d'égaper la sécheresse de cette Dissertation.

Ce tissu, le symbole et la cause à la fois Du pouvoir de l'amour, du charme de ses lois. Il enflamme les yeux de cette ardeur qui touche, D'un sourire enchanteur il anime la bouche, Dassionne la voix, en adoucit les sons, Drête ces tours heureux, plus forts que les raisons; Inspire, pour toucher, ces tendres stratagèmes, Ces refus attirants, l'écueil

<sup>977.</sup> Isem ibisem lin, 10 et 11. 978. Rugustin, se Civitate Dei

<sup>978.</sup> Augustin. de Ovetuddíc. 979. Suidas poc. Pevetuddíc. 980. Pausanias Attic. sipe lib. 1. cap. 1. pag. 5.



bes sages mêmes :Et la nature enfin p voulut renfermer Tout ce qui persuabe et ce qui fait aimer.

Le Tasse a imité la Description d'Homère bans la Ceinture Magique d'Armibe, qu'on sera s'autant moins fâché de retrouver ici qu'elle est agréable et très-courte.

Teneri stegni, e placite e tranquille Repulse, cari vezzi, e liete paci, Sorrisi, parolette, e Solci stille Di pianto, e sospir tronchi, e molli baci; fuse tai cose tutte, e poscia unille, Es al foco temprò si lente faci : E ne formò quel sì mirabil cinto, Di ch' ella aveva il bel fianco succinto. 982

Ce Ceste enchanteur rendit à Junon les grâces touchantes qui avoient autrefois captivé le cœur de Jupiter, et ce Dieu sentit rallumer une flamme éteinte; et ce fut par la vertu de ce même Ceste qu'harmonie, 18 devenue sensible, chercha pour époux Casmus qu'elle venait de fuir. Delà ces expressions si familières à Nonnus, " ήλασε Κεστῷ agitavit Cesto. Έρως ἐπεμάσπε Κεστῷ 15; l'amour vous-a-t-il fait sentir les coups de son Ceste? Dans un autre endroit, ce Ceste régit " les Amours Πόθων ίθύντορι Κεστώ. Fomère, bit Plutarque, 187 instruit, par cette fable be Vénus, les

<sup>182.</sup> Gierusalemme Liberata Canto 16. stanc. 25.

<sup>183.</sup> Nonnus Diongsiacor, lib. 4. vers, 177 et seg.

<sup>184.</sup> Isem ibis.

<sup>955.</sup> Isom ibis. lib. 33. vers. 33. 956. Isom ibis. lib. 5. vers. 190 lib. 32. vers. 6. 957. Plutarcf, se Rusiensis Pætis pag. 19 f. 20 R.



personnes attentives gu'une musique efféminée, des chansons et des discours lubriques, corrompent la jeunesse, la rendent efféminée et lui font aimer le luxe, la mollesse et le commerce des femmes.

Si l'on peut s'en rapporter à l'ignorant et trop crédule Malalas, 988 Paris avait composé un Tymne en l'honneur de Vénus, qui s'appelait le Ceste.

Après avoir rassemblé avec soin tout ce que les Anciens ont dit sur Vénus, il ne me reste plus qu'à présenter en peu de mots le résultat de ce Mémoire.

L'Asic est le berceau de la Philosophie et des superstitions qui en ont arrêté les progrès. Les anciens Philosophes discouraient beaucoup sur l'origine des choses, sur la production du monde, sur le premier principe, la force vivifiante. Les uns voulaient que ce fût l'air, d'autres que ce fût l'eau, et d'autres enfin que ce fût le feu. Ces Philosophes cachèrent, suivant l'usage des Orientaux, leurs spstèmes sous le voile ingénieux de l'allégorie. Le principe vivifiant fut peint sous les traits d'une Déesse, qui donne la vie à toute la nature, et dont l'empire s'étend sur tous les êtres. Les peux du vulgaire ne purent percer ce voile, ce fut pour lui une barrière insurmontable. Il prit l'allégorie pour une fistoire réelle, et la fable ingénieuse, inventée pour son instruction, devint la source de toutes ses erreurs. Il cessa d'apercevoir cette force motrice, essentielle à ta nature; il ne vit plus que Milidath, Alilath, Mithra etc. noms sous lesquels ce principe fut connu dans les diverses contrées de l'Orient, quand on vint à l'allégoriser.

Ce principe abstrait apant pris de la consistance au mopen de l'allégorie, devint l'objet de la vénération de ce même vulgaire, et fut adoré, comme une Déesse qui préside à la reproduction de tous les êtres. Son culte devait être pur dans l'origine, parce que les idées qu'on avait alors de cette divinité, tenaient plus ou moins dans cette enfance des choses,



bes qualités abstraites du principe auguel elle bevait son existence. Son culte continua sans boute guelque temps bans sa pureté primitive; mais lorsqu'on eut fait l'application be ces qualités abstraites à l'union bes beux sexes, soit bans le mariage, soit fors du mariage, et quand on eut fait présider à cette union ce principe, be quelque manière qu'il eût été allégorisé, son culte but peu-à-peu bégénérer, et Vénus, be Céleste qu'elle était, bevint bientôt une prostituée. Il n'p avait qu'un pas à faire, le principe Créateur étant le même bans la bébauche et bans l'union légitime. De-là ce culte infame, bont elle fut honorée presque partout l'Orient, et bont j'ai parlé b'une manière assez étendue au commencement be ce Mémoire.

Je suis persuadé qu'on distingua longtemps ces deux Vénus, quoique je ne puisse en apporter de preuves directes; mais les indirectes sont assez fortes pour autoriser mon opinion.

Les Grecs prirent des Orientaux une partie de leurs Dieux. Vénus fut de ce nombre. Elle fut chez eux bien caractérisée. Vénus Céleste fut toujours une Divinité chaste. Farmonie, fille de Cadmus, lui donna le nom de Céleste, comme je l'ai remarqué ci-dessus, pag. 63 et 64 d'après Pausanias, pour exprimer son amour honnête et dégagé des sens. Cadmus sut sans doute le premier qui la fit connaître aux Grecs. Je ne déciderai point si son culte était à Athènes mantérieur ou postérieur à cette époque. Mais ce qu'il y a de certain, c'est qu'il y était très-ancien. La pierre quadrangulaire, Toppe, sous lequel cette Déesse y était connue, en prouve l'ancienneté, et le pays qui lui avait donné naissance. Le carré était consacré à la Déesse, et cette opinion tenait au système des

<sup>151.</sup> Les Athéniens étaient Pélasges d'origine, et non point Tellenes. Ainsi l'on ne peut béciber s'ils eurent connaissance be Vénus par la Colonie Phénicienne qui s'établit en Béotie, ou si cette connaissance leur vînt b'ailleurs.

<sup>990.</sup> Vopez ci–bessus, page 70. 991. Plutaref. be Tsibe et Osiribe pag. 363. R.



Orientaux sur les nombres et leurs propriétés que Pythagore puisa dans la suite chez ces peuples.

Ce qui n'était qu'une allégorie chez les Orientaux, parut une histoire réelle aux Grecs, encore grossiers et ignorants, et ceux-ci ne donnèrent à cette Déesse le nom d'Aphrodite, et ne parlèrent de son origine, que lorsqu'ils commencèrent à s'instruire et à percer le voile des allégories Orientales. Jupiter donne naissance à Vénus, parce que ce Dieu est l'air 992 le plus subtil, et l'on sait par Julius firmicus Maternus 993 que les Asspriens regardaient cet élément comme le premier, et qu'ils l'adoraient sous le nom de Vénus Vierge.

Les autres opinions sur la naissance de cette Déesse, tiennent aux autres systèmes philosophiques des Orientaux, sur le premier principe. Ceux qui voulaient que ce principe fût l'eau, la firent naître dans la mer. Ceux qui prétendaient que c'était le feu, lui donnèrent pour père, Uranus. Je ne m'étendrai point sur cet objet, afin de ne point répéter ce que j'ai dit ailleurs.

Les opinions des Mythologues sur Vénus Uranie, étaient donc fondées sur les allégories dont les Orientaux enveloppaient leur Philosophie. On n'a pas plus de peine à reconnaître l'origine de Vénus Pandémos, Porné, Etæra ou Courtisane, que celle d'Uranie. Elles passèrent aussi de l'Asie en Grèce, et se répandirent dans les pays où les Grecs portèrent leur Religion avec leurs usages. Les autres Vénus ont plus ou moins de rapport avec Uranie ou Pandémos. Celles, par exemple, qui sont connues sous les noms de Limnesia, d'Acræa, d'Euplæa, etc. viennent manifestement d'Uranie, qui étant supposée fille d'Uranus et de la mer, devait naturellement présider à l'élément où elle était née.





Les Vénus Apostrophia, Epistrophia, Verticordia, Nicéphore, Armée, Belthès, Epitalaria, etc. ont aussi un rapport manifeste à Uranie. Les Vénus Volgivaga, Porné, Etæra, Castnia, Péribasia ou Divaricatrix, Salacia, Lubia, Lubentina, Volupia, etc. doivent être placées sous la dénomination de Pandémos. En un mot, toutes les Vénus possibles, si l'on en excepte quelques—unes qui doivent leur origine à la flatterie, ou, à des événements particuliers, pourraient se ranger sous l'une ou l'autre de ces deux classes; mais en mettant plus d'ordre dans ce Mémoire, on p aurait répandu une monotonie, qu'on n'aurait jamais pu faire disparaître avec tout l'art possible.

Après avoir parlé des différentes Vénus, de ses Noms et Surnoms, des Temples, Autels et Statues qu'on lui a élevés, j'ai traité de son Culte, des Sacrifices et des fêtes instituées en son honneur, sans oublier les animaux, les plantes, et autres choses qui lui étaient consacrées. Je finis enfin par ses Enfants, les Dieux qui se plaisaient en sa compagnie, et par la description de son Ceste. Ce Mémoire m'aurait paru manquer essentiellement, si j'eusse omis ces derniers articles.

Il ne me reste plus, Messieurs, qu'à vous présenter différents index, que je crois, non-sculement utiles, mais encore indispensables pour se rappeler les principaux objets de cette Dissertation. Le premier, des Auteurs et des Editions dont j'ai fait usage, vous mettra à portée de comparer mes citations. Le second sera des Auteurs corrigés et expliqués. Le quatrième, des Noms et Surnoms de Vénus. Le troisième, des Temples et Autels de Vénus. Le cinquième, des Statues de la Déesse; le sixième, des Tableaux de la Déesse; le septième, enfin, des Artistes qui se sont illustrés par ces ouvrages.



Des Auteurs et des Editions dont je me suis servi.

- Klianus de Naturâ Animalium Græ. et Lat. cum notis Variorum Londini. 1744.

  in-4°. 2 vol.
- Eschinis Orationes. Vopez le N. 109.
- Kschyli Tragœdiæ cum notis Stanleii et Corn. de Paw. Tagæ Comitum. 1745. in-4°.
  2 vol.
- Alexandri ab Alexandro Genialium Dierum, lib. 6 cum notis Variorum. Lugd. Bat. 1673. in-8°. 2 vol.
- Sti. Ambrosii Opera. Parisiis. 1686. in-fol. 2 vol.
- Ammiani Marcellini Rerum Gestarum libri qui supersunt cum notis Lindenbrogii, Valesiorum et Gronovii. Lugd. Bat. 1693. in-fol.
- Anacreontis Opera ex. Editione Barnesii. in-g°.
- Analecta Veterum Poëtarum Græcorum. Græce. Editore Rich. Franc. Phil. Brunck.

  Argentorati. 3 vol. in-8°.
- Anonymi Descriptio Ponti Euxini Græ, et Lat. Vopez le N. 62.
- Anthologia Græca ex Esit, Tenrici Stephani, 1566. in-4°.
- Anthologiæ Græcæ à Constantino Cephala conditæ Libri tres, cum notis Reiske, Lipsiæ, 1754, in-8°.
- Anthologia Latina cum Notis Variorum. Curâ Petri Burmanni Secundi. Amstelodami.
  1759. etc. in-4°. 2 vol.
- Antiguæ Inscriptiones Græcæ à Marguardo Gudio collectæ. Leovardiæ. 173 1. in-fol.
- Antiquitates Asiaticæ; per Edm. Chishull. Londini. 1728. in-fol.



- L'Antiguité Expliguée et Représentée en figures ; par Dom de Montfaucon. Paris. 1719. etc. in-fol. 15 vol.
- Antonini Liberalis Transformationum Congeries. Græ. et Lat. cum Notis Munckeri et Verhepk. Lugd. Bat. 1774. in-8°.
- Apolloborus be Diis. Vopez N. 73.
- Apollonii Rhobii Argonautica, antiquis unà et optimis cum Commentariis. Græce. Venetiis Albus 1521. in-8°.
- Арріані Alexandrini Tistoriæ Romanæ. Græ. et Lat. Amstelæd. 1670. 2 vol. in-8°.
- Apuleii Opera cum Interpretatione et Notis Jul. Floridi. ad usum Delphini. Parisiis.
  1688. 2 vol. in-4°.
- Arati Phænomena, Theonis Scholia, Eratosthenis Catasterismoi, Dionysii Tymni. Græce. Oxonii. 1672. in—8°.
- Aristæneti Epistolæ Græ. et Lat. ex Edit. Abresch. Zwollæ. 1749 in-8°.
- Aristotelis Opera. Parisiis. 1619. in-fol. 2 vol.
- Aristophanis Comædiæ Græ. et Lat. cum Notis Kusteri. Amstelod. 1710. in-fol.
- Arnobi Afri adversus Gentes lib. 7. cum integris omnium Commentariis, Lugd. Bat.
- Arriani Periplus Ponti Euxini. Græ. et Lat. Vopez le N. 62.
- Artemisori et Achmetis Oneirocritica. Parisiis 1603. in-4°.
- Athenæi Deipnosophistarum libri 15 Græ. et Lat. cum Notis Casauboni. Lugbuni. 1612. in-fol.
- Auctores Mythographi Latini cum Notis Van Staveren et Variorum Lugb. Batavor. 1742. in-4°.



- Rojani Ora Maritima. Vopez le 4e. volume su N. 62.
- Auli Gellii Noctes Atticæ cum Notis Variorum. Lugd. Batav. 1666. in-8°.
- Ausonii Opera cum Interpretatione et Notis Floridi, guibus suas adjecit Jo. Bapt. Souchai Parisiis. 1730. in-4°.
- Julius Capitolinus, Vopez le N. 72.
- Catulli opera cum Notis Vulpii. Patavii. 1739. in-4°.
- Charitonis de Chærea et Callirrhoë Amatoriarum Narrationum libri 7. Græ. et Lat. Amstel. 1750. in-4°.
- Ciceronis Opera.
- Claudiani Opera cum Notis Teinsii et Burmanni. Amstelod. 1760. in-4°.
- Clementis Alexandrini Opera. Græ. et Lat. cum Notis Potteri. Oxonii 1715. in-fol. 2 vol.
- Codinus de Originibus Constantinopoleos. Vopez le ze. vol. du N. 100.
- Coluthi Raptus Felence. Grae. et lat. cum Notis van Lennep. Leovardia 1747. in-8°.
- Damascius de Principiis. In Anecdotis Wolfii.
- Demosthenis Orationes. Græ. et Lat. cum Notis Wolfii et Taylor. Cantabrigiæ
  in-4°. 2 vol.
- Diobori Siculi Bibliotheca Tistorica Græ. et Lat. cum Notis Wesselingii. Amstelob. 1746. in-fol. 2 vol.
- Diogenis Lærtii de Vitis et Dogmatibus clarorum Philosophorum. Libri 10. Græ. et Lat. Amstel. 1692. 2 vol. in-4°.
- Cassii Dionis Tistoriæ Romanæ guæ supersunt Græ. et Lat. cum Notis Reimari. Tamburgi. 1750 in-fol. 2 vol.
- Dionpsii Falicarnassensis Fistoria Romana. Græ. et Lat. cum Notis Jo. Fudson.



Oxonii 1704. in-fol. 2 vol.

- Dionysii Periegetæ Orbis bescriptio. Vopez le 4e. volume bu N. 62.
- Alex. Donatus de Urbe Româ. Vopez les Antiquités Latines de Grævius.
- Emendationes in Suidam, Ructore Joh. Toup. Londini 1760. etc. in-8°. 4 vol.
- Ennii Fragmenta guæ supersunt recognita studio Tesselii, cum Notis Vossii et aliorum. Amstelob. 1707. in–4°.
- Eratosthenis Enarrationes eorum guæ in Astra sunt relata. Græce. Vopez le N.
- Etymologicum Magnum, Teiselbergæ, 1594, in-fol.
- Euclisis Opera Græ. et lat. Oxonii. 1703. in-fol.
- Euripidis Tragœdiæ Græ. et Lat. cum Notis Josuæ Barnesii. Cantabrigiæ. 1694. in-fol.
- Eusebii Pamphili Præparatio Evangelica. Græ. et Lat. cum Notis Vigeri. Parisiis 1628. in-fol. 2 vol.
- Eusebii Pampfili, Socratis, Sozomeni, Theodoreti, etc. Fistoria Ecclesiastica. Græ. et Lat. cum Notis Valesii et Gul. Reading. Cantabrigiæ. 1720. in-fol. 3 vol.
- Excerpta ex Dionęsii Bęzantii Anaplo Bospori Thracii. Vopez le trois, vol. bu N°. 62.
- Sexti Pompei Festi de Verborum signification cum Notis Dacerii. Amstelod. 1700.
- Juiius Firmicus Maternus de Errore Profanarum Religionum. ad calcem Minutii Felicis.
- Fulgentii Mythologicon Libri Duo. Vopez le N. 29.
- Geopraphiæ veteris Scriptores Græci minores. Græ. et Lat. Oxonii. 1698. in-8°. 4



pol.

- Geoponicorum siøe de Re Rustica Libri 20. Græ. et Lat. ex Esit. Petri Neesham. Cantabrigiæ. 1704. in–8°.
- Gierusalemme Liberata da Torquato Tasso.
- Gori Museum Etruscum, Florentiæ 1737. etc. in-fol. 3 vol.
- Farpocrationis de Vocibus liber. Græce cum Notis et Observationibus Jaccobi Gronovii etc. Lugd. Batav. 1696 in-4°.
- Tephæstionis Enchiribion be Metris cum Scholiis antiguis. Græce. cum Notis Toh. Cornel. be Paw. Ultrajecti. 1726. in-4°.
- Terodiani Tistoriarum Libri 8. Græ. et Lat. cum Notis. Oxonii. 1704. in-8°.
- Terodoti Tistoriarum Libri Græc. et Lat. cum Notis Wesseling et Valckenær. Amst.
  1763. in-fol.
- Tesiodi Opera Græc. et Lat. cum Notis Variorum et Thom. Robinson. Oxonii.
  1737. in-4°.
- Tespehii Lexicon cum Notis Alberti Lugd. Bat. 1746, etc. in-fol. 2 vol.
- Fistoriæ Rugustæ Scriptores cum Notis Salmasii et Variorum. Lugd. Batav. 1671.

  in—8°. 2 vol.
- Tistoriæ Poëticæ Scriptores Antigui. Græc, et Lat. cum Notis Th. Gale. Londini 1676. in-8°.
- Lippocratis Opera Græc. et Lat. ex Ebitione Van. ber Linden. Lugb. Batav. 1665.
- Tomeri Ilias et Odyssea Græc. cum Commentariis Eustathii. Romæ. 1542, 1550.
  in-fol. 4 vol.



- Forapollinis Tieroglpphica Græc. et Lat. cum integris Observationibus et Notis Merceri, Tæschelii, Caussini et Joh. Corn. de Paw. Trajecti ad Rhenum. 1727 in-4°.
- Foratii Opera.
- Tospinianus de Origine Festorum Ethnicorum.
- Tygini Fabulæ. Vopez le N°. 29.
- Jamblichus de Vità Pythagoræ. Græc. et Lat. cum Notis Kusteri. Amstelod. 1707.

  in-4°.
- Inscriptiones Antiguæ, plerægue nonbum ebitæ : in Asia minori et Græciâ, præ= sertim Athenis Collectæ, cum Appenbice, curâ Ricarbi Chanbler. Oxonii. 1774. in-fol.
- Flavii Josephi Opera Græc. et Latin. cum Notis Havercampi. Amstel. 1726. in-fol. 2 vol.
- Justini Historiæ cum Notis variorum. Lugd. Batav. 1760. in-8°. 2 vol.
- Lactanti Opera quæ extant cum Notis Variorum. Lugd. Batar. 1660 in-8°.
- Klius Lampridius. Vopez le N. 72.
- Luciani Opera Græc. et Lat. cum Notis Temsterfusii et Gesneri. Amstelob. 1743. 4 vol. in-4°.
- Lucretii de Rerum Naturâ, Lib. sex.
- Locophronis Alexandra Græc, et Lat. cum Scholiis Græcis. Oxonii. 1702. in-fol.
- Macrobii Opera cum Notis Variorum Londini. 1694. in-8°.
- Joh. Antiocheni Malalæ Tistoria Chronica cum Interpretatione et Notis Chilmeadi. Græc. et Lat. accedit Epistola Rich. Bentleii ad Millium. Oxonii. 1692. in-8°.
- Manilii Astronomicon ex Recensione et cum Notis Rich. Bentleii. Londini. 1739.



in-4°.

- Marciani Periplus Græ. et Lat. Vopez le N. 62.
- Marmora Oxoniensia. Oxonii. 1763. in-fol.
- Martialis Epigrammata cum Notis ab usum Delphini. Amstelob. 1701. in-8°.
- Maximi Tyrii Dissertationes. Græc. et Lat. Londini. 1740. in-4°.
- Melampus περί παλμῶν Μανπκή. As calcem Aristotelis Francofurtani.
- Mémoires de l'Académie des Inscriptions et Belles-Lettres. in-4°. 37 vol.
- Mémoires sur l'Egypte Ancienne et Moderne, par M. Danville. in-4°. 1766.
- Meursii Opera omnia. Florentiæ. 1741. in-fol. 12 vol.
- Minucii Felicis Octavius cum integris omnium Notis ac Commentariis. Lugd. Batav. 1672. in—8°.
- Miscellanea Græcorum aliguot Scriptorum Carmina. Londini. 1722. in-4°.
- Miscellanea Lipsiensia Nova. Lipsiæ. in-8°. 10 vol.
- Musæi de Terone et Leandro Carmen. Græc. et Lat. cum Scholiis Græcis et Notis Math. Rover. Lugd. Batav. 1737. in-8°.
- Nicandri Theriaca et Alexipharmaca Græc. et Lat. et Ital. Florentiæ. 1764. in-8°.
- Nonni Panopolitæ Dionysiaca Græc. et Lat. Tanopiæ. 1605. in-8°.
- Julii Obseguentis guæ supersunt ex Libro de Prodigiis cum Notis Schef, feri. Curâ Franc. Oudendorpii. Lugd. Batav. 1720. in—8°.
- Opuscula Mythologica, Ethica, etc. Græc. et Lat. Amst. 1688. in-8°.
- Oratorum Veterum Orationes. Græ. ex Edit. Tenrici Stephani. Tenr. Stephanus.
  1575. in-fol.
- Orphei Argonautica, Hymni, etc. Græc. et Lat. cum Notis Henr. Stephani, Es= chenbachii et Gesneri. Lipsiæ. 1764. in-8°.



- Jac. Philippi d'Orville Sicula guibus Siciliæ Veteris rubera illustrantur. Amstel. 1764. in-fol.
- Ovidii Opera.
- Pantheon Rgyptiorum, Auctore Jablonski Francofurti ad Viadrum. 1740. in-8°. 3 vol.
- Onupfri Panoinii Descriptio Urbis Romæ, in-fol. Vopez les Antiquités Latines be Grævius.
- Pausaniæ Descriptio Græciæ. Græc. et Latin. cum Notis Kufnii. Lipsiæ. 1696. in—fol.
- Peroigilium Veneris cum Notis Variorum. Fagæ Comitum. 1712. in-8°.
- Petronii Satyric. guæ supersunt cum integris Doctorum Virorum Commentariis, curâ Petri Burmanni. Amstel. 1743. in-4°. 2 vol.
- Philonis Judæi Opera Græc. et Lat. cum Notis Mangey. Londini. 1742. in-fol. 2
- Philostratorum guæ supersunt omnia Græc. et Lat. cum Notis Olearii. Lipsiæ. 1709.
  in-fol.
- Photii Bibliotheca Græc. et Lat. Rhotomagi. 1653. in-fol.
- Phurnuti de Naturâ Deorum Commentarius Græc. et Latin., ex Edit. Thom. Gale. Vopez le N. 105.
- Dinsari Opera Græc. et Latin. cum Scholiis Græcis. Oxonii. 1697. in-fol.
- Platonis Opera Græc. et Lat. ex Interpretatione Serrani. Cum Asnotationibus Tenr. Stephani. Parisiis. 1578. in-fol. 3 vol.
- Plinii Fistoria Naturalis cuin Notis Farduini. Parisiis. 1723. in-fol. 3 vol.
- Plutarchi Opera Græc. et Lat. Parisiis. 1624. in-fol. 2 vol.

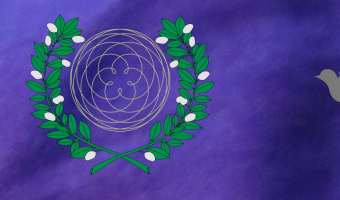


- Poëtriarum Octo Erpnnæ, Myrûs, etc. Fragmenta et Elogia. Græc. et Lat. cum Notis Wolfii. Hamburgi. 1734. in-4°.
- Polybii Fistoriarum Libri gu supersunt. Græc. et Lat. Amstelob. 1670. in-8°. 3 vol.
- Porphyrius de Abstinentià ab esu Animalium. Græc. et Lat. Trajecti ad Rhenum.
  1767. in-4°.
- Priapeia, sive diversorum Pœtarum Lusus, cum Notis Franci, Scaligeri et Lindenbrucf. Patavii. 1664. in–12.
- Procli Philosophi Fymni. Græce. Vop. le N. 102.
- Propertii Opera cum Notis Vulpii Patavii, in-4°. 2 vol.
- Prubentii guœ extant ex recensione et cum Notis Nic. Teinsii. Amstelob. Elzevir. 1667. in–12.
- Ptolemæi Tabulæ Urbium insignium. Vopez le 3e vol. du N. 62.
- Ptolemæi Tephæstionis Tistoria. Græ. et Lat. Vopez le N. 108.
- Rosini Antiguitates Romanæ, cum Notis Dempsteri. Trajecti ad Rhenum. 1701.
- Seldeni de Dis Spris Spntagmata duo. Amstelod. 1680. in-8°.
- Luc. Annœi Senecæ guæ extant cum Notis Variorum. Amstelob. 1672. in–8°. 3 vol.
- Servii Commentarius in Virgilium.
- Scriptores Rei Rusticæ Veteres Latini, Cato, Varro, Columella, etc. curâ Gesneri. Lipsiæ, 1773. in-4°. 2 vol.
- Socratis Fistoria Ecclesiastica Græc. et Lat. cum Notis Valesii et Gul. Reabing. Cantabrigiæ. 1720. in-fol.
- Solini Polyfistor et Claudii Salmasii Exercitationes Plinianæ, in C. Julii Solini Polyfistora. Trajecti ad Rhenum. 1689. in-fol.



- Sophoclis Tragædiæ Græc. et Latin. cum Scholiis Græcis. Londini. 1746. in-8°. 3 vol.
- Sozomeni (Termiæ) Tistoria Ecclesiastica. Græc. et Lat. cum Notis Valesii et Gul. Reabing. Cantabrigiæ. 1728. in—fol.
- Spanheim de Usu et Præstantiâ Numismatum Antiguorum. Londini et Amstel. 1706 et 1717. in-fol 2 vol.
- Statii Opera cum Notis Variorum. Lugd. Batavor. 1671. in-8°.
- Statii Sylpæ. cum Notis Marklandi. Cantabrigiæ. 1728. in-4°.
- Stephanus Byzantinus, Græc. et Lat. cum Notis Berkelii. Lugd. Batav. 1694. in-fol.
- Strabonis Rerum Geographicarum Libri 17. Græc. et Lat., cum Notis Casauboni. Amst. 1707. in—fol.
- Suetonius cum Animadversionibus Ernesti. Lipsiæ. in-8°.
- Suida Lexicon Grac. et Lat. cum Not. Kusteri. Cantabrigia. 1705. in-f. 3 vol.
- Sommachi Epistolarum Lib. 10. Lugd. Batav. 1653.
- Tacitus cum Notis Brotier. Parisiis. 1771. in-4°. 4 vol.
- Tertulliani Opera cum Notis Rigaltii. Parisiis. 1634. in-fol.
- Themistii Orationes Græc. et Lat. cum Notis Petavii et Farbuini. Parisiis. 1684, in—fol.
- Theocriti guæ supersunt, Græce, cum Notis Joh. Toupii et Th. Warton. Oxonii.
- Theodori Prodromi Rhodantes et Dioclis Amorum, Libri 9. Græc. et Lat. Parisiis.
- Τὰ Θεολογούμενα τῆς Αριθμετικῆς. Parisiis. 1543. in-4°.
- Thucpsisis se Bello Peloponnesiaco Libri 8. Græc. et Lat. cum Notis Dukeri. Amst.

  1731. in-fol.



- Titi Lipii Tistoriarum Libri gui supersunt omnes, cum Notis integris Variorum, curâ Arnoldi Drackenborch. Lugd. Batav. 1738, etc. in-4°. 7 vol.
- Valerii Flacci Argonautica, cum Notis Petri Burmanni. Lugd. Batav. 1724. in-4°.
- Valerii Maximi Factorum Dictorum gue Memorabilium Libri novem, cum Notis Variorum et Abraß. Torrenii. Leibæ. 1726. in—4°.
- Varro be Linguâ Latinâ. Parisiis. 1585. in-8°.
- Publ. Victor de Regionibus Romæ. Vopez les Antiquités Latines de Grævius.
- Vincentii Bellovacensis Speculum Tistoriale.
- Vitruvii de Architecturà Libri 10. cum Notis diversorum. Ex Edit. Joh. de Lær. Amstelod. 1649. in-fol.
- Xenophontis Opera omnia Græc. et Lat. Oxonii. 1703. in-8°. 5 vol.
- Zosimi Historiæ Novæ, Libri sex. Græc. et Lat. Oxonii. 1679. in-8°.