
Die Göttin von Paphos
auf alten Bildwerken

und Baphomet

Von K. G. Lenz

— Argentum et marmor vetus aeraque et artes suspice.
Horat.

Gotha, 1808

Mit Reiherschen Schriften

Solar Anamnesis Edition
CC0 1.0 Universell



1



Die in Asien weit umher verbreitete Anbetung der
Himmels-Königin1 wird in diesen Blättern nur inso-
fern berührt werden, als sie in die Erläuterung der
alten Denkmäler, die das Bild der Paphischen Göttin
und ihren Tempel darstellen, einfließt. Je dürftiger
die Nachrichten der Schriftsteller über das Tempel-
Gebäude der Paphia, desto beredter sind die Abbil-
dungen, und die Münzen insonderheit geben eine
Folge von Darstellungen, die als eine fortlaufende
Geschichte des Tempels und seiner Schicksale ange-
sehen werden mögen. Denn anstatt dass die Stein-
schneider die Fabel und Geschichte mehr als freies
Spiel der Phantasie behandelten, banden sich die
Verfertiger von Münz-Stämpeln an die Wahrheit der
Geschichte, deren Tatsachen sie in dauernden Urkun-
den der Nachwelt treuer überlieferten. Ihnen dürfen
wir daher als zuverlässigen Führern folgen, wenn
sie uns National-Denkmäler abbilden, obgleich ein-
gedenk, dass sie beschränkt durch die Gränzen der
Kunst und die Enge des Raums oftnur unvollständige
Nachbildungen geben können, dass sie unwesentli-
che Teile weglassen und in Neben-Dingen bald mit
Vorbedacht bald aus Unachtsamkeit vom Urbild ab-
weichen.2

1Über die große Natur-Göttin, welche vielfältig an Namen,
aber Eine dem Begriff nach war, haben nach Seldenus unsre
neuern Mythologen, Heyne, Böttiger, Heinrich, Creuzer, Wagner
u. a. m. lichtvollere Ansichten verbreitet. Vorzüglich gebührt
hier eine ehrende Meldung der reichhaltigen Heynischen Vorle-
sung de sacerdotio Comanensi omninoque de religionum cis et
trans Taurum consensione, welche unlängst im 16ten Bande der
Commentatt. soc. reg. Gotting. erschienen ist.

2Heyne hat in den Gött. gel. Anz. 1807 St. 203 eine Untersu-
chung hierüber eingeleitet, welche Levezow in der Schrift über

2



Uralt war Tempel und Bild der himmlischen
Aphrodite auf Paphos in Kypern; Muster-Tempel
desselben war der der Urania zu Askalon (Herodot.
1., 105): mit Kypros befreundete Städte, als Perga-
mos und Sardes, erkannten ebenfalls die Paphische
Göttin an, wie ihre Münzen ausweisen, und auch in
Thalamae im Lakedämonischen Gebiet war ihr Bild
in dem unbedeckten Teile des Tempels (Pausan. 3,
26) neben dem Helios aufgestellt.

Von ihrem Tempel-Gebäude nachher besonders;
itzt von der sonderbaren Gestaltung der Göttin. Ein
Blick auf die Münzen und andern Abbildungen des
Altertums, welche auf zwei Blätter dieser Schrift
zusammengedrängt worden,3 zeigt sie als Kegel oder
rundlichen Stein, ein Nachlass der alten kunstlosen
Zeit, welche die Götter durch rohe, gestaltlose Stein-
Klumpen darstellte.4 Aber an dem unbehauenen

die Mediceische und die Knidische Venus Berl. 1808 durch be-
sondere Erörterung der Frage: Inwiefern sind auf den Münzen
des Altertums gültige Abbildungen ehemals berühmter und aus-
gezeichneter Kunstwerke enthalten S. 46 ff. weiter ausgeführt
hat.

3Ich habe mich dabei des Steindrucks, der zu Umrissen dieser
Art so sehr geeignet ist, bedient, da mir der Herr Hauptmann
v. Schlotheim in Gotha, der sein Talent und seinen Kunstfleiß
auf die Ausübung dieser schätzbaren Erfindung zu verwenden
anfängt, in Gemeinschaft mit dem jüngeren Hn. Döll, der die
Zeichnungen unter meinen Augen besorgt hat, dazu die Hand
bot. DiemeistenMünzenwarenmir imherzogl. GotischenMünz-
Kabinett teils selbst teils in Mionnets Schwefel-Abdrücken vor
Augen, und nur bei wenigen musste ich mich auf Abbildungen
in Münzwerken verlassen.

4Eine reiche Beispiel-Sammlung bietet Zoëga de obeliscis p.
194 ff. dar. Unter diesen kommen auch Sonnen- (Sol Elagabalus)
und Mond-Steine (Urania, Mond) vor, die vom Himmel herab-

3



Stein, der ursprünglich der Paphia unwürdiger Stell-
vertreter gewesen sein mag, verrät sich auf unsern
Denkmälern schon mehr oder weniger die bildende
Hand des Menschen, die den Stein allmählig mehr
abrundet, zuspitzt, etwas kopfähnliches ansetzt,
Spuren von Händen hervorgehen lässt, und sonst
vielleicht durch Umrisse, Einschnitte und Zeichen
Natur und Geschlecht andeutet. Und so ließe sich
überhaupt durch eine lange Induktion aus Münzen
der stufenweise Übergang von den unorganisierten
Massen zu gegliederten Götter-Wesen anschaulich
machen.5 Die Steine gestalten sich, wie nach Deuka-
lions Flut, nach und nach menschlich.

Genauer die Gestalt der Paphia zu bestimmen,
hören wir zuerst die Schriftsteller ab, deren Aussa-
gen Meursius (Cypro 1, 16) gesammelt hat. Tacitus
(Hist. 2, 3) sagt, dass sie nicht in Menschen-Gestalt
vorgestellt sondern unten kreisförmig und breit sei
(continuus orbis latiore initio), aber nach oben wie
ein Kegel dünner werde (tenuem in ambitum me-
tae modo exsurgens.) Maximus Tyrius (or. 38): sie
lasse sich keiner andern Gestalt besser vergleichen
als einer weißen Pyramide. Servius (Aen. 1) gibt ihr
die Gestalt „eines Nabels, oder, wie andere wollen,
eines Kegels“ (in modum umbilici, vel, ut quidam vo-
lunt, metae colitur). Das Wesentliche bleibt also ein
kegelartig gestalteter dicker, bauchiger oder nabel-
förmiger Stein, den aber Zeit und Kunst allmählig

gefallen waren und die schon ihres Ursprungs halber auch in
späterer Zeit ihre rohe Ungestalt behielten.

5Vgl. z. B. Pausan. 3, 19 und Heynes Bemerkungen über diese
Stelle in den antiquar. Aufsätzen St. 1 S. 71 f.

4



mehr auszierte und gliederte.6

Auf einigen unsrer Münzen und andern Bildwer-
ken erscheint die Göttin völlig als Pyramide, auf an-
dern mehr oder weniger abgerundet und kegelför-
mig, meistens mit einem Aufsatz von Knopf oder
Calathus,7 welches der Gestalt schon ein kopfähn-
liches Ansehen gibt, und endlich auf ein paar mit
Extremitäten zu beiden Seiten, die wie Handhaben
aussehen und sich als Vorbilder von Händen oder
Armen betrachten lassen. Auch Spuren von Figuren
oder Hieroglyphen lassen sich auf einigen entdecken.
Der Nabel- undKugel-Gestalt nähert sich ammeisten
die Münze des Vespasianus im herzogl. Gotischen

6Curtius 4, 7, 23 gibt, wie die Alten der Paphierin, so dem
Orakelgott Ammon in Libyen die Nabel-Gestalt: umbilico ma-
xime similis est habitus: welches auch von einem rundlichen,
Hermenartigen Stein zu verstehen sein wird, ähnlich dem Bild-
nis Ammons in Megalopolis in Arkadien, das Pausanias 8, 32,
1 mit den viereckten Hermen vergleicht, und von dem er sagt,
dass es Widder-Hörner am Kopf habe. Oder dachte sich Curtius
den Libyschen Gott in Gestalt eines Ammons-Horns? Es wäre
doch so unnatürlich nicht, wenn ihm, demGott der verwickelten
und künstlich gedrehten (λοξὰ) Orakel-Sprüche, die Phönizier,
durch die er bekannt wurde, eine gedrehte und gewundene
Konchylien-Form gegeben hätten, wie sie ihrer Astarte die Dio-
naea oder Venus-Muschel als Sinnbild beigelegt haben sollen
(s. Böttiger N. T. Mercur 1805 St. 3 S. 219), worauf sich, wenn
man anders nötig hätte so weit zu gehen, auch die Nabel-Gestalt
der Paphia zurückführen ließ. Merkwürdig ist immer, was nur
Joh. Lydus (de mensib. p. 9) berichtet, die Aphrodite sei bei den
Phöniziern Blatta nach der Purpur-Schnecke genannt worden.
Vgl. über das Wort blatta Tzschuckes gelehrte Ausführung zu
Eutrop. 7, 14 p. 478 f. der großen Ausg. nebst dem Ind. notar. h.
v. „fert blattam Tyrus“ Sidon. Carmen 5, 48.

7Am größten und auffallendsten erscheint dieser Aufsatz der
Meta in 1., 13.

5



Kabinett (1., 2), die, um ihren Charakter kurz auszu-
drücken, wie ein Kanobus-Bild aussieht.

Nun wurden in der Kanobus-Gestalt, die man den
heiligenNilkrügen in Ägypten gab, die großen Phöni-
kischen Götter, welche unter den Namen Kabiri, Pa-
täki, Dioskuri, begriffen wurden und mit denen auch
späterhin Kastor und Pollux zusammenschmolzen,
häufig dargestellt. Ihre Zahl ist unbestimmt; denn
bald werden ihrer zwei, Himmel und Erde, bald drei,
bald mehrere genannt; die große Natur-Göttin ge-
hört ihnen an, teilt also auch ihre Gestalt.8

Diese Klasse von Göttern nun wird gewöhnlich
als ellenhohe oder noch kleinere Pygmäen geschil-
dert, die man schon um ihres geringen Umfangs
willen als Aufsätze mit sich herumtrug, als Haus-
Götter und Schützer der Gastmahle auf die Tafeln
setzte, und dann auch als Wasserkrüge, „mit ganz
kleinen Füssen, zusammengezogenem Halse und
einem gleichsam aufgeschwollenen, dicken Bauche,
der nach Art einer Hydria mit dem Rücken gleich
rund ist“ (Rufin, Kirch. Gesch. 11, 26) vorzustellen
liebte. Unter diesen tragbaren Göttern, die man auf
die Tische stellte (Epitrapezii), wird vorzüglich Hera-
kles genannt, der bei den Ägyptern und Phöniziern
als Sol den Patäki oder Kabiri zugesellt wurde.9 So

8Die neuesten und zwar erschöpfendenUntersuchungen über
diesen Gegenstand sind in Creuzers Dionysus P. 1 angestellt. Völ-
lig durchgeführt wird er erst im zweiten Teil werden; dort wird
man auch bestimmt erfahren, wie sich der Vf. die Entstehung
der Sage von Kanobus, dem Steuermann des Menelaus, erklärt.
Es war vermutlich einer von Helenas Brüdern, welche nach-
mals, mit den alten Samothrakischen Dioskuren oder Kabiren
verwechselt, auch als Kanoben vorgestellt wurden.

9Siehe über diese kleinen Tischgötter, nach Seldenus, beson-

6



findet man beim Pausanias (8, 31) einen Herakles in
Arkadien erwähnt, der vor einer kolossalen Bildfäule
der Demeter stand und höchstens eine Elle hoch war.
„Dieser Herakles, fährt Pausanias fort, soll einer von
den Idaei Daktyli gewesen sein, wie Onomakritos
in seinen Gedichten sagt.“ Und so wird auch einer
sehr alten tragbaren Icuncula der Paphierin in dem
Bruchstück einer Schrift des Polycharmus über die
Aphrodite beim Athenäus (15, 5 p. 675 F.) gedacht: „In
der 23sten Olympiade kam Herostratos aus Naukratis,
welcher als Kaufmann viele Länder umschiffte, nach
Paphos in Kypros, und erhandelte daselbst ein sehr
altes, spannenlanges Bildchen der Aphrodite, wel-
ches er mit sich nach Naukratis brachte.“ Dieses Bild
rettete die Schiffenden aus einem Sturm, wie denn
überhaupt die Kabiren oder Dioskuren schützende
Gottheiten der See-Reisenden waren.

Von solchen kurzen, runden Gestalten kommen
nicht selten Beispiele aufMünzen vor, derenmehrere
unstreitig die große Natur-Göttin meinen. So wenn
auf einer SardischenMünze Antonins (Pellerin Suppl.
Rec. T. 2. t. 6, 3) Helios auf dem Wagen ein rundes
Bild, oben mit Kopf und Kalathus oder Scheffel, auf
der Hand trägt, auf einer ähnlichen (ebendas. n. 2)
von Sardes, wo die Göttin als Epitrapezios zwischen
Urnen auf einem Tisch steht; auf einer Alexandrine-
rin der Julia Domna,wo sie auf einer Säule aufgestellt
ist (Peller. Melange T. 1. t. 15, 2). Ein Paar solcher bau-
chiger Büsten stehen auf einem Altar einer Münze
von Tarsos.10

ders Creuzer S. 136 ff.
10Sestini descriptio numor. t. 9, 12. Die dort S. 410 f. gegebene

7



Diese Gestalten als eigentliche Nilkrüge oder Ka-
noben dargestellt, sieht man allenthalben auf den
Alexandrinischen Münzen, wo sie bald in der einfa-
chenZahl, bald zu zweien, auch zu dreien beisammen
angetroffen werden. Auf den Vorstellungen dersel-
ben, welche die alten Gemmen darbieten, z. B. bei
Schlichtegroll (Stoschische Daktyliothek Bd. 1 Taf. 12
u. 13), findet man den Bauch der Urne mit allerhand
Zeichen und Linien überzogen, auf der einen laufen
über die ganze gerundete Gestalt schneckenförmig
gewundene Linien11; auf den Münzen von Alexan-
dria sind sie häufig mit Hieroglyphen besäet, wie
bei Zoëga (Numi Aeg. Impp. t. 6, 13. 17. t. 8, 11. t. 19,
4.) Auch der letztere Umstand passt also zu der Pa-
phia, die auf einigen Abbildungen unsrer Steintafeln
mehr oder weniger deutliche Merkmale von Hiero-
glyphen zeigt; am deutlichsten auf der Vorstellung
(2., 19) nach einem Herkulanischen Gemälde (Pitture
d’Ercol. T. 3 t. 52), welches von den Herausgebern
mit vieler Wahrscheinlichkeit auf die Göttin von Pa-
phos bezogen wird. Auf einigen Münzen sieht oder
ahndet man noch Spuren verwischter Hieroglyphen,
auf dem Mionnetschen Abdruck der Münze 1., 10,
zusammengehalten mit Morellis Abbildung (Specim.
rei num. t. 9, 5. Paris. Ausg. 1683. In der Leipz. Ausg.

Erklärung der Münze, die nach dem Geständnis des gelehrten
Sestini nicht ganz gut erhalten und auch fehlerhaft abgezeichnet
ist, bleibt an ihren Ort gestellt. Nach der Zeichnung sollte man
glauben den Apollo und ihm gegenüber Daphne im Augenblick
des Verwandelt-Werdens zu erblicken.

11Eben so auf einer Paphischen Meta der Trajans-Münzen bei
Tristan Comm. hist. T. 1 p. 295 Taf. 10, 15, wenn anders dieser
Zeichnung zu trauen ist.

8



1695 ist die Abbildung t. 16, 7. weniger treu), kommen
drei bis vier Linien noch etwas mehr als auf unserer
Zeichnung zum Vorschein, die mit Hieroglyphen aus-
gefüllt gewesen sind. Nicht unähnlich erscheint auf
Münzen von Perga in Pamphylien die Pergäische Ar-
temis, gleichbedeutendmit der alten Göttin Natur, in
einem einfachen Tempel als ungeheurer rundlicher
Stein mit vier bis fünf Reihen voll Hieroglyphen, zur
Seite auf gegitterten Säulen zwei Knaben, vermutlich
die Kabiren, oben Sonne und halber Mond, wie auf
den Paphischen Münzen.

Ob an der Paphischen Meta, wie häufig an Her-
men, von Anfang her Geschlechts-Bezeichnungen
von irgendeiner Art angebracht gewesen, bleibt da-
hingestellt. Wahrscheinlich dachte sich ursprünglich
der Phönizier diese Gottheit als schaffendes Natur-
Princip, das zeugende und gebärende Kräfte in sich
vereinigt, ein Zwitter-Wesen, beider Geschlechter
teilhaftig.12 Zwar scheint es im Gegensatz mit der
Paphia erzählt zu werden, dass es einen andern alten
Tempel der Aphrodite zu Amathus auf Kypros gege-
ben, worin sie als Mannweib, mit weiblichem Körper
und Kleid, aber dabei mit Bart, Zepter und männli-
chem Natur-Glied aufgestellt gewesen13; allein be-
denkt man, dass der Tempel der Amathusia ein Ab-
kömmling des Paphischenwar, dass dieser, nach dem
Tacitus (Ann. 3, 62), von dem König Aërias, jener et-

12Diess ist auch Böttigers Ansicht im N. T. Mercur a. O. S. 219.
f.

13Von dieser Amathuntischen zweifaltigen Gottheit Aphrodi-
tos, so wie von den Hermaphroditen überhaupt, hat Heinrich de
Hermaphroditor. origg. et causis Hamb. 1805 mit vielem Scharf-
sinn gehandelt.

9



was später von dessen Sohn Amathus soll erbaut wor-
den sein: so wird man geneigt werden anzunehmen,
dass in der Paphischen Aphrodite beide Geschlech-
ter noch nicht hinlänglich geschieden, sondern viel-
leicht beisammen gedacht und etwa auch angedeu-
tet gewesen, da sie noch in des Sohnes Amathunti-
schem Bild in einer nur schon mehr vermenschlich-
ten Gestalt beisammen waren. Vielleicht gab man
ihrer Kegel- oder bauchigen Gestalt, wie man ange-
fangen hatte einen Kopf anzusetzen, auch ein An-
hängsel von Bart, etwa wie auf dem Kanobus bei
Schlichtegroll (n. 13). In späterer Zeit, vermuten wir,
wurde der Kopf ganz weiblich geformt und so er-
scheint 1., 1. der mit einem Aufsatz oder Krone schön
ausgeschmückte weibliche Kopf der Paphia auf ei-
ner Münze des Paphischen Königs Nikokles (Eckhel
numi anecd. p. 238 ff. t. 14, 3.)

Nachdem der Paphische Kegel für sich betrach-
tet worden, muss er noch in Verbindung mit zwei
Nebenkegeln oder Säulen beleuchtet werden, mit de-
nen jener rechts und links teils auf einem goldenen
Ring 2., 20 (Museum Pio-Clem. T. 1. Tavole, Hülfsta-
fel A, 19), auf welchem sich jedoch von dem Haupt-
oder Mittel-Kegel nur der Aufsatz erhalten, teils auf
einigen Münzen umgeben ist, als 1., 6 auf einer Mün-
ze Vespasians, die hier aus dem Münz-Kabinett der
Königin Christine entlehnt worden (Havercamp Nu-
mophyl. R. Christin. t. 52, 15). Andere Abbildungen
der drei Metae sind noch Zweifeln unterworfen, wie
die bei Tristan (Comm. hist. T. 1. p. 295 t. 10, 15), da
von derselben Münze sowohl der Abdruck Mionnets
1., 11 als die Abbildung in Vaillant (Numismm. gr.
Append. t. 4, 13), entnommen zu sein scheint, in wel-

10



chen aber keine Neben-Kegel sondern Kandelabern
vorgestellt sind. Eben so wenig vertraue ich Span-
heims Abbildung (praest. numism. T. 1 p. 505) und
der im Pembrockschen Museum von der Pergami-
schen Autonom-Münze mit drei Kegeln, da sich diese
auf Mionnets Exemplar (vgl. Mionnet Descr. de me-
dailles T. 2 p. 589 n. 494), welches 1., 9 abgebildet ist,
nicht nachweisen lassen.

Die drei Kegel nun auf einigen Denkmälern der
Paphia würden sich wohl ungezwungen auf die Ka-
biren deuten lassen, die sich in der Dreizahl zuwei-
len abgebildet finden, und unter welchen, wie oben
schon vorgekommen, auch Aphrodite genannt wird.
Drei fußlange Dioskuren mit Mützen standen, dem
Pausanias (3, 24, 4. Vgl. Creuzer Dionysus P. 1 p. 133
f.) zufolge, in Brasiä. Drei große Nil-Hydrien oder
Kanoben gehörten zu den ägyptischen Hieroglyphen
(Creuzer p. 114). Ein sonderbares Ansehen haben
die drei auf einem Tisch stehenden Mittelwesen zwi-
schen Vase und Mensch, auf einer Kaiser-Münze von
Perga, welche im herzogl. Gothaischen Kabinet be-
findlich ist. In Sestinis Abbildung dieser Münze (Lett.
numism. T. 9. t. 3, 2) find diese drei Gefäße treuer
dargestellt als der Tisch, auf dem sie stehen, von wel-
chem man eine richtigere Vorstellung aus Vaillant
(Suppl. num. gr. letzte Tafel n. 3) gewinnt.

Zwei den uralten Tempel des Herakles zu Tyrus
schmückende Säulen zeichnet Herodotus (2, 44) als
besondere Merkwürdigkeit aus; die eine von ausge-
kochtem Gold, die andre von Smaragd, der mächtig
in der Nacht leuchtete. Ob es Sonnen-Säulen waren —
die Pyramiden- und Kegel-Gestalt hat Beziehung auf
die Sonne — ob die goldene die Sonne, die bei Nacht

11



leuchtende den Mond andeutete, ob Phönikische Pa-
täken darunter gemeint sind, deren Bildnisse, nach
einer Stelle des Suidas (bei Creuzer S. 136 f.), auf den
Schiffen aus gereinigtem Gold14 aufgestellt waren,
bleibe hier unentschieden. Genug, sie gehörten zu
dem Heiligtum und Gefolge des Phönikischen Hera-
kles oder Sonnen-Gottes; siewandertenmit bis dahin,
wo Herakles seinen Irrsalen ein Ziel setzte, und sie
waren es, allem Anschein nach, auch, welche der Ty-
rische Meister in Erz, Hiram, von seinem König zum
Salomo geschickt, vor der Halle des Salomonischen
Tempels aufrichtete, und deren eine er Iachin, die
andere Boas nannte (1 B. d. Könige 7, 14 ff. 2 Chron.
3, 15 ff.), Namen, welche Macht und Stärke bedeuten
und zu Hieroglyphen des Herakles oder der Sonne
geeignet sind. Es räumte nämlich Salomo vielleicht,
wieman inGriechenland häufig zur Bezeichnung der
Gemeinschaft mit fremden Städten und Provinzen
deren Götter aufnahm, dem befreundeten König von
Phönizien ein, dass er eins seiner heiligen Symbole
in seinen Tempel setzen ließ, da ja beide Religionen
in der Anbetung des Gottes Himmels und der Erde
zusammentrafen und die Israeliten sich fast nie von
dem Sternen-Dienst ganz losmachen konnten. Viel-
leicht brachte der Künstler die beiden Hallen-Säulen
auch aus eigenem Betrieb und unter dem Vorwand
bloßer Verzierung an, aber imHerzen seine Herakles-
Säulen in Tyrus meinend.

Um aber wieder zu den drei Paphischen Kegeln
einzulenken, behält wohl diejenige Ansicht das mei-

14S. über χρυσὸς ἄπεφθος Locella bei Eckhel Doctr. num. 1., 1
p. 23.

12



ste für sich, nach welcher eine und dieselbe Gottheit
unter verschiedenen Gesichtspunkten gemeint ist,
Eins in Drei. Diese Dreieinigkeit nun charakterisier-
te die Sternen-Königin oder Aphrodite als Schicksal,
das unter drei Schwestern, die Moiren oder Parcen
verteilt war, wie, nach Eckhels Winken, sehr schön
von Heinrich (de Hermaphroditis p. 25 ff.) ausgeführt
worden. Dass man aber Aphrodite den Moiren zuge-
zählt habe, davon gibt ausdrückliches Zeugnis des
Pausanias (1, 19, 2) Erzählung, dass in den Gärten
zu Athen eine uralte viereckte Herme befindlich ge-
wesen, deren Inschrift die himmlische Aphrodite als
die älteste der Moiren bezeichnet habe.15 Nicht nur
als allgewaltige Natur-Göttin kam sie zu der Würde,
die Schicksale in ihrer Hand zu haben, (Heyne de
sacerdot. Comano p. 113) sondern auch als Urania
oder Sternen-Königin, insofern das Morgenland den
Grund zu den Abwechselungen und Schicksalen des
Menschen-Lebens von denGestirnen, vorzüglich von
demMonde ableitet, der dann wiederum, im Sinne
derWeisen aus Morgenlande, mit der Aphrodite Eins
ist (vgl. Mansomythol. Versuche S. 33 f.). Wenn daher
in den Orphischen Mysterien16 die drei Moiren auf
Perioden des Mondlaufs gedeutet wurden, nämlich
den ersten Tag des Monats oder den Neumond, den
fünfzehnten und den dreißigsten, die Orpheus we-

15Auch die Syrische Göttin, eine Art von Panthea, die sich mit
der Aphrodite in den meisten Punkten berührt, hat, nach dem
Lucianus de dea Syr. §. 32, etwas von den Moiren an sich.

16Epigenes beim Klemens Alex. 5 p. 571. A. B. aus dem Or-
pheus:Μοῖρας, τὰ μέρη τῆς Σελήνης τριακάδα καὶ πεντεκαιδεκάτην
καὶ νουμηνίαν, διὸ καὶ λευκοστόλους αὐτὰς καλεῖν τὸν ᾿Ορφέα, φω-
τὸς οὔσας μέρη.

13



gen des Mondlichts Leukostoli oder die Göttinnen
mit der weißen Stola nannte: so ist hiermit auch das
Rätsel der dreifachenMeta in dem Tempel zu Paphos
gelöst. In der profanen griechischen Welt wurden
aus den drei Mond-Moiren der morgenländischen
Mysterien die drei Parcen, welche in geteilter Arbeit
des Lebens Faden anknüpfen, spinnen und abschnei-
den.17 Was den Orphischen Namen der Moiren Leu-
kostoli betritt, so ließ er sich vielleicht in Beziehung
mit der Paphischen Meta setzen, von welcher oben
gesagt worden, dass man sie mit einer weißen Pyra-
mide verglichen. Ob des Homerischen Hymnus (in
Mcur. 549 ff.) seltsam gestaltete Moiren, deren Haupt
mit weißemMehl bestreut ist und Catulls Parcen mit
schneeweißem Scheitel hierhergehören, mögen and-
re entscheiden. Vielleicht aber ist nicht überflüssig,
bei den Urnenartig gestalteten Paphischen Moiren
an die zwei Urnen zu erinnern, die, nach Homer (Il.
24, 527 f.), in Zeus Pallast stehen, die eine mit be-
glückenden Gaben, die andre mit Übeln angefüllt.

Zur Bestätigung der von den Paphischen drei Ke-
geln gegebenen Erklärung diene ferner, dass sowohl
drei Aphroditen als drei Schicksals-Göttinnen, unter
den Namen Fata, Fortunae, nebeneinander in den

17Wagner Ideen z. e. allg. Mythol. d. alt. Welt S. 218: „Die zeu-
gende und gebärende Kraft beginnt den Lebensfaden und ist
daher selbst Schicksalsgöttin, da sie jedem seinen Anteil (μοῖρα)
an dem Leben zumisst; und wenn das Beginnen, Fortführen und
Abreißen des Fadens an drei Individuen verteilt erscheint, so ist
dies spätere und plastische Entwicklung der ursprünglich einfa-
chen Idee des Schicksals, welches in die allgebärendeKraft schon
selbst verflochten ist, und die Aphrodite Urania ist allerdings
die älteste der Parzen. Ihnen wurden auch, wie der Aphrodite
selbst, weiße Turteltauben geopfert.“

14



Werken der alten Kunst vorkommen. In Theben stan-
den, dem Pausanias (9, 16, 2) zufolge, drei hölzerne
Bilder der Aphrodite, deren Gestalt nicht angege-
ben wird, die aber so alt waren, dass man sie von
der Harmonia herleitete. Auch sie waren also Fremd-
linge phönizischen Ursprungs und mit der Paphia
verwandt. Dass die eine Urania, die andre Pandemos,
die dritte Apostrophia genanntwird, ist wohl jüngere
Deutung alter namenloser Venus-Bilder, wie Hein-
rich (de Hermaphr. p. 28 f.) vermutet, und dasselbe
kann auch von den drei Bildsäulen im Tempel der
Aphrodite zu Megalopolis in Arkadien gesagt wer-
den, „deren eine (sagt Pausan. 8, 32, 1) man Urania,
die andre Pandemos nannte, der dritten aber gaben
sie keinen Beinamen.“

Der Begriff von den Moiren oder Schicksals-
Göttinnen wurde auch auf die Tyche oder Fortuna
übergetragen und diese mit jenen amalgamiert. In
einer andern Schrift über die Münzen von Rhodos
wird sich Gelegenheit finden von dem weitverbrei-
teten Symbol der Schicksals-Göttin oder Tyche zu
handeln, die gewöhnlich mit dem Horn des Segens
in der einen und dem Steuer in der andern Hand
vorgestellt wurde. Pindaros (Fragm. inc. 31 p. 95
Heyn. Ausg.) schreibt ihr ein doppeltes Steuer-Ruder
zu. Und Pausanias (7, 26, 3) erzählt, in einem Tempel
zu Aegira in Achaia stehe ein Bild der Tyche mit
dem Horn der Amalthea, und darneben der geflü-
gelte Eros, anzuzeigen, dass auch in der Liebe das
Glück mehr als Schönheit vermöge. „Ich bin daher,
fährt Pausanias fort, der Meinung des Pindaros, dass
Tyche eine der Moiren sei und dass sie mehr als
ihre Schwestern vermöge.“ Nun wurden aber auch

15



diese Glücksgöttinnen oder Fata oft in der Dreizahl
vorgestellt, wie auf einer Münze Diokletians im
Gothaischen Kabinet, welche Liebe (Gotha numar. p.
75) abgebildet hat, mit der Umschrift: FATIS VICTRI-
CIBVS. In Rom hatten tria Fata ihren eignen Tempel.
Ganz besonders aber gehört ein erhabenes Werk in
Silber aus den Herkulanischen Altertümern (T. 5 p.
263 der großen Ital. Ausg., T. 4 t. 4 d. Paris. Ausg. v.
Piranesi) hierher, worauf die drei Schicksals- oder
Glücks-Göttinnen in der Stola mit Fruchthorn und
Steuer-Ruder und dem Scheffel auf dem Haupt unter
ganz einfachen Hallen, die dem leichten Paphischen
Tempel sehr ähneln, stehen und den halben Mond
und die Sonne neben sich haben, wie beides die
Paphia in ihrem Tempel über sich hat.

Wenden wir uns itzt von den Paphischen Kegeln
zu den Umgebungen, unter welchen wir sie aufge-
stellt sehen. Schon Tacitus macht auf die besonde-
re Bauart des Tempels zu Paphos aufmerksam, und
in der Tat, so vielerlei Tempel auf alten Kunstwer-
ken und namentlich auf Münzen vorgestellt wer-
den, so wenige gibt es, die diesem auch nur ähn-
lich sind. Zwar dürfen wir die verständigen Bemer-
kungen Stieglitz’ens (Archäol. d. Baukunst 2, 46 ff.)
nicht aus der Acht lassen, dass wir durch Münzen
leicht zu falschen Vorstellungen von der Bauart alter
Tempel verleitet werden können, indem die Stämpel-
Schneider nicht immermit denGrundsätzen der Bau-
kunst bekannt waren, oder auch, des engbegrenzten
Raums halber, nur Teile des Tempel-Gebäudes vor-
stellten, etwa nur die Celle, Säulen wegließen, um
das im Tempel aufgestellte Bildnis sichtbar zu ma-
chen u. s. w. Da wir indes beim Paphischen Tempel

16



eine Art von Typus finden, der sich durch alle noch so
mannichfaltig modifizierte Abbildungen hindurch
zieht, und erhält, und da dieser Tempel weit und
breit bekannt war: so dürfen wir uns schon, ohne
große Gefahr der Selbsttäuschung, der Wahrhaftig-
keit der Darstellung im Ganzen versichert halten.
Man scheint den Tempel selbst, nach den alten Bild-
werken zu schließen, im Laufe der Zeiten erweitert
und verschönert zu haben, ohne doch das Wesentli-
che seiner ersten Anlage zu verlassen. Den Tempel zu
Askalon, welcher der Prototyp des Paphischen war,
stellt keine Münze vor. In Form und Rohheit hat mit
dem Paphischen Tempel der der Venus in Karthago,
also auch der Phönizierin, einige Analogie. In einer
Abbildung desselben bei Pellerin (Rec. T. 3 t. 88, 9)
scheinen einige ganz dünne Säulen statt der Statuen
in den Tempel-Hallen daselbst aufgestellt gewesen
zu sein; vergleicht man aber damit die Mionnetschen
Schwefel und die Abbildungen in Pembrock (P. 2 t.
89, 8. 9), so wird man inne, dass es Gitter sind, durch
welche die Zwischen-Räume der Säulen-Hallen ver-
schlossen werden. Nicht sehr abweichend von letzte-
remTempel ist die Bauart eines auf Alexandrinischen
Münzen bei Zoëga (t. 8, 19. 20), in deren Einer in der
Mitte eineMeta steht. Auch eineMünze von der Stadt
Aelia Capitolina bei Pellerin (Rec. T. 3 t. 135, 9) ver-
dient einiger Ähnlichkeit wegen hierher gezogen zu
werden, in deren Tempel-Mitte ein kugliger Stein,
mit dem Mond darüber, der Astarte oder Dea Syria
vermutlich geltend, abgebildet ist.

Fassen wir das Paphische Tempel-Gebäude nach
seinen verschiedenenAbbildungen genauer ins Auge,
so erblicken wir zwar darin ein Fortschreiten vom

17



Rohen zum Gebildeteren, vom Einfachen zum Zu-
sammengesetzteren, aber in allen doch die absicht-
lich beibehaltene Einfalt der uralten Form. Dieses
erstreckt sich bis auf den Stoff des Gebäudes, das in
den meisten Abbildungen bloß aus hölzernen Bal-
ken und Stangen zusammengesetzt zu sein scheint.
Die beiden vertikalen Haupt-Balken sind offenbar
rohe und unbehauene Baum-Stämme (man sehe z.
B. 1., 3. 4. 5. 10. 11. 12. 14.), so auch die Architraven
der Seiten-Hallen oder Nischen 1., 12. 14., selbst der
Grund-Balken oder die Basis, auf welcher das Ge-
bäude ruht 1., 10. Es findet sich demnach hier ei-
nes der seltenen Beispiele von hölzernen Tempeln
(vergl. Winkelmann über die Baukunst und Stieglitz
Archäol. d. Bauk. 1., 67 f.). Der Stamm des Gebäudes
war aber, wie man sich aus den einfachsten Abbil-
dungen vorstellen kann,18 die Mittel-Kapelle oder

18S. die Münzen Vespasians 1., 2. 3. 6., des Drusus 1., 7 (aus
Vaillant Num. Impp. aer. p. 93), des Augustus 1., 8 (aus Morell. t.
45, 3. Letztere befindet sich auch imMünzschatz des Fürsten von
Waldeck, nach Eckhel D. N. 3, 84, der noch ein ganz ähnliches
Gepräge erwähnt, über welches Sest. Lett. 8, 90 zu vergleichen
ist. Eine Art von Tempel-Fronton sieht man auch noch auf einer
Münze des Drusus Patin p. 80. Vaillant a. O., wenn es nicht, wie
ich fürchte, falsche Ergänzung der auf denmeistenMünzen über
denQuerbalken befindlichen Sternzeichen oder auch Festons
ist, die auf vielen Exemplaren unkenntlich sind. Auch erscheint
dieser Giebel nicht auf der Abbildung derselben Drusus-Münze
bei Morell. t. 9, 29.), die Autonom-Münze von Pergamus 1., 9
(nach Mionnet. Vgl. Eckh. 2, 463), des Hadrianus 1., 10 (nach
Mionnet) und 1., 11 (nach ebendess. Exemplar, befindet sich
auch z. B. in Vaill. App. t. 4, 13) eine Autonom-Münze 1., 13 nach
Mionnet; Jupiter mit dem Diadem auf der Antlitz-Seite und der
Paphische Tempel auf der Kehrseite; auf den beiden Gemmen 2.,
15. 16. (nach Passeri t. 77. 78.); auf der Münze des Augustus 2., 21

18



Celle, d. h. die zwei vertikalen Balken, die von zwei
Quer-Balken zusammengehalten werden; welche zu-
sammen das eigentliche Tempel-Haus bilden, in dem
die Meta der Paphia steht.

Diese so aufgerichteten Balken, welche mehr
den Namen eines Gestelles oder Gerüstes als eines
Tempel-Gebäudes verdienen, erinnern an die Ka-
pelle oder das Grabmal der Dioskuren in Sparta,
welches eine mit dem Paphischen Tempel, wie er in
seiner ersten Grundlage gewesen sein muss, gleiche
Einrichtung gehabt zu haben scheint. „Die Spartia-
ten, sagt Plutarchus (zu Anfang der Abh. von der
Bruder-Liebe T. 2 P. 2 p. 949 Wytt.), nennen die alten
Bildsäulen der Dioskuren Dokana; es sind aber zwei
parallele Balken mit zwei Quer-Balken vereinigt,
und es scheint der Bruder-Liebe dieser Götter die
unzertrennliche Vereinigung im Bild angemessen
zu sein.“ Rohe und ungehobelte Balken, mussten im
grauen Altertum oft die Stelle von Götter-Bildern
vertreten (s. Bentl. z. Callim. fr. 105 p. 478 und des
das. von Ernesti angeführten Wesselings Probabilia).
Die zweiQuer-Balken der Dokana waren vielleicht
bloß wie bei dem Paphischen Tempel da, den langen
Haupt-Balken Haltung und Festigkeit zu geben,
wenn man nicht die ungemein sinnreiche Vermu-
tung vorziehen will, welche mir von Herrn Geh. Rath
Uhden in Berlin mitgeteilt worden, dass die Dokana
eine rohe, bildliche Darstellung zweier menschli-
cher Figuren gewesen, die sich umfassen, so dass
die vertikalen Stangen, die Leiber, die horizontalen
aber, die Arme vorgestellt hätten. Diese Bilder nun

(aus Morell. t. 46, 9.)

19



stellten zugleich das Brüder-Paar selbst und ihr Haus
oder vielmehr ihr Grabmal19 vor. Es war gar nichts
ungewöhnliches im frühsten Altertum, dass Gräber
und Tempel mit einander vereinigt waren, dass aus
Gräbern Tempel entstanden und Tempel wiederum
zu Grabmälern gebraucht wurden.20 Wenn nun das
Etymologikum Magnum von diesen Dokana sagt,
sie hätten das Ansehen offener Gräber gehabt, so
muss sich das darauf beziehen, dass dieses Grabmal
von keinen Mauern eingeschlossen, mit keiner Be-
dachung versehen war (Hypaithrios) und mehr das
Ansehen eines offenen Durchgangs als eines Tem-
pels hatte, welches alles gleichfalls auf das einfache
Gerippe des Paphischen Tempels passt, von welchem
auch die merkwürdige Nachricht beim Arnobius (6 p.
193 Ende) aus einem älteren Schriftsteller vorkommt,
Kinyras, König von Paphos, sei mit seiner ganzen
Familie und mit seiner ganzen Prosapia im Tempel
der Paphischen Venus begraben!

Fahren wir in der Beschreibung der Einzelheiten
des Paphischen Tempels fort. Zu den einfachstenDar-
stellungen, welche nichts als das Mittel-Stück mit sei-
ner Meta aufzuweisen haben, kommt bald zu beiden
Seiten desselben ein Leuchter hinzu, der auf mehre-
ren Münzen als zur Ehre der Gottheit brennend vor-
gestellt ist. Statt der Leuchter erscheinen auch nun

19S. Suidas, Hesych. und Etymolog. M. In letzterem scheint
δόκανα von δοκεῖν ἀνεῳγμένα εἶναι abgeleitet zu sein, welches
Stephanus Append. Thes. L. Gr. mit Recht für erkünstelt hält.
Pausanias 3, 13, 1 meint vermutlich dasselbe Denkmal, wenn er
das Grabmal und Heiligtum des Kastor in Sparta anführt.

20Vgl. Heyne Antiq. Aufsätze 1 S. 7. Stieglitz Arch. d. Bauk. 2, 5
not. b.

20



auf andern Münzen zwei Neben-Kegel, denen aber
bald eigne Neben-Hallen zu beiden Seiten der Cel-
le eingeräumt werden. Eine ganz eigne Beschaffen-
heit haben diese Neben-Hallen auf drei Vespasians-
Münzen, die mir nur in Mionnets Abdrücken vorge-
kommen sind, aus denen ich zwei 1., 12. 14. vorge-
stellt habe.21 Hier ist jede der Neben-Hallen durch
einen in der Mitte eingezogenen Balken in zwei Hälf-
ten geteilt, deren eine ganz offen, die andre aber un-
ten verschlossen oder zugemauert scheint, so dass die
Öffnung oben drüber das Ansehen eines viereckigen
Fensters erhält. Auf denmeisten paphischenMünzen
ist der Tempel mit einem halbmondförmigen Peribo-
los oder Vorhof22 umgeben, dessen Einfassung auf
mehreren als ein Flecht- oder Gitter-Werk und bald
ganz geschlossen, bald geöffnet erscheint und zwar
so, dass die beiden Flügel des Thores nach außen
gehen. Innerhalb dieses Vorhofs, mit welchem man
sich auch die hintere, nicht sichtbare Seite des Tem-
pels umfasst denkenmag, sieht man bald Spuren von
Altären und andern heiligen Gerätschaften, bald al-
lerlei Gitterwerk und verschiedene Schranken oder
Abteilungen, in welche vermutlich bei großen Festen
das Volk von den opfernden Priestern getrennt und
verteilt war; denn es strömte jährlich in feierlichen

21Die ganze Inschrift von 1., 12. 14 ist ΕΤΟΥΣ ΝΕΟΥ ΙΕΡΟΥ
Θ. d. h. im neunten Jahre der Regierung Vespasians. Da der Zahl-
Buchstabe Θ nicht auf dem Umkreis Platz gefunden hat, so ist
er auf dem Stämpel von n. 12 über die Meta zwischen die zwei
vertikalen Balken, auf n. 14 unten in die Exergue verwiesen
worden.

22Es liegt eine Münze der Pergäischen Diana in Mionnets Ab-
druck vor mir, deren Tempel mit einem gleichen Vorhof umge-
ben ist.

21



Aufzügen eine Menge Volks von beiden Geschlech-
tern aus mehreren Städten zu dem Tempel in Paphos
(Meurs. Cypr. 1, 19 p. 55). Wohl weiß ich, dass man
gewöhnlich die auf einigen Münzen angegebenen
Linien und Abteilungen in denselben für das Mau-
erwerk des Unterbaues hält, und sie sehen ihm sehr
ähnlich; allein vergleiche ich damit die auf andern
Münzen deutlich ausgedruckten Schranken und neh-
me ich hinzu, dass der Unterbau des Tempels doch
unmöglich eine halbkreisförmige Gestalt gehabt ha-
ben kann, wie es z. B. nach 1., 7. 13. der Fall gewesen
sein müsste: so glaube ich mich mehr berechtigt hier
Schranken alsMauern zu sehen, die ohnedem zu dem
Charakter dieser leichten und luftigen Tempel we-
nig passen. Ausgebildeter und mit mehreren Säulen
geschmückt erscheinen einige von diesen Tempeln
unter Vespasianus, Titus, Domitianus, deren einer 2.,
17 nach einer Münze des Vespasianus aus Morell. t. 7,
8 gezeichnet worden. Auch kann man sich vorstellen,
dass, da Kypros mehr als einmal unter den R. Kai-
sern das Missgeschick traf, vom Erdbeben zerstört
zu werden (Meurs. Cypr. 1, 18), und da Seneka (ep. 91)
ausdrücklich sagt: „Wie oft ist Paphos in sich selbst
zusammengestürzt!“ dass, sage ich, nach solchen Nie-
derlagen der Tempel der Paphia durch kaiserliche
Freigebigkeit in einer verschönerten Gestalt wird
hergestellt worden sein.

Besonders merkwürdig sind die sich beinahe
gleich aussehenden, hier Mionnets Abdrücken nach-
gebildeten Münzen von Karakalla (1, 4) und von der
Julia Domna (1, 5), wegen einer gewissen Eleganz,
in der sich das Ganze darstellt und wegen einer

22



Merkwürdigkeit, die auf wenig andern23 gefunden
wird. Das ganze Gebäude, oder, wenn auch nicht die
Neben-Hallen, in welchen hier Kandelabern stehen,
doch das Mittel-Gebäude scheint nämlich bedacht
zu sein, wie sich aus den drei Öffnungen über dem
Architrav abnehmen lässt, d. h. aus den Zwischen-
Tiefen (Metopen), die zwischen den Balken, welche
oben auf liegend die obere Decke bilden, entstehen.
Auf diese lässt sich anwenden, was Winkelmann
(Anmerk. üb. d. Baukunst d. A. S. 372 f. im ersten
Bd. der Fernowschen Ausg.) scharfsinnig darzutun
sucht, dass die Alten diesen Raum zwischen den
Balken (Triglyphen) offengelassen, um dem Gebälke
Luft zu geben. Indes dringt sich mir der Gedan-
ke auf, dass diese schon vom Vitruvius (4, 2 p. 82
Rohdes Ausg.) ihres Ansehens halber columbaria
genannten Zwischen-Räume im Tempel der Paphia
wirklich zu Tauben-Schlägen gedient haben mögen,
wozu die sowohl auf den Neben-Dächern sitzenden
stattlichen Tauben als die ganz kleinen die Meta
rechts und links umflatternden Anlass geben. Selbst
in dem Tempelhof sind Spuren halbverloschener
Tauben vorhanden. Welch’eine wichtige Rolle die
Tauben aber im Tempel der Paphia gespielt haben
müssen, sehen wir daraus, dass sie auf den meisten
Abbildungen des Paphischen Tempels bald die Me-
ta der Paphia umfliegen, bald auf Neben-Säulen
sitzen,24 bald vor dem Tempel herumlaufen. Sogar

23Eine Münze der Didia Clara gibt völlig dieselbe Vorstellung
Haverc. Numm. R. Christi. t. 24, 8.

24In der ersten Vignette T. 3 der Pitt. d’Ercolano sitzen auch
zwei Tauben, die dort auf die Dodonäischen gedeutet werden,
auf Leuchtern. Auf einigen Münzen der Pergäischen Artemis

23



auf der Meta der Paphischen Göttin sitzt 1., 6 ei-
ne Taube. Eine Münze bei Hunter (67, 25) mit der
Venus-Büste auf der einen und einem Tauben-Paar,
das auf dem Umschlag gegenwärtiger Schrift der
Münze nachgebildet worden ist, auf der andern Seite
hat die Umschrift ΟΥΥΣ, über welcher vielleicht
— der Raum leidets — die Anfangs-Buchstaben der
Stadt gestanden haben, welche sich ergänzen lassen;
ΑΜΑΘΟΥΣ (Vgl. Eckh. D. N. 3, 85 f.)

Befremden werden die Tauben-Schläge unter
dem Tempel-Dache nicht, wenn man sich der vielen
Beispiele erinnert, dass die Lieblings-Tiere der Göt-
ter mit in ihren Tempel-Bezirken verpflegt wurden.
So wurden ganze Heerden von Pfauen im Haine
der Here zu Samos gehalten (s. Voss mythol. Briefe
2, 116 f.)25; im Tempel der Syrischen Göttin zu He-
liopolis befanden sich unter allerhand Tieren auch
zahme Adler (Lucia. §. 41); ja es scheinen (§. 54) auch
heilige Tauben daselbst gehalten worden zu sein.
Sicher stammte der in dem Dienst der Aphrodite so
ausgebreitete Tauben-Verkehr (s. Voss myth. Br. 2,
88-90) aus Syrien oder Phönizien her, wo die Taube
heiliggehalten, und mit der Syrischen Göttin in
Verbindung gesetzt wurde; und auf den Münzen
von Askalon, von wannen der Tempel der Paphia

erblickt man auch zur Seite des großen Steines geflügelteWesen,
welche Pellerin und Eckhel für Tauben nehmen.

25In diesemAugenblickwerde ich durch Böttigers vielsagende,
nochmehr andeutende Isis-Vesper in dem TaschenbuchMinerva
fürs Jahr 1809 S. 126 f. an die in den Isis-Tempeln in Ägypten
unterhaltenen heiligen Ibis erinnert und an die Vorstellung des
Isis-Tempels und Vorhofs in den Herkulanischen Gemälden (T. 2
t. 60), wo die Ibis ganz traulich und einheimisch beim Altar, auf
einem Sphinx und auf einem Tempel-Brunnen stehen.

24



unmittelbar abgeleitet wird, steht die Taube der
Aphrodite zur Seite.26 Ja es findet hier wohl gar ein
entfernter Zusammenhang mit den Dodonäischen
und Libyschen Orakel-Tauben statt. In Eryx nämlich
in Sizilien war der Tempel der Aphrodite — vermut-
lich auch ein Sprössling von Phönizien — mit einer
Menge Tauben umgeben, die, nach Aelians (H. N. 4, 2)
Erzählung, jährlich einmal verschwanden, welches
man als eine Abreise der Venus mit ihren Tauden
nach Libyen betrachtete, die von den Einwohnern
unter dem Namen Anagogia festlich begangen ward.
Nach Verlauf von neun Tagen sieht man die Tauben
aus dem Libyschen Meer zurückfliegen und man
feiert ihre Heimkehr unter dem Namen Katagogia.
Weist diese Sage nicht auf eine Heimat der Tauben
in Libyen zurück und erinnert sie nicht an die pro-
phetischen Tauben, die aus dem ägyptischen Theben
ausflogen, die eine nach Dodona, das dortige Orakel
zu stiften, die andre nach Libyen, wo sie das Ora-
kel des Jupiter Ammon zu errichten befahl?27 War
nicht selbst Venus oder Dione eine Tempel-Genossin
des Orakel-Gottes in Dodona? Genug, aus dem Ge-
schlecht jener berühmten Orakel-Tauben scheinen
auch die heiligen Tauben der Paphia gewesen zu sein
und der Göttin nicht bloß zum Spielzeug28 sondern

26DieMünze von Askalon 2., 18 befindet sich imGoth. Kabinet.
Vgl. Sestini Lett. T. 6 p. 82 t. 3, 10.

27S. die Stellen beisammen in de Brosses sur l’Oracle de Dodo-
ne, Mém. de l’Ac. des Inscr. T. 35. p. 107. ff.

28
Ἀθύρματα Ἀφροδίτης. Der ausgezeichneten Tauben in Ky-

pros erwähnen die Alten mehr als einmal. Seltsam ist die Anek-
dote beim Athenäus 6, 16 p. 257 F. aus dem Komiker Antiphanes,
wie dem König von Kypros durch die ihn während der Mahl-
zeit umflatternden Tauben Kühlung verschafft werde. Er salbe

25



als weissagende Vögel bei ihrem berühmten Orakel
gedient zu haben. Ja in 1., 7 ließ sich sogar der Pa-
phische Priester oder Hypophet erkennen, der die
Orakel der Taube, die er auf der Hand hält, auslegt,
ein andrer Tiresias, von dem es beim Äschylos29
heißt:

Es saget uns der Seher, der die Vögel pflegt,
Dess Ohr und Geist beachtet sonder Feuer-

Flamm’
Orakel gebende Vögel mit trugloser Kunst.

Doch begehre ich die Auslegung Andrer nicht zu
bestreiten, die hier nebendemkleinen,wie es scheint,
tragbaren Tempel30 der Paphia den Zeus mit dem
Adler erblicken, da auch Zeus Serapis vor einem ähn-
lichen kleinen Tempel der Paphia sitzend auf der
Gemme 2., 16 vorgestellt ist.

Zwar scheintmit der Vermutung vondemTauben-
Orakel in Paphos in Widerspruch zu stehen, dass,
nach Tacitus (Hist. 2, 3. 4) ein dortiger Haruspex aus
den Eingeweiden der Tiere der Götter Sprüche ver-
kündigte; allein die „scientia arsque haruspicum“war
nicht von Anfang her in dem Tempel geübt, sondern
erst später durch den Cilicier Thamiras hereinge-
bracht worden, und schließt auch so wenig den Ge-
brauch andrer Arten von Orakel-Gebung aus, dass

sein Haupt nämlich mit einer syrischen Salbe von einer Frucht,
die sehr gern von den Tauben genossen werde; von diesem Ge-
ruch angezogen umflögen sie seinen Kopf, würden aber von
danebenstehenden Knaben abgehalten, sich darauf zu setzen.

29Aesch. Theb. 24 ὁ μάντις — ὀιωνῶν βοτήρ.
30Vgl. über kleine tragbare Tempel Ap. Gesch. 19, 24 ff., welche

Stelle Visconti Mus. Pio-Clem. T. 1. p. 66 benutzt hat.

26



man z. B. vom Orakel zu Dodona fünf bis sechserlei
Weisen erwähnt findet.

Noch Eins bleibt uns übrig in Erwägung zu ziehen.
Außer Sonne und Mond, welche gewöhnlich über
dem Kegel der Paphia oben angebracht sind und auf
den Sternen-Dienst des Morgen-Landes hinweisen,31
finden sich auf einigen Münzen, vornehmlich 1., 2.
3 [34], die vertikalen Balken oben mit Bändern und
einer Art von Hänge-Werk ausgeschmückt, das man
für Blumen- oder Laub-Gewinde nehmen kann, wo-
mit Tempel und Altäre verziert zu werden pflegten.
Indes bei einem ungewöhnlichen Gebäude darf man
auch Erklärungen des daran Angebrachten geltend
machen, die sonst zu gesucht scheinen könnten. Es
ist durch mehrere Beispiele von Lamy (de templo
Hierosol. p. 1046) und von de Brosses (Mém. de l’Ac.
des Inscr. T. 35 p. 102 ff.) dargetan, dass die Alten bei
verschiedenen Tempeln und heiligen Plätzen Klingel-
und Schellen-Werke, welche vomWinde bewegt tön-
ten, angebracht haben, teils vielleicht um fremde Vö-
gel zu verscheuchen, teils um aus den Tönen Orakel
zu ziehen. Ein solches durch den Wind anzuregen-
des Ketten-Werk mit Granat-Äpfeln befand sich am
obersten Ende der beiden Säulen Jachin und Boas;
auf ähnliche Weise tönten eherne, Orakel-gebende
Becken, welche in Dodona aufgehangen waren; in
Clusium in Etrurien war an der Kuppel von des Kö-
nigs Grab-Gebäude ein Schellen-Geläute von Ketten
angebracht, welches weit und breit umher schallte.

31Was für eine Art von Beiwerk die kleinen runden Figuren
auf 2., 20 sind, bekenne ich, nicht zu wissen, wenn man nicht
etwa die Kugel-Gestalten für Sinnbilder der schaffenden Kraft
erklären will.

27



Es ist also nach dem Angeführten doch wohl so un-
wahrscheinlich nicht, dass das Hängewerk auf dem
Tempel der Paphia mehr als ausschmückendes Laub-
werk, dass es ein Teil des Orakel-Apparats selbst ge-
wesen.

Das alte Paphos und sein Heiligtum ist zum
Steinhaufen geworden; das Orakel der Paphia ist
verstummt, aber seine Nachhalle sind noch meh-
rere Seklen hindurch zu hören gewesen; der Stein
der großen Natur- und Himmels-Göttin hat noch
Verehrer gefunden und Wunder getan. Der Sonnen-
und Mond-Dienst ging bei den Arabern bis auf
Mahomeds Zeit; unter und nach dem großen Prophe-
ten selbst behauptete er seine Einflüsse und noch
leuchtet er im türkischen Monde fort. Von einem die
Fruchtbarkeit befördernden Stein, den die Saraze-
nen und Ismaeliten als Kopf der Venus angebetet
haben sollen, will ich Tristans eigne Worte (Comm.
hist. T. 1. p. 16) hierher setzen: „C’estait la teste de
Venus Genitrice, que les Sarrazins et Ismaëlites ad-
oraient, parcequ’ils disaient qu’Abraham s’en estait
heureusement servi pour habiter avec Agar, par le
bon succès d’une nombreuse lignée, estimant lors (à
ce qu’ils disaient) que ce fut une pierre commune;
comme le remarquent Euthymius en sa Table des
Dogmes de cette nation, et l’autheur Anonyme Grec
de l’histoire Saracenique.“ Die Verehrung großer
Steine blieb in Arabien weit und lange verbreitet
(Zoëga de obeliscis p. 205 f.).

Noch bis auf heutigen Tag befindet sich im al-
lerheiligsten Tempel zu Mekka die Kaaba, ein altes
Gebäude der Araber, an dessen Wand ein schwarzer
mit Silber umfasster Stein eingefasst ist, der ein Idol

28



vor Mahomeds Zeit gewesen sein soll, von ihm aber
zur Kebla d. h. zum Gegenstand der Richtung des An-
gesichts während des Gebetes bestimmt wurde. Die
dorthin pilgernden Karavanen müssen, unter vielen
andern Zeremonien, auch siebenmal um die Kaaba
herumziehen, wo sie von dem schwarzen Steine an-
fangen, welchen sie jedesmal anrühren oder küssen.
(Lüdeke Nachr. v. d. türk. Reiche S. 174 f. Hartmann
Aufklär. üb. Asien 2 p. 280).

Versuchen wir es, von dem Ausgeführten die
Anwendung auf ein in heiliges Dunkel gehülltes Idol
eines berühmten Ordens zu machen. Man kennt die
Hypothesen über den Baphomet der Templer, über
welchen zuerst Nicolai (in seinem Versuch über die
Beschuldigungen, welche dem Tempelherrenorden
gemacht worden, und über dessen Geheimnis. 2 Bde.
Berlin 1782) scharfsinnige Untersuchungen ange-
stellt hat. Der Durchlauchtigste Herzog von Gotha
verzeihe mir, wenn ich die eigentümliche Ansicht,
die Er von diesem rätselhaften Namen gefasst und
deren weitere Entwickelung Er mir aufgetragen hat,
dem Publikum verrate, und der Prüfung der Wissen-
den übergebe. Baphomet scheint nichts anders als
Paphi meta, der Kegel zu Paphos, zu sein. Schon das
Einfache und Ungezwungene in der Wort-Ableitung
kann ein günstiges Vorurteil für diese Hypothese
erregen und die Veränderung des B in P kommt umso
weniger in Anschlag, als alles, was man von jenem
Idol weiß, nur auf mündlichen Aussagen beruht,
unter denen die Rechtschreibung fremder Namen
gewöhnlich leidet. Bedenkt man, dass es von je und
je Sitte der geheimen Orden war und ist, Symbole
aus fremden und älteren Mysterien zu borgen; dass

29



die Templer durch viele Berührungs-Punkte mit
den Sarazenen zusammen hingen, bei denen die
alten Natur-Gottheiten und Steine noch in Ansehen
standen; dass dieselben lange auf der Insel Kypros
lebten, wo nicht alle Sagen und Spuren vom alten
Dienst der Paphischen Meta verloschen sein werden:
so wird man es vielleicht so unwahrscheinlich nicht
finden, dass sie in ihrem Orden eine Paphi meta auf-
gestellt haben. Auch darf der klassische lateinische
Name, obgleich in der barbarischen Zeit, doch nicht
so sehr befremden, da ja doch viele Geistliche im
Orden waren, unter welcher Gattung von Menschen
sich noch die Kenntnis des Latein und selbst eini-
ge Kenntnis der Klassiker im Mittel-Alter erhielt.
Freilich geben uns die verwirrten und sichwiderspre-
chenden Aussagen der angeklagten Templer keine
so bestimmte Ansicht von ihrem Idol, dass es in allen
Stücken oder nur in den meisten mit der Paphischen
Meta übereinkommen sollte; aber sie hatten das
Idol meist nur flüchtig, nur in schreckenden und
täuschenden Umgebungen gesehen; sie unterhielten
nur eine verworrene Vorstellung davon; ja das Bild
selbst war auch wohl nicht mehr ein vollkommen
treues Konterfei der alten Meta von Paphos; war
auch wohl nicht in allen Orten sich ganz gleich,
denn man findet mehrere tragbare Idole erwähnt,
die sie in Koffern mit sich führten (Nicolai 1., 91).
Stellen wir nur folgende Data zusammen, welche
auf einige Verwandtschaft mit der Paphischen Meta
leiten können. Dass die Templer sich in Kypros des
Baphomet bedient, geht durch Aussagen bei Nicolai
S. 91 hervor. Das Idol wird (Nicolai S. 95 Anm.) vom
Br. Hamilton columna genannt. Seine Gestalt wird

30



als Zerrbild vorgestellt, bald als ein bloßer Kopf
(vermutlich auf einer Säule oder Kegel), bald als
eine ganze menschliche Figur; das Gesicht weiß; mit
großem Bart; vergoldet und versilbert; Karfunkel in
den leuchtenden Augen; nach andern war das Bild
von Aurichalkum; es wurde Wenigen und nur in den
General-Kapiteln gezeigt, wo es aus einermystischen
Lade hervorgeholt ward mit den Worten: Sarazin,
Alla! Auch wurden die Worte hinzugesetzt, welche
beweisen, dass sie sich einen alten Orakel-Götzen
unter ihremBaphomet dachten: „Diess ist der Freund
Gottes, der mit ihm spricht, wenn er will; dankt ihm,
dass er euch dahin hat kommen lassen, wo ihr seid.“
Darauf werfen sich die Templer dreimal vor dem
Idol nieder und küssen es. Nach andern Aussagen
scheinen sie sich wiederum den Baphomet als eine
erschaffende Natur-Gottheit gedacht zu haben, in-
dem sie sagten, man verdanke ihm alle Reichtümer,
es mache die Bäume blühen und die Erde grünen!
(Belege zu dem Allen gibt Nicolai und Dupuy Hist. de
la Condannation des Templiers). Genug, sie hatten
wahrscheinlich selbst keine ganz bestimmte und
deutliche Vorstellung von dem mystischen Bild,
das einer früheren Zeit angehörte, dass sie aber zu-
nächst wohl von den Sarazenen überkommen hatten,
welches auch der Ausruf Sarazin und Alla zu bestä-
tigen scheint. Als Parallele zu diesem wunderbaren
Templer-Idol vergleiche man die Beschreibung eines
seltsamen Orakel-Steines in Syrien auf dem Berge
Libanon, von dem wir nur folgendes aus Damaskus
(bei Zoëga de obeliscis p. 202 f.) ausheben: Es sei ein
Bätylus oder Dämonium gewesen von vollkommener
Kugel-Gestalt, weiß an Farbe, eine Spanne lang, aber

31



bald sich vergrößernd, bald verkleinernd, bemalt
mit zinnoberroten Zeichen (Grammata)!

32



33



34



35


