
Die Göttin von Paphos

auf alten Bildwerken

und Baphomet

Von K. G. Lenz

— Argentum et marmor vetus aeraque et artes suspice.

Horat.

Gotha, 1808

Mit Reiherschen Schriften

Solar Anamnesis Edition

CC0 1.0 Universell



1



Die in Asien weit umher verbreitete Anbetung der

Himmels-Königin
1

wird in diesen Blättern nur insofern

berührt werden, als sie in die Erläuterung der alten Denk-

mäler, die das Bild der Paphischen Göttin und ihren Tem-

pel darstellen, einfließt. Je dürftiger die Nachrichten der

Schriftsteller über das Tempel-Gebäude der Paphia, desto

beredter sind die Abbildungen, und die Münzen inson-

derheit geben eine Folge von Darstellungen, die als eine

fortlaufende Geschichte des Tempels und seiner Schicksale

angesehen werden mögen. Denn anstatt dass die Stein-

schneider die Fabel und Geschichte mehr als freies Spiel

der Phantasie behandelten, banden sich die Verfertiger

von Münz-Stämpeln an die Wahrheit der Geschichte, de-

ren Tatsachen sie in dauernden Urkunden der Nachwelt

treuer überlieferten. Ihnen dürfen wir daher als zuverläs-

sigen Führern folgen, wenn sie uns National-Denkmäler

abbilden, obgleich eingedenk, dass sie beschränkt durch

die Gränzen der Kunst und die Enge des Raums oft nur

unvollständige Nachbildungen geben können, dass sie un-

wesentliche Teile weglassen und in Neben-Dingen bald

1
Über die große Natur-Göttin, welche vielfältig an Namen, aber

Eine dem Begriff nach war, haben nach Seldenus unsre neuern Mytho-

logen, Heyne, Böttiger, Heinrich, Creuzer, Wagner u. a. m. lichtvollere

Ansichten verbreitet. Vorzüglich gebührt hier eine ehrende Meldung

der reichhaltigen Heynischen Vorlesung de sacerdotio Comanensi om-

ninoque de religionum cis et trans Taurum consensione, welche un-

längst im 16
ten

Bande der Commentatt. soc. reg. Gotting. erschienen

ist.

2



mit Vorbedacht bald aus Unachtsamkeit vom Urbild ab-

weichen.
2

Uralt war Tempel und Bild der himmlischen Aphro-

dite auf Paphos in Kypern; Muster-Tempel desselben war

der der Urania zu Askalon (Herodot. 1., 105): mit Kypros

befreundete Städte, als Pergamos und Sardes, erkannten

ebenfalls die Paphische Göttin an, wie ihre Münzen aus-

weisen, und auch in Thalamae im Lakedämonischen Ge-

biet war ihr Bild in dem unbedeckten Teile des Tempels

(Pausan. 3, 26) neben dem Helios aufgestellt.

Von ihrem Tempel-Gebäude nachher besonders; itzt

von der sonderbaren Gestaltung der Göttin. Ein Blick

auf die Münzen und andern Abbildungen des Altertums,

welche auf zwei Blätter dieser Schrift zusammengedrängt

worden,
3

zeigt sie als Kegel oder rundlichen Stein, ein

Nachlass der alten kunstlosen Zeit, welche die Götter

2
Heyne hat in den Gött. gel. Anz. 1807 St. 203 eine Untersuchung

hierüber eingeleitet, welche Levezow in der Schrift über die Medi-

ceische und die Knidische Venus Berl. 1808 durch besondere Erörte-

rung der Frage: Inwiefern sind auf den Münzen des Altertums gültige

Abbildungen ehemals berühmter und ausgezeichneter Kunstwerke

enthalten S. 46 ff. weiter ausgeführt hat.
3
Ich habe mich dabei des Steindrucks, der zu Umrissen dieser Art so

sehr geeignet ist, bedient, da mir der Herr Hauptmann v. Schlotheim

in Gotha, der sein Talent und seinen Kunstfleiß auf die Ausübung

dieser schätzbaren Erfindung zu verwenden anfängt, in Gemeinschaft

mit dem jüngeren Hn. Döll, der die Zeichnungen unter meinen Au-

gen besorgt hat, dazu die Hand bot. Die meisten Münzen waren mir

im herzogl. Gotischen Münz-Kabinett teils selbst teils in Mionnets

3



durch rohe, gestaltlose Stein-Klumpen darstellte.
4

Aber

an dem unbehauenen Stein, der ursprünglich der Paphia

unwürdiger Stellvertreter gewesen sein mag, verrät sich

auf unsern Denkmälern schon mehr oder weniger die bil-

dende Hand des Menschen, die den Stein allmählig mehr

abrundet, zuspitzt, etwas kopfähnliches ansetzt, Spuren

von Händen hervorgehen lässt, und sonst vielleicht durch

Umrisse, Einschnitte und Zeichen Natur und Geschlecht

andeutet. Und so ließe sich überhaupt durch eine lange

Induktion aus Münzen der stufenweise Übergang von den

unorganisierten Massen zu gegliederten Götter-Wesen an-

schaulich machen.
5

Die Steine gestalten sich, wie nach

Deukalions Flut, nach und nach menschlich.

Genauer die Gestalt der Paphia zu bestimmen, hören

wir zuerst die Schriftsteller ab, deren Aussagen Meursius

(Cypro 1, 16) gesammelt hat. Tacitus (Hist. 2, 3) sagt, dass

sie nicht in Menschen-Gestalt vorgestellt sondern unten

kreisförmig und breit sei (continuus orbis latiore initio),

aber nach oben wie ein Kegel dünner werde (tenuem in

Schwefel-Abdrücken vor Augen, und nur bei wenigen musste ich mich

auf Abbildungen in Münzwerken verlassen.
4
Eine reiche Beispiel-Sammlung bietet Zoëga de obeliscis p. 194 ff.

dar. Unter diesen kommen auch Sonnen- (Sol Elagabalus) und Mond-

Steine (Urania, Mond) vor, die vom Himmel herabgefallen waren und

die schon ihres Ursprungs halber auch in späterer Zeit ihre rohe Un-

gestalt behielten.
5
Vgl. z. B. Pausan. 3, 19 und Heynes Bemerkungen über diese Stelle

in den antiquar. Aufsätzen St. 1 S. 71 f.

4



ambitum metae modo exsurgens.) Maximus Tyrius (or. 38):

sie lasse sich keiner andern Gestalt besser vergleichen als

einer weißen Pyramide. Servius (Aen. 1) gibt ihr die Ge-

stalt „eines Nabels, oder, wie andere wollen, eines Kegels“

(in modum umbilici, vel, ut quidam volunt, metae coli-

tur). Das Wesentliche bleibt also ein kegelartig gestalteter

dicker, bauchiger oder nabelförmiger Stein, den aber Zeit

und Kunst allmählig mehr auszierte und gliederte.
6

Auf einigen unsrer Münzen und andern Bildwerken

erscheint die Göttin völlig als Pyramide, auf andern mehr

oder weniger abgerundet und kegelförmig, meistens mit

6
Curtius 4, 7, 23 gibt, wie die Alten der Paphierin, so dem Orakel-

gott Ammon in Libyen die Nabel-Gestalt: umbilico maxime similis est

habitus: welches auch von einem rundlichen, Hermenartigen Stein zu

verstehen sein wird, ähnlich dem Bildnis Ammons in Megalopolis in

Arkadien, das Pausanias 8, 32, 1 mit den viereckten Hermen vergleicht,

und von dem er sagt, dass es Widder-Hörner am Kopf habe. Oder dach-

te sich Curtius den Libyschen Gott in Gestalt eines Ammons-Horns? Es

wäre doch so unnatürlich nicht, wenn ihm, dem Gott der verwickelten

und künstlich gedrehten (λοξὰ) Orakel-Sprüche, die Phönizier, durch

die er bekannt wurde, eine gedrehte und gewundene Konchylien-Form

gegeben hätten, wie sie ihrer Astarte die Dionaea oder Venus-Muschel

als Sinnbild beigelegt haben sollen (s. Böttiger N. T. Mercur 1805 St. 3

S. 219), worauf sich, wenn man anders nötig hätte so weit zu gehen,

auch die Nabel-Gestalt der Paphia zurückführen ließ. Merkwürdig ist

immer, was nur Joh. Lydus (de mensib. p. 9) berichtet, die Aphrodi-

te sei bei den Phöniziern Blatta nach der Purpur-Schnecke genannt

worden. Vgl. über das Wort blatta Tzschuckes gelehrte Ausführung

zu Eutrop. 7, 14 p. 478 f. der großen Ausg. nebst dem Ind. notar. h. v.

„fert blattam Tyrus“ Sidon. Carmen 5, 48.

5



einem Aufsatz von Knopf oder Calathus,
7

welches der Ge-

stalt schon ein kopfähnliches Ansehen gibt, und endlich

auf ein paar mit Extremitäten zu beiden Seiten, die wie

Handhaben aussehen und sich als Vorbilder von Händen

oder Armen betrachten lassen. Auch Spuren von Figu-

ren oder Hieroglyphen lassen sich auf einigen entdecken.

Der Nabel- und Kugel-Gestalt nähert sich am meisten die

Münze des Vespasianus im herzogl. Gotischen Kabinett

(1., 2), die, um ihren Charakter kurz auszudrücken, wie

ein Kanobus-Bild aussieht.

Nun wurden in der Kanobus-Gestalt, die man den hei-

ligen Nilkrügen in Ägypten gab, die großen Phönikischen

Götter, welche unter den Namen Kabiri, Patäki, Dioskuri,

begriffen wurden und mit denen auch späterhin Kastor

und Pollux zusammenschmolzen, häufig dargestellt. Ihre

Zahl ist unbestimmt; denn bald werden ihrer zwei, Him-

mel und Erde, bald drei, bald mehrere genannt; die große

Natur-Göttin gehört ihnen an, teilt also auch ihre Ge-

stalt.
8

7
Am größten und auffallendsten erscheint dieser Aufsatz der Meta

in 1., 13.
8
Die neuesten und zwar erschöpfenden Untersuchungen über die-

sen Gegenstand sind in Creuzers Dionysus P. 1 angestellt. Völlig durch-

geführt wird er erst im zweiten Teil werden; dort wird man auch

bestimmt erfahren, wie sich der Vf. die Entstehung der Sage von Kano-

bus, dem Steuermann des Menelaus, erklärt. Es war vermutlich einer

von Helenas Brüdern, welche nachmals, mit den alten Samothrakischen

Dioskuren oder Kabiren verwechselt, auch als Kanoben vorgestellt

6



Diese Klasse von Göttern nun wird gewöhnlich als

ellenhohe oder noch kleinere Pygmäen geschildert, die

man schon um ihres geringen Umfangs willen als Auf-

sätze mit sich herumtrug, als Haus-Götter und Schützer

der Gastmahle auf die Tafeln setzte, und dann auch als

Wasserkrüge, „mit ganz kleinen Füssen, zusammengezoge-

nem Halse und einem gleichsam aufgeschwollenen, dicken

Bauche, der nach Art einer Hydria mit dem Rücken gleich

rund ist“ (Rufin, Kirch. Gesch. 11, 26) vorzustellen liebte.

Unter diesen tragbaren Göttern, die man auf die Tische

stellte (Epitrapezii), wird vorzüglich Herakles genannt,

der bei den Ägyptern und Phöniziern als Sol den Patäki

oder Kabiri zugesellt wurde.
9

So findet man beim Pausa-

nias (8, 31) einen Herakles in Arkadien erwähnt, der vor

einer kolossalen Bildfäule der Demeter stand und höch-

stens eine Elle hoch war. „Dieser Herakles, fährt Pausanias

fort, soll einer von den Idaei Daktyli gewesen sein, wie

Onomakritos in seinen Gedichten sagt.“ Und so wird auch

einer sehr alten tragbaren Icuncula der Paphierin in dem

Bruchstück einer Schrift des Polycharmus über die Aphro-

dite beim Athenäus (15, 5 p. 675 F.) gedacht: „In der 23
sten

Olympiade kam Herostratos aus Naukratis, welcher als

Kaufmann viele Länder umschiffte, nach Paphos in Ky-

pros, und erhandelte daselbst ein sehr altes, spannenlanges

wurden.
9
Siehe über diese kleinen Tischgötter, nach Seldenus, besonders

Creuzer S. 136 ff.

7



Bildchen der Aphrodite, welches er mit sich nach Naukra-

tis brachte.“ Dieses Bild rettete die Schiffenden aus einem

Sturm, wie denn überhaupt die Kabiren oder Dioskuren

schützende Gottheiten der See-Reisenden waren.

Von solchen kurzen, runden Gestalten kommen nicht

selten Beispiele auf Münzen vor, deren mehrere unstreitig

die große Natur-Göttin meinen. So wenn auf einer Sar-

dischen Münze Antonins (Pellerin Suppl. Rec. T. 2. t. 6,

3) Helios auf dem Wagen ein rundes Bild, oben mit Kopf

und Kalathus oder Scheffel, auf der Hand trägt, auf einer

ähnlichen (ebendas. n. 2) von Sardes, wo die Göttin als

Epitrapezios zwischen Urnen auf einem Tisch steht; auf

einer Alexandrinerin der Julia Domna, wo sie auf einer

Säule aufgestellt ist (Peller. Melange T. 1. t. 15, 2). Ein Paar

solcher bauchiger Büsten stehen auf einem Altar einer

Münze von Tarsos.
10

Diese Gestalten als eigentliche Nilkrüge oder Kanoben

dargestellt, sieht man allenthalben auf den Alexandrini-

schen Münzen, wo sie bald in der einfachen Zahl, bald

zu zweien, auch zu dreien beisammen angetroffen wer-

den. Auf den Vorstellungen derselben, welche die alten

10
Sestini descriptio numor. t. 9, 12. Die dort S. 410 f. gegebene Er-

klärung der Münze, die nach dem Geständnis des gelehrten Sestini

nicht ganz gut erhalten und auch fehlerhaft abgezeichnet ist, bleibt an

ihren Ort gestellt. Nach der Zeichnung sollte man glauben den Apollo

und ihm gegenüber Daphne im Augenblick des Verwandelt-Werdens

zu erblicken.

8



Gemmen darbieten, z. B. bei Schlichtegroll (Stoschische

Daktyliothek Bd. 1 Taf. 12 u. 13), findet man den Bauch

der Urne mit allerhand Zeichen und Linien überzogen,

auf der einen laufen über die ganze gerundete Gestalt

schneckenförmig gewundene Linien
11

; auf den Münzen

von Alexandria sind sie häufig mit Hieroglyphen besäet,

wie bei Zoëga (Numi Aeg. Impp. t. 6, 13. 17. t. 8, 11. t. 19,

4.) Auch der letztere Umstand passt also zu der Paphia,

die auf einigen Abbildungen unsrer Steintafeln mehr oder

weniger deutliche Merkmale von Hieroglyphen zeigt; am

deutlichsten auf der Vorstellung (2., 19) nach einem Her-

kulanischen Gemälde (Pitture d’Ercol. T. 3 t. 52), welches

von den Herausgebern mit vieler Wahrscheinlichkeit auf

die Göttin von Paphos bezogen wird. Auf einigen Münzen

sieht oder ahndet man noch Spuren verwischter Hiero-

glyphen, auf dem Mionnetschen Abdruck der Münze 1.,

10, zusammengehalten mit Morellis Abbildung (Specim.

rei num. t. 9, 5. Paris. Ausg. 1683. In der Leipz. Ausg. 1695

ist die Abbildung t. 16, 7. weniger treu), kommen drei bis

vier Linien noch etwas mehr als auf unserer Zeichnung

zum Vorschein, die mit Hieroglyphen ausgefüllt gewesen

sind. Nicht unähnlich erscheint auf Münzen von Perga

in Pamphylien die Pergäische Artemis, gleichbedeutend

mit der alten Göttin Natur, in einem einfachen Tempel

11
Eben so auf einer Paphischen Meta der Trajans-Münzen bei Tri-

stan Comm. hist. T. 1 p. 295 Taf. 10, 15, wenn anders dieser Zeichnung

zu trauen ist.

9



als ungeheurer rundlicher Stein mit vier bis fünf Reihen

voll Hieroglyphen, zur Seite auf gegitterten Säulen zwei

Knaben, vermutlich die Kabiren, oben Sonne und halber

Mond, wie auf den Paphischen Münzen.

Ob an der Paphischen Meta, wie häufig an Hermen,

von Anfang her Geschlechts-Bezeichnungen von irgendei-

ner Art angebracht gewesen, bleibt dahingestellt. Wahr-

scheinlich dachte sich ursprünglich der Phönizier diese

Gottheit als schaffendes Natur-Princip, das zeugende und

gebärende Kräfte in sich vereinigt, ein Zwitter-Wesen,

beider Geschlechter teilhaftig.
12

Zwar scheint es im Ge-

gensatz mit der Paphia erzählt zu werden, dass es einen

andern alten Tempel der Aphrodite zu Amathus auf Ky-

pros gegeben, worin sie als Mannweib, mit weiblichem

Körper und Kleid, aber dabei mit Bart, Zepter und männ-

lichem Natur-Glied aufgestellt gewesen
13

; allein bedenkt

man, dass der Tempel der Amathusia ein Abkömmling des

Paphischen war, dass dieser, nach dem Tacitus (Ann. 3, 62),

von dem König Aërias, jener etwas später von dessen Sohn

Amathus soll erbaut worden sein: so wird man geneigt

werden anzunehmen, dass in der Paphischen Aphrodi-

te beide Geschlechter noch nicht hinlänglich geschieden,

sondern vielleicht beisammen gedacht und etwa auch an-

12
Diess ist auch Böttigers Ansicht im N. T. Mercur a. O. S. 219. f.

13
Von dieser Amathuntischen zweifaltigen Gottheit Aphroditos, so

wie von den Hermaphroditen überhaupt, hat Heinrich de Hermaphro-

ditor. origg. et causis Hamb. 1805 mit vielem Scharfsinn gehandelt.

10



gedeutet gewesen, da sie noch in des Sohnes Amathun-

tischem Bild in einer nur schon mehr vermenschlichten

Gestalt beisammen waren. Vielleicht gab man ihrer Kegel-

oder bauchigen Gestalt, wie man angefangen hatte einen

Kopf anzusetzen, auch ein Anhängsel von Bart, etwa wie

auf dem Kanobus bei Schlichtegroll (n. 13). In späterer

Zeit, vermuten wir, wurde der Kopf ganz weiblich ge-

formt und so erscheint 1., 1. der mit einem Aufsatz oder

Krone schön ausgeschmückte weibliche Kopf der Paphia

auf einer Münze des Paphischen Königs Nikokles (Eckhel

numi anecd. p. 238 ff. t. 14, 3.)

Nachdem der Paphische Kegel für sich betrachtet wor-

den, muss er noch in Verbindung mit zwei Nebenkegeln

oder Säulen beleuchtet werden, mit denen jener rechts

und links teils auf einem goldenen Ring 2., 20 (Museum

Pio-Clem. T. 1. Tavole, Hülfstafel A, 19), auf welchem sich

jedoch von dem Haupt- oder Mittel-Kegel nur der Aufsatz

erhalten, teils auf einigen Münzen umgeben ist, als 1., 6 auf

einer Münze Vespasians, die hier aus dem Münz-Kabinett

der Königin Christine entlehnt worden (Havercamp Nu-

mophyl. R. Christin. t. 52, 15). Andere Abbildungen der

drei Metae sind noch Zweifeln unterworfen, wie die bei

Tristan (Comm. hist. T. 1. p. 295 t. 10, 15), da von dersel-

ben Münze sowohl der Abdruck Mionnets 1., 11 als die

Abbildung in Vaillant (Numismm. gr. Append. t. 4, 13),

entnommen zu sein scheint, in welchen aber keine Neben-

Kegel sondern Kandelabern vorgestellt sind. Eben so we-

11



nig vertraue ich Spanheims Abbildung (praest. numism.

T. 1 p. 505) und der im Pembrockschen Museum von der

Pergamischen Autonom-Münze mit drei Kegeln, da sich

diese auf Mionnets Exemplar (vgl. Mionnet Descr. de me-

dailles T. 2 p. 589 n. 494), welches 1., 9 abgebildet ist, nicht

nachweisen lassen.

Die drei Kegel nun auf einigen Denkmälern der Pa-

phia würden sich wohl ungezwungen auf die Kabiren

deuten lassen, die sich in der Dreizahl zuweilen abgebildet

finden, und unter welchen, wie oben schon vorgekommen,

auch Aphrodite genannt wird. Drei fußlange Dioskuren

mit Mützen standen, dem Pausanias (3, 24, 4. Vgl. Creu-

zer Dionysus P. 1 p. 133 f.) zufolge, in Brasiä. Drei große

Nil-Hydrien oder Kanoben gehörten zu den ägyptischen

Hieroglyphen (Creuzer p. 114). Ein sonderbares Ansehen

haben die drei auf einem Tisch stehenden Mittelwesen

zwischen Vase und Mensch, auf einer Kaiser-Münze von

Perga, welche im herzogl. Gothaischen Kabinet befindlich

ist. In Sestinis Abbildung dieser Münze (Lett. numism. T.

9. t. 3, 2) find diese drei Gefäße treuer dargestellt als der

Tisch, auf dem sie stehen, von welchem man eine richtige-

re Vorstellung aus Vaillant (Suppl. num. gr. letzte Tafel n.

3) gewinnt.

Zwei den uralten Tempel des Herakles zu Tyrus

schmückende Säulen zeichnet Herodotus (2, 44) als be-

sondere Merkwürdigkeit aus; die eine von ausgekochtem

Gold, die andre von Smaragd, der mächtig in der Nacht

12



leuchtete. Ob es Sonnen-Säulen waren — die Pyramiden-

und Kegel-Gestalt hat Beziehung auf die Sonne — ob die

goldene die Sonne, die bei Nacht leuchtende den Mond

andeutete, ob Phönikische Patäken darunter gemeint sind,

deren Bildnisse, nach einer Stelle des Suidas (bei Creuzer S.

136 f.), auf den Schiffen aus gereinigtem Gold
14

aufgestellt

waren, bleibe hier unentschieden. Genug, sie gehörten zu

dem Heiligtum und Gefolge des Phönikischen Herakles

oder Sonnen-Gottes; sie wanderten mit bis dahin, wo

Herakles seinen Irrsalen ein Ziel setzte, und sie waren es,

allem Anschein nach, auch, welche der Tyrische Meister in

Erz, Hiram, von seinem König zum Salomo geschickt, vor

der Halle des Salomonischen Tempels aufrichtete, und de-

ren eine er Iachin, die andere Boas nannte (1 B. d. Könige 7,

14 ff. 2 Chron. 3, 15 ff.), Namen, welche Macht und Stärke

bedeuten und zu Hieroglyphen des Herakles oder der

Sonne geeignet sind. Es räumte nämlich Salomo vielleicht,

wie man in Griechenland häufig zur Bezeichnung der

Gemeinschaft mit fremden Städten und Provinzen deren

Götter aufnahm, dem befreundeten König von Phönizien

ein, dass er eins seiner heiligen Symbole in seinen Tempel

setzen ließ, da ja beide Religionen in der Anbetung des

Gottes Himmels und der Erde zusammentrafen und die

Israeliten sich fast nie von dem Sternen-Dienst ganz

losmachen konnten. Vielleicht brachte der Künstler die

14
S. über χρυσὸς ἄπεϕθος Locella bei Eckhel Doctr. num. 1., 1 p. 23.

13



beiden Hallen-Säulen auch aus eigenem Betrieb und unter

dem Vorwand bloßer Verzierung an, aber im Herzen seine

Herakles-Säulen in Tyrus meinend.

Um aber wieder zu den drei Paphischen Kegeln einzu-

lenken, behält wohl diejenige Ansicht das meiste für sich,

nach welcher eine und dieselbe Gottheit unter verschie-

denen Gesichtspunkten gemeint ist, Eins in Drei. Diese

Dreieinigkeit nun charakterisierte die Sternen-Königin

oder Aphrodite als Schicksal, das unter drei Schwestern,

die Moiren oder Parcen verteilt war, wie, nach Eckhels

Winken, sehr schön von Heinrich (de Hermaphroditis p.

25 ff.) ausgeführt worden. Dass man aber Aphrodite den

Moiren zugezählt habe, davon gibt ausdrückliches Zeug-

nis des Pausanias (1, 19, 2) Erzählung, dass in den Gärten

zu Athen eine uralte viereckte Herme befindlich gewesen,

deren Inschrift die himmlische Aphrodite als die älteste

der Moiren bezeichnet habe.
15

Nicht nur als allgewaltige

Natur-Göttin kam sie zu der Würde, die Schicksale in ih-

rer Hand zu haben, (Heyne de sacerdot. Comano p. 113)

sondern auch als Urania oder Sternen-Königin, insofern

das Morgenland den Grund zu den Abwechselungen und

Schicksalen des Menschen-Lebens von den Gestirnen, vor-

züglich von dem Monde ableitet, der dann wiederum, im

Sinne der Weisen aus Morgenlande, mit der Aphrodite

15
Auch die Syrische Göttin, eine Art von Panthea, die sich mit der

Aphrodite in den meisten Punkten berührt, hat, nach dem Lucianus

de dea Syr. §. 32, etwas von den Moiren an sich.

14



Eins ist (vgl. Manso mythol. Versuche S. 33 f.). Wenn daher

in den Orphischen Mysterien
16

die drei Moiren auf Peri-

oden des Mondlaufs gedeutet wurden, nämlich den ersten

Tag des Monats oder den Neumond, den fünfzehnten und

den dreißigsten, die Orpheus wegen des Mondlichts Leu-

kostoli oder die Göttinnen mit der weißen Stola nannte:

so ist hiermit auch das Rätsel der dreifachen Meta in dem

Tempel zu Paphos gelöst. In der profanen griechischen

Welt wurden aus den drei Mond-Moiren der morgenländi-

schen Mysterien die drei Parcen, welche in geteilter Arbeit

des Lebens Faden anknüpfen, spinnen und abschneiden.
17

Was den Orphischen Namen der Moiren Leukostoli be-

tritt, so ließ er sich vielleicht in Beziehung mit der Pa-

phischen Meta setzen, von welcher oben gesagt worden,

dass man sie mit einer weißen Pyramide verglichen. Ob

des Homerischen Hymnus (in Mcur. 549 ff.) seltsam ge-

16
Epigenes beim Klemens Alex. 5 p. 571. A. B. aus dem Orpheus:

Μοῖρας, τὰ μέρη τῆς Σελήνης τριακάδα καὶ πεντεκαιδεκάτην καὶ νουμ-

ηνίαν, διὸ καὶ λευκοστόλους αὐτὰς καλεῖν τὸν ᾿Ορϕέα, ϕωτὸς οὔσας μέρη.
17

Wagner Ideen z. e. allg. Mythol. d. alt. Welt S. 218: „Die zeugende

und gebärende Kraft beginnt den Lebensfaden und ist daher selbst

Schicksalsgöttin, da sie jedem seinen Anteil (μοῖρα) an dem Leben

zumisst; und wenn das Beginnen, Fortführen und Abreißen des Fadens

an drei Individuen verteilt erscheint, so ist dies spätere und plastische

Entwicklung der ursprünglich einfachen Idee des Schicksals, welches in

die allgebärende Kraft schon selbst verflochten ist, und die Aphrodite

Urania ist allerdings die älteste der Parzen. Ihnen wurden auch, wie

der Aphrodite selbst, weiße Turteltauben geopfert.“

15



staltete Moiren, deren Haupt mit weißem Mehl bestreut

ist und Catulls Parcen mit schneeweißem Scheitel hier-

hergehören, mögen andre entscheiden. Vielleicht aber ist

nicht überflüssig, bei den Urnenartig gestalteten Paphi-

schen Moiren an die zwei Urnen zu erinnern, die, nach

Homer (Il. 24, 527 f.), in Zeus Pallast stehen, die eine mit

beglückenden Gaben, die andre mit Übeln angefüllt.

Zur Bestätigung der von den Paphischen drei Ke-

geln gegebenen Erklärung diene ferner, dass sowohl drei

Aphroditen als drei Schicksals-Göttinnen, unter den

Namen Fata, Fortunae, nebeneinander in den Werken der

alten Kunst vorkommen. In Theben standen, dem Pausa-

nias (9, 16, 2) zufolge, drei hölzerne Bilder der Aphrodite,

deren Gestalt nicht angegeben wird, die aber so alt waren,

dass man sie von der Harmonia herleitete. Auch sie waren

also Fremdlinge phönizischen Ursprungs und mit der Pa-

phia verwandt. Dass die eine Urania, die andre Pandemos,

die dritte Apostrophia genannt wird, ist wohl jüngere

Deutung alter namenloser Venus-Bilder, wie Heinrich (de

Hermaphr. p. 28 f.) vermutet, und dasselbe kann auch

von den drei Bildsäulen im Tempel der Aphrodite zu

Megalopolis in Arkadien gesagt werden, „deren eine (sagt

Pausan. 8, 32, 1) man Urania, die andre Pandemos nannte,

der dritten aber gaben sie keinen Beinamen.“

Der Begriff von den Moiren oder Schicksals-Göttinnen

wurde auch auf die Tyche oder Fortuna übergetragen und

diese mit jenen amalgamiert. In einer andern Schrift über

16



die Münzen von Rhodos wird sich Gelegenheit finden

von dem weitverbreiteten Symbol der Schicksals-Göttin

oder Tyche zu handeln, die gewöhnlich mit dem Horn des

Segens in der einen und dem Steuer in der andern Hand

vorgestellt wurde. Pindaros (Fragm. inc. 31 p. 95 Heyn.

Ausg.) schreibt ihr ein doppeltes Steuer-Ruder zu. Und

Pausanias (7, 26, 3) erzählt, in einem Tempel zu Aegira

in Achaia stehe ein Bild der Tyche mit dem Horn der

Amalthea, und darneben der geflügelte Eros, anzuzeigen,

dass auch in der Liebe das Glück mehr als Schönheit ver-

möge. „Ich bin daher, fährt Pausanias fort, der Meinung

des Pindaros, dass Tyche eine der Moiren sei und dass

sie mehr als ihre Schwestern vermöge.“ Nun wurden

aber auch diese Glücksgöttinnen oder Fata oft in der

Dreizahl vorgestellt, wie auf einer Münze Diokletians im

Gothaischen Kabinet, welche Liebe (Gotha numar. p. 75)

abgebildet hat, mit der Umschrift: FATIS VICTRICIBVS.

In Rom hatten tria Fata ihren eignen Tempel. Ganz

besonders aber gehört ein erhabenes Werk in Silber aus

den Herkulanischen Altertümern (T. 5 p. 263 der großen

Ital. Ausg., T. 4 t. 4 d. Paris. Ausg. v. Piranesi) hierher,

worauf die drei Schicksals- oder Glücks-Göttinnen in

der Stola mit Fruchthorn und Steuer-Ruder und dem

Scheffel auf dem Haupt unter ganz einfachen Hallen, die

dem leichten Paphischen Tempel sehr ähneln, stehen und

den halben Mond und die Sonne neben sich haben, wie

beides die Paphia in ihrem Tempel über sich hat.

17



Wenden wir uns itzt von den Paphischen Kegeln zu

den Umgebungen, unter welchen wir sie aufgestellt se-

hen. Schon Tacitus macht auf die besondere Bauart des

Tempels zu Paphos aufmerksam, und in der Tat, so vie-

lerlei Tempel auf alten Kunstwerken und namentlich auf

Münzen vorgestellt werden, so wenige gibt es, die diesem

auch nur ähnlich sind. Zwar dürfen wir die verständigen

Bemerkungen Stieglitz’ens (Archäol. d. Baukunst 2, 46 ff.)

nicht aus der Acht lassen, dass wir durch Münzen leicht zu

falschen Vorstellungen von der Bauart alter Tempel ver-

leitet werden können, indem die Stämpel-Schneider nicht

immer mit den Grundsätzen der Baukunst bekannt waren,

oder auch, des engbegrenzten Raums halber, nur Teile des

Tempel-Gebäudes vorstellten, etwa nur die Celle, Säulen

wegließen, um das im Tempel aufgestellte Bildnis sichtbar

zu machen u. s. w. Da wir indes beim Paphischen Tempel

eine Art von Typus finden, der sich durch alle noch so man-

nichfaltig modifizierte Abbildungen hindurch zieht, und

erhält, und da dieser Tempel weit und breit bekannt war:

so dürfen wir uns schon, ohne große Gefahr der Selbsttäu-

schung, der Wahrhaftigkeit der Darstellung im Ganzen

versichert halten. Man scheint den Tempel selbst, nach

den alten Bildwerken zu schließen, im Laufe der Zeiten

erweitert und verschönert zu haben, ohne doch das We-

sentliche seiner ersten Anlage zu verlassen. Den Tempel

zu Askalon, welcher der Prototyp des Paphischen war,

stellt keine Münze vor. In Form und Rohheit hat mit dem

18



Paphischen Tempel der der Venus in Karthago, also auch

der Phönizierin, einige Analogie. In einer Abbildung des-

selben bei Pellerin (Rec. T. 3 t. 88, 9) scheinen einige ganz

dünne Säulen statt der Statuen in den Tempel-Hallen da-

selbst aufgestellt gewesen zu sein; vergleicht man aber

damit die Mionnetschen Schwefel und die Abbildungen

in Pembrock (P. 2 t. 89, 8. 9), so wird man inne, dass es

Gitter sind, durch welche die Zwischen-Räume der Säulen-

Hallen verschlossen werden. Nicht sehr abweichend von

letzterem Tempel ist die Bauart eines auf Alexandrini-

schen Münzen bei Zoëga (t. 8, 19. 20), in deren Einer in

der Mitte eine Meta steht. Auch eine Münze von der Stadt

Aelia Capitolina bei Pellerin (Rec. T. 3 t. 135, 9) verdient

einiger Ähnlichkeit wegen hierher gezogen zu werden, in

deren Tempel-Mitte ein kugliger Stein, mit dem Mond

darüber, der Astarte oder Dea Syria vermutlich geltend,

abgebildet ist.

Fassen wir das Paphische Tempel-Gebäude nach sei-

nen verschiedenen Abbildungen genauer ins Auge, so er-

blicken wir zwar darin ein Fortschreiten vom Rohen zum

Gebildeteren, vom Einfachen zum Zusammengesetzteren,

aber in allen doch die absichtlich beibehaltene Einfalt

der uralten Form. Dieses erstreckt sich bis auf den Stoff

des Gebäudes, das in den meisten Abbildungen bloß aus

hölzernen Balken und Stangen zusammengesetzt zu sein

scheint. Die beiden vertikalen Haupt-Balken sind offen-

bar rohe und unbehauene Baum-Stämme (man sehe z. B.

19



1., 3. 4. 5. 10. 11. 12. 14.), so auch die Architraven der Seiten-

Hallen oder Nischen 1., 12. 14., selbst der Grund-Balken

oder die Basis, auf welcher das Gebäude ruht 1., 10. Es fin-

det sich demnach hier eines der seltenen Beispiele von höl-

zernen Tempeln (vergl. Winkelmann über die Baukunst

und Stieglitz Archäol. d. Bauk. 1., 67 f.). Der Stamm des

Gebäudes war aber, wie man sich aus den einfachsten Ab-

bildungen vorstellen kann,
18

die Mittel-Kapelle oder Celle,

d. h. die zwei vertikalen Balken, die von zwei Quer-Balken

zusammengehalten werden; welche zusammen das eigent-

liche Tempel-Haus bilden, in dem die Meta der Paphia

steht.

18
S. die Münzen Vespasians 1., 2. 3. 6., des Drusus 1., 7 (aus Vail-

lant Num. Impp. aer. p. 93), des Augustus 1., 8 (aus Morell. t. 45, 3.

Letztere befindet sich auch im Münzschatz des Fürsten von Waldeck,

nach Eckhel D. N. 3, 84, der noch ein ganz ähnliches Gepräge erwähnt,

über welches Sest. Lett. 8, 90 zu vergleichen ist. Eine Art von Tempel-

Fronton sieht man auch noch auf einer Münze des Drusus Patin p.

80. Vaillant a. O., wenn es nicht, wie ich fürchte, falsche Ergänzung

der auf den meisten Münzen über den Querbalken befindlichen Stern-

zeichen oder auch Festons ist, die auf vielen Exemplaren unkenntlich

sind. Auch erscheint dieser Giebel nicht auf der Abbildung derselben

Drusus-Münze bei Morell. t. 9, 29.), die Autonom-Münze von Perga-

mus 1., 9 (nach Mionnet. Vgl. Eckh. 2, 463), des Hadrianus 1., 10 (nach

Mionnet) und 1., 11 (nach ebendess. Exemplar, befindet sich auch z. B.

in Vaill. App. t. 4, 13) eine Autonom-Münze 1., 13 nach Mionnet; Jupiter

mit dem Diadem auf der Antlitz-Seite und der Paphische Tempel auf

der Kehrseite; auf den beiden Gemmen 2., 15. 16. (nach Passeri t. 77.

78.); auf der Münze des Augustus 2., 21 (aus Morell. t. 46, 9.)

20



Diese so aufgerichteten Balken, welche mehr den

Namen eines Gestelles oder Gerüstes als eines Tempel-

Gebäudes verdienen, erinnern an die Kapelle oder das

Grabmal der Dioskuren in Sparta, welches eine mit dem

Paphischen Tempel, wie er in seiner ersten Grundlage

gewesen sein muss, gleiche Einrichtung gehabt zu haben

scheint. „Die Spartiaten, sagt Plutarchus (zu Anfang

der Abh. von der Bruder-Liebe T. 2 P. 2 p. 949 Wytt.),

nennen die alten Bildsäulen der Dioskuren Dokana; es

sind aber zwei parallele Balken mit zwei Quer-Balken

vereinigt, und es scheint der Bruder-Liebe dieser Götter

die unzertrennliche Vereinigung im Bild angemessen

zu sein.“ Rohe und ungehobelte Balken, mussten im

grauen Altertum oft die Stelle von Götter-Bildern ver-

treten (s. Bentl. z. Callim. fr. 105 p. 478 und des das. von

Ernesti angeführten Wesselings Probabilia). Die zwei

Quer-Balken der Dokana waren vielleicht bloß wie bei

dem Paphischen Tempel da, den langen Haupt-Balken

Haltung und Festigkeit zu geben, wenn man nicht die

ungemein sinnreiche Vermutung vorziehen will, welche

mir von Herrn Geh. Rath Uhden in Berlin mitgeteilt

worden, dass die Dokana eine rohe, bildliche Darstellung

zweier menschlicher Figuren gewesen, die sich umfassen,

so dass die vertikalen Stangen, die Leiber, die horizon-

talen aber, die Arme vorgestellt hätten. Diese Bilder

nun stellten zugleich das Brüder-Paar selbst und ihr

21



Haus oder vielmehr ihr Grabmal
19

vor. Es war gar nichts

ungewöhnliches im frühsten Altertum, dass Gräber und

Tempel mit einander vereinigt waren, dass aus Gräbern

Tempel entstanden und Tempel wiederum zu Grabmä-

lern gebraucht wurden.
20

Wenn nun das Etymologikum

Magnum von diesen Dokana sagt, sie hätten das Ansehen

offener Gräber gehabt, so muss sich das darauf beziehen,

dass dieses Grabmal von keinen Mauern eingeschlossen,

mit keiner Bedachung versehen war (Hypaithrios) und

mehr das Ansehen eines offenen Durchgangs als eines

Tempels hatte, welches alles gleichfalls auf das einfache

Gerippe des Paphischen Tempels passt, von welchem auch

die merkwürdige Nachricht beim Arnobius (6 p. 193

Ende) aus einem älteren Schriftsteller vorkommt, Kinyras,

König von Paphos, sei mit seiner ganzen Familie und mit

seiner ganzen Prosapia im Tempel der Paphischen Venus

begraben!

Fahren wir in der Beschreibung der Einzelheiten des

Paphischen Tempels fort. Zu den einfachsten Darstellun-

gen, welche nichts als das Mittel-Stück mit seiner Meta

19
S. Suidas, Hesych. und Etymolog. M. In letzterem scheint δόκανα

von δοκεῖν ἀνεῳγμένα εἶναι abgeleitet zu sein, welches Stephanus Ap-

pend. Thes. L. Gr. mit Recht für erkünstelt hält. Pausanias 3, 13, 1 meint

vermutlich dasselbe Denkmal, wenn er das Grabmal und Heiligtum

des Kastor in Sparta anführt.
20

Vgl. Heyne Antiq. Aufsätze 1 S. 7. Stieglitz Arch. d. Bauk. 2, 5 not.

b.

22



aufzuweisen haben, kommt bald zu beiden Seiten dessel-

ben ein Leuchter hinzu, der auf mehreren Münzen als

zur Ehre der Gottheit brennend vorgestellt ist. Statt der

Leuchter erscheinen auch nun auf andern Münzen zwei

Neben-Kegel, denen aber bald eigne Neben-Hallen zu

beiden Seiten der Celle eingeräumt werden. Eine ganz

eigne Beschaffenheit haben diese Neben-Hallen auf drei

Vespasians-Münzen, die mir nur in Mionnets Abdrücken

vorgekommen sind, aus denen ich zwei 1., 12. 14. vorgestellt

habe.
21

Hier ist jede der Neben-Hallen durch einen in der

Mitte eingezogenen Balken in zwei Hälften geteilt, deren

eine ganz offen, die andre aber unten verschlossen oder

zugemauert scheint, so dass die Öffnung oben drüber das

Ansehen eines viereckigen Fensters erhält. Auf den mei-

sten paphischen Münzen ist der Tempel mit einem halb-

mondförmigen Peribolos oder Vorhof
22

umgeben, dessen

Einfassung auf mehreren als ein Flecht- oder Gitter-Werk

und bald ganz geschlossen, bald geöffnet erscheint und

zwar so, dass die beiden Flügel des Thores nach außen

gehen. Innerhalb dieses Vorhofs, mit welchem man sich

21
Die ganze Inschrift von 1., 12. 14 ist ΕΤΟΥΣ ΝΕΟΥ ΙΕΡΟΥ Θ. d.

h. im neunten Jahre der Regierung Vespasians. Da der Zahl-Buchstabe

Θ nicht auf dem Umkreis Platz gefunden hat, so ist er auf dem Stämpel

von n. 12 über die Meta zwischen die zwei vertikalen Balken, auf n. 14

unten in die Exergue verwiesen worden.
22

Es liegt eine Münze der Pergäischen Diana in Mionnets Abdruck

vor mir, deren Tempel mit einem gleichen Vorhof umgeben ist.

23



auch die hintere, nicht sichtbare Seite des Tempels um-

fasst denken mag, sieht man bald Spuren von Altären und

andern heiligen Gerätschaften, bald allerlei Gitterwerk

und verschiedene Schranken oder Abteilungen, in welche

vermutlich bei großen Festen das Volk von den opfernden

Priestern getrennt und verteilt war; denn es strömte jähr-

lich in feierlichen Aufzügen eine Menge Volks von beiden

Geschlechtern aus mehreren Städten zu dem Tempel in

Paphos (Meurs. Cypr. 1, 19 p. 55). Wohl weiß ich, dass man

gewöhnlich die auf einigen Münzen angegebenen Linien

und Abteilungen in denselben für das Mauerwerk des

Unterbaues hält, und sie sehen ihm sehr ähnlich; allein

vergleiche ich damit die auf andern Münzen deutlich aus-

gedruckten Schranken und nehme ich hinzu, dass der Un-

terbau des Tempels doch unmöglich eine halbkreisförmige

Gestalt gehabt haben kann, wie es z. B. nach 1., 7. 13. der

Fall gewesen sein müsste: so glaube ich mich mehr berech-

tigt hier Schranken als Mauern zu sehen, die ohnedem

zu dem Charakter dieser leichten und luftigen Tempel

wenig passen. Ausgebildeter und mit mehreren Säulen

geschmückt erscheinen einige von diesen Tempeln unter

Vespasianus, Titus, Domitianus, deren einer 2., 17 nach

einer Münze des Vespasianus aus Morell. t. 7, 8 gezeichnet

worden. Auch kann man sich vorstellen, dass, da Kypros

mehr als einmal unter den R. Kaisern das Missgeschick

traf, vom Erdbeben zerstört zu werden (Meurs. Cypr. 1,

18), und da Seneka (ep. 91) ausdrücklich sagt: „Wie oft ist

24



Paphos in sich selbst zusammengestürzt!“ dass, sage ich,

nach solchen Niederlagen der Tempel der Paphia durch

kaiserliche Freigebigkeit in einer verschönerten Gestalt

wird hergestellt worden sein.

Besonders merkwürdig sind die sich beinahe gleich

aussehenden, hier Mionnets Abdrücken nachgebildeten

Münzen von Karakalla (1, 4) und von der Julia Domna (1,

5), wegen einer gewissen Eleganz, in der sich das Ganze

darstellt und wegen einer Merkwürdigkeit, die auf wenig

andern
23

gefunden wird. Das ganze Gebäude, oder, wenn

auch nicht die Neben-Hallen, in welchen hier Kandela-

bern stehen, doch das Mittel-Gebäude scheint nämlich

bedacht zu sein, wie sich aus den drei Öffnungen über

dem Architrav abnehmen lässt, d. h. aus den Zwischen-

Tiefen (Metopen), die zwischen den Balken, welche oben

auf liegend die obere Decke bilden, entstehen. Auf diese

lässt sich anwenden, was Winkelmann (Anmerk. üb. d.

Baukunst d. A. S. 372 f. im ersten Bd. der Fernowschen

Ausg.) scharfsinnig darzutun sucht, dass die Alten diesen

Raum zwischen den Balken (Triglyphen) offengelassen,

um dem Gebälke Luft zu geben. Indes dringt sich mir der

Gedanke auf, dass diese schon vom Vitruvius (4, 2 p. 82

Rohdes Ausg.) ihres Ansehens halber columbaria genann-

ten Zwischen-Räume im Tempel der Paphia wirklich zu

23
Eine Münze der Didia Clara gibt völlig dieselbe Vorstellung Ha-

verc. Numm. R. Christi. t. 24, 8.

25



Tauben-Schlägen gedient haben mögen, wozu die sowohl

auf den Neben-Dächern sitzenden stattlichen Tauben als

die ganz kleinen die Meta rechts und links umflattern-

den Anlass geben. Selbst in dem Tempelhof sind Spuren

halbverloschener Tauben vorhanden. Welch’eine wichti-

ge Rolle die Tauben aber im Tempel der Paphia gespielt

haben müssen, sehen wir daraus, dass sie auf den meisten

Abbildungen des Paphischen Tempels bald die Meta der

Paphia umfliegen, bald auf Neben-Säulen sitzen,
24

bald

vor dem Tempel herumlaufen. Sogar auf der Meta der

Paphischen Göttin sitzt 1., 6 eine Taube. Eine Münze bei

Hunter (67, 25) mit der Venus-Büste auf der einen und

einem Tauben-Paar, das auf dem Umschlag gegenwärti-

ger Schrift der Münze nachgebildet worden ist, auf der

andern Seite hat die Umschrift ΟΥΥΣ, über welcher viel-

leicht — der Raum leidets — die Anfangs-Buchstaben

der Stadt gestanden haben, welche sich ergänzen lassen;

ΑΜΑΘΟΥΣ (Vgl. Eckh. D. N. 3, 85 f.)

Befremden werden die Tauben-Schläge unter dem

Tempel-Dache nicht, wenn man sich der vielen Beispie-

le erinnert, dass die Lieblings-Tiere der Götter mit in

ihren Tempel-Bezirken verpflegt wurden. So wurden

24
In der ersten Vignette T. 3 der Pitt. d’Ercolano sitzen auch zwei

Tauben, die dort auf die Dodonäischen gedeutet werden, auf Leuchtern.

Auf einigen Münzen der Pergäischen Artemis erblickt man auch zur

Seite des großen Steines geflügelte Wesen, welche Pellerin und Eckhel

für Tauben nehmen.

26



ganze Heerden von Pfauen im Haine der Here zu Samos

gehalten (s. Voss mythol. Briefe 2, 116 f.)
25

; im Tempel

der Syrischen Göttin zu Heliopolis befanden sich unter

allerhand Tieren auch zahme Adler (Lucia. §. 41); ja es

scheinen (§. 54) auch heilige Tauben daselbst gehalten

worden zu sein. Sicher stammte der in dem Dienst der

Aphrodite so ausgebreitete Tauben-Verkehr (s. Voss myth.

Br. 2, 88-90) aus Syrien oder Phönizien her, wo die Taube

heiliggehalten, und mit der Syrischen Göttin in Verbin-

dung gesetzt wurde; und auf den Münzen von Askalon,

von wannen der Tempel der Paphia unmittelbar abgeleitet

wird, steht die Taube der Aphrodite zur Seite.
26

Ja es

findet hier wohl gar ein entfernter Zusammenhang mit

den Dodonäischen und Libyschen Orakel-Tauben statt. In

Eryx nämlich in Sizilien war der Tempel der Aphrodite

— vermutlich auch ein Sprössling von Phönizien — mit

einer Menge Tauben umgeben, die, nach Aelians (H. N. 4,

2) Erzählung, jährlich einmal verschwanden, welches man

als eine Abreise der Venus mit ihren Tauden nach Libyen

25
In diesem Augenblick werde ich durch Böttigers vielsagende, noch

mehr andeutende Isis-Vesper in dem Taschenbuch Minerva fürs Jahr

1809 S. 126 f. an die in den Isis-Tempeln in Ägypten unterhaltenen

heiligen Ibis erinnert und an die Vorstellung des Isis-Tempels und

Vorhofs in den Herkulanischen Gemälden (T. 2 t. 60), wo die Ibis ganz

traulich und einheimisch beim Altar, auf einem Sphinx und auf einem

Tempel-Brunnen stehen.
26

Die Münze von Askalon 2., 18 befindet sich im Goth. Kabinet. Vgl.

Sestini Lett. T. 6 p. 82 t. 3, 10.

27



betrachtete, die von den Einwohnern unter dem Namen

Anagogia festlich begangen ward. Nach Verlauf von neun

Tagen sieht man die Tauben aus dem Libyschen Meer

zurückfliegen und man feiert ihre Heimkehr unter dem

Namen Katagogia. Weist diese Sage nicht auf eine Heimat

der Tauben in Libyen zurück und erinnert sie nicht an die

prophetischen Tauben, die aus dem ägyptischen Theben

ausflogen, die eine nach Dodona, das dortige Orakel zu

stiften, die andre nach Libyen, wo sie das Orakel des Jupi-

ter Ammon zu errichten befahl?
27

War nicht selbst Venus

oder Dione eine Tempel-Genossin des Orakel-Gottes in

Dodona? Genug, aus dem Geschlecht jener berühmten

Orakel-Tauben scheinen auch die heiligen Tauben der

Paphia gewesen zu sein und der Göttin nicht bloß zum

Spielzeug
28

sondern als weissagende Vögel bei ihrem

berühmten Orakel gedient zu haben. Ja in 1., 7 ließ sich

sogar der Paphische Priester oder Hypophet erkennen,

27
S. die Stellen beisammen in de Brosses sur l’Oracle de Dodone,

Mém. de l’Ac. des Inscr. T. 35. p. 107. ff.
28
᾿Αθύρματα ᾿Αϕροδίτης. Der ausgezeichneten Tauben in Kypros er-

wähnen die Alten mehr als einmal. Seltsam ist die Anekdote beim

Athenäus 6, 16 p. 257 F. aus dem Komiker Antiphanes, wie dem Kö-

nig von Kypros durch die ihn während der Mahlzeit umflatternden

Tauben Kühlung verschafft werde. Er salbe sein Haupt nämlich mit

einer syrischen Salbe von einer Frucht, die sehr gern von den Tauben

genossen werde; von diesem Geruch angezogen umflögen sie seinen

Kopf, würden aber von danebenstehenden Knaben abgehalten, sich

darauf zu setzen.

28



der die Orakel der Taube, die er auf der Hand hält, auslegt,

ein andrer Tiresias, von dem es beim Äschylos
29

heißt:

Es saget uns der Seher, der die Vögel pflegt,

Dess Ohr und Geist beachtet sonder Feuer-

Flamm’

Orakel gebende Vögel mit trugloser Kunst.

Doch begehre ich die Auslegung Andrer nicht zu be-

streiten, die hier neben dem kleinen, wie es scheint, tragba-

ren Tempel
30

der Paphia den Zeus mit dem Adler erblicken,

da auch Zeus Serapis vor einem ähnlichen kleinen Tempel

der Paphia sitzend auf der Gemme 2., 16 vorgestellt ist.

Zwar scheint mit der Vermutung von dem Tauben-

Orakel in Paphos in Widerspruch zu stehen, dass, nach

Tacitus (Hist. 2, 3. 4) ein dortiger Haruspex aus den Einge-

weiden der Tiere der Götter Sprüche verkündigte; allein

die „scientia arsque haruspicum“ war nicht von Anfang

her in dem Tempel geübt, sondern erst später durch den

Cilicier Thamiras hereingebracht worden, und schließt

auch so wenig den Gebrauch andrer Arten von Orakel-

Gebung aus, dass man z. B. vom Orakel zu Dodona fünf

bis sechserlei Weisen erwähnt findet.

29
Aesch. Theb. 24 ὁ μάντις — ὀιωνῶν βοτήρ.

30
Vgl. über kleine tragbare Tempel Ap. Gesch. 19, 24 ff., welche Stelle

Visconti Mus. Pio-Clem. T. 1. p. 66 benutzt hat.

29



Noch Eins bleibt uns übrig in Erwägung zu ziehen. Au-

ßer Sonne und Mond, welche gewöhnlich über dem Kegel

der Paphia oben angebracht sind und auf den Sternen-

Dienst des Morgen-Landes hinweisen,
31

finden sich auf

einigen Münzen, vornehmlich 1., 2. 3 [34], die vertikalen

Balken oben mit Bändern und einer Art von Hänge-Werk

ausgeschmückt, das man für Blumen- oder Laub-Gewinde

nehmen kann, womit Tempel und Altäre verziert zu wer-

den pflegten. Indes bei einem ungewöhnlichen Gebäude

darf man auch Erklärungen des daran Angebrachten gel-

tend machen, die sonst zu gesucht scheinen könnten. Es

ist durch mehrere Beispiele von Lamy (de templo Hierosol.

p. 1046) und von de Brosses (Mém. de l’Ac. des Inscr. T. 35 p.

102 ff.) dargetan, dass die Alten bei verschiedenen Tempeln

und heiligen Plätzen Klingel- und Schellen-Werke, welche

vom Winde bewegt tönten, angebracht haben, teils viel-

leicht um fremde Vögel zu verscheuchen, teils um aus den

Tönen Orakel zu ziehen. Ein solches durch den Wind an-

zuregendes Ketten-Werk mit Granat-Äpfeln befand sich

am obersten Ende der beiden Säulen Jachin und Boas; auf

ähnliche Weise tönten eherne, Orakel-gebende Becken,

welche in Dodona aufgehangen waren; in Clusium in Etru-

rien war an der Kuppel von des Königs Grab-Gebäude ein

Schellen-Geläute von Ketten angebracht, welches weit und

31
Was für eine Art von Beiwerk die kleinen runden Figuren auf

2., 20 sind, bekenne ich, nicht zu wissen, wenn man nicht etwa die

Kugel-Gestalten für Sinnbilder der schaffenden Kraft erklären will.

30



breit umher schallte. Es ist also nach dem Angeführten

doch wohl so unwahrscheinlich nicht, dass das Hängewerk

auf dem Tempel der Paphia mehr als ausschmückendes

Laubwerk, dass es ein Teil des Orakel-Apparats selbst ge-

wesen.

Das alte Paphos und sein Heiligtum ist zum Steinhau-

fen geworden; das Orakel der Paphia ist verstummt, aber

seine Nachhalle sind noch mehrere Seklen hindurch zu

hören gewesen; der Stein der großen Natur- und Himmels-

Göttin hat noch Verehrer gefunden und Wunder getan.

Der Sonnen- und Mond-Dienst ging bei den Arabern bis

auf Mahomeds Zeit; unter und nach dem großen Prophe-

ten selbst behauptete er seine Einflüsse und noch leuchtet

er im türkischen Monde fort. Von einem die Fruchtbar-

keit befördernden Stein, den die Sarazenen und Ismaeliten

als Kopf der Venus angebetet haben sollen, will ich Trist-

ans eigne Worte (Comm. hist. T. 1. p. 16) hierher setzen:

„C’estait la teste de Venus Genitrice, que les Sarrazins et

Ismaëlites adoraient, parcequ’ils disaient qu’Abraham s’en

estait heureusement servi pour habiter avec Agar, par le

bon succès d’une nombreuse lignée, estimant lors (à ce

qu’ils disaient) que ce fut une pierre commune; comme le

remarquent Euthymius en sa Table des Dogmes de cette

nation, et l’autheur Anonyme Grec de l’histoire Saraceni-

que.“ Die Verehrung großer Steine blieb in Arabien weit

und lange verbreitet (Zoëga de obeliscis p. 205 f.).

Noch bis auf heutigen Tag befindet sich im allerheilig-

31



sten Tempel zu Mekka die Kaaba, ein altes Gebäude der

Araber, an dessen Wand ein schwarzer mit Silber umfas-

ster Stein eingefasst ist, der ein Idol vor Mahomeds Zeit

gewesen sein soll, von ihm aber zur Kebla d. h. zum Gegen-

stand der Richtung des Angesichts während des Gebetes

bestimmt wurde. Die dorthin pilgernden Karavanen müs-

sen, unter vielen andern Zeremonien, auch siebenmal um

die Kaaba herumziehen, wo sie von dem schwarzen Steine

anfangen, welchen sie jedesmal anrühren oder küssen. (Lü-

deke Nachr. v. d. türk. Reiche S. 174 f. Hartmann Aufklär.

üb. Asien 2 p. 280).

Versuchen wir es, von dem Ausgeführten die Anwen-

dung auf ein in heiliges Dunkel gehülltes Idol eines be-

rühmten Ordens zu machen. Man kennt die Hypothesen

über den Baphomet der Templer, über welchen zuerst Ni-

colai (in seinem Versuch über die Beschuldigungen, welche

dem Tempelherrenorden gemacht worden, und über des-

sen Geheimnis. 2 Bde. Berlin 1782) scharfsinnige Untersu-

chungen angestellt hat. Der Durchlauchtigste Herzog von

Gotha verzeihe mir, wenn ich die eigentümliche Ansicht,

die Er von diesem rätselhaften Namen gefasst und deren

weitere Entwickelung Er mir aufgetragen hat, dem Publi-

kum verrate, und der Prüfung der Wissenden übergebe.

Baphomet scheint nichts anders als Paphi meta, der Kegel

zu Paphos, zu sein. Schon das Einfache und Ungezwun-

gene in der Wort-Ableitung kann ein günstiges Vorurteil

für diese Hypothese erregen und die Veränderung des B

32



in P kommt umso weniger in Anschlag, als alles, was man

von jenem Idol weiß, nur auf mündlichen Aussagen be-

ruht, unter denen die Rechtschreibung fremder Namen

gewöhnlich leidet. Bedenkt man, dass es von je und je Sitte

der geheimen Orden war und ist, Symbole aus fremden

und älteren Mysterien zu borgen; dass die Templer durch

viele Berührungs-Punkte mit den Sarazenen zusammen

hingen, bei denen die alten Natur-Gottheiten und Steine

noch in Ansehen standen; dass dieselben lange auf der

Insel Kypros lebten, wo nicht alle Sagen und Spuren vom

alten Dienst der Paphischen Meta verloschen sein werden:

so wird man es vielleicht so unwahrscheinlich nicht finden,

dass sie in ihrem Orden eine Paphi meta aufgestellt haben.

Auch darf der klassische lateinische Name, obgleich in

der barbarischen Zeit, doch nicht so sehr befremden, da

ja doch viele Geistliche im Orden waren, unter welcher

Gattung von Menschen sich noch die Kenntnis des Latein

und selbst einige Kenntnis der Klassiker im Mittel-Alter

erhielt. Freilich geben uns die verwirrten und sich wider-

sprechenden Aussagen der angeklagten Templer keine so

bestimmte Ansicht von ihrem Idol, dass es in allen Stücken

oder nur in den meisten mit der Paphischen Meta überein-

kommen sollte; aber sie hatten das Idol meist nur flüchtig,

nur in schreckenden und täuschenden Umgebungen ge-

sehen; sie unterhielten nur eine verworrene Vorstellung

davon; ja das Bild selbst war auch wohl nicht mehr ein

vollkommen treues Konterfei der alten Meta von Paphos;

33



war auch wohl nicht in allen Orten sich ganz gleich, denn

man findet mehrere tragbare Idole erwähnt, die sie in

Koffern mit sich führten (Nicolai 1., 91). Stellen wir nur

folgende Data zusammen, welche auf einige Verwandt-

schaft mit der Paphischen Meta leiten können. Dass die

Templer sich in Kypros des Baphomet bedient, geht durch

Aussagen bei Nicolai S. 91 hervor. Das Idol wird (Nicolai

S. 95 Anm.) vom Br. Hamilton columna genannt. Seine

Gestalt wird als Zerrbild vorgestellt, bald als ein bloßer

Kopf (vermutlich auf einer Säule oder Kegel), bald als eine

ganze menschliche Figur; das Gesicht weiß; mit großem

Bart; vergoldet und versilbert; Karfunkel in den leuchten-

den Augen; nach andern war das Bild von Aurichalkum;

es wurde Wenigen und nur in den General-Kapiteln ge-

zeigt, wo es aus einer mystischen Lade hervorgeholt ward

mit den Worten: Sarazin, Alla! Auch wurden die Worte

hinzugesetzt, welche beweisen, dass sie sich einen alten

Orakel-Götzen unter ihrem Baphomet dachten: „Diess

ist der Freund Gottes, der mit ihm spricht, wenn er will;

dankt ihm, dass er euch dahin hat kommen lassen, wo ihr

seid.“ Darauf werfen sich die Templer dreimal vor dem

Idol nieder und küssen es. Nach andern Aussagen schei-

nen sie sich wiederum den Baphomet als eine erschaffende

Natur-Gottheit gedacht zu haben, indem sie sagten, man

verdanke ihm alle Reichtümer, es mache die Bäume blühen

und die Erde grünen! (Belege zu dem Allen gibt Nicolai

und Dupuy Hist. de la Condannation des Templiers). Ge-

34



nug, sie hatten wahrscheinlich selbst keine ganz bestimm-

te und deutliche Vorstellung von dem mystischen Bild, das

einer früheren Zeit angehörte, dass sie aber zunächst wohl

von den Sarazenen überkommen hatten, welches auch der

Ausruf Sarazin und Alla zu bestätigen scheint. Als Paral-

lele zu diesem wunderbaren Templer-Idol vergleiche man

die Beschreibung eines seltsamen Orakel-Steines in Syri-

en auf dem Berge Libanon, von dem wir nur folgendes

aus Damaskus (bei Zoëga de obeliscis p. 202 f.) ausheben:

Es sei ein Bätylus oder Dämonium gewesen von vollkom-

mener Kugel-Gestalt, weiß an Farbe, eine Spanne lang,

aber bald sich vergrößernd, bald verkleinernd, bemalt mit

zinnoberroten Zeichen (Grammata)!

35



36



37



38


