
Die Göttin von Paphos
auf alten Bildwerken

und Baphomet

VonC. G. Lenz

— Argentum et marmor vetus aeraque et artes suspice.
Horat.

Gotha, 1808

Mit Reiherschen Schriften

Solar Anamnesis Edition
CC0 1.0 Universell



1



Die in Asien weit umher verbreitete Anbetung der Himmels-Königin1 wird in
diesen Blättern nur insofern berührt werden, als sie in die Erläuterung der alten
Denkmäler, die das Bild der Paphischen Göttin und ihren Tempel darstellen, ein-
fließt. Je dürftiger die Nachrichten der Schriftsteller über das Tempel-Gebäude
der Paphia, desto beredter sind die Abbildungen, und die Münzen insonderheit
geben eine Folge von Darstellungen, die als eine fortlaufende Geschichte des
Tempels und seiner Schicksale angesehen werden mögen. Denn anstatt dass die
Steinschneider die Fabel und Geschichte mehr als freies Spiel der Phantasie be-
handelten, banden sich die Verfertiger von Münz-Stämpeln an die Wahrheit der
Geschichte, deren Tatsachen sie in dauernden Urkunden der Nachwelt treuer über-
lieferten. Ihnen dürfen wir daher als zuverlässigen Führern folgen, wenn sie uns
National-Denkmäler abbilden, obgleich eingedenk, dass sie beschränkt durch die
Gränzen der Kunst und die Enge des Raums oft nur unvollständige Nachbildungen
geben können, dass sie unwesentliche Teile weglassen und in Neben-Dingen bald
mit Vorbedacht bald aus Unachtsamkeit vom Urbild abweichen.2

Uralt war Tempel und Bild der himmlischen Aphrodite auf Paphos in Kypern;
Muster-Tempel desselben war der der Urania zu Askalon (Herodot. 1., 105): mit
Kypros befreundete Städte, als Pergamos und Sardes, erkannten ebenfalls die
Paphische Göttin an, wie ihre Münzen ausweisen, und auch in Thalamae im
Lakedämonischen Gebiet war ihr Bild in dem unbedeckten Teile des Tempels
(Pausan. 3, 26) neben dem Helios aufgestellt.

Von ihrem Tempel-Gebäude nachher besonders; itzt von der sonderbaren
Gestaltung der Göttin. Ein Blick auf die Münzen und andern Abbildungen des
Altertums, welche auf zwei Blätter dieser Schrift zusammengedrängt worden,3

zeigt sie als Kegel oder rundlichen Stein, ein Nachlass der alten kunstlosen Zeit,
welche die Götter durch rohe, gestaltlose Stein-Klumpen darstellte.4 Aber an dem
unbehauenen Stein, der ursprünglich der Paphia unwürdiger Stellvertreter gewe-
sen sein mag, verrät sich auf unsern Denkmälern schon mehr oder weniger die

1Über die große Natur-Göttin, welche vielfältig an Namen, aber Eine dem Begriff nach war,
haben nach Seldenus unsre neuern Mythologen, Heyne, Böttiger, Heinrich, Creuzer, Wagner u. a. m.
lichtvollere Ansichten verbreitet. Vorzüglich gebührt hier eine ehrende Meldung der reichhaltigen
Heynischen Vorlesung de sacerdotio Comanensi omninoque de religionum cis et trans Taurum
consensione, welche unlängst im 16ten Bande der Commentatt. soc. reg. Gotting. erschienen ist.

2Heyne hat in den Gött. gel. Anz. 1807 St. 203 eine Untersuchung hierüber eingeleitet, welche
Levezow in der Schrift über die Mediceische und die Knidische Venus Berl. 1808 durch besondere
Erörterung der Frage: Inwiefern sind auf den Münzen des Altertums gültige Abbildungen ehemals
berühmter und ausgezeichneter Kunstwerke enthalten S. 46 ff. weiter ausgeführt hat.

3Ich habe mich dabei des Steindrucks, der zu Umrissen dieser Art so sehr geeignet ist, bedient,
da mir der Herr Hauptmann v. Schlotheim in Gotha, der sein Talent und seinen Kunstfleiß auf die
Ausübung dieser schätzbaren Erfindung zu verwenden anfängt, in Gemeinschaft mit dem jüngeren
Hn. Döll, der die Zeichnungen unter meinen Augen besorgt hat, dazu die Hand bot. Die meisten
Münzen waren mir im herzogl. Gotischen Münz-Kabinett teils selbst teils in Mionnets Schwefel-
Abdrücken vor Augen, und nur bei wenigen musste ich mich auf Abbildungen in Münzwerken
verlassen.

4Eine reiche Beispiel-Sammlung bietet Zoëga de obeliscis p. 194 ff. dar. Unter diesen kommen
auch Sonnen- (Sol Elagabalus) und Mond-Steine (Urania, Mond) vor, die vom Himmel herabgefallen
waren und die schon ihres Ursprungs halber auch in späterer Zeit ihre rohe Ungestalt behielten.

2



bildende Hand des Menschen, die den Stein allmählig mehr abrundet, zuspitzt,
etwas kopfähnliches ansetzt, Spuren von Händen hervorgehen lässt, und sonst
vielleicht durch Umrisse, Einschnitte und Zeichen Natur und Geschlecht andeutet.
Und so ließe sich überhaupt durch eine lange Induktion aus Münzen der stufen-
weise Übergang von den unorganisierten Massen zu gegliederten Götter-Wesen
anschaulich machen.5 Die Steine gestalten sich, wie nach Deukalions Flut, nach
und nach menschlich.

Genauer die Gestalt der Paphia zu bestimmen, hören wir zuerst die Schrift-
steller ab, deren Aussagen Meursius (Cypro 1, 16) gesammelt hat. Tacitus (Hist. 2,
3) sagt, dass sie nicht in Menschen-Gestalt vorgestellt sondern unten kreisförmig
und breit sei (continuus orbis latiore initio), aber nach oben wie ein Kegel dünner
werde (tenuem in ambitum metae modo exsurgens.) Maximus Tyrius (or. 38): sie
lasse sich keiner andern Gestalt besser vergleichen als einer weißen Pyramide.
Servius (Aen. 1) gibt ihr die Gestalt „eines Nabels, oder, wie andere wollen, eines
Kegels“ (in modum umbilici, vel, ut quidam volunt, metae colitur). DasWesentliche
bleibt also ein kegelartig gestalteter dicker, bauchiger oder nabelförmiger Stein,
den aber Zeit und Kunst allmählig mehr auszierte und gliederte.6

Auf einigen unsrer Münzen und andern Bildwerken erscheint die Göttin völlig
als Pyramide, auf andern mehr oder weniger abgerundet und kegelförmig, mei-
stens mit einem Aufsatz von Knopf oder Calathus,7 welches der Gestalt schon
ein kopfähnliches Ansehen gibt, und endlich auf ein paar mit Extremitäten zu
beiden Seiten, die wie Handhaben aussehen und sich als Vorbilder von Händen
oder Armen betrachten lassen. Auch Spuren von Figuren oder Hieroglyphen lassen
sich auf einigen entdecken. Der Nabel- und Kugel-Gestalt nähert sich am meisten
die Münze des Vespasianus im herzogl. Gotischen Kabinett (1., 2), die, um ihren
Charakter kurz auszudrücken, wie ein Kanobus-Bild aussieht.

Nun wurden in der Kanobus-Gestalt, die man den heiligen Nilkrügen in Ägyp-
ten gab, die großen Phönikischen Götter, welche unter den Namen Kabiri, Patäki,
Dioskuri, begriffen wurden und mit denen auch späterhin Kastor und Pollux

5Vgl. z. B. Pausan. 3, 19 und Heynes Bemerkungen über diese Stelle in den antiquar. Aufsätzen
St. 1 S. 71 f.

6Curtius 4, 7, 23 gibt, wie die Alten der Paphierin, so dem Orakelgott Ammon in Libyen die Nabel-
Gestalt: umbilico maxime similis est habitus: welches auch von einem rundlichen, Hermenartigen
Stein zu verstehen sein wird, ähnlich demBildnis Ammons inMegalopolis in Arkadien, das Pausanias
8, 32, 1 mit den viereckten Hermen vergleicht, und von dem er sagt, dass es Widder-Hörner am
Kopf habe. Oder dachte sich Curtius den Libyschen Gott in Gestalt eines Ammons-Horns? Es
wäre doch so unnatürlich nicht, wenn ihm, dem Gott der verwickelten und künstlich gedrehten
(λοξὰ) Orakel-Sprüche, die Phönizier, durch die er bekannt wurde, eine gedrehte und gewundene
Konchylien-Form gegeben hätten, wie sie ihrer Astarte die Dionaea oder Venus-Muschel als Sinnbild
beigelegt haben sollen (s. Böttiger N. T. Mercur 1805 St. 3 S. 219), worauf sich, wenn man anders
nötig hätte so weit zu gehen, auch die Nabel-Gestalt der Paphia zurückführen ließ. Merkwürdig
ist immer, was nur Joh. Lydus (de mensib. p. 9) berichtet, die Aphrodite sei bei den Phöniziern
Blatta nach der Purpur-Schnecke genannt worden. Vgl. über das Wort blatta Tzschuckes gelehrte
Ausführung zu Eutrop. 7, 14 p. 478 f. der großen Ausg. nebst dem Ind. notar. h. v. „fert blattam Tyrus“
Sidon. Carmen 5, 48.

7Am größten und auffallendsten erscheint dieser Aufsatz der Meta in 1., 13.

3



zusammenschmolzen, häufig dargestellt. Ihre Zahl ist unbestimmt; denn bald
werden ihrer zwei, Himmel und Erde, bald drei, bald mehrere genannt; die große
Natur-Göttin gehört ihnen an, teilt also auch ihre Gestalt.8

Diese Klasse von Göttern nun wird gewöhnlich als ellenhohe oder noch klei-
nere Pygmäen geschildert, die man schon um ihres geringen Umfangs willen als
Aufsätze mit sich herumtrug, als Haus-Götter und Schützer der Gastmahle auf die
Tafeln setzte, und dann auch als Wasserkrüge, „mit ganz kleinen Füssen, zusam-
mengezogenem Halse und einem gleichsam aufgeschwollenen, dicken Bauche,
der nach Art einer Hydria mit dem Rücken gleich rund ist“ (Rufin, Kirch. Gesch.
11, 26) vorzustellen liebte. Unter diesen tragbaren Göttern, die man auf die Tische
stellte (Epitrapezii), wird vorzüglich Herakles genannt, der bei den Ägyptern und
Phöniziern als Sol den Patäki oder Kabiri zugesellt wurde.9 So findet man beim
Pausanias (8, 31) einen Herakles in Arkadien erwähnt, der vor einer kolossalen
Bildfäule der Demeter stand und höchstens eine Elle hoch war. „Dieser Herakles,
fährt Pausanias fort, soll einer von den Idaei Daktyli gewesen sein, wie Onoma-
kritos in seinen Gedichten sagt.“ Und so wird auch einer sehr alten tragbaren
Icuncula der Paphierin in dem Bruchstück einer Schrift des Polycharmus über die
Aphrodite beim Athenäus (15, 5 p. 675 F.) gedacht: „In der 23sten Olympiade kam
Herostratos aus Naukratis, welcher als Kaufmann viele Länder umschiffte, nach
Paphos in Kypros, und erhandelte daselbst ein sehr altes, spannenlanges Bildchen
der Aphrodite, welches er mit sich nach Naukratis brachte.“ Dieses Bild rettete die
Schiffenden aus einem Sturm, wie denn überhaupt die Kabiren oder Dioskuren
schützende Gottheiten der See-Reisenden waren.

Von solchen kurzen, runden Gestalten kommen nicht selten Beispiele auf
Münzen vor, deren mehrere unstreitig die große Natur-Göttin meinen. So wenn
auf einer Sardischen Münze Antonins (Pellerin Suppl. Rec. T. 2. t. 6, 3) Helios
auf dem Wagen ein rundes Bild, oben mit Kopf und Kalathus oder Scheffel, auf
der Hand trägt, auf einer ähnlichen (ebendas. n. 2) von Sardes, wo die Göttin als
Epitrapezios zwischen Urnen auf einem Tisch steht; auf einer Alexandrinerin der
Julia Domna, wo sie auf einer Säule aufgestellt ist (Peller. Melange T. 1. t. 15, 2). Ein
Paar solcher bauchiger Büsten stehen auf einem Altar einer Münze von Tarsos.10

Diese Gestalten als eigentliche Nilkrüge oder Kanoben dargestellt, sieht man
allenthalben auf den Alexandrinischen Münzen, wo sie bald in der einfachen Zahl,
bald zu zweien, auch zu dreien beisammen angetroffen werden. Auf den Vorstel-
lungen derselben, welche die alten Gemmen darbieten, z. B. bei Schlichtegroll

8Die neuesten und zwar erschöpfenden Untersuchungen über diesen Gegenstand sind in Creu-
zers Dionysus P. 1 angestellt. Völlig durchgeführt wird er erst im zweiten Teil werden; dort wird man
auch bestimmt erfahren, wie sich der Vf. die Entstehung der Sage von Kanobus, dem Steuermann
des Menelaus, erklärt. Es war vermutlich einer von Helenas Brüdern, welche nachmals, mit den
alten Samothrakischen Dioskuren oder Kabiren verwechselt, auch als Kanoben vorgestellt wurden.

9Siehe über diese kleinen Tischgötter, nach Seldenus, besonders Creuzer S. 136 ff.
10Sestini descriptio numor. t. 9, 12. Die dort S. 410 f. gegebene Erklärung der Münze, die nach

dem Geständnis des gelehrten Sestini nicht ganz gut erhalten und auch fehlerhaft abgezeichnet ist,
bleibt an ihren Ort gestellt. Nach der Zeichnung sollte man glauben den Apollo und ihm gegenüber
Daphne im Augenblick des Verwandelt-Werdens zu erblicken.

4



(Stoschische Daktyliothek Bd. 1 Taf. 12 u. 13), findet man den Bauch der Urne
mit allerhand Zeichen und Linien überzogen, auf der einen laufen über die ganze
gerundete Gestalt schneckenförmig gewundene Linien11; auf den Münzen von
Alexandria sind sie häufig mit Hieroglyphen besäet, wie bei Zoëga (Numi Aeg.
Impp. t. 6, 13. 17. t. 8, 11. t. 19, 4.) Auch der letztere Umstand passt also zu der Pa-
phia, die auf einigen Abbildungen unsrer Steintafeln mehr oder weniger deutliche
Merkmale von Hieroglyphen zeigt; am deutlichsten auf der Vorstellung (2., 19)
nach einem Herkulanischen Gemälde (Pitture d’Ercol. T. 3 t. 52), welches von den
Herausgebern mit vieler Wahrscheinlichkeit auf die Göttin von Paphos bezogen
wird. Auf einigen Münzen sieht oder ahndet man noch Spuren verwischter Hiero-
glyphen, auf dem Mionnetschen Abdruck der Münze 1., 10, zusammengehalten
mit Morellis Abbildung (Specim. rei num. t. 9, 5. Paris. Ausg. 1683. In der Leipz.
Ausg. 1695 ist die Abbildung t. 16, 7. weniger treu), kommen drei bis vier Linien
noch etwas mehr als auf unserer Zeichnung zum Vorschein, die mit Hieroglyphen
ausgefüllt gewesen sind. Nicht unähnlich erscheint auf Münzen von Perga in
Pamphylien die Pergäische Artemis, gleichbedeutend mit der alten Göttin Natur,
in einem einfachen Tempel als ungeheurer rundlicher Stein mit vier bis fünf Reihen
voll Hieroglyphen, zur Seite auf gegitterten Säulen zwei Knaben, vermutlich die
Kabiren, oben Sonne und halber Mond, wie auf den Paphischen Münzen.

Ob an der Paphischen Meta, wie häufig an Hermen, von Anfang her
Geschlechts-Bezeichnungen von irgendeiner Art angebracht gewesen, bleibt
dahingestellt. Wahrscheinlich dachte sich ursprünglich der Phönizier diese
Gottheit als schaffendes Natur-Princip, das zeugende und gebärende Kräfte in
sich vereinigt, ein Zwitter-Wesen, beider Geschlechter teilhaftig.12 Zwar scheint
es im Gegensatz mit der Paphia erzählt zu werden, dass es einen andern alten
Tempel der Aphrodite zu Amathus auf Kypros gegeben, worin sie als Mannweib,
mit weiblichem Körper und Kleid, aber dabei mit Bart, Zepter und männlichem
Natur-Glied aufgestellt gewesen13; allein bedenkt man, dass der Tempel der
Amathusia ein Abkömmling des Paphischen war, dass dieser, nach dem Tacitus
(Ann. 3, 62), von dem König Aërias, jener etwas später von dessen Sohn Amathus
soll erbaut worden sein: so wird man geneigt werden anzunehmen, dass in der
Paphischen Aphrodite beide Geschlechter noch nicht hinlänglich geschieden,
sondern vielleicht beisammen gedacht und etwa auch angedeutet gewesen, da sie
noch in des Sohnes Amathuntischem Bild in einer nur schon mehr vermenschlich-
ten Gestalt beisammen waren. Vielleicht gab man ihrer Kegel- oder bauchigen
Gestalt, wie man angefangen hatte einen Kopf anzusetzen, auch ein Anhängsel
von Bart, etwa wie auf dem Kanobus bei Schlichtegroll (n. 13). In späterer Zeit,
vermuten wir, wurde der Kopf ganz weiblich geformt und so erscheint 1., 1. der

11Eben so auf einer Paphischen Meta der Trajans-Münzen bei Tristan Comm. hist. T. 1 p. 295 Taf.
10, 15, wenn anders dieser Zeichnung zu trauen ist.

12Diess ist auch Böttigers Ansicht im N. T. Mercur a. O. S. 219. f.
13Von dieser Amathuntischen zweifaltigen Gottheit Aphroditos, so wie von den Hermaphroditen

überhaupt, hat Heinrich de Hermaphroditor. origg. et causis Hamb. 1805 mit vielem Scharfsinn
gehandelt.

5



mit einem Aufsatz oder Krone schön ausgeschmückte weibliche Kopf der Paphia
auf einer Münze des Paphischen Königs Nikokles (Eckhel numi anecd. p. 238 ff. t.
14, 3.)

Nachdem der Paphische Kegel für sich betrachtet worden, muss er noch in
Verbindung mit zwei Nebenkegeln oder Säulen beleuchtet werden, mit denen
jener rechts und links teils auf einem goldenen Ring 2., 20 (Museum Pio-Clem. T.
1. Tavole, Hülfstafel A, 19), auf welchem sich jedoch von dem Haupt- oder Mittel-
Kegel nur der Aufsatz erhalten, teils auf einigen Münzen umgeben ist, als 1., 6 auf
einer Münze Vespasians, die hier aus dem Münz-Kabinett der Königin Christine
entlehnt worden (Havercamp Numophyl. R. Christin. t. 52, 15). Andere Abbildun-
gen der drei Metae sind noch Zweifeln unterworfen, wie die bei Tristan (Comm.
hist. T. 1. p. 295 t. 10, 15), da von derselben Münze sowohl der Abdruck Mionnets
1., 11 als die Abbildung in Vaillant (Numismm. gr. Append. t. 4, 13), entnommen zu
sein scheint, in welchen aber keine Neben-Kegel sondern Kandelabern vorgestellt
sind. Eben so wenig vertraue ich Spanheims Abbildung (praest. numism. T. 1 p.
505) und der im Pembrockschen Museum von der Pergamischen Autonom-Münze
mit drei Kegeln, da sich diese auf Mionnets Exemplar (vgl. Mionnet Descr. de
medailles T. 2 p. 589 n. 494), welches 1., 9 abgebildet ist, nicht nachweisen lassen.

Die drei Kegel nun auf einigen Denkmälern der Paphia würden sich wohl
ungezwungen auf die Kabiren deuten lassen, die sich in der Dreizahl zuweilen
abgebildet finden, und unter welchen, wie oben schon vorgekommen, auch Aphro-
dite genannt wird. Drei fußlange Dioskuren mit Mützen standen, dem Pausanias
(3, 24, 4. Vgl. Creuzer Dionysus P. 1 p. 133 f.) zufolge, in Brasiä. Drei große Nil-
Hydrien oder Kanoben gehörten zu den ägyptischen Hieroglyphen (Creuzer p.
114). Ein sonderbares Ansehen haben die drei auf einem Tisch stehenden Mittel-
wesen zwischen Vase und Mensch, auf einer Kaiser-Münze von Perga, welche im
herzogl. Gothaischen Kabinet befindlich ist. In Sestinis Abbildung dieser Münze
(Lett. numism. T. 9. t. 3, 2) find diese drei Gefäße treuer dargestellt als der Tisch,
auf dem sie stehen, von welchem man eine richtigere Vorstellung aus Vaillant
(Suppl. num. gr. letzte Tafel n. 3) gewinnt.

Zwei den uralten Tempel des Herakles zu Tyrus schmückende Säulen zeichnet
Herodotus (2, 44) als besondere Merkwürdigkeit aus; die eine von ausgekochtem
Gold, die andre von Smaragd, der mächtig in der Nacht leuchtete. Ob es Sonnen-
Säulen waren — die Pyramiden- und Kegel-Gestalt hat Beziehung auf die Sonne
— ob die goldene die Sonne, die bei Nacht leuchtende den Mond andeutete, ob
Phönikische Patäken darunter gemeint sind, deren Bildnisse, nach einer Stelle des
Suidas (bei Creuzer S. 136 f.), auf den Schiffen aus gereinigtem Gold14 aufgestellt
waren, bleibe hier unentschieden. Genug, sie gehörten zu dem Heiligtum und
Gefolge des Phönikischen Herakles oder Sonnen-Gottes; sie wanderten mit bis
dahin, wo Herakles seinen Irrsalen ein Ziel setzte, und sie waren es, allem Anschein
nach, auch, welche der Tyrische Meister in Erz, Hiram, von seinem König zum
Salomo geschickt, vor der Halle des Salomonischen Tempels aufrichtete, und deren

14S. über χρυσὸς ἄπεφθος Locella bei Eckhel Doctr. num. 1., 1 p. 23.

6



eine er Iachin, die andere Boas nannte (1 B. d. Könige 7, 14 ff. 2 Chron. 3, 15 ff.),
Namen, welche Macht und Stärke bedeuten und zu Hieroglyphen des Herakles
oder der Sonne geeignet sind. Es räumte nämlich Salomo vielleicht, wie man in
Griechenland häufig zur Bezeichnung der Gemeinschaft mit fremden Städten
und Provinzen deren Götter aufnahm, dem befreundeten König von Phönizien
ein, dass er eins seiner heiligen Symbole in seinen Tempel setzen ließ, da ja beide
Religionen in der Anbetung des Gottes Himmels und der Erde zusammentrafen
und die Israeliten sich fast nie von dem Sternen-Dienst ganz losmachen konnten.
Vielleicht brachte der Künstler die beiden Hallen-Säulen auch aus eigenem Betrieb
und unter dem Vorwand bloßer Verzierung an, aber im Herzen seine Herakles-
Säulen in Tyrus meinend.

Um aber wieder zu den drei Paphischen Kegeln einzulenken, behält wohl die-
jenige Ansicht das meiste für sich, nach welcher eine und dieselbe Gottheit unter
verschiedenen Gesichtspunkten gemeint ist, Eins in Drei. Diese Dreieinigkeit nun
charakterisierte die Sternen-Königin oder Aphrodite als Schicksal, das unter drei
Schwestern, die Moiren oder Parcen verteilt war, wie, nach Eckhels Winken, sehr
schön von Heinrich (de Hermaphroditis p. 25 ff.) ausgeführt worden. Dass man
aber Aphrodite denMoiren zugezählt habe, davon gibt ausdrückliches Zeugnis des
Pausanias (1, 19, 2) Erzählung, dass in den Gärten zu Athen eine uralte viereckte
Herme befindlich gewesen, deren Inschrift die himmlische Aphrodite als die älteste
der Moiren bezeichnet habe.15 Nicht nur als allgewaltige Natur-Göttin kam sie zu
der Würde, die Schicksale in ihrer Hand zu haben, (Heyne de sacerdot. Comano
p. 113) sondern auch als Urania oder Sternen-Königin, insofern das Morgenland
den Grund zu den Abwechselungen und Schicksalen des Menschen-Lebens von
den Gestirnen, vorzüglich von dem Monde ableitet, der dann wiederum, im Sinne
der Weisen aus Morgenlande, mit der Aphrodite Eins ist (vgl. Manso mythol.
Versuche S. 33 f.). Wenn daher in den Orphischen Mysterien16 die drei Moiren auf
Perioden des Mondlaufs gedeutet wurden, nämlich den ersten Tag des Monats
oder den Neumond, den fünfzehnten und den dreißigsten, die Orpheus wegen
des Mondlichts Leukostoli oder die Göttinnen mit der weißen Stola nannte: so
ist hiermit auch das Rätsel der dreifachen Meta in dem Tempel zu Paphos gelöst.
In der profanen griechischen Welt wurden aus den drei Mond-Moiren der mor-
genländischen Mysterien die drei Parcen, welche in geteilter Arbeit des Lebens
Faden anknüpfen, spinnen und abschneiden.17 Was den Orphischen Namen der

15Auch die Syrische Göttin, eine Art von Panthea, die sich mit der Aphrodite in den meisten
Punkten berührt, hat, nach dem Lucianus de dea Syr. §. 32, etwas von den Moiren an sich.

16Epigenes beim Klemens Alex. 5 p. 571. A. B. aus dem Orpheus:Μοῖρας, τὰ μέρη τῆς Σελήνης
τριακάδα καὶ πεντεκαιδεκάτην καὶ νουμηνίαν, διὸ καὶ λευκοστόλους αὐτὰς καλεῖν τὸν ᾿Ορφέα,
φωτὸς οὔσας μέρη.

17Wagner Ideen z. e. allg. Mythol. d. alt. Welt S. 218: „Die zeugende und gebärende Kraft beginnt
den Lebensfaden und ist daher selbst Schicksalsgöttin, da sie jedem seinen Anteil (μοῖρα) an dem
Leben zumisst; und wenn das Beginnen, Fortführen und Abreißen des Fadens an drei Individuen
verteilt erscheint, so ist dies spätere und plastische Entwicklung der ursprünglich einfachen Idee
des Schicksals, welches in die allgebärende Kraft schon selbst verflochten ist, und die Aphrodite
Urania ist allerdings die älteste der Parzen. Ihnen wurden auch, wie der Aphrodite selbst, weiße

7



Moiren Leukostoli betritt, so ließ er sich vielleicht in Beziehung mit der Paphischen
Meta setzen, von welcher oben gesagt worden, dass man sie mit einer weißen
Pyramide verglichen. Ob des Homerischen Hymnus (in Mcur. 549 ff.) seltsam
gestaltete Moiren, deren Haupt mit weißem Mehl bestreut ist und Catulls Parcen
mit schneeweißem Scheitel hierhergehören, mögen andre entscheiden. Vielleicht
aber ist nicht überflüssig, bei den Urnenartig gestalteten Paphischen Moiren an
die zwei Urnen zu erinnern, die, nach Homer (Il. 24, 527 f.), in Zeus Pallast stehen,
die eine mit beglückenden Gaben, die andre mit Übeln angefüllt.

Zur Bestätigung der von den Paphischen drei Kegeln gegebenen Erklärung
diene ferner, dass sowohl drei Aphroditen als drei Schicksals-Göttinnen, unter den
Namen Fata, Fortunae, nebeneinander in denWerken der alten Kunst vorkommen.
In Theben standen, dem Pausanias (9, 16, 2) zufolge, drei hölzerne Bilder der
Aphrodite, deren Gestalt nicht angegeben wird, die aber so alt waren, dass man
sie von der Harmonia herleitete. Auch sie waren also Fremdlinge phönizischen Ur-
sprungs und mit der Paphia verwandt. Dass die eine Urania, die andre Pandemos,
die dritte Apostrophia genannt wird, ist wohl jüngere Deutung alter namenloser
Venus-Bilder, wie Heinrich (de Hermaphr. p. 28 f.) vermutet, und dasselbe kann
auch von den drei Bildsäulen im Tempel der Aphrodite zu Megalopolis in Arkadien
gesagt werden, „deren eine (sagt Pausan. 8, 32, 1) man Urania, die andre Pandemos
nannte, der dritten aber gaben sie keinen Beinamen.“

Der Begriff von den Moiren oder Schicksals-Göttinnen wurde auch auf die Ty-
che oder Fortuna übergetragen und diese mit jenen amalgamiert. In einer andern
Schrift über die Münzen von Rhodos wird sich Gelegenheit finden von dem weit-
verbreiteten Symbol der Schicksals-Göttin oder Tyche zu handeln, die gewöhnlich
mit dem Horn des Segens in der einen und dem Steuer in der andern Hand vorge-
stellt wurde. Pindaros (Fragm. inc. 31 p. 95 Heyn. Ausg.) schreibt ihr ein doppeltes
Steuer-Ruder zu. Und Pausanias (7, 26, 3) erzählt, in einem Tempel zu Aegira in
Achaia stehe ein Bild der Tyche mit dem Horn der Amalthea, und darneben der
geflügelte Eros, anzuzeigen, dass auch in der Liebe das Glück mehr als Schönheit
vermöge. „Ich bin daher, fährt Pausanias fort, der Meinung des Pindaros, dass
Tyche eine der Moiren sei und dass sie mehr als ihre Schwestern vermöge.“ Nun
wurden aber auch diese Glücksgöttinnen oder Fata oft in der Dreizahl vorgestellt,
wie auf einer Münze Diokletians im Gothaischen Kabinet, welche Liebe (Gotha
numar. p. 75) abgebildet hat, mit der Umschrift: FATIS VICTRICIBVS. In Rom
hatten tria Fata ihren eignen Tempel. Ganz besonders aber gehört ein erhabenes
Werk in Silber aus den Herkulanischen Altertümern (T. 5 p. 263 der großen Ital.
Ausg., T. 4 t. 4 d. Paris. Ausg. v. Piranesi) hierher, worauf die drei Schicksals- oder
Glücks-Göttinnen in der Stola mit Fruchthorn und Steuer-Ruder und dem Scheffel
auf dem Haupt unter ganz einfachen Hallen, die dem leichten Paphischen Tempel
sehr ähneln, stehen und den halben Mond und die Sonne neben sich haben, wie
beides die Paphia in ihrem Tempel über sich hat.

Wenden wir uns itzt von den Paphischen Kegeln zu den Umgebungen, unter

Turteltauben geopfert.“

8



welchen wir sie aufgestellt sehen. Schon Tacitus macht auf die besondere Bauart
des Tempels zu Paphos aufmerksam, und in der Tat, so vielerlei Tempel auf alten
Kunstwerken und namentlich auf Münzen vorgestellt werden, so wenige gibt es,
die diesem auch nur ähnlich sind. Zwar dürfen wir die verständigen Bemerkungen
Stieglitz’ens (Archäol. d. Baukunst 2, 46 ff.) nicht aus der Acht lassen, dass wir durch
Münzen leicht zu falschen Vorstellungen von der Bauart alter Tempel verleitet
werden können, indem die Stämpel-Schneider nicht immer mit den Grundsätzen
der Baukunst bekannt waren, oder auch, des engbegrenzten Raums halber, nur
Teile des Tempel-Gebäudes vorstellten, etwa nur die Celle, Säulen wegließen,
um das im Tempel aufgestellte Bildnis sichtbar zu machen u. s. w. Da wir indes
beim Paphischen Tempel eine Art von Typus finden, der sich durch alle noch so
mannichfaltig modifizierte Abbildungen hindurch zieht, und erhält, und da dieser
Tempel weit und breit bekannt war: so dürfen wir uns schon, ohne große Gefahr
der Selbsttäuschung, der Wahrhaftigkeit der Darstellung im Ganzen versichert
halten. Man scheint den Tempel selbst, nach den alten Bildwerken zu schließen, im
Laufe der Zeiten erweitert und verschönert zu haben, ohne doch das Wesentliche
seiner ersten Anlage zu verlassen. Den Tempel zu Askalon, welcher der Prototyp
des Paphischen war, stellt keine Münze vor. In Form und Rohheit hat mit dem
Paphischen Tempel der der Venus in Karthago, also auch der Phönizierin, einige
Analogie. In einer Abbildung desselben bei Pellerin (Rec. T. 3 t. 88, 9) scheinen einige
ganz dünne Säulen statt der Statuen in den Tempel-Hallen daselbst aufgestellt
gewesen zu sein; vergleicht man aber damit die Mionnetschen Schwefel und die
Abbildungen in Pembrock (P. 2 t. 89, 8. 9), so wird man inne, dass es Gitter sind,
durch welche die Zwischen-Räume der Säulen-Hallen verschlossen werden. Nicht
sehr abweichend von letzterem Tempel ist die Bauart eines auf Alexandrinischen
Münzen bei Zoëga (t. 8, 19. 20), in deren Einer in der Mitte eine Meta steht. Auch
eine Münze von der Stadt Aelia Capitolina bei Pellerin (Rec. T. 3 t. 135, 9) verdient
einiger Ähnlichkeit wegen hierher gezogen zu werden, in deren Tempel-Mitte ein
kugliger Stein, mit dem Mond darüber, der Astarte oder Dea Syria vermutlich
geltend, abgebildet ist.

Fassen wir das Paphische Tempel-Gebäude nach seinen verschiedenen Ab-
bildungen genauer ins Auge, so erblicken wir zwar darin ein Fortschreiten vom
Rohen zum Gebildeteren, vom Einfachen zum Zusammengesetzteren, aber in allen
doch die absichtlich beibehaltene Einfalt der uralten Form. Dieses erstreckt sich
bis auf den Stoff des Gebäudes, das in den meisten Abbildungen bloß aus hölzer-
nen Balken und Stangen zusammengesetzt zu sein scheint. Die beiden vertikalen
Haupt-Balken sind offenbar rohe und unbehauene Baum-Stämme (man sehe z. B.
1., 3. 4. 5. 10. 11. 12. 14.), so auch die Architraven der Seiten-Hallen oder Nischen 1.,
12. 14., selbst der Grund-Balken oder die Basis, auf welcher das Gebäude ruht 1.,
10. Es findet sich demnach hier eines der seltenen Beispiele von hölzernen Tempeln
(vergl. Winkelmann über die Baukunst und Stieglitz Archäol. d. Bauk. 1., 67 f.). Der
Stamm des Gebäudes war aber, wie man sich aus den einfachsten Abbildungen

9



vorstellen kann,18 die Mittel-Kapelle oder Celle, d. h. die zwei vertikalen Balken,
die von zwei Quer-Balken zusammengehalten werden; welche zusammen das
eigentliche Tempel-Haus bilden, in dem die Meta der Paphia steht.

Diese so aufgerichteten Balken, welche mehr den Namen eines Gestelles oder
Gerüstes als eines Tempel-Gebäudes verdienen, erinnern an die Kapelle oder das
Grabmal der Dioskuren in Sparta, welches eine mit dem Paphischen Tempel, wie
er in seiner ersten Grundlage gewesen sein muss, gleiche Einrichtung gehabt
zu haben scheint. „Die Spartiaten, sagt Plutarchus (zu Anfang der Abh. von der
Bruder-Liebe T. 2 P. 2 p. 949 Wytt.), nennen die alten Bildsäulen der Dioskuren
Dokana; es sind aber zwei parallele Balken mit zwei Quer-Balken vereinigt, und
es scheint der Bruder-Liebe dieser Götter die unzertrennliche Vereinigung im
Bild angemessen zu sein.“ Rohe und ungehobelte Balken, mussten im grauen
Altertum oft die Stelle von Götter-Bildern vertreten (s. Bentl. z. Callim. fr. 105
p. 478 und des das. von Ernesti angeführten Wesselings Probabilia). Die zwei
Quer-Balken der Dokana waren vielleicht bloß wie bei dem Paphischen Tempel
da, den langen Haupt-Balken Haltung und Festigkeit zu geben, wenn man nicht
die ungemein sinnreiche Vermutung vorziehen will, welche mir von Herrn Geh.
Rath Uhden in Berlin mitgeteilt worden, dass die Dokana eine rohe, bildliche
Darstellung zweier menschlicher Figuren gewesen, die sich umfassen, so dass
die vertikalen Stangen, die Leiber, die horizontalen aber, die Arme vorgestellt
hätten. Diese Bilder nun stellten zugleich das Brüder-Paar selbst und ihr Haus
oder vielmehr ihr Grabmal19 vor. Es war gar nichts ungewöhnliches im frühsten
Altertum, dass Gräber und Tempel mit einander vereinigt waren, dass aus Gräbern
Tempel entstanden und Tempel wiederum zu Grabmälern gebraucht wurden.20

Wenn nun das Etymologikum Magnum von diesen Dokana sagt, sie hätten das
Ansehen offener Gräber gehabt, so muss sich das darauf beziehen, dass dieses
Grabmal von keinen Mauern eingeschlossen, mit keiner Bedachung versehen
war (Hypaithrios) und mehr das Ansehen eines offenen Durchgangs als eines
Tempels hatte, welches alles gleichfalls auf das einfache Gerippe des Paphischen

18S. die Münzen Vespasians 1., 2. 3. 6., des Drusus 1., 7 (aus Vaillant Num. Impp. aer. p. 93), des
Augustus 1., 8 (aus Morell. t. 45, 3. Letztere befindet sich auch im Münzschatz des Fürsten von
Waldeck, nach Eckhel D. N. 3, 84, der noch ein ganz ähnliches Gepräge erwähnt, über welches Sest.
Lett. 8, 90 zu vergleichen ist. Eine Art von Tempel-Fronton sieht man auch noch auf einer Münze
des Drusus Patin p. 80. Vaillant a. O., wenn es nicht, wie ich fürchte, falsche Ergänzung der auf den
meisten Münzen über den Querbalken befindlichen Sternzeichen oder auch Festons ist, die auf
vielen Exemplaren unkenntlich sind. Auch erscheint dieser Giebel nicht auf der Abbildung derselben
Drusus-Münze bei Morell. t. 9, 29.), die Autonom-Münze von Pergamus 1., 9 (nach Mionnet. Vgl.
Eckh. 2, 463), des Hadrianus 1., 10 (nach Mionnet) und 1., 11 (nach ebendess. Exemplar, befindet
sich auch z. B. in Vaill. App. t. 4, 13) eine Autonom-Münze 1., 13 nach Mionnet; Jupiter mit dem
Diadem auf der Antlitz-Seite und der Paphische Tempel auf der Kehrseite; auf den beiden Gemmen
2., 15. 16. (nach Passeri t. 77. 78.); auf der Münze des Augustus 2., 21 (aus Morell. t. 46, 9.)

19S. Suidas, Hesych. und Etymolog. M. In letzterem scheint δόκανα von δοκεῖν ἀνεῳγμένα εἶναι
abgeleitet zu sein, welches Stephanus Append. Thes. L. Gr. mit Recht für erkünstelt hält. Pausanias
3, 13, 1 meint vermutlich dasselbe Denkmal, wenn er das Grabmal und Heiligtum des Kastor in
Sparta anführt.

20Vgl. Heyne Antiq. Aufsätze 1 S. 7. Stieglitz Arch. d. Bauk. 2, 5 not. b.

10



Tempels passt, von welchem auch die merkwürdige Nachricht beim Arnobius
(6 p. 193 Ende) aus einem älteren Schriftsteller vorkommt, Kinyras, König von
Paphos, sei mit seiner ganzen Familie und mit seiner ganzen Prosapia im Tempel
der Paphischen Venus begraben!

Fahren wir in der Beschreibung der Einzelheiten des Paphischen Tempels fort.
Zu den einfachsten Darstellungen, welche nichts als das Mittel-Stück mit seiner
Meta aufzuweisen haben, kommt bald zu beiden Seiten desselben ein Leuchter
hinzu, der auf mehreren Münzen als zur Ehre der Gottheit brennend vorgestellt
ist. Statt der Leuchter erscheinen auch nun auf andern Münzen zwei Neben-Kegel,
denen aber bald eigne Neben-Hallen zu beiden Seiten der Celle eingeräumt werden.
Eine ganz eigne Beschaffenheit haben diese Neben-Hallen auf drei Vespasians-
Münzen, die mir nur in Mionnets Abdrücken vorgekommen sind, aus denen ich
zwei 1., 12. 14. vorgestellt habe.21 Hier ist jede der Neben-Hallen durch einen in
der Mitte eingezogenen Balken in zwei Hälften geteilt, deren eine ganz offen, die
andre aber unten verschlossen oder zugemauert scheint, so dass die Öffnung oben
drüber das Ansehen eines viereckigen Fensters erhält. Auf den meisten paphischen
Münzen ist der Tempel mit einem halbmondförmigen Peribolos oder Vorhof22

umgeben, dessen Einfassung auf mehreren als ein Flecht- oder Gitter-Werk und
bald ganz geschlossen, bald geöffnet erscheint und zwar so, dass die beiden Flügel
des Thores nach außen gehen. Innerhalb dieses Vorhofs, mit welchem man sich
auch die hintere, nicht sichtbare Seite des Tempels umfasst denken mag, sieht
man bald Spuren von Altären und andern heiligen Gerätschaften, bald allerlei
Gitterwerk und verschiedene Schranken oder Abteilungen, in welche vermutlich
bei großen Festen das Volk von den opfernden Priestern getrennt und verteilt war;
denn es strömte jährlich in feierlichen Aufzügen eine Menge Volks von beiden
Geschlechtern aus mehreren Städten zu dem Tempel in Paphos (Meurs. Cypr. 1, 19
p. 55). Wohl weiß ich, dass man gewöhnlich die auf einigen Münzen angegebenen
Linien und Abteilungen in denselben für das Mauerwerk des Unterbaues hält, und
sie sehen ihm sehr ähnlich; allein vergleiche ich damit die auf andern Münzen
deutlich ausgedruckten Schranken und nehme ich hinzu, dass der Unterbau des
Tempels doch unmöglich eine halbkreisförmige Gestalt gehabt haben kann, wie
es z. B. nach 1., 7. 13. der Fall gewesen sein müsste: so glaube ich mich mehr
berechtigt hier Schranken als Mauern zu sehen, die ohnedem zu dem Charakter
dieser leichten und luftigen Tempel wenig passen. Ausgebildeter und mit mehreren
Säulen geschmückt erscheinen einige von diesen Tempeln unter Vespasianus, Titus,
Domitianus, deren einer 2., 17 nach einer Münze des Vespasianus aus Morell. t.
7, 8 gezeichnet worden. Auch kann man sich vorstellen, dass, da Kypros mehr
als einmal unter den R. Kaisern das Missgeschick traf, vom Erdbeben zerstört zu

21Die ganze Inschrift von 1., 12. 14 ist ΕΤΟΥΣ ΝΕΟΥ ΙΕΡΟΥ Θ. d. h. im neunten Jahre der
Regierung Vespasians. Da der Zahl-Buchstabe Θ nicht auf dem Umkreis Platz gefunden hat, so ist
er auf dem Stämpel von n. 12 über die Meta zwischen die zwei vertikalen Balken, auf n. 14 unten in
die Exergue verwiesen worden.

22Es liegt eine Münze der Pergäischen Diana in Mionnets Abdruck vor mir, deren Tempel mit
einem gleichen Vorhof umgeben ist.

11



werden (Meurs. Cypr. 1, 18), und da Seneka (ep. 91) ausdrücklich sagt: „Wie oft ist
Paphos in sich selbst zusammengestürzt!“ dass, sage ich, nach solchen Niederlagen
der Tempel der Paphia durch kaiserliche Freigebigkeit in einer verschönerten
Gestalt wird hergestellt worden sein.

Besonders merkwürdig sind die sich beinahe gleich aussehenden, hier Mion-
nets Abdrücken nachgebildeten Münzen von Karakalla (1, 4) und von der Julia
Domna (1, 5), wegen einer gewissen Eleganz, in der sich das Ganze darstellt und
wegen einer Merkwürdigkeit, die auf wenig andern23 gefunden wird. Das ganze
Gebäude, oder, wenn auch nicht die Neben-Hallen, in welchen hier Kandelabern
stehen, doch dasMittel-Gebäude scheint nämlich bedacht zu sein, wie sich aus den
drei Öffnungen über dem Architrav abnehmen lässt, d. h. aus den Zwischen-Tiefen
(Metopen), die zwischen den Balken, welche oben auf liegend die obere Decke
bilden, entstehen. Auf diese lässt sich anwenden, was Winkelmann (Anmerk. üb.
d. Baukunst d. A. S. 372 f. im ersten Bd. der Fernowschen Ausg.) scharfsinnig
darzutun sucht, dass die Alten diesen Raum zwischen den Balken (Triglyphen)
offengelassen, um dem Gebälke Luft zu geben. Indes dringt sich mir der Gedanke
auf, dass diese schon vom Vitruvius (4, 2 p. 82 Rohdes Ausg.) ihres Ansehens
halber columbaria genannten Zwischen-Räume im Tempel der Paphia wirklich zu
Tauben-Schlägen gedient haben mögen, wozu die sowohl auf den Neben-Dächern
sitzenden stattlichen Tauben als die ganz kleinen die Meta rechts und links um-
flatternden Anlass geben. Selbst in dem Tempelhof sind Spuren halbverloschener
Tauben vorhanden. Welch’eine wichtige Rolle die Tauben aber im Tempel der
Paphia gespielt haben müssen, sehen wir daraus, dass sie auf den meisten Abbil-
dungen des Paphischen Tempels bald die Meta der Paphia umfliegen, bald auf
Neben-Säulen sitzen,24 bald vor dem Tempel herumlaufen. Sogar auf der Meta
der Paphischen Göttin sitzt 1., 6 eine Taube. Eine Münze bei Hunter (67, 25) mit
der Venus-Büste auf der einen und einem Tauben-Paar, das auf dem Umschlag
gegenwärtiger Schrift der Münze nachgebildet worden ist, auf der andern Sei-
te hat die Umschrift ΟΥΥΣ, über welcher vielleicht — der Raum leidets — die
Anfangs-Buchstaben der Stadt gestanden haben, welche sich ergänzen lassen;
ΑΜΑΘΟΥΣ (Vgl. Eckh. D. N. 3, 85 f.)

Befremden werden die Tauben-Schläge unter dem Tempel-Dache nicht, wenn
man sich der vielen Beispiele erinnert, dass die Lieblings-Tiere der Götter mit in
ihren Tempel-Bezirken verpflegt wurden. So wurden ganze Heerden von Pfauen im
Haine der Here zu Samos gehalten (s. Voss mythol. Briefe 2, 116 f.)25; im Tempel der

23Eine Münze der Didia Clara gibt völlig dieselbe Vorstellung Haverc. Numm. R. Christi. t. 24, 8.
24In der ersten Vignette T. 3 der Pitt. d’Ercolano sitzen auch zwei Tauben, die dort auf die

Dodonäischen gedeutet werden, auf Leuchtern. Auf einigen Münzen der Pergäischen Artemis
erblickt man auch zur Seite des großen Steines geflügelte Wesen, welche Pellerin und Eckhel für
Tauben nehmen.

25In diesem Augenblick werde ich durch Böttigers vielsagende, noch mehr andeutende Isis-
Vesper in dem Taschenbuch Minerva fürs Jahr 1809 S. 126 f. an die in den Isis-Tempeln in Ägypten
unterhaltenen heiligen Ibis erinnert und an die Vorstellung des Isis-Tempels und Vorhofs in den
Herkulanischen Gemälden (T. 2 t. 60), wo die Ibis ganz traulich und einheimisch beim Altar, auf
einem Sphinx und auf einem Tempel-Brunnen stehen.

12



Syrischen Göttin zu Heliopolis befanden sich unter allerhand Tieren auch zahme
Adler (Lucia. §. 41); ja es scheinen (§. 54) auch heilige Tauben daselbst gehalten
worden zu sein. Sicher stammte der in dem Dienst der Aphrodite so ausgebreitete
Tauben-Verkehr (s. Voss myth. Br. 2, 88-90) aus Syrien oder Phönizien her, wo die
Taube heiliggehalten, und mit der Syrischen Göttin in Verbindung gesetzt wurde;
und auf den Münzen von Askalon, von wannen der Tempel der Paphia unmittelbar
abgeleitet wird, steht die Taube der Aphrodite zur Seite.26 Ja es findet hier wohl
gar ein entfernter Zusammenhang mit den Dodonäischen und Libyschen Orakel-
Tauben statt. In Eryx nämlich in Sizilienwar der Tempel der Aphrodite — vermutlich
auch ein Sprössling von Phönizien — mit einer Menge Tauben umgeben, die, nach
Aelians (H. N. 4, 2) Erzählung, jährlich einmal verschwanden, welches man als
eine Abreise der Venus mit ihren Tauden nach Libyen betrachtete, die von den
Einwohnern unter dem Namen Anagogia festlich begangen ward. Nach Verlauf
von neun Tagen sieht man die Tauben aus dem Libyschen Meer zurückfliegen
und man feiert ihre Heimkehr unter dem Namen Katagogia. Weist diese Sage
nicht auf eine Heimat der Tauben in Libyen zurück und erinnert sie nicht an die
prophetischen Tauben, die aus dem ägyptischen Theben ausflogen, die eine nach
Dodona, das dortige Orakel zu stiften, die andre nach Libyen, wo sie das Orakel
des Jupiter Ammon zu errichten befahl?27 War nicht selbst Venus oder Dione eine
Tempel-Genossin des Orakel-Gottes in Dodona? Genug, aus dem Geschlecht jener
berühmten Orakel-Tauben scheinen auch die heiligen Tauben der Paphia gewesen
zu sein und der Göttin nicht bloß zum Spielzeug28 sondern als weissagende Vögel
bei ihrem berühmten Orakel gedient zu haben. Ja in 1., 7 ließ sich sogar der
Paphische Priester oder Hypophet erkennen, der die Orakel der Taube, die er auf
der Hand hält, auslegt, ein andrer Tiresias, von dem es beim Äschylos29 heißt:

Es saget uns der Seher, der die Vögel pflegt,
Dess Ohr und Geist beachtet sonder Feuer-Flamm’
Orakel gebende Vögel mit trugloser Kunst.

Doch begehre ich die Auslegung Andrer nicht zu bestreiten, die hier neben dem
kleinen, wie es scheint, tragbaren Tempel30 der Paphia den Zeus mit dem Adler
erblicken, da auch Zeus Serapis vor einem ähnlichen kleinen Tempel der Paphia
sitzend auf der Gemme 2., 16 vorgestellt ist.

26Die Münze von Askalon 2., 18 befindet sich im Goth. Kabinet. Vgl. Sestini Lett. T. 6 p. 82 t. 3, 10.
27S. die Stellen beisammen in de Brosses sur l’Oracle de Dodone, Mém. de l’Ac. des Inscr. T. 35. p.

107. ff.
28
Ἀθύρματα Ἀφροδίτης. Der ausgezeichneten Tauben in Kypros erwähnen die Alten mehr als

einmal. Seltsam ist die Anekdote beim Athenäus 6, 16 p. 257 F. aus dem Komiker Antiphanes,
wie dem König von Kypros durch die ihn während der Mahlzeit umflatternden Tauben Kühlung
verschafft werde. Er salbe sein Haupt nämlich mit einer syrischen Salbe von einer Frucht, die sehr
gern von den Tauben genossen werde; von diesem Geruch angezogen umflögen sie seinen Kopf,
würden aber von danebenstehenden Knaben abgehalten, sich darauf zu setzen.

29Aesch. Theb. 24 ὁ μάντις — ὀιωνῶν βοτήρ.
30Vgl. über kleine tragbare Tempel Ap. Gesch. 19, 24 ff., welche Stelle Visconti Mus. Pio-Clem. T.

1. p. 66 benutzt hat.

13



Zwar scheint mit der Vermutung von dem Tauben-Orakel in Paphos in Wider-
spruch zu stehen, dass, nach Tacitus (Hist. 2, 3. 4) ein dortiger Haruspex aus den
Eingeweiden der Tiere der Götter Sprüche verkündigte; allein die „scientia arsque
haruspicum“ war nicht von Anfang her in dem Tempel geübt, sondern erst später
durch den Cilicier Thamiras hereingebracht worden, und schließt auch so wenig
den Gebrauch andrer Arten von Orakel-Gebung aus, dass man z. B. vom Orakel
zu Dodona fünf bis sechserlei Weisen erwähnt findet.

Noch Eins bleibt uns übrig in Erwägung zu ziehen. Außer Sonne und Mond,
welche gewöhnlich über dem Kegel der Paphia oben angebracht sind und auf den
Sternen-Dienst des Morgen-Landes hinweisen,31 finden sich auf einigen Münzen,
vornehmlich 1., 2. 3 [34], die vertikalen Balken oben mit Bändern und einer Art von
Hänge-Werk ausgeschmückt, das man für Blumen- oder Laub-Gewinde nehmen
kann, womit Tempel und Altäre verziert zu werden pflegten. Indes bei einem
ungewöhnlichen Gebäude darf man auch Erklärungen des daran Angebrachten
geltend machen, die sonst zu gesucht scheinen könnten. Es ist durch mehrere
Beispiele von Lamy (de templo Hierosol. p. 1046) und von de Brosses (Mém. de l’Ac.
des Inscr. T. 35 p. 102 ff.) dargetan, dass die Alten bei verschiedenen Tempeln und
heiligen Plätzen Klingel- und Schellen-Werke, welche vom Winde bewegt tönten,
angebracht haben, teils vielleicht um fremde Vögel zu verscheuchen, teils um aus
den Tönen Orakel zu ziehen. Ein solches durch den Wind anzuregendes Ketten-
Werk mit Granat-Äpfeln befand sich am obersten Ende der beiden Säulen Jachin
und Boas; auf ähnliche Weise tönten eherne, Orakel-gebende Becken, welche
in Dodona aufgehangen waren; in Clusium in Etrurien war an der Kuppel von
des Königs Grab-Gebäude ein Schellen-Geläute von Ketten angebracht, welches
weit und breit umher schallte. Es ist also nach dem Angeführten doch wohl so
unwahrscheinlich nicht, dass das Hängewerk auf dem Tempel der Paphia mehr als
ausschmückendes Laubwerk, dass es ein Teil des Orakel-Apparats selbst gewesen.

Das alte Paphos und sein Heiligtum ist zum Steinhaufen geworden; das Orakel
der Paphia ist verstummt, aber seine Nachhalle sind nochmehrere Seklen hindurch
zu hören gewesen; der Stein der großen Natur- und Himmels-Göttin hat noch
Verehrer gefunden und Wunder getan. Der Sonnen- und Mond-Dienst ging bei
den Arabern bis auf Mahomeds Zeit; unter und nach dem großen Propheten selbst
behauptete er seine Einflüsse und noch leuchtet er im türkischen Monde fort. Von
einem die Fruchtbarkeit befördernden Stein, den die Sarazenen und Ismaeliten als
Kopf der Venus angebetet haben sollen, will ich Tristans eigne Worte (Comm. hist.
T. 1. p. 16) hierher setzen: „C’estait la teste de Venus Genitrice, que les Sarrazins
et Ismaëlites adoraient, parcequ’ils disaient qu’Abraham s’en estait heureusement
servi pour habiter avec Agar, par le bon succès d’une nombreuse lignée, estimant
lors (à ce qu’ils disaient) que ce fut une pierre commune; comme le remarquent
Euthymius en sa Table des Dogmes de cette nation, et l’autheur Anonyme Grec

31Was für eine Art von Beiwerk die kleinen runden Figuren auf 2., 20 sind, bekenne ich, nicht zu
wissen, wenn man nicht etwa die Kugel-Gestalten für Sinnbilder der schaffenden Kraft erklären
will.

14



de l’histoire Saracenique.“ Die Verehrung großer Steine blieb in Arabien weit und
lange verbreitet (Zoëga de obeliscis p. 205 f.).

Noch bis auf heutigen Tag befindet sich im allerheiligsten Tempel zu Mekka
die Kaaba, ein altes Gebäude der Araber, an dessen Wand ein schwarzer mit
Silber umfasster Stein eingefasst ist, der ein Idol vor Mahomeds Zeit gewesen sein
soll, von ihm aber zur Kebla d. h. zum Gegenstand der Richtung des Angesichts
während des Gebetes bestimmt wurde. Die dorthin pilgernden Karavanen müssen,
unter vielen andern Zeremonien, auch siebenmal um die Kaaba herumziehen,
wo sie von dem schwarzen Steine anfangen, welchen sie jedesmal anrühren oder
küssen. (Lüdeke Nachr. v. d. türk. Reiche S. 174 f. Hartmann Aufklär. üb. Asien 2 p.
280).

Versuchen wir es, von dem Ausgeführten die Anwendung auf ein in heiliges
Dunkel gehülltes Idol eines berühmten Ordens zu machen. Man kennt die Hypo-
thesen über den Baphomet der Templer, über welchen zuerst Nicolai (in seinem
Versuch über die Beschuldigungen, welche dem Tempelherrenorden gemacht
worden, und über dessen Geheimnis. 2 Bde. Berlin 1782) scharfsinnige Untersu-
chungen angestellt hat. Der Durchlauchtigste Herzog von Gotha verzeihe mir,
wenn ich die eigentümliche Ansicht, die Er von diesem rätselhaften Namen gefasst
und deren weitere Entwickelung Er mir aufgetragen hat, dem Publikum verrate,
und der Prüfung der Wissenden übergebe. Baphomet scheint nichts anders als
Paphi meta, der Kegel zu Paphos, zu sein. Schon das Einfache und Ungezwungene
in der Wort-Ableitung kann ein günstiges Vorurteil für diese Hypothese erregen
und die Veränderung des B in P kommt umso weniger in Anschlag, als alles, was
man von jenem Idol weiß, nur auf mündlichen Aussagen beruht, unter denen die
Rechtschreibung fremder Namen gewöhnlich leidet. Bedenkt man, dass es von je
und je Sitte der geheimen Orden war und ist, Symbole aus fremden und älteren
Mysterien zu borgen; dass die Templer durch viele Berührungs-Punkte mit den
Sarazenen zusammen hingen, bei denen die alten Natur-Gottheiten und Steine
noch in Ansehen standen; dass dieselben lange auf der Insel Kypros lebten, wo
nicht alle Sagen und Spuren vom alten Dienst der Paphischen Meta verloschen
sein werden: so wird man es vielleicht so unwahrscheinlich nicht finden, dass
sie in ihrem Orden eine Paphi meta aufgestellt haben. Auch darf der klassische
lateinische Name, obgleich in der barbarischen Zeit, doch nicht so sehr befremden,
da ja doch viele Geistliche im Orden waren, unter welcher Gattung von Menschen
sich noch die Kenntnis des Latein und selbst einige Kenntnis der Klassiker im
Mittel-Alter erhielt. Freilich geben uns die verwirrten und sich widersprechenden
Aussagen der angeklagten Templer keine so bestimmte Ansicht von ihrem Idol,
dass es in allen Stücken oder nur in den meisten mit der Paphischen Meta über-
einkommen sollte; aber sie hatten das Idol meist nur flüchtig, nur in schreckenden
und täuschenden Umgebungen gesehen; sie unterhielten nur eine verworrene
Vorstellung davon; ja das Bild selbst war auch wohl nicht mehr ein vollkommen
treues Konterfei der alten Meta von Paphos; war auch wohl nicht in allen Orten
sich ganz gleich, denn man findet mehrere tragbare Idole erwähnt, die sie in
Koffern mit sich führten (Nicolai 1., 91). Stellen wir nur folgende Data zusammen,

15



welche auf einige Verwandtschaft mit der Paphischen Meta leiten können. Dass
die Templer sich in Kypros des Baphomet bedient, geht durch Aussagen bei Nicolai
S. 91 hervor. Das Idol wird (Nicolai S. 95 Anm.) vom Br. Hamilton columna genannt.
Seine Gestalt wird als Zerrbild vorgestellt, bald als ein bloßer Kopf (vermutlich
auf einer Säule oder Kegel), bald als eine ganze menschliche Figur; das Gesicht
weiß; mit großem Bart; vergoldet und versilbert; Karfunkel in den leuchtenden
Augen; nach andern war das Bild von Aurichalkum; es wurde Wenigen und nur
in den General-Kapiteln gezeigt, wo es aus einer mystischen Lade hervorgeholt
ward mit den Worten: Sarazin, Alla! Auch wurden die Worte hinzugesetzt, welche
beweisen, dass sie sich einen alten Orakel-Götzen unter ihrem Baphomet dachten:
„Diess ist der Freund Gottes, der mit ihm spricht, wenn er will; dankt ihm, dass
er euch dahin hat kommen lassen, wo ihr seid.“ Darauf werfen sich die Templer
dreimal vor dem Idol nieder und küssen es. Nach andern Aussagen scheinen sie
sich wiederum den Baphomet als eine erschaffende Natur-Gottheit gedacht zu
haben, indem sie sagten, man verdanke ihm alle Reichtümer, es mache die Bäume
blühen und die Erde grünen! (Belege zu dem Allen gibt Nicolai und Dupuy Hist.
de la Condannation des Templiers). Genug, sie hatten wahrscheinlich selbst keine
ganz bestimmte und deutliche Vorstellung von dem mystischen Bild, das einer
früheren Zeit angehörte, dass sie aber zunächst wohl von den Sarazenen überkom-
men hatten, welches auch der Ausruf Sarazin und Alla zu bestätigen scheint. Als
Parallele zu diesem wunderbaren Templer-Idol vergleiche man die Beschreibung
eines seltsamen Orakel-Steines in Syrien auf dem Berge Libanon, von dem wir
nur folgendes aus Damaskus (bei Zoëga de obeliscis p. 202 f.) ausheben: Es sei
ein Bätylus oder Dämonium gewesen von vollkommener Kugel-Gestalt, weiß an
Farbe, eine Spanne lang, aber bald sich vergrößernd, bald verkleinernd, bemalt
mit zinnoberroten Zeichen (Grammata)!

16



17



18



19


