
Die Göttin von Paphos
auf alten Bildwerken

und Baphomet

Von C. G. Lenz

— Argentum et marmor vetus aeraque et artes suspice.
Horat.

Gotha, 1808

Mit Reiherschen Schriften

Solar Anamnesis Edition
CC0 1.0 Universell



1



Die in Asien weit umher verbreitete Anbetung der Himmels-Königin1 wird
in diesen Blättern nur insofern berührt werden, als sie in die Erläuterung
der alten Denkmäler, die das Bild der Paphischen Göttin und ihren Tempel
darstellen, einfließt. Je dürftiger die Nachrichten der Schriftsteller über das
Tempel-Gebäude der Paphia, desto beredter sind die Abbildungen, und
die Münzen insonderheit geben eine Folge von Darstellungen, die als eine
fortlaufende Geschichte des Tempels und seiner Schicksale angesehen werden
mögen. Denn anstatt dass die Steinschneider die Fabel und Geschichte mehr
als freies Spiel der Phantasie behandelten, banden sich die Verfertiger von
Münz-Stämpeln an die Wahrheit der Geschichte, deren Tatsachen sie in
dauernden Urkunden der Nachwelt treuer überlieferten. Ihnen dürfen wir
daher als zuverlässigen Führern folgen, wenn sie uns National-Denkmäler
abbilden, obgleich eingedenk, dass sie beschränkt durch die Gränzen der
Kunst und die Enge des Raums oft nur unvollständige Nachbildungen geben
können, dass sie unwesentliche Teile weglassen und in Neben-Dingen bald
mit Vorbedacht bald aus Unachtsamkeit vom Urbild abweichen.2

Uralt war Tempel und Bild der himmlischen Aphrodite auf Paphos in
Kypern; Muster-Tempel desselben war der der Urania zu Askalon (Herodot.
1., 105): mit Kypros befreundete Städte, als Pergamos und Sardes, erkannten
ebenfalls die Paphische Göttin an, wie ihre Münzen ausweisen, und auch in
Thalamae im Lakedämonischen Gebiet war ihr Bild in dem unbedeckten Teile
des Tempels (Pausan. 3, 26) neben dem Helios aufgestellt.

Von ihrem Tempel-Gebäude nachher besonders; itzt von der sonderbaren
Gestaltung der Göttin. Ein Blick auf die Münzen und andern Abbildungen des
Altertums, welche auf zwei Blätter dieser Schrift zusammengedrängt worden,3

zeigt sie als Kegel oder rundlichen Stein, ein Nachlass der alten kunstlosen Zeit,
welche die Götter durch rohe, gestaltlose Stein-Klumpen darstellte.4 Aber an
dem unbehauenen Stein, der ursprünglich der Paphia unwürdiger Stellvertreter

1Über die große Natur-Göttin, welche vielfältig an Namen, aber Eine dem Begriff nach
war, haben nach Seldenus unsre neuern Mythologen, Heyne, Böttiger, Heinrich, Creuzer,
Wagner u. a. m. lichtvollere Ansichten verbreitet. Vorzüglich gebührt hier eine ehrende
Meldung der reichhaltigen Heynischen Vorlesung de sacerdotio Comanensi omninoque
de religionum cis et trans Taurum consensione, welche unlängst im 16ten Bande der
Commentatt. soc. reg. Gotting. erschienen ist.

2Heyne hat in den Gött. gel. Anz. 1807 St. 203 eine Untersuchung hierüber eingeleitet,
welche Levezow in der Schrift über die Mediceische und die Knidische Venus Berl. 1808
durch besondere Erörterung der Frage: Inwiefern sind auf den Münzen des Altertums
gültige Abbildungen ehemals berühmter und ausgezeichneter Kunstwerke enthalten S. 46
ff. weiter ausgeführt hat.

3Ich habe mich dabei des Steindrucks, der zu Umrissen dieser Art so sehr geeignet
ist, bedient, da mir der Herr Hauptmann v. Schlotheim in Gotha, der sein Talent und
seinen Kunstfleiß auf die Ausübung dieser schätzbaren Erfindung zu verwenden anfängt,
in Gemeinschaft mit dem jüngeren Hn. Döll, der die Zeichnungen unter meinen Augen
besorgt hat, dazu die Hand bot. Die meisten Münzen waren mir im herzogl. Gotischen
Münz-Kabinett teils selbst teils in Mionnets Schwefel-Abdrücken vor Augen, und nur bei
wenigen musste ich mich auf Abbildungen in Münzwerken verlassen.

4Eine reiche Beispiel-Sammlung bietet Zoëga de obeliscis p. 194 ff. dar. Unter diesen

2



gewesen sein mag, verrät sich auf unsern Denkmälern schon mehr oder weniger
die bildende Hand des Menschen, die den Stein allmählig mehr abrundet,
zuspitzt, etwas kopfähnliches ansetzt, Spuren von Händen hervorgehen lässt,
und sonst vielleicht durch Umrisse, Einschnitte und Zeichen Natur und
Geschlecht andeutet. Und so ließe sich überhaupt durch eine lange Induktion
aus Münzen der stufenweise Übergang von den unorganisierten Massen zu
gegliederten Götter-Wesen anschaulich machen.5 Die Steine gestalten sich,
wie nach Deukalions Flut, nach und nach menschlich.

Genauer die Gestalt der Paphia zu bestimmen, hören wir zuerst die
Schriftsteller ab, deren Aussagen Meursius (Cypro 1, 16) gesammelt hat.
Tacitus (Hist. 2, 3) sagt, dass sie nicht in Menschen-Gestalt vorgestellt
sondern unten kreisförmig und breit sei (continuus orbis latiore initio), aber
nach oben wie ein Kegel dünner werde (tenuem in ambitum metae modo
exsurgens.) Maximus Tyrius (or. 38): sie lasse sich keiner andern Gestalt
besser vergleichen als einer weißen Pyramide. Servius (Aen. 1) gibt ihr die
Gestalt „eines Nabels, oder, wie andere wollen, eines Kegels“ (in modum
umbilici, vel, ut quidam volunt, metae colitur). Das Wesentliche bleibt also
ein kegelartig gestalteter dicker, bauchiger oder nabelförmiger Stein, den aber
Zeit und Kunst allmählig mehr auszierte und gliederte.6

Auf einigen unsrer Münzen und andern Bildwerken erscheint die Göttin
völlig als Pyramide, auf andern mehr oder weniger abgerundet und kegel-
förmig, meistens mit einem Aufsatz von Knopf oder Calathus,7 welches der
Gestalt schon ein kopfähnliches Ansehen gibt, und endlich auf ein paar mit
Extremitäten zu beiden Seiten, die wie Handhaben aussehen und sich als
Vorbilder von Händen oder Armen betrachten lassen. Auch Spuren von Fi-
guren oder Hieroglyphen lassen sich auf einigen entdecken. Der Nabel- und

kommen auch Sonnen- (Sol Elagabalus) und Mond-Steine (Urania, Mond) vor, die vom
Himmel herabgefallen waren und die schon ihres Ursprungs halber auch in späterer Zeit
ihre rohe Ungestalt behielten.

5Vgl. z. B. Pausan. 3, 19 und Heynes Bemerkungen über diese Stelle in den antiquar.
Aufsätzen St. 1 S. 71 f.

6Curtius 4, 7, 23 gibt, wie die Alten der Paphierin, so dem Orakelgott Ammon in Libyen
die Nabel-Gestalt: umbilico maxime similis est habitus: welches auch von einem rundlichen,
Hermenartigen Stein zu verstehen sein wird, ähnlich dem Bildnis Ammons in Megalopolis
in Arkadien, das Pausanias 8, 32, 1 mit den viereckten Hermen vergleicht, und von dem er
sagt, dass es Widder-Hörner am Kopf habe. Oder dachte sich Curtius den Libyschen Gott
in Gestalt eines Ammons-Horns? Es wäre doch so unnatürlich nicht, wenn ihm, dem Gott
der verwickelten und künstlich gedrehten (λοξὰ) Orakel-Sprüche, die Phönizier, durch die
er bekannt wurde, eine gedrehte und gewundene Konchylien-Form gegeben hätten, wie
sie ihrer Astarte die Dionaea oder Venus-Muschel als Sinnbild beigelegt haben sollen (s.
Böttiger N. T. Mercur 1805 St. 3 S. 219), worauf sich, wenn man anders nötig hätte so weit
zu gehen, auch die Nabel-Gestalt der Paphia zurückführen ließ. Merkwürdig ist immer, was
nur Joh. Lydus (de mensib. p. 9) berichtet, die Aphrodite sei bei den Phöniziern Blatta
nach der Purpur-Schnecke genannt worden. Vgl. über das Wort blatta Tzschuckes gelehrte
Ausführung zu Eutrop. 7, 14 p. 478 f. der großen Ausg. nebst dem Ind. notar. h. v. „fert
blattam Tyrus“ Sidon. Carmen 5, 48.

7Am größten und auffallendsten erscheint dieser Aufsatz der Meta in 1., 13.

3



Kugel-Gestalt nähert sich am meisten die Münze des Vespasianus im herzogl.
Gotischen Kabinett (1., 2), die, um ihren Charakter kurz auszudrücken, wie
ein Kanobus-Bild aussieht.

Nun wurden in der Kanobus-Gestalt, die man den heiligen Nilkrügen
in Ägypten gab, die großen Phönikischen Götter, welche unter den Namen
Kabiri, Patäki, Dioskuri, begriffen wurden und mit denen auch späterhin
Kastor und Pollux zusammenschmolzen, häufig dargestellt. Ihre Zahl ist
unbestimmt; denn bald werden ihrer zwei, Himmel und Erde, bald drei, bald
mehrere genannt; die große Natur-Göttin gehört ihnen an, teilt also auch ihre
Gestalt.8

Diese Klasse von Göttern nun wird gewöhnlich als ellenhohe oder noch
kleinere Pygmäen geschildert, die man schon um ihres geringen Umfangs willen
als Aufsätze mit sich herumtrug, als Haus-Götter und Schützer der Gastmahle
auf die Tafeln setzte, und dann auch als Wasserkrüge, „mit ganz kleinen Füssen,
zusammengezogenem Halse und einem gleichsam aufgeschwollenen, dicken
Bauche, der nach Art einer Hydria mit dem Rücken gleich rund ist“ (Rufin,
Kirch. Gesch. 11, 26) vorzustellen liebte. Unter diesen tragbaren Göttern, die
man auf die Tische stellte (Epitrapezii), wird vorzüglich Herakles genannt,
der bei den Ägyptern und Phöniziern als Sol den Patäki oder Kabiri zugesellt
wurde.9 So findet man beim Pausanias (8, 31) einen Herakles in Arkadien
erwähnt, der vor einer kolossalen Bildfäule der Demeter stand und höchstens
eine Elle hoch war. „Dieser Herakles, fährt Pausanias fort, soll einer von
den Idaei Daktyli gewesen sein, wie Onomakritos in seinen Gedichten sagt.“
Und so wird auch einer sehr alten tragbaren Icuncula der Paphierin in dem
Bruchstück einer Schrift des Polycharmus über die Aphrodite beim Athenäus
(15, 5 p. 675 F.) gedacht: „In der 23sten Olympiade kam Herostratos aus
Naukratis, welcher als Kaufmann viele Länder umschiffte, nach Paphos in
Kypros, und erhandelte daselbst ein sehr altes, spannenlanges Bildchen der
Aphrodite, welches er mit sich nach Naukratis brachte.“ Dieses Bild rettete
die Schiffenden aus einem Sturm, wie denn überhaupt die Kabiren oder
Dioskuren schützende Gottheiten der See-Reisenden waren.

Von solchen kurzen, runden Gestalten kommen nicht selten Beispiele auf
Münzen vor, deren mehrere unstreitig die große Natur-Göttin meinen. So
wenn auf einer Sardischen Münze Antonins (Pellerin Suppl. Rec. T. 2. t. 6,
3) Helios auf dem Wagen ein rundes Bild, oben mit Kopf und Kalathus oder
Scheffel, auf der Hand trägt, auf einer ähnlichen (ebendas. n. 2) von Sardes,
wo die Göttin als Epitrapezios zwischen Urnen auf einem Tisch steht; auf

8Die neuesten und zwar erschöpfenden Untersuchungen über diesen Gegenstand sind
in Creuzers Dionysus P. 1 angestellt. Völlig durchgeführt wird er erst im zweiten Teil
werden; dort wird man auch bestimmt erfahren, wie sich der Vf. die Entstehung der
Sage von Kanobus, dem Steuermann des Menelaus, erklärt. Es war vermutlich einer von
Helenas Brüdern, welche nachmals, mit den alten Samothrakischen Dioskuren oder Kabiren
verwechselt, auch als Kanoben vorgestellt wurden.

9Siehe über diese kleinen Tischgötter, nach Seldenus, besonders Creuzer S. 136 ff.

4



einer Alexandrinerin der Julia Domna, wo sie auf einer Säule aufgestellt ist
(Peller. Melange T. 1. t. 15, 2). Ein Paar solcher bauchiger Büsten stehen auf
einem Altar einer Münze von Tarsos.10

Diese Gestalten als eigentliche Nilkrüge oder Kanoben dargestellt, sieht
man allenthalben auf den Alexandrinischen Münzen, wo sie bald in der
einfachen Zahl, bald zu zweien, auch zu dreien beisammen angetroffen werden.
Auf den Vorstellungen derselben, welche die alten Gemmen darbieten, z. B.
bei Schlichtegroll (Stoschische Daktyliothek Bd. 1 Taf. 12 u. 13), findet man
den Bauch der Urne mit allerhand Zeichen und Linien überzogen, auf der
einen laufen über die ganze gerundete Gestalt schneckenförmig gewundene
Linien11; auf den Münzen von Alexandria sind sie häufig mit Hieroglyphen
besäet, wie bei Zoëga (Numi Aeg. Impp. t. 6, 13. 17. t. 8, 11. t. 19, 4.) Auch
der letztere Umstand passt also zu der Paphia, die auf einigen Abbildungen
unsrer Steintafeln mehr oder weniger deutliche Merkmale von Hieroglyphen
zeigt; am deutlichsten auf der Vorstellung (2., 19) nach einem Herkulanischen
Gemälde (Pitture d’Ercol. T. 3 t. 52), welches von den Herausgebern mit
vieler Wahrscheinlichkeit auf die Göttin von Paphos bezogen wird. Auf einigen
Münzen sieht oder ahndet man noch Spuren verwischter Hieroglyphen, auf
dem Mionnetschen Abdruck der Münze 1., 10, zusammengehalten mit Morellis
Abbildung (Specim. rei num. t. 9, 5. Paris. Ausg. 1683. In der Leipz. Ausg.
1695 ist die Abbildung t. 16, 7. weniger treu), kommen drei bis vier Linien noch
etwas mehr als auf unserer Zeichnung zum Vorschein, die mit Hieroglyphen
ausgefüllt gewesen sind. Nicht unähnlich erscheint auf Münzen von Perga in
Pamphylien die Pergäische Artemis, gleichbedeutend mit der alten Göttin
Natur, in einem einfachen Tempel als ungeheurer rundlicher Stein mit vier bis
fünf Reihen voll Hieroglyphen, zur Seite auf gegitterten Säulen zwei Knaben,
vermutlich die Kabiren, oben Sonne und halber Mond, wie auf den Paphischen
Münzen.

Ob an der Paphischen Meta, wie häufig an Hermen, von Anfang her
Geschlechts-Bezeichnungen von irgendeiner Art angebracht gewesen, bleibt
dahingestellt. Wahrscheinlich dachte sich ursprünglich der Phönizier diese
Gottheit als schaffendes Natur-Princip, das zeugende und gebärende Kräfte
in sich vereinigt, ein Zwitter-Wesen, beider Geschlechter teilhaftig.12 Zwar
scheint es im Gegensatz mit der Paphia erzählt zu werden, dass es einen
andern alten Tempel der Aphrodite zu Amathus auf Kypros gegeben, worin
sie als Mannweib, mit weiblichem Körper und Kleid, aber dabei mit Bart,
Zepter und männlichem Natur-Glied aufgestellt gewesen13; allein bedenkt

10Sestini descriptio numor. t. 9, 12. Die dort S. 410 f. gegebene Erklärung der Münze,
die nach dem Geständnis des gelehrten Sestini nicht ganz gut erhalten und auch fehlerhaft
abgezeichnet ist, bleibt an ihren Ort gestellt. Nach der Zeichnung sollte man glauben den
Apollo und ihm gegenüber Daphne im Augenblick des Verwandelt-Werdens zu erblicken.

11Eben so auf einer Paphischen Meta der Trajans-Münzen bei Tristan Comm. hist. T. 1
p. 295 Taf. 10, 15, wenn anders dieser Zeichnung zu trauen ist.

12Diess ist auch Böttigers Ansicht im N. T. Mercur a. O. S. 219. f.
13Von dieser Amathuntischen zweifaltigen Gottheit Aphroditos, so wie von den Herm-

5



man, dass der Tempel der Amathusia ein Abkömmling des Paphischen war,
dass dieser, nach dem Tacitus (Ann. 3, 62), von dem König Aërias, jener etwas
später von dessen Sohn Amathus soll erbaut worden sein: so wird man geneigt
werden anzunehmen, dass in der Paphischen Aphrodite beide Geschlechter
noch nicht hinlänglich geschieden, sondern vielleicht beisammen gedacht und
etwa auch angedeutet gewesen, da sie noch in des Sohnes Amathuntischem
Bild in einer nur schon mehr vermenschlichten Gestalt beisammen waren.
Vielleicht gab man ihrer Kegel- oder bauchigen Gestalt, wie man angefangen
hatte einen Kopf anzusetzen, auch ein Anhängsel von Bart, etwa wie auf dem
Kanobus bei Schlichtegroll (n. 13). In späterer Zeit, vermuten wir, wurde der
Kopf ganz weiblich geformt und so erscheint 1., 1. der mit einem Aufsatz oder
Krone schön ausgeschmückte weibliche Kopf der Paphia auf einer Münze des
Paphischen Königs Nikokles (Eckhel numi anecd. p. 238 ff. t. 14, 3.)

Nachdem der Paphische Kegel für sich betrachtet worden, muss er noch
in Verbindung mit zwei Nebenkegeln oder Säulen beleuchtet werden, mit
denen jener rechts und links teils auf einem goldenen Ring 2., 20 (Museum
Pio-Clem. T. 1. Tavole, Hülfstafel A, 19), auf welchem sich jedoch von dem
Haupt- oder Mittel-Kegel nur der Aufsatz erhalten, teils auf einigen Münzen
umgeben ist, als 1., 6 auf einer Münze Vespasians, die hier aus dem Münz-
Kabinett der Königin Christine entlehnt worden (Havercamp Numophyl. R.
Christin. t. 52, 15). Andere Abbildungen der drei Metae sind noch Zweifeln
unterworfen, wie die bei Tristan (Comm. hist. T. 1. p. 295 t. 10, 15), da von
derselben Münze sowohl der Abdruck Mionnets 1., 11 als die Abbildung in
Vaillant (Numismm. gr. Append. t. 4, 13), entnommen zu sein scheint, in
welchen aber keine Neben-Kegel sondern Kandelabern vorgestellt sind. Eben
so wenig vertraue ich Spanheims Abbildung (praest. numism. T. 1 p. 505)
und der im Pembrockschen Museum von der Pergamischen Autonom-Münze
mit drei Kegeln, da sich diese auf Mionnets Exemplar (vgl. Mionnet Descr.
de medailles T. 2 p. 589 n. 494), welches 1., 9 abgebildet ist, nicht nachweisen
lassen.

Die drei Kegel nun auf einigen Denkmälern der Paphia würden sich
wohl ungezwungen auf die Kabiren deuten lassen, die sich in der Dreizahl
zuweilen abgebildet finden, und unter welchen, wie oben schon vorgekommen,
auch Aphrodite genannt wird. Drei fußlange Dioskuren mit Mützen standen,
dem Pausanias (3, 24, 4. Vgl. Creuzer Dionysus P. 1 p. 133 f.) zufolge, in
Brasiä. Drei große Nil-Hydrien oder Kanoben gehörten zu den ägyptischen
Hieroglyphen (Creuzer p. 114). Ein sonderbares Ansehen haben die drei auf
einem Tisch stehenden Mittelwesen zwischen Vase und Mensch, auf einer
Kaiser-Münze von Perga, welche im herzogl. Gothaischen Kabinet befindlich
ist. In Sestinis Abbildung dieser Münze (Lett. numism. T. 9. t. 3, 2) find
diese drei Gefäße treuer dargestellt als der Tisch, auf dem sie stehen, von

aphroditen überhaupt, hat Heinrich de Hermaphroditor. origg. et causis Hamb. 1805 mit
vielem Scharfsinn gehandelt.

6



welchem man eine richtigere Vorstellung aus Vaillant (Suppl. num. gr. letzte
Tafel n. 3) gewinnt.

Zwei den uralten Tempel des Herakles zu Tyrus schmückende Säulen
zeichnet Herodotus (2, 44) als besondere Merkwürdigkeit aus; die eine von
ausgekochtem Gold, die andre von Smaragd, der mächtig in der Nacht leuch-
tete. Ob es Sonnen-Säulen waren — die Pyramiden- und Kegel-Gestalt hat
Beziehung auf die Sonne — ob die goldene die Sonne, die bei Nacht leuchtende
den Mond andeutete, ob Phönikische Patäken darunter gemeint sind, deren
Bildnisse, nach einer Stelle des Suidas (bei Creuzer S. 136 f.), auf den Schiffen
aus gereinigtem Gold14 aufgestellt waren, bleibe hier unentschieden. Genug,
sie gehörten zu dem Heiligtum und Gefolge des Phönikischen Herakles oder
Sonnen-Gottes; sie wanderten mit bis dahin, wo Herakles seinen Irrsalen ein
Ziel setzte, und sie waren es, allem Anschein nach, auch, welche der Tyrische
Meister in Erz, Hiram, von seinem König zum Salomo geschickt, vor der
Halle des Salomonischen Tempels aufrichtete, und deren eine er Iachin, die
andere Boas nannte (1 B. d. Könige 7, 14 ff. 2 Chron. 3, 15 ff.), Namen,
welche Macht und Stärke bedeuten und zu Hieroglyphen des Herakles oder
der Sonne geeignet sind. Es räumte nämlich Salomo vielleicht, wie man in
Griechenland häufig zur Bezeichnung der Gemeinschaft mit fremden Städten
und Provinzen deren Götter aufnahm, dem befreundeten König von Phöni-
zien ein, dass er eins seiner heiligen Symbole in seinen Tempel setzen ließ,
da ja beide Religionen in der Anbetung des Gottes Himmels und der Erde
zusammentrafen und die Israeliten sich fast nie von dem Sternen-Dienst ganz
losmachen konnten. Vielleicht brachte der Künstler die beiden Hallen-Säulen
auch aus eigenem Betrieb und unter dem Vorwand bloßer Verzierung an, aber
im Herzen seine Herakles-Säulen in Tyrus meinend.

Um aber wieder zu den drei Paphischen Kegeln einzulenken, behält
wohl diejenige Ansicht das meiste für sich, nach welcher eine und dieselbe
Gottheit unter verschiedenen Gesichtspunkten gemeint ist, Eins in Drei. Diese
Dreieinigkeit nun charakterisierte die Sternen-Königin oder Aphrodite als
Schicksal, das unter drei Schwestern, die Moiren oder Parcen verteilt war,
wie, nach Eckhels Winken, sehr schön von Heinrich (de Hermaphroditis p.
25 ff.) ausgeführt worden. Dass man aber Aphrodite den Moiren zugezählt
habe, davon gibt ausdrückliches Zeugnis des Pausanias (1, 19, 2) Erzählung,
dass in den Gärten zu Athen eine uralte viereckte Herme befindlich gewesen,
deren Inschrift die himmlische Aphrodite als die älteste der Moiren bezeichnet
habe.15 Nicht nur als allgewaltige Natur-Göttin kam sie zu der Würde, die
Schicksale in ihrer Hand zu haben, (Heyne de sacerdot. Comano p. 113)
sondern auch als Urania oder Sternen-Königin, insofern das Morgenland den
Grund zu den Abwechselungen und Schicksalen des Menschen-Lebens von

14S. über χρυσὸς ἄπεφθος Locella bei Eckhel Doctr. num. 1., 1 p. 23.
15Auch die Syrische Göttin, eine Art von Panthea, die sich mit der Aphrodite in den

meisten Punkten berührt, hat, nach dem Lucianus de dea Syr. §. 32, etwas von den Moiren
an sich.

7



den Gestirnen, vorzüglich von dem Monde ableitet, der dann wiederum, im
Sinne der Weisen aus Morgenlande, mit der Aphrodite Eins ist (vgl. Manso
mythol. Versuche S. 33 f.). Wenn daher in den Orphischen Mysterien16 die
drei Moiren auf Perioden des Mondlaufs gedeutet wurden, nämlich den ersten
Tag des Monats oder den Neumond, den fünfzehnten und den dreißigsten, die
Orpheus wegen des Mondlichts Leukostoli oder die Göttinnen mit der weißen
Stola nannte: so ist hiermit auch das Rätsel der dreifachen Meta in dem
Tempel zu Paphos gelöst. In der profanen griechischen Welt wurden aus den
drei Mond-Moiren der morgenländischen Mysterien die drei Parcen, welche
in geteilter Arbeit des Lebens Faden anknüpfen, spinnen und abschneiden.17

Was den Orphischen Namen der Moiren Leukostoli betritt, so ließ er sich
vielleicht in Beziehung mit der Paphischen Meta setzen, von welcher oben
gesagt worden, dass man sie mit einer weißen Pyramide verglichen. Ob des
Homerischen Hymnus (in Mcur. 549 ff.) seltsam gestaltete Moiren, deren
Haupt mit weißem Mehl bestreut ist und Catulls Parcen mit schneeweißem
Scheitel hierhergehören, mögen andre entscheiden. Vielleicht aber ist nicht
überflüssig, bei den Urnenartig gestalteten Paphischen Moiren an die zwei
Urnen zu erinnern, die, nach Homer (Il. 24, 527 f.), in Zeus Pallast stehen,
die eine mit beglückenden Gaben, die andre mit Übeln angefüllt.

Zur Bestätigung der von den Paphischen drei Kegeln gegebenen Erklärung
diene ferner, dass sowohl drei Aphroditen als drei Schicksals-Göttinnen, unter
den Namen Fata, Fortunae, nebeneinander in den Werken der alten Kunst
vorkommen. In Theben standen, dem Pausanias (9, 16, 2) zufolge, drei
hölzerne Bilder der Aphrodite, deren Gestalt nicht angegeben wird, die aber
so alt waren, dass man sie von der Harmonia herleitete. Auch sie waren
also Fremdlinge phönizischen Ursprungs und mit der Paphia verwandt. Dass
die eine Urania, die andre Pandemos, die dritte Apostrophia genannt wird,
ist wohl jüngere Deutung alter namenloser Venus-Bilder, wie Heinrich (de
Hermaphr. p. 28 f.) vermutet, und dasselbe kann auch von den drei Bildsäulen
im Tempel der Aphrodite zu Megalopolis in Arkadien gesagt werden, „deren
eine (sagt Pausan. 8, 32, 1) man Urania, die andre Pandemos nannte, der
dritten aber gaben sie keinen Beinamen.“

Der Begriff von den Moiren oder Schicksals-Göttinnen wurde auch auf die
Tyche oder Fortuna übergetragen und diese mit jenen amalgamiert. In einer
andern Schrift über die Münzen von Rhodos wird sich Gelegenheit finden von

16Epigenes beim Klemens Alex. 5 p. 571. A. B. aus dem Orpheus: Μοῖρας, τὰ μέρη τῆς
Σελήνης τριακάδα καὶ πεντεκαιδεκάτην καὶ νουμηνίαν, διὸ καὶ λευκοστόλους αὐτὰς καλεῖν
τὸν ᾿Ορφέα, φωτὸς οὔσας μέρη.

17Wagner Ideen z. e. allg. Mythol. d. alt. Welt S. 218: „Die zeugende und gebärende Kraft
beginnt den Lebensfaden und ist daher selbst Schicksalsgöttin, da sie jedem seinen Anteil
(μοῖρα) an dem Leben zumisst; und wenn das Beginnen, Fortführen und Abreißen des
Fadens an drei Individuen verteilt erscheint, so ist dies spätere und plastische Entwicklung
der ursprünglich einfachen Idee des Schicksals, welches in die allgebärende Kraft schon
selbst verflochten ist, und die Aphrodite Urania ist allerdings die älteste der Parzen. Ihnen
wurden auch, wie der Aphrodite selbst, weiße Turteltauben geopfert.“

8



dem weitverbreiteten Symbol der Schicksals-Göttin oder Tyche zu handeln,
die gewöhnlich mit dem Horn des Segens in der einen und dem Steuer in
der andern Hand vorgestellt wurde. Pindaros (Fragm. inc. 31 p. 95 Heyn.
Ausg.) schreibt ihr ein doppeltes Steuer-Ruder zu. Und Pausanias (7, 26, 3)
erzählt, in einem Tempel zu Aegira in Achaia stehe ein Bild der Tyche mit
dem Horn der Amalthea, und darneben der geflügelte Eros, anzuzeigen, dass
auch in der Liebe das Glück mehr als Schönheit vermöge. „Ich bin daher,
fährt Pausanias fort, der Meinung des Pindaros, dass Tyche eine der Moiren
sei und dass sie mehr als ihre Schwestern vermöge.“ Nun wurden aber auch
diese Glücksgöttinnen oder Fata oft in der Dreizahl vorgestellt, wie auf einer
Münze Diokletians im Gothaischen Kabinet, welche Liebe (Gotha numar. p.
75) abgebildet hat, mit der Umschrift: FATIS VICTRICIBVS. In Rom hatten
tria Fata ihren eignen Tempel. Ganz besonders aber gehört ein erhabenes
Werk in Silber aus den Herkulanischen Altertümern (T. 5 p. 263 der großen
Ital. Ausg., T. 4 t. 4 d. Paris. Ausg. v. Piranesi) hierher, worauf die drei
Schicksals- oder Glücks-Göttinnen in der Stola mit Fruchthorn und Steuer-
Ruder und dem Scheffel auf dem Haupt unter ganz einfachen Hallen, die dem
leichten Paphischen Tempel sehr ähneln, stehen und den halben Mond und
die Sonne neben sich haben, wie beides die Paphia in ihrem Tempel über sich
hat.

Wenden wir uns itzt von den Paphischen Kegeln zu den Umgebungen,
unter welchen wir sie aufgestellt sehen. Schon Tacitus macht auf die besondere
Bauart des Tempels zu Paphos aufmerksam, und in der Tat, so vielerlei Tem-
pel auf alten Kunstwerken und namentlich auf Münzen vorgestellt werden, so
wenige gibt es, die diesem auch nur ähnlich sind. Zwar dürfen wir die verstän-
digen Bemerkungen Stieglitz’ens (Archäol. d. Baukunst 2, 46 ff.) nicht aus der
Acht lassen, dass wir durch Münzen leicht zu falschen Vorstellungen von der
Bauart alter Tempel verleitet werden können, indem die Stämpel-Schneider
nicht immer mit den Grundsätzen der Baukunst bekannt waren, oder auch,
des engbegrenzten Raums halber, nur Teile des Tempel-Gebäudes vorstellten,
etwa nur die Celle, Säulen wegließen, um das im Tempel aufgestellte Bildnis
sichtbar zu machen u. s. w. Da wir indes beim Paphischen Tempel eine Art
von Typus finden, der sich durch alle noch so mannichfaltig modifizierte
Abbildungen hindurch zieht, und erhält, und da dieser Tempel weit und breit
bekannt war: so dürfen wir uns schon, ohne große Gefahr der Selbsttäuschung,
der Wahrhaftigkeit der Darstellung im Ganzen versichert halten. Man scheint
den Tempel selbst, nach den alten Bildwerken zu schließen, im Laufe der
Zeiten erweitert und verschönert zu haben, ohne doch das Wesentliche seiner
ersten Anlage zu verlassen. Den Tempel zu Askalon, welcher der Prototyp des
Paphischen war, stellt keine Münze vor. In Form und Rohheit hat mit dem
Paphischen Tempel der der Venus in Karthago, also auch der Phönizierin,
einige Analogie. In einer Abbildung desselben bei Pellerin (Rec. T. 3 t. 88, 9)
scheinen einige ganz dünne Säulen statt der Statuen in den Tempel-Hallen
daselbst aufgestellt gewesen zu sein; vergleicht man aber damit die Mion-

9



netschen Schwefel und die Abbildungen in Pembrock (P. 2 t. 89, 8. 9), so
wird man inne, dass es Gitter sind, durch welche die Zwischen-Räume der
Säulen-Hallen verschlossen werden. Nicht sehr abweichend von letzterem
Tempel ist die Bauart eines auf Alexandrinischen Münzen bei Zoëga (t. 8,
19. 20), in deren Einer in der Mitte eine Meta steht. Auch eine Münze von
der Stadt Aelia Capitolina bei Pellerin (Rec. T. 3 t. 135, 9) verdient einiger
Ähnlichkeit wegen hierher gezogen zu werden, in deren Tempel-Mitte ein
kugliger Stein, mit dem Mond darüber, der Astarte oder Dea Syria vermutlich
geltend, abgebildet ist.

Fassen wir das Paphische Tempel-Gebäude nach seinen verschiedenen
Abbildungen genauer ins Auge, so erblicken wir zwar darin ein Fortschreiten
vom Rohen zum Gebildeteren, vom Einfachen zum Zusammengesetzteren,
aber in allen doch die absichtlich beibehaltene Einfalt der uralten Form. Dieses
erstreckt sich bis auf den Stoff des Gebäudes, das in den meisten Abbildungen
bloß aus hölzernen Balken und Stangen zusammengesetzt zu sein scheint. Die
beiden vertikalen Haupt-Balken sind offenbar rohe und unbehauene Baum-
Stämme (man sehe z. B. 1., 3. 4. 5. 10. 11. 12. 14.), so auch die Architraven
der Seiten-Hallen oder Nischen 1., 12. 14., selbst der Grund-Balken oder die
Basis, auf welcher das Gebäude ruht 1., 10. Es findet sich demnach hier eines
der seltenen Beispiele von hölzernen Tempeln (vergl. Winkelmann über die
Baukunst und Stieglitz Archäol. d. Bauk. 1., 67 f.). Der Stamm des Gebäudes
war aber, wie man sich aus den einfachsten Abbildungen vorstellen kann,18

die Mittel-Kapelle oder Celle, d. h. die zwei vertikalen Balken, die von zwei
Quer-Balken zusammengehalten werden; welche zusammen das eigentliche
Tempel-Haus bilden, in dem die Meta der Paphia steht.

Diese so aufgerichteten Balken, welche mehr den Namen eines Gestelles
oder Gerüstes als eines Tempel-Gebäudes verdienen, erinnern an die Kapelle
oder das Grabmal der Dioskuren in Sparta, welches eine mit dem Paphi-
schen Tempel, wie er in seiner ersten Grundlage gewesen sein muss, gleiche
Einrichtung gehabt zu haben scheint. „Die Spartiaten, sagt Plutarchus (zu
Anfang der Abh. von der Bruder-Liebe T. 2 P. 2 p. 949 Wytt.), nennen

18S. die Münzen Vespasians 1., 2. 3. 6., des Drusus 1., 7 (aus Vaillant Num. Impp. aer.
p. 93), des Augustus 1., 8 (aus Morell. t. 45, 3. Letztere befindet sich auch im Münzschatz
des Fürsten von Waldeck, nach Eckhel D. N. 3, 84, der noch ein ganz ähnliches Gepräge
erwähnt, über welches Sest. Lett. 8, 90 zu vergleichen ist. Eine Art von Tempel-Fronton
sieht man auch noch auf einer Münze des Drusus Patin p. 80. Vaillant a. O., wenn es
nicht, wie ich fürchte, falsche Ergänzung der auf den meisten Münzen über den Querbalken
befindlichen Sternzeichen oder auch Festons ist, die auf vielen Exemplaren unkenntlich
sind. Auch erscheint dieser Giebel nicht auf der Abbildung derselben Drusus-Münze bei
Morell. t. 9, 29.), die Autonom-Münze von Pergamus 1., 9 (nach Mionnet. Vgl. Eckh. 2,
463), des Hadrianus 1., 10 (nach Mionnet) und 1., 11 (nach ebendess. Exemplar, befindet
sich auch z. B. in Vaill. App. t. 4, 13) eine Autonom-Münze 1., 13 nach Mionnet; Jupiter
mit dem Diadem auf der Antlitz-Seite und der Paphische Tempel auf der Kehrseite; auf
den beiden Gemmen 2., 15. 16. (nach Passeri t. 77. 78.); auf der Münze des Augustus 2.,
21 (aus Morell. t. 46, 9.)

10



die alten Bildsäulen der Dioskuren Dokana; es sind aber zwei parallele Bal-
ken mit zwei Quer-Balken vereinigt, und es scheint der Bruder-Liebe dieser
Götter die unzertrennliche Vereinigung im Bild angemessen zu sein.“ Rohe
und ungehobelte Balken, mussten im grauen Altertum oft die Stelle von
Götter-Bildern vertreten (s. Bentl. z. Callim. fr. 105 p. 478 und des das.
von Ernesti angeführten Wesselings Probabilia). Die zwei Quer-Balken der
Dokana waren vielleicht bloß wie bei dem Paphischen Tempel da, den langen
Haupt-Balken Haltung und Festigkeit zu geben, wenn man nicht die ungemein
sinnreiche Vermutung vorziehen will, welche mir von Herrn Geh. Rath Uhden
in Berlin mitgeteilt worden, dass die Dokana eine rohe, bildliche Darstellung
zweier menschlicher Figuren gewesen, die sich umfassen, so dass die vertika-
len Stangen, die Leiber, die horizontalen aber, die Arme vorgestellt hätten.
Diese Bilder nun stellten zugleich das Brüder-Paar selbst und ihr Haus oder
vielmehr ihr Grabmal19 vor. Es war gar nichts ungewöhnliches im frühsten
Altertum, dass Gräber und Tempel mit einander vereinigt waren, dass aus
Gräbern Tempel entstanden und Tempel wiederum zu Grabmälern gebraucht
wurden.20 Wenn nun das Etymologikum Magnum von diesen Dokana sagt, sie
hätten das Ansehen offener Gräber gehabt, so muss sich das darauf beziehen,
dass dieses Grabmal von keinen Mauern eingeschlossen, mit keiner Bedachung
versehen war (Hypaithrios) und mehr das Ansehen eines offenen Durchgangs
als eines Tempels hatte, welches alles gleichfalls auf das einfache Gerippe des
Paphischen Tempels passt, von welchem auch die merkwürdige Nachricht
beim Arnobius (6 p. 193 Ende) aus einem älteren Schriftsteller vorkommt,
Kinyras, König von Paphos, sei mit seiner ganzen Familie und mit seiner
ganzen Prosapia im Tempel der Paphischen Venus begraben!

Fahren wir in der Beschreibung der Einzelheiten des Paphischen Tempels
fort. Zu den einfachsten Darstellungen, welche nichts als das Mittel-Stück mit
seiner Meta aufzuweisen haben, kommt bald zu beiden Seiten desselben ein
Leuchter hinzu, der auf mehreren Münzen als zur Ehre der Gottheit brennend
vorgestellt ist. Statt der Leuchter erscheinen auch nun auf andern Münzen
zwei Neben-Kegel, denen aber bald eigne Neben-Hallen zu beiden Seiten der
Celle eingeräumt werden. Eine ganz eigne Beschaffenheit haben diese Neben-
Hallen auf drei Vespasians-Münzen, die mir nur in Mionnets Abdrücken
vorgekommen sind, aus denen ich zwei 1., 12. 14. vorgestellt habe.21 Hier
ist jede der Neben-Hallen durch einen in der Mitte eingezogenen Balken in
zwei Hälften geteilt, deren eine ganz offen, die andre aber unten verschlossen

19S. Suidas, Hesych. und Etymolog. M. In letzterem scheint δόκανα von δοκεῖν ἀνεῳγμένα
εἶναι abgeleitet zu sein, welches Stephanus Append. Thes. L. Gr. mit Recht für erkünstelt
hält. Pausanias 3, 13, 1 meint vermutlich dasselbe Denkmal, wenn er das Grabmal und
Heiligtum des Kastor in Sparta anführt.

20Vgl. Heyne Antiq. Aufsätze 1 S. 7. Stieglitz Arch. d. Bauk. 2, 5 not. b.
21Die ganze Inschrift von 1., 12. 14 ist ΕΤΟΥΣ ΝΕΟΥ ΙΕΡΟΥ Θ. d. h. im neunten Jahre

der Regierung Vespasians. Da der Zahl-Buchstabe Θ nicht auf dem Umkreis Platz gefunden
hat, so ist er auf dem Stämpel von n. 12 über die Meta zwischen die zwei vertikalen Balken,
auf n. 14 unten in die Exergue verwiesen worden.

11



oder zugemauert scheint, so dass die Öffnung oben drüber das Ansehen
eines viereckigen Fensters erhält. Auf den meisten paphischen Münzen ist
der Tempel mit einem halbmondförmigen Peribolos oder Vorhof22 umgeben,
dessen Einfassung auf mehreren als ein Flecht- oder Gitter-Werk und bald
ganz geschlossen, bald geöffnet erscheint und zwar so, dass die beiden Flügel
des Thores nach außen gehen. Innerhalb dieses Vorhofs, mit welchem man
sich auch die hintere, nicht sichtbare Seite des Tempels umfasst denken mag,
sieht man bald Spuren von Altären und andern heiligen Gerätschaften, bald
allerlei Gitterwerk und verschiedene Schranken oder Abteilungen, in welche
vermutlich bei großen Festen das Volk von den opfernden Priestern getrennt
und verteilt war; denn es strömte jährlich in feierlichen Aufzügen eine Menge
Volks von beiden Geschlechtern aus mehreren Städten zu dem Tempel in
Paphos (Meurs. Cypr. 1, 19 p. 55). Wohl weiß ich, dass man gewöhnlich die
auf einigen Münzen angegebenen Linien und Abteilungen in denselben für
das Mauerwerk des Unterbaues hält, und sie sehen ihm sehr ähnlich; allein
vergleiche ich damit die auf andern Münzen deutlich ausgedruckten Schranken
und nehme ich hinzu, dass der Unterbau des Tempels doch unmöglich eine
halbkreisförmige Gestalt gehabt haben kann, wie es z. B. nach 1., 7. 13. der Fall
gewesen sein müsste: so glaube ich mich mehr berechtigt hier Schranken als
Mauern zu sehen, die ohnedem zu dem Charakter dieser leichten und luftigen
Tempel wenig passen. Ausgebildeter und mit mehreren Säulen geschmückt
erscheinen einige von diesen Tempeln unter Vespasianus, Titus, Domitianus,
deren einer 2., 17 nach einer Münze des Vespasianus aus Morell. t. 7, 8
gezeichnet worden. Auch kann man sich vorstellen, dass, da Kypros mehr als
einmal unter den R. Kaisern das Missgeschick traf, vom Erdbeben zerstört
zu werden (Meurs. Cypr. 1, 18), und da Seneka (ep. 91) ausdrücklich sagt:
„Wie oft ist Paphos in sich selbst zusammengestürzt!“ dass, sage ich, nach
solchen Niederlagen der Tempel der Paphia durch kaiserliche Freigebigkeit in
einer verschönerten Gestalt wird hergestellt worden sein.

Besonders merkwürdig sind die sich beinahe gleich aussehenden, hier
Mionnets Abdrücken nachgebildeten Münzen von Karakalla (1, 4) und von
der Julia Domna (1, 5), wegen einer gewissen Eleganz, in der sich das Ganze
darstellt und wegen einer Merkwürdigkeit, die auf wenig andern23 gefunden
wird. Das ganze Gebäude, oder, wenn auch nicht die Neben-Hallen, in welchen
hier Kandelabern stehen, doch das Mittel-Gebäude scheint nämlich bedacht
zu sein, wie sich aus den drei Öffnungen über dem Architrav abnehmen
lässt, d. h. aus den Zwischen-Tiefen (Metopen), die zwischen den Balken,
welche oben auf liegend die obere Decke bilden, entstehen. Auf diese lässt
sich anwenden, was Winkelmann (Anmerk. üb. d. Baukunst d. A. S. 372
f. im ersten Bd. der Fernowschen Ausg.) scharfsinnig darzutun sucht, dass

22Es liegt eine Münze der Pergäischen Diana in Mionnets Abdruck vor mir, deren Tempel
mit einem gleichen Vorhof umgeben ist.

23Eine Münze der Didia Clara gibt völlig dieselbe Vorstellung Haverc. Numm. R. Christi.
t. 24, 8.

12



die Alten diesen Raum zwischen den Balken (Triglyphen) offengelassen, um
dem Gebälke Luft zu geben. Indes dringt sich mir der Gedanke auf, dass
diese schon vom Vitruvius (4, 2 p. 82 Rohdes Ausg.) ihres Ansehens halber
columbaria genannten Zwischen-Räume im Tempel der Paphia wirklich zu
Tauben-Schlägen gedient haben mögen, wozu die sowohl auf den Neben-
Dächern sitzenden stattlichen Tauben als die ganz kleinen die Meta rechts
und links umflatternden Anlass geben. Selbst in dem Tempelhof sind Spuren
halbverloschener Tauben vorhanden. Welch’eine wichtige Rolle die Tauben
aber im Tempel der Paphia gespielt haben müssen, sehen wir daraus, dass
sie auf den meisten Abbildungen des Paphischen Tempels bald die Meta
der Paphia umfliegen, bald auf Neben-Säulen sitzen,24 bald vor dem Tempel
herumlaufen. Sogar auf der Meta der Paphischen Göttin sitzt 1., 6 eine Taube.
Eine Münze bei Hunter (67, 25) mit der Venus-Büste auf der einen und
einem Tauben-Paar, das auf dem Umschlag gegenwärtiger Schrift der Münze
nachgebildet worden ist, auf der andern Seite hat die Umschrift ΟΥΥΣ, über
welcher vielleicht — der Raum leidets — die Anfangs-Buchstaben der Stadt
gestanden haben, welche sich ergänzen lassen; ΑΜΑΘΟΥΣ (Vgl. Eckh. D. N.
3, 85 f.)

Befremden werden die Tauben-Schläge unter dem Tempel-Dache nicht,
wenn man sich der vielen Beispiele erinnert, dass die Lieblings-Tiere der
Götter mit in ihren Tempel-Bezirken verpflegt wurden. So wurden ganze
Heerden von Pfauen im Haine der Here zu Samos gehalten (s. Voss mythol.
Briefe 2, 116 f.)25; im Tempel der Syrischen Göttin zu Heliopolis befanden sich
unter allerhand Tieren auch zahme Adler (Lucia. §. 41); ja es scheinen (§. 54)
auch heilige Tauben daselbst gehalten worden zu sein. Sicher stammte der in
dem Dienst der Aphrodite so ausgebreitete Tauben-Verkehr (s. Voss myth. Br.
2, 88-90) aus Syrien oder Phönizien her, wo die Taube heiliggehalten, und mit
der Syrischen Göttin in Verbindung gesetzt wurde; und auf den Münzen von
Askalon, von wannen der Tempel der Paphia unmittelbar abgeleitet wird, steht
die Taube der Aphrodite zur Seite.26 Ja es findet hier wohl gar ein entfernter
Zusammenhang mit den Dodonäischen und Libyschen Orakel-Tauben statt.
In Eryx nämlich in Sizilien war der Tempel der Aphrodite — vermutlich auch
ein Sprössling von Phönizien — mit einer Menge Tauben umgeben, die, nach
Aelians (H. N. 4, 2) Erzählung, jährlich einmal verschwanden, welches man als

24In der ersten Vignette T. 3 der Pitt. d’Ercolano sitzen auch zwei Tauben, die dort auf
die Dodonäischen gedeutet werden, auf Leuchtern. Auf einigen Münzen der Pergäischen
Artemis erblickt man auch zur Seite des großen Steines geflügelte Wesen, welche Pellerin
und Eckhel für Tauben nehmen.

25In diesem Augenblick werde ich durch Böttigers vielsagende, noch mehr andeutende
Isis-Vesper in dem Taschenbuch Minerva fürs Jahr 1809 S. 126 f. an die in den Isis-Tempeln
in Ägypten unterhaltenen heiligen Ibis erinnert und an die Vorstellung des Isis-Tempels
und Vorhofs in den Herkulanischen Gemälden (T. 2 t. 60), wo die Ibis ganz traulich und
einheimisch beim Altar, auf einem Sphinx und auf einem Tempel-Brunnen stehen.

26Die Münze von Askalon 2., 18 befindet sich im Goth. Kabinet. Vgl. Sestini Lett. T. 6
p. 82 t. 3, 10.

13



eine Abreise der Venus mit ihren Tauden nach Libyen betrachtete, die von den
Einwohnern unter dem Namen Anagogia festlich begangen ward. Nach Verlauf
von neun Tagen sieht man die Tauben aus dem Libyschen Meer zurückfliegen
und man feiert ihre Heimkehr unter dem Namen Katagogia. Weist diese Sage
nicht auf eine Heimat der Tauben in Libyen zurück und erinnert sie nicht an
die prophetischen Tauben, die aus dem ägyptischen Theben ausflogen, die
eine nach Dodona, das dortige Orakel zu stiften, die andre nach Libyen, wo sie
das Orakel des Jupiter Ammon zu errichten befahl?27 War nicht selbst Venus
oder Dione eine Tempel-Genossin des Orakel-Gottes in Dodona? Genug, aus
dem Geschlecht jener berühmten Orakel-Tauben scheinen auch die heiligen
Tauben der Paphia gewesen zu sein und der Göttin nicht bloß zum Spielzeug28

sondern als weissagende Vögel bei ihrem berühmten Orakel gedient zu haben.
Ja in 1., 7 ließ sich sogar der Paphische Priester oder Hypophet erkennen, der
die Orakel der Taube, die er auf der Hand hält, auslegt, ein andrer Tiresias,
von dem es beim Äschylos29 heißt:

Es saget uns der Seher, der die Vögel pflegt,
Dess Ohr und Geist beachtet sonder Feuer-Flamm’
Orakel gebende Vögel mit trugloser Kunst.

Doch begehre ich die Auslegung Andrer nicht zu bestreiten, die hier neben
dem kleinen, wie es scheint, tragbaren Tempel30 der Paphia den Zeus mit dem
Adler erblicken, da auch Zeus Serapis vor einem ähnlichen kleinen Tempel
der Paphia sitzend auf der Gemme 2., 16 vorgestellt ist.

Zwar scheint mit der Vermutung von dem Tauben-Orakel in Paphos in
Widerspruch zu stehen, dass, nach Tacitus (Hist. 2, 3. 4) ein dortiger Haruspex
aus den Eingeweiden der Tiere der Götter Sprüche verkündigte; allein die
„scientia arsque haruspicum“ war nicht von Anfang her in dem Tempel geübt,
sondern erst später durch den Cilicier Thamiras hereingebracht worden, und
schließt auch so wenig den Gebrauch andrer Arten von Orakel-Gebung aus,
dass man z. B. vom Orakel zu Dodona fünf bis sechserlei Weisen erwähnt
findet.

27S. die Stellen beisammen in de Brosses sur l’Oracle de Dodone, Mém. de l’Ac. des
Inscr. T. 35. p. 107. ff.

28
Ἀθύρματα Ἀφροδίτης. Der ausgezeichneten Tauben in Kypros erwähnen die Alten

mehr als einmal. Seltsam ist die Anekdote beim Athenäus 6, 16 p. 257 F. aus dem Komiker
Antiphanes, wie dem König von Kypros durch die ihn während der Mahlzeit umflatternden
Tauben Kühlung verschafft werde. Er salbe sein Haupt nämlich mit einer syrischen Salbe von
einer Frucht, die sehr gern von den Tauben genossen werde; von diesem Geruch angezogen
umflögen sie seinen Kopf, würden aber von danebenstehenden Knaben abgehalten, sich
darauf zu setzen.

29Aesch. Theb. 24 ὁ μάντις — ὀιωνῶν βοτήρ.
30Vgl. über kleine tragbare Tempel Ap. Gesch. 19, 24 ff., welche Stelle Visconti Mus.

Pio-Clem. T. 1. p. 66 benutzt hat.

14



Noch Eins bleibt uns übrig in Erwägung zu ziehen. Außer Sonne und
Mond, welche gewöhnlich über dem Kegel der Paphia oben angebracht sind
und auf den Sternen-Dienst des Morgen-Landes hinweisen,31 finden sich auf
einigen Münzen, vornehmlich 1., 2. 3 [34], die vertikalen Balken oben mit
Bändern und einer Art von Hänge-Werk ausgeschmückt, das man für Blumen-
oder Laub-Gewinde nehmen kann, womit Tempel und Altäre verziert zu
werden pflegten. Indes bei einem ungewöhnlichen Gebäude darf man auch
Erklärungen des daran Angebrachten geltend machen, die sonst zu gesucht
scheinen könnten. Es ist durch mehrere Beispiele von Lamy (de templo
Hierosol. p. 1046) und von de Brosses (Mém. de l’Ac. des Inscr. T. 35 p.
102 ff.) dargetan, dass die Alten bei verschiedenen Tempeln und heiligen
Plätzen Klingel- und Schellen-Werke, welche vom Winde bewegt tönten,
angebracht haben, teils vielleicht um fremde Vögel zu verscheuchen, teils um
aus den Tönen Orakel zu ziehen. Ein solches durch den Wind anzuregendes
Ketten-Werk mit Granat-Äpfeln befand sich am obersten Ende der beiden
Säulen Jachin und Boas; auf ähnliche Weise tönten eherne, Orakel-gebende
Becken, welche in Dodona aufgehangen waren; in Clusium in Etrurien war an
der Kuppel von des Königs Grab-Gebäude ein Schellen-Geläute von Ketten
angebracht, welches weit und breit umher schallte. Es ist also nach dem
Angeführten doch wohl so unwahrscheinlich nicht, dass das Hängewerk auf
dem Tempel der Paphia mehr als ausschmückendes Laubwerk, dass es ein
Teil des Orakel-Apparats selbst gewesen.

Das alte Paphos und sein Heiligtum ist zum Steinhaufen geworden; das
Orakel der Paphia ist verstummt, aber seine Nachhalle sind noch mehrere
Seklen hindurch zu hören gewesen; der Stein der großen Natur- und Himmels-
Göttin hat noch Verehrer gefunden und Wunder getan. Der Sonnen- und
Mond-Dienst ging bei den Arabern bis auf Mahomeds Zeit; unter und nach
dem großen Propheten selbst behauptete er seine Einflüsse und noch leuchtet
er im türkischen Monde fort. Von einem die Fruchtbarkeit befördernden
Stein, den die Sarazenen und Ismaeliten als Kopf der Venus angebetet haben
sollen, will ich Tristans eigne Worte (Comm. hist. T. 1. p. 16) hierher setzen:
„C’estait la teste de Venus Genitrice, que les Sarrazins et Ismaëlites adoraient,
parcequ’ils disaient qu’Abraham s’en estait heureusement servi pour habiter
avec Agar, par le bon succès d’une nombreuse lignée, estimant lors (à ce qu’ils
disaient) que ce fut une pierre commune; comme le remarquent Euthymius en
sa Table des Dogmes de cette nation, et l’autheur Anonyme Grec de l’histoire
Saracenique.“ Die Verehrung großer Steine blieb in Arabien weit und lange
verbreitet (Zoëga de obeliscis p. 205 f.).

Noch bis auf heutigen Tag befindet sich im allerheiligsten Tempel zu Mekka
die Kaaba, ein altes Gebäude der Araber, an dessen Wand ein schwarzer mit

31Was für eine Art von Beiwerk die kleinen runden Figuren auf 2., 20 sind, bekenne ich,
nicht zu wissen, wenn man nicht etwa die Kugel-Gestalten für Sinnbilder der schaffenden
Kraft erklären will.

15



Silber umfasster Stein eingefasst ist, der ein Idol vor Mahomeds Zeit gewesen
sein soll, von ihm aber zur Kebla d. h. zum Gegenstand der Richtung des
Angesichts während des Gebetes bestimmt wurde. Die dorthin pilgernden
Karavanen müssen, unter vielen andern Zeremonien, auch siebenmal um die
Kaaba herumziehen, wo sie von dem schwarzen Steine anfangen, welchen sie
jedesmal anrühren oder küssen. (Lüdeke Nachr. v. d. türk. Reiche S. 174 f.
Hartmann Aufklär. üb. Asien 2 p. 280).

Versuchen wir es, von dem Ausgeführten die Anwendung auf ein in heiliges
Dunkel gehülltes Idol eines berühmten Ordens zu machen. Man kennt die
Hypothesen über den Baphomet der Templer, über welchen zuerst Nicolai (in
seinem Versuch über die Beschuldigungen, welche dem Tempelherrenorden
gemacht worden, und über dessen Geheimnis. 2 Bde. Berlin 1782) scharf-
sinnige Untersuchungen angestellt hat. Der Durchlauchtigste Herzog von
Gotha verzeihe mir, wenn ich die eigentümliche Ansicht, die Er von diesem
rätselhaften Namen gefasst und deren weitere Entwickelung Er mir aufgetra-
gen hat, dem Publikum verrate, und der Prüfung der Wissenden übergebe.
Baphomet scheint nichts anders als Paphi meta, der Kegel zu Paphos, zu
sein. Schon das Einfache und Ungezwungene in der Wort-Ableitung kann ein
günstiges Vorurteil für diese Hypothese erregen und die Veränderung des B in
P kommt umso weniger in Anschlag, als alles, was man von jenem Idol weiß,
nur auf mündlichen Aussagen beruht, unter denen die Rechtschreibung frem-
der Namen gewöhnlich leidet. Bedenkt man, dass es von je und je Sitte der
geheimen Orden war und ist, Symbole aus fremden und älteren Mysterien zu
borgen; dass die Templer durch viele Berührungs-Punkte mit den Sarazenen
zusammen hingen, bei denen die alten Natur-Gottheiten und Steine noch in
Ansehen standen; dass dieselben lange auf der Insel Kypros lebten, wo nicht
alle Sagen und Spuren vom alten Dienst der Paphischen Meta verloschen sein
werden: so wird man es vielleicht so unwahrscheinlich nicht finden, dass sie
in ihrem Orden eine Paphi meta aufgestellt haben. Auch darf der klassische
lateinische Name, obgleich in der barbarischen Zeit, doch nicht so sehr be-
fremden, da ja doch viele Geistliche im Orden waren, unter welcher Gattung
von Menschen sich noch die Kenntnis des Latein und selbst einige Kenntnis
der Klassiker im Mittel-Alter erhielt. Freilich geben uns die verwirrten und
sich widersprechenden Aussagen der angeklagten Templer keine so bestimmte
Ansicht von ihrem Idol, dass es in allen Stücken oder nur in den meisten mit
der Paphischen Meta übereinkommen sollte; aber sie hatten das Idol meist
nur flüchtig, nur in schreckenden und täuschenden Umgebungen gesehen;
sie unterhielten nur eine verworrene Vorstellung davon; ja das Bild selbst
war auch wohl nicht mehr ein vollkommen treues Konterfei der alten Meta
von Paphos; war auch wohl nicht in allen Orten sich ganz gleich, denn man
findet mehrere tragbare Idole erwähnt, die sie in Koffern mit sich führten
(Nicolai 1., 91). Stellen wir nur folgende Data zusammen, welche auf einige
Verwandtschaft mit der Paphischen Meta leiten können. Dass die Templer
sich in Kypros des Baphomet bedient, geht durch Aussagen bei Nicolai S.

16



91 hervor. Das Idol wird (Nicolai S. 95 Anm.) vom Br. Hamilton columna
genannt. Seine Gestalt wird als Zerrbild vorgestellt, bald als ein bloßer Kopf
(vermutlich auf einer Säule oder Kegel), bald als eine ganze menschliche
Figur; das Gesicht weiß; mit großem Bart; vergoldet und versilbert; Karfunkel
in den leuchtenden Augen; nach andern war das Bild von Aurichalkum; es
wurde Wenigen und nur in den General-Kapiteln gezeigt, wo es aus einer
mystischen Lade hervorgeholt ward mit den Worten: Sarazin, Alla! Auch
wurden die Worte hinzugesetzt, welche beweisen, dass sie sich einen alten
Orakel-Götzen unter ihrem Baphomet dachten: „Diess ist der Freund Gottes,
der mit ihm spricht, wenn er will; dankt ihm, dass er euch dahin hat kommen
lassen, wo ihr seid.“ Darauf werfen sich die Templer dreimal vor dem Idol
nieder und küssen es. Nach andern Aussagen scheinen sie sich wiederum den
Baphomet als eine erschaffende Natur-Gottheit gedacht zu haben, indem sie
sagten, man verdanke ihm alle Reichtümer, es mache die Bäume blühen und
die Erde grünen! (Belege zu dem Allen gibt Nicolai und Dupuy Hist. de la
Condannation des Templiers). Genug, sie hatten wahrscheinlich selbst keine
ganz bestimmte und deutliche Vorstellung von dem mystischen Bild, das
einer früheren Zeit angehörte, dass sie aber zunächst wohl von den Sarazenen
überkommen hatten, welches auch der Ausruf Sarazin und Alla zu bestätigen
scheint. Als Parallele zu diesem wunderbaren Templer-Idol vergleiche man die
Beschreibung eines seltsamen Orakel-Steines in Syrien auf dem Berge Libanon,
von dem wir nur folgendes aus Damaskus (bei Zoëga de obeliscis p. 202 f.)
ausheben: Es sei ein Bätylus oder Dämonium gewesen von vollkommener
Kugel-Gestalt, weiß an Farbe, eine Spanne lang, aber bald sich vergrößernd,
bald verkleinernd, bemalt mit zinnoberroten Zeichen (Grammata)!

17



18



19



20


