
Die Göttin von Paphos

auf alten Bildwerken
und Baphomet

Von C. G. Lenz

— Argentum et marmor vetus aeraque et artes suspice.

Horat.

Gotha, 1808

Mit Reiherschen Schriften

Solar Anamnesis Edition

CC0 1.0 Universell



1



Die in Asien weit umher verbreitete Anbetung der Himmels-Königin
1

wird in diesen

Blättern nur insofern berührt werden, als sie in die Erläuterung der alten Denkmäler, die

das Bild der Paphischen Göttin und ihren Tempel darstellen, einfließt. Je dürftiger die

Nachrichten der Schriftsteller über das Tempel-Gebäude der Paphia, desto beredter sind

die Abbildungen, und die Münzen insonderheit geben eine Folge von Darstellungen, die

als eine fortlaufende Geschichte des Tempels und seiner Schicksale angesehen werden

mögen. Denn anstatt dass die Steinschneider die Fabel und Geschichte mehr als freies

Spiel der Phantasie behandelten, banden sich die Verfertiger von Münz-Stämpeln an die

Wahrheit der Geschichte, deren Tatsachen sie in dauernden Urkunden der Nachwelt

treuer überlieferten. Ihnen dürfen wir daher als zuverlässigen Führern folgen, wenn sie

uns National-Denkmäler abbilden, obgleich eingedenk, dass sie beschränkt durch die

Gränzen der Kunst und die Enge des Raums oft nur unvollständige Nachbildungen

geben können, dass sie unwesentliche Teile weglassen und in Neben-Dingen bald mit

Vorbedacht bald aus Unachtsamkeit vom Urbild abweichen.
2

Uralt war Tempel und Bild der himmlischen Aphrodite auf Paphos in Kypern;

Muster-Tempel desselben war der der Urania zu Askalon (Herodot. 1., 105): mit Ky-

pros befreundete Städte, als Pergamos und Sardes, erkannten ebenfalls die Paphische

Göttin an, wie ihre Münzen ausweisen, und auch in Thalamae im Lakedämonischen

Gebiet war ihr Bild in dem unbedeckten Teile des Tempels (Pausan. 3, 26) neben dem

Helios aufgestellt.

Von ihrem Tempel-Gebäude nachher besonders; itzt von der sonderbaren Gestaltung

der Göttin. Ein Blick auf die Münzen und andern Abbildungen des Altertums, welche auf

zwei Blätter dieser Schrift zusammengedrängt worden,
3

zeigt sie als Kegel oder rundlichen

Stein, ein Nachlass der alten kunstlosen Zeit, welche die Götter durch rohe, gestaltlose

Stein-Klumpen darstellte.
4

Aber an dem unbehauenen Stein, der ursprünglich der Paphia

unwürdiger Stellvertreter gewesen sein mag, verrät sich auf unsern Denkmälern schon

mehr oder weniger die bildende Hand des Menschen, die den Stein allmählig mehr

abrundet, zuspitzt, etwas kopfähnliches ansetzt, Spuren von Händen hervorgehen lässt,

1
Über die große Natur-Göttin, welche vielfältig an Namen, aber Eine dem Begriff nach war, haben

nach Seldenus unsre neuern Mythologen, Heyne, Böttiger, Heinrich, Creuzer, Wagner u. a. m. lichtvollere

Ansichten verbreitet. Vorzüglich gebührt hier eine ehrende Meldung der reichhaltigen Heynischen Vorlesung

de sacerdotio Comanensi omninoque de religionum cis et trans Taurum consensione, welche unlängst im

16
ten

Bande der Commentatt. soc. reg. Gotting. erschienen ist.
2
Heyne hat in den Gött. gel. Anz. 1807 St. 203 eine Untersuchung hierüber eingeleitet, welche Levezow in

der Schrift über die Mediceische und die Knidische Venus Berl. 1808 durch besondere Erörterung der Frage:

Inwiefern sind auf den Münzen des Altertums gültige Abbildungen ehemals berühmter und ausgezeichneter

Kunstwerke enthalten S. 46 ff. weiter ausgeführt hat.
3
Ich habe mich dabei des Steindrucks, der zu Umrissen dieser Art so sehr geeignet ist, bedient, da mir

der Herr Hauptmann v. Schlotheim in Gotha, der sein Talent und seinen Kunstfleiß auf die Ausübung

dieser schätzbaren Erfindung zu verwenden anfängt, in Gemeinschaft mit dem jüngeren Hn. Döll, der die

Zeichnungen unter meinen Augen besorgt hat, dazu die Hand bot. Die meisten Münzen waren mir im

herzogl. Gotischen Münz-Kabinett teils selbst teils in Mionnets Schwefel-Abdrücken vor Augen, und nur

bei wenigen musste ich mich auf Abbildungen in Münzwerken verlassen.
4
Eine reiche Beispiel-Sammlung bietet Zoëga de obeliscis p. 194 ff. dar. Unter diesen kommen auch

Sonnen- (Sol Elagabalus) und Mond-Steine (Urania, Mond) vor, die vom Himmel herabgefallen waren und

die schon ihres Ursprungs halber auch in späterer Zeit ihre rohe Ungestalt behielten.

2



und sonst vielleicht durch Umrisse, Einschnitte und Zeichen Natur und Geschlecht

andeutet. Und so ließe sich überhaupt durch eine lange Induktion aus Münzen der

stufenweise Übergang von den unorganisierten Massen zu gegliederten Götter-Wesen

anschaulich machen.
5

Die Steine gestalten sich, wie nach Deukalions Flut, nach und

nach menschlich.

Genauer die Gestalt der Paphia zu bestimmen, hören wir zuerst die Schriftsteller ab,

deren Aussagen Meursius (Cypro 1, 16) gesammelt hat. Tacitus (Hist. 2, 3) sagt, dass sie

nicht in Menschen-Gestalt vorgestellt sondern unten kreisförmig und breit sei (continuus

orbis latiore initio), aber nach oben wie ein Kegel dünner werde (tenuem in ambitum

metae modo exsurgens.) Maximus Tyrius (or. 38): sie lasse sich keiner andern Gestalt

besser vergleichen als einer weißen Pyramide. Servius (Aen. 1) gibt ihr die Gestalt „eines

Nabels, oder, wie andere wollen, eines Kegels“ (in modum umbilici, vel, ut quidam volunt,

metae colitur). Das Wesentliche bleibt also ein kegelartig gestalteter dicker, bauchiger oder

nabelförmiger Stein, den aber Zeit und Kunst allmählig mehr auszierte und gliederte.
6

Auf einigen unsrer Münzen und andern Bildwerken erscheint die Göttin völlig als

Pyramide, auf andern mehr oder weniger abgerundet und kegelförmig, meistens mit

einem Aufsatz von Knopf oder Calathus,
7

welches der Gestalt schon ein kopfähnliches

Ansehen gibt, und endlich auf ein paar mit Extremitäten zu beiden Seiten, die wie Hand-

haben aussehen und sich als Vorbilder von Händen oder Armen betrachten lassen. Auch

Spuren von Figuren oder Hieroglyphen lassen sich auf einigen entdecken. Der Nabel-

und Kugel-Gestalt nähert sich am meisten die Münze des Vespasianus im herzogl. Goti-

schen Kabinett (1., 2), die, um ihren Charakter kurz auszudrücken, wie ein Kanobus-Bild

aussieht.

Nun wurden in der Kanobus-Gestalt, die man den heiligen Nilkrügen in Ägypten

gab, die großen Phönikischen Götter, welche unter den Namen Kabiri, Patäki, Dioskuri,

begriffen wurden und mit denen auch späterhin Kastor und Pollux zusammenschmolzen,

häufig dargestellt. Ihre Zahl ist unbestimmt; denn bald werden ihrer zwei, Himmel und

Erde, bald drei, bald mehrere genannt; die große Natur-Göttin gehört ihnen an, teilt also

auch ihre Gestalt.
8

5
Vgl. z. B. Pausan. 3, 19 und Heynes Bemerkungen über diese Stelle in den antiquar. Aufsätzen St. 1 S. 71

f.
6
Curtius 4, 7, 23 gibt, wie die Alten der Paphierin, so dem Orakelgott Ammon in Libyen die Nabel-

Gestalt: umbilico maxime similis est habitus: welches auch von einem rundlichen, Hermenartigen Stein

zu verstehen sein wird, ähnlich dem Bildnis Ammons in Megalopolis in Arkadien, das Pausanias 8, 32, 1

mit den viereckten Hermen vergleicht, und von dem er sagt, dass es Widder-Hörner am Kopf habe. Oder

dachte sich Curtius den Libyschen Gott in Gestalt eines Ammons-Horns? Es wäre doch so unnatürlich

nicht, wenn ihm, dem Gott der verwickelten und künstlich gedrehten (λοξὰ) Orakel-Sprüche, die Phönizier,

durch die er bekannt wurde, eine gedrehte und gewundene Konchylien-Form gegeben hätten, wie sie ihrer

Astarte die Dionaea oder Venus-Muschel als Sinnbild beigelegt haben sollen (s. Böttiger N. T. Mercur 1805

St. 3 S. 219), worauf sich, wenn man anders nötig hätte so weit zu gehen, auch die Nabel-Gestalt der Paphia

zurückführen ließ. Merkwürdig ist immer, was nur Joh. Lydus (de mensib. p. 9) berichtet, die Aphrodite sei

bei den Phöniziern Blatta nach der Purpur-Schnecke genannt worden. Vgl. über das Wort blatta Tzschuckes

gelehrte Ausführung zu Eutrop. 7, 14 p. 478 f. der großen Ausg. nebst dem Ind. notar. h. v. „fert blattam

Tyrus“ Sidon. Carmen 5, 48.
7
Am größten und auffallendsten erscheint dieser Aufsatz der Meta in 1., 13.

8
Die neuesten und zwar erschöpfenden Untersuchungen über diesen Gegenstand sind in Creuzers

3



Diese Klasse von Göttern nun wird gewöhnlich als ellenhohe oder noch kleinere

Pygmäen geschildert, die man schon um ihres geringen Umfangs willen als Aufsätze mit

sich herumtrug, als Haus-Götter und Schützer der Gastmahle auf die Tafeln setzte, und

dann auch als Wasserkrüge, „mit ganz kleinen Füssen, zusammengezogenem Halse und

einem gleichsam aufgeschwollenen, dicken Bauche, der nach Art einer Hydria mit dem

Rücken gleich rund ist“ (Rufin, Kirch. Gesch. 11, 26) vorzustellen liebte. Unter diesen

tragbaren Göttern, die man auf die Tische stellte (Epitrapezii), wird vorzüglich Herakles

genannt, der bei den Ägyptern und Phöniziern als Sol den Patäki oder Kabiri zugesellt

wurde.
9

So findet man beim Pausanias (8, 31) einen Herakles in Arkadien erwähnt, der vor

einer kolossalen Bildfäule der Demeter stand und höchstens eine Elle hoch war. „Dieser

Herakles, fährt Pausanias fort, soll einer von den Idaei Daktyli gewesen sein, wie Onoma-

kritos in seinen Gedichten sagt.“ Und so wird auch einer sehr alten tragbaren Icuncula

der Paphierin in dem Bruchstück einer Schrift des Polycharmus über die Aphrodite

beim Athenäus (15, 5 p. 675 F.) gedacht: „In der 23
sten

Olympiade kam Herostratos aus

Naukratis, welcher als Kaufmann viele Länder umschiffte, nach Paphos in Kypros, und

erhandelte daselbst ein sehr altes, spannenlanges Bildchen der Aphrodite, welches er mit

sich nach Naukratis brachte.“ Dieses Bild rettete die Schiffenden aus einem Sturm, wie

denn überhaupt die Kabiren oder Dioskuren schützende Gottheiten der See-Reisenden

waren.

Von solchen kurzen, runden Gestalten kommen nicht selten Beispiele auf Münzen

vor, deren mehrere unstreitig die große Natur-Göttin meinen. So wenn auf einer Sar-

dischen Münze Antonins (Pellerin Suppl. Rec. T. 2. t. 6, 3) Helios auf dem Wagen ein

rundes Bild, oben mit Kopf und Kalathus oder Scheffel, auf der Hand trägt, auf einer

ähnlichen (ebendas. n. 2) von Sardes, wo die Göttin als Epitrapezios zwischen Urnen

auf einem Tisch steht; auf einer Alexandrinerin der Julia Domna, wo sie auf einer Säule

aufgestellt ist (Peller. Melange T. 1. t. 15, 2). Ein Paar solcher bauchiger Büsten stehen auf

einem Altar einer Münze von Tarsos.
10

Diese Gestalten als eigentliche Nilkrüge oder Kanoben dargestellt, sieht man allent-

halben auf den Alexandrinischen Münzen, wo sie bald in der einfachen Zahl, bald zu

zweien, auch zu dreien beisammen angetroffen werden. Auf den Vorstellungen derselben,

welche die alten Gemmen darbieten, z. B. bei Schlichtegroll (Stoschische Daktyliothek

Bd. 1 Taf. 12 u. 13), findet man den Bauch der Urne mit allerhand Zeichen und Linien

überzogen, auf der einen laufen über die ganze gerundete Gestalt schneckenförmig ge-

wundene Linien
11

; auf den Münzen von Alexandria sind sie häufig mit Hieroglyphen

Dionysus P. 1 angestellt. Völlig durchgeführt wird er erst im zweiten Teil werden; dort wird man auch

bestimmt erfahren, wie sich der Vf. die Entstehung der Sage von Kanobus, dem Steuermann des Menelaus,

erklärt. Es war vermutlich einer von Helenas Brüdern, welche nachmals, mit den alten Samothrakischen

Dioskuren oder Kabiren verwechselt, auch als Kanoben vorgestellt wurden.
9
Siehe über diese kleinen Tischgötter, nach Seldenus, besonders Creuzer S. 136 ff.

10
Sestini descriptio numor. t. 9, 12. Die dort S. 410 f. gegebene Erklärung der Münze, die nach dem

Geständnis des gelehrten Sestini nicht ganz gut erhalten und auch fehlerhaft abgezeichnet ist, bleibt an ihren

Ort gestellt. Nach der Zeichnung sollte man glauben den Apollo und ihm gegenüber Daphne im Augenblick

des Verwandelt-Werdens zu erblicken.
11

Eben so auf einer Paphischen Meta der Trajans-Münzen bei Tristan Comm. hist. T. 1 p. 295 Taf. 10, 15,

wenn anders dieser Zeichnung zu trauen ist.

4



besäet, wie bei Zoëga (Numi Aeg. Impp. t. 6, 13. 17. t. 8, 11. t. 19, 4.) Auch der letzte-

re Umstand passt also zu der Paphia, die auf einigen Abbildungen unsrer Steintafeln

mehr oder weniger deutliche Merkmale von Hieroglyphen zeigt; am deutlichsten auf

der Vorstellung (2., 19) nach einem Herkulanischen Gemälde (Pitture d’Ercol. T. 3 t. 52),

welches von den Herausgebern mit vieler Wahrscheinlichkeit auf die Göttin von Paphos

bezogen wird. Auf einigen Münzen sieht oder ahndet man noch Spuren verwischter

Hieroglyphen, auf dem Mionnetschen Abdruck der Münze 1., 10, zusammengehalten

mit Morellis Abbildung (Specim. rei num. t. 9, 5. Paris. Ausg. 1683. In der Leipz. Ausg.

1695 ist die Abbildung t. 16, 7. weniger treu), kommen drei bis vier Linien noch etwas

mehr als auf unserer Zeichnung zum Vorschein, die mit Hieroglyphen ausgefüllt gewesen

sind. Nicht unähnlich erscheint auf Münzen von Perga in Pamphylien die Pergäische

Artemis, gleichbedeutend mit der alten Göttin Natur, in einem einfachen Tempel als

ungeheurer rundlicher Stein mit vier bis fünf Reihen voll Hieroglyphen, zur Seite auf

gegitterten Säulen zwei Knaben, vermutlich die Kabiren, oben Sonne und halber Mond,

wie auf den Paphischen Münzen.

Ob an der Paphischen Meta, wie häufig an Hermen, von Anfang her Geschlechts-

Bezeichnungen von irgendeiner Art angebracht gewesen, bleibt dahingestellt. Wahr-

scheinlich dachte sich ursprünglich der Phönizier diese Gottheit als schaffendes Natur-

Princip, das zeugende und gebärende Kräfte in sich vereinigt, ein Zwitter-Wesen, beider

Geschlechter teilhaftig.
12

Zwar scheint es im Gegensatz mit der Paphia erzählt zu werden,

dass es einen andern alten Tempel der Aphrodite zu Amathus auf Kypros gegeben, worin

sie als Mannweib, mit weiblichem Körper und Kleid, aber dabei mit Bart, Zepter und

männlichem Natur-Glied aufgestellt gewesen
13

; allein bedenkt man, dass der Tempel der

Amathusia ein Abkömmling des Paphischen war, dass dieser, nach dem Tacitus (Ann.

3, 62), von dem König Aërias, jener etwas später von dessen Sohn Amathus soll erbaut

worden sein: so wird man geneigt werden anzunehmen, dass in der Paphischen Aphrodite

beide Geschlechter noch nicht hinlänglich geschieden, sondern vielleicht beisammen

gedacht und etwa auch angedeutet gewesen, da sie noch in des Sohnes Amathuntischem

Bild in einer nur schon mehr vermenschlichten Gestalt beisammen waren. Vielleicht

gab man ihrer Kegel- oder bauchigen Gestalt, wie man angefangen hatte einen Kopf

anzusetzen, auch ein Anhängsel von Bart, etwa wie auf dem Kanobus bei Schlichtegroll

(n. 13). In späterer Zeit, vermuten wir, wurde der Kopf ganz weiblich geformt und so

erscheint 1., 1. der mit einem Aufsatz oder Krone schön ausgeschmückte weibliche Kopf

der Paphia auf einer Münze des Paphischen Königs Nikokles (Eckhel numi anecd. p. 238

ff. t. 14, 3.)

Nachdem der Paphische Kegel für sich betrachtet worden, muss er noch in Verbin-

dung mit zwei Nebenkegeln oder Säulen beleuchtet werden, mit denen jener rechts und

links teils auf einem goldenen Ring 2., 20 (Museum Pio-Clem. T. 1. Tavole, Hülfstafel A,

19), auf welchem sich jedoch von dem Haupt- oder Mittel-Kegel nur der Aufsatz erhalten,

teils auf einigen Münzen umgeben ist, als 1., 6 auf einer Münze Vespasians, die hier aus

12
Diess ist auch Böttigers Ansicht im N. T. Mercur a. O. S. 219. f.

13
Von dieser Amathuntischen zweifaltigen Gottheit Aphroditos, so wie von den Hermaphroditen über-

haupt, hat Heinrich de Hermaphroditor. origg. et causis Hamb. 1805 mit vielem Scharfsinn gehandelt.

5



dem Münz-Kabinett der Königin Christine entlehnt worden (Havercamp Numophyl. R.

Christin. t. 52, 15). Andere Abbildungen der drei Metae sind noch Zweifeln unterworfen,

wie die bei Tristan (Comm. hist. T. 1. p. 295 t. 10, 15), da von derselben Münze sowohl der

Abdruck Mionnets 1., 11 als die Abbildung in Vaillant (Numismm. gr. Append. t. 4, 13),

entnommen zu sein scheint, in welchen aber keine Neben-Kegel sondern Kandelabern

vorgestellt sind. Eben so wenig vertraue ich Spanheims Abbildung (praest. numism. T. 1

p. 505) und der im Pembrockschen Museum von der Pergamischen Autonom-Münze

mit drei Kegeln, da sich diese auf Mionnets Exemplar (vgl. Mionnet Descr. de medailles

T. 2 p. 589 n. 494), welches 1., 9 abgebildet ist, nicht nachweisen lassen.

Die drei Kegel nun auf einigen Denkmälern der Paphia würden sich wohl ungezwun-

gen auf die Kabiren deuten lassen, die sich in der Dreizahl zuweilen abgebildet finden,

und unter welchen, wie oben schon vorgekommen, auch Aphrodite genannt wird. Drei

fußlange Dioskuren mit Mützen standen, dem Pausanias (3, 24, 4. Vgl. Creuzer Dionysus

P. 1 p. 133 f.) zufolge, in Brasiä. Drei große Nil-Hydrien oder Kanoben gehörten zu den

ägyptischen Hieroglyphen (Creuzer p. 114). Ein sonderbares Ansehen haben die drei auf

einem Tisch stehenden Mittelwesen zwischen Vase und Mensch, auf einer Kaiser-Münze

von Perga, welche im herzogl. Gothaischen Kabinet befindlich ist. In Sestinis Abbildung

dieser Münze (Lett. numism. T. 9. t. 3, 2) find diese drei Gefäße treuer dargestellt als

der Tisch, auf dem sie stehen, von welchem man eine richtigere Vorstellung aus Vaillant

(Suppl. num. gr. letzte Tafel n. 3) gewinnt.

Zwei den uralten Tempel des Herakles zu Tyrus schmückende Säulen zeichnet Hero-

dotus (2, 44) als besondere Merkwürdigkeit aus; die eine von ausgekochtem Gold, die

andre von Smaragd, der mächtig in der Nacht leuchtete. Ob es Sonnen-Säulen waren —

die Pyramiden- und Kegel-Gestalt hat Beziehung auf die Sonne — ob die goldene die

Sonne, die bei Nacht leuchtende den Mond andeutete, ob Phönikische Patäken darunter

gemeint sind, deren Bildnisse, nach einer Stelle des Suidas (bei Creuzer S. 136 f.), auf den

Schiffen aus gereinigtem Gold
14

aufgestellt waren, bleibe hier unentschieden. Genug, sie

gehörten zu dem Heiligtum und Gefolge des Phönikischen Herakles oder Sonnen-Gottes;

sie wanderten mit bis dahin, wo Herakles seinen Irrsalen ein Ziel setzte, und sie waren es,

allem Anschein nach, auch, welche der Tyrische Meister in Erz, Hiram, von seinem König

zum Salomo geschickt, vor der Halle des Salomonischen Tempels aufrichtete, und deren

eine er Iachin, die andere Boas nannte (1 B. d. Könige 7, 14 ff. 2 Chron. 3, 15 ff.), Namen,

welche Macht und Stärke bedeuten und zu Hieroglyphen des Herakles oder der Sonne

geeignet sind. Es räumte nämlich Salomo vielleicht, wie man in Griechenland häufig zur

Bezeichnung der Gemeinschaft mit fremden Städten und Provinzen deren Götter auf-

nahm, dem befreundeten König von Phönizien ein, dass er eins seiner heiligen Symbole

in seinen Tempel setzen ließ, da ja beide Religionen in der Anbetung des Gottes Himmels

und der Erde zusammentrafen und die Israeliten sich fast nie von dem Sternen-Dienst

ganz losmachen konnten. Vielleicht brachte der Künstler die beiden Hallen-Säulen auch

aus eigenem Betrieb und unter dem Vorwand bloßer Verzierung an, aber im Herzen seine

Herakles-Säulen in Tyrus meinend.

Um aber wieder zu den drei Paphischen Kegeln einzulenken, behält wohl diejenige

14
S. über χρυσὸς ἄπεϕθος Locella bei Eckhel Doctr. num. 1., 1 p. 23.

6



Ansicht das meiste für sich, nach welcher eine und dieselbe Gottheit unter verschiedenen

Gesichtspunkten gemeint ist, Eins in Drei. Diese Dreieinigkeit nun charakterisierte die

Sternen-Königin oder Aphrodite als Schicksal, das unter drei Schwestern, die Moiren

oder Parcen verteilt war, wie, nach Eckhels Winken, sehr schön von Heinrich (de Herm-

aphroditis p. 25 ff.) ausgeführt worden. Dass man aber Aphrodite den Moiren zugezählt

habe, davon gibt ausdrückliches Zeugnis des Pausanias (1, 19, 2) Erzählung, dass in den

Gärten zu Athen eine uralte viereckte Herme befindlich gewesen, deren Inschrift die

himmlische Aphrodite als die älteste der Moiren bezeichnet habe.
15

Nicht nur als allgewal-

tige Natur-Göttin kam sie zu der Würde, die Schicksale in ihrer Hand zu haben, (Heyne

de sacerdot. Comano p. 113) sondern auch als Urania oder Sternen-Königin, insofern das

Morgenland den Grund zu den Abwechselungen und Schicksalen des Menschen-Lebens

von den Gestirnen, vorzüglich von dem Monde ableitet, der dann wiederum, im Sinne

der Weisen aus Morgenlande, mit der Aphrodite Eins ist (vgl. Manso mythol. Versuche

S. 33 f.). Wenn daher in den Orphischen Mysterien
16

die drei Moiren auf Perioden des

Mondlaufs gedeutet wurden, nämlich den ersten Tag des Monats oder den Neumond,

den fünfzehnten und den dreißigsten, die Orpheus wegen des Mondlichts Leukosto-

li oder die Göttinnen mit der weißen Stola nannte: so ist hiermit auch das Rätsel der

dreifachen Meta in dem Tempel zu Paphos gelöst. In der profanen griechischen Welt

wurden aus den drei Mond-Moiren der morgenländischen Mysterien die drei Parcen,

welche in geteilter Arbeit des Lebens Faden anknüpfen, spinnen und abschneiden.
17

Was den Orphischen Namen der Moiren Leukostoli betritt, so ließ er sich vielleicht in

Beziehung mit der Paphischen Meta setzen, von welcher oben gesagt worden, dass man

sie mit einer weißen Pyramide verglichen. Ob des Homerischen Hymnus (in Mcur. 549

ff.) seltsam gestaltete Moiren, deren Haupt mit weißem Mehl bestreut ist und Catulls

Parcen mit schneeweißem Scheitel hierhergehören, mögen andre entscheiden. Vielleicht

aber ist nicht überflüssig, bei den Urnenartig gestalteten Paphischen Moiren an die zwei

Urnen zu erinnern, die, nach Homer (Il. 24, 527 f.), in Zeus Pallast stehen, die eine mit

beglückenden Gaben, die andre mit Übeln angefüllt.

Zur Bestätigung der von den Paphischen drei Kegeln gegebenen Erklärung diene

ferner, dass sowohl drei Aphroditen als drei Schicksals-Göttinnen, unter den Namen

Fata, Fortunae, nebeneinander in den Werken der alten Kunst vorkommen. In Theben

standen, dem Pausanias (9, 16, 2) zufolge, drei hölzerne Bilder der Aphrodite, deren Gestalt

nicht angegeben wird, die aber so alt waren, dass man sie von der Harmonia herleitete.

Auch sie waren also Fremdlinge phönizischen Ursprungs und mit der Paphia verwandt.

Dass die eine Urania, die andre Pandemos, die dritte Apostrophia genannt wird, ist wohl

15
Auch die Syrische Göttin, eine Art von Panthea, die sich mit der Aphrodite in den meisten Punkten

berührt, hat, nach dem Lucianus de dea Syr. §. 32, etwas von den Moiren an sich.
16

Epigenes beim Klemens Alex. 5 p. 571. A. B. aus dem Orpheus: Μοῖρας, τὰ μέρη τῆς Σελήνης τριακάδα

καὶ πεντεκαιδεκάτην καὶ νουμηνίαν, διὸ καὶ λευκοστόλους αὐτὰς καλεῖν τὸν ᾿Ορϕέα, ϕωτὸς οὔσας μέρη.
17

Wagner Ideen z. e. allg. Mythol. d. alt. Welt S. 218: „Die zeugende und gebärende Kraft beginnt den

Lebensfaden und ist daher selbst Schicksalsgöttin, da sie jedem seinen Anteil (μοῖρα) an dem Leben zumisst;

und wenn das Beginnen, Fortführen und Abreißen des Fadens an drei Individuen verteilt erscheint, so

ist dies spätere und plastische Entwicklung der ursprünglich einfachen Idee des Schicksals, welches in die

allgebärende Kraft schon selbst verflochten ist, und die Aphrodite Urania ist allerdings die älteste der Parzen.

Ihnen wurden auch, wie der Aphrodite selbst, weiße Turteltauben geopfert.“

7



jüngere Deutung alter namenloser Venus-Bilder, wie Heinrich (de Hermaphr. p. 28 f.)

vermutet, und dasselbe kann auch von den drei Bildsäulen im Tempel der Aphrodite zu

Megalopolis in Arkadien gesagt werden, „deren eine (sagt Pausan. 8, 32, 1) man Urania,

die andre Pandemos nannte, der dritten aber gaben sie keinen Beinamen.“

Der Begriff von den Moiren oder Schicksals-Göttinnen wurde auch auf die Tyche

oder Fortuna übergetragen und diese mit jenen amalgamiert. In einer andern Schrift über

die Münzen von Rhodos wird sich Gelegenheit finden von dem weitverbreiteten Symbol

der Schicksals-Göttin oder Tyche zu handeln, die gewöhnlich mit dem Horn des Segens

in der einen und dem Steuer in der andern Hand vorgestellt wurde. Pindaros (Fragm. inc.

31 p. 95 Heyn. Ausg.) schreibt ihr ein doppeltes Steuer-Ruder zu. Und Pausanias (7, 26,

3) erzählt, in einem Tempel zu Aegira in Achaia stehe ein Bild der Tyche mit dem Horn

der Amalthea, und darneben der geflügelte Eros, anzuzeigen, dass auch in der Liebe das

Glück mehr als Schönheit vermöge. „Ich bin daher, fährt Pausanias fort, der Meinung des

Pindaros, dass Tyche eine der Moiren sei und dass sie mehr als ihre Schwestern vermöge.“

Nun wurden aber auch diese Glücksgöttinnen oder Fata oft in der Dreizahl vorgestellt,

wie auf einer Münze Diokletians im Gothaischen Kabinet, welche Liebe (Gotha numar.

p. 75) abgebildet hat, mit der Umschrift: FATIS VICTRICIBVS. In Rom hatten tria Fata

ihren eignen Tempel. Ganz besonders aber gehört ein erhabenes Werk in Silber aus den

Herkulanischen Altertümern (T. 5 p. 263 der großen Ital. Ausg., T. 4 t. 4 d. Paris. Ausg.

v. Piranesi) hierher, worauf die drei Schicksals- oder Glücks-Göttinnen in der Stola mit

Fruchthorn und Steuer-Ruder und dem Scheffel auf dem Haupt unter ganz einfachen

Hallen, die dem leichten Paphischen Tempel sehr ähneln, stehen und den halben Mond

und die Sonne neben sich haben, wie beides die Paphia in ihrem Tempel über sich hat.

Wenden wir uns itzt von den Paphischen Kegeln zu den Umgebungen, unter welchen

wir sie aufgestellt sehen. Schon Tacitus macht auf die besondere Bauart des Tempels

zu Paphos aufmerksam, und in der Tat, so vielerlei Tempel auf alten Kunstwerken und

namentlich auf Münzen vorgestellt werden, so wenige gibt es, die diesem auch nur ähnlich

sind. Zwar dürfen wir die verständigen Bemerkungen Stieglitz’ens (Archäol. d. Baukunst

2, 46 ff.) nicht aus der Acht lassen, dass wir durch Münzen leicht zu falschen Vorstellungen

von der Bauart alter Tempel verleitet werden können, indem die Stämpel-Schneider nicht

immer mit den Grundsätzen der Baukunst bekannt waren, oder auch, des engbegrenzten

Raums halber, nur Teile des Tempel-Gebäudes vorstellten, etwa nur die Celle, Säulen

wegließen, um das im Tempel aufgestellte Bildnis sichtbar zu machen u. s. w. Da wir

indes beim Paphischen Tempel eine Art von Typus finden, der sich durch alle noch

so mannichfaltig modifizierte Abbildungen hindurch zieht, und erhält, und da dieser

Tempel weit und breit bekannt war: so dürfen wir uns schon, ohne große Gefahr der

Selbsttäuschung, der Wahrhaftigkeit der Darstellung im Ganzen versichert halten. Man

scheint den Tempel selbst, nach den alten Bildwerken zu schließen, im Laufe der Zeiten

erweitert und verschönert zu haben, ohne doch das Wesentliche seiner ersten Anlage

zu verlassen. Den Tempel zu Askalon, welcher der Prototyp des Paphischen war, stellt

keine Münze vor. In Form und Rohheit hat mit dem Paphischen Tempel der der Venus

in Karthago, also auch der Phönizierin, einige Analogie. In einer Abbildung desselben

bei Pellerin (Rec. T. 3 t. 88, 9) scheinen einige ganz dünne Säulen statt der Statuen in

den Tempel-Hallen daselbst aufgestellt gewesen zu sein; vergleicht man aber damit die

8



Mionnetschen Schwefel und die Abbildungen in Pembrock (P. 2 t. 89, 8. 9), so wird

man inne, dass es Gitter sind, durch welche die Zwischen-Räume der Säulen-Hallen

verschlossen werden. Nicht sehr abweichend von letzterem Tempel ist die Bauart eines

auf Alexandrinischen Münzen bei Zoëga (t. 8, 19. 20), in deren Einer in der Mitte eine

Meta steht. Auch eine Münze von der Stadt Aelia Capitolina bei Pellerin (Rec. T. 3 t. 135,

9) verdient einiger Ähnlichkeit wegen hierher gezogen zu werden, in deren Tempel-Mitte

ein kugliger Stein, mit dem Mond darüber, der Astarte oder Dea Syria vermutlich geltend,

abgebildet ist.

Fassen wir das Paphische Tempel-Gebäude nach seinen verschiedenen Abbildun-

gen genauer ins Auge, so erblicken wir zwar darin ein Fortschreiten vom Rohen zum

Gebildeteren, vom Einfachen zum Zusammengesetzteren, aber in allen doch die absicht-

lich beibehaltene Einfalt der uralten Form. Dieses erstreckt sich bis auf den Stoff des

Gebäudes, das in den meisten Abbildungen bloß aus hölzernen Balken und Stangen

zusammengesetzt zu sein scheint. Die beiden vertikalen Haupt-Balken sind offenbar

rohe und unbehauene Baum-Stämme (man sehe z. B. 1., 3. 4. 5. 10. 11. 12. 14.), so auch

die Architraven der Seiten-Hallen oder Nischen 1., 12. 14., selbst der Grund-Balken oder

die Basis, auf welcher das Gebäude ruht 1., 10. Es findet sich demnach hier eines der

seltenen Beispiele von hölzernen Tempeln (vergl. Winkelmann über die Baukunst und

Stieglitz Archäol. d. Bauk. 1., 67 f.). Der Stamm des Gebäudes war aber, wie man sich aus

den einfachsten Abbildungen vorstellen kann,
18

die Mittel-Kapelle oder Celle, d. h. die

zwei vertikalen Balken, die von zwei Quer-Balken zusammengehalten werden; welche

zusammen das eigentliche Tempel-Haus bilden, in dem die Meta der Paphia steht.

Diese so aufgerichteten Balken, welche mehr den Namen eines Gestelles oder Ge-

rüstes als eines Tempel-Gebäudes verdienen, erinnern an die Kapelle oder das Grabmal

der Dioskuren in Sparta, welches eine mit dem Paphischen Tempel, wie er in seiner er-

sten Grundlage gewesen sein muss, gleiche Einrichtung gehabt zu haben scheint. „Die

Spartiaten, sagt Plutarchus (zu Anfang der Abh. von der Bruder-Liebe T. 2 P. 2 p. 949

Wytt.), nennen die alten Bildsäulen der Dioskuren Dokana; es sind aber zwei parallele

Balken mit zwei Quer-Balken vereinigt, und es scheint der Bruder-Liebe dieser Götter

die unzertrennliche Vereinigung im Bild angemessen zu sein.“ Rohe und ungehobelte

Balken, mussten im grauen Altertum oft die Stelle von Götter-Bildern vertreten (s. Bentl.

z. Callim. fr. 105 p. 478 und des das. von Ernesti angeführten Wesselings Probabilia).

Die zwei Quer-Balken der Dokana waren vielleicht bloß wie bei dem Paphischen Tem-

pel da, den langen Haupt-Balken Haltung und Festigkeit zu geben, wenn man nicht

18
S. die Münzen Vespasians 1., 2. 3. 6., des Drusus 1., 7 (aus Vaillant Num. Impp. aer. p. 93), des Augustus

1., 8 (aus Morell. t. 45, 3. Letztere befindet sich auch im Münzschatz des Fürsten von Waldeck, nach Eckhel

D. N. 3, 84, der noch ein ganz ähnliches Gepräge erwähnt, über welches Sest. Lett. 8, 90 zu vergleichen ist.

Eine Art von Tempel-Fronton sieht man auch noch auf einer Münze des Drusus Patin p. 80. Vaillant a.

O., wenn es nicht, wie ich fürchte, falsche Ergänzung der auf den meisten Münzen über den Querbalken

befindlichen Sternzeichen oder auch Festons ist, die auf vielen Exemplaren unkenntlich sind. Auch erscheint

dieser Giebel nicht auf der Abbildung derselben Drusus-Münze bei Morell. t. 9, 29.), die Autonom-Münze

von Pergamus 1., 9 (nach Mionnet. Vgl. Eckh. 2, 463), des Hadrianus 1., 10 (nach Mionnet) und 1., 11 (nach

ebendess. Exemplar, befindet sich auch z. B. in Vaill. App. t. 4, 13) eine Autonom-Münze 1., 13 nach Mionnet;

Jupiter mit dem Diadem auf der Antlitz-Seite und der Paphische Tempel auf der Kehrseite; auf den beiden

Gemmen 2., 15. 16. (nach Passeri t. 77. 78.); auf der Münze des Augustus 2., 21 (aus Morell. t. 46, 9.)

9



die ungemein sinnreiche Vermutung vorziehen will, welche mir von Herrn Geh. Rath

Uhden in Berlin mitgeteilt worden, dass die Dokana eine rohe, bildliche Darstellung

zweier menschlicher Figuren gewesen, die sich umfassen, so dass die vertikalen Stangen,

die Leiber, die horizontalen aber, die Arme vorgestellt hätten. Diese Bilder nun stellten

zugleich das Brüder-Paar selbst und ihr Haus oder vielmehr ihr Grabmal
19

vor. Es war

gar nichts ungewöhnliches im frühsten Altertum, dass Gräber und Tempel mit einander

vereinigt waren, dass aus Gräbern Tempel entstanden und Tempel wiederum zu Grabmä-

lern gebraucht wurden.
20

Wenn nun das Etymologikum Magnum von diesen Dokana

sagt, sie hätten das Ansehen offener Gräber gehabt, so muss sich das darauf beziehen,

dass dieses Grabmal von keinen Mauern eingeschlossen, mit keiner Bedachung versehen

war (Hypaithrios) und mehr das Ansehen eines offenen Durchgangs als eines Tempels

hatte, welches alles gleichfalls auf das einfache Gerippe des Paphischen Tempels passt,

von welchem auch die merkwürdige Nachricht beim Arnobius (6 p. 193 Ende) aus einem

älteren Schriftsteller vorkommt, Kinyras, König von Paphos, sei mit seiner ganzen Familie

und mit seiner ganzen Prosapia im Tempel der Paphischen Venus begraben!

Fahren wir in der Beschreibung der Einzelheiten des Paphischen Tempels fort. Zu den

einfachsten Darstellungen, welche nichts als das Mittel-Stück mit seiner Meta aufzuweisen

haben, kommt bald zu beiden Seiten desselben ein Leuchter hinzu, der auf mehreren

Münzen als zur Ehre der Gottheit brennend vorgestellt ist. Statt der Leuchter erscheinen

auch nun auf andern Münzen zwei Neben-Kegel, denen aber bald eigne Neben-Hallen

zu beiden Seiten der Celle eingeräumt werden. Eine ganz eigne Beschaffenheit haben

diese Neben-Hallen auf drei Vespasians-Münzen, die mir nur in Mionnets Abdrücken

vorgekommen sind, aus denen ich zwei 1., 12. 14. vorgestellt habe.
21

Hier ist jede der

Neben-Hallen durch einen in der Mitte eingezogenen Balken in zwei Hälften geteilt,

deren eine ganz offen, die andre aber unten verschlossen oder zugemauert scheint, so

dass die Öffnung oben drüber das Ansehen eines viereckigen Fensters erhält. Auf den

meisten paphischen Münzen ist der Tempel mit einem halbmondförmigen Peribolos

oder Vorhof
22

umgeben, dessen Einfassung auf mehreren als ein Flecht- oder Gitter-Werk

und bald ganz geschlossen, bald geöffnet erscheint und zwar so, dass die beiden Flügel

des Thores nach außen gehen. Innerhalb dieses Vorhofs, mit welchem man sich auch die

hintere, nicht sichtbare Seite des Tempels umfasst denken mag, sieht man bald Spuren

von Altären und andern heiligen Gerätschaften, bald allerlei Gitterwerk und verschiedene

Schranken oder Abteilungen, in welche vermutlich bei großen Festen das Volk von den

opfernden Priestern getrennt und verteilt war; denn es strömte jährlich in feierlichen

Aufzügen eine Menge Volks von beiden Geschlechtern aus mehreren Städten zu dem

Tempel in Paphos (Meurs. Cypr. 1, 19 p. 55). Wohl weiß ich, dass man gewöhnlich die auf

19
S. Suidas, Hesych. und Etymolog. M. In letzterem scheint δόκανα von δοκεῖν ἀνεῳγμένα εἶναι abgeleitet

zu sein, welches Stephanus Append. Thes. L. Gr. mit Recht für erkünstelt hält. Pausanias 3, 13, 1 meint

vermutlich dasselbe Denkmal, wenn er das Grabmal und Heiligtum des Kastor in Sparta anführt.
20

Vgl. Heyne Antiq. Aufsätze 1 S. 7. Stieglitz Arch. d. Bauk. 2, 5 not. b.
21

Die ganze Inschrift von 1., 12. 14 ist ΕΤΟΥΣΝΕΟΥ ΙΕΡΟΥΘ. d. h. im neunten Jahre der Regierung

Vespasians. Da der Zahl-Buchstabe Θ nicht auf dem Umkreis Platz gefunden hat, so ist er auf dem Stämpel

von n. 12 über die Meta zwischen die zwei vertikalen Balken, auf n. 14 unten in die Exergue verwiesen worden.
22

Es liegt eine Münze der Pergäischen Diana in Mionnets Abdruck vor mir, deren Tempel mit einem

gleichen Vorhof umgeben ist.

10



einigen Münzen angegebenen Linien und Abteilungen in denselben für das Mauerwerk

des Unterbaues hält, und sie sehen ihm sehr ähnlich; allein vergleiche ich damit die

auf andern Münzen deutlich ausgedruckten Schranken und nehme ich hinzu, dass der

Unterbau des Tempels doch unmöglich eine halbkreisförmige Gestalt gehabt haben kann,

wie es z. B. nach 1., 7. 13. der Fall gewesen sein müsste: so glaube ich mich mehr berechtigt

hier Schranken als Mauern zu sehen, die ohnedem zu dem Charakter dieser leichten

und luftigen Tempel wenig passen. Ausgebildeter und mit mehreren Säulen geschmückt

erscheinen einige von diesen Tempeln unter Vespasianus, Titus, Domitianus, deren einer

2., 17 nach einer Münze des Vespasianus aus Morell. t. 7, 8 gezeichnet worden. Auch

kann man sich vorstellen, dass, da Kypros mehr als einmal unter den R. Kaisern das

Missgeschick traf, vom Erdbeben zerstört zu werden (Meurs. Cypr. 1, 18), und da Seneka

(ep. 91) ausdrücklich sagt: „Wie oft ist Paphos in sich selbst zusammengestürzt!“ dass, sage

ich, nach solchen Niederlagen der Tempel der Paphia durch kaiserliche Freigebigkeit in

einer verschönerten Gestalt wird hergestellt worden sein.

Besonders merkwürdig sind die sich beinahe gleich aussehenden, hier Mionnets Ab-

drücken nachgebildeten Münzen von Karakalla (1, 4) und von der Julia Domna (1, 5),

wegen einer gewissen Eleganz, in der sich das Ganze darstellt und wegen einer Merkwür-

digkeit, die auf wenig andern
23

gefunden wird. Das ganze Gebäude, oder, wenn auch

nicht die Neben-Hallen, in welchen hier Kandelabern stehen, doch das Mittel-Gebäude

scheint nämlich bedacht zu sein, wie sich aus den drei Öffnungen über dem Architrav

abnehmen lässt, d. h. aus den Zwischen-Tiefen (Metopen), die zwischen den Balken,

welche oben auf liegend die obere Decke bilden, entstehen. Auf diese lässt sich anwenden,

was Winkelmann (Anmerk. üb. d. Baukunst d. A. S. 372 f. im ersten Bd. der Fernow-

schen Ausg.) scharfsinnig darzutun sucht, dass die Alten diesen Raum zwischen den

Balken (Triglyphen) offengelassen, um dem Gebälke Luft zu geben. Indes dringt sich

mir der Gedanke auf, dass diese schon vom Vitruvius (4, 2 p. 82 Rohdes Ausg.) ihres

Ansehens halber columbaria genannten Zwischen-Räume im Tempel der Paphia wirklich

zu Tauben-Schlägen gedient haben mögen, wozu die sowohl auf den Neben-Dächern

sitzenden stattlichen Tauben als die ganz kleinen die Meta rechts und links umflatternden

Anlass geben. Selbst in dem Tempelhof sind Spuren halbverloschener Tauben vorhanden.

Welch’eine wichtige Rolle die Tauben aber im Tempel der Paphia gespielt haben müssen,

sehen wir daraus, dass sie auf den meisten Abbildungen des Paphischen Tempels bald die

Meta der Paphia umfliegen, bald auf Neben-Säulen sitzen,
24

bald vor dem Tempel herum-

laufen. Sogar auf der Meta der Paphischen Göttin sitzt 1., 6 eine Taube. Eine Münze bei

Hunter (67, 25) mit der Venus-Büste auf der einen und einem Tauben-Paar, das auf dem

Umschlag gegenwärtiger Schrift der Münze nachgebildet worden ist, auf der andern Seite

hat die Umschrift ΟΥΥΣ, über welcher vielleicht — der Raum leidets — die Anfangs-

Buchstaben der Stadt gestanden haben, welche sich ergänzen lassen; ΑΜΑΘΟΥΣ (Vgl.

Eckh. D. N. 3, 85 f.)

Befremden werden die Tauben-Schläge unter dem Tempel-Dache nicht, wenn man

23
Eine Münze der Didia Clara gibt völlig dieselbe Vorstellung Haverc. Numm. R. Christi. t. 24, 8.

24
In der ersten Vignette T. 3 der Pitt. d’Ercolano sitzen auch zwei Tauben, die dort auf die Dodonäischen

gedeutet werden, auf Leuchtern. Auf einigen Münzen der Pergäischen Artemis erblickt man auch zur Seite

des großen Steines geflügelte Wesen, welche Pellerin und Eckhel für Tauben nehmen.

11



sich der vielen Beispiele erinnert, dass die Lieblings-Tiere der Götter mit in ihren Tempel-

Bezirken verpflegt wurden. So wurden ganze Heerden von Pfauen im Haine der Here

zu Samos gehalten (s. Voss mythol. Briefe 2, 116 f.)
25

; im Tempel der Syrischen Göttin zu

Heliopolis befanden sich unter allerhand Tieren auch zahme Adler (Lucia. §. 41); ja es

scheinen (§. 54) auch heilige Tauben daselbst gehalten worden zu sein. Sicher stammte

der in dem Dienst der Aphrodite so ausgebreitete Tauben-Verkehr (s. Voss myth. Br. 2,

88-90) aus Syrien oder Phönizien her, wo die Taube heiliggehalten, und mit der Syrischen

Göttin in Verbindung gesetzt wurde; und auf den Münzen von Askalon, von wannen

der Tempel der Paphia unmittelbar abgeleitet wird, steht die Taube der Aphrodite zur

Seite.
26

Ja es findet hier wohl gar ein entfernter Zusammenhang mit den Dodonäischen

und Libyschen Orakel-Tauben statt. In Eryx nämlich in Sizilien war der Tempel der

Aphrodite — vermutlich auch ein Sprössling von Phönizien — mit einer Menge Tauben

umgeben, die, nach Aelians (H. N. 4, 2) Erzählung, jährlich einmal verschwanden, welches

man als eine Abreise der Venus mit ihren Tauden nach Libyen betrachtete, die von den

Einwohnern unter dem Namen Anagogia festlich begangen ward. Nach Verlauf von

neun Tagen sieht man die Tauben aus dem Libyschen Meer zurückfliegen und man feiert

ihre Heimkehr unter dem Namen Katagogia. Weist diese Sage nicht auf eine Heimat der

Tauben in Libyen zurück und erinnert sie nicht an die prophetischen Tauben, die aus

dem ägyptischen Theben ausflogen, die eine nach Dodona, das dortige Orakel zu stiften,

die andre nach Libyen, wo sie das Orakel des Jupiter Ammon zu errichten befahl?
27

War

nicht selbst Venus oder Dione eine Tempel-Genossin des Orakel-Gottes in Dodona?

Genug, aus dem Geschlecht jener berühmten Orakel-Tauben scheinen auch die heiligen

Tauben der Paphia gewesen zu sein und der Göttin nicht bloß zum Spielzeug
28

sondern

als weissagende Vögel bei ihrem berühmten Orakel gedient zu haben. Ja in 1., 7 ließ sich

sogar der Paphische Priester oder Hypophet erkennen, der die Orakel der Taube, die er

auf der Hand hält, auslegt, ein andrer Tiresias, von dem es beim Äschylos
29

heißt:

Es saget uns der Seher, der die Vögel pflegt,

Dess Ohr und Geist beachtet sonder Feuer-Flamm’

Orakel gebende Vögel mit trugloser Kunst.

25
In diesem Augenblick werde ich durch Böttigers vielsagende, noch mehr andeutende Isis-Vesper in dem

Taschenbuch Minerva fürs Jahr 1809 S. 126 f. an die in den Isis-Tempeln in Ägypten unterhaltenen heiligen

Ibis erinnert und an die Vorstellung des Isis-Tempels und Vorhofs in den Herkulanischen Gemälden (T. 2 t.

60), wo die Ibis ganz traulich und einheimisch beim Altar, auf einem Sphinx und auf einem Tempel-Brunnen

stehen.
26

Die Münze von Askalon 2., 18 befindet sich im Goth. Kabinet. Vgl. Sestini Lett. T. 6 p. 82 t. 3, 10.
27

S. die Stellen beisammen in de Brosses sur l’Oracle de Dodone, Mém. de l’Ac. des Inscr. T. 35. p. 107. ff.
28
᾿Αθύρματα ᾿Αϕροδίτης. Der ausgezeichneten Tauben in Kypros erwähnen die Alten mehr als einmal.

Seltsam ist die Anekdote beim Athenäus 6, 16 p. 257 F. aus dem Komiker Antiphanes, wie dem König von

Kypros durch die ihn während der Mahlzeit umflatternden Tauben Kühlung verschafft werde. Er salbe sein

Haupt nämlich mit einer syrischen Salbe von einer Frucht, die sehr gern von den Tauben genossen werde;

von diesem Geruch angezogen umflögen sie seinen Kopf, würden aber von danebenstehenden Knaben

abgehalten, sich darauf zu setzen.
29

Aesch. Theb. 24 ὁ μάντις — ὀιωνῶν βοτήρ.

12



Doch begehre ich die Auslegung Andrer nicht zu bestreiten, die hier neben dem

kleinen, wie es scheint, tragbaren Tempel
30

der Paphia den Zeus mit dem Adler erblicken,

da auch Zeus Serapis vor einem ähnlichen kleinen Tempel der Paphia sitzend auf der

Gemme 2., 16 vorgestellt ist.

Zwar scheint mit der Vermutung von dem Tauben-Orakel in Paphos in Widerspruch

zu stehen, dass, nach Tacitus (Hist. 2, 3. 4) ein dortiger Haruspex aus den Eingeweiden der

Tiere der Götter Sprüche verkündigte; allein die „scientia arsque haruspicum“ war nicht

von Anfang her in dem Tempel geübt, sondern erst später durch den Cilicier Thamiras

hereingebracht worden, und schließt auch so wenig den Gebrauch andrer Arten von

Orakel-Gebung aus, dass man z. B. vom Orakel zu Dodona fünf bis sechserlei Weisen

erwähnt findet.

Noch Eins bleibt uns übrig in Erwägung zu ziehen. Außer Sonne und Mond, welche

gewöhnlich über dem Kegel der Paphia oben angebracht sind und auf den Sternen-Dienst

des Morgen-Landes hinweisen,
31

finden sich auf einigen Münzen, vornehmlich 1., 2. 3 [34],

die vertikalen Balken oben mit Bändern und einer Art von Hänge-Werk ausgeschmückt,

das man für Blumen- oder Laub-Gewinde nehmen kann, womit Tempel und Altäre

verziert zu werden pflegten. Indes bei einem ungewöhnlichen Gebäude darf man auch

Erklärungen des daran Angebrachten geltend machen, die sonst zu gesucht scheinen

könnten. Es ist durch mehrere Beispiele von Lamy (de templo Hierosol. p. 1046) und von

de Brosses (Mém. de l’Ac. des Inscr. T. 35 p. 102 ff.) dargetan, dass die Alten bei verschie-

denen Tempeln und heiligen Plätzen Klingel- und Schellen-Werke, welche vom Winde

bewegt tönten, angebracht haben, teils vielleicht um fremde Vögel zu verscheuchen,

teils um aus den Tönen Orakel zu ziehen. Ein solches durch den Wind anzuregendes

Ketten-Werk mit Granat-Äpfeln befand sich am obersten Ende der beiden Säulen Jachin

und Boas; auf ähnliche Weise tönten eherne, Orakel-gebende Becken, welche in Dodona

aufgehangen waren; in Clusium in Etrurien war an der Kuppel von des Königs Grab-

Gebäude ein Schellen-Geläute von Ketten angebracht, welches weit und breit umher

schallte. Es ist also nach dem Angeführten doch wohl so unwahrscheinlich nicht, dass

das Hängewerk auf dem Tempel der Paphia mehr als ausschmückendes Laubwerk, dass

es ein Teil des Orakel-Apparats selbst gewesen.

Das alte Paphos und sein Heiligtum ist zum Steinhaufen geworden; das Orakel

der Paphia ist verstummt, aber seine Nachhalle sind noch mehrere Seklen hindurch zu

hören gewesen; der Stein der großen Natur- und Himmels-Göttin hat noch Verehrer

gefunden und Wunder getan. Der Sonnen- und Mond-Dienst ging bei den Arabern bis

auf Mahomeds Zeit; unter und nach dem großen Propheten selbst behauptete er seine

Einflüsse und noch leuchtet er im türkischen Monde fort. Von einem die Fruchtbarkeit

befördernden Stein, den die Sarazenen und Ismaeliten als Kopf der Venus angebetet haben

sollen, will ich Tristans eigne Worte (Comm. hist. T. 1. p. 16) hierher setzen: „C’estait la

teste de Venus Genitrice, que les Sarrazins et Ismaëlites adoraient, parcequ’ils disaient

30
Vgl. über kleine tragbare Tempel Ap. Gesch. 19, 24 ff., welche Stelle Visconti Mus. Pio-Clem. T. 1. p. 66

benutzt hat.
31

Was für eine Art von Beiwerk die kleinen runden Figuren auf 2., 20 sind, bekenne ich, nicht zu wissen,

wenn man nicht etwa die Kugel-Gestalten für Sinnbilder der schaffenden Kraft erklären will.

13



qu’Abraham s’en estait heureusement servi pour habiter avec Agar, par le bon succès d’une

nombreuse lignée, estimant lors (à ce qu’ils disaient) que ce fut une pierre commune;

comme le remarquent Euthymius en sa Table des Dogmes de cette nation, et l’autheur

Anonyme Grec de l’histoire Saracenique.“ Die Verehrung großer Steine blieb in Arabien

weit und lange verbreitet (Zoëga de obeliscis p. 205 f.).

Noch bis auf heutigen Tag befindet sich im allerheiligsten Tempel zu Mekka die

Kaaba, ein altes Gebäude der Araber, an dessen Wand ein schwarzer mit Silber umfasster

Stein eingefasst ist, der ein Idol vor Mahomeds Zeit gewesen sein soll, von ihm aber zur

Kebla d. h. zum Gegenstand der Richtung des Angesichts während des Gebetes bestimmt

wurde. Die dorthin pilgernden Karavanen müssen, unter vielen andern Zeremonien,

auch siebenmal um die Kaaba herumziehen, wo sie von dem schwarzen Steine anfangen,

welchen sie jedesmal anrühren oder küssen. (Lüdeke Nachr. v. d. türk. Reiche S. 174 f.

Hartmann Aufklär. üb. Asien 2 p. 280).

Versuchen wir es, von dem Ausgeführten die Anwendung auf ein in heiliges Dunkel

gehülltes Idol eines berühmten Ordens zu machen. Man kennt die Hypothesen über

den Baphomet der Templer, über welchen zuerst Nicolai (in seinem Versuch über die

Beschuldigungen, welche dem Tempelherrenorden gemacht worden, und über dessen

Geheimnis. 2 Bde. Berlin 1782) scharfsinnige Untersuchungen angestellt hat. Der Durch-

lauchtigste Herzog von Gotha verzeihe mir, wenn ich die eigentümliche Ansicht, die Er

von diesem rätselhaften Namen gefasst und deren weitere Entwickelung Er mir aufgetra-

gen hat, dem Publikum verrate, und der Prüfung der Wissenden übergebe. Baphomet

scheint nichts anders als Paphi meta, der Kegel zu Paphos, zu sein. Schon das Einfache und

Ungezwungene in der Wort-Ableitung kann ein günstiges Vorurteil für diese Hypothese

erregen und die Veränderung des B in P kommt umso weniger in Anschlag, als alles,

was man von jenem Idol weiß, nur auf mündlichen Aussagen beruht, unter denen die

Rechtschreibung fremder Namen gewöhnlich leidet. Bedenkt man, dass es von je und je

Sitte der geheimen Orden war und ist, Symbole aus fremden und älteren Mysterien zu

borgen; dass die Templer durch viele Berührungs-Punkte mit den Sarazenen zusammen

hingen, bei denen die alten Natur-Gottheiten und Steine noch in Ansehen standen; dass

dieselben lange auf der Insel Kypros lebten, wo nicht alle Sagen und Spuren vom alten

Dienst der Paphischen Meta verloschen sein werden: so wird man es vielleicht so unwahr-

scheinlich nicht finden, dass sie in ihrem Orden eine Paphi meta aufgestellt haben. Auch

darf der klassische lateinische Name, obgleich in der barbarischen Zeit, doch nicht so

sehr befremden, da ja doch viele Geistliche im Orden waren, unter welcher Gattung von

Menschen sich noch die Kenntnis des Latein und selbst einige Kenntnis der Klassiker im

Mittel-Alter erhielt. Freilich geben uns die verwirrten und sich widersprechenden Aussa-

gen der angeklagten Templer keine so bestimmte Ansicht von ihrem Idol, dass es in allen

Stücken oder nur in den meisten mit der Paphischen Meta übereinkommen sollte; aber sie

hatten das Idol meist nur flüchtig, nur in schreckenden und täuschenden Umgebungen

gesehen; sie unterhielten nur eine verworrene Vorstellung davon; ja das Bild selbst war

auch wohl nicht mehr ein vollkommen treues Konterfei der alten Meta von Paphos; war

auch wohl nicht in allen Orten sich ganz gleich, denn man findet mehrere tragbare Idole

erwähnt, die sie in Koffern mit sich führten (Nicolai 1., 91). Stellen wir nur folgende Data

zusammen, welche auf einige Verwandtschaft mit der Paphischen Meta leiten können.

14



Dass die Templer sich in Kypros des Baphomet bedient, geht durch Aussagen bei Nicolai

S. 91 hervor. Das Idol wird (Nicolai S. 95 Anm.) vom Br. Hamilton columna genannt.

Seine Gestalt wird als Zerrbild vorgestellt, bald als ein bloßer Kopf (vermutlich auf einer

Säule oder Kegel), bald als eine ganze menschliche Figur; das Gesicht weiß; mit großem

Bart; vergoldet und versilbert; Karfunkel in den leuchtenden Augen; nach andern war

das Bild von Aurichalkum; es wurde Wenigen und nur in den General-Kapiteln gezeigt,

wo es aus einer mystischen Lade hervorgeholt ward mit den Worten: Sarazin, Alla! Auch

wurden die Worte hinzugesetzt, welche beweisen, dass sie sich einen alten Orakel-Götzen

unter ihrem Baphomet dachten: „Diess ist der Freund Gottes, der mit ihm spricht, wenn

er will; dankt ihm, dass er euch dahin hat kommen lassen, wo ihr seid.“ Darauf werfen sich

die Templer dreimal vor dem Idol nieder und küssen es. Nach andern Aussagen scheinen

sie sich wiederum den Baphomet als eine erschaffende Natur-Gottheit gedacht zu haben,

indem sie sagten, man verdanke ihm alle Reichtümer, es mache die Bäume blühen und

die Erde grünen! (Belege zu dem Allen gibt Nicolai und Dupuy Hist. de la Condannati-

on des Templiers). Genug, sie hatten wahrscheinlich selbst keine ganz bestimmte und

deutliche Vorstellung von dem mystischen Bild, das einer früheren Zeit angehörte, dass

sie aber zunächst wohl von den Sarazenen überkommen hatten, welches auch der Ausruf

Sarazin und Alla zu bestätigen scheint. Als Parallele zu diesem wunderbaren Templer-Idol

vergleiche man die Beschreibung eines seltsamen Orakel-Steines in Syrien auf dem Berge

Libanon, von dem wir nur folgendes aus Damaskus (bei Zoëga de obeliscis p. 202 f.)

ausheben: Es sei ein Bätylus oder Dämonium gewesen von vollkommener Kugel-Gestalt,

weiß an Farbe, eine Spanne lang, aber bald sich vergrößernd, bald verkleinernd, bemalt

mit zinnoberroten Zeichen (Grammata)!

15



16



17



18


