
De Baetyliis

Dissertatio inauguralis
quam consensu et auctoritate

amplissimi philosophorum ordinis
in Alma litterarum universitate

Fridericae Guilelmae
ad summos in philosophia honores

rite capessendos

Die 14. M. Augusti A. 1854
H. L. Q. S. publice defendet

Auctor

Ludovicus Boesigk
Dresdensis

Adversarii Erunt:

F. Schultz, Phil. Dr.
C. Euler, Phil. Dr.
A. Walter, Phil. Dr.

Berolini. 1854
Typis Gustavi Schade

Solar Anamnesis Edition
CC0 1.0 Universell



Augusto Boeckh
viro Illustrissimo etMagistro Carissimo.

Hasce studiorum primitias sacras esse pio gratoque animo

voluit

auctor.

1



Quaecunque in scriptis quum veterum tum hodiernorum auctorum antiquitatis studii
peritorum de baetyliis dispersim nobis tradebantur, tantum aberat ut prodessent ad
explicandam lapidum illorum naturam, cultumque eorum describendum, ut de eorum
nomine, ejusque origine ac notione hominum eruditorum sententiae etiamnunc in
contrarias partes discederent. Exstiterunt ut antiquis ita nostris quoque temporibus,
qui huic argumento lucis aliquid afferre studerent: quos, quamquam sexcentas res ad
historiam, mythologiam, ad studium antiquitatis nec non linguarum et orientalium et
occidentalium, vel ad historiam naturalem pertinentes attulerunt, ne nomen quidem
baetyliorum satis explicasse existimo; quod unde sit ortum, quidve significet secundum
locos a veteribus scriptoribus et sacris et profanis de ea re nobis traditos, jam paucis verbis
exponere conabor.

Saxa quaedam ab omnibus fere populis antiquis divino honore culta, ac plerum-
que pro numinibus ipsis, certe pro simulacris deorum habita, graeco nomine βαίτυλοι
sive βαιτύλια, latine quidem baetylia sive betuli dicebantur, cf. Plin. hist. nat. 37. 9, 51.
In fragmentis Sanchuniathonis rerum Phoeniciarum scriptoris, per Philonem Byblium
graece versis, apud Eusebium in praeparationis evangelicae lib. 1. 10. exstantibus nomen
paullum aliter scriptum commemoratur, de quo v. infra. Ibidem unum quatuor filiorum,
quos Uranus cum Gaea genuit, Βαίθυλον vocatum esse, dicit Sanchuniathon. Tum pergit
auctor noster, deum Uranum βαιθύλια, sive lapides animatos creavisse, — ἐπενόῃσε θεὸς
Οἰρανὸς βαιθύλια, λίθους ἐμψύχους μηχανησάμενος. — Bochartus, Phaleg et Canaan lib.
2. cap. 2. p. m. 707 notionem graecam λίθους ἐμψύχους male conversam ex lingua hebraica
habere voluit, interpretem in verbis Phoenicii scriptoris ipsis !Mנפ�י Mאבני abanim ne-
pheschim, pro !Mנשׁפי Mאבני abanim neschephim legisse arbitratus: quem qui sequitur,
lapides unctos pro lapidibus animatis assumere debebit; cf. des Brosses, du culte des dieux
fétiches, p. 106. „Ouranos trouva les Baityles et a fabriqué les pierres animées ou plutôt
selon la juste correction de Bochart, les pierres graissées.“ — Quae viri eruditissimi sen-
tentia, quamquam loco quem mox commemorabimus, Genes. 28. 13. confirmari videtur,
tamen inter judices lis est. De baetyliis Hesychius ad h. v. refert, βαίτυλον illum lapidem
esse, quem Rhea pelle caprina redimitum obvolutumque et lacte oblitum Saturno marito
suo loco Jovis recentis a partu in Thaumasio monte Arcadiae devorandum dedisset —
οὕτως ἐκαλεῖτο ὁ δοθεὶς λίθος τῷΚρόνῳ ἀντὶ Διός. — Etymolog. Magn. —βαίτυλος ἐκλῆθη
ὁ λίθος, ὃν ἀντὶ Διὸς ὁ Κρόνος κατέπιεν · εἴρηται δὲ, ὅτι ἡ ῾Ρέα βαίτῃ αἰγὸς σπαργανώσασα τῷ
Κρόνῳ δέδωκεν. — Priscian. lib. 1. Abdir genus lapidis. lib. 5. Abdir deus est: dicitur et hoc
nomine lapis, quem Saturnus dicitur devorasse pro Jove, quem Graeci βαίτυλον vocant.
— Secundum hanc fabulam, de qua v. Stephan. Byzantin. a. v. Θαυμάσιον. Apollodor.
1. 1, 5. Hygien. astron. 2. 43. Hesiod. theog. v. 467. seqq. Ovid. fast. 4. 205. mythogra-
phi βαιτύλου nomen satis explicari per βαίτην, pellem caprinam, putaverunt. Maxima
fuit inter homines eruditos controversia, utrum nomen illius lapidis derivandum sit a
graeca voce βαίτη, uti mythographi contendunt, an ab antiquissimo originis vestigio,
quod invenire posse videtur in loco jam supra citato, Genes. 28. 18, 19. ubi Jacobus po-
stero mane post notissimum illud somnium, quo angelos de coelo ad terram in scala
descendentes conspexerat, lapidem, quo dormiens cervicali usus erat, statuisse narretur,
quem בּיתÊאל! beth-el, h. e. domum dei vocavit. Ex illo beth-el ortum esse nomen lapidum
sanctorum, quibusnam argumentis hoc defendi possit, quaerendum est. Firmissimum

2



hoc afferri posse videtur, quod non paucas voces, maxime nomina propria graeca, ex
linguis quae dicuntur Semiticis, inprimis ex lingua hebraica sumta esse, multis exemplis
demonstratur. Attamen viros doctos, qui in enodandis nominibus laborarent, saepius in
vocabulorum caussis explicandis modum excessisse, negari non potest. Quanta est pugna
doctissimorum hominum de etymologices finibus! In quam egregium illud Horatianum
cadit: — Iliacos intra muros peccatur et extra. — Si respicimus, fabulam illam de lapide,
quem Rhea Saturno pro Jove deglutiendum daret, cujus supra mentionem fecimus, post
eventum quasi eoque studio fictam esse posse, ut per eam etymologia baetyliorum a βαίτῃ
explicaretur et verisimilis fieret, facere non possumus, quin alteram opinionem, quae
baetyliorum nomen ex lingua hebraica a voce בּיתÊאל! derivare studet, sequamur, quippe
quae multis iisque haud levibus exemplis sublevatur atque augetur. Quis affinitatem vocis
hebraicae cum graeca non videt? Nihil ibi praeter flexionem immutatum est. Magna vi
simillimum exemplum existimo, quod offert nomen oppidi Arabici ad mare rubrum
siti Βαίσαμψα dicti, quod simili modo ex vocibus בּיתÊשׁמשׁ! beth-schemesch h. e. domus
solis, ortum est, cf. Stephan. in lib. d. urbibus. Quam in rem probandam varia collegit
Bochartus, qui in eo tantum errasse videtur, quod praeconcepta opinione rem demon-
strare adnixus, periculosam exempli imitationem iis prodidit, qui foetutinis grammaticis
delectarentur. Tum Bocharto auctore surgere potuerunt, qui, ut e multis pauca afferam,
nomen ᾿Ολύμπου ab בּו! Mעולמי olamimbo, h. e. aeterni dii in eo, derivarent; qui uti Jo-
ann. Turnerus in bibl. universal. 15. pag. 53. inter alias ingenii delirantis ineptias originem
pontificis in אשׁ! את פּונת ponet et esch, h. e. qui ignem inspicit, quaererent. Certe hoc
non in nostram etymologiam cadit. Huc accidit, quod mos colendi saxa de coelo delapsa
atque asservandi in templis fanisque ex Oriente in Graeciam introductus esse videtur,
cum antiquissima illius cultus vestigia in Phoenicia quaerenda sint, unde a Cadmo una
cum literis in Graeciam translata fuisse, fabula tradit. Phoenicibus pariter ac Hebraeis
mos erat ex antiquissimis temporibus, ut lapides cultui deorum consecratos ungerent,
qui Jacobi exemplo probatur. Res et ipsa una cum nomine ex Asia in Europam pervenit.
Quae cum ita sint, jam unde veniat litera θ in voce βαιθύλια, uti scriptum est in fragmen-
tis Sanchuniathonis apud Eusebium l. c. quamquam omnes reliquae versiones habent
literam τ, haud difficile intelligitur, ratione habita originis Phoeniciae vocis βαιθυλίων.
Litera scilicet hebraica ת! in בּיתÊאל! beth-el, par eademque est cum graeca θ. Nihilominus
usum communem in scribendo hoc nomine sequi debemus, qualem mythographi graeci
adoptarunt. De abstrusa Fourmontis opinione, βαίτυλον nomen habere a Batuele, patre
Labani, ac βαιθύλια idem significare quod !Mתרפי theraphim, non est quod disseramus, cf.
Fourmont, reflexions critiques sur les histoires des anciens peuples, tom. 1. liv. 2. sect. 3.
cap. 2. pag. 65.

Apud Priscianum in inst. graec. edit. Basil. 1586. p. 127. alterum etiam nomen re-
peritur, Abdir sive Abadir, et Agdir sive Agadir, cujus de origine multum disputatum
est, dubio nondum prorsus remoto. Sunt qui nomen illud per אדיר! Nאב eben adir h. e.
lapis divus, explicare velint. Alii praeferunt etymologiam a vocibus אדיר! אב ab adir, h.
e. pater divus, ductam. נדר! Nאב eben neder, esset lapis votivus. Qui originem in lingua
sanscritica quaerunt, abadir derivare student a vocibus abi et adir h. e. in finibus, idem
quod terminus. Bochartus vero rem acu tetigisse videtur, nomen abdir ductum esse ab
דיר! Nאב, putans, h. e. lapis rotundus. De immutata litera !N in א! conferenda sunt similia

3



exempla, quae lingua graeca praebet, uti accusativ. θῆρα pro θηρν, δεχοίατο et εἰρύατο pro
δέχοιντο et εἴρυντο. Contra ea Joann. Conrad. Stephan. Hoellingius in dissertatione de
baetyliis veterum sive de lapidibus unctione numini consecratis, Groning. 1715. Lips. 1724.
Brem. 1729. dicit:— Etiamsi Bochartus in Phaleg et Canaan multi varia eruditione probare
annitatur, vocem Abaddir ex Phoenicio דיר! Nאב quod lapidem sphaericum denotet, cor-
ruptam esse: vix tamen ipsi assentire potero, cum ex aliis auctoritatibus constet, baetylia
non semper sphaerica, sed etiam aliarum figurarum fuisse. — Eam quam modo comme-
moravimus Bocharti opinionem de origine nominis ab דיר! Nאב, sive a lapide sphaerico
ducenda, sublevat locus, qui apud Plinium in descriptione lapidum reperitur, ubi de
gemmis cerauniis agens, betulos rotundos esse lapides dicit, cf. Plin. hist. nat. lib. 37. cap. 9.
per illas (scil. ceraunias gemmas) quae nigrae sunt et rotundae, urbes expugnari et classes
(Sotacus refert) easque baetylos vocari. — Cum lapides illos, quibus nomen baetyliis
fuit, maximam partem rotundos fuisse constet, uti jam multis exemplis probabitur: quae
Hoellingius l. c. contra Bochartum admonet, refellere possumus. Nomen abadir una cum
baetyliis longum per tempus veteribus notum fuisse et postea deos ipsos significasse (uti
Sanchuniathon unum filiorum Coeli et Terrae Βαίθυλον vocat) ex Augustini, episcopi
Hipponensis epistola ad Maximum Madaurensem intelligi licet: Miror, quod nominum
absurditate commoto in mentem tibi non venerit, habere tuos et in sacerdotibus euc-
addires et in numinibus abaddires. — Abaddires apud Phoenices eosdem fuisse, quos
Romani deos selectos, magnos, potentes sive deos majorum gentium vocarent, scimus.
His omnibus argumentis satis probasse mihi videor, utrumque nomen lapidum illorum
sanctorum, et baetylia et abaddires originem ducere ex lingua hebraica, quam maximam
affinitatem cum lingua phoenicia habere, et ex ea ipsa ortam esse, neminem fugit, ratione
habita testimoniorum, quae in scriptis patrum, quos dicunt, continentur; cf. Augustin.
opp. ed. Antwerp. tom. 9. pag. 198: quod verbum linguae punicae consonum est, sicut
alia Hebraea permulta et paene omnia. — Id. in quaestt. super judices 6. 16: istae linguae
(Hebraea et Punica) non multum inter se differunt. — Id. in Joann. tractat. 15.: cognatae
quippe sunt linguae istae, Hebraea et Punica. — Hieronym. in Jerem. 5. 25: Poenorum
lingua Hebraeae magna ex parte confinis est. — Id. in Jes. 3. 7: Lingua Punica, quae de
Hebraeorum fontibus manare dicitur.

Pertractatis his rebus jam mihi propositum est, locos veterum scriptorum in medium
proferre, in quibus exempla cultus baetyliorum referuntur. Fere omnes loci, quorum
sunt permulti, in forma baetyliorum describenda consentiunt. In Asia, quae patria cultus
lapidum sanctorum, sive litholatriae (sit venia verbo!) fuisse videtur, inprimis Phoenicia,
Sanchuniathone teste, cultum illum fovebat, cf. Rosenmueller, altes und neues morgen-
land, 1. pag. 126: „bei den, den Hebraeern benachbarten Phoeniciern war die verehrung
der heiligen steine besonders gewöhnlich; aber auch in vielen anderen gegenden.“ Repe-
riebantur ibi dispersi multi lapides, quos terminos fuisse atque sacrosanctos habitos esse,
tradit auctor. Hypsouranion, quem mythographi Phoenicii primum hominem ex quinta
stirpe, natumque e genere gigantum fuisse fabulantur, mortuum coluerunt Phoenices
cippis et columnis, quas ei pro simulacris consecraverunt. Orientales prisca aetate sancte
ac religiose lapides observasse, Eusebius est auctor, dem. evangel. 1., 10. quos consuevisse
ait, τὰς στήλας προσκυνεῖν καὶ ταύταις ἑορτὰς ἄγειν κατ’ ἔτος. Emisae (cui hodie apud Ara-
bes nomen est: Hims) in templo dei Elagabali baetylum fuisse, quem postea Heliogabalus

4



imperator Romanus, sacerdos illius numinis, Romam portare juberet, Herodianus narrat,
cf. Herodian. hist. lib. 5. cap. 3. qui saxum ita describit: λίθος δέ τις ἔστι μέγιστος, κάτωθεν
περιϕερῆς, λήγων εἰς ὀξύτητα · κωνοειδὲς αὐτῷ σχῆμα τε καὶ ἡ χρώια μελαῖνα. Διοπετῆ δὲ
αὐτὸν εἶναι σεμνολογοῦσιν ἐξοχὰς δέ τινας βραχείας καὶ τύπους δεικνύουσιν. εἰκόνα δὲ ἡλίου
ἀνέργαστον εἶναι θέλουσιν, οὕτω βλέποντες. — Qui lapis conspicitur in nummis Romanis
Heliogabali et in nummis Ephesiis, v. Eckhel, doctrina nummor. vett. tom. 7. pag. 240.
tom. 3. pag. 211. Beger, thesaur. Brandenburg. 2. 712. Vaillant, numismata Imperatorum
praestantiora, ed. 2. tom. 22. pag. 285-288. Vaillant, numismata a populis Graecis cusa,
pag. 127. Beger l. c. nummum affert, cui circumscribitur: SANCTO DEO SOLI ELAGA-
BAL, in quo conspicitur lapis conoidicus, quem circumstant perticae quatuor umbracula
sustinentes, vehitur curru ab equorum quadriga tracto. Herodiano teste solis imaginem
in eo lapide humana arte non fabrefactam esse, saxumque ipsum a coelo delapsum ha-
beri, confirmat ille nummus. Herodianus l. c. addit: θεον ἥλιον οἱ ἐπιχώριοι σέβουσι, τῇ
Φοινίκων ϕωνῇ ᾿Ελαιογάβαλον καλοῦντες. — Atenim vero primordia ejus nominis unde
repetenda sint, dubitandi datur occasio, ita ut multiplex sensus admittatur. Zoëga, de
usu atque origine obeliscorum explicat Elagabalum per deum Terminum גּבל! אל el gabal.
Salmasius et Casaubonus in notis ad Lampridium interpretantur: deum montis. Bo-
chartus l. c. et Joann. Seldenus de diis Syriis syntagm. pag. 220. seqq. conjiciunt nomen
Elagabali, graece ῾Ηλιογαβάλου exortum esse ex Agolbal sive Agalibaal, i. e. deus rotundus,
quam notionem reperimus apud Ciceronem de nat. deor.: deus rotundus, circularis aut
volubilis, ut dicebant ii, qui sphaeram mundi deum sentiebant. Radix hebraica גלל! galal,
denotat idem quod latinum: volvere. Quod consentit cum conjectura Bocharti supra
discussa de origine nominis abaddir, quod ex דיר! Nאב h. e. lapis rotundus, corruptum
esse vidimus. Lapidem Pessinuntium, ut breviter dicam, qui Pessinunte urbe Galatiae in
templo Cybeles colebatur, tum quidem Attalo rege, jubentibus libris Sibyllinis, Romam
transportatus est (vid. Liv. 29. 10. sqq.), de coelo cecidisse et pro simulacro deae habitum
esse narrat Appianus in libro qui inscribitur de bellis Annibal. cap. 56. et Dio Cassius 16.
33. edit. Reimar. pag. 313. quem Arnobius advers. gent. 6. 196. 7. 253. ita describit: Lapis
quidem non magnus, ferri hominis manu sine ulla impressione qui possit, coloris furvi
atque atri, angellis prominentibus inaequalis. — Prudentius, hymn. 10. 155. huic baetylio
effigiem humanam attribuit: Lapis nigellus evehendus essedo,

Muliebris oris clausus argento sedet. —

Claudianus de raptu Proserp. lib. 1. v. 201. lapidem in templo Cybeles, quod erat in
monte Idaeo, cultum, religiosam silicem vocat. — Cf. Bancir [Banier] sur la mère des
Dieux, mém. d. l’acad. d. I. et d. B. L. tom. 5. p. 244. Falconnet diss. sur la pierre de la
mère des Dieux, ibid. tom. 23. pag. 213. — Urbs Pessinus et ipsa ἀπὸ τοῦ πεσεῖν nomen
accepisse fertur, uti Ammian, Marcellin. 22. c. 22. et Herodian. 1. c. 2. docent, Herodian.
l. c. αὐτὸ τὸ ἄγαλμα διοπετές, ὡς λέγουσι... τοῦτο δὲ πάλαι μεν ἐξ οὐρανοῦ κατενεχθῆναι
λόγος εἴς τινα τῆς Φρυγίας χώραν · Πεσσινοῦς δὲ ὄνομα αὐτῷ. τῆν δὲ προσηγορίαν λαβεῖν
τὸν τόπον ἐκ τοῦ πεσόντος ἀγάλματος καὶ πρῶτον ἐκεῖσε ὀϕθῆναι. — Quid veri insit tam
levi etymologiae si quaeritur, Graecis numquam studiose inquirentibus, unde nomina
sint ducta, fidem habendam non esse inter omnes constat. Jam antea egregium exemplum

5



in origine baetyliorum nominis deducenda nobis se praebuit. Nomen urbis Pessinuntis,
pro quo etiam reperiuntur formae Πισινοῦς, Πεσινοῦς, rectius derivatur a voce hebraica
פּסּא! pissa (ἁπαξλεγόμενον Ps. 76, 16.) i. e. abundantia, a radice פּ�ה! passa, se diffundere,
aram. ,פּסּא! chald. .פּסּה!

Jam ad cultum lapidum, quali Graeci utebantur, venimus, cujus a rerum scripto-
ribus multa referuntur exempla. Fere omnibus numinibus plus minusve baetyliorum
Graeci consecraverant, quibusnam inprimis, mox videbimus. Photius bibl. vit. Isidor.
τῶν βαιτύλων ἄλλον ἄλλῳ ἀνακεῖσθαι θεῷ, Κρόνῳ, Διί, ῾Ηλίῳ καὶ τοῖς ἄλλοις, confirmat. In
templo Gratiarum Orchomeni lapides quidam temporibus Eteoclis regis a coelo delapsi
colebantur, vid. Pausan. 11. 38: ᾿Ορχομενίοις τὸ ἀρχαιότατον τῶν Χαρίτῶν ἐστιν ἱερόν. τὰς
μὲν δὴ πέτρας σέβουσι τὰ μάλιστα. καὶ τῷ ᾿Ετεόκλει ϕασὶν αὐτὰς πεσεῖν ἐκ τοῦ οὐρανοῦ. —
Apud Aegospotamos tempore, de quo scriptores inter sese valde dissentiunt, multos
aërolithos de coelo cecidisse narrant Plutarch. in vit. Lysandri, Marmor Parium: ἀϕ’ οὗ ἐν
Αἰγοσποταμοῖς ὁ λίθος ἔπεσεν. — Diog. Laërt. 2. 10, 12: ϕασὶ δ’ αὐτὸν (᾿Αναξαγόραν) προει-
πεῖν τὴν περὶ Αἰγοσποταμὸν γενομένην τῶν λιθῶν πτῶσιν, ὅν εἶπεν ἐκ τοῦ ἡλίου πεσεῖσθαι.
— Aristot. d. meteor. 1. 7. Plin. h. n. 2. 38: celebrant Graeci Anaxagoram praedixisse,
coelestium litterarum scientia, quibus diebus saxum casurum esset de sole. — Ammianus
Marcellianus 22. 8. — Quo tempore ceciderint illi lapides, non satis constat: differt inter
olympiadem 72. 73. et 74. Testimonia de imbribus lapidum apud veteres rerum scriptores
dispersa collegit Stobaeus in eclog. phys. cap. 15. 1. Aristoteles l. c. Livius, Plinius, Jul. Ob-
sequens, alii. Athenis in templo Veneris Uraniae, quam ferebant Parcarum vetustissimam,
lapis erat instar Hermarum pro simulaco Deae habitus, cf. Pausan lib. 1.: Οὐρανίας ἄγαλ-
μα τετράγωνον κατὰ ταῦτα καὶ τοῖς ῞Ερμαις. — Baetylus quidam in gymnasio Abydeno
longum per tempus colebatur, quem eundem esse cum eo, quem Plinius Cassandriae sive
Potidaeae viderat, verisimile habent non nulli, Plin. h. n. 2. 58: colitur lapis et Cassandriae,
quae Potidaea vocitata est, qui lapis etiamnunc ostenditur, magnitudine vehis, colore
adusto, comete quoque illis noctibus flagrante.

Praeter illa quae modo enumeravimus saxa, quae ipsis verbis de coelo delapsa praedi-
cabantur, multorum aliorum similium lapidum apud veteres fit mentio, quibus templa
dedita erant, vel quae pro simulacro numinis cujusdam habebantur. Fere omnes hos
baetylos conoidicos fuisse, ex permultis imaginibus, quae in nummis atque in monu-
mentis delineantur, dilucide perspicimus; cf. Pellerin, recueil de médailles, table 80. no.
70. Eckhel, mus. Caes. 1. p. 233. Sestini, descr. numm. vett. 7. pag. 240 Beger, thesaur.
Brandenburg. 2. 712. Vaillant, numm. imperr. praest. ed. 2. tom. 2. pag. 285-288. — Eck-
hel, doctr. numm. 3. p. 711. Uti antea Gratias sub forma lapidum cultas esse vidimus, sic
Amorem quoque item adoratum fuisse apud Thespienses, Pausanias dicit, cf. 9. 27: θεῶν
οἱ Θεσπιεῖς τιμῶσιν ῎Ερωτα μάλιστα ἐξ ἄρχῆς, καί σϕίσιν παλαιότατον ἄγαλμα ἐστὶν ἀργὸς
λίθος. — Apud Orchomenios astra sub formis columnarum vel cipporum culta, idem
docet auctor 3. 20: κίονες ἑπτὰ κατὰ τρόπον οἶμαι τὸν ἀρχαῖον, οὓς ἀστέρων τῶν πλανητῶν
ϕασὶν ἀγάλματα.

Simulacrum Jovis Casii in templo Laodiceno erat lapis quidam, quem statuisse diceba-
tur Juppiter Typhone apud montem Casium in Aegypto superato. In nummis quibusdam
cernitur lapis in medio templo positus, cui hoc circumscribitur: ZEYC KACIOC. De

6



quo vid. Creuzer Symbolik 3. 5. 105: „Juppiter wurde selbst als stein verehrt. Das war der
Ζεῦς Κάσιος, als unförmiger, wohl auch kegelförmiger stein vorgestellt.“

De baetylo in templo Delphico a Jove deposito, praeter id quod in exordio de eo
dictum est, vid. Pausan. 10. 40. Lycophron in Cassandra Jovem appellat δίσκον μέγιστον,
ratione certe habita formae sphaericae, qua lapis ille praeditus erat. Teleius cognomen
fuit, quod Juppiter a Tegeatibus receperat, cujus simulacrum lapis tessellatus vix dedo-
latus fuisse dicitur. Item Jovem Seleuciae, nobilissima Syriae urbe sub lapidis imagine
cultum esse, nummus est testis, quem J. F. Gronovius in Ammian. Marcellin. tab. 5. fig.
3. tradit. Pausanias in Corinthiacis lib. 2. cap. 9. de simulacris Jovis Meilichii et Dianae
Patroae refert, quae nulla arte facta praedicat: ἐν Σικυῶνι ἐν τῇ ἀγορᾷ ἐστὶ Ζεὺς Μειλίχιος
καὶ ῎Αρτεμις ὀνομαζομένηΠατρῷα, σῦν τέχνῃ πεποιημένα οὐδεμίαͺ πυραμίδι δὲ ὁ μειλίχιος,
ἡ δὲ κίονι ἐστὶν εἰκασμένη. — Huc etiam pertinet umbilicus Jovis Ammonis in templo
notissimo oasis Libycae, de quo v. Curt. 4. 7, 23. Simile saxum, quale fuit cippus Dianae
Patroae, in templo Laodiceno pro deae simulacro colebatur. Salmasius, divos lapides fuis-
se in adyto Dianae Laodicenae, arbitratus, sublevatur nota quadam Casauboni, lapides
divos appellari famosissimum illud simulacrum ab Oreste et Iphigenia e Taurica abla-
tum. Lampridius in vit. Heliogabal. cap. 8: Lapides qui divi dicuntur ex proprio templo
Dianae Laodicenae ex adyto suo, in quo Orestes id posuerat, afferre voluit. — Pausanias
in Achaicis narrat, ante aedem Dianae Λυκείας jacere lapidem quemdam sacrosanctum
habitum. De numismate quodam Philippi, in quo templum, ejusque in medio rupes
vel mons cernitur, his verbis circumscriptis: ΚΑΙ ΤΗΣΑΡΤΕΜΙΔΟΣΠΕΤΡΑΙΑΣ. vid.
Pausan. in Phoc. cap. 24. Pharenses triginta lapides tessellatos pro deorum simulacris
coluerunt, quibus Mercurio consecratis nomen erat ἓρμακες sive ἑρμεῖοι λόϕοι, quia il-
lis Mercurius periodos divisisse narratur, de quorum nomine et cultu cf. Hom. od. 2.
471: ὅτι ἑρμαῖος λόϕος ἐστίν. — Antholog. Graec. epigr. 4.: ῾Ιερὸν ῾Ερμείῃ παραστείχοντες
ἔχευαν ῎Ανθρωποι λίθινον σωρόν. — Quid quod ipsa oracula Sibyllina fictitiam horum
tumulorum lapideorum religionem exprobrent: Κἂν πάρ’ ὁδοῖσι λιθῶν συνχρώματα ταῦτα
σέβεσθε. — Pausan. 7. 22. τούτους σέβουσι νοἱ Φαρεῖς ἑκάστου θεοῦ τινος ὄνομα ἐπιλέγοντες
· τὰ δὲ ἔτι παλαιότερα καὶ τοῖς πᾶσιν ῞Ελλησι τιμὰς θεῶν ἀντὶ ἀγαλμάτων εἶχον ἀργοὶ λίθοι. —
De Hermis cf. H. Alexandri explic. tab. Heliac. in Graev. thesaur. vol. 5. p. 722. Schildium
de Chaucis 2. 3. Eberhard. Feithii antiqq. Hom. 1. c. 3. Creuzer, symbolik u. mythol. 1. 5.
55: „früher als die eigentlichen hermen vertraten steine die stelle der cultusbilder, vom
himmel gefallene, gesalbte steine.“ — Magnum lapidem tessellatum Amazones Marti in
Aretiade insula quadam Ponti Euxini dedicaverunt, quem Apollon. Rhod. Argonaut. 2.
1173. describit: εἴσω δὲ μέλας λίθος ἠρηρεῖτο ῾Ιερὸς, ᾧ ποτε πᾶσαι ᾿Αμάζονες εὐχετόωντο. —
Alia simulacra deorum rudia ac deformia erant exempli gratia saxa, quae in templo Hyetti
in Boeotia Herculem et Amorem Thespium repraesentaverunt. Auctor Phoronidis apud
Clementem Alexandrinum Junonis Argivae statuam κίονα dicit vel columnam, notante
Scaligero ad Eusebium. Bacchus eodem teste sub columnae forma cultus. Paeonas discum
pro Sole adorasse docet Harpocrates. Cappadocibus fuisse montem καὶ θεὸν καὶ ὅρκον
καὶ ἄγαλμα, scribit Maximus Tyrius in dissert. 38. Getas sive Dacos rupem quendam
instar numinis coluisse, ex Strabon. lib. 8. constat: παρὰ δὲ τοῖς Γεταῖς ὁ ἱερὸς ὠνομάζετο
θεός · καὶ τὸ ὄρος ὑπελείϕθη ἱερὸν, καὶ προσαγορεύουσιν οὕτως. — Clemens Alexandrinus
multifariis exemplis docet, columnas olim a Graecis pro simulacris cultas esse, stromat.

7



7. 713. πάντα λίθον τὸ δὴ λεγόμενον λιπαρὸν προσέκουν. κίονας ἵσταντες πάντες οἱ παλαιοὶ
ἔσεβον ὡς ἀϕιδρύματα τοῦ θεοῦ. — Quid quod urbes nonnullae, si Kanne erste urkunde
der geschichte, sequimur, a cultu lapidum sanctorum nomen acceperint, exempli gratia
Μονογίσσα oppidum Cariae, quod germanice redditur per „Einstein.“ Stephano Byzan-
tino teste vox carica γίσσον lapidem omnino, apud Graecos saxum quoddam mollius
denotat. Alterum oppidum Graeciae nomen obtinuerat Λᾶς. Simili modo Hernici juxta
etymologiam grammaticorum nomen suum duxerunt a voce Marsica: herna i. e. lapis,
pariter ac Saxones, si conjecturam quam Kanne l. c. statuit, sequi licet. In Paeonia Λαινοι
nomen derivasse dicuntur a voce: λᾶς. De Apollinis Carini simulacro quod Megaris erat,
vid. Pausan. 1. 44: ἔστιν ἐν τῶνΜεγάρεων γυμνασίῳ ἀρχαίῳ λίθος παρερχόμενος, πυραμίδος
σχῆμα οὐ μεγάλης · τοῦτον ᾿Απόλλωνα ὀνομάζουσι Κάρινον. — In eo, quod Seldenus, de
diis Syriis, ex Suida atque Hesychio conjicit, statuam Apollinis Aegyei lapidem fuisse basi
circulari in conum desinentem, errat auctor. Praeter illum lapidem Pessinuntium deae
Cybeli consecratum et baetylum Delphicum longe illustrissimum est saxum conoidicum,
quod pro simulacro Deae Veneris Paphi colebatur, ubi antiquissimum ac celeberrimum
ejus templum fuisse dicitur, cf. Hor. od. 1. 30, 1. Virg. Aen. 10. 51. Tac. hist. 2. 3. — Sta-
tuam Veneris in templo Paphico nulli alii rei assimilari posse quam pyramidi albae, ex
locis veterum auctorum elucet, qualis et illa conspicitur in nummis Drusi apud Patinum,
Trajani apud Tristanum. Antiquissima deae imago lapis modo umbilici modo coni similis
erat, quem ne quis aërolithum esse putet, Boettiger et inprimis Lenz monent. Tac. hist. 2.
3: simulacrum deae non effigie humana, continuus orbis, latiore initio, tenuem in ambi-
tum, metae modo exsurgens. — Serv. schol. ad Virg. Aen. 1. 720: apud Cyprios Venus in
modum umbilici, vel ut quidam volunt, metae colitur. — In nummis Cypriis tres coni
in templo positi excusi sunt, quorum medius et is quidem altissimus statuam Veneris
ipsam exprimere debet. Ab hoc lapide insula nomen Golgi accepisse dicitur, unde Venus
Γόλγων ἄνασσα praedicatur. Cf. Eckhel, doctr. numm. vett. 3. 86. Falconnet, des baetyles,
mém. d. l’ac. d. I. et d. B. L. tom. 6. pag. 258. Guigniaut, la Vénus de Paphos et son temple,
Paris 1827. 8. Reinhard, geschichte von Cypern, bd. 1. tfl. 2. G. Lenz, die göttin zu Paphos,
Gotha 1840. 4. Lapides conoidici, quos in nummis Palaestinensibus excusos conspicimus,
et ipsos nihil aliud esse quam celeberrimum illud simulacrum Veneris Paphicae, verisimile
est, cum Veneris cultus per totam Asiam versatus, diversissimis et nominibus et formis
uteretur. Postea, ubi de more litholatriae Christianis etiam temporibus florente dicendum
erit, nos ad hunc Veneris lapidem revertamur necesse est, quo facilius id, quod hucusque
crux interpretum erat, explicemus, ratione habita originis illius cultus.

Jam morem lapidum colendorum, qualis fuit apud Romanos, paucis verbis adumbra-
bimus. Romae quoque lapidibus informibus honor divinus habebatur, ut manali lapidi
vel petrae, quae docente Festo extra portam Capenam juxta aedem Martis erat, quam
cum propter nimiam siccitatem in urbem protraherent cives, insequebatur statim pluvia,
eumque quod aquas manaret, manalem lapidem dixere. In agro Crustumino, teste Liv.
41. 9. lapis qui de coelo in lucum Martis ceciderat, sacer habitus est: quem eundem esse
cum eo, quem ex rostro avis sangualis decidisse narrat Liv. ibid. verisimile habeo. Sunt qui
contendant, nihil huc pertinere vetustissimum Romanorum usum, uti Apulejo vocatur,
jurandi per Jovem lapidem, quem Aulus Gellius in noct. Att. 1. 21. jusjurandum sanctissi-
mum dicit. Jos. Laurentius in Polymath. pag. 219. sanctissimum Romanis jusjurandum

8



fuisse putat per Jovem Lapidem, adeo ut etiam in proverbium cesserit, inde natum, quod
Jovis simulacrum in Capitolio lapis erat. Nonnulli locutionem eam ellipticam esse cen-
sent, et qui ritu illo jurarent, silicem lapidem tenuisse haec verba dicentes: Si sciens fallo,
tum me Diespiter salva urbe arceque bonis ejiciat, ut ego hunc lapidem! — Contra eos
alii hanc jurisjurandi formulam explicare volunt per statuam lapideam, quae Jovi in Ca-
pitolio posita erat. Sed fuit omnino mos populis antiquis, cujus multa similia exempla
se praebent, non solum Graecis ac Romanis, verum etiam Hebraeis, ceteris, per lapides
jurare. Ad lapides homines profani juramenta praestabant, cf. Hesych. a. v. λιθωμόται;
eosdemque lapides populi simulacris servientes ad foedera sancienda adhibebant, vid.
Herod. lib. 3. Demosth. c. Conon. πρὸς λίθον ἄγοντες καὶ ἐξορκοῦντες. — Lapides divos
Turnebus putat esse simulacra deorum, veteresque inde per Jovem lapidem jurasse. Item
Zoëga originem formulae jurisjurandi illius in cultu baetyliorum quaerendam esse dicit.
Hannibalem commemorat Livius, cum suis praemia polliceretur, agnum laeva, dextra
manu lapidem tenentem. Huc addi potest, quod Plutarch. d. flum. 18. 3. dicit. In flumine
Argolidis Inacho lapidem inveniri, haud dissimilem berylli, qui nigrascat, si quis eum
manu sumat, qui falsum velit dare testimonium. Quorum multos in fano Junonis pro-
symnaeae jacere, Timoth. in hist. Argol. tradit. Mentionem quoque facit eorum Agatho
in secundo de fluminibus libro. Kanne, erste urkunde der geschichte, vel proverbium
nostrum usitatissimum: „stein und bein schwoeren“ ab antiquo illo more vult derivare.
Deus terminus omnibus temporibus solo lapide repraesentabatur, unde venit, ut termini
et ipsi divi haberentur, cf. Ovid. fast. 2.

Termine, sive lapis, sive es defossus in agris
Stipes! ab antiquis tu quoque numen habes.

Tibull. eleg. lib. 1.
Nam veneror, seu stipes habet desertus in agris,

Seu vetus in trivio florida serta lapis.
Propert. eleg. 1. 4.

Nullas illa suis contemnet fletibus aras,
Et quicunque sacer, qualis ubique lapis.

Lucianus in pseudomante Rutilianum notat quendam, si quando λίθον ἀληλιμμένον ἠ
ἐστεϕανώμενον conspexisset, continuo in genua cecidisse, adorasse, vota fecisse, et prospe-
ra ab illo postulasse. Lactant. divin. inst. lib. 1. cap. 20: lapidem colunt informem atque
rudem, cui nomen est terminus. Hic est quem pro Jove Saturnus dicitur devorasse. —
Nota est Numae lex de termino: QVEI TERMINON EXARASSIT IPSVS ET BOVIS
SACREI SVNTO. Haud inepta esse videbitur conjectura, ancile, quod Numa rege de
coelo cecidisse fertur, unde caelestia arma diceretur, et ipsum baetylum quemdam fuisse,
arte humana paullum transformatum; vid. Liv. 1. 20, 4. Ovid. fast. 3. 373. Virg. Aen. 8.
664. Aërolithorum modo colebatur.

Apud Aegyptios quoque et nostris etiam temporibus apud Arabes recepto inter
veteres more, saxa eorum quorum jam mentionem fecimus, simillima, tanquam deorum
simulacra, quin pro numinibus ipsis colebantur, etiamnune coluntur. Falconnet l. c. pag.
526. ex hypopnestico Josephi Christiani cujusdam scriptoris saeculi quinti commentario

9



ad Jamblichi librum de mysteriis Aegyptiorum non satis adhuc cognito, locum attulit,
ubi auctor narrat, in templis saxa quaedam parietibus immissa fuisse, quae petentibus
oracula dedissent, quibusque nomen baetyliorum fuisset. Jamblich. d. myst. Aeg. ed.
Thom. Gale, pag. 215: τὰ ἐν τοῖς ναοῖς βαιθύλια διὰ λίθων ἐν τοῖς στοιχείοις προσρασσόντων.
— Hoc fere idem est, quod ab antiquis pariter atque a recentioribus scriptoribus de saxo
refertur, quod Meccae in templo, cui nomen est Kaaba, muri columnae immissum est,
quo sacerdotes tanquam oraculo uti solent; cf. Sim. Assemanni, saggio sull’ origine, culto,
letteratura e costumi degli Arabi avanti Maometto. Padova 1798. pag. 21. 24. qua auctor
narrat, lapidem illum haberi monumentum Ismaëlis, quem patrem generis sui Arabes
praedicant. Muhamedani in parvo templo, quod ab Adamo fabulantur esse conditum,
postquam pulsus fuit paradiso, et in quo Abraham, Ismaël et Mohamed preces suas fecisse
dicuntur, colunt et osculantur lapidem al-hajar-al-assowad, quem a Gabriele archangelo
ad Abrahamum portatum initio lacte et nive candidiorem atque instar solis lucidum
fuisse, sed nigrum factum propter peccata hominum, docet Chevraeus in historia mun-
di. Bernhardus a Breitenbach in itinerario Hierosolymitano, Mogunt. 1486. originem
lapidis albi et nigri, a filiis Lothi ducere studet, quibus nomen erat Ammon et Moab.
Niebuhr, beschreibung Arabiens s. 312. haec confirmat, paulum mutato lapidis nomine
in: Hhadjar-al-assonad. Antonius Martyr in itinerario suo eundem lapidem commemorat.
Job. Phil. Casselius in diss. περὶ τῶν λίθων κεκραξομένων ad Luc. 19. 40. part. 1. pag. 15 dicit:
fallor, numne huc (scil. in numerum lapidum clamantium) referendus lapis brachtan, sive
lapis niger, qui Mekkae in patria Muhamedis summa olim religione colebatur, in media
templi Muhamedis sanctissimi, quod proprio nomine al-kaaba dicebatur, et ab Adamo
ad Muhamedis usque tempora conservatus sancteque cultus fuit. — De Brachthan, alte-
rum ut adeamus fontem, Veneris apud Arabes simulacro, vid. catechesin Sarazenorum:
anathematizo ipsam illam precationis domum in Make, in cujus medio jacere ajunt lapi-
dem magnum, effigiem Veneris in se habentem! — De Brachthan, arabice: benedictus, a
radice hebraica בּר�! barach, h. e. benedicere, cf. Hadrian. Reland. d. relig. Muham. p. 155.
174. P. D. Huet. dem. evangel. prop. 4. pag. 81. Albert. Schumacher. diss. d. Chemosch,
Moabitarum idolo. pag. 22. Idem, quod Prudentius hymnor. 10. 155. lapidi Pessinuntio,
Zygabenus lapidi Sarazenorum tribuit, effigiem scilicet humanam. Des Brosses du culte
des dieux fétiches, pag. 167: parmi les pierres adorées il y en avoit quelquesunes de celles,
que les Physiciens appèlent Hystérolithes, où la nature en les formant, avoit inprimé
une espèce de figure de bouche ou du sexe féminin. — ibid. pag. 710: il n’y a guère lieu
de douter, que la fameuse pierre noire si ancienne dans le temple de Mecque, si revérée
par les Mahometans, malgré les saines idées, qu’ils ont d’un seul Dieu, et de laquelle ils
font un conte rélatif à Ismaël, ne fût autrefois un fétiche. — De lapide Veneris Uraniae
meminit Pausanias in Achaicis, et Clemens Alexandrinus in Protreptico. Foemina qua-
edam angelos Arot et Marot terram peragrantes hospitio perhumaniter excepit, atque
ob eam causam caelo donata tanquam dea habita est. Atque haec forsan est, quam cis
Muhamedem cultam cum prisca Arabum Venere Urania confundunt Europaei. Venerem
in magno lapide Brachthan dicto etiamnunc colunt Muhamedani, quod credunt, super
eum Abraham cum Hagar coiisse, aut camelum ei alligasse, cum Isaac filium erat sacrifica-
turus, ut scribit Euthymius Zygabenus in Panoplia, ed. Sylburg: ὁ δὲ ῥηθεῖς λίθος κεϕαλὴ
τῆς ᾿Αϕροδίτης ἐστι, τὸν πάλαι προσεκίνουν οἱ ᾿Ισμαηλῖται. — Haud supervacaneum esse

10



videtur, nonnullos locos ex veteribus scriptoribus collectos afferre, quibus conjici possit,
lapidem, de quo illi referunt, eundem esse cum nostro hadschar-al-hassovat dicto. Arnob.
6. 196: videtis temporibus priscis coluisse. informem Arabas lapidem. — Max. Tyr. diss.
38.: certe Palaestinae finitimi Arabes lapidem pro deo coluerunt. — Descriptio lapidis,
quam apud Suidam invenimus, cadit in eum, quem hodierni Arabes etiamnunc ostend-
unt: Θευσάρης, τούτ’ ἐστι θεὸς ῎Αρης ἐν Πέτραͺ τῆς ᾿Αραβίας · τὸν δὲ γὰρ μάλιστα τιμῶσιν.
τὸ δὲ ἄγαλμα λιθός ἐστι μέλας, τετράγωνος, ἀτύπωτος, ὕψος ποδῶν τεσσάρων, εὔρος δύο. —
Suidas Dusaren Arabum confert cum deo Marte: de Graecorum arte etymologica quid
sit judicandum jam supra vidimus. Ceterum vid. Hesych. et Stephan. Byzant. s. v. Suida
minimo jure nomen dei Arabici derivante a deo Marte, alii deum, quem Arabes sub
forma lapidis colebant, Bacchum habent, cui cognomen Dusares fuerit. Nihil sermonis
graeci in illis verbis quaerendum est. Quid? mox demonstrabimus. Origenes cont. Cels.
5. 5. 37. Herod. 3. 8. hoc confirmant, quo teste septem lapides in medio positi Bacchus
atque Urania vocati sunt. Ibidem Astarte sive Alilat dea fuisse praedicatur, quam Arabes
sub forma lapidis venerarentur. Astarte vero eadem fuit atque Venus. Orig. c. Cels. 5.
§. 37: οἱ ᾿Αράβιοι τὴν Οὐρανίαν καὶ τὸν Διόνυσον μόνους ἡγοῦνται θεοῦς, ἐν οἷς ἡ θῆλυ καὶ
τὸ ἄῤῥεν δεδόξασται. — Sunt etiam, qui Deum, quem Herodotus ab Arabibus nomine
Urotal cultum esse narrat, Dionysum, alii, qui Uraniam habeant. Dionys. Periegetes in
orb. descr. pag. 939. putat, Bacchum Jovis filium apud Arabes natum fuisse, cui quid
veri insit nescio. Ceterum Suidas et Hesychius dicunt: Δουσάρην τὸν Διόνυσον καλοῦσιν
οἱ Ναβαταῖοι, ὡς ϕησίν ᾿Ισίδωρος. Alterum etiam nomen occurrit in Codin. orig. Con-
stantinopol: θήσαυρος θεὸς σέβεται · ῎Αραβες δὲ μάλιστα τιμῶσιν. τὸ δ’ ἄγαλμα αὐτοῦ ἐστι
μέγας λίθος τετράγωνος, ἀτύπωτος, ὕψος πόδων ’δ, εὔρος ’β, βάθος ἑνός. — Pro Urania et
Baccho, vel pro Venere et Sole Herodotus et ceteri rerum scriptores quum profani tum
ecclesiastici acceperunt ignota sibi numina ab Arabibus culta, cf. Herodot. 3. 8. Theo-
phrast. histor. plantar. 9. 4. Plin. hist. nat. 10. 2. Arrian. exped. Alex. Magn. 7. pag. 496.
Origen. c. Cels. 5. 34. Philostorg. histor. ecclesiast. 3. 4. Hieronym. in commentario ad
prophetem Amos cap. 5. v. 25. Praeterea locus quidam Jes. 23. in hunc deum Arabum
refertur juxta opinionem interpretum. In museo quodam Romano nummus Adraenus,
urbis Arabiae Petraeae, reperitur, in quo deformis lapis conspicitur, circumscriptis his
verbis: ΑΔΡΑΗΝΩΝΔΟΥΣΑΡ, vid. Zoëga, de usu et origine obelisc. pag. 207. Eodem
auctore tres arae Neapoli in museo regio praestantes cum epigraphe: DYSARI SACRVM
testantur cultum ejusdem dei, quem in Italia quoque sacrosancte habitum fuisse pro-
babile facit antiquus inter Romanos receptus mos, religionem numinum barbarorum
accipiendi et fovendi. Assemannus, quem supra laudavimus, Dusaren significare dicit: do-
minum domus, a radice coptica qclic vel ;meic. Sunt etiam qui Dusarem affinem esse
cum Jove (Ζεύς) contendant. Ac mihi quidem nomen illud etymon ducere posse videtur
a vocibus hebraicis דושׂ! dus h. e. deterere, et !Zאר arez, ares, h. e. terra, qua conjectura con-
cinna cum ceteris argumentis, Dusares numen quoddam agriculturae significaret. Nihil
interest diversissimarum ejusdem nominis formarum, quales enumeravimus, Θευσάρ-
ης, Δουσάρης, Θήσαυρος, Dysares, quas ab una radice ducendas esse, apparet. Praeterire
nolo Maimonidem leges citantem, quibus defenditur, Mercoli deo (i. e. Mercurio) eum
honorem adhibere, de quo supra egimus, recepto apud nonnullos populos orientales
more, lapides colligendi, collectosque numini cuidam, inprimis Mercurio, consecran-

11



di. Verisimiles fit conjectura, respicientibus nobis superstitionis notissimam lentitiam,
in lapide Hadjar-al-Harsowat unum eorum conservari, quos a priscis Arabibus cultos
commemorant scriptores.

Hebraeos morem colendi lapides ab Aegyptiis et Phoenicibus finitimis populis ac-
cepisse, haud dubium est. In libris V. T. multa traduntur exempla, quibus dilucide per-
spicitur, Judaeos a monotheismo decessisse atque ad cultum lapidum apud paganos
usitatum se convertisse. Notissimum est illud Genes. 28. 18. de quo jam dissertum est,
quod quidem exemplum aptum esse Augustinus omnino negat, dicens, Jacobum non
more idololatriae lapidem oleo perfudisse, velut facientem illum Deum, neque ei sacrifi-
casse. — Qua via haec controversia solvi possit, mox videbimus. Accedunt loci non pauci
in litteris sacris, qui hanc Augustini opinionem confundunt, cf. Genes. 21. 45., 28. 18.;
Levit. 26. 1., 21. 1.; Deuteronom. 4. 28., 28. 36. 64.; Numer. 9. 52.; Deut. 29. 17.; 2 Reg.
19. 18.; Jes. 27. 19., 57. 6.; Jerem. 2. 27., 3. 9.; Ezech. 20. 32.; Dan. 5. 4. 27.; Habac. 2. 19.;
Actor. 17. 29.; Apocal. 9. 20.; Permultae leges quas Moses, et admonitiones quas prophetae
adversus hoc idololatriae genus ediderunt, satis probant, apud Hebraeos finitimosque
Palaestinae populos venerationem saxorum latissime patuisse. Quantum honorem et
divinum paene cultum populi orientales, inprimis Hebraei lapidibus maxime gemmis
habuerint, elucet ex eo, quod de pontificis maximi Hierosolymitani thorace, de Mאורי
!Mתומי urim et thummim dicitur, h. e. lux et fas, quo tanquam oraculo utebantur Judaei.
Ex illa superstitione permulta transferebantur in cultum deorum ut apud Graecos ita
apud Romanos, iis praecipue temporibus, a quibus ruina reipublicae et morum incepit.
Judaei oraculo thoracis vim prophetieam quandam lapidibus infixis insitam attribuerunt.
Gemmarum, quibus thorax pontificis maximi exornatus erat, nomina haec sunt: Lessem
(amethystus) — Schebo (magnetes) — Aschlamah (lapis quidam soporifer) — Odem
(sardus) — Pithera (topazius) — Barecheth (zmaragdus) — Nopheth (carbunculus) —
Saphir (sapphirus) — Zahalom (jaspis) — Tharsis (chrysolithus) — Schohem (onyx) —
Jaspe (beryllus) — Praeter librum Epiphanii de ephod sive thorace adhuc exstantem v.
Braun, de vestitu sacerdotum ebraicorum tom. 2. pag. 481. Ab Hebraeis haec superstitio
ad Graecos et Romanos certe per Phoenices vel Aegyptios transiit, quorum non pauci re-
rum naturalium scriptores multa de vi quadam magica secreta lapidibus maxime gemmis
insita narrant. Achates amorem conjugalem augere, jaspis sacra jucunda ac sacra facere,
amethystus ebrietatem impedire vel tollere dicebatur. Simili modo lapis alectorius mirifi-
cus habebatur, quem in stomachis gallorum vel in jecinore inveniri fabulabantur Graeci.
Idcirco non mirum est, Diogenem Laërtium notare, Thalem principem philosophorum
Milesiorum rerum naturalium peritissimum magnetem vita praeditum habuisse, quem
Plinius et ipse tam multo tempore post, ferrum vivum appellat. Judaeis magnetes ante
omnes sacer habebatur.

Jam pervenimus ad discrimen exponendum inter baetylos magnos, qui in publicis
locis urbium, in templis adytisque ad damna a republica arcende ponebantur, atque
inter baetylia minora et portatilia, quibus omnes fere populi veteris pro oraculis privatis,
amuletis utebantur ad mala eludenda et bona paranda. Tales lapides inunctos virtute
divina valere, affirmabant superstitiosi homines, multaque miracula vel potius fabulosa
iis attribuerunt. Lucianus in deorum consilio dicit, omnem lapidem vaticinari, si sit oleo
perfusus: πᾶς λίθος χρησμωδεῖ, ὃς ἂν ἐλαίῳ περιχύθη. Inquirentibus nobis caussam, qua

12



adducti veteres baetyliis illis honorem divinum perhibuerint, jam obviam currit illud
Ciceronis de natura deorum lib. 1. qua dicit, eos omnes deos esse habitos, a quibus magna
utilitas ad vitae humanae cultum redundaret. Baetylia minora jam antiquissimis tempo-
ribus oraculorum naturam obtinuisse, ex Heleni vatis exemplo intelligi licet, qui cum
lapidem illum, quem donum Apollinis fuisse tradunt, manibus contriverat, oracula ab eo
accepisse fertur, uti Orphei λιθικά sive de lapidibus liber docet, quem si Orpheo ipsi attri-
bui posse negamus, facere non possumus, quin antiquissimae esse originis concedamus.
Orphei λιθικά:

ὅπποτε γὰρ μὶν πάγχι καμῇς ἐν χείρεσι πάλλων
ἐξαπίνης ὀρσῇ νεογίλου παιδὸς ἀΰτην
μαίης ἐν κόλπῳ κεκλήγοτος ἀμϕὶ γάλακτι.

Ibidem lapis σιδηρίτης appellatur, quem poëta et ipse lapidem sagacem et animatum
vocat. Conferendi sunt cum his λίθοι ἔμψυχοι, !Mנפשׁי Mאבני abanim nepheschim, quorum
apud Sanchuniathonem fit mentio, et quos Bochartus in lapides unctos, λίθους ἀληλιμ-
μένους, sive !Mנשׁפי Mאבני abanim neschephim, vertendos esse non satis probavit, cum
lapides nonnulli a veteribus vi quadam vitali praediti haberentur. Hic de sancto Heleni
vatis lapide locus, una cum altero, quem jam commemorabimus, postea ad explicandam
cultus baetylorum (majorum) et baetyliorum (minorum lapidum) originem proderit. In
bibliotheca Photii, pag. 1048. qua epitome Damascii de vita Isidori philosophi continetur,
narratiuncula quaedam de Eusebio medico reperitur qui baetylio ad similem modum ora-
culorum et amuletorum utebatur. Damascius in vita Isidori narrat, Eusebium quendam
coluisse et secum gestasse baetylum, Gennaeo Heliopolitarum in Syria deo addictum,
figurae sphaericae, diametro dodrantali, coloris subalbidi, rubris litteris inscriptum. Quo
lapide tamquam oraculo usus est simili modo, uti Helenus, nam l. c. p. 1062 additur: εἶδον
τὸν βαίτυλον διὰ τοῦ ἀερὸς κινούμενον · qua de re Isidorus philosophus conjicit: εἶναί τινα
δαίμονα κινοῦντα αὐτόν. — In templo Solis Heliopolitano (quam urbem hodie quidem in
ruinis dirutam nostrates Baalbek vocant) Deum Solem oraculum celeberrimum habuisse,
a quo Trajanus imperator de bello Parthico, consilium quaesivisset, testis est Macrobius
in Saturnal. lib. 1. Ab auctore etymologici magni secundum Phavorinum rectificati certe
illustrissimus illorum baetylorum minorum in singulari citatur his verbis: βαίτυλος λίθος
γενόμενος κατὰ τὸν Λίβανον τὸ ὄρος τῆς ῾Ηλιουπόλεως. Multa ibi videntur fuisse baetylia,
nam Damasc. vit. Isidor. in bibl. Phot. pag. 1048. dicit: ὅτι κατὰ τὴν ῾Ηλιούπολιν Συρίας εἰς
ὄρος τὸ τοῦ Λιβάνου τὸν ᾿Ασκληπιάδην ἀνελθεῖν ϕησὶ, καὶ ἰδεῖν πολλὰ τῶν λεγομένων βαι-
τυλίων, περὶ ὧν μυρία τετραλογεῖ ἄξια γλώσσης ἀσεβούσης · λέγει δὲ καὶ ἑαυτὸν καὶ ᾿Ισίδωρον
ταῦτα χρόνῳ ὕστερον θεάσασθαι. — Simile oraculum Heliogabali Emisae fuisse videtur.
Sanchuniathon in historiae fragmento apud Eusebium exstante, distinguit inter bae-
tylum lapidem, antiquissimum Phoenicum numen, Coeli Terraeque filium creditum:
et inter baetylia, minorum gentium deos, in lapidibus quibusdam non magnae molis
residentes, quorum adjutorio praestigiatores se et futura praescire et miras res efficere
posse gloriabantur, quem secuti Fridericus Muenter, über die vom himmel gefallenen
steine baethylien genannt, aus dem Dänischen übersetzt von Joh. Ambros. Markussen,
Copenhagen u. Leipzig 1805. 8. sowie schriften d. kön. dän. Gesellsch. d. Wiss. v. J. 1804.

13



differendum esse inter formam βαίτυλον et βαιτύλιον: item Friedrich von Dalberg, über
den meteorcultus der alten, Heidelberg 1811. 8. inter Βαίτυλον, Phoenicum deum, atque
βαιτύλιον distinguendum esse putant. Superstitionem illam, quae maxime lapidibus vi-
res mirificas attribuit, valde communem fuisse, probat locus a Thom. Gale in editione
Jamblichi libri de mysteriis Aegyptiorum ex Nicephori notis in Synesium pag. 239. allatus:
δαίμονες ἐξ ἀερὸς καὶ γῆς θέλγονται οἱ μὲν τοῖς λίθοις, οἱ δὲ ταῖς βοταναῖς. — Proclus in libro
qui inscribitur de magia, daemones plus cognationis cum lapidibus quam cum plantis
habere, affirmat. Similem Ophitis sive Sideritis lapidem, quo Helenus vates utebatur,
notat Plinius Astroidem Zoroastri Medi, hist. nat. 37. 9. ubi lapides vi magica praeditos
enumerat de Asteria, Astroide, Astrobolo, Akopo, Antipathe, Mithrace, Heliotropo,
Carbunculo, Hephaestite, Calcophono etc. refert, in quibus qualis insit vis, magna ex
parte jam in nominibus ipsis exprimitur. Sacerdotes Cybeles Pessinuntiae in cingulo
baetylia minora, certe pro amuletis, tulerunt. Ex Genes. cap. 31. docemur, Rahel, uxorem
Jacobi, fetissis quibusdam vel idolis magicis, !Mתרפי theraphim dictis, tantum habuisse
honorem, eorumque tam cupidam fuisse, ut patri Laban raperet et secum ferret. Qui
cum Fourmonte l. c. nomen baetyliorum derivant a Batuele, baetylia eadem esse putant,
quae illa !Mתרפי. Nos quidem similitudinem in eo quaerimus, quod utrumque idolum, et
baetylus et theraphim, rudes ac vix dedolatae figurae appellantur. Posteris temporibus spe
et cogitatione quaestus commoti mercatores inprimis orientales baetylia minora, amuleta,
alia, summo pretio vendiderunt, quorum maxime notandi sunt Idumaei sive Edomitae;
cf. Zoëga, d. us. et orig. obelisc. pag. 241. Plerique originem ad alios retulerunt, quorum
inprimis Montfaucon, antiquité expliquée, tom. 2. part. 2. culpam superstitionis ilius,
quae baetyliis vim magicam et quasi divinam tribuit iisque tanquam merce utebatur,
in sectas gnosticas Valentinianorum et Basilidianorum confert, cujus sententiam tam
duram comprobare non possumus, cum jam antehac baetylia mirifica haberentur et
venderentur: quamvis concedendum sit, hanc superstitionem quae usque ad quartum
vel quintum saeculum duravit, magna ex parte in doctrina illorum hominum positam,
iisque nolentibus ipsis, auctam esse. Quin etiam alterum baetyliorum nomen, antea inau-
ditum, usitatissimum postea, dico abraxas, ex ipsis Basilidis verbis ducebatur, quippe qui
in voce ἄβραξας numerum 365 contineri docuisse dicitur. Literae scilicet singulae vocis
ἄβραξας significant singulos numeros, ita quidem, ut α respondeat 1, β 2, ρ 100, α 1, ξ 60,
α 1, ς 200, qui numeri si adduntur, summam formant 365, quem mystice observabant
superstitiosi homines, quia in eo numerus dierum communis anni continetur. Talium
isopsephorum, quae dicuntur, multa sunt exempla, ut apud paganos, ita in doctrina secta-
rum Christianarum. Totidem deos, quot annus dierum continet, esse Basilides arbitratus,
hos omnes uno nomine ἀβραξας complecti studebat. Innumeris lapillis, qui pro amule-
tis servirent, hac literae inscriptae erant, qua de re J. C. Scaliger notat: veteres haeretici,
praesertim Valentiniani et Martosiani multa reliquerunt, quae hodie in antiquariorum
loculis asservantur, cum eorum Deo ΑΒΡΑΞΑΣ. Memorant hunc Gnosticorum deum
etiam Tertullianus, et Irenaeus adv. haeret. 1. 23. Epiphanius, alii. Quo spectat magna
testimoniorum farrago, quam Montfaucon in opere supra laudato producit. Multi alii in
codice sacro loci praestant, quibus hoc probetur. De amuletis, talismanibus, phylacteriis,
oppidorum erymatibus, baetyliis, et quaevis sint alia rerum similium nomina, ut ἐπάρτη-
μα, περιάμνα, ἀποτροπαῖον apud Graecos, בּיתÊנפשׁ! beth-nephesch, h. e. domus animae,

14



apud Hebraeos, vid. Genes. 31. 19. 34., 35. 4.; Euripid. Jon. vers. 1018.; Plin. hist. nat. 11. 28.,
20. 9., 30. 11. 15., 34. 15., 37. 3. 9.; Plutarch. d. Is. — Rosenmüller, alt. u. neu. morgenland,
bd. 1. s. 152: „die !Mתרפי gehören zum sabischen (die gestirne verehrenden) aberglauben.
Mehrenteils hatten sie wohl eine menschliche gestalt.“ — Idcirco theraphim, (a radice
syrica !Pתר tharaph, i. e. percontari, inquirere) huc pertinere, negant quidam, ex 1 Sam.
19. 13. 16. idola illa humana facie praedita fuisse conjicientes. At idem baetylis multis,
lapide Pessinuntio, aliis, attributum est. Nota sunt Parsis sub nomine telafim. Nostris
etiam temporibus, teste des Brosses, du culte etc. Romae in pede montis Palatini, in latere
opposito versus Tiberim, lapis quidam, forma baetylorum simillimus cernitur, quem
populus vocat: bocca della verità, qui forsitan prisco tempore tanquam oraculum instar
illius Heleni et Eusebii baetyli habebatur. Memoriam baetyliorum posteris etiam tempo-
ribus, iisque maxime conservatam fuisse, proverbio probatur, quod reperitur in Mich.
Apost. proverb. 10. 71: κἂν βαίτυλον κατέπιες. quod significare videtur: etsi tam prudens
esses, quam si oraculum baetyli devorasses; habita sine dubio ratione fabulae, quam supra
commemoravimus, de lapide, quem Rhea Saturno pro Jove devorandum dedisse dicitur.
Contra hanc opinionem, quae Etymologici magni definitionem secuta, proverbium illud
ita exponit, Hoellingius aliter explicat, quin nos de hac nostra sententia dimoveat, sensum
proverbii et singulorum verborum torquens, ut rem arduam, minusque nobis gratam,
contra animi sententiam eo exprimi contendat, baetylumque in illo proverbio lapidem
quemvis denotare. Omnem lapidem inunctum adorare, in proverbium abiisse, docet
Jos. Laurentius in polymathiae dissert. 37. ac de iis usurpatum esse, qui temere ac sine
judicio erga quosvis afficiantur. Lucianus comparat Menippum philosophum in libro,
cui titulus est Icaromenippo, cum baetylo vel aërolitho quodam: Μηνίππος ἡμῖν διοπετῆς
πάρεστιν ἐξ οὐρανοῦ. — Hic informium rudiumque saxorum cultus diu duravit, ipsaque
plebs christiana ea superstitione infecta erat, quod duobus exemplis probatur, quae Ivo
Carnotens. part. 11. cap. 38. de capite concilii Nannetensis agens, affert, quo funditus
effodi jubentur lapides, quos in ruinosis locis et silvestribus venerantur. Item de cap.
concilii Agathensis, quo statuitur, perscrutandum esse, si aliquis vota vel ad arbores, vel
ad fontes, vel ad lapides quosdam quasi ad altaria faciat. Tanta erat vis litholatriae, ut
saecula multa perduraret! Quid dicam de supersitione, quam veteres populi ut orien-
tales ita occidentales fovebant, cum ne nostris quidem temporibus exstincta sit, contra
etiamnunc floreat? Quis est, quem fugiat amuletum illud famosissimum, quo Fastrada
ab Harun-al-Raschid principe Sarazenorum donata erat, qua mortua Carolus magnus
uxoris dilectissimae lapidem mirificum obtinuit: de quo nuperrime serio in actis publicis
referebatur, quem antea celeberrimus poëta Anglicus Lord Byron, nunc quidem Lu-
dovicus Napoleo, Francogallorum imperator possidere dicitur? Quare non est, quod
miremur aut exagitemus, si animo perpendamus, nosmetipsos superstitione illa adhuc
infectos esse Judaeorum fuerunt permulti, qui lapidem a Jacobo erectum, unctum et
consecratum, interjecto temporis intervallo, pro basi adhibitum fuisse statuerent, cui arca
foederis imposita esset; quos Theodor. Hasaeus in dissertatione de lapide fundamentali
arcae foederis, refutat. Curioso quodam fato illum a Jacobo adoratum lapidem, qui regni
amplitudinem augere dicebatur, in Scotiam pervenisse ajunt quidam, uti e versibus his
elucet:

15



Ni fallat fatum, Scoti quocunque locatum
Invenient lapidem hunc, regnare tenentur ibidem.

Anno vero 1297. Scotis a rege Angliae Eduardo 1. sub potestatem redactis, lapis ille mira-
culosus — per varios casus, per tot discrimina rerum — in templo Westmonasteriensi
collocatus est, his versibus adjectis:

Si quid habent veri vel Chronica, cana fidesve,
Clauditur hac cathedra nobilis ecce lapis,

Ad capud eximius Jacob quondam patriarcha
Quem posuit, cernens numina mira poli.

Quem tulit ex Scotis spolians quasi victor honoris
Edwardus primus, Mars velut omnipotens,

Scotorum domitor, noster validissimus Hector,
Anglorum decus et gloria militiae.

cf. Georg. Buchanan, histor. rer. Scoticar. libr. 8. p. 251. De baetyliis, talismanibus, amuletis
etc. multi existunt libri, quorum titulos tantum afferam, cum descriptio atque adumbratio
hujus argumenti nimis abhorreat a re, quae hoc libello est tractanda. v. traité des talismans
ou des figures astrales, Paris. 1668. — W. E. Loescher et Koblig, dissert. antiquar. d.
talismanibus, Witeberg. 1697. 4. — P. F. Arpe, de prodigiosis naturae et artis operibus,
talismanes et amuleta dictis. Hammon. 1717. 8. — Abhandlung von den talismans, Soorau
1763. 8. — Geschichte der talismanischen kunst, o. o. 1792. 8. — Fictuld, probierstein,
Dresden 1784.

Qualis fuerit cultus baetyliorum, quibusnam caerimoniis exornatus, partim ex iis,
quae jam protulimus, elucet. Reliqua addemus. Lapides, qui sacri, i. e. numinibus qui-
busdam addicti habebantur, uncti, coronati, adorati sunt. De lapidibus unctis cf. J. J.
Bellermann, über die alte sitte steine zu salben. Erfurt, 1793. et Theophrast. character. eth.
cap. 17.: καὶ τῶν λιπαρῶν λίθων τῶν ἐν τοῖς τριοδοῖς παριῶν ἐκ τῆς ληκύθου ἔλαιον καταχεῖν
καὶ ἐπὶ γόνατα πεσῶν καὶ προσκυνῆσας ἀπαλλάττεσθαι. — Siculus Flaccus d. cond. agror.
p. 5: quum terminos ponerent, ipsos quidem lapides in solidam terram rectos collocabant
proxime ea loca, quibus fossis defixuri eos erant, et ungento, velaminibusque et coronis
ornabant. — L. Apulejus: neque enim justius religiosam moram viatori objecerit aut ara
floribus redimita, aut spelunca frondibus adumbrata, aut quercus cornibus onerata etc.
vel lapis unguine delibatus. — Arnobius: Si quando conspexeram lubricatum lapidem
et ex olivi unguine sordidatum, tanquam inesset vis praesens, adulabar, affabar, et be-
neficia poscebam. — Lucian. concil. deor.: πᾶς λίθος χρησμωδεῖ, ὃς ἂν ἐλαίῳ περιχύθη. —
Prudent. c. Symmach.:

Lapis illic.
Si stetit antiquus, quem cingere severit error Fasciolis.

Lucret. lib. 5. Velatum vertier ad lapidem, idem est quam adorere lapides. — Apulej. apo-
log. pag. 504: Negant, vidisse se, qui ibi fuere, unum saltem in finibus ejus aut lapidem aut

16



ramum coronatum. — Minutius Felix in epist.: Non boni viri est, Marce frater, hominem
domi forisque lateri tuo inhaerentem sic in hac imperitiae vulgaris coecitate deserere, ut
tam luculento die in lapides eum patiaris impingere, effigiatos sane et unctos et coronatos.
— Jacobum defendit Augustinus, more idololatriae lapidem non perfudisse oleo, velut
facientem illum Deum, neque adorasse neque ei sacrificasse. Lucianus in pseudomante
narrat, Rutilianum, si quando conspexisset lapidem unctum vel coronatum, continuo
in genua cecidisse, adorasse, vota fecisse et prospera ab illo postulasse. Sanchuniathon
appellat baetylos lapides animatos, λίθους ἐμψύχους, quos Bochartus correxit in lapides
unctos. Clemens Alexandrinus vocat eos λίθους λιπαρούς, lapides pingues, oleo perfusos.

Antiquissima apud Graecos litholatriae vestigia quaerenda esse mihi videntur in
multis fabulis, quae a poëtis rerumque scriptoribus de permutationibus deorum atque
hominum in lapides traduntur; quibus ostenditur veteres credidisse, in saxis habitare nu-
mina quaedam inferiora, vel daemones, pariter atque nymphas in fluminibus et arboribus.
Huc pertinet mythus omnium notissimus de Deucalione et Pyrrha, qui ex lapidibus post
tergum jactis homines procrearunt post diluvium magnum, quo totum genus humanum
ad internecionem redactum fuisse traditur. Accedunt fabulae mythographorum, quas
magna ex parte ab antiquitate traditas acceperunt, de commutationibus, exempli gratia,
Batti per Mercurium in lapidem Lydium, Celmi per Jovem in adamantem, Phaëtontia-
dum per deos in succinum, Erycis aliorumque Phinei comitum per Perseum in lapides,
Kerkopum, aliorum. — Hindostani multa fabulantur de lapide, cui nomen est Salagram-
ma, in quem Wishnu per exsecrationem mulieris cujusdam, quam assumta facie absentis
mariti fefellerat, mutatus est. Item Krishna in lapidem vertebatur.

Jam pauca nobis addenda sunt de cultu lapidum apud alios praeter hos quos comme-
moravimus populos usitatissimo, cujus nonnulla at non satis explicata et demonstrata
exempla in medium proferunt Meiners, allgemeine geschichte der religionen, bd. 1. s. 151.
Zoëga de usu atque origine obeliscorum pag. 196. Exempla litholatriae, qualis apud paga-
nos versatur, colligenda sunt in itinerum scriptoribus, quorum de Mogolibus et Seribus
vid. Isbrand, voyage de Moscou à Chine en 1692. tom. 8. des voyages du Nord, pag. 111. —
de Buraetis, Georgi, beschreibung der nationen des russischen reichs, Petersburg 1776.
s. 318. — de Jacutis, Sarytschen, reise in das nordöstliche Sibirien, deutsch von Busse.
Leipzig 1805. 8. 1. tom. pag. 27. — de Lapponibus, Regnard, reise nach Lappland, im 6.
band der sammlung von reisen, s. 321. — Schefferi Lapponia, cap. 7. pag. 93. cap. 9. pag.
104. — Haegstraem hist. gén. d. voyages. tom. 19. pag. 259. — de Tybetanis et Hindostanis
vid. A. Georgi alphabetum Tybetanum, Rom. 1762. 4. pag. 284. — Rogerius, new eroeff-
netes heydenthum, Nuernberg 1663. 8. 1. 16. — Tavernier, reisebeschreibung, 1681. fol. 2.
169. — A. Hamilton a new account of the east Indies, Edinburgh 1727. 8. pag. 383. 385. —
de Tunkinesis v. Tavernier, reisebeschreibung 3. 89. — de Amboinesis, Valentyn, ouden
nieuw oost Indien, Amsterdam 1724. fol. 3. 2. — de Peruvianis, Acosta histoire naturelle
et morale des Indes occidentales, Paris 1606. 8. pag. 206. — De Mexicanis, Alexander
v. Humboldt, vues des Cordillères, cah. 2. pag. 94. — de Aethiopibus et Afris, de Bry
descriptio regni auriferi Guineae, in tom. 6. Ind. orient. pag. 21. — de Guineensibus Afris,
Haegstraem hist. gén. d. voyages, tom. 1. liv. 9. cap. 7. §. 7. — de Narsingensibus ibid. liv. 1.
cap. 4. §. 4. — Quorum omnium fere auctorum descriptiones de modo litholatriae et de
forma ac colore lapidum consentiunt cum iis, quas jam exposuimus. Idolum quoddam

17



in pagoda Dschaggernautensi cultum Hamilton l. c. describit, lapidem esse magnum
pyramidalem ceterum deformem et nigri coloris. — Ejusdem generis est Sommonaco-
dom, quod simulacrum sub forma rudis saxi colunt Siamesi. Deus „Tlaloteuctli,“ ut
diligentissimus animadversor Alexander ab Humbold observat, a Tultequibus sub forma
duorum candidorum lapidum colitur, qui „teotetl“ h. e. divini dicuntur. Hindostanos
notat Fridericus a Dalberg l. c. urbe Nepali apud Benares pro simulacro Mahadevae,
amoris et procreationis dei, saxum nigrum venerari. In pagoda sive sacello Puravattam vel
Pervuttum dicto lapis stat coniformis, quem „Mali-kardi“ dicunt, cf. Mackenzie’s reise,
tom. 5. s. 20. Narsingenses in Indiae peninsula habitantes tres lapides nigros in sacello
positos adorant. Vincent. Belior. in lib. arab. scripto advers. Muhamedanos, populos
Indicos Albarachumas et Zechiamos bis anno lapidum tumulos collegisse, collectosque
pro numinibus adorasse, refert. „Adoscht“ nomen lapidis, quem veteres Parsi sacrum
habebant, in quo ignis sacer „aleschdan“ dictus splendebat. In Atui, una ex insulis Sand-
wichianis lapis quadratus Tongoroae deo tutelari consecratus fuit, cf. J. Cook. lib. 3. cap.
11. Exemplum, quod ad probandum apud Frisios et Saxones morem colendi lapides Zoëga
et Dalberg locc. citt. afferunt, ineptum est, cum statuam illam lapidem deformem plane
rudem ac nulla arte fabrefactam fuisse, omnes rerum Germanarum scriptores negent.
Idcirco Zoëga immensum apparatum criticum omittere potuit, quem substruxit, quo
nomen originemque statuae Irminsulae quae dicitur, explicaret. Apud Aegyptios de-
um Canopum, cujus forma est notissima, ex baetylo quodam traxisse ortum suum qui
arbitrantur, a Zoëga recte refutantur. Apud veteres Sauromatas deus Czur idem erat,
qualis Romanis Terminus. Storjunkare, juxta mythologiam Lapponicam dominus terrae,
silvarum, sub forma lapidis plane rudis colitur, cui idem est nomen, quod numini. In Sa-
xonum morem aliquid lucis affert Caroli Magni capitular. 7. §. 236: si infideles vel faculas
accenderint, vel arbores aut frondes aut saxa venerentur, et presbyter hoc eruere neglexerit,
sacrilegii sese reum esse cognoscat. — Ceterum censet J. Grimm, deutsche mythologie,
Göttingen 1835. s. 370. cultu saxorum maxime praecellere doctrinam Celticam, qualem
Druidae constituerunt. Germanorum erat mos, lapides judiciales et rituales sacrosanctos
habere. Per totum vero medium aevum superstitiosa opinio de viribus secretis lapidum
late patuit, quam Marbodi (†1123.) liber lapidum et Alberti Magni (†1280.) opus aluerunt.
Graecorum lapidem alectorium facillime recognoscimus in fabulosa gemma „siegstein“
dicta, de qua Marbod l. c. cap. 3.

Invictum lapis hic reddit quemcunque gerentem,
Extinguitque sitim patientis in ore receptus.

Alias lapis serpentinus victoriam parans praedicatur in poëmate Vindobon. cod. quod
Grimm l. c. s. 632. laudat: „ich höre von den steinen sagen, daz grôze tugent daran lige,
die natern und kroten tragen, swer sie habe, der gesige.“ Lapis, quem dicunt „siegstein“
commemoratur Otnit 558. 559. et Vilkinasag. cap. 96. cui aequalis est alius „wünschelstein“
apud Basile pentamerone 4. 1. Similes lapides mirifici in carminibus epicis saepe ob viam
currunt. Britanni etiamnunc lapidibus quibusdam „holedstones“ sive „holystones“ dictis,
i. e. saxis cavatis vires salutares attribuunt. Jam Edda Saemund. 137b similis amuleti „Jar-
knas“ dicti mentionem facit, qui idem esse dicitur, quem in corona imperatoris Romani

18



immissum orphanum sive pupillum vocant scriptores medii aevi. De lapidum cultu in
Germania septentrionali vid. Conringii antiqq. stat. Helmstad. — Wormii monument.
dan. lib. 1. cap. 4. — Trogill. Arnkiel, cymbrisches heydenthum s. 223. — Joann. Pickardt,
korte beschryvinge van eenige verborgene antiquiteten s. 23. Jusjurandum dederunt „at
ursvoelum unnar steini“ et „at enom hvîta helga steini“ Edda Saem. 165a. 237b. — Aëro-
lithos, quos dicunt „donnerkeile“ Dithmarsi hodie quoque venerantur et asservant, v.
Müllenhof schleswigsche volksagen no. 480. — Montem Lusaticum Czornebog dictum
urbi Budissin vicinum, cujus alterum latus „prasica“ appellatur ab oraculis petitis, com-
parare licet cum Romana illa „bocca della verità“ quam supra laudavimus, nec non cum
saxo loquente Celtico, quem vocant „Llech-Llavar“ et cum rupe mirabili Druidarum in
insula Mona sita, cui nomen est „Maen Mordhwyd“ de quibus vid. Mones europäisches
heidenthum 2. s. 457. Quid quod in fabulis Christianis mirae res de lapidibus narrentur?
In historia fabulari de Sancto Graali lapis exillix commemoratur, qui e corona Luciferi in
terram cecidisse et postea in ciborium eucharistiae commutatus esse dicitur, quod hodie
etiam Genovae ostenditur, „il sacro catino“ dictum. — Simillimae mythorum Graecorum
et Indicorum sunt innumerae paene fabulae de gigantibus, qui lapidescunt, quorum
sua quaeque gens monumenta in aeternam memoriam conservat et posteris tradit. De
nominibus gentium urbiumque a litholatria ductis jam antea disseruimus.

Haec habui, quae de nomine et cultu baetylorum dicerem: quibus pertractatis restat,
de origine et causis litholatriae disserere, sententiasque hominum eruditorum sub examen
vocare. Quantum, idque gravissime peccatum sit in explicandis quum Graecorum et
Romanorum, tum ceterarum gentium fabulis, ut ab antiquis ita maxime ab hodiernis
scriptoribus, quis est qui nesciat? Quali licentiae, quam permulti viri docti jure repre-
henderunt, et in narranda et in explicanda de baetylis fabula ob viam occurramus, mox
videbimus. Haud minimam culpae partem attribuendam esse mythographis nostris, sym-
bolicis qui dicuntur scriptoribus, inter omnes constat. Des Brosses, du culte des Dieux
fétiches, recte animadvertit: „le système du sens figuré une fois admis, on y voit facilement
tout ce que l’on veut, comme dans les nuages.“ Certe: media tutissimus ibis! — Exstiterunt
permulti interpretes, in quos egregium illud Goethianum cadat: „Ihr legt nicht aus, ihr
legt hinein.“ — Sunt qui in explicandis atque adumbrandis fabulis antiquis unam solam
viam sequi studeant, quos in eo, quod ipsi justum ac verum habebant, saepius valde errasse
videmus: qui steriles herbas eligentes hortum repurgent, eodemque tempore triticum
evellant: vel quorum studia ac labores culturae prosint, ac simul plantas parasiticas foveant.
A pluribus interpretandi rationibus opem solam poscendam esse existimo, nec in eorum
numero haberi volo, qui praeconceptis opinionibus atque immaturo examine ad rem trac-
tandam accedant. Friedrich August Wolf, vorlesungen über encyclopädie der philologie,
herausg. v. Stockmann, Leipz. 1831. s. 235: „keine einzige quelle kann so sein, dass man alles
in der mythologie aus ihr erklären könnte; vielmehr muss bei jeder mythischen erzählung
darauf gesehen werden, welcher art, ob sie historisch, physicalisch, astronomisch oder
moralisch ist.“ — Notissima sunt somnia mythologica Euhemeristarum inter Graecos,
inter Germaniae septentrionalis rerum scriptores Saxonis Grammatici, quorum dei atque
heroes deposita veste mythica habitum suum permutant, ut jam non fabulas, sed res
gestas infiniti regum numeri legere credamus. Artem hermeneuticam sive enarrationem
fabularum, quas ab antiquis accepimus, hypotheses paene fama spoliasse, satis cognitum

19



est. Ne nimis procul a veritate aberremus, id inprimis persuasum habeamus necesse est,
omnes fabulas ab una origine derivari non posse: et quanquam in omnibus, quas jam
collectas in medium proferemus, opinionibus hominum eruditorum de origine et causis
cultus baetylorum plus minusve inesse veri, negari non potest, tamen ne una quidem de
hoc argumento sententia rem acu tetigisse videtur.

Inter eos, qui cultum lapidum sanctorum ex sola fetissorum religione tamquam
ex primitiva explicare student, maxime des Brosses l. c. hanc suam sententiam urget,
quem magna ex parte secuti sunt Zoëga, Muenter, Dalberg, alii; qui quanquam id non
absque eruditione praestiterunt, assensum tamen in omnibus vix ac ne vix quidem me-
rentur. Fetissismus, qui dicitur, est cultus numinum rudissimus ac brutissimus, qualem
etiamnunc multae vel plurimae Africae interioris aeque ac Americae et Siberiae gentes
fovent, quae qualibuscunque rebus modo utilibus modo nocivis, truncis, sagittis, cippis,
lapidibus, innumeris ceteris honorem divinum perhibent. „Fetisso“ est vox portugallica,
quamcumque rem incantatam denotans, cujus etymon a latino verbo: fari, duci solet.
Des Brosses, du culte des Dieux fétiches (Berlin) 1763. primus hoc vocabulo usus esse
dicitur, quod Winterbottom in account of the native Africans of Sierra Leona tom. 1.
pag. 99. a voce portugallica: feticeira, h. e. incantatrix, derivare mavult; in qua etymologia
nihil novi inest. Equidem inveni in Thomas Broughtons historischem lexicon aller reli-
gionen, Dresden u. Leipzig 1756. prius exemplum notionis fetissismi, qua narratur: „die
Neger zählen auch gewisse steine unter die fétiches.“ — Meiners de falsarum religionum
origine et causis, in commentar. Gottingens. tom. 7. pag. 70-73. in numero fetissorum
complectitur ignem, flumina, coelum, aërolithos etc. et distinguit inter fetissorum, ho-
minum divorum et astrorum cultum. Boettiger. ideen zur kunstmythologie, Zoëgae
opinionem, qua baetylia omnia ad fetissos quosdam obscuros Pelasgicos referenda esse
censet, justissimam habet. Jam quis crederet, etsi Graecos Romanosque antiquissimis
temporibus morem illum colendi lapides tanquam fetissos ex oriente adoptasse conce-
datur, eos populos tam illustres in quaque arte scientiaque humana, eum cultum, quo
barbari utebantur, postero etiam retinuisse, quum jam philosophi exstiterant, qui de
rerum natura, earumque principiis disquisiverunt? Quis crederet, Graecos, quos ante
omnes aequales et posteros arte statuaria tantopere excelluisse constat, ut hodie quoque
celeberrima exempla nobis praebeant: quis crederet, quaeso, contentos fuisse rudibus
illis simulacrorum formis, quae in adytis deorum summis honoribus habebantur, nisi
vim quandam naturalem vel supranaturalem secretam inesse putassent, quae venerando
digna videretur? Conferant illi, qui ita de baetyliorum cultu ejusque origine judicabant,
conferant Graecos ceterosque populos omnes, qui fetissorum cultores praedicantur, cum
incultis illis, quas modo commemoravimus nationibus, quae tantopere ab omni cultu
atque ab humanitate absunt, quarum stupiditas in proverbii consuetudinem veniret.
Certe aliae causae cultus baetylorum quaerendae sunt. Ipsi illi, qui originem litholatriae
ex fetissismo ducere tentabant, aliam quoque causam quaesiverunt, qua diversitas modo
exposita tolleretur.

Idcirco Muenter l. c. pag. 9. ortum et baetyliorum et cultus eorum ab aërolithis duxit,
quos cum sabaeismo, qui astrorum cultus totum per orientem latissime patuit, et sine
dubio religio primitiva erat, consociare studet. Quod idem Scheuchzerus vir doctus Ti-
gurinus, ineunte saeculo 18. florens, conjecit in libro cui nomen dedit auctor kupferbibel,

20



in welcher die physica sacra oder naturwissenschaft der in der heiligen schrift vorkom-
menden sachen erläutert wird cap. 38. §. 265. seqq. Boettiger et ipse, qui alias causam et
originem litholatriae in fetissorum cultu quaerit, a sabaeismo auxilium petit, cujus patria
in Aegypto, in Arabia et Phrygia ponitur. Jam si quaeritur, quo modo affinitas stellarum
cum lapidibus, maxime cum baetyliis probari possit: in primis hoc observandum est,
cacumina montium, excelsorum lapidum, aptissima fuisse loca et ad conspicienda et ad
colenda astra, unde venit, ut innumeros fere montes in toto terrarum orbe sacrosanc-
tos haberent homines superstitiosi. Deinde veteres permultis lapidibus vim quandam
divinam insitam attribuisse jam antea exposuimus, quam inprimis in magnete, in succino,
aliis reperiri crediderunt. Lapides illos animatos λίθους ἐμψύχους, quos Sanchuniathon
in fragmento illo apud Eusebium in praep. evang. asservato memorat, !Mנפשׁי Mאבני qui
hebraice dicuntur, a veteribus stellas de coelo delapsas putatos esse, ex eodem Euseb. lib. 1.
10. intelligi licet: ᾿Αστάρτη εὗρεν ἀεροπετῆ ἀστέρα, ὃν καὶ ἀνελομένη ἐν Τύρῳ τῇ ἁγίαͺ νήσῳ
ἀϕιέρωσεν. — Astra de coelo delapsa genii fugaces atque commutati esse putabantur, et
lapis ardens e nubibus decasus stella exstincta habebatur. Ergo cum lapides relationem
quandam cum stellis habere veteres putarent, uti multis exemplis docemur, stellis vero
genii sive daemones aut heroes et homines divi praeesse crederentur: ita facillime numina
cum symbolis, cum astris et postea cum lapidibus jungi poterant, quos pro simulacris
habebat cultus. Pausan. 3. 20: κίονες ἑπτά, κατὰ τρόπον οἶμαι ἄρχαῖον, οὓς ἀστέρων ϕασὶν
ἀγάλματα. — Beausobre, histoire du Manichéisme, tom. 1. pag. 223: Les Orientaux croyai-
ent, que les anges sont des esprits ignés, opinion, qui passa dépuis chez les Chrétiens, et
qui, si je ne me trompe, s’était communiquée aux Juifs longtemps auparavant. — Hoc
recte animadvertit auctor. Nam apud Judaeos lapis sanctus in proverbium abierat, cf.
Jes. 8, 14. Joann. Phil. Casselius in diss. περὶ τῶν λίθων κεκραξομένων comment. ad. Luc.
19. 40. multa ad demonstrandam illam superstitionem, quae lapidibus nonnullis vim
supranaturalem tribuerat, contulit. In lapidibus numina habitantia a Graecis credita
esse, multae docent fabulae, de permutationibus deorum hominumque in lapides fac-
tis, quarum supra compluria attulimus exempla. Muenter praeterea nummos notat, in
quibus lapidum imagines atque insuper stellae excusae conspiciuntur. Miramur, viri
doctissimi curas et industriam nonnulla subterfugisse, quae ad sublevandam atque augen-
dam illam de baetyliorum origine opinionem haud inepta esse videntur. Plutarchus de
placitis philosophorum, cap. 13. Diogenem fere idem de astris sensisse, est testis, qui stellas
ardentes lapides pumicosos habuisse dicitur. Anaxagoram, Democritum, Metrodorum,
alios, solem massam igneam putasse, notat Plutarchus ibidem. Philosophi in his de astris
et lapidibus sententiis antiquam opinionem adoptarunt, quae in saxis ignem elemen-
tarem atque principium procreationis jacere contendit, unde venit, ut post diluvium
Deucalioneum homines e lapidibus progenitos esse fabularentur Graeci. — In eo quod
Muenter de errore Eckhelii in doctrina nummorum veterum circa pileos dioscurorum
notat, mihi quidem ipse errare videtur, eum dicat, formas lapidum stellis exornatorum
non satis differre a pileis dioscurorum, ita ut de hoc argumento disquisitio accurata
etiamnunc sit in piis desideriis. Quid stellae, quibus lapides in nummis excusi saepius
ornati videntur, aliud significant, quam vel affinitatem saxorum cum astris a veteribus
creditam, vel ipsum illum honorem divinum, quem Graeci et Romani pariter ac populi
orientales iis habuerunt? Stellae insuper lapidibus sunt attributa quaedam numinum,

21



quorum simulacra saxis repraesentabantur. Certe, si concedimus, eam quam Muenter et
alii eruditi homines sequuntur rationem originis litholatriae explicandae, in ea singula
exempla adhibendam esse, quae diserte a scriptoribus aërolithi declarantur: tamen ad
omnes locos, qui de baetylorum cultu nobis traduntur, pertinere, negemus oportet. Quid
quod non solum lapides, verum etiam simulacra lignea rudissimarum formarum, trunci,
ancilia cetera de coelo cecidisse fabulentur Graeci et Romani: unde facile intelligi potest,
id eo solum studio praedicatum fuisse, quo major auctoritas evaderet et sanctitas, qua
apud rerum naturalium imperitos homines baetylia habebantur. Hodie etiam in terris
orientalibus interdum aërolithos inveniri, multa exempla ab itinerum scriptoribus relata
docent: sed cur a Graecis tantus numerus eorum tanquam numina ipsa habita sint, et
qua re eorum cultus tam late patuerit, apud eos quoque, qui miraculorum a sacerdotibus
traditorum testes non fuerunt, non intelligitur. Satis superque indices lapidationum
ex scriptis veterum et hodiernorum afferebantur, quibus omnia explicari posse puto,
praeter id solum, ex aërolithorum casu ortam esse totam baetyliorum religionem. De
imbre lapidum, qui Mario consule evenit, scribit Plin. hist. nat. 2. 58. Chronicon Syricum
Aboulfaradi sive Gregorii Barhebraei lapidationem anno 769. post Chr. nat. factam narrat,
de qua vid. Silvestre de Sacy, notes à la déscription de l’Égypte d’Abd-al-atif. Paris 1810. 4.
pag. 505. — Stobaei eclog. physic. cap. 15. 1. — Aristotel. de meteoris. — Jos. antiq. 10. 11.
— Exod. 28. 24. Ceterum cf. Livium, Plinium, Flavium Josephum, Julium Obsequentem,
qui dispersa lapidationum exempla praebent. Hodiernorum, qui aërolithorum partem
naturalem premebant, inprimis hi sunt: Szarn, lithologie athmosphérique. Paris 1803. —
Dr. Chladni, chronologisches verzeichniss der mit einem feuermeteor niedergefallenen
steine und eisenmassen, in Gilberts annalen der physik bd. 15. s. 307. — V. Ende, über
massen und steine, die vom mond auf die erde gefallen sind. Braunschweig 1804. — Noch
ein beitrag zur geschichte der vom himmel gefallenen aërolithen, in Vogts magazin für
den neuesten zustand der naturkunde. März 1804. — Boetticher, was ist von den steinen
zu halten, die vom Himmel fallen? Deutsche monatsschrift, August 1796. — Reuss, über
den steinregen bei Lissa, im journal der physik, chemie und mineralogie. 8. bd. 2. heft
5. 457. — Multa quoque dispersa inveniuntur in his scriptis: Freret, réflexions sur les
prodiges rapportés dans les Anciens. mém. d. l’acad. d. I. et d. B. L. tom. 6. pag. 706. seqq.
— Falconnet, sur la pierre de la mère des Dieux. ibid. tom. 23. pag. 213. — Falconnet, sur
les baithyles. ibid. tom. 6. pag. 513. seqq. — Illi qui in aërolithorum imbribus originem
baetyliorum et causam litholatriae quaerunt, maxime timorem metumque hominum
urgent, quo affecti esse debebant conspicientes saxa magna saepe mole e nubibus delapsa.
In qua opinione multum inest veri. Secundum versum Lucretii notissimum: Primus in
orbe deos fecit timor. — Hume, origine of religion, — Boulanger, antiquité dévoilée, —
Dalberg, meteorcultus der alten, — alii, metum ac timorem causam omnium religionum
fuisse contendunt. Zoëga quoque inter antiquissimas errores origines et latissime patentes
hoc refert, quod inopinato eventu perculsi rudes homines uni aliive rei divinam et plus
quam naturalem virtutem inesse crederent, ad bona procuranda vel ad mala abigenda. l.
c. pag. 241.

At forma et figura, nec non color aërolithorum, uti hodie novimus, saepissime pla-
ne contraria est ejus, qualem veteres auctores describunt, certe multum differt. Quid
nunc? Jam pervenimus ad tertiam de origine litholatriae opinionem discutiendam, quam

22



multo majoris momenti esse in explicandis, de natura baetyliorum fabulis videbimus.
Antiquissimis temporibus, quibus ars statuaria in cunabulis quasi fuit, lapides paene
deformes, certe rudes atque inculti pro deorum simulacris habebantur. Lapides inprimis,
qui symbola virium divinarum esse putabantur, vel tales, quales natura ipsa formaverat,
vel paulum modo adjuvante arte humana colebantur. Maxime sublevari videtur haec
opinio, quod in nonnullis lapidibus honore divino cultis faciei cujusdam humanae vesti-
gia sane rudia atque irregularia conspiciebantur, qualia exempli gratia lapidi Pessinuntio
Cybeli consecrato Prudentius hymn. 10. 155. et lapidi quem Arabes etiamnunc venerantur,
Hadschar-al-Assowat dicto, Euthymius Zygabenus in panoplia, ed. a Sylburg. tribuunt.
Audiamus testes, qui ad corroborandam hanc sententiam adduci possunt. Barbaros, quia
artem sculptoriam ignorarent, lapides pro diis coluisse, dicit Dio Chrysostomus in orat.
12: πολλοὶ τῶν βαρβάρων πενίαͺ τε καὶ ἀπορίαͺ τέχνης ὄρη θεοὺς ἐπονομάζουσι καὶ δένδρα
ἄργὰ καὶ ἀσήμους λίθους. — Item Pausanias in Achaicis refert, solenne fuisse antiquitus in
Graecia rudibus lapidibus exhibere honores deorum. Böttiger, ideen zur kunstmythologie,
bd. 2. herausg. von J. Sillig, s. 135. ἀργοὺς λίθους, quos Pausanias commemorat, contractos
esse ex ἀεργοῖς λίθοις, recte notat. Respondent enim illis signa inertia, de quibus vid. Ar-
nob. adv. gent. 1. pag. 13. — Clemens Alexandrinus in stromat. πρὶν γ’ οὖν ἀκριβωθῆναι
τὰς τῶν ἀγαλμάτων σχέσεις, κίονας ἱστάντες οἱ παλαιοὶ ἔσεβον τούτους ὡς ἀϕιδρύματα τοῦ
θεοῦ. — In onomastico Pollucis, ed. Hemsterhuys. lib. 1. pag. 11. haec notio reperitur:
κοιλάναι λίθους εἰς θεοὺ μόρϕην, excavare lapides in deorum imaginem. In eo, quod Joann.
Spencer de legg. Hebraeor. lib. 2. cap. 4. conjicit, gentes naturae quodam instinctu res
naturales nullo artificio adulteratas sine signis et figuris numini gratiores existimasse, nihil
est quod probari possit: cum populos omnes numini nihil obtulisse praeter perfectissima
quaeque et optima, satis constet. Tirocinio artium finito apud omnes gentes statuas et
templa deorum quam maxime fieri potuit ornata videmus. Telchines, autochthonos
insulae Rhodi primos fuisse, qui simulacra deorum fecissent, laudat Diodor. Sic. bibl. 5.
55. Telchinium sive Thelginium nomen a voce θέλγειν, quae denotat incantare, fascinare,
derivatur, de quibus vid. Lobeck Aglaoph. 3. 4. pag. 1181.

Proxima huic opinioni videtur esse ea, quae originem cultus baetyliorum in honore
permagno et quasi divino quaerit, qui lapidibus pro monumentis constitutis habebatur.
Ut a rebus exorsi rudibus ac simplicibus primaevi homines per gradus ad elegantia et
magnifica simulacra deorum pervenerunt: ita quoque antiquissimo memoriae subsidio,
rudibus saxis, lapidum mole, ligneisve truncis utebantur, quibus posteritati notitiam
rerum gestarum traderent, satis experti, sine externo recordationis praesidio cognitionem
rerum memoriae soli concreditam perire. Quo minus hoc fieret, simulque monumenta
illa sine arte constituta longum per tempus durarent, sacrosancta ut sua ita aliorum habe-
bant. Innumera fere hujus rei sunt apud veteres scriptores exempla, quorum ea modo
afferamus, quae lucis aliquid disquisitioni de hac institutione suscipienda praebeant.
Magna ex parte memoriam rerum a Diis vel ab heroibus gestarum posteris tradiderunt illi
lapides. In Athenarum Acropoli lapis ostendebatur non magnus, cui Silenus insedisse
ferebatur, quando in Atticam venit Bacchus, Pausan. 1. 3. — Apud Megarenses in arce
Alcathoi regis alter ostendebatur lapis, in quo Apollo lyram dicebatur deposuisse, opem
laturus Alcathoo in arce muro cingenda, unde saxum sonans evasisse fertur, v. Pausan. 1.
42. — In eadem civitate prope prytaneum saxum erat quoddam Anaclethra dictum, ubi

23



Cererem narrabant Proserpinam filiam raptam ab inferis revocasse, Pausan. 1. 43. — Eleu-
sinii monstrabant petram, cui nomen erat Agelastos, ubi post longos errores consederat
Ceres maerore afflicta de raptu Proserpinae, Apollodor. bibl. 1. 5. — Eodem studio, in
memoriam factorum et rerum gestarum Aegyptii ingentiail la monumenta, pyramides,
obeliscos erexerunt; e quo scilicet solo conjici non potest, Aegyptios a cultu lapidum
non abhorruisse, cujus indicia obelisci et pyramides non sunt satis luculenta, uti quidam
voluerunt, exempli gratia Bidermann in otior. litterar. part. 1. pag. 136. qua de litholatria
veterum agitur. — De more antiquo apud Hebraeos erigendi monumenta, Rosenmüller
testimonia collegit in libro: altes und neues morgenland bd. 1. 5. 48. artikel 27. ad 1. Mos. 12.
7: „die patriarchen waren sorgfältig darauf bedacht, das andenken an wichtige ereignisse
durch altäre, behauene steine und andere dauernde denkmale zu erhalten.“ — cf. Genes.
12. 7.; 13. 18.; 28. 18.; 31. 48.; 26. 33.

Hic commemorandi sunt termini, quibus honorem divinum habitum esse, jam antea
vidimus. Dulaure, des cultes qui ont précédé et amené l’idololatrie, pag. 160. originem
baetyliorum in terminis quaerit, ac primum quidem baetylum, qui Delphis asservaretur,
eo solo studio positum fuisse dicitur, quo fines templi sacrosancti haberentur. Sanchunia-
thon docet, in Phoenicia multa baetylia inveniri, ibique sacra haberi, tanquam terminos
finibus tuendis positos. Cultum saxorum a baetyliis, i. e. aërolithis, atque a terminis
exortum esse, concedit Boettiger l. c. pag. 135. Jam antiquissimis temporibus lapides pro
terminis positos esse, intelligitur ex Homer. 2. 20. v. 403. ubi Minerva Martem percussura

λίθον εἵλετο χειρὶ παχείῃ
κείμενον ἐν πεδίῳ μελάνα, τρηχύν τε, μεγάν τε,
τὸν δ’ ἄνδρες πρότεροι θέσαν ἔμμεναι οὖρον ἀρούρης.

Termini et ipsi ab Herme, sive Mercurio nomen accepisse videntur, cum sermone he-
braico, !Mהר herem, fines denotet, a qua voce graecum nomen ῞Ερμης derivatur, cujus
simulacra terminorum simillima fuerunt. Quid quod conjecerint quidam, vocem: „mark,
merkstein“ affinem esse cum latino Mercurio. Apud Hebraeos quoque !Mתרפי theraphim,
in viis publicis ponebantur, Ezech. 21. 26. in Iliade cf. Hom. 2. 303.; 22. 326. ubi in memo-
riam foederis instituti lapis ponebatur. A lapidibus, quibus populi simulacris servientes
ad foedera sancienda utebantur, forsitan mos ortus est, per lapides jurandi, de quo confe-
ratur, quod supra dictum est. Similes lapidum, quales apud Graecos commemorantur,
ut Kappotas apud Lacedaemonios in quo Orestes insederat et a vesania liberabatur, vid.
Pausan. 3. 22. etiam in sacris litteris notantur, vid. Genes. 28. 18. ubi de lapide agitur,
quem Jacobus in memoriam somnii erexit, et cui nomen dedit בּיתÊאל! beth-el, i. e. do-
mus dei. Cum Jos. 4. 4. ubi Josua Jordanem transgressus duodecim lapides in medio
flumine elatos poni jussit juxta numerum stirpum Israëlitarum, cf. Jos. 24. 25. — Reg. 1.
7. 12. Samuel, fugatis Philistaeis, in memoriam victoriae lapidem posuit. — Huc perti-
net statua quam dicunt Irmensulam, quam in memoriam victoriae cujusdam positam
esse, dubitari non potest. Joduta quoque similis statua in pago Mansfeldico Thuringiae
fuisse videtur, fide non habita fabulis chronistarum, qui eam in recordationem victoriae
imperatoris Henrici 5. positam esse dicunt. Venerem in magno lapide Brachthan dicto
posteris etiam temporibus coluisse Muhamedanos, quod crederent, super eum patriar-
cham Abrahamum cum pellice Hagar coiisse, aut camelum ei alligasse, cum Isaacum

24



filium erat sacrificaturus, scribit Euthymius Zygabenus in panoplia. Sacri autem habiti
sunt istiusmodi lapides eo, quod omnium interesset, ne frangerentur, neve loco moveren-
tur. Alia exempla praetermitto. A prisca consuetudine, monumenta affusis unguentis,
sertisque et vittis impositis ac solemni sacrificio facto consecrare, repetendi videntur illi
lapides qui dicuntur uncti, λίθοι ἀληλιμμένοι, sive !Mנשׁפי Mאבני abanim neschephim, uti
Bochartus in libro qui inscribitur Phaleg et Canaan, corrigere voluit, pro !Mנפשׁי Mאבני
abanim neschephim, h. e. lapides animati. Cum his conferri possunt uncti lapides apud
Minutium Felicem, et pingues lapides sive λίθοι λιπαροί apud Clementem Alexandrinum,
nec non apud Apulejum in apologia. Simulacrorum seu idolorum apud Hebraeos ante
Genes. 31. ubi de τοῖς !Mתרפי theraphim Labanis agitur, mentio fieri non videtur. Illa idola,
theraphim dicta, baetylia in modum lapidis Pessinuntii formata, humanae faciei vestigiis
exornata fuisse, verisimile habeo. !Mתרפי theraphim, a nonnullis certe linguae hebraicae
non satis peritis, eadem habebantur cum !Mשׂרפי seraphim, et cum Serapide Aegyptiorum.
Sed quid inter utramque vocem apud veteres intercesserit discriminis, satis cognitum
est. Habet earum suam quaeque vox radicem, ut theraphim a verbo !Pתר tharaph h. e.
percontari, oraculum petere, seraphim vero aut a voce hebraica !Pשׂר urere, aut a Sanscriti-
ca: sarpa i. e. anguis, derivetur. Eos, qui utrumque miscuerunt, fefellit soni similitudo,
ratione non habita radicum. Simulacra primo non in hos usus posita, neque columnae,
stelae aut cippi in deorum honorem fixa sunt, sed ad memoriam et gloriae mortuorum
cumulum statuebantur. De lapidum cumulis pro sepulcris vel monumentis in honorem
atque memoriam defunctorum constructis apud gentes stirpis Germanicae vid. Conring
de antiquitatt. stat. Helmstad. et Worm in monumentis Danicis, lib. 1. cap. 4. Quae in
Holsatia reperiuntur, describit Trogillus Arnkielius in libro, qui inscribitur: Cymbrisches
heydenthum, s. 223. De gigantum sepulchris ingente mole lapidum constructis, quae
germanice dicuntur „hünenbedde“ vid. Joann. Pickardt, korte beschryvinge van eenige
verborgene antiquiteten, p. 23.

Postea non ita intererat hominibus, primordii monumentorum oblitis, an symbo-
lum, an numinis ipsius, an symboli figuram adorarent, praecipue longo temporis spatio
intermisso a conditis illis monumentis. Tantum abest, ut hanc superstitionem miram
atque inauditam habeamus, ut naturalibus causis exortam esse putemus, praesertim cum
etiamnunc multa hujus rei similia videamus. Recordemur modo superstitionis nostratum,
qui monumentis in coemeterio positis vim sanandi morbos tribuunt. Vetustissimum
etiam Graecorum morem fuisse, saxa sive quadrata sive rudia ac prorsus inculta, saltem
aliam quam saxi speciem prae se non ferentia pro simulacris atque idolis ponere, neque
aliter quam numinum simulacris et statuis divinum honorem prohibere, docet Pausa-
nias in Achaicis l. c. ubi de Mercurio Pharensi ejusque tumulis e lapidibus constructis
disserit. — Zoëga dicit, innumeras esse quae occurrant hujus generis superstitiones, quae
magna ex parte ortae videantur e monumentis, licet nequaquam affirmari possit, omnes
ab hoc fonte effluxisse. Addit auctor, quin forte a monumentorum instituto natam esse
omnem illam fabulam de saxo a Saturno pro Jove devorato; quod concinnum est cum
nostra opinione in exordio demonstrata, fabulam postea fictam esse a sacerdotibus vel
mythographis, qui aliter nomen baetylorum explicare nescirent. Illud Zoëgae dictum
viam nobis demonstrat, in qua pergendum sit. Non ex una sola causa explicanda est origo
litholatriae, quantumvis lucis afferant eae, quas jam laudavimus, opiniones, sed ad multa

25



alia quoque respiciendum esse existimamus, cum, quodcumque antea dictum est, non in
omnia cadat.

Eodem jure, quo nonnulli homines eruditi ex figura lapidum a veteribus cultorum,
qualem nobis scriptores adumbraverunt, cognationem eorum cum aërolithis conjecerunt,
uti Falconnet, alii, levitate quadam judicandi et praeconcepta opinione fecerunt: nos
quidem longe aliud demonstrare et argumentis substruere posse videmur, quod a paucis
commemoratur, nedum urgeatur. Ratione enim habita similitudinis plurium baetylo-
rum, ac paene plurimorum, cum phalli notissima figura, persuasum habemus, baetylia
magna ex parte nonnisi pro symbolis procreationis serviisse, ac propriam significationem
phallorum in mysteriis explicatam, occultam vero fuisse plebi, cui longe alium sensum
fabulis exornatum persuaserint sacerdotes. Accedit, quod attributa eorum numinum,
quorum pro simulacris lapides sancti habebantur, consentiunt, deorum scilicet, qui vel
agriculturae vel procreationi praeerant, quorum inprimis notandi sunt Bacchus, Amor,
Cybele, Ceres, Venus etc. Cultum vero phalli affinem esse astrolatriae sive sabaeismo,
docemur locis veterum scriptorum, qui in hanc rem legi possunt, quorum magnam
partem jam attulimus. Vis supranaturalis vel divina, quam veteres lapidibus attribuisse
exposuimus, maxime fuit ignis elementaris, atque una cum eo vis procreationis, unde
explicatur, quomodo achati potestas augendi amorem conjugalem tribui potuerit. Egre-
gie Zoëga l. c. pag. 213. affinitatem phalli cum cippis, truncis et lapidibus conoidicis illis
demonstravit. Boettiger, ideen zur kunstmythologie, bd. 1. s. 54: „zwei hauptgegenstände
in den religionen des alterthums sind der phallus und die schlange. Die letztere gehört
ganz eigenthümlich dem fetischismus, der erstere dem symbolisirten sterndienst.“ —
Contra Falconnet, qui baetylia fere omnia echinitas habere voluit, Zoëga recte animadver-
tit, echinitas nunquam habere formam vere sphaericam, neque ejus molis visos esse, ut
magni lapides dici possent. In echinitas non cadit descriptio baetylorum. At nisi echinitae
fuerant illa baetylia, quid impedit, quominus affirmante descriptione ab auctoribus facta
hysterolithos appellemus? De priapolithis et hysterolithis, quos hodie quidem germaniee
dicere solemus: „venusmuschel“ vid. Plin. hist. nat. lib. 37. cap. 10. 57. qui eos diphyes
appellat, adjungens, ita constructos esse eos lapides, ut concubitu venereo apti viderentur,
nisi lapides essent. cf. Knight, account of some remains of the worship of Priapus, pl. 15.
pag. 85. — Hinc ex concha nata esse dicitur Venus, Plaut. Rud. 3. 3, 43. vid. Lichtensteinii
specimen palaeograph. pag. 131. — Quantum apud Graecos nec minus apud Romanos, in-
primis vero apud gentes orientales phalli cultus floruerit, neminem fugiet. Ante templum
Veneris Hieropolitanum duo phalli, ingenti mole, 190 pedes alti collocati erant, quos Bac-
chus in honorem deae posuisse dicebatur. Sine dubio cultus Bacchi a phallo sive lingamo
ortum suum duxit, cf. Herodot. 2. 49. — „Joni“ sive „lingam“ nomen est phalli apud
Indos, apud quos etiamnunc luculentissima ejus cultus vestigia reperiuntur. In India
sunt monumenta immensae altitudinis, consecrata Shivae, quae propter similitudinem
quam cum phallo erecto habent, qui in cultu ejus dei magna est vi, pro phallis haben-
tur et adorantur. In Dapper’s Asia pag. 111. simulacrum Mahadewae, procreationis dei,
secundum descriptionem, quam della Valle dedit, adumbratur, quod prorsus simile est
phalli; cf. account of the kingdom of Nepal, in the second part of the Asiatic researches 8.
edit. pag. 307. Nepali prope Benarem lapidem esse nigrum, quem homines simulacrum
Mahadevae, dei amoris et procreationis, habeant, refert Friedr. v. Dalberg, meteorcultus

26



etc. s. 68. — In sacello Casmiriensi, in pagoda Perwuttum sive Puravattam lapidem co-
noidem Mali-kardi dictum pro phallo, symbolo ejusdem Mahadevae ab Hindostanis coli,
notant itineraria, quorum cf. Mackenzie’s reise nach Indien, 5. s. 20. — In museis atque
antiquariis multae asservantur gemmae Persicae, quas magna ex parte homines eruditi
baetylia esse arbitrati sunt. Quod fieri posse concedimus, sane in eo sensu, quo supra
definita sunt, tanquam amuleta. Similitudo antiquitatum illarum cum fascinis est tanta,
ut verisimile fiat, lapillos eos conicos, qui proprio nomine anticagli dicuntur, nihil esse
quam fascina, quae in cultu Bacchi aliorumque nominum, inprimis vero in mysteriis et
Graecis et Romanis maxime floruerunt. Accedit, quod plurimorum baetyliorum formam
conicam premunt scriptores, quae simillima erat figurae phalli. Quid quod in voce ipsa
affinitas coni cum procreatione exprimatur. κῶνος, conus, symbolum membri genitalis,
respondens voci γοῦνος, cunnus, cognationem habet cum cuneo, γύνη, „können“ et „ken-
nen“ pariter ac hebraicum verbum ידה! jadah, cognoscere, in sensu communi et obscoeno,
uti γίγνομαι et γιγνώσκω eandem habent radicem; conus denotat quoque idem quod in
graeco sermone ϕάλος, arcum scilicet aereum in casside elatum. De etymologia phalli v.
infra. Kanne, erste urkunde der geschichte, s. 481. §. 74. persuasum habet, lingam, sive
phalli cultum Indicum conjunctissimum esse cum litholatria, quod maxime etymologices
exemplis allatis demonstrare studet. Praetermittamus conjecturas illas, quae quamquam
sagacissimi ingenii testimonia, saepius tamen ab omni fundamento ut historico ita critico
nimis absunt; hypotheses, quas supra perstrinximus, licentia magis excellentes quam
scientiae utiles et fructuosas. Baetylia apud omnes fere populos, quorum contulimus
exempla, iis inprimis numinibus consecrata fuerunt atque pro eorum simulacris habita
sunt, quae vel agriculturae, vel procreationi et amori praeesse credebantur: unde venit,
ut Cybeli matri Deorum lapidem Pessinuntium, Veneri baetylum conoidem Paphicum,
Dusari-Baccho vel Veneri Uraniae lapidem, quem dicunt Arabes Hadjar-al-Assowat, apud
Indos Mahadevae saxum nigrum addictum fuisse videamus. Quin etiam Apollini lapides
consecrati erant, quia in sole symbolum virium masculinarum procreationis venerantur
populi orientales, Lunam vero partem receptivam habent. E quibus conjectura de nexu
lapidum cum phallo clarior evadit. Quod qui mirum putant, veteres in re inanimata ac
paene mortua, qualis est lapis, vim procreandi coluisse, respiciant modo philosophorum
opiniones de affinitate saxorum cum stellis atque daemonibus earum geniis. Vis quaedam
secreta, veteribus non explicita in magnete, succino, ceterisque lapidibus manifesta fieri
credebatur. — Hic baetyliorum cum phallo nexus, qui negari non poterat, multis eruditis
tam mirus atque inauditus esse videbatur, ut hanc aliamve causam originis quaererent.
Inter quos Kanne l. c. cognationem quae est inter lapidum et phallorum cultum, a non-
nullis exemplis etymologicis optime electis derivare studet, quae ut judicare possimus,
recordemur oportet ejus, quod supra de jurisjurandi Romanorum formula antiquissima:
— per Jovem lapidem! — dictum est. Testis denotat „zeuge,“ testa „hode,“ quae vocabula
unum idemque etymon habere, verisimilius etiam fit exemplis ceteris. In sermone ger-
manico „zeugen“ ponitur pro „erzeugen“ et „bezeugen.“ Graecum vocabulum τέκμαρ
cognatum est cum radice τέκειν, unde τίκτειν. Deinde apud Graecos vox θρῖον significat
et testiculam et lapidem. „hode“ derivandum esse a voce hebraica: עוד! ud, h. e. testari, עד!
ed, i. e. testis, censet Kanne, qui his et multis aliis adjectis argumentis, quae in extenso
proferre non potuimus, conjicit, lapidem sacrum, qui pro testi jurisjurandi et foederis

27



sanciendi sumebatur, lingam lapidem vel phalli symbolum, procreandi vi praeditum,
fuisse. — Longe alio modo Zoëga l. c. pag. 213. originem affinitatis baetyliorum cum
phalli cultu demonstrat, qui et ipse ab arte etymologica argumenta sua petens, radicem
vocis ϕάλλος cum figuris baetyliorum, cipporum, terminorum, columnarum comparat.
In lingua hebraica עלה! alah, significat elationem, ascensum, quemvis motum sursus di-
rectum; in coptica ;lhz ascendere, unde vocabula ϕάλης, ϕάλος, ϕάλλος, palus, „pfahl“
et voces graecae nonnullae exortae sunt, quales sunt ἅλλειν, ἅλλεσθαι, saltu sese efferre,
ϕάλος conus vel apex, ϕάλαγξ lignum teres oblongum; Pales dea Etruscorum, quae ruri
colendo praeerat; fala, turris. Zoëga d. us. et or. obel. pag. 213: Phales aut Phallus, cujus
radix etiamnunc in Aegyptia lingua ac in Hebraica superest, quamcumque rem in altum
porrectam significat, nec aliud fuit apud priscos Graecos deus ille, quam procerus stipes
sive cippus oblongus ad agrum tuendum aut forum designandum statutus. — Adjungit
Zoëga, Aegyptios literas Π, Τ, Ν tanquam pronunciationis adminicula quibuscunque
vocabulis praefigere consuevisse singulas, quae postea a grammaticis ita fuerint ordinatae,
ut Π masculinum, Τ femininum genus, Ν pluralem numerum significaret. Quod verum
ac justum esse, vix dubitabitur: sed cur originem litterae ϕ in voce graeca ϕάλλος in lingua
Aegyptia quaesiverit Zoëga, non intelligo, quoniam satis in sermone Graeco locus detur
explicationi. Equidem reperio caussam, cur praefixa sit litera ϕ, in digammate quod dici-
tur Aeolico F cujus exempla conferre, supervacaneum esse videtur. Etiam vox Hebraica
עלה! alah, haud dubie cognata cum Graeca ἅλλειν, eum syllabae declarat sonum ,ע! quem
nos quidem pronunciare non solemus, qui tamen graece per digamma Aeolicum reddi
potest. — Ex hac baetyliorum cum phallo affinitate explicari mihi posse videtur origo
ac nomen famosissimi illius templariorum idoli, quod dicunt „baphomet.“ Jam antea
vidimus, lapidum sanctorum cultum latissime patuisse inprimis in terris Orientalibus, et
Christianos quoque non solum primis saeculis ineuntis aerae, verum etiam temporibus
medii aevi plus minusve in eo versatos esse. Conferendum est id quod supra dictum est
de capitibus conciliorum Agathensis et Nannetensis. Nomen illud baphometi, de quo
sexcentas diversissimas fovebant opiniones homines eruditi, originem duxisse a dialecto
quadam orientali, plurimi persuasum habent, quorum inprimis Hammer vocem illam
derivare studet a baphi meta h. e. baptismus igneus. Nicolai originem quaerit in vocibus
βαϕὴ et μῆτις, baptismus et ratio, orientali sane modo conjunctis, vel genitivo μήτιδος
mutato in μήτους. Sunt etiam, qui similitudine quadam soni perducti Baphometum
corruptum esse Mahometum, abstruse sane arbitrentur. C. G. Lenz in libro, quem supra
laudavimus, verisimilem facere adnititur etymologiam a Paphi meta ductam, h. e. conus
Paphicus. Baphometum simulacrum quoddam fuisse ad instar Hermis, forma lapidis co-
nici, cujus cultum templarii equites in bellis pro sacris Christianis susceptis, superstitione
amuletorum in terris Orientalibus infecti, assumpsissent, omnes consentiunt rerum scrip-
tores et contemporanei et hodierni. Ex more templariorum, quo neophytae Baphometum
adorabant atque equitum superiorum umbilicum osculabantur, facile nexus quidam ejus
idololatriae, quae pudenda sacrosancta habebat, et aedoeolatriae cum cultu lapidis Veneris
Paphicae, qualem nobis describunt veteres, intelligitur. Idolum Baphometi repraesentasse
figuram admodum humanam barbatam, qui urgent, nostram de hac Baphometi origine
non confundunt opinionem, cum in Asia maxime Deum quoque Venerem cultum fuisse
satis constet. Ceterum templarios equites et Veneri masculae, quae dicitur, deditus fuisse,

28



neminem fugit. Antiquissimum deae Veneris simulacrum conus erat lapideus, modo in
umbilici modo in metae formam constructus, inter duas magnas trabes positus in medio,
quibus pariter ac in templis Phoeniciis sol et luna indicarentur. Unde venit, ut in templo
Hierosolymitano duae columnae collocatae nomen acciperent: !Nיכי jachin et בּועז! boas, h.
e. conus a verbo !Nכּו kun, i. e. ponere, et בּוÊעז! boas, i. e. in eo vis. Sol et Luna apud omnes
populos, ut in mythologia Germaniae septentrionalis, ita in doctrinis philosophorum
Graecorum, nec non in fabulis Orientalium symbola habebantur virium procreationis et
productivae et receptivae. Secundum Creuzerum, qui dubitat an hoc Veneris baetylium
aërolithus fuerit, uti Boettiger contendit, phallus erat summum naturae symbolum.

Creuzer, mythol. und symbolik 2. s. 495: „Es kann nicht der geringste zweifel stattfin-
den, dass im adyton zu Paphos die göttin als eine wirkliche spitzsäule stand, und zwar
nicht aus unbehilflichkeit uralter bildnerei so vorgestellt war, sondern absichtlich als spre-
chendes symbol der zeugenden naturkraft.“ — Inde umbilicus, qui in nummis et gemmis
conspicitur, explicari potest. Parva simulacra phalli pro amuletis et talismanibus ferri
solita erant a sacerdotibus Cybeles Pessinuntiae et ab aliis, unde factum est, ut propter
similitudinem eorum cum baetylis magnis, et ipsa baetylia haberentur. Vestigia prisca
cultus phalli quaerenda sunt in mysteriis, in quibus inprimis ea numina, quae agricul-
turae et procreationi praeerant, colebantur. Similem fovebant cultum Hindostani, qui
quodcunque amoris et procreationis symbolum, non modo lapides phalloidicos, verum
etiam arbores mirabili quadam forma praeditas adorabant, uti exempli gratia Kaldeir ar-
borem quamdam, cujus radices formam phalli simillimam, symboli dei Shivae, praebent,
quapropter a Francogallis appellari solet: „l’arbre indécent.“ Ex Mani, quod denotat pue-
rum, phallum et ficum, juxta cosmogeniam Indicam Bhavani et Shiva-lingam oriebantur.
Cabirium mysteria connecti cum hoc phalli cultu, non dubium est. Secundum schol. ad
Apollon. 1. 915. cod. Paris, Kabirium fuisse tres, dicit Mnaseas: Axiokerson, Axiokersam et
Axieron, sive Plutonem, Proserpinam, Cererem. Nonnulli adjungunt Casmilon, qui teste
Dionysodoro, Mercurius erat. Ceterum cf. K. O. Mueller, Orchomenos, s. 449: „Wenn
irgend eine einzelne ableitung des kabirensystems die richtige ist, so ist es die Indische, und
die analogie von Para-brama, Bhavani, Lingam, Brama, Wishnu, Shiva mit Hephaestos,
Kabeiros, Kadmilos, Axieros, Axiokersa und Axiokersos kann sehr weit verfolgt werden.
Auch ist Shiva-lingam dem Axiokersos-Kadmilos gleich.“ — Qualem vim procreandi in
lapidibus insitam veteres crediderint, ex fabulis quibusdam intelligi licet. Agdus ingens
rupes Phrygiae, Jovis semine gravida facta Agdestin heroem hermaphroditum progenuisse
dicitur. Simili modo Mithras misogynus rupem gravidam fecit, a qua juvenis Diorphus
natus est. Haud ineptum esse videtur, versum illum Horatianum, qui in proverbii abiit
usum, cum his fabulis conferre:

Parturiunt montes, — nascetur ridiculus mus! Ad recentiora tempora ut veniamus,
recordari subit ultimorum vestigiorum, cultum Priapi et phalli indicantium, quae reperire
videmur in eo, quod Etienne, apologie pour Hérodote, tom. 2. pag. 253. notat, sanctos
quosdam, quorum cultus in Francogallia floreat, St. Gilas et St. René qui dicantur, ste-
rilitatem muliebrem solvere posse credi, atque idcirco phallos parvulos a sacerdotibus
consecratos sanctisque deditos mulieribus opem poscentibus vendi, quae insignia illa
in collo tamquam amuleta ferre dicuntur. Similis est hujus cultus superstitio quaedam,
quae Iserniae in regno Neapolitano floret et S. S. Cosmo et Damiano vim solvendae steri-

29



litatis muliebris tribuit. — Nihil novi sub sole! Idem, quod hodie sacerdotes de vi magica
amuletorum et talismanium fabulantur, jam multis saeculis antea plebs superstitiosa
et miraculorum cupida tanquam oraculum a coelo ipso in terram missum crediderat.
Renovata esse videntur mysteria, in quibus phallus pro symbolo procreationis colebatur.

Iis, quas jam contulimus, caussis litholatriae, addi posse videtur jam ultima, quam
quidem in fraude sacerdotum quaerimus, qui in oraculis edendis et in miraculis faciendis
baetyliorum viribus in sua commoda utebantur. Artes illas malas, quas ministri deorum
exercebant secuti proverbium illud notissimum: „mundus vult decipi, ergo decipiatur!“
jam veteribus notas fuisse, indicant nonnulli apud rerum scriptores loci, quorum haud
parvam partem jam in extenso citavimus. Sanchuniathon, ubi distinguit inter baetylia
majora et minora, haec talia notat, quorum adjutorio praestigiatores se et futura praescire
et miras res efficere posse gloriarentur. Artem vero praestigiatoriam sacerdotes soli sibi
vindicarunt. Egregium porro exemplum praebet Helenus vates, quem Orphei λιθικά
commemorant, qui lapidem Apollini sacratum possidere dicebatur; nec minus Eusebius
ille medicus, cujus Damascius in vita Isidori philosophi apud Photium l. c. mentionem
facit. Hunc Eusebii lapidem sanctum signis et lineis magicis pictum fuisse, qualia eti-
amnunc in museis asservantur amuleta, diserte notat auctor in Photii bibliotheca, pag.
1062. Neque est quod miremur, veteres his fallaciis decipi potuisse, cum nostra quoque
tempora similia praebeant exempla. Quis primum lapidem tollere potest? — Romanos
inprimis omnium tali superstitione captos esse, scimus ex innumeris scriptorum locis.
Cum barbarorum cultu numinum et omnes stultitius ineptiasque superstitiosas cetero
populorum adoptarunt; cf. Creuzer, symbolik und mythologie, bd. 3. s. 50: „Baetylien,
pygmäenidole, geweihete binden, amulete wurden in den händen der adepten und gauk-
ler, später besonders unter den für solche dinge so empfänglichen Römern zu wirksamen
dingen.“

Jam paucis repetendae esse videntur opiniones ut antiquorum ita hodiernorum
scriptorum de origine et caussis litholatriae, quibus, quid insit falsi aut veri, exposuimus.
Certe ex multis diversissimis, quae sub examen vocavimus, argumentis, eam habemus
persuasionem, uti omnes fabulas, ita etiam mythum baetyliorum, ejusque originem non
ex una sola caussa explicari posse, eosque homines eruditos plus minusve errasse, qui hanc
viam ingrederentur. Contra in origine litholatriae in qua veteres et Christiani quoque
medii aevi versati fuerunt, demonstranda, varias rationes interpretandi adhibendas esse
inter omnes constat, atque ex eo jam intelligitur, quod ii qui unam solam explicandi
rationem secuti sunt, ne ipsi quidem ea contenti fuerunt: quod aliter fieri non potuit, cum
videremus, fetissismum cum sabaeismo et primitivo et cum degenerato maxime cognatum,
quin conjunctissimum fuisse: cf. Hartmann, gemälde von Arabien und aufklärungen
über Asien, bd. 2. s. 874: „der reine gestirndienst der ursprünglich in Arabien zu hause war,
artete in bilderdienst und baetyliencultus aus.“ — Eorum, qui partem naturalem fabulae et
cultus baetyliorum solam premebant, atque in ea caussas originis litholatriae quaerebant,
nomina sola afferre satis habuimus, cum ab eo, quod hic nobis tractandum erat, nimis
abesset res, de qua illi disseruerunt. Eorum contra, qui partem antiquariam urgebant, fere
omnes, quantum in nobis erat, contulimus, collatosque judicavimus. Idcirco in fetissorum
atque astrorum cultu, in monumentorum institutione, inprimis artis statuariae initiis, in
aërolithorum lapidationibus, in cultu deorum qui procreationi praeerant, praesertim in

30



phalli cultu, denique in circulatoriis sacerdotum praestigiis caussas quaesivimus, quae
litholatriam excitarent atque augerent, ad quam explicandam ac demonstrandam nihil
veteres, recentiores scriptores antiquitatis studii periti omnia contulerunt.

31



Vita

Natus sum ego Franciscus Ludovicus Boesigk Dresdae a. d. 13. cal. Jul. h. s. a. 30. patre
Joanne Aenotheo, matre Carolina Friderica e gente Ehrhardt, quo utroque parente adhuc
superstite laetor. Fidem profiteor evangelicam. Primis litterarum rudimentis imbutus vere
a. 1844. in quartum ordinem gymnasii S. Crucis, quod rectore Groebel, postea quidem
Klee, viris spectatissimis, Dresdae floret, receptus, inde ab anno aetatis undevicesimo ma-
turitatis testimonio instructus autumno a. 1849. in universitatem Lipsiensem me contuli,
cujus civibus Buelavio Rectore Magnifico adscriptus sum, ubi primum studiis theologicis,
postea philologicis me dedens per tria semestria lectiones audivi horum doctorum illustris-
simorum: Anger, Brockhaus, Drobisch, Fechner, Fricke, Hartenstein, Niedner, Roscher,
Westermann, Winer. Vere a. 1851. in hanc almam universitatem Friderico-Guilielmam
transivi, cujus civibus Twesten Rectore Magnifico adscriptus nomen dedi apud Dove
Decanum. Scholis interfui doctissimorum virorum: Benecke, Boeckh, Bopp, Grimm, v. d.
Hagen, Hertz, Massmann, Ranke, Trendelenburg. Quibus omnibus meis praeceptoribus
optime de me meritis, quantam debeam gratiam, pio animo semper reminiscar.

32


