DE BAETYLIIS

DISSERTATIO INAUGURALIS
QUAM CONSENSU ET AUCTORITATE
AMPLISSIMI PHILOSOPHORUM ORDINIS
IN ALMA LITTERARUM UNIVERSITATE
FRIDERICAE GUILELMAE
AD SUMMOS IN PHILOSOPHIA HONORES

RITE CAPESSENDOS

DiE 14. M. AuGuUSsTI A. 1854
H. L. Q. S. PUBLICE DEFENDET
AUCTOR

Lubpovicus BOESIGK
DRESDENSIS

ADVERSARII ERUNT:

F. ScHuLTz, PHIL. DR.
C. EULER, PHIL. DR.

A. WALTER, PHIL. DR.

BEROLINI. 1854

Typris GUSTAVI SCHADE

SOLAR ANAMNESIS EDITION

CCo 1.0 UNIVERSELL



AUGUSTO BOECKH
VIRO ILLUSTRISSIMO ET MAGISTRO CARISSIMO.

HASCE STUDIORUM PRIMITIAS SACRAS ESSE PIO GRATOQUE ANIMO

VOLUIT

AUCTOR.



Quaecunque in scriptis quum veterum tum hodiernorum auctorum anti-
quitatis studii peritorum de baetyliis dispersim nobis tradebantur, tantum
aberat ut prodessent ad explicandam lapidum illorum naturam, cultumque
eorum describendum, ut de eorum nomine, ejusque origine ac notione ho-
minum eruditorum sententiae etiamnunc in contrarias partes discederent.
Exstiterunt ut antiquis ita nostris quoque temporibus, qui huic argumento
lucis aliquid afferre studerent: quos, quamquam sexcentas res ad historiam,
mythologiam, ad studium antiquitatis nec non linguarum et orientalium et
occidentalium, vel ad historiam naturalem pertinentes attulerunt, ne nomen
quidem baetyliorum satis explicasse existimo; quod unde sit ortum, quidve
significet secundum locos a veteribus scriptoribus et sacris et profanis de ea
re nobis traditos, jam paucis verbis exponere conabor.

Saxa quaedam ab omnibus fere populis antiquis divino honore culta, ac
plerumque pro numinibus ipsis, certe pro simulacris deorum habita, graeco
nomine Baituldot sive Battvlia, latine quidem baetylia sive betuli dicebantur,
cf. Plin. hist. nat. 37. 9, 51. In fragmentis Sanchuniathonis rerum Phoe-
niciarum scriptoris, per Philonem Byblium graece versis, apud Eusebium
in praeparationis evangelicae lib. 1. 10. exstantibus nomen paullum aliter
scriptum commemoratur, de quo v. infra. Ibidem unum quatuor filiorum,
quos Uranus cum Gaea genuit, BaiBuAov vocatum esse, dicit Sanchuniathon.
Tum pergit auctor noster, deum Uranum BaiBuAia, sive lapides animatos
creavisse, — énevonoe 9e0g Oipavog BailbuAia, Aiboug Epypuyxoug pnxavnod-
pevog. — Bochartus, Phaleg et Canaan lib. 2. cap. 2. p. m. 707 notionem
graecam AiBoug éuyuyxoug male conversam ex lingua hebraica habere voluit,
interpretem in verbis Phoenicii scriptoris ipsis O%5) 02R abanim nephe-
schim, pro @'B%] O"AR abanim neschephim legisse arbitratus: quem qui
sequitur, lapides unctos pro lapidibus animatis assumere debebit; cf. des
Brosses, du culte des dieux fétiches, p. 106. ,Ouranos trouva les Baityles et
a fabriqué les pierres animées ou plutot selon la juste correction de Bochart,
les pierres graissées.“ — Quae viri eruditissimi sententia, quamquam loco
quem mox commemorabimus, Genes. 28. 13. confirmari videtur, tamen
inter judices lis est. De baetyliis Hesychius ad h. v. refert, faitudov illum
lapidem esse, quem Rhea pelle caprina redimitum obvolutumque et lacte
oblitum Saturno marito suo loco Jovis recentis a partu in Thaumasio monte
Arcadiae devorandum dedisset — oUtwg ¢ékaAeito 6 600¢ig A1Bog 1 Kpove avti
A6g. — Etymolog. Magn. — Paitudog ékAfOn 6 AiBog, Ov avti Atdg 6 Kpodvog
ratérev - elpnrat 6¢, 6t 1] Péa Paity aiyog onapyaveocaoca 1@ Kpove 6édwxrev.
— Priscian. lib. 1. Abdir genus lapidis. lib. 5. Abdir deus est: dicitur et
hoc nomine lapis, quem Saturnus dicitur devorasse pro Jove, quem Graeci
Baitudov vocant. — Secundum hanc fabulam, de qua v. Stephan. Byzantin.
a. v. ®@aupaoiov. Apollodor. 1. 1, 5. Hygien. astron. 2. 43. Hesiod. theog. v.
467. seqq. Ovid. fast. 4. 205. mythographi BatttAou nomen satis explicari
per Baitnv, pellem caprinam, putaverunt. Maxima fuit inter homines erudi-
tos controversia, utrum nomen illius lapidis derivandum sit a graeca voce

2



Batitn, uti mythographi contendunt, an ab antiquissimo originis vestigio,
quod invenire posse videtur in loco jam supra citato, Genes. 28. 18, 19.
ubi Jacobus postero mane post notissimum illud somnium, quo angelos de
coelo ad terram in scala descendentes conspexerat, lapidem, quo dormiens
cervicali usus erat, statuisse narretur, quem 5%-n"a beth-el, h. e. domum dei
vocavit. Ex illo beth-el ortum esse nomen lapidum sanctorum, quibusnam
argumentis hoc defendi possit, quaerendum est. Firmissimum hoc afferri
posse videtur, quod non paucas voces, maxime nomina propria graeca, ex
linguis quae dicuntur Semiticis, inprimis ex lingua hebraica sumta esse,
multis exemplis demonstratur. Attamen viros doctos, qui in enodandis no-
minibus laborarent, saepius in vocabulorum caussis explicandis modum
excessisse, negari non potest. Quanta est pugna doctissimorum hominum
de etymologices finibus! In quam egregium illud Horatianum cadit: — Iliacos
intra muros peccatur et extra. — Si respicimus, fabulam illam de lapide,
quem Rhea Saturno pro Jove deglutiendum daret, cujus supra mentionem
fecimus, post eventum quasi eoque studio fictam esse posse, ut per eam
etymologia baetyliorum a Paitn explicaretur et verisimilis fieret, facere non
possumus, quin alteram opinionem, quae baetyliorum nomen ex lingua
hebraica a voce DX~ derivare studet, sequamur, quippe quae multis iisque
haud levibus exemplis sublevatur atque augetur. Quis affinitatem vocis
hebraicae cum graeca non videt? Nihil ibi praeter flexionem immutatum est.
Magna vi simillimum exemplum existimo, quod offert nomen oppidi Arabici
ad mare rubrum siti Baioapwa dicti, quod simili modo ex vocibus ¥ny~na
beth-schemesch h. e. domus solis, ortum est, cf. Stephan. in lib. d. urbibus.
Quam in rem probandam varia collegit Bochartus, qui in eo tantum errasse
videtur, quod praeconcepta opinione rem demonstrare adnixus, periculosam
exempli imitationem iis prodidit, qui foetutinis grammaticis delectarentur.
Tum Bocharto auctore surgere potuerunt, qui, ut e multis pauca afferam,
nomen ‘OAuprnou ab 12 o5 olamimbo, h. e. aeterni dii in eo, derivarent;
qui uti Joann. Turnerus in bibl. universal. 15. pag. 53. inter alias ingenii
delirantis ineptias originem pontificis in X DR DNB ponet et esch, h. e. qui
ignem inspicit, quaererent. Certe hoc non in nostram etymologiam cadit. Huc
accidit, quod mos colendi saxa de coelo delapsa atque asservandi in templis
fanisque ex Oriente in Graeciam introductus esse videtur, cum antiquissima
illius cultus vestigia in Phoenicia quaerenda sint, unde a Cadmo una cum
literis in Graeciam translata fuisse, fabula tradit. Phoenicibus pariter ac
Hebraeis mos erat ex antiquissimis temporibus, ut lapides cultui deorum
consecratos ungerent, qui Jacobi exemplo probatur. Res et ipsa una cum
nomine ex Asia in Europam pervenit. Quae cum ita sint, jam unde veniat
litera 9 in voce BaB@ulia, uti scriptum est in fragmentis Sanchuniathonis
apud Eusebium l. c. quamquam omnes reliquae versiones habent literam t,
haud difficile intelligitur, ratione habita originis Phoeniciae vocis faiBuliav.
Litera scilicet hebraica N in SR~N"2 beth-el, par eademque est cum graeca
9. Nihilominus usum communem in scribendo hoc nomine sequi debemus,

3



qualem mythographi graeci adoptarunt. De abstrusa Fourmontis opinione,
Baitudov nomen habere a Batuele, patre Labani, ac Bai®uAia idem significare
quod 2'®70 theraphim, non est quod disseramus, cf. Fourmont, reflexions
critiques sur les histoires des anciens peuples, tom. 1. liv. 2. sect. 3. cap. 2.
pag. 65.

Apud Priscianum in inst. graec. edit. Basil. 1586. p. 127. alterum etiam
nomen reperitur, Abdir sive Abadir, et Agdir sive Agadir, cujus de origine
multum disputatum est, dubio nondum prorsus remoto. Sunt qui nomen
illud per "R 12X eben adir h. e. lapis divus, explicare velint. Alii praeferunt
etymologiam a vocibus "R 2R ab adir, h. e. pater divus, ductam. 77 j2R
eben neder, esset lapis votivus. Qui originem in lingua sanscritica quaerunt,
abadir derivare student a vocibus abi et adir h. e. in finibus, idem quod
terminus. Bochartus vero rem acu tetigisse videtur, nomen abdir ductum
esse ab 77 JaR, putans, h. e. lapis rotundus. De immutata litera ] in X
conferenda sunt similia exempla, quae lingua graeca praebet, uti accusativ.
91fipa pro Snpv, dexoiato et eipvato pro 6&xowvto et eipuvto. Contra ea Joann.
Conrad. Stephan. Hoellingius in dissertatione de baetyliis veterum sive de
lapidibus unctione numini consecratis, Groning. 1715. Lips. 1724. Brem.
1729. dicit:— Etiamsi Bochartus in Phaleg et Canaan multi varia eruditio-
ne probare annitatur, vocem Abaddir ex Phoenicio 77 jaR quod lapidem
sphaericum denotet, corruptam esse: vix tamen ipsi assentire potero, cum
ex aliis auctoritatibus constet, baetylia non semper sphaerica, sed etiam
aliarum figurarum fuisse. — Eam quam modo commemoravimus Bocharti
opinionem de origine nominis ab "7 jaR, sive a lapide sphaerico ducenda,
sublevat locus, qui apud Plinium in descriptione lapidum reperitur, ubi de
gemmis cerauniis agens, betulos rotundos esse lapides dicit, cf. Plin. hist.
nat. lib. 37. cap. 9. per illas (scil. ceraunias gemmas) quae nigrae sunt et
rotundae, urbes expugnari et classes (Sotacus refert) easque baetylos vocari.
— Cum lapides illos, quibus nomen baetyliis fuit, maximam partem rotundos
fuisse constet, uti jam multis exemplis probabitur: quae Hoellingius 1. c.
contra Bochartum admonet, refellere possumus. Nomen abadir una cum
baetyliis longum per tempus veteribus notum fuisse et postea deos ipsos
significasse (uti Sanchuniathon unum filiorum Coeli et Terrae BaiBulov vo-
cat) ex Augustini, episcopi Hipponensis epistola ad Maximum Madaurensem
intelligi licet: Miror, quod nominum absurditate commoto in mentem tibi
non venerit, habere tuos et in sacerdotibus eucaddires et in numinibus
abaddires. — Abaddires apud Phoenices eosdem fuisse, quos Romani deos
selectos, magnos, potentes sive deos majorum gentium vocarent, scimus.
His omnibus argumentis satis probasse mihi videor, utrumque nomen lapi-
dum illorum sanctorum, et baetylia et abaddires originem ducere ex lingua
hebraica, quam maximam affinitatem cum lingua phoenicia habere, et ex
ea ipsa ortam esse, neminem fugit, ratione habita testimoniorum, quae in
scriptis patrum, quos dicunt, continentur; cf. Augustin. opp. ed. Antwerp.
tom. 9. pag. 198: quod verbum linguae punicae consonum est, sicut alia

4



Hebraea permulta et paene omnia. — Id. in quaestt. super judices 6. 16:
istae linguae (Hebraea et Punica) non multum inter se differunt. — Id. in
Joann. tractat. 15.: cognatae quippe sunt linguae istae, Hebraea et Punica.
— Hieronym. in Jerem. 5. 25: Poenorum lingua Hebraeae magna ex parte
confinis est. — Id. in Jes. 3. 7: Lingua Punica, quae de Hebraeorum fontibus
manare dicitur.

Pertractatis his rebus jam mihi propositum est, locos veterum scrip-
torum in medium proferre, in quibus exempla cultus baetyliorum referuntur.
Fere omnes loci, quorum sunt permulti, in forma baetyliorum describenda
consentiunt. In Asia, quae patria cultus lapidum sanctorum, sive litholatriae
(sit venia verbo!) fuisse videtur, inprimis Phoenicia, Sanchuniathone teste,
cultum illum fovebat, cf. Rosenmueller, altes und neues morgenland, 1. pag.
126: ,bei den, den Hebraeern benachbarten Phoeniciern war die verehrung
der heiligen steine besonders gewohnlich; aber auch in vielen anderen gegen-
den.“ Reperiebantur ibi dispersi multi lapides, quos terminos fuisse atque
sacrosanctos habitos esse, tradit auctor. Hypsouranion, quem mythographi
Phoenicii primum hominem ex quinta stirpe, natumque e genere gigantum
fuisse fabulantur, mortuum coluerunt Phoenices cippis et columnis, quas ei
pro simulacris consecraverunt. Orientales prisca aetate sancte ac religiose
lapides observasse, Eusebius est auctor, dem. evangel. 1., 10. quos consue-
visse ait, 1ag otAdag npookuvelv kai tavtalg £optag dyev kat’ €tog. Emisae
(cui hodie apud Arabes nomen est: Hims) in templo dei Elagabali baetylum
fuisse, quem postea Heliogabalus imperator Romanus, sacerdos illius numi-
nis, Romam portare juberet, Herodianus narrat, cf. Herodian. hist. lib. 5.
cap. 3. qui saxum ita describit: AiBog 6¢ 1§ £€ott péyiotog, KAT®OeV rEP1PePRS,
AnNyev gig 68U ta * kevoeldig atty oxfjpa € Kal 1] xpola pedaiva. Avoreti 6
autov eivatl oepvodoyototy £€oxag 8¢ Tivag Bpayxeiag kai turnoug deikvuouoty.
eikdva 6¢ fAiou avépyaotov sivat 9édouotv, oUtw BALmovieg. — Qui lapis con-
spicitur in nummis Romanis Heliogabali et in nummis Ephesiis, v. Eckhel,
doctrina nummor. vett. tom. 7. pag. 240. tom. 3. pag. 211. Beger, thesaur.
Brandenburg. 2. 712. Vaillant, numismata Imperatorum praestantiora, ed.
2. tom. 22. pag. 285-288. Vaillant, numismata a populis Graecis cusa, pag.
127. Beger 1. c. nummum affert, cui circumscribitur: SANCTO DEO SOLI
ELAGABAL, in quo conspicitur lapis conoidicus, quem circumstant perticae
quatuor umbracula sustinentes, vehitur curru ab equorum quadriga tracto.
Herodiano teste solis imaginem in eo lapide humana arte non fabrefactam
esse, saxumque ipsum a coelo delapsum haberi, confirmat ille nummus.
Herodianus 1. c. addit: 9eov fjAlov ol émyaplot céBouat, 1] PoVIKOV PRV
’EAatoydBalov kaAoUvieg. — Atenim vero primordia ejus nominis unde re-
petenda sint, dubitandi datur occasio, ita ut multiplex sensus admittatur.
Zoéga, de usu atque origine obeliscorum explicat Elagabalum per deum
Terminum 923 5 el gabal. Salmasius et Casaubonus in notis ad Lampridium
interpretantur: deum montis. Bochartus 1. c. et Joann. Seldenus de diis
Syriis syntagm. pag. 220. seqq. conjiciunt nomen Elagabali, graece ‘HA1o-



yaBddou exortum esse ex Agolbal sive Agalibaal, i. e. deus rotundus, quam
notionem reperimus apud Ciceronem de nat. deor.: deus rotundus, circularis
aut volubilis, ut dicebant ii, qui sphaeram mundi deum sentiebant. Radix
hebraica 551 galal, denotat idem quod latinum: volvere. Quod consentit cum
conjectura Bocharti supra discussa de origine nominis abaddir, quod ex jaR
"7 h. e. lapis rotundus, corruptum esse vidimus. Lapidem Pessinuntium,
ut breviter dicam, qui Pessinunte urbe Galatiae in templo Cybeles colebatur,
tum quidem Attalo rege, jubentibus libris Sibyllinis, Romam transportatus
est (vid. Liv. 29. 10. sqq.), de coelo cecidisse et pro simulacro deae habitum
esse narrat Appianus in libro qui inscribitur de bellis Annibal. cap. 56. et Dio
Cassius 16. 33. edit. Reimar. pag. 313. quem Arnobius advers. gent. 6. 196.
7. 253. ita describit: Lapis quidem non magnus, ferri hominis manu sine
ulla impressione qui possit, coloris furvi atque atri, angellis prominentibus
inaequalis. — Prudentius, hymn. 10. 155. huic baetylio effigiem humanam
attribuit: Lapis nigellus evehendus essedo,

Muliebris oris clausus argento sedet. —

Claudianus de raptu Proserp. lib. 1. v. 201. lapidem in templo Cybeles,
quod erat in monte Idaeo, cultum, religiosam silicem vocat. — Cf. Bancir
[Banier] sur la mére des Dieux, mém. d. l'acad. d. 1. et d. B. L. tom. 5.
p- 244. Falconnet diss. sur la pierre de la mére des Dieux, ibid. tom. 23.
pag. 213. — Urbs Pessinus et ipsa & 100 neoelv nomen accepisse fertur,
uti Ammian, Marcellin. 22. c. 22. et Herodian. 1. c. 2. docent, Herodian.
l. c. avtd 10 dyadpa Soreteg, ©g Aéyouot... ToUto 6¢ nadat pev £§ ovpavos
ratevexdfjvat Adyog €ig tva thg Ppuyiag xopav * Ileoowvolg ¢ dvopa avtdy.
v 6¢ mpoonyopiav Aafeiv 1OV 10OV €K 10U ME0OVIOG AydApatog Kail p@dtov
é¢xetoe 0pdfjvat. — Quid veri insit tam levi etymologiae si quaeritur, Graecis
numquam studiose inquirentibus, unde nomina sint ducta, fidem habendam
non esse inter omnes constat. Jam antea egregium exemplum in origine
baetyliorum nominis deducenda nobis se praebuit. Nomen urbis Pessinuntis,
pro quo etiam reperiuntur formae ITiowosg, ITeowvolg, rectius derivatur a
voce hebraica 808 pissa (artatleyopevov Ps. 76, 16.) i. e. abundantia, a radice
e passa, se diffundere, aram. 898, chald. 7702.

Jam ad cultum lapidum, quali Graeci utebantur, venimus, cujus a
rerum scriptoribus multa referuntur exempla. Fere omnibus numinibus
plus minusve baetyliorum Graeci consecraverant, quibusnam inprimis, mox
videbimus. Photius bibl. vit. Isidor. t@v fatrtvdeov dAlov dAAe dvakeioSat 9ed,
Kpove, Al, ‘HAie kai 101 GAAotg, confirmat. In templo Gratiarum Orchomeni
lapides quidam temporibus Eteoclis regis a coelo delapsi colebantur, vid.
Pausan. 11. 38: *Opyopeviog 10 dpyaidtatov 1dv Xapitdv Eotv iepdv. tag pev
61 métpag oéBouot ta pddota. kal 1@ ‘EteoxkAel gaoilv avtag reoeiv €k 1ol
oupavol. — Apud Aegospotamos tempore, de quo scriptores inter sese valde
dissentiunt, multos aérolithos de coelo cecidisse narrant Plutarch. in vit.

6



Lysandri, Marmor Parium: &’ o0 év Aiyoorotapoig 6 AiSog #neoev. — Diog.
Laért. 2. 10, 12: gaot & avtov (Avagayopav) mpoetreiv v repi Aiyoorotapov
yevopévny 1ov 9@V ridotv, dv einev ék 10U HAiou neosiodat. — Aristot. d.
meteor. 1. 7. Plin. h. n. 2. 38: celebrant Graeci Anaxagoram praedixisse,
coelestium litterarum scientia, quibus diebus saxum casurum esset de
sole. — Ammianus Marcellianus 22. 8. — Quo tempore ceciderint illi lapides,
non satis constat: differt inter olympiadem 72. 73. et 74. Testimonia de
imbribus lapidum apud veteres rerum scriptores dispersa collegit Stobaeus
in eclog. phys. cap. 15. 1. Aristoteles 1. c. Livius, Plinius, Jul. Obsequens, alii.
Athenis in templo Veneris Uraniae, quam ferebant Parcarum vetustissimam,
lapis erat instar Hermarum pro simulaco Deae habitus, cf. Pausan lib.
1.: OUpaviag GyaApa tetpaywovov katd tabta kat t0ig “Eppaitg. — Baetylus
quidam in gymnasio Abydeno longum per tempus colebatur, quem eundem
esse cum eo, quem Plinius Cassandriae sive Potidaeae viderat, verisimile
habent non nulli, Plin. h. n. 2. 58: colitur lapis et Cassandriae, quae Potidaea
vocitata est, qui lapis etiamnunc ostenditur, magnitudine vehis, colore
adusto, comete quoque illis noctibus flagrante.

Praeter illa quae modo enumeravimus saxa, quae ipsis verbis de coelo
delapsa praedicabantur, multorum aliorum similium lapidum apud veteres
fit mentio, quibus templa dedita erant, vel quae pro simulacro numinis cu-
jusdam habebantur. Fere omnes hos baetylos conoidicos fuisse, ex permultis
imaginibus, quae in nummis atque in monumentis delineantur, dilucide
perspicimus; cf. Pellerin, recueil de médailles, table 80. no. 70. Eckhel, mus.
Caes. 1. p. 233. Sestini, descr. numm. vett. 7. pag. 240 Beger, thesaur.
Brandenburg. 2. 712. Vaillant, numm. imperr. praest. ed. 2. tom. 2. pag.
285-288. — Eckhel, doctr. numm. 3. p. 711. Uti antea Gratias sub forma
lapidum cultas esse vidimus, sic Amorem quoque item adoratum fuisse
apud Thespienses, Pausanias dicit, cf. 9. 27: 9e®v ol Oeorueig pdov "Epwta
pdAota £€ dpxfg, Kai opiow radaotatov dyaipa £otiv apyog AiBog. — Apud
Orchomenios astra sub formis columnarum vel cipporum culta, idem docet
auctor 3. 20: kioveg £t Katd tPOoOv oipat tov apxaiov, oUg ACTEP®V TRV
mAavndv gaoiv ayaipata.

Simulacrum Jovis Casii in templo Laodiceno erat lapis quidam, quem
statuisse dicebatur Juppiter Typhone apud montem Casium in Aegypto
superato. In nummis quibusdam cernitur lapis in medio templo positus,
cui hoc circumscribitur: ZEYC KACIOC. De quo vid. Creuzer Symbolik 3. 5.
105: ,Juppiter wurde selbst als stein verehrt. Das war der ZeGg Kaotog, als
unformiger, wohl auch kegelférmiger stein vorgestellt.“

De baetylo in templo Delphico a Jove deposito, praeter id quod in exordio
de eo dictum est, vid. Pausan. 10. 40. Lycophron in Cassandra Jovem ap-
pellat &iokov péyiotov, ratione certe habita formae sphaericae, qua lapis ille
praeditus erat. Teleius cognomen fuit, quod Juppiter a Tegeatibus receperat,
cujus simulacrum lapis tessellatus vix dedolatus fuisse dicitur. Item Jovem



Seleuciae, nobilissima Syriae urbe sub lapidis imagine cultum esse, nummus
est testis, quem J. F. Gronovius in Ammian. Marcellin. tab. 5. fig. 3. tradit.
Pausanias in Corinthiacis lib. 2. cap. 9. de simulacris Jovis Meilichii et
Dianae Patroae refert, quae nulla arte facta praedicat: év Ziku@vt év tf} dyopd
gotl Zeug Mehixiog kal Aptepg évopalopévn Ilatp@a, oGv téxvy nenonpéva
oubepia upapidt ¢ 6 peldixiog, 1 6¢ kiovt éotiv eikaopévn. — Huc etiam
pertinet umbilicus Jovis Ammonis in templo notissimo oasis Libycae, de quo
v. Curt. 4. 7, 23. Simile saxum, quale fuit cippus Dianae Patroae, in templo
Laodiceno pro deae simulacro colebatur. Salmasius, divos lapides fuisse
in adyto Dianae Laodicenae, arbitratus, sublevatur nota quadam Casau-
boni, lapides divos appellari famosissimum illud simulacrum ab Oreste et
Iphigenia e Taurica ablatum. Lampridius in vit. Heliogabal. cap. 8: Lapides
qui divi dicuntur ex proprio templo Dianae Laodicenae ex adyto suo, in quo
Orestes id posuerat, afferre voluit. — Pausanias in Achaicis narrat, ante
aedem Dianae Auxkeiag jacere lapidem quemdam sacrosanctum habitum.
De numismate quodam Philippi, in quo templum, ejusque in medio rupes
vel mons cernitur, his verbis circumscriptis: KAI THEZ APTEMIAOZ ITIETPAI-
A¥. vid. Pausan. in Phoc. cap. 24. Pharenses triginta lapides tessellatos
pro deorum simulacris coluerunt, quibus Mercurio consecratis nomen erat
gppakeg sive éppeiol Aodot, quia illis Mercurius periodos divisisse narratur,
de quorum nomine et cultu cf. Hom. od. 2. 471: 6t éppaiog Aodog éotiv. —
Antholog. Graec. epigr. 4.: ‘[epov ‘Eppein napaoteiyovieg €xeuav "AvOpertot
AiBwvov owpdv. — Quid quod ipsa oracula Sibyllina fictitiam horum tumulo-
rum lapideorum religionem exprobrent: Kdv niéip’ 66o1iot MiB&dvV cuvypopata
talta 0¢Becbe. — Pausan. 7. 22. toutoug oéBouot voi Papeig Eékdotou YeoT
Tvog dvopa érmAgyovieg * ta 6¢ £l madaidtepa Kai 1oig raowv “EAAnot tpag
9edv avtl ayaipdatev eixov apyoi AiBot. — De Hermis cf. H. Alexandri explic.
tab. Heliac. in Graev. thesaur. vol. 5. p. 722. Schildium de Chaucis 2. 3.
Eberhard. Feithii antiqq. Hom. 1. c. 3. Creuzer, symbolik u. mythol. 1. 5. 55:
Jriher als die eigentlichen hermen vertraten steine die stelle der cultusbilder,
vom himmel gefallene, gesalbte steine.“ — Magnum lapidem tessellatum
Amazones Marti in Aretiade insula quadam Ponti Euxini dedicaverunt, quem
Apollon. Rhod. Argonaut. 2. 1173. describit: e€ioe 6¢ pédag AiBog fjpnpeito
‘Tepog, @ mote mdoatl Apdaloveg euxetdowvro. — Alia simulacra deorum rudia
ac deformia erant exempli gratia saxa, quae in templo Hyetti in Boeotia
Herculem et Amorem Thespium repraesentaverunt. Auctor Phoronidis apud
Clementem Alexandrinum Junonis Argivae statuam xiova dicit vel colum-
nam, notante Scaligero ad Eusebium. Bacchus eodem teste sub columnae
forma cultus. Paeonas discum pro Sole adorasse docet Harpocrates. Cap-
padocibus fuisse montem kai 9e0v kai Opkov kai dyaApa, scribit Maximus
Tyrius in dissert. 38. Getas sive Dacos rupem quendam instar numinis co-
luisse, ex Strabon. lib. 8. constat: mapd 6¢ toig 'etaig 6 iepog Gvopadeto Seog
* Kat 10 6pog UredeipOdn iepov, kal mpooayopevouoty oUtwg. — Clemens Alex-
andrinus multifariis exemplis docet, columnas olim a Graecis pro simulacris

8



cultas esse, stromat. 7. 713. tavta AiBov 10 61) Aeyopevov ArapOv POCEROUV.
kiovag otavieg mavieg oi adaiol €oeBov oG adpidpupata 100 Seol. — Quid
quod urbes nonnullae, si Kanne erste urkunde der geschichte, sequimur,
a cultu lapidum sanctorum nomen acceperint, exempli gratia Movoyiooa
oppidum Cariae, quod germanice redditur per ,Einstein.“ Stephano Byzanti-
no teste vox carica yiocoov lapidem omnino, apud Graecos saxum quoddam
mollius denotat. Alterum oppidum Graeciae nomen obtinuerat Adg. Simili
modo Hernici juxta etymologiam grammaticorum nomen suum duxerunt
a voce Marsica: herna i. e. lapis, pariter ac Saxones, si conjecturam quam
Kanne l. c. statuit, sequi licet. In Paeonia Aaivot nomen derivasse dicuntur
a voce: Adg. De Apollinis Carini simulacro quod Megaris erat, vid. Pausan. 1.
44: gotwv &v 1@V Meydapewv yupvaoie apxaie AiBog tapepxopevog, upapidog
oxfipa o0 peyddng - toUtov AnoAAdwva dvopdalouot Kdpiwvov. — In eo, quod
Seldenus, de diis Syriis, ex Suida atque Hesychio conjicit, statuam Apollinis
Aegyei lapidem fuisse basi circulari in conum desinentem, errat auctor.
Praeter illum lapidem Pessinuntium deae Cybeli consecratum et baetylum
Delphicum longe illustrissimum est saxum conoidicum, quod pro simulacro
Deae Veneris Paphi colebatur, ubi antiquissimum ac celeberrimum ejus
templum fuisse dicitur, cf. Hor. od. 1. 30, 1. Virg. Aen. 10. 51. Tac. hist. 2.
3. — Statuam Veneris in templo Paphico nulli alii rei assimilari posse quam
pyramidi albae, ex locis veterum auctorum elucet, qualis et illa conspicitur
in nummis Drusi apud Patinum, Trajani apud Tristanum. Antiquissima deae
imago lapis modo umbilici modo coni similis erat, quem ne quis aérolithum
esse putet, Boettiger et inprimis Lenz monent. Tac. hist. 2. 3: simulacrum
deae non effigie humana, continuus orbis, latiore initio, tenuem in ambitum,
metae modo exsurgens. — Serv. schol. ad Virg. Aen. 1. 720: apud Cyprios
Venus in modum umbilici, vel ut quidam volunt, metae colitur. — In nummis
Cypriis tres coni in templo positi excusi sunt, quorum medius et is quidem
altissimus statuam Veneris ipsam exprimere debet. Ab hoc lapide insula
nomen Golgi accepisse dicitur, unde Venus I'6Ayov dvaocoa praedicatur. Cf.
Eckhel, doctr. numm. vett. 3. 86. Falconnet, des baetyles, mém. d. l'ac. d. L.
et d. B. L. tom. 6. pag. 258. Guigniaut, la Vénus de Paphos et son temple,
Paris 1827. 8. Reinhard, geschichte von Cypern, bd. 1. tfl. 2. G. Lenz, die
gottin zu Paphos, Gotha 1840. 4. Lapides conoidici, quos in nummis Palaesti-
nensibus excusos conspicimus, et ipsos nihil aliud esse quam celeberrimum
illud simulacrum Veneris Paphicae, verisimile est, cum Veneris cultus per
totam Asiam versatus, diversissimis et nominibus et formis uteretur. Postea,
ubi de more litholatriae Christianis etiam temporibus florente dicendum erit,
nos ad hunc Veneris lapidem revertamur necesse est, quo facilius id, quod
hucusque crux interpretum erat, explicemus, ratione habita originis illius
cultus.

Jam morem lapidum colendorum, qualis fuit apud Romanos, paucis
verbis adumbrabimus. Romae quoque lapidibus informibus honor divinus
habebatur, ut manali lapidi vel petrae, quae docente Festo extra portam

9



Capenam juxta aedem Martis erat, quam cum propter nimiam siccitatem in
urbem protraherent cives, insequebatur statim pluvia, eumque quod aquas
manaret, manalem lapidem dixere. In agro Crustumino, teste Liv. 41. 9. lapis
qui de coelo in lucum Martis ceciderat, sacer habitus est: quem eundem esse
cum eo, quem ex rostro avis sangualis decidisse narrat Liv. ibid. verisimile
habeo. Sunt qui contendant, nihil huc pertinere vetustissimum Romanorum
usum, uti Apulejo vocatur, jurandi per Jovem lapidem, quem Aulus Gellius
in noct. Att. 1. 21. jusjurandum sanctissimum dicit. Jos. Laurentius in
Polymath. pag. 219. sanctissimum Romanis jusjurandum fuisse putat per
Jovem Lapidem, adeo ut etiam in proverbium cesserit, inde natum, quod
Jovis simulacrum in Capitolio lapis erat. Nonnulli locutionem eam ellipticam
esse censent, et qui ritu illo jurarent, silicem lapidem tenuisse haec verba
dicentes: Si sciens fallo, tum me Diespiter salva urbe arceque bonis ejiciat,
ut ego hunc lapidem! — Contra eos alii hanc jurisjurandi formulam explicare
volunt per statuam lapideam, quae Jovi in Capitolio posita erat. Sed fuit
omnino mos populis antiquis, cujus multa similia exempla se praebent,
non solum Graecis ac Romanis, verum etiam Hebraeis, ceteris, per lapides
jurare. Ad lapides homines profani juramenta praestabant, cf. Hesych. a.
v. Aopotat; eosdemque lapides populi simulacris servientes ad foedera
sancienda adhibebant, vid. Herod. lib. 3. Demosth. c. Conon. nipog AiSov
dyovieg kai éEopkotvieg. — Lapides divos Turnebus putat esse simulacra
deorum, veteresque inde per Jovem lapidem jurasse. Item Zoéga originem
formulae jurisjurandi illius in cultu baetyliorum quaerendam esse dicit.
Hannibalem commemorat Livius, cum suis praemia polliceretur, agnum
laeva, dextra manu lapidem tenentem. Huc addi potest, quod Plutarch.
d. flum. 18. 3. dicit. In flumine Argolidis Inacho lapidem inveniri, haud
dissimilem berylli, qui nigrascat, si quis eum manu sumat, qui falsum velit
dare testimonium. Quorum multos in fano Junonis prosymnaeae jacere,
Timoth. in hist. Argol. tradit. Mentionem quoque facit eorum Agatho in
secundo de fluminibus libro. Kanne, erste urkunde der geschichte, vel
proverbium nostrum usitatissimum: ,stein und bein schwoeren® ab antiquo
illo more vult derivare. Deus terminus omnibus temporibus solo lapide
repraesentabatur, unde venit, ut termini et ipsi divi haberentur, cf. Ovid.
fast. 2.

Termine, sive lapis, sive es defossus in agris
Stipes! ab antiquis tu quoque numen habes.
Tibull. eleg. lib. 1.
Nam veneror, seu stipes habet desertus in agris,
Seu vetus in trivio florida serta lapis.
Propert. eleg. 1. 4.
Nullas illa suis contemnet fletibus aras,
Et quicunque sacer, qualis ubique lapis.

10



Lucianus in pseudomante Rutilianum notat quendam, si quando AtSov
aAnAyapévov 1) éotepavepevov conspexisset, continuo in genua cecidisse,
adorasse, vota fecisse, et prospera ab illo postulasse. Lactant. divin. inst. lib.
1. cap. 20: lapidem colunt informem atque rudem, cui nomen est terminus.
Hic est quem pro Jove Saturnus dicitur devorasse. — Nota est Numae lex
de termino: QVEI TERMINON EXARASSIT IPSVS ET BOVIS SACREI SVNTO.
Haud inepta esse videbitur conjectura, ancile, quod Numa rege de coelo
cecidisse fertur, unde caelestia arma diceretur, et ipsum baetylum quemdam
fuisse, arte humana paullum transformatum; vid. Liv. 1. 20, 4. Ovid. fast. 3.
373. Virg. Aen. 8. 664. Aérolithorum modo colebatur.

Apud Aegyptios quoque et nostris etiam temporibus apud Arabes recepto
inter veteres more, saxa eorum quorum jam mentionem fecimus, simillima,
tanquam deorum simulacra, quin pro numinibus ipsis colebantur, etiamnu-
ne coluntur. Falconnet 1. c. pag. 526. ex hypopnestico Josephi Christiani
cujusdam scriptoris saeculi quinti commentario ad Jamblichi librum de my-
steriis Aegyptiorum non satis adhuc cognito, locum attulit, ubi auctor narrat,
in templis saxa quaedam parietibus immissa fuisse, quae petentibus oracula
dedissent, quibusque nomen baetyliorum fuisset. Jamblich. d. myst. Aeg. ed.
Thom. Gale, pag. 215: 1a év 101§ vaoig falOvAia 61a AtSwv év 101§ otoixeiolg
nipoopacooviov. — Hoc fere idem est, quod ab antiquis pariter atque a recen-
tioribus scriptoribus de saxo refertur, quod Meccae in templo, cui nomen est
Kaaba, muri columnae immissum est, quo sacerdotes tanquam oraculo uti
solent; cf. Sim. Assemanni, saggio sull’ origine, culto, letteratura e costumi
degli Arabi avanti Maometto. Padova 1798. pag. 21. 24. qua auctor narrat,
lapidem illum haberi monumentum Ismaélis, quem patrem generis sui Ara-
bes praedicant. Muhamedani in parvo templo, quod ab Adamo fabulantur
esse conditum, postquam pulsus fuit paradiso, et in quo Abraham, Ismaél
et Mohamed preces suas fecisse dicuntur, colunt et osculantur lapidem
al-hajar-al-assowad, quem a Gabriele archangelo ad Abrahamum portatum
initio lacte et nive candidiorem atque instar solis lucidum fuisse, sed nigrum
factum propter peccata hominum, docet Chevraeus in historia mundi. Bern-
hardus a Breitenbach in itinerario Hierosolymitano, Mogunt. 1486. originem
lapidis albi et nigri, a filiis Lothi ducere studet, quibus nomen erat Ammon
et Moab. Niebuhr, beschreibung Arabiens s. 312. haec confirmat, paulum
mutato lapidis nomine in: Hhadjar-al-assonad. Antonius Martyr in itinerario
suo eundem lapidem commemorat. Job. Phil. Casselius in diss. mepl tdv
At9wv kekpaopévev ad Luc. 19. 40. part. 1. pag. 15 dicit: fallor, numne huc
(scil. in numerum lapidum clamantium) referendus lapis brachtan, sive lapis
niger, qui Mekkae in patria Muhamedis summa olim religione colebatur, in
media templi Muhamedis sanctissimi, quod proprio nomine al-kaaba dice-
batur, et ab Adamo ad Muhamedis usque tempora conservatus sancteque
cultus fuit. — De Brachthan, alterum ut adeamus fontem, Veneris apud
Arabes simulacro, vid. catechesin Sarazenorum: anathematizo ipsam illam
precationis domum in Make, in cujus medio jacere ajunt lapidem magnum,

11



effigiem Veneris in se habentem! — De Brachthan, arabice: benedictus, a
radice hebraica 972 barach, h. e. benedicere, cf. Hadrian. Reland. d. relig.
Muham. p. 155. 174. P. D. Huet. dem. evangel. prop. 4. pag. 81. Albert.
Schumacher. diss. d. Chemosch, Moabitarum idolo. pag. 22. Idem, quod Pru-
dentius hymnor. 10. 155. lapidi Pessinuntio, Zygabenus lapidi Sarazenorum
tribuit, effigiem scilicet humanam. Des Brosses du culte des dieux fétiches,
pag. 167: parmi les pierres adorées il y en avoit quelquesunes de celles, que
les Physiciens appélent Hystérolithes, o1 la nature en les formant, avoit
inprimé une espéce de figure de bouche ou du sexe féminin. — ibid. pag. 710:
il n’y a gueére lieu de douter, que la fameuse pierre noire si ancienne dans le
temple de Mecque, si revérée par les Mahometans, malgré les saines idées,
qu’ils ont d’'un seul Dieu, et de laquelle ils font un conte rélatif a Ismaél, ne
fat autrefois un fétiche. — De lapide Veneris Uraniae meminit Pausanias
in Achaicis, et Clemens Alexandrinus in Protreptico. Foemina quaedam
angelos Arot et Marot terram peragrantes hospitio perhumaniter excepit,
atque ob eam causam caelo donata tanquam dea habita est. Atque haec
forsan est, quam cis Muhamedem cultam cum prisca Arabum Venere Urania
confundunt Europaei. Venerem in magno lapide Brachthan dicto etiamnunc
colunt Muhamedani, quod credunt, super eum Abraham cum Hagar coiisse,
aut camelum ei alligasse, cum Isaac filium erat sacrificaturus, ut scribit
Euthymius Zygabenus in Panoplia, ed. Sylburg: 6 6¢ pn6eig AiBog redpaAn
g Appoditng éoti, 1OV dAal nipooekivouv oi TopanAitat. — Haud superva-
caneum esse videtur, nonnullos locos ex veteribus scriptoribus collectos
afferre, quibus conjici possit, lapidem, de quo illi referunt, eundem esse cum
nostro hadschar-al-hassovat dicto. Arnob. 6. 196: videtis temporibus priscis
coluisse. informem Arabas lapidem. — Max. Tyr. diss. 38.: certe Palaesti-
nae finitimi Arabes lapidem pro deo coluerunt. — Descriptio lapidis, quam
apud Suidam invenimus, cadit in eum, quem hodierni Arabes etiamnunc
ostendunt: @suodpng, tout’ éott 9e0g "Apng év Ilétpa g ApaPiag - tov 6¢
yap pdAiota tp®dowv. 10 8¢ dyadpa ABog éott péAag, TETPAYOVOG, ATUTIOTOG,
Uypog moddv tecodapwv, eUpog 6uo. — Suidas Dusaren Arabum confert cum
deo Marte: de Graecorum arte etymologica quid sit judicandum jam supra
vidimus. Ceterum vid. Hesych. et Stephan. Byzant. s. v. Suida minimo
jure nomen dei Arabici derivante a deo Marte, alii deum, quem Arabes sub
forma lapidis colebant, Bacchum habent, cui cognomen Dusares fuerit. Nihil
sermonis graeci in illis verbis quaerendum est. Quid? mox demonstrabimus.
Origenes cont. Cels. 5. 5. 37. Herod. 3. 8. hoc confirmant, quo teste septem
lapides in medio positi Bacchus atque Urania vocati sunt. Ibidem Astarte sive
Alilat dea fuisse praedicatur, quam Arabes sub forma lapidis venerarentur.
Astarte vero eadem fuit atque Venus. Orig. c. Cels. 5. §37: ol ApdaBiot tr)v
Oupaviav kai tov Atévuoov povoug fyotviat 9e0Ug, &v oig 1] 9fAu kai 1o dppev
debotaotat. — Sunt etiam, qui Deum, quem Herodotus ab Arabibus nomine
Urotal cultum esse narrat, Dionysum, alii, qui Uraniam habeant. Dionys.
Periegetes in orb. descr. pag. 939. putat, Bacchum Jovis filium apud Arabes

12



natum fuisse, cui quid veri insit nescio. Ceterum Suidas et Hesychius dicunt:
Aouocdpnv 1ov Atévucov kadoGowv ol NaBataiol, ®g @noiv Toibwpog. Alterum
etiam nomen occurrit in Codin. orig. Constantinopol: 91j0aupog 9e6g o¢Betat
- "ApaBeg 6¢ paAtlota p@dotv. 10 8’ dyaApa avtol ot péyag AtBog teTpaywmvog,
atunietog, Uyog niodwv ’6, eGpog B, PaBog évog. — Pro Urania et Baccho, vel
pro Venere et Sole Herodotus et ceteri rerum scriptores quum profani tum
ecclesiastici acceperunt ignota sibi numina ab Arabibus culta, cf. Herodot.
3. 8. Theophrast. histor. plantar. 9. 4. Plin. hist. nat. 10. 2. Arrian. exped.
Alex. Magn. 7. pag. 496. Origen. c. Cels. 5. 34. Philostorg. histor. ecclesiast.
3. 4. Hieronym. in commentario ad prophetem Amos cap. 5. v. 25. Praeterea
locus quidam Jes. 23. in hunc deum Arabum refertur juxta opinionem
interpretum. In museo quodam Romano nummus Adraenus, urbis Arabiae
Petraeae, reperitur, in quo deformis lapis conspicitur, circumscriptis his
verbis: AAPAHNQN AOYZAP, vid. Zoéga, de usu et origine obelisc. pag. 207.
Eodem auctore tres arae Neapoli in museo regio praestantes cum epigraphe:
DYSARI SACRVM testantur cultum ejusdem dei, quem in Italia quoque
sacrosancte habitum fuisse probabile facit antiquus inter Romanos receptus
mos, religionem numinum barbarorum accipiendi et fovendi. Assemannus,
quem supra laudavimus, Dusaren significare dicit: dominum domus, a radi-
ce coptica 6¢alc vel xe2eic. Sunt etiam qui Dusarem affinem esse cum Jove
(Zetg) contendant. Ac mihi quidem nomen illud etymon ducere posse videtur
a vocibus hebraicis 17 dus h. e. deterere, et ¥R arez, ares, h. e. terra, qua
conjectura concinna cum ceteris argumentis, Dusares numen quoddam
agriculturae significaret. Nihil interest diversissimarum ejusdem nominis
formarum, quales enumeravimus, ®suodpng, Aouvodpng, @rjoavpog, Dysares,
quas ab una radice ducendas esse, apparet. Praeterire nolo Maimonidem
leges citantem, quibus defenditur, Mercoli deo (i. e. Mercurio) eum honorem
adhibere, de quo supra egimus, recepto apud nonnullos populos orientales
more, lapides colligendi, collectosque numini cuidam, inprimis Mercurio,
consecrandi. Verisimiles fit conjectura, respicientibus nobis superstitionis
notissimam lentitiam, in lapide Hadjar-al-Harsowat unum eorum conservari,
quos a priscis Arabibus cultos commemorant scriptores.

Hebraeos morem colendi lapides ab Aegyptiis et Phoenicibus finitimis
populis accepisse, haud dubium est. In libris V. T. multa traduntur exempla,
quibus dilucide perspicitur, Judaeos a monotheismo decessisse atque ad
cultum lapidum apud paganos usitatum se convertisse. Notissimum est illud
Genes. 28. 18. de quo jam dissertum est, quod quidem exemplum aptum
esse Augustinus omnino negat, dicens, Jacobum non more idololatriae
lapidem oleo perfudisse, velut facientem illum Deum, neque ei sacrificasse.
— Qua via haec controversia solvi possit, mox videbimus. Accedunt loci
non pauci in litteris sacris, qui hanc Augustini opinionem confundunt,
cf. Genes. 21. 45., 28. 18.; Levit. 26. 1., 21. 1.; Deuteronom. 4. 28., 28.
36. 64.; Numer. 9. 52.; Deut. 29. 17.; 2 Reg. 19. 18.; Jes. 27. 19., 57.
6.; Jerem. 2. 27., 3. 9.; Ezech. 20. 32.; Dan. 5. 4. 27.; Habac. 2. 19,

13



Actor. 17. 29.; Apocal. 9. 20.; Permultae leges quas Moses, et admonitiones
quas prophetae adversus hoc idololatriae genus ediderunt, satis probant,
apud Hebraeos finitimosque Palaestinae populos venerationem saxorum
latissime patuisse. Quantum honorem et divinum paene cultum populi
orientales, inprimis Hebraei lapidibus maxime gemmis habuerint, elucet
ex eo, quod de pontificis maximi Hierosolymitani thorace, de @m0 D™ MR
urim et thummim dicitur, h. e. lux et fas, quo tanquam oraculo utebantur
Judaei. Ex illa superstitione permulta transferebantur in cultum deorum ut
apud Graecos ita apud Romanos, iis praecipue temporibus, a quibus ruina
reipublicae et morum incepit. Judaei oraculo thoracis vim prophetieam
quandam lapidibus infixis insitam attribuerunt. Gemmarum, quibus thorax
pontificis maximi exornatus erat, nomina haec sunt: Lessem (amethystus) —
Schebo (magnetes) — Aschlamah (lapis quidam soporifer) — Odem (sardus)
— Pithera (topazius) — Barecheth (zmaragdus) — Nopheth (carbunculus) —
Saphir (sapphirus) — Zahalom (jaspis) — Tharsis (chrysolithus) — Schohem
(onyx) — Jaspe (beryllus) — Praeter librum Epiphanii de ephod sive thorace
adhuc exstantem v. Braun, de vestitu sacerdotum ebraicorum tom. 2. pag.
481. Ab Hebraeis haec superstitio ad Graecos et Romanos certe per Phoenices
vel Aegyptios transiit, quorum non pauci rerum naturalium scriptores multa
de vi quadam magica secreta lapidibus maxime gemmis insita narrant.
Achates amorem conjugalem augere, jaspis sacra jucunda ac sacra facere,
amethystus ebrietatem impedire vel tollere dicebatur. Simili modo lapis
alectorius mirificus habebatur, quem in stomachis gallorum vel in jecinore
inveniri fabulabantur Graeci. Idcirco non mirum est, Diogenem Laértium
notare, Thalem principem philosophorum Milesiorum rerum naturalium
peritissimum magnetem vita praeditum habuisse, quem Plinius et ipse tam
multo tempore post, ferrum vivum appellat. Judaeis magnetes ante omnes
sacer habebatur.

Jam pervenimus ad discrimen exponendum inter baetylos magnos, qui
in publicis locis urbium, in templis adytisque ad damna a republica arcende
ponebantur, atque inter baetylia minora et portatilia, quibus omnes fere
populi veteris pro oraculis privatis, amuletis utebantur ad mala eludenda
et bona paranda. Tales lapides inunctos virtute divina valere, affirmabant
superstitiosi homines, multaque miracula vel potius fabulosa iis attribuer-
unt. Lucianus in deorum consilio dicit, omnem lapidem vaticinari, si sit oleo
perfusus: ndg AiBog xpnouwdet, 0g v éAaie repiudn. Inquirentibus nobis
caussam, qua adducti veteres baetyliis illis honorem divinum perhibuerint,
jam obviam currit illud Ciceronis de natura deorum lib. 1. qua dicit, eos
omnes deos esse habitos, a quibus magna utilitas ad vitae humanae cultum
redundaret. Baetylia minora jam antiquissimis temporibus oraculorum na-
turam obtinuisse, ex Heleni vatis exemplo intelligi licet, qui cum lapidem
illum, quem donum Apollinis fuisse tradunt, manibus contriverat, oracu-
la ab eo accepisse fertur, uti Orphei AO1kd sive de lapidibus liber docet,
quem si Orpheo ipsi attribui posse negamus, facere non possumus, quin

14



antiquissimae esse originis concedamus. Orphei At0wkd:

ortrote yap piv mayxt kapfg év xeipeot maAdev
&€artivng épot] veoyidou naidog altnv
paing év KOAnE KeKANYotog augl yalaxrtt.

Ibidem lapis odnpitng appellatur, quem poéta et ipse lapidem sagacem
et animatum vocat. Conferendi sunt cum his AiBot &uyuyol, DWDI O"AR
abanim nepheschim, quorum apud Sanchuniathonem fit mentio, et quos
Bochartus in lapides unctos, AiBoug dAnAmpévoug, sive 0°BY1 0%AR abanim
neschephim, vertendos esse non satis probavit, cum lapides nonnulli a
veteribus vi quadam vitali praediti haberentur. Hic de sancto Heleni vatis
lapide locus, una cum altero, quem jam commemorabimus, postea ad expli-
candam cultus baetylorum (majorum) et baetyliorum (minorum lapidum)
originem proderit. In bibliotheca Photii, pag. 1048. qua epitome Damascii
de vita Isidori philosophi continetur, narratiuncula quaedam de Eusebio
medico reperitur qui baetylio ad similem modum oraculorum et amuletorum
utebatur. Damascius in vita Isidori narrat, Eusebium quendam coluisse et
secum gestasse baetylum, Gennaeo Heliopolitarum in Syria deo addictum,
figurae sphaericae, diametro dodrantali, coloris subalbidi, rubris litteris
inscriptum. Quo lapide tamquam oraculo usus est simili modo, uti Helenus,
nam 1. c. p. 1062 additur: £i8ov tov BaituAdov 81a 10T depdg Kivoupevoy * qua
de re Isidorus philosophus conjicit: eivai tiva datpova kivotvta attéov. — In
templo Solis Heliopolitano (quam urbem hodie quidem in ruinis dirutam
nostrates Baalbek vocant) Deum Solem oraculum celeberrimum habuisse,
a quo Trajanus imperator de bello Parthico, consilium quaesivisset, testis
est Macrobius in Saturnal. lib. 1. Ab auctore etymologici magni secundum
Phavorinum rectificati certe illustrissimus illorum baetylorum minorum
in singulari citatur his verbis: Baitudog AiBog yevopevog kata tov AiBavov
10 6pog 11)g "‘HArourtoAewg. Multa ibi videntur fuisse baetylia, nam Damasc.
vit. Isidor. in bibl. Phot. pag. 1048. dicit: 6t kata v ‘HAtoumoAw Zupiag
eig 6pog 10 10T A13dvou 1OV AorAnNmadnv dveABetv gnoi, kai idetv rmoAdd GV
Aeyopévov Batturiov, mepi ov puplia tetpadoyel &&a yAooong docsBouvong -
Aéyer 8¢ kai éautov kai Toidwpov tatta xpove Uotepov SedoacBat. — Simile
oraculum Heliogabali Emisae fuisse videtur. Sanchuniathon in historiae
fragmento apud Eusebium exstante, distinguit inter baetylum lapidem, an-
tiquissimum Phoenicum numen, Coeli Terraeque filium creditum: et inter
baetylia, minorum gentium deos, in lapidibus quibusdam non magnae molis
residentes, quorum adjutorio praestigiatores se et futura praescire et mi-
ras res efficere posse gloriabantur, quem secuti Fridericus Muenter, tiber
die vom himmel gefallenen steine baethylien genannt, aus dem Danischen
ubersetzt von Joh. Ambros. Markussen, Copenhagen u. Leipzig 1805. 8.
sowie schriften d. kén. dan. Gesellsch. d. Wiss. v. J. 1804. differendum
esse inter formam Paitulov et BatrtvAtov: item Friedrich von Dalberg, tiber

15



den meteorcultus der alten, Heidelberg 1811. 8. inter BaituAov, Phoenicum
deum, atque PattvAiov distinguendum esse putant. Superstitionem illam,
quae maxime lapidibus vires mirificas attribuit, valde communem fuisse,
probat locus a Thom. Gale in editione Jamblichi libri de mysteriis Aegyp-
tiorum ex Nicephori notis in Synesium pag. 239. allatus: aipoveg £§ agpdg
kai yijg 9€Ayovrat ol pév toig Aiborg, ot 6¢ taig Botavaig. — Proclus in libro qui
inscribitur de magia, daemones plus cognationis cum lapidibus quam cum
plantis habere, affirmat. Similem Ophitis sive Sideritis lapidem, quo Helenus
vates utebatur, notat Plinius Astroidem Zoroastri Medi, hist. nat. 37. 9. ubi
lapides vi magica praeditos enumerat de Asteria, Astroide, Astrobolo, Akopo,
Antipathe, Mithrace, Heliotropo, Carbunculo, Hephaestite, Calcophono etc.
refert, in quibus qualis insit vis, magna ex parte jam in nominibus ipsis
exprimitur. Sacerdotes Cybeles Pessinuntiae in cingulo baetylia minora,
certe pro amuletis, tulerunt. Ex Genes. cap. 31. docemur, Rahel, uxorem
Jacobi, fetissis quibusdam vel idolis magicis, 2'870 theraphim dictis, tantum
habuisse honorem, eorumque tam cupidam fuisse, ut patri Laban raperet et
secum ferret. Qui cum Fourmonte 1. c. nomen baetyliorum derivant a Batue-
le, baetylia eadem esse putant, quae illa '®90. Nos quidem similitudinem
in eo quaerimus, quod utrumque idolum, et baetylus et theraphim, rudes
ac vix dedolatae figurae appellantur. Posteris temporibus spe et cogitatione
quaestus commoti mercatores inprimis orientales baetylia minora, amuleta,
alia, summo pretio vendiderunt, quorum maxime notandi sunt Idumaei
sive Edomitae; cf. Zoéga, d. us. et orig. obelisc. pag. 241. Plerique origi-
nem ad alios retulerunt, quorum inprimis Montfaucon, antiquité expliquée,
tom. 2. part. 2. culpam superstitionis ilius, quae baetyliis vim magicam et
quasi divinam tribuit iisque tanquam merce utebatur, in sectas gnosticas
Valentinianorum et Basilidianorum confert, cujus sententiam tam duram
comprobare non possumus, cum jam antehac baetylia mirifica haberentur
et venderentur: quamvis concedendum sit, hanc superstitionem quae usque
ad quartum vel quintum saeculum duravit, magna ex parte in doctrina
illorum hominum positam, iisque nolentibus ipsis, auctam esse. Quin etiam
alterum baetyliorum nomen, antea inauditum, usitatissimum postea, dico
abraxas, ex ipsis Basilidis verbis ducebatur, quippe qui in voce &8paag nu-
merum 365 contineri docuisse dicitur. Literae scilicet singulae vocis d8pagag
significant singulos numeros, ita quidem, ut a respondeat 1, 2, p 100, a
1, & 60, a 1, ¢ 200, qui numeri si adduntur, summam formant 365, quem
mystice observabant superstitiosi homines, quia in eo numerus dierum
communis anni continetur. Talium isopsephorum, quae dicuntur, multa
sunt exempla, ut apud paganos, ita in doctrina sectarum Christianarum.
Totidem deos, quot annus dierum continet, esse Basilides arbitratus, hos
omnes uno nomine dBpagag complecti studebat. Innumeris lapillis, qui pro
amuletis servirent, hac literae inscriptae erant, qua de re J. C. Scaliger notat:
veteres haeretici, praesertim Valentiniani et Martosiani multa reliquerunt,
quae hodie in antiquariorum loculis asservantur, cum eorum Deo ABPAEAX.

16



Memorant hunc Gnosticorum deum etiam Tertullianus, et Irenaeus adv.
haeret. 1. 23. Epiphanius, alii. Quo spectat magna testimoniorum farrago,
quam Montfaucon in opere supra laudato producit. Multi alii in codice sacro
loci praestant, quibus hoc probetur. De amuletis, talismanibus, phylacteriis,
oppidorum erymatibus, baetyliis, et quaevis sint alia rerum similium nomina,
ut éndpinpa, nepidpva, anotportaiov apud Graecos, ¢B1"N"2 beth-nephesch,
h. e. domus animae, apud Hebraeos, vid. Genes. 31. 19. 34., 35. 4.; Euripid.
Jon. vers. 1018.; Plin. hist. nat. 11. 28., 20. 9., 30. 11. 15., 34. 15., 37. 3.
9.; Plutarch. d. Is. — Rosenmiiller, alt. u. neu. morgenland, bd. 1. s. 152:
»die 0090 gehoren zum sabischen (die gestirne verehrenden) aberglauben.
Mehrenteils hatten sie wohl eine menschliche gestalt.“ — Idcirco theraphim,
(a radice syrica 570 tharaph, i. e. percontari, inquirere) huc pertinere, ne-
gant quidam, ex 1 Sam. 19. 13. 16. idola illa humana facie praedita fuisse
conjicientes. At idem baetylis multis, lapide Pessinuntio, aliis, attributum
est. Nota sunt Parsis sub nomine telafim. Nostris etiam temporibus, teste
des Brosses, du culte etc. Romae in pede montis Palatini, in latere opposito
versus Tiberim, lapis quidam, forma baetylorum simillimus cernitur, quem
populus vocat: bocca della verita, qui forsitan prisco tempore tanquam oracu-
lum instar illius Heleni et Eusebii baetyli habebatur. Memoriam baetyliorum
posteris etiam temporibus, iisque maxime conservatam fuisse, proverbio pro-
batur, quod reperitur in Mich. Apost. proverb. 10. 71: kév Baitulov KATETTIES.
quod significare videtur: etsi tam prudens esses, quam si oraculum baetyli
devorasses; habita sine dubio ratione fabulae, quam supra commemoravi-
mus, de lapide, quem Rhea Saturno pro Jove devorandum dedisse dicitur.
Contra hanc opinionem, quae Etymologici magni definitionem secuta, pro-
verbium illud ita exponit, Hoellingius aliter explicat, quin nos de hac nostra
sententia dimoveat, sensum proverbii et singulorum verborum torquens, ut
rem arduam, minusque nobis gratam, contra animi sententiam eo exprimi
contendat, baetylumque in illo proverbio lapidem quemvis denotare. Omnem
lapidem inunctum adorare, in proverbium abiisse, docet Jos. Laurentius
in polymathiae dissert. 37. ac de iis usurpatum esse, qui temere ac sine
judicio erga quosvis afficiantur. Lucianus comparat Menippum philosophum
in libro, cui titulus est Icaromenippo, cum baetylo vel aérolitho quodam:
Mrvirrog fjpiv doreti)g apeoty £€§ ovpavot. — Hic informium rudiumque
saxorum cultus diu duravit, ipsaque plebs christiana ea superstitione infecta
erat, quod duobus exemplis probatur, quae Ivo Carnotens. part. 11. cap.
38. de capite concilii Nannetensis agens, affert, quo funditus effodi jubentur
lapides, quos in ruinosis locis et silvestribus venerantur. Item de cap. concilii
Agathensis, quo statuitur, perscrutandum esse, si aliquis vota vel ad arbores,
vel ad fontes, vel ad lapides quosdam quasi ad altaria faciat. Tanta erat vis
litholatriae, ut saecula multa perduraret! Quid dicam de supersitione, quam
veteres populi ut orientales ita occidentales fovebant, cum ne nostris quidem
temporibus exstincta sit, contra etiamnunc floreat? Quis est, quem fugiat
amuletum illud famosissimum, quo Fastrada ab Harun-al-Raschid principe

17



Sarazenorum donata erat, qua mortua Carolus magnus uxoris dilectissimae
lapidem mirificum obtinuit: de quo nuperrime serio in actis publicis refere-
batur, quem antea celeberrimus poéta Anglicus Lord Byron, nunc quidem
Ludovicus Napoleo, Francogallorum imperator possidere dicitur? Quare non
est, quod miremur aut exagitemus, si animo perpendamus, nosmetipsos
superstitione illa adhuc infectos esse Judaeorum fuerunt permulti, qui
lapidem a Jacobo erectum, unctum et consecratum, interjecto temporis
intervallo, pro basi adhibitum fuisse statuerent, cui arca foederis imposita
esset; quos Theodor. Hasaeus in dissertatione de lapide fundamentali arcae
foederis, refutat. Curioso quodam fato illum a Jacobo adoratum lapidem, qui
regni amplitudinem augere dicebatur, in Scotiam pervenisse ajunt quidam,
uti e versibus his elucet:

Ni fallat fatum, Scoti quocunque locatum
Invenient lapidem hunc, regnare tenentur ibidem.

Anno vero 1297. Scotis a rege Angliae Eduardo 1. sub potestatem redactis,
lapis ille miraculosus — per varios casus, per tot discrimina rerum — in
templo Westmonasteriensi collocatus est, his versibus adjectis:

Si quid habent veri vel Chronica, cana fidesve,
Clauditur hac cathedra nobilis ecce lapis,

Ad capud eximius Jacob quondam patriarcha
Quem posuit, cernens numina mira poli.

Quem tulit ex Scotis spolians quasi victor honoris
Edwardus primus, Mars velut omnipotens,

Scotorum domitor, noster validissimus Hector,
Anglorum decus et gloria militiae.

cf. Georg. Buchanan, histor. rer. Scoticar. libr. 8. p. 251. De baetyliis,
talismanibus, amuletis etc. multi existunt libri, quorum titulos tantum
afferam, cum descriptio atque adumbratio hujus argumenti nimis abhorreat
a re, quae hoc libello est tractanda. v. traité des talismans ou des figures
astrales, Paris. 1668. — W. E. Loescher et Koblig, dissert. antiquar. d.
talismanibus, Witeberg. 1697. 4. — P. F. Arpe, de prodigiosis naturae et artis
operibus, talismanes et amuleta dictis. Hammon. 1717. 8. — Abhandlung
von den talismans, Soorau 1763. 8. — Geschichte der talismanischen kunst,
0. 0. 1792. 8. — Fictuld, probierstein, Dresden 1784.

Qualis fuerit cultus baetyliorum, quibusnam caerimoniis exornatus,
partim ex iis, quae jam protulimus, elucet. Reliqua addemus. Lapides, qui
sacri, i. e. numinibus quibusdam addicti habebantur, uncti, coronati, adorati
sunt. De lapidibus unctis cf. J. J. Bellermann, tber die alte sitte steine
zu salben. Erfurt, 1793. et Theophrast. character. eth. cap. 17.: kai 1®v
Atmap®v A9wVv TGV €v 101G TP10601g Taptdv €K g Ankudou &Aatov Katayewv

18



Kai émi yovata neo®v Kai npookuvijoag drtaddatteodatl. — Siculus Flaccus d.
cond. agror. p. 5: quum terminos ponerent, ipsos quidem lapides in solidam
terram rectos collocabant proxime ea loca, quibus fossis defixuri eos erant,
et ungento, velaminibusque et coronis ornabant. — L. Apulejus: neque enim
justius religiosam moram viatori objecerit aut ara floribus redimita, aut
spelunca frondibus adumbrata, aut quercus cornibus onerata etc. vel lapis
unguine delibatus. — Arnobius: Si quando conspexeram lubricatum lapidem
et ex olivi unguine sordidatum, tanquam inesset vis praesens, adulabar,
affabar, et beneficia poscebam. — Lucian. concil. deor.: idg AiSog xpnopwdet,
0g av éAaig mepiyudn. — Prudent. c. Symmach.:

Lapis illic.
Si stetit antiquus, quem cingere severit error Fasciolis.

Lucret. lib. 5. Velatum vertier ad lapidem, idem est quam adorere lapides. —
Apulej. apolog. pag. 504: Negant, vidisse se, qui ibi fuere, unum saltem in
finibus ejus aut lapidem aut ramum coronatum. — Minutius Felix in epist.:
Non boni viri est, Marce frater, hominem domi forisque lateri tuo inhaerentem
sic in hac imperitiae vulgaris coecitate deserere, ut tam luculento die in
lapides eum patiaris impingere, effigiatos sane et unctos et coronatos. —
Jacobum defendit Augustinus, more idololatriae lapidem non perfudisse oleo,
velut facientem illum Deum, neque adorasse neque ei sacrificasse. Lucianus
in pseudomante narrat, Rutilianum, si quando conspexisset lapidem unctum
vel coronatum, continuo in genua cecidisse, adorasse, vota fecisse et prospera
ab illo postulasse. Sanchuniathon appellat baetylos lapides animatos, AiSoug
ényuyxoug, quos Bochartus correxit in lapides unctos. Clemens Alexandrinus
vocat eos AiSoug Ainapoug, lapides pingues, oleo perfusos.

Antiquissima apud Graecos litholatriae vestigia quaerenda esse mihi
videntur in multis fabulis, quae a poétis rerumque scriptoribus de permuta-
tionibus deorum atque hominum in lapides traduntur; quibus ostenditur
veteres credidisse, in saxis habitare numina quaedam inferiora, vel dae-
mones, pariter atque nymphas in fluminibus et arboribus. Huc pertinet
mythus omnium notissimus de Deucalione et Pyrrha, qui ex lapidibus post
tergum jactis homines procrearunt post diluvium magnum, quo totum genus
humanum ad internecionem redactum fuisse traditur. Accedunt fabulae my-
thographorum, quas magna ex parte ab antiquitate traditas acceperunt, de
commutationibus, exempli gratia, Batti per Mercurium in lapidem Lydium,
Celmi per Jovem in adamantem, Phaétontiadum per deos in succinum, Ery-
cis aliorumque Phinei comitum per Perseum in lapides, Kerkopum, aliorum.
— Hindostani multa fabulantur de lapide, cui nomen est Salagramma, in
quem Wishnu per exsecrationem mulieris cujusdam, quam assumta facie
absentis mariti fefellerat, mutatus est. Item Krishna in lapidem vertebatur.

Jam pauca nobis addenda sunt de cultu lapidum apud alios praeter
hos quos commemoravimus populos usitatissimo, cujus nonnulla at non

19



satis explicata et demonstrata exempla in medium proferunt Meiners, allge-
meine geschichte der religionen, bd. 1. s. 151. Zoéga de usu atque origine
obeliscorum pag. 196. Exempla litholatriae, qualis apud paganos versatur,
colligenda sunt in itinerum scriptoribus, quorum de Mogolibus et Seribus
vid. Isbrand, voyage de Moscou a Chine en 1692. tom. 8. des voyages du
Nord, pag. 111. — de Buraetis, Georgi, beschreibung der nationen des russi-
schen reichs, Petersburg 1776. s. 318. — de Jacutis, Sarytschen, reise in das
norddstliche Sibirien, deutsch von Busse. Leipzig 1805. 8. 1. tom. pag. 27. —
de Lapponibus, Regnard, reise nach Lappland, im 6. band der sammlung
von reisen, s. 321. — Schefferi Lapponia, cap. 7. pag. 93. cap. 9. pag. 104.
— Haegstraem hist. gén. d. voyages. tom. 19. pag. 259. — de Tybetanis et
Hindostanis vid. A. Georgi alphabetum Tybetanum, Rom. 1762. 4. pag. 284.
— Rogerius, new eroeffnetes heydenthum, Nuernberg 1663. 8. 1. 16. — Taver-
nier, reisebeschreibung, 1681. fol. 2. 169. — A. Hamilton a new account of
the east Indies, Edinburgh 1727. 8. pag. 383. 385. — de Tunkinesis v. Taver-
nier, reisebeschreibung 3. 89. — de Amboinesis, Valentyn, ouden nieuw oost
Indien, Amsterdam 1724. fol. 3. 2. — de Peruvianis, Acosta histoire naturelle
et morale des Indes occidentales, Paris 1606. 8. pag. 206. — De Mexicanis,
Alexander v. Humboldt, vues des Cordilleres, cah. 2. pag. 94. — de Aethiopi-
bus et Afris, de Bry descriptio regni auriferi Guineae, in tom. 6. Ind. orient.
pag. 21. — de Guineensibus Afris, Haegstraem hist. gén. d. voyages, tom. 1.
liv. 9. cap. 7. §7. — de Narsingensibus ibid. liv. 1. cap. 4. §4. — Quorum
omnium fere auctorum descriptiones de modo litholatriae et de forma ac
colore lapidum consentiunt cum iis, quas jam exposuimus. Idolum quod-
dam in pagoda Dschaggernautensi cultum Hamilton 1. c. describit, lapidem
esse magnum pyramidalem ceterum deformem et nigri coloris. — Ejusdem
generis est Sommonacodom, quod simulacrum sub forma rudis saxi colunt
Siamesi. Deus ,Tlaloteuctli,“ ut diligentissimus animadversor Alexander ab
Humbold observat, a Tultequibus sub forma duorum candidorum lapidum
colitur, qui ,teotetl“ h. e. divini dicuntur. Hindostanos notat Fridericus a
Dalberg 1. c. urbe Nepali apud Benares pro simulacro Mahadevae, amoris et
procreationis dei, saxum nigrum venerari. In pagoda sive sacello Puravat-
tam vel Pervuttum dicto lapis stat coniformis, quem ,,Mali-kardi“ dicunt, cf.
Mackenzie’s reise, tom. 5. s. 20. Narsingenses in Indiae peninsula habitantes
tres lapides nigros in sacello positos adorant. Vincent. Belior. in lib. arab.
scripto advers. Muhamedanos, populos Indicos Albarachumas et Zechiamos
bis anno lapidum tumulos collegisse, collectosque pro numinibus adoras-
se, refert. ,Adoscht“ nomen lapidis, quem veteres Parsi sacrum habebant,
in quo ignis sacer ,aleschdan“ dictus splendebat. In Atui, una ex insulis
Sandwichianis lapis quadratus Tongoroae deo tutelari consecratus fuit, cf.
J. Cook. lib. 3. cap. 11. Exemplum, quod ad probandum apud Frisios et
Saxones morem colendi lapides Zoéga et Dalberg locc. citt. afferunt, inep-
tum est, cum statuam illam lapidem deformem plane rudem ac nulla arte
fabrefactam fuisse, omnes rerum Germanarum scriptores negent. Idcirco

20



Zoéga immensum apparatum criticum omittere potuit, quem substruxit,
quo nomen originemque statuae Irminsulae quae dicitur, explicaret. Apud
Aegyptios deum Canopum, cujus forma est notissima, ex baetylo quodam
traxisse ortum suum qui arbitrantur, a Zoéga recte refutantur. Apud veteres
Sauromatas deus Czur idem erat, qualis Romanis Terminus. Storjunkare,
juxta mythologiam Lapponicam dominus terrae, silvarum, sub forma lapidis
plane rudis colitur, cui idem est nomen, quod numini. In Saxonum morem
aliquid lucis affert Caroli Magni capitular. 7. §236: si infideles vel faculas
accenderint, vel arbores aut frondes aut saxa venerentur, et presbyter hoc
eruere neglexerit, sacrilegii sese reum esse cognoscat. — Ceterum censet
J. Grimm, deutsche mythologie, Goéttingen 1835. s. 370. cultu saxorum
maxime praecellere doctrinam Celticam, qualem Druidae constituerunt. Ger-
manorum erat mos, lapides judiciales et rituales sacrosanctos habere. Per
totum vero medium aevum superstitiosa opinio de viribus secretis lapidum
late patuit, quam Marbodi (11123.) liber lapidum et Alberti Magni (}1280.)
opus aluerunt. Graecorum lapidem alectorium facillime recognoscimus in
fabulosa gemma ,siegstein“ dicta, de qua Marbod 1. c. cap. 3.

Invictum lapis hic reddit quemcunque gerentem,
Extinguitque sitim patientis in ore receptus.

Alias lapis serpentinus victoriam parans praedicatur in poémate Vindobon.
cod. quod Grimm 1. c. s. 632. laudat: ,ich hore von den steinen sagen,
daz groze tugent daran lige, die natern und kroten tragen, swer sie habe,
der gesige.“ Lapis, quem dicunt ,siegstein“ commemoratur Otnit 558. 559.
et Vilkinasag. cap. 96. cui aequalis est alius ,wtinschelstein“ apud Basile
pentamerone 4. 1. Similes lapides mirifici in carminibus epicis saepe ob
viam currunt. Britanni etiamnunc lapidibus quibusdam ,holedstones“ sive
»holystones® dictis, i. e. saxis cavatis vires salutares attribuunt. Jam Edda
Saemund. 137b similis amuleti ,Jarknas“ dicti mentionem facit, qui idem
esse dicitur, quem in corona imperatoris Romani immissum orphanum
sive pupillum vocant scriptores medii aevi. De lapidum cultu in Germania
septentrionali vid. Conringii antiqq. stat. Helmstad. — Wormii monument.
dan. lib. 1. cap. 4. — Trogill. Arnkiel, cymbrisches heydenthum s. 223. —
Joann. Pickardt, korte beschryvinge van eenige verborgene antiquiteten
s. 23. Jusjurandum dederunt ,at ursvoelum unnar steini“ et ,at enom
hvita helga steini“ Edda Saem. 165a. 237b. — Aérolithos, quos dicunt
ydonnerkeile“ Dithmarsi hodie quoque venerantur et asservant, v. Millenhof
schleswigsche volksagen no. 480. — Montem Lusaticum Czornebog dictum
urbi Budissin vicinum, cujus alterum latus ,prasica“ appellatur ab oraculis
petitis, comparare licet cum Romana illa ,bocca della verita“ quam supra
laudavimus, nec non cum saxo loquente Celtico, quem vocant ,Llech-Llavar®
et cum rupe mirabili Druidarum in insula Mona sita, cui nomen est ,Maen
Mordhwyd“ de quibus vid. Mones europédisches heidenthum 2. s. 457. Quid

21



quod in fabulis Christianis mirae res de lapidibus narrentur? In historia
fabulari de Sancto Graali lapis exillix commemoratur, qui e corona Luciferi in
terram cecidisse et postea in ciborium eucharistiae commutatus esse dicitur,
quod hodie etiam Genovae ostenditur, ,il sacro catino“ dictum. — Simillimae
mythorum Graecorum et Indicorum sunt innumerae paene fabulae de
gigantibus, qui lapidescunt, quorum sua quaeque gens monumenta in
aeternam memoriam conservat et posteris tradit. De nominibus gentium
urbiumgque a litholatria ductis jam antea disseruimus.

Haec habui, quae de nomine et cultu baetylorum dicerem: quibus per-
tractatis restat, de origine et causis litholatriae disserere, sententiasque
hominum eruditorum sub examen vocare. Quantum, idque gravissime pec-
catum sit in explicandis quum Graecorum et Romanorum, tum ceterarum
gentium fabulis, ut ab antiquis ita maxime ab hodiernis scriptoribus, quis
est qui nesciat? Quali licentiae, quam permulti viri docti jure reprehender-
unt, et in narranda et in explicanda de baetylis fabula ob viam occurramus,
mox videbimus. Haud minimam culpae partem attribuendam esse mytho-
graphis nostris, symbolicis qui dicuntur scriptoribus, inter omnes constat.
Des Brosses, du culte des Dieux fétiches, recte animadvertit: ,le systéme
du sens figuré une fois admis, on y voit facilement tout ce que 'on veut,
comme dans les nuages.“ Certe: media tutissimus ibis! — Exstiterunt per-
multi interpretes, in quos egregium illud Goethianum cadat: ,Ihr legt nicht
aus, ihr legt hinein.“ — Sunt qui in explicandis atque adumbrandis fabulis
antiquis unam solam viam sequi studeant, quos in eo, quod ipsi justum ac
verum habebant, saepius valde errasse videmus: qui steriles herbas eligentes
hortum repurgent, eodemque tempore triticum evellant: vel quorum studia
ac labores culturae prosint, ac simul plantas parasiticas foveant. A pluri-
bus interpretandi rationibus opem solam poscendam esse existimo, nec in
eorum numero haberi volo, qui praeconceptis opinionibus atque immaturo
examine ad rem tractandam accedant. Friedrich August Wolf, vorlesungen
uber encyclopadie der philologie, herausg. v. Stockmann, Leipz. 1831. s.
235: ,keine einzige quelle kann so sein, dass man alles in der mythologie aus
ihr erklaren konnte; vielmehr muss bei jeder mythischen erzdhlung darauf
gesehen werden, welcher art, ob sie historisch, physicalisch, astronomisch
oder moralisch ist.“ — Notissima sunt somnia mythologica Euhemeristarum
inter Graecos, inter Germaniae septentrionalis rerum scriptores Saxonis
Grammatici, quorum dei atque heroes deposita veste mythica habitum suum
permutant, ut jam non fabulas, sed res gestas infiniti regum numeri legere
credamus. Artem hermeneuticam sive enarrationem fabularum, quas ab
antiquis accepimus, hypotheses paene fama spoliasse, satis cognitum est.
Ne nimis procul a veritate aberremus, id inprimis persuasum habeamus ne-
cesse est, omnes fabulas ab una origine derivari non posse: et quanquam in
omnibus, quas jam collectas in medium proferemus, opinionibus hominum
eruditorum de origine et causis cultus baetylorum plus minusve inesse veri,
negari non potest, tamen ne una quidem de hoc argumento sententia rem

22



acu tetigisse videtur.

Inter eos, qui cultum lapidum sanctorum ex sola fetissorum religione
tamquam ex primitiva explicare student, maxime des Brosses 1. c. hanc suam
sententiam urget, quem magna ex parte secuti sunt Zoéga, Muenter, Dalberg,
alii; qui quanquam id non absque eruditione praestiterunt, assensum tamen
in omnibus vix ac ne vix quidem merentur. Fetissismus, qui dicitur, est
cultus numinum rudissimus ac brutissimus, qualem etiamnunc multae
vel plurimae Africae interioris aeque ac Americae et Siberiae gentes fovent,
quae qualibuscunque rebus modo utilibus modo nocivis, truncis, sagittis,
cippis, lapidibus, innumeris ceteris honorem divinum perhibent. ,Fetisso“
est vox portugallica, quamcumque rem incantatam denotans, cujus etymon
a latino verbo: fari, duci solet. Des Brosses, du culte des Dieux fétiches
(Berlin) 1763. primus hoc vocabulo usus esse dicitur, quod Winterbottom
in account of the native Africans of Sierra Leona tom. 1. pag. 99. a voce
portugallica: feticeira, h. e. incantatrix, derivare mavult; in qua etymologia
nihil novi inest. Equidem inveni in Thomas Broughtons historischem lexicon
aller religionen, Dresden u. Leipzig 1756. prius exemplum notionis fetissismi,
qua narratur: ,die Neger zahlen auch gewisse steine unter die fétiches.“ —
Meiners de falsarum religionum origine et causis, in commentar. Gottingens.
tom. 7. pag. 70-73. in numero fetissorum complectitur ignem, flumina,
coelum, aérolithos etc. et distinguit inter fetissorum, hominum divorum et
astrorum cultum. Boettiger. ideen zur kunstmythologie, Zoégae opinionem,
qua baetylia omnia ad fetissos quosdam obscuros Pelasgicos referenda esse
censet, justissimam habet. Jam quis crederet, etsi Graecos Romanosque
antiquissimis temporibus morem illum colendi lapides tanquam fetissos
ex oriente adoptasse concedatur, eos populos tam illustres in quaque arte
scientiaque humana, eum cultum, quo barbari utebantur, postero etiam
retinuisse, quum jam philosophi exstiterant, qui de rerum natura, earumque
principiis disquisiverunt? Quis crederet, Graecos, quos ante omnes aequales
et posteros arte statuaria tantopere excelluisse constat, ut hodie quoque
celeberrima exempla nobis praebeant: quis crederet, quaeso, contentos fuisse
rudibus illis simulacrorum formis, quae in adytis deorum summis honoribus
habebantur, nisi vim quandam naturalem vel supranaturalem secretam
inesse putassent, quae venerando digna videretur? Conferant illi, qui ita de
baetyliorum cultu ejusque origine judicabant, conferant Graecos ceterosque
populos omnes, qui fetissorum cultores praedicantur, cum incultis illis,
quas modo commemoravimus nationibus, quae tantopere ab omni cultu
atque ab humanitate absunt, quarum stupiditas in proverbii consuetudinem
veniret. Certe aliae causae cultus baetylorum quaerendae sunt. Ipsi illi, qui
originem litholatriae ex fetissismo ducere tentabant, aliam quoque causam
quaesiverunt, qua diversitas modo exposita tolleretur.

Idcirco Muenter 1. c. pag. 9. ortum et baetyliorum et cultus eorum ab
aérolithis duxit, quos cum sabaeismo, qui astrorum cultus totum per orien-
tem latissime patuit, et sine dubio religio primitiva erat, consociare studet.

23



Quod idem Scheuchzerus vir doctus Tigurinus, ineunte saeculo 18. florens,
conjecit in libro cui nomen dedit auctor kupferbibel, in welcher die physica
sacra oder naturwissenschaft der in der heiligen schrift vorkommenden
sachen erlautert wird cap. 38. §265. seqq. Boettiger et ipse, qui alias causam
et originem litholatriae in fetissorum cultu quaerit, a sabaeismo auxilium
petit, cujus patria in Aegypto, in Arabia et Phrygia ponitur. Jam si quaeritur,
quo modo affinitas stellarum cum lapidibus, maxime cum baetyliis probari
possit: in primis hoc observandum est, cacumina montium, excelsorum
lapidum, aptissima fuisse loca et ad conspicienda et ad colenda astra, unde
venit, ut innumeros fere montes in toto terrarum orbe sacrosanctos haberent
homines superstitiosi. Deinde veteres permultis lapidibus vim quandam
divinam insitam attribuisse jam antea exposuimus, quam inprimis in ma-
gnete, in succino, aliis reperiri crediderunt. Lapides illos animatos AiBoug
énypuyoug, quos Sanchuniathon in fragmento illo apud Eusebium in praep.
evang. asservato memorat, 081 OaR qui hebraice dicuntur, a veteribus
stellas de coelo delapsas putatos esse, ex eodem Euseb. lib. 1. 10. intelligi
licet: Aotdptn eUpev deportetiy dotépa, Ov kai dvedougvn &v TUpe T ayia viioem
apiepwoev. — Astra de coelo delapsa genii fugaces atque commutati esse
putabantur, et lapis ardens e nubibus decasus stella exstincta habebatur.
Ergo cum lapides relationem quandam cum stellis habere veteres putarent,
uti multis exemplis docemur, stellis vero genii sive daemones aut heroes et
homines divi praeesse crederentur: ita facillime numina cum symbolis, cum
astris et postea cum lapidibus jungi poterant, quos pro simulacris habebat
cultus. Pausan. 3. 20: kioveg &rtd, katd tporov otuat épxaiov, olg dotépwav
@aoiv aydApata. — Beausobre, histoire du Manichéisme, tom. 1. pag. 223:
Les Orientaux croyaient, que les anges sont des esprits ignés, opinion, qui
passa dépuis chez les Chrétiens, et qui, si je ne me trompe, s’était communi-
quée aux Juifs longtemps auparavant. — Hoc recte animadvertit auctor. Nam
apud Judaeos lapis sanctus in proverbium abierat, cf. Jes. 8, 14. Joann. Phil.
Casselius in diss. niept 1@v Aidwv kekpadopéveov comment. ad. Luc. 19. 40.
multa ad demonstrandam illam superstitionem, quae lapidibus nonnullis
vim supranaturalem tribuerat, contulit. In lapidibus numina habitantia a
Graecis credita esse, multae docent fabulae, de permutationibus deorum
hominumgque in lapides factis, quarum supra compluria attulimus exem-
pla. Muenter praeterea nummos notat, in quibus lapidum imagines atque
insuper stellae excusae conspiciuntur. Miramur, viri doctissimi curas et
industriam nonnulla subterfugisse, quae ad sublevandam atque augendam
illam de baetyliorum origine opinionem haud inepta esse videntur. Plut-
archus de placitis philosophorum, cap. 13. Diogenem fere idem de astris
sensisse, est testis, qui stellas ardentes lapides pumicosos habuisse dici-
tur. Anaxagoram, Democritum, Metrodorum, alios, solem massam igneam
putasse, notat Plutarchus ibidem. Philosophi in his de astris et lapidibus
sententiis antiquam opinionem adoptarunt, quae in saxis ignem elementa-
rem atque principium procreationis jacere contendit, unde venit, ut post

24



diluvium Deucalioneum homines e lapidibus progenitos esse fabularentur
Graeci. — In eo quod Muenter de errore Eckhelii in doctrina nummorum
veterum circa pileos dioscurorum notat, mihi quidem ipse errare videtur,
eum dicat, formas lapidum stellis exornatorum non satis differre a pileis
dioscurorum, ita ut de hoc argumento disquisitio accurata etiamnunc sit in
piis desideriis. Quid stellae, quibus lapides in nummis excusi saepius ornati
videntur, aliud significant, quam vel affinitatem saxorum cum astris a vete-
ribus creditam, vel ipsum illum honorem divinum, quem Graeci et Romani
pariter ac populi orientales iis habuerunt? Stellae insuper lapidibus sunt
attributa quaedam numinum, quorum simulacra saxis repraesentabantur.
Certe, si concedimus, eam quam Muenter et alii eruditi homines sequuntur
rationem originis litholatriae explicandae, in ea singula exempla adhiben-
dam esse, quae diserte a scriptoribus aérolithi declarantur: tamen ad omnes
locos, qui de baetylorum cultu nobis traduntur, pertinere, negemus oportet.
Quid quod non solum lapides, verum etiam simulacra lignea rudissimarum
formarum, trunci, ancilia cetera de coelo cecidisse fabulentur Graeci et
Romani: unde facile intelligi potest, id eo solum studio praedicatum fuisse,
quo major auctoritas evaderet et sanctitas, qua apud rerum naturalium
imperitos homines baetylia habebantur. Hodie etiam in terris orientalibus
interdum aérolithos inveniri, multa exempla ab itinerum scriptoribus relata
docent: sed cur a Graecis tantus numerus eorum tanquam numina ipsa
habita sint, et qua re eorum cultus tam late patuerit, apud eos quoque, qui
miraculorum a sacerdotibus traditorum testes non fuerunt, non intelligitur.
Satis superque indices lapidationum ex scriptis veterum et hodiernorum
afferebantur, quibus omnia explicari posse puto, praeter id solum, ex aéroli-
thorum casu ortam esse totam baetyliorum religionem. De imbre lapidum,
qui Mario consule evenit, scribit Plin. hist. nat. 2. 58. Chronicon Syricum
Aboulfaradi sive Gregorii Barhebraei lapidationem anno 769. post Chr. nat.
factam narrat, de qua vid. Silvestre de Sacy, notes a la déscription de I’'Egypte
d’Abd-al-atif. Paris 1810. 4. pag. 505. — Stobaei eclog. physic. cap. 15. 1.
— Aristotel. de meteoris. — Jos. antiq. 10. 11. — Exod. 28. 24. Ceterum cf.
Livium, Plinium, Flavium Josephum, Julium Obsequentem, qui dispersa
lapidationum exempla praebent. Hodiernorum, qui aérolithorum partem
naturalem premebant, inprimis hi sunt: Szarn, lithologie athmosphérique.
Paris 1803. — Dr. Chladni, chronologisches verzeichniss der mit einem
feuermeteor niedergefallenen steine und eisenmassen, in Gilberts annalen
der physik bd. 15. s. 307. — V. Ende, tiber massen und steine, die vom
mond auf die erde gefallen sind. Braunschweig 1804. — Noch ein beitrag zur
geschichte der vom himmel gefallenen aérolithen, in Vogts magazin fiir den
neuesten zustand der naturkunde. Marz 1804. — Boetticher, was ist von den
steinen zu halten, die vom Himmel fallen? Deutsche monatsschrift, August
1796. — Reuss, Uber den steinregen bei Lissa, im journal der physik, chemie
und mineralogie. 8. bd. 2. heft 5. 457. — Multa quoque dispersa inveniuntur
in his scriptis: Freret, réflexions sur les prodiges rapportés dans les Anciens.

25



mém. d. I'acad. d. I. et d. B. L. tom. 6. pag. 706. seqq. — Falconnet, sur la
pierre de la mere des Dieux. ibid. tom. 23. pag. 213. — Falconnet, sur les
baithyles. ibid. tom. 6. pag. 513. seqq. — Illi qui in aérolithorum imbribus
originem baetyliorum et causam litholatriae quaerunt, maxime timorem
metumque hominum urgent, quo affecti esse debebant conspicientes saxa
magna saepe mole e nubibus delapsa. In qua opinione multum inest veri.
Secundum versum Lucretii notissimum: Primus in orbe deos fecit timor. —
Hume, origine of religion, — Boulanger, antiquité dévoilée, — Dalberg, me-
teorcultus der alten, — alii, metum ac timorem causam omnium religionum
fuisse contendunt. Zoéga quoque inter antiquissimas errores origines et
latissime patentes hoc refert, quod inopinato eventu perculsi rudes homines
uni aliive rei divinam et plus quam naturalem virtutem inesse crederent, ad
bona procuranda vel ad mala abigenda. 1. c. pag. 241.

At forma et figura, nec non color aérolithorum, uti hodie novimus, sae-
pissime plane contraria est ejus, qualem veteres auctores describunt, certe
multum differt. Quid nunc? Jam pervenimus ad tertiam de origine litholatriae
opinionem discutiendam, quam multo majoris momenti esse in explicandis,
de natura baetyliorum fabulis videbimus. Antiquissimis temporibus, quibus
ars statuaria in cunabulis quasi fuit, lapides paene deformes, certe rudes
atque inculti pro deorum simulacris habebantur. Lapides inprimis, qui
symbola virium divinarum esse putabantur, vel tales, quales natura ipsa
formaverat, vel paulum modo adjuvante arte humana colebantur. Maxime
sublevari videtur haec opinio, quod in nonnullis lapidibus honore divino
cultis faciei cujusdam humanae vestigia sane rudia atque irregularia con-
spiciebantur, qualia exempli gratia lapidi Pessinuntio Cybeli consecrato
Prudentius hymn. 10. 155. et lapidi quem Arabes etiamnunc venerantur,
Hadschar-al-Assowat dicto, Euthymius Zygabenus in panoplia, ed. a Syl-
burg. tribuunt. Audiamus testes, qui ad corroborandam hanc sententiam
adduci possunt. Barbaros, quia artem sculptoriam ignorarent, lapides pro
diis coluisse, dicit Dio Chrysostomus in orat. 12: moAAoi 1&v BapBapwv mevia
Te Kal anopiqa €xvng 6pn Seoug értovopdadouot kat 6évdpa dpyd kai dornpoug
AiBoug. — Item Pausanias in Achaicis refert, solenne fuisse antiquitus in
Graecia rudibus lapidibus exhibere honores deorum. Boéttiger, ideen zur
kunstmythologie, bd. 2. herausg. von J. Sillig, s. 135. dpyoug AiBoug, quos
Pausanias commemorat, contractos esse ex depyoig AiBoig, recte notat. Re-
spondent enim illis signa inertia, de quibus vid. Arnob. adv. gent. 1. pag.
13. — Clemens Alexandrinus in stromat. mpiv y’ 00v axkpiBwdfval tag tev
ayalpdtev oxéoelg, Kiovag iotavieg ol madatoi €oeBov toutoug ©g Apdpupa-
ta 100 9e0U. — In onomastico Pollucis, ed. Hemsterhuys. lib. 1. pag. 11.
haec notio reperitur: koiAdavat AiBoug £ig SeoU popPpnv, excavare lapides in
deorum imaginem. In eo, quod Joann. Spencer de legg. Hebraeor. lib. 2. cap.
4. conjicit, gentes naturae quodam instinctu res naturales nullo artificio
adulteratas sine signis et figuris numini gratiores existimasse, nihil est quod
probari possit: cum populos omnes numini nihil obtulisse praeter perfectis-

26



sima quaeque et optima, satis constet. Tirocinio artium finito apud omnes
gentes statuas et templa deorum quam maxime fieri potuit ornata videmus.
Telchines, autochthonos insulae Rhodi primos fuisse, qui simulacra deorum
fecissent, laudat Diodor. Sic. bibl. 5. 55. Telchinium sive Thelginium nomen
a voce 9¢Ayewv, quae denotat incantare, fascinare, derivatur, de quibus vid.
Lobeck Aglaoph. 3. 4. pag. 1181.

Proxima huic opinioni videtur esse ea, quae originem cultus baetyliorum
in honore permagno et quasi divino quaerit, qui lapidibus pro monumentis
constitutis habebatur. Ut a rebus exorsi rudibus ac simplicibus primaevi ho-
mines per gradus ad elegantia et magnifica simulacra deorum pervenerunt:
ita quoque antiquissimo memoriae subsidio, rudibus saxis, lapidum mole,
ligneisve truncis utebantur, quibus posteritati notitiam rerum gestarum
traderent, satis experti, sine externo recordationis praesidio cognitionem
rerum memoriae soli concreditam perire. Quo minus hoc fieret, simulque
monumenta illa sine arte constituta longum per tempus durarent, sacro-
sancta ut sua ita aliorum habebant. Innumera fere hujus rei sunt apud
veteres scriptores exempla, quorum ea modo afferamus, quae lucis aliquid
disquisitioni de hac institutione suscipienda praebeant. Magna ex parte
memoriam rerum a Diis vel ab heroibus gestarum posteris tradiderunt illi
lapides. In Athenarum Acropoli lapis ostendebatur non magnus, cui Silenus
insedisse ferebatur, quando in Atticam venit Bacchus, Pausan. 1. 3. — Apud
Megarenses in arce Alcathoi regis alter ostendebatur lapis, in quo Apollo
lyram dicebatur deposuisse, opem laturus Alcathoo in arce muro cingenda,
unde saxum sonans evasisse fertur, v. Pausan. 1. 42. — In eadem civitate
prope prytaneum saxum erat quoddam Anaclethra dictum, ubi Cererem
narrabant Proserpinam filiam raptam ab inferis revocasse, Pausan. 1. 43. —
Eleusinii monstrabant petram, cui nomen erat Agelastos, ubi post longos er-
rores consederat Ceres maerore afflicta de raptu Proserpinae, Apollodor. bibl.
1. 5. — Eodem studio, in memoriam factorum et rerum gestarum Aegyptii
ingentiail la monumenta, pyramides, obeliscos erexerunt; e quo scilicet solo
conjici non potest, Aegyptios a cultu lapidum non abhorruisse, cujus indicia
obelisci et pyramides non sunt satis luculenta, uti quidam voluerunt, exem-
pli gratia Bidermann in otior. litterar. part. 1. pag. 136. qua de litholatria
veterum agitur. — De more antiquo apud Hebraeos erigendi monumenta,
Rosenmuiller testimonia collegit in libro: altes und neues morgenland bd. 1.
5. 48. artikel 27. ad 1. Mos. 12. 7: ,die patriarchen waren sorgfaltig darauf
bedacht, das andenken an wichtige ereignisse durch altare, behauene steine
und andere dauernde denkmale zu erhalten.“ — cf. Genes. 12. 7.; 13. 18,;
28. 18.; 31. 48.; 26. 33.

Hic commemorandi sunt termini, quibus honorem divinum habitum
esse, jam antea vidimus. Dulaure, des cultes qui ont précédé et amené
Iidololatrie, pag. 160. originem baetyliorum in terminis quaerit, ac primum
quidem baetylum, qui Delphis asservaretur, eo solo studio positum fuisse
dicitur, quo fines templi sacrosancti haberentur. Sanchuniathon docet, in

27



Phoenicia multa baetylia inveniri, ibique sacra haberi, tanquam terminos
finibus tuendis positos. Cultum saxorum a baetyliis, i. e. aérolithis, atque a
terminis exortum esse, concedit Boettiger 1. c. pag. 135. Jam antiquissimis
temporibus lapides pro terminis positos esse, intelligitur ex Homer. 2. 20. v.
403. ubi Minerva Martem percussura

AtSov elAeto Yepl maxein
Kelpevov év medile peddva, tpnxuv 1€, Heyav te,
OV 8 dvdpeg mpotepotl Séoav Eppeval oupov Apoupr.

Termini et ipsi ab Herme, sive Mercurio nomen accepisse videntur, cum
sermone hebraico, 071 herem, fines denotet, a qua voce graecum nomen
“Epung derivatur, cujus simulacra terminorum simillima fuerunt. Quid quod
conjecerint quidam, vocem: ,mark, merkstein“ affinem esse cum latino Mer-
curio. Apud Hebraeos quoque 287D theraphim, in viis publicis ponebantur,
Ezech. 21. 26. in Iliade cf. Hom. 2. 303.; 22. 326. ubi in memoriam foederis
instituti lapis ponebatur. A lapidibus, quibus populi simulacris servientes
ad foedera sancienda utebantur, forsitan mos ortus est, per lapides jurandi,
de quo conferatur, quod supra dictum est. Similes lapidum, quales apud
Graecos commemorantur, ut Kappotas apud Lacedaemonios in quo Orestes
insederat et a vesania liberabatur, vid. Pausan. 3. 22. etiam in sacris lit-
teris notantur, vid. Genes. 28. 18. ubi de lapide agitur, quem Jacobus in
memoriam somnii erexit, et cui nomen dedit SR"1"2 beth-el, i. e. domus dei.
Cum Jos. 4. 4. ubi Josua Jordanem transgressus duodecim lapides in medio
flumine elatos poni jussit juxta numerum stirpum Israélitarum, cf. Jos.
24.25. — Reg. 1. 7. 12. Samuel, fugatis Philistaeis, in memoriam victoriae
lapidem posuit. — Huc pertinet statua quam dicunt Irmensulam, quam in
memoriam victoriae cujusdam positam esse, dubitari non potest. Joduta
quoque similis statua in pago Mansfeldico Thuringiae fuisse videtur, fide non
habita fabulis chronistarum, qui eam in recordationem victoriae imperatoris
Henrici 5. positam esse dicunt. Venerem in magno lapide Brachthan dicto
posteris etiam temporibus coluisse Muhamedanos, quod crederent, super
eum patriarcham Abrahamum cum pellice Hagar coiisse, aut camelum ei
alligasse, cum Isaacum filium erat sacrificaturus, scribit Euthymius Zy-
gabenus in panoplia. Sacri autem habiti sunt istiusmodi lapides eo, quod
omnium interesset, ne frangerentur, neve loco moverentur. Alia exempla
praetermitto. A prisca consuetudine, monumenta affusis unguentis, ser-
tisque et vittis impositis ac solemni sacrificio facto consecrare, repetendi
videntur illi lapides qui dicuntur uncti, AiBot1 dAnApapévol, sive 00U DIAR
abanim neschephim, uti Bochartus in libro qui inscribitur Phaleg et Canaan,
corrigere voluit, pro %] 0"2aR abanim neschephim, h. e. lapides animati.
Cum his conferri possunt uncti lapides apud Minutium Felicem, et pingues
lapides sive AiBot Auntapoi apud Clementem Alexandrinum, nec non apud
Apulejum in apologia. Simulacrorum seu idolorum apud Hebraeos ante

28



Genes. 31. ubi de toig 0’70 theraphim Labanis agitur, mentio fieri non
videtur. Illa idola, theraphim dicta, baetylia in modum lapidis Pessinuntii
formata, humanae faciei vestigiis exornata fuisse, verisimile habeo. 0270
theraphim, a nonnullis certe linguae hebraicae non satis peritis, eadem
habebantur cum 27 seraphim, et cum Serapide Aegyptiorum. Sed quid
inter utramque vocem apud veteres intercesserit discriminis, satis cognitum
est. Habet earum suam quaeque vox radicem, ut theraphim a verbo 570
tharaph h. e. percontari, oraculum petere, seraphim vero aut a voce hebraica
7% urere, aut a Sanscritica: sarpa i. e. anguis, derivetur. Eos, qui utrumque
miscuerunt, fefellit soni similitudo, ratione non habita radicum. Simulacra
primo non in hos usus posita, neque columnae, stelae aut cippi in deorum
honorem fixa sunt, sed ad memoriam et gloriae mortuorum cumulum statue-
bantur. De lapidum cumulis pro sepulcris vel monumentis in honorem atque
memoriam defunctorum constructis apud gentes stirpis Germanicae vid.
Conring de antiquitatt. stat. Helmstad. et Worm in monumentis Danicis, lib.
1. cap. 4. Quae in Holsatia reperiuntur, describit Trogillus Arnkielius in libro,
qui inscribitur: Cymbrisches heydenthum, s. 223. De gigantum sepulchris
ingente mole lapidum constructis, quae germanice dicuntur ,htinenbedde“
vid. Joann. Pickardt, korte beschryvinge van eenige verborgene antiquiteten,
p- 23.

Postea non ita intererat hominibus, primordii monumentorum oblitis,
an symbolum, an numinis ipsius, an symboli figuram adorarent, praecipue
longo temporis spatio intermisso a conditis illis monumentis. Tantum abest,
ut hanc superstitionem miram atque inauditam habeamus, ut naturalibus
causis exortam esse putemus, praesertim cum etiamnunc multa hujus rei
similia videamus. Recordemur modo superstitionis nostratum, qui monu-
mentis in coemeterio positis vim sanandi morbos tribuunt. Vetustissimum
etiam Graecorum morem fuisse, saxa sive quadrata sive rudia ac prorsus
inculta, saltem aliam quam saxi speciem prae se non ferentia pro simula-
cris atque idolis ponere, neque aliter quam numinum simulacris et statuis
divinum honorem prohibere, docet Pausanias in Achaicis . c. ubi de Mer-
curio Pharensi ejusque tumulis e lapidibus constructis disserit. — Zoéga
dicit, innumeras esse quae occurrant hujus generis superstitiones, quae
magna ex parte ortae videantur e monumentis, licet nequaquam affirmari
possit, omnes ab hoc fonte effluxisse. Addit auctor, quin forte a monu-
mentorum instituto natam esse omnem illam fabulam de saxo a Saturno
pro Jove devorato; quod concinnum est cum nostra opinione in exordio
demonstrata, fabulam postea fictam esse a sacerdotibus vel mythographis,
qui aliter nomen baetylorum explicare nescirent. Illud Zoégae dictum viam
nobis demonstrat, in qua pergendum sit. Non ex una sola causa explicanda
est origo litholatriae, quantumvis lucis afferant eae, quas jam laudavimus,
opiniones, sed ad multa alia quoque respiciendum esse existimamus, cum,
quodcumque antea dictum est, non in omnia cadat.

Eodem jure, quo nonnulli homines eruditi ex figura lapidum a veteribus

29



cultorum, qualem nobis scriptores adumbraverunt, cognationem eorum
cum aérolithis conjecerunt, uti Falconnet, alii, levitate quadam judicandi et
praeconcepta opinione fecerunt: nos quidem longe aliud demonstrare et ar-
gumentis substruere posse videmur, quod a paucis commemoratur, nedum
urgeatur. Ratione enim habita similitudinis plurium baetylorum, ac paene
plurimorum, cum phalli notissima figura, persuasum habemus, baetylia
magna ex parte nonnisi pro symbolis procreationis serviisse, ac propriam
significationem phallorum in mysteriis explicatam, occultam vero fuisse
plebi, cui longe alium sensum fabulis exornatum persuaserint sacerdotes.
Accedit, quod attributa eorum numinum, quorum pro simulacris lapides
sancti habebantur, consentiunt, deorum scilicet, qui vel agriculturae vel pro-
creationi praeerant, quorum inprimis notandi sunt Bacchus, Amor, Cybele,
Ceres, Venus etc. Cultum vero phalli affinem esse astrolatriae sive sabaeismo,
docemur locis veterum scriptorum, qui in hanc rem legi possunt, quorum
magnam partem jam attulimus. Vis supranaturalis vel divina, quam veteres
lapidibus attribuisse exposuimus, maxime fuit ignis elementaris, atque una
cum eo vis procreationis, unde explicatur, quomodo achati potestas augendi
amorem conjugalem tribui potuerit. Egregie Zoéga 1. c. pag. 213. affinitatem
phalli cum cippis, truncis et lapidibus conoidicis illis demonstravit. Boettiger,
ideen zur kunstmythologie, bd. 1. s. 54: ,zwei hauptgegenstande in den
religionen des alterthums sind der phallus und die schlange. Die letztere
gehort ganz eigenthtimlich dem fetischismus, der erstere dem symbolisirten
sterndienst.“ — Contra Falconnet, qui baetylia fere omnia echinitas habere
voluit, Zoéga recte animadvertit, echinitas nunquam habere formam vere
sphaericam, neque ejus molis visos esse, ut magni lapides dici possent.
In echinitas non cadit descriptio baetylorum. At nisi echinitae fuerant illa
baetylia, quid impedit, quominus affirmante descriptione ab auctoribus
facta hysterolithos appellemus? De priapolithis et hysterolithis, quos hodie
quidem germaniee dicere solemus: ,venusmuschel® vid. Plin. hist. nat. lib.
37. cap. 10. 57. qui eos diphyes appellat, adjungens, ita constructos esse
eos lapides, ut concubitu venereo apti viderentur, nisi lapides essent. cf.
Knight, account of some remains of the worship of Priapus, pl. 15. pag.
85. — Hinc ex concha nata esse dicitur Venus, Plaut. Rud. 3. 3, 43. vid.
Lichtensteinii specimen palaeograph. pag. 131. — Quantum apud Graecos
nec minus apud Romanos, inprimis vero apud gentes orientales phalli cultus
floruerit, neminem fugiet. Ante templum Veneris Hieropolitanum duo phalli,
ingenti mole, 190 pedes alti collocati erant, quos Bacchus in honorem deae
posuisse dicebatur. Sine dubio cultus Bacchi a phallo sive lingamo ortum
suum duxit, cf. Herodot. 2. 49. — ,Joni“ sive ,lingam“ nomen est phalli apud
Indos, apud quos etiamnunc luculentissima ejus cultus vestigia reperiuntur.
In India sunt monumenta immensae altitudinis, consecrata Shivae, quae
propter similitudinem quam cum phallo erecto habent, qui in cultu ejus dei
magna est vi, pro phallis habentur et adorantur. In Dapper’s Asia pag. 111.
simulacrum Mahadewae, procreationis dei, secundum descriptionem, quam

30



della Valle dedit, adumbratur, quod prorsus simile est phalli; cf. account
of the kingdom of Nepal, in the second part of the Asiatic researches 8.
edit. pag. 307. Nepali prope Benarem lapidem esse nigrum, quem homines
simulacrum Mahadevae, dei amoris et procreationis, habeant, refert Friedr.
v. Dalberg, meteorcultus etc. s. 68. — In sacello Casmiriensi, in pagoda
Perwuttum sive Puravattam lapidem conoidem Mali-kardi dictum pro phallo,
symbolo ejusdem Mahadevae ab Hindostanis coli, notant itineraria, quorum
cf. Mackenzie’s reise nach Indien, 5. s. 20. — In museis atque antiquariis
multae asservantur gemmae Persicae, quas magna ex parte homines eruditi
baetylia esse arbitrati sunt. Quod fieri posse concedimus, sane in eo sensu,
quo supra definita sunt, tanquam amuleta. Similitudo antiquitatum illarum
cum fascinis est tanta, ut verisimile fiat, lapillos eos conicos, qui proprio
nomine anticagli dicuntur, nihil esse quam fascina, quae in cultu Bacchi
aliorumque nominum, inprimis vero in mysteriis et Graecis et Romanis
maxime floruerunt. Accedit, quod plurimorum baetyliorum formam conicam
premunt scriptores, quae simillima erat figurae phalli. Quid quod in voce
ipsa affinitas coni cum procreatione exprimatur. k®vog, conus, symbolum
membri genitalis, respondens voci yoGvog, cunnus, cognationem habet cum
cuneo, yuvn, ,kénnen“ et ,kennen“ pariter ac hebraicum verbum 77" jadah,
cognoscere, in sensu communi et obscoeno, uti ylyvopat et yiyvooke ean-
dem habent radicem; conus denotat quoque idem quod in graeco sermone
@alog, arcum scilicet aereum in casside elatum. De etymologia phalli v.
infra. Kanne, erste urkunde der geschichte, s. 481. §74. persuasum habet,
lingam, sive phalli cultum Indicum conjunctissimum esse cum litholatria,
quod maxime etymologices exemplis allatis demonstrare studet. Praetermit-
tamus conjecturas illas, quae quamquam sagacissimi ingenii testimonia,
saepius tamen ab omni fundamento ut historico ita critico nimis absunt;
hypotheses, quas supra perstrinximus, licentia magis excellentes quam
scientiae utiles et fructuosas. Baetylia apud omnes fere populos, quorum
contulimus exempla, iis inprimis numinibus consecrata fuerunt atque pro
eorum simulacris habita sunt, quae vel agriculturae, vel procreationi et
amori praeesse credebantur: unde venit, ut Cybeli matri Deorum lapidem
Pessinuntium, Veneri baetylum conoidem Paphicum, Dusari-Baccho vel
Veneri Uraniae lapidem, quem dicunt Arabes Hadjar-al-Assowat, apud Indos
Mahadevae saxum nigrum addictum fuisse videamus. Quin etiam Apolli-
ni lapides consecrati erant, quia in sole symbolum virium masculinarum
procreationis venerantur populi orientales, Lunam vero partem receptivam
habent. E quibus conjectura de nexu lapidum cum phallo clarior evadit.
Quod qui mirum putant, veteres in re inanimata ac paene mortua, qualis est
lapis, vim procreandi coluisse, respiciant modo philosophorum opiniones de
affinitate saxorum cum stellis atque daemonibus earum geniis. Vis quaedam
secreta, veteribus non explicita in magnete, succino, ceterisque lapidibus
manifesta fieri credebatur. — Hic baetyliorum cum phallo nexus, qui negari
non poterat, multis eruditis tam mirus atque inauditus esse videbatur, ut

31



hanc aliamve causam originis quaererent. Inter quos Kanne 1. c. cogna-
tionem quae est inter lapidum et phallorum cultum, a nonnullis exemplis
etymologicis optime electis derivare studet, quae ut judicare possimus, re-
cordemur oportet ejus, quod supra de jurisjurandi Romanorum formula
antiquissima: — per Jovem lapidem! — dictum est. Testis denotat ,zeuge,“
testa ,hode,“ quae vocabula unum idemque etymon habere, verisimilius
etiam fit exemplis ceteris. In sermone germanico ,zeugen“ ponitur pro ,erzeu-
gen“ et ,bezeugen.“ Graecum vocabulum tékpap cognatum est cum radice
terelv, unde tiktewv. Deinde apud Graecos vox 9piov significat et testiculam
et lapidem. ,hode“ derivandum esse a voce hebraica: T ud, h. e. testari,
TV ed, i. e. testis, censet Kanne, qui his et multis aliis adjectis argumentis,
quae in extenso proferre non potuimus, conjicit, lapidem sacrum, qui pro
testi jurisjurandi et foederis sanciendi sumebatur, lingam lapidem vel phalli
symbolum, procreandi vi praeditum, fuisse. — Longe alio modo Zoéga 1. c.
pag. 213. originem affinitatis baetyliorum cum phalli cultu demonstrat, qui
et ipse ab arte etymologica argumenta sua petens, radicem vocis @daAAog
cum figuris baetyliorum, cipporum, terminorum, columnarum comparat. In
lingua hebraica 15 alah, significat elationem, ascensum, quemvis motum
sursus directum; in coptica Xxarz ascendere, unde vocabula @dAng, @aAog,
@alddog, palus, ,pfahl et voces graecae nonnullae exortae sunt, quales sunt
dAAewv, dAAeoBat, saltu sese efferre, @dAdog conus vel apex, @dlay$ lignum
teres oblongum; Pales dea Etruscorum, quae ruri colendo praeerat; fala,
turris. Zoéga d. us. et or. obel. pag. 213: Phales aut Phallus, cujus radix
etiamnunc in Aegyptia lingua ac in Hebraica superest, quamcumaque rem
in altum porrectam significat, nec aliud fuit apud priscos Graecos deus
ille, quam procerus stipes sive cippus oblongus ad agrum tuendum aut
forum designandum statutus. — Adjungit Zoéga, Aegyptios literas II, T, N
tanquam pronunciationis adminicula quibuscunque vocabulis praefigere
consuevisse singulas, quae postea a grammaticis ita fuerint ordinatae, ut I1
masculinum, T femininum genus, N pluralem numerum significaret. Quod
verum ac justum esse, vix dubitabitur: sed cur originem litterae ¢ in voce
graeca (alAAog in lingua Aegyptia quaesiverit Zoéga, non intelligo, quoniam
satis in sermone Graeco locus detur explicationi. Equidem reperio caussam,
cur praefixa sit litera @, in digammate quod dicitur Aeolico F cujus exempla
conferre, supervacaneum esse videtur. Etiam vox Hebraica 75p alah, haud
dubie cognata cum Graeca dAAewv, eum syllabae declarat sonum ¥, quem
nos quidem pronunciare non solemus, qui tamen graece per digamma Aeo-
licum reddi potest. — Ex hac baetyliorum cum phallo affinitate explicari
mihi posse videtur origo ac nomen famosissimi illius templariorum idoli,
quod dicunt ,baphomet.“ Jam antea vidimus, lapidum sanctorum cultum
latissime patuisse inprimis in terris Orientalibus, et Christianos quoque non
solum primis saeculis ineuntis aerae, verum etiam temporibus medii aevi
plus minusve in eo versatos esse. Conferendum est id quod supra dictum est
de capitibus conciliorum Agathensis et Nannetensis. Nomen illud baphometi,

32



de quo sexcentas diversissimas fovebant opiniones homines eruditi, originem
duxisse a dialecto quadam orientali, plurimi persuasum habent, quorum
inprimis Hammer vocem illam derivare studet a baphi meta h. e. baptismus
igneus. Nicolai originem quaerit in vocibus PBagr) et pfjig, baptismus et
ratio, orientali sane modo conjunctis, vel genitivo prtidog mutato in prntous.
Sunt etiam, qui similitudine quadam soni perducti Baphometum corruptum
esse Mahometum, abstruse sane arbitrentur. C. G. Lenz in libro, quem
supra laudavimus, verisimilem facere adnititur etymologiam a Paphi meta
ductam, h. e. conus Paphicus. Baphometum simulacrum quoddam fuisse
ad instar Hermis, forma lapidis conici, cujus cultum templarii equites in
bellis pro sacris Christianis susceptis, superstitione amuletorum in terris
Orientalibus infecti, assumpsissent, omnes consentiunt rerum scriptores
et contemporanei et hodierni. Ex more templariorum, quo neophytae Ba-
phometum adorabant atque equitum superiorum umbilicum osculabantur,
facile nexus quidam ejus idololatriae, quae pudenda sacrosancta habebat, et
aedoeolatriae cum cultu lapidis Veneris Paphicae, qualem nobis describunt
veteres, intelligitur. Idolum Baphometi repraesentasse figuram admodum
humanam barbatam, qui urgent, nostram de hac Baphometi origine non
confundunt opinionem, cum in Asia maxime Deum quoque Venerem cul-
tum fuisse satis constet. Ceterum templarios equites et Veneri masculae,
quae dicitur, deditus fuisse, neminem fugit. Antiquissimum deae Veneris
simulacrum conus erat lapideus, modo in umbilici modo in metae formam
constructus, inter duas magnas trabes positus in medio, quibus pariter
ac in templis Phoeniciis sol et luna indicarentur. Unde venit, ut in templo
Hierosolymitano duae columnae collocatae nomen acciperent: "3 jachin
et 113 boas, h. e. conus a verbo |12 kun, i. e. ponere, et 19712 boas, i. e.
in eo vis. Sol et Luna apud omnes populos, ut in mythologia Germaniae
septentrionalis, ita in doctrinis philosophorum Graecorum, nec non in fa-
bulis Orientalium symbola habebantur virium procreationis et productivae
et receptivae. Secundum Creuzerum, qui dubitat an hoc Veneris baetylium
aérolithus fuerit, uti Boettiger contendit, phallus erat summum naturae
symbolum.

Creuzer, mythol. und symbolik 2. s. 495: ,Es kann nicht der geringste
zweifel stattfinden, dass im adyton zu Paphos die géttin als eine wirkliche
spitzsaule stand, und zwar nicht aus unbehilflichkeit uralter bildnerei so
vorgestellt war, sondern absichtlich als sprechendes symbol der zeugen-
den naturkraft.“ — Inde umbilicus, qui in nummis et gemmis conspicitur,
explicari potest. Parva simulacra phalli pro amuletis et talismanibus ferri
solita erant a sacerdotibus Cybeles Pessinuntiae et ab aliis, unde factum
est, ut propter similitudinem eorum cum baetylis magnis, et ipsa baetylia
haberentur. Vestigia prisca cultus phalli quaerenda sunt in mysteriis, in
quibus inprimis ea numina, quae agriculturae et procreationi praeerant,
colebantur. Similem fovebant cultum Hindostani, qui quodcunque amoris
et procreationis symbolum, non modo lapides phalloidicos, verum etiam

33



arbores mirabili quadam forma praeditas adorabant, uti exempli gratia
Kaldeir arborem quamdam, cujus radices formam phalli simillimam, sym-
boli dei Shivae, praebent, quapropter a Francogallis appellari solet: ,l’arbre
indécent.“ Ex Mani, quod denotat puerum, phallum et ficum, juxta cosmo-
geniam Indicam Bhavani et Shiva-lingam oriebantur. Cabirium mysteria
connecti cum hoc phalli cultu, non dubium est. Secundum schol. ad Apol-
lon. 1. 915. cod. Paris, Kabirium fuisse tres, dicit Mnaseas: Axiokerson,
Axiokersam et Axieron, sive Plutonem, Proserpinam, Cererem. Nonnulli
adjungunt Casmilon, qui teste Dionysodoro, Mercurius erat. Ceterum cf.
K. O. Mueller, Orchomenos, s. 449: ,Wenn irgend eine einzelne ableitung
des kabirensystems die richtige ist, so ist es die Indische, und die analogie
von Para-brama, Bhavani, Lingam, Brama, Wishnu, Shiva mit Hephaestos,
Kabeiros, Kadmilos, Axieros, Axiokersa und Axiokersos kann sehr weit
verfolgt werden. Auch ist Shiva-lingam dem Axiokersos-Kadmilos gleich.“ —
Qualem vim procreandi in lapidibus insitam veteres crediderint, ex fabulis
quibusdam intelligi licet. Agdus ingens rupes Phrygiae, Jovis semine gravida
facta Agdestin heroem hermaphroditum progenuisse dicitur. Simili modo
Mithras misogynus rupem gravidam fecit, a qua juvenis Diorphus natus est.
Haud ineptum esse videtur, versum illum Horatianum, qui in proverbii abiit
usum, cum his fabulis conferre:

Parturiunt montes, — nascetur ridiculus mus! Ad recentiora tempora ut
veniamus, recordari subit ultimorum vestigiorum, cultum Priapi et phalli
indicantium, quae reperire videmur in eo, quod Etienne, apologie pour
Hérodote, tom. 2. pag. 253. notat, sanctos quosdam, quorum cultus in
Francogallia floreat, St. Gilas et St. René qui dicantur, sterilitatem muliebrem
solvere posse credi, atque idcirco phallos parvulos a sacerdotibus consecratos
sanctisque deditos mulieribus opem poscentibus vendi, quae insignia illa in
collo tamquam amuleta ferre dicuntur. Similis est hujus cultus superstitio
quaedam, quae Iserniae in regno Neapolitano floret et S. S. Cosmo et Damiano
vim solvendae sterilitatis muliebris tribuit. — Nihil novi sub sole! Idem, quod
hodie sacerdotes de vi magica amuletorum et talismanium fabulantur, jam
multis saeculis antea plebs superstitiosa et miraculorum cupida tanquam
oraculum a coelo ipso in terram missum crediderat. Renovata esse videntur
mysteria, in quibus phallus pro symbolo procreationis colebatur.

[is, quas jam contulimus, caussis litholatriae, addi posse videtur jam
ultima, quam quidem in fraude sacerdotum quaerimus, qui in oraculis eden-
dis et in miraculis faciendis baetyliorum viribus in sua commoda utebantur.
Artes illas malas, quas ministri deorum exercebant secuti proverbium illud
notissimum: ,mundus vult decipi, ergo decipiatur!“ jam veteribus notas
fuisse, indicant nonnulli apud rerum scriptores loci, quorum haud parvam
partem jam in extenso citavimus. Sanchuniathon, ubi distinguit inter bae-
tylia majora et minora, haec talia notat, quorum adjutorio praestigiatores
se et futura praescire et miras res efficere posse gloriarentur. Artem vero
praestigiatoriam sacerdotes soli sibi vindicarunt. Egregium porro exemplum

34



praebet Helenus vates, quem Orphei AB1kd commemorant, qui lapidem
Apollini sacratum possidere dicebatur; nec minus Eusebius ille medicus,
cujus Damascius in vita Isidori philosophi apud Photium 1. c. mentionem
facit. Hunc Eusebii lapidem sanctum signis et lineis magicis pictum fuisse,
qualia etiamnunc in museis asservantur amuleta, diserte notat auctor in
Photii bibliotheca, pag. 1062. Neque est quod miremur, veteres his fallaciis
decipi potuisse, cum nostra quoque tempora similia praebeant exempla.
Quis primum lapidem tollere potest? — Romanos inprimis omnium tali
superstitione captos esse, scimus ex innumeris scriptorum locis. Cum bar-
barorum cultu numinum et omnes stultitius ineptiasque superstitiosas
cetero populorum adoptarunt; cf. Creuzer, symbolik und mythologie, bd. 3.
s. 50: ,Baetylien, pygmadenidole, geweihete binden, amulete wurden in den
handen der adepten und gaukler, spater besonders unter den fir solche
dinge so empfanglichen Rémern zu wirksamen dingen.“

Jam paucis repetendae esse videntur opiniones ut antiquorum ita ho-
diernorum scriptorum de origine et caussis litholatriae, quibus, quid insit
falsi aut veri, exposuimus. Certe ex multis diversissimis, quae sub examen
vocavimus, argumentis, eam habemus persuasionem, uti omnes fabulas,
ita etiam mythum baetyliorum, ejusque originem non ex una sola caussa
explicari posse, eosque homines eruditos plus minusve errasse, qui hanc
viam ingrederentur. Contra in origine litholatriae in qua veteres et Christiani
quoque medii aevi versati fuerunt, demonstranda, varias rationes interpre-
tandi adhibendas esse inter omnes constat, atque ex eo jam intelligitur, quod
ii qui unam solam explicandi rationem secuti sunt, ne ipsi quidem ea con-
tenti fuerunt: quod aliter fieri non potuit, cum videremus, fetissismum cum
sabaeismo et primitivo et cum degenerato maxime cognatum, quin conjunc-
tissimum fuisse: cf. Hartmann, geméalde von Arabien und aufklarungen tiber
Asien, bd. 2. s. 874: ,der reine gestirndienst der ursprunglich in Arabien zu
hause war, artete in bilderdienst und baetyliencultus aus.“ — Eorum, qui
partem naturalem fabulae et cultus baetyliorum solam premebant, atque
in ea caussas originis litholatriae quaerebant, nomina sola afferre satis
habuimus, cum ab eo, quod hic nobis tractandum erat, nimis abesset res,
de qua illi disseruerunt. Eorum contra, qui partem antiquariam urgebant,
fere omnes, quantum in nobis erat, contulimus, collatosque judicavimus.
Idcirco in fetissorum atque astrorum cultu, in monumentorum institutione,
inprimis artis statuariae initiis, in aérolithorum lapidationibus, in cultu
deorum qui procreationi praeerant, praesertim in phalli cultu, denique in
circulatoriis sacerdotum praestigiis caussas quaesivimus, quae litholatriam
excitarent atque augerent, ad quam explicandam ac demonstrandam nihil
veteres, recentiores scriptores antiquitatis studii periti omnia contulerunt.

35



Vita

Natus sum ego Franciscus Ludovicus Boesigk Dresdae a. d. 13. cal. Jul. h.
s. a. 30. patre Joanne Aenotheo, matre Carolina Friderica e gente Ehrhardt,
quo utroque parente adhuc superstite laetor. Fidem profiteor evangelicam.
Primis litterarum rudimentis imbutus vere a. 1844. in quartum ordinem
gymnasii S. Crucis, quod rectore Groebel, postea quidem Klee, viris spec-
tatissimis, Dresdae floret, receptus, inde ab anno aetatis undevicesimo
maturitatis testimonio instructus autumno a. 1849. in universitatem Lipsi-
ensem me contuli, cujus civibus Buelavio Rectore Magnifico adscriptus sum,
ubi primum studiis theologicis, postea philologicis me dedens per tria seme-
stria lectiones audivi horum doctorum illustrissimorum: Anger, Brockhaus,
Drobisch, Fechner, Fricke, Hartenstein, Niedner, Roscher, Westermann,
Winer. Vere a. 1851. in hanc almam universitatem Friderico-Guilielmam
transivi, cujus civibus Twesten Rectore Magnifico adscriptus nomen dedi
apud Dove Decanum. Scholis interfui doctissimorum virorum: Benecke,
Boeckh, Bopp, Grimm, v. d. Hagen, Hertz, Massmann, Ranke, Trendelen-
burg. Quibus omnibus meis praeceptoribus optime de me meritis, quantam
debeam gratiam, pio animo semper reminiscar.

36



