
De Baetyliis

Dissertatio inauguralis
quam consensu et auctoritate

amplissimi philosophorum ordinis
in Alma litterarum universitate

Fridericae Guilelmae
ad summos in philosophia honores

rite capessendos

Die 14. M. Augusti A. 1854
H. L. Q. S. publice defendet

Auctor

Ludovicus Boesigk
Dresdensis

Adversarii Erunt:

F. Schultz, Phil. Dr.
C. Euler, Phil. Dr.

A. Walter, Phil. Dr.

Berolini. 1854

Typis Gustavi Schade

Solar Anamnesis Edition

CC0 1.0 Universell



Augusto Boeckh
viro Illustrissimo et Magistro Carissimo.

Hasce studiorum primitias sacras esse pio gratoque animo

voluit

auctor.

1



Quaecunque in scriptis quum veterum tum hodiernorum auctorum anti-

quitatis studii peritorum de baetyliis dispersim nobis tradebantur, tantum

aberat ut prodessent ad explicandam lapidum illorum naturam, cultumque

eorum describendum, ut de eorum nomine, ejusque origine ac notione ho-

minum eruditorum sententiae etiamnunc in contrarias partes discederent.

Exstiterunt ut antiquis ita nostris quoque temporibus, qui huic argumento

lucis aliquid afferre studerent: quos, quamquam sexcentas res ad historiam,

mythologiam, ad studium antiquitatis nec non linguarum et orientalium et

occidentalium, vel ad historiam naturalem pertinentes attulerunt, ne nomen

quidem baetyliorum satis explicasse existimo; quod unde sit ortum, quidve

significet secundum locos a veteribus scriptoribus et sacris et profanis de ea

re nobis traditos, jam paucis verbis exponere conabor.

Saxa quaedam ab omnibus fere populis antiquis divino honore culta, ac

plerumque pro numinibus ipsis, certe pro simulacris deorum habita, graeco

nomine ϐαίτυλοι sive ϐαιτύλια, latine quidem baetylia sive betuli dicebantur,

cf. Plin. hist. nat. 37. 9, 51. In fragmentis Sanchuniathonis rerum Phoe-

niciarum scriptoris, per Philonem Byblium graece versis, apud Eusebium

in praeparationis evangelicae lib. 1. 10. exstantibus nomen paullum aliter

scriptum commemoratur, de quo v. infra. Ibidem unum quatuor filiorum,

quos Uranus cum Gaea genuit, Βαίθυλον vocatum esse, dicit Sanchuniathon.

Tum pergit auctor noster, deum Uranum ϐαιθύλια, sive lapides animatos

creavisse, — ἐπενόῃσε ϑεὸς Οἰρανὸς ϐαιθύλια, λίθους ἐµψύχους µηχανησά-

µενος. — Bochartus, Phaleg et Canaan lib. 2. cap. 2. p. m. 707 notionem

graecam λίθους ἐµψύχους male conversam ex lingua hebraica habere voluit,

interpretem in verbis Phoenicii scriptoris ipsis !Mנפ�י Mאבני abanim nephe-

schim, pro !Mנשׁפי Mאבני abanim neschephim legisse arbitratus: quem qui

sequitur, lapides unctos pro lapidibus animatis assumere debebit; cf. des

Brosses, du culte des dieux fétiches, p. 106. „Ouranos trouva les Baityles et

a fabriqué les pierres animées ou plutôt selon la juste correction de Bochart,

les pierres graissées.“ — Quae viri eruditissimi sententia, quamquam loco

quem mox commemorabimus, Genes. 28. 13. confirmari videtur, tamen

inter judices lis est. De baetyliis Hesychius ad h. v. refert, ϐαίτυλον illum

lapidem esse, quem Rhea pelle caprina redimitum obvolutumque et lacte

oblitum Saturno marito suo loco Jovis recentis a partu in Thaumasio monte

Arcadiae devorandum dedisset — οὕτως ἐκαλεῖτο ὁ δοθεὶς λίθος τῷ Κϱόνῳ ἀντὶ

∆ιός. — Etymolog. Magn. — ϐαίτυλος ἐκλῆϑη ὁ λίθος, ὃν ἀντὶ ∆ιὸς ὁ Κϱόνος

κατέπιεν · εἴρηται δὲ, ὅτι ἡ ῾Ρέα ϐαίτῃ αἰγὸς σπαργανώσασα τῷ Κϱόνῳ δέδωκεν.

— Priscian. lib. 1. Abdir genus lapidis. lib. 5. Abdir deus est: dicitur et

hoc nomine lapis, quem Saturnus dicitur devorasse pro Jove, quem Graeci

ϐαίτυλον vocant. — Secundum hanc fabulam, de qua v. Stephan. Byzantin.

a. v. Θαυµάσιον. Apollodor. 1. 1, 5. Hygien. astron. 2. 43. Hesiod. theog. v.

467. seqq. Ovid. fast. 4. 205. mythographi ϐαιτύλου nomen satis explicari

per ϐαίτην, pellem caprinam, putaverunt. Maxima fuit inter homines erudi-

tos controversia, utrum nomen illius lapidis derivandum sit a graeca voce

2



ϐαίτη, uti mythographi contendunt, an ab antiquissimo originis vestigio,

quod invenire posse videtur in loco jam supra citato, Genes. 28. 18, 19.

ubi Jacobus postero mane post notissimum illud somnium, quo angelos de

coelo ad terram in scala descendentes conspexerat, lapidem, quo dormiens

cervicali usus erat, statuisse narretur, quem בּיתÊאל! beth-el, h. e. domum dei

vocavit. Ex illo beth-el ortum esse nomen lapidum sanctorum, quibusnam

argumentis hoc defendi possit, quaerendum est. Firmissimum hoc afferri

posse videtur, quod non paucas voces, maxime nomina propria graeca, ex

linguis quae dicuntur Semiticis, inprimis ex lingua hebraica sumta esse,

multis exemplis demonstratur. Attamen viros doctos, qui in enodandis no-

minibus laborarent, saepius in vocabulorum caussis explicandis modum

excessisse, negari non potest. Quanta est pugna doctissimorum hominum

de etymologices finibus! In quam egregium illud Horatianum cadit: — Iliacos

intra muros peccatur et extra. — Si respicimus, fabulam illam de lapide,

quem Rhea Saturno pro Jove deglutiendum daret, cujus supra mentionem

fecimus, post eventum quasi eoque studio fictam esse posse, ut per eam

etymologia baetyliorum a ϐαίτῃ explicaretur et verisimilis fieret, facere non

possumus, quin alteram opinionem, quae baetyliorum nomen ex lingua

hebraica a voce בּיתÊאל! derivare studet, sequamur, quippe quae multis iisque

haud levibus exemplis sublevatur atque augetur. Quis affinitatem vocis

hebraicae cum graeca non videt? Nihil ibi praeter flexionem immutatum est.

Magna vi simillimum exemplum existimo, quod offert nomen oppidi Arabici

ad mare rubrum siti Βαίσαµψα dicti, quod simili modo ex vocibus בּיתÊשׁמשׁ!
beth-schemesch h. e. domus solis, ortum est, cf. Stephan. in lib. d. urbibus.

Quam in rem probandam varia collegit Bochartus, qui in eo tantum errasse

videtur, quod praeconcepta opinione rem demonstrare adnixus, periculosam

exempli imitationem iis prodidit, qui foetutinis grammaticis delectarentur.

Tum Bocharto auctore surgere potuerunt, qui, ut e multis pauca afferam,

nomen ᾿Ολύµπου ab בּו! Mעולמי olamimbo, h. e. aeterni dii in eo, derivarent;

qui uti Joann. Turnerus in bibl. universal. 15. pag. 53. inter alias ingenii

delirantis ineptias originem pontificis in אשׁ! את פּונת ponet et esch, h. e. qui

ignem inspicit, quaererent. Certe hoc non in nostram etymologiam cadit. Huc

accidit, quod mos colendi saxa de coelo delapsa atque asservandi in templis

fanisque ex Oriente in Graeciam introductus esse videtur, cum antiquissima

illius cultus vestigia in Phoenicia quaerenda sint, unde a Cadmo una cum

literis in Graeciam translata fuisse, fabula tradit. Phoenicibus pariter ac

Hebraeis mos erat ex antiquissimis temporibus, ut lapides cultui deorum

consecratos ungerent, qui Jacobi exemplo probatur. Res et ipsa una cum

nomine ex Asia in Europam pervenit. Quae cum ita sint, jam unde veniat

litera ϑ in voce ϐαιθύλια, uti scriptum est in fragmentis Sanchuniathonis

apud Eusebium l. c. quamquam omnes reliquae versiones habent literam τ,

haud difficile intelligitur, ratione habita originis Phoeniciae vocis ϐαιθυλίων.

Litera scilicet hebraica ת! in בּיתÊאל! beth-el, par eademque est cum graeca

ϑ. Nihilominus usum communem in scribendo hoc nomine sequi debemus,

3



qualem mythographi graeci adoptarunt. De abstrusa Fourmontis opinione,

ϐαίτυλον nomen habere a Batuele, patre Labani, ac ϐαιθύλια idem significare

quod !Mתרפי theraphim, non est quod disseramus, cf. Fourmont, reflexions

critiques sur les histoires des anciens peuples, tom. 1. liv. 2. sect. 3. cap. 2.

pag. 65.

Apud Priscianum in inst. graec. edit. Basil. 1586. p. 127. alterum etiam

nomen reperitur, Abdir sive Abadir, et Agdir sive Agadir, cujus de origine

multum disputatum est, dubio nondum prorsus remoto. Sunt qui nomen

illud per אדיר! Nאב eben adir h. e. lapis divus, explicare velint. Alii praeferunt

etymologiam a vocibus אדיר! אב ab adir, h. e. pater divus, ductam. נדר! Nאב
eben neder, esset lapis votivus. Qui originem in lingua sanscritica quaerunt,

abadir derivare student a vocibus abi et adir h. e. in finibus, idem quod

terminus. Bochartus vero rem acu tetigisse videtur, nomen abdir ductum

esse ab דיר! Nאב, putans, h. e. lapis rotundus. De immutata litera !N in א!
conferenda sunt similia exempla, quae lingua graeca praebet, uti accusativ.

ϑῆϱα pro ϑηϱν, δεχοίατο et εἰρύατο pro δέχοιντο et εἴρυντο. Contra ea Joann.

Conrad. Stephan. Hoellingius in dissertatione de baetyliis veterum sive de

lapidibus unctione numini consecratis, Groning. 1715. Lips. 1724. Brem.

1729. dicit:— Etiamsi Bochartus in Phaleg et Canaan multi varia eruditio-

ne probare annitatur, vocem Abaddir ex Phoenicio דיר! Nאב quod lapidem

sphaericum denotet, corruptam esse: vix tamen ipsi assentire potero, cum

ex aliis auctoritatibus constet, baetylia non semper sphaerica, sed etiam

aliarum figurarum fuisse. — Eam quam modo commemoravimus Bocharti

opinionem de origine nominis ab דיר! Nאב, sive a lapide sphaerico ducenda,

sublevat locus, qui apud Plinium in descriptione lapidum reperitur, ubi de

gemmis cerauniis agens, betulos rotundos esse lapides dicit, cf. Plin. hist.

nat. lib. 37. cap. 9. per illas (scil. ceraunias gemmas) quae nigrae sunt et

rotundae, urbes expugnari et classes (Sotacus refert) easque baetylos vocari.

— Cum lapides illos, quibus nomen baetyliis fuit, maximam partem rotundos

fuisse constet, uti jam multis exemplis probabitur: quae Hoellingius l. c.

contra Bochartum admonet, refellere possumus. Nomen abadir una cum

baetyliis longum per tempus veteribus notum fuisse et postea deos ipsos

significasse (uti Sanchuniathon unum filiorum Coeli et Terrae Βαίθυλον vo-

cat) ex Augustini, episcopi Hipponensis epistola ad Maximum Madaurensem

intelligi licet: Miror, quod nominum absurditate commoto in mentem tibi

non venerit, habere tuos et in sacerdotibus eucaddires et in numinibus

abaddires. — Abaddires apud Phoenices eosdem fuisse, quos Romani deos

selectos, magnos, potentes sive deos majorum gentium vocarent, scimus.

His omnibus argumentis satis probasse mihi videor, utrumque nomen lapi-

dum illorum sanctorum, et baetylia et abaddires originem ducere ex lingua

hebraica, quam maximam affinitatem cum lingua phoenicia habere, et ex

ea ipsa ortam esse, neminem fugit, ratione habita testimoniorum, quae in

scriptis patrum, quos dicunt, continentur; cf. Augustin. opp. ed. Antwerp.

tom. 9. pag. 198: quod verbum linguae punicae consonum est, sicut alia

4



Hebraea permulta et paene omnia. — Id. in quaestt. super judices 6. 16:

istae linguae (Hebraea et Punica) non multum inter se differunt. — Id. in

Joann. tractat. 15.: cognatae quippe sunt linguae istae, Hebraea et Punica.

— Hieronym. in Jerem. 5. 25: Poenorum lingua Hebraeae magna ex parte

confinis est. — Id. in Jes. 3. 7: Lingua Punica, quae de Hebraeorum fontibus

manare dicitur.

Pertractatis his rebus jam mihi propositum est, locos veterum scrip-

torum in medium proferre, in quibus exempla cultus baetyliorum referuntur.

Fere omnes loci, quorum sunt permulti, in forma baetyliorum describenda

consentiunt. In Asia, quae patria cultus lapidum sanctorum, sive litholatriae

(sit venia verbo!) fuisse videtur, inprimis Phoenicia, Sanchuniathone teste,

cultum illum fovebat, cf. Rosenmueller, altes und neues morgenland, 1. pag.

126: „bei den, den Hebraeern benachbarten Phoeniciern war die verehrung

der heiligen steine besonders gewöhnlich; aber auch in vielen anderen gegen-

den.“ Reperiebantur ibi dispersi multi lapides, quos terminos fuisse atque

sacrosanctos habitos esse, tradit auctor. Hypsouranion, quem mythographi

Phoenicii primum hominem ex quinta stirpe, natumque e genere gigantum

fuisse fabulantur, mortuum coluerunt Phoenices cippis et columnis, quas ei

pro simulacris consecraverunt. Orientales prisca aetate sancte ac religiose

lapides observasse, Eusebius est auctor, dem. evangel. 1., 10. quos consue-

visse ait, τὰς στήλας προσκυνεῖν καὶ ταύταις ἑορτὰς ἄγειν κατ’ ἔτος. Emisae

(cui hodie apud Arabes nomen est: Hims) in templo dei Elagabali baetylum

fuisse, quem postea Heliogabalus imperator Romanus, sacerdos illius numi-

nis, Romam portare juberet, Herodianus narrat, cf. Herodian. hist. lib. 5.

cap. 3. qui saxum ita describit: λίθος δέ τις ἔστι µέγιστος, κάτωθεν περιφερῆς,

λήγων εἰς ὀξύτητα · κωνοειδὲς αὐτῷ σχῆµα τε καὶ ἡ χϱώια µελαῖνα. ∆ιοπετῆ δὲ

αὐτὸν εἶναι σεµνολογοῦσιν ἐξοχὰς δέ τινας ϐϱαχείας καὶ τύπους δεικνύουσιν.

εἰκόνα δὲ ἡλίου ἀνέργαστον εἶναι ϑέλουσιν, οὕτω ϐλέποντες. — Qui lapis con-

spicitur in nummis Romanis Heliogabali et in nummis Ephesiis, v. Eckhel,

doctrina nummor. vett. tom. 7. pag. 240. tom. 3. pag. 211. Beger, thesaur.

Brandenburg. 2. 712. Vaillant, numismata Imperatorum praestantiora, ed.

2. tom. 22. pag. 285-288. Vaillant, numismata a populis Graecis cusa, pag.

127. Beger l. c. nummum affert, cui circumscribitur: SANCTO DEO SOLI

ELAGABAL, in quo conspicitur lapis conoidicus, quem circumstant perticae

quatuor umbracula sustinentes, vehitur curru ab equorum quadriga tracto.

Herodiano teste solis imaginem in eo lapide humana arte non fabrefactam

esse, saxumque ipsum a coelo delapsum haberi, confirmat ille nummus.

Herodianus l. c. addit: ϑεον ἥλιον οἱ ἐπιχώριοι σέβουσι, τῇ Φοινίκων ϕωνῇ

᾿Ελαιογάβαλον καλοῦντες. — Atenim vero primordia ejus nominis unde re-

petenda sint, dubitandi datur occasio, ita ut multiplex sensus admittatur.

Zoëga, de usu atque origine obeliscorum explicat Elagabalum per deum

Terminum גּבל! אל el gabal. Salmasius et Casaubonus in notis ad Lampridium

interpretantur: deum montis. Bochartus l. c. et Joann. Seldenus de diis

Syriis syntagm. pag. 220. seqq. conjiciunt nomen Elagabali, graece ῾Ηλιο-

5



γαβάλου exortum esse ex Agolbal sive Agalibaal, i. e. deus rotundus, quam

notionem reperimus apud Ciceronem de nat. deor.: deus rotundus, circularis

aut volubilis, ut dicebant ii, qui sphaeram mundi deum sentiebant. Radix

hebraica גלל! galal, denotat idem quod latinum: volvere. Quod consentit cum

conjectura Bocharti supra discussa de origine nominis abaddir, quod ex Nאב
דיר! h. e. lapis rotundus, corruptum esse vidimus. Lapidem Pessinuntium,

ut breviter dicam, qui Pessinunte urbe Galatiae in templo Cybeles colebatur,

tum quidem Attalo rege, jubentibus libris Sibyllinis, Romam transportatus

est (vid. Liv. 29. 10. sqq.), de coelo cecidisse et pro simulacro deae habitum

esse narrat Appianus in libro qui inscribitur de bellis Annibal. cap. 56. et Dio

Cassius 16. 33. edit. Reimar. pag. 313. quem Arnobius advers. gent. 6. 196.

7. 253. ita describit: Lapis quidem non magnus, ferri hominis manu sine

ulla impressione qui possit, coloris furvi atque atri, angellis prominentibus

inaequalis. — Prudentius, hymn. 10. 155. huic baetylio effigiem humanam

attribuit: Lapis nigellus evehendus essedo,

Muliebris oris clausus argento sedet. —

Claudianus de raptu Proserp. lib. 1. v. 201. lapidem in templo Cybeles,

quod erat in monte Idaeo, cultum, religiosam silicem vocat. — Cf. Bancir

[Banier] sur la mère des Dieux, mém. d. l’acad. d. I. et d. B. L. tom. 5.

p. 244. Falconnet diss. sur la pierre de la mère des Dieux, ibid. tom. 23.

pag. 213. — Urbs Pessinus et ipsa ἀπὸ τοῦ πεσεῖν nomen accepisse fertur,

uti Ammian, Marcellin. 22. c. 22. et Herodian. 1. c. 2. docent, Herodian.

l. c. αὐτὸ τὸ ἄγαλµα διοπετές, ὡς λέγουσι... τοῦτο δὲ πάλαι µεν ἐξ οὐϱανοῦ

κατενεχϑῆναι λόγος εἴς τινα τῆς Φϱυγίας χώϱαν · Πεσσινοῦς δὲ ὄνοµα αὐτῷ.

τῆν δὲ πϱοσηγοϱίαν λαϐεῖν τὸν τόπον ἐκ τοῦ πεσόντος ἀγάλµατος καὶ πϱῶτον

ἐκεῖσε ὀϕϑῆναι. — Quid veri insit tam levi etymologiae si quaeritur, Graecis

numquam studiose inquirentibus, unde nomina sint ducta, fidem habendam

non esse inter omnes constat. Jam antea egregium exemplum in origine

baetyliorum nominis deducenda nobis se praebuit. Nomen urbis Pessinuntis,

pro quo etiam reperiuntur formae Πισινοῦς, Πεσινοῦς, rectius derivatur a

voce hebraica פּסּא! pissa (ἁπαξλεγόµενον Ps. 76, 16.) i. e. abundantia, a radice

פּ�ה! passa, se diffundere, aram. ,פּסּא! chald. .פּסּה!

Jam ad cultum lapidum, quali Graeci utebantur, venimus, cujus a

rerum scriptoribus multa referuntur exempla. Fere omnibus numinibus

plus minusve baetyliorum Graeci consecraverant, quibusnam inprimis, mox

videbimus. Photius bibl. vit. Isidor. τῶν ϐαιτύλων ἄλλον ἄλλῳ ἀνακεῖσϑαι ϑεῷ,

Κϱόνῳ, ∆ιί, ῾Ηλίῳ καὶ τοῖς ἄλλοις, confirmat. In templo Gratiarum Orchomeni

lapides quidam temporibus Eteoclis regis a coelo delapsi colebantur, vid.

Pausan. 11. 38: ᾿Οϱχοµενίοις τὸ ἀϱχαιότατον τῶν Χαϱίτῶν ἐστιν ἱεϱόν. τὰς µὲν

δὴ πέτϱας σέϐουσι τὰ µάλιστα. καὶ τῷ ᾿Ετεόκλει ϕασὶν αὐτὰς πεσεῖν ἐκ τοῦ

οὐϱανοῦ. — Apud Aegospotamos tempore, de quo scriptores inter sese valde

dissentiunt, multos aërolithos de coelo cecidisse narrant Plutarch. in vit.

6



Lysandri, Marmor Parium: ἀϕ’ οὗ ἐν Αἰγοσποταµοῖς ὁ λίϑος ἔπεσεν. — Diog.

Laërt. 2. 10, 12: ϕασὶ δ’ αὐτὸν (Ἀναξαγόϱαν) πϱοειπεῖν τὴν πεϱὶ Αἰγοσποταµὸν

γενοµένην τῶν λιϑῶν πτῶσιν, ὅν εἶπεν ἐκ τοῦ ἡλίου πεσεῖσϑαι. — Aristot. d.

meteor. 1. 7. Plin. h. n. 2. 38: celebrant Graeci Anaxagoram praedixisse,

coelestium litterarum scientia, quibus diebus saxum casurum esset de

sole. — Ammianus Marcellianus 22. 8. — Quo tempore ceciderint illi lapides,

non satis constat: differt inter olympiadem 72. 73. et 74. Testimonia de

imbribus lapidum apud veteres rerum scriptores dispersa collegit Stobaeus

in eclog. phys. cap. 15. 1. Aristoteles l. c. Livius, Plinius, Jul. Obsequens, alii.

Athenis in templo Veneris Uraniae, quam ferebant Parcarum vetustissimam,

lapis erat instar Hermarum pro simulaco Deae habitus, cf. Pausan lib.

1.: Οὐϱανίας ἄγαλµα τετϱάγωνον κατὰ ταῦτα καὶ τοῖς ῞Εϱµαις. — Baetylus

quidam in gymnasio Abydeno longum per tempus colebatur, quem eundem

esse cum eo, quem Plinius Cassandriae sive Potidaeae viderat, verisimile

habent non nulli, Plin. h. n. 2. 58: colitur lapis et Cassandriae, quae Potidaea

vocitata est, qui lapis etiamnunc ostenditur, magnitudine vehis, colore

adusto, comete quoque illis noctibus flagrante.

Praeter illa quae modo enumeravimus saxa, quae ipsis verbis de coelo

delapsa praedicabantur, multorum aliorum similium lapidum apud veteres

fit mentio, quibus templa dedita erant, vel quae pro simulacro numinis cu-

jusdam habebantur. Fere omnes hos baetylos conoidicos fuisse, ex permultis

imaginibus, quae in nummis atque in monumentis delineantur, dilucide

perspicimus; cf. Pellerin, recueil de médailles, table 80. no. 70. Eckhel, mus.

Caes. 1. p. 233. Sestini, descr. numm. vett. 7. pag. 240 Beger, thesaur.

Brandenburg. 2. 712. Vaillant, numm. imperr. praest. ed. 2. tom. 2. pag.

285-288. — Eckhel, doctr. numm. 3. p. 711. Uti antea Gratias sub forma

lapidum cultas esse vidimus, sic Amorem quoque item adoratum fuisse

apud Thespienses, Pausanias dicit, cf. 9. 27: ϑεῶν οἱ Θεσπιεῖς τιµῶσιν ῎Ερωτα

µάλιστα ἐξ ἄρχῆς, καί σφίσιν παλαιότατον ἄγαλµα ἐστὶν ἀργὸς λίθος. — Apud

Orchomenios astra sub formis columnarum vel cipporum culta, idem docet

auctor 3. 20: κίονες ἑπτὰ κατὰ τρόπον οἶµαι τὸν ἀρχαῖον, οὓς ἀστέϱων τῶν

πλανητῶν ϕασὶν ἀγάλµατα.

Simulacrum Jovis Casii in templo Laodiceno erat lapis quidam, quem

statuisse dicebatur Juppiter Typhone apud montem Casium in Aegypto

superato. In nummis quibusdam cernitur lapis in medio templo positus,

cui hoc circumscribitur: ZEYC KACIOC. De quo vid. Creuzer Symbolik 3. 5.

105: „Juppiter wurde selbst als stein verehrt. Das war der Ζεῦς Κάσιος, als

unförmiger, wohl auch kegelförmiger stein vorgestellt.“

De baetylo in templo Delphico a Jove deposito, praeter id quod in exordio

de eo dictum est, vid. Pausan. 10. 40. Lycophron in Cassandra Jovem ap-

pellat δίσκον µέγιστον, ratione certe habita formae sphaericae, qua lapis ille

praeditus erat. Teleius cognomen fuit, quod Juppiter a Tegeatibus receperat,

cujus simulacrum lapis tessellatus vix dedolatus fuisse dicitur. Item Jovem

7



Seleuciae, nobilissima Syriae urbe sub lapidis imagine cultum esse, nummus

est testis, quem J. F. Gronovius in Ammian. Marcellin. tab. 5. fig. 3. tradit.

Pausanias in Corinthiacis lib. 2. cap. 9. de simulacris Jovis Meilichii et

Dianae Patroae refert, quae nulla arte facta praedicat: ἐν Σικυῶνι ἐν τῇ ἀγοϱᾷ

ἐστὶ Ζεὺς Μειλίχιος καὶ Ἄρτεµις ὀνοµαζοµένη Πατρῷα, σῦν τέχνῃ πεποιηµένα

οὐδεµίᾳ πυραµίδι δὲ ὁ µειλίχιος, ἡ δὲ κίονι ἐστὶν εἰκασµένη. — Huc etiam

pertinet umbilicus Jovis Ammonis in templo notissimo oasis Libycae, de quo

v. Curt. 4. 7, 23. Simile saxum, quale fuit cippus Dianae Patroae, in templo

Laodiceno pro deae simulacro colebatur. Salmasius, divos lapides fuisse

in adyto Dianae Laodicenae, arbitratus, sublevatur nota quadam Casau-

boni, lapides divos appellari famosissimum illud simulacrum ab Oreste et

Iphigenia e Taurica ablatum. Lampridius in vit. Heliogabal. cap. 8: Lapides

qui divi dicuntur ex proprio templo Dianae Laodicenae ex adyto suo, in quo

Orestes id posuerat, afferre voluit. — Pausanias in Achaicis narrat, ante

aedem Dianae Λυκείας jacere lapidem quemdam sacrosanctum habitum.

De numismate quodam Philippi, in quo templum, ejusque in medio rupes

vel mons cernitur, his verbis circumscriptis: ΚΑΙ ΤΗΣ ΑΡΤΕΜΙ∆ΟΣ ΠΕΤΡΑΙ-

ΑΣ. vid. Pausan. in Phoc. cap. 24. Pharenses triginta lapides tessellatos

pro deorum simulacris coluerunt, quibus Mercurio consecratis nomen erat

ἓρµακες sive ἑρµεῖοι λόφοι, quia illis Mercurius periodos divisisse narratur,

de quorum nomine et cultu cf. Hom. od. 2. 471: ὅτι ἑρµαῖος λόφος ἐστίν. —

Antholog. Graec. epigr. 4.: ῾Ιεϱὸν ῾Ερµείῃ παραστείχοντες ἔχευαν Ἄνθρωποι

λίθινον σωϱόν. — Quid quod ipsa oracula Sibyllina fictitiam horum tumulo-

rum lapideorum religionem exprobrent: Κἂν πάϱ’ ὁδοῖσι λιθῶν συνχρώµατα

ταῦτα σέβεσθε. — Pausan. 7. 22. τούτους σέβουσι νοἱ Φαρεῖς ἑκάστου ϑεοῦ

τινος ὄνοµα ἐπιλέγοντες · τὰ δὲ ἔτι παλαιότερα καὶ τοῖς πᾶσιν ῞Ελλησι τιµὰς

ϑεῶν ἀντὶ ἀγαλµάτων εἶχον ἀργοὶ λίθοι. — De Hermis cf. H. Alexandri explic.

tab. Heliac. in Graev. thesaur. vol. 5. p. 722. Schildium de Chaucis 2. 3.

Eberhard. Feithii antiqq. Hom. 1. c. 3. Creuzer, symbolik u. mythol. 1. 5. 55:

„früher als die eigentlichen hermen vertraten steine die stelle der cultusbilder,

vom himmel gefallene, gesalbte steine.“ — Magnum lapidem tessellatum

Amazones Marti in Aretiade insula quadam Ponti Euxini dedicaverunt, quem

Apollon. Rhod. Argonaut. 2. 1173. describit: εἴσω δὲ µέλας λίθος ἠϱηϱεῖτο

῾Ιεϱὸς, ᾧ ποτε πᾶσαι Ἀµάζονες εὐχετόωντο. — Alia simulacra deorum rudia

ac deformia erant exempli gratia saxa, quae in templo Hyetti in Boeotia

Herculem et Amorem Thespium repraesentaverunt. Auctor Phoronidis apud

Clementem Alexandrinum Junonis Argivae statuam κίονα dicit vel colum-

nam, notante Scaligero ad Eusebium. Bacchus eodem teste sub columnae

forma cultus. Paeonas discum pro Sole adorasse docet Harpocrates. Cap-

padocibus fuisse montem καὶ ϑεὸν καὶ ὅρκον καὶ ἄγαλµα, scribit Maximus

Tyrius in dissert. 38. Getas sive Dacos rupem quendam instar numinis co-

luisse, ex Strabon. lib. 8. constat: παϱὰ δὲ τοῖς Γεταῖς ὁ ἱεϱὸς ὠνοµάζετο ϑεός

· καὶ τὸ ὄϱος ὑπελείφθη ἱεϱὸν, καὶ προσαγορεύουσιν οὕτως. — Clemens Alex-

andrinus multifariis exemplis docet, columnas olim a Graecis pro simulacris

8



cultas esse, stromat. 7. 713. πάντα λίθον τὸ δὴ λεγόµενον λιπαρὸν προσέκουν.

κίονας ἵσταντες πάντες οἱ παλαιοὶ ἔσεβον ὡς ἀφιδρύµατα τοῦ ϑεοῦ. — Quid

quod urbes nonnullae, si Kanne erste urkunde der geschichte, sequimur,

a cultu lapidum sanctorum nomen acceperint, exempli gratia Μονογίσσα

oppidum Cariae, quod germanice redditur per „Einstein.“ Stephano Byzanti-

no teste vox carica γίσσον lapidem omnino, apud Graecos saxum quoddam

mollius denotat. Alterum oppidum Graeciae nomen obtinuerat Λᾶς. Simili

modo Hernici juxta etymologiam grammaticorum nomen suum duxerunt

a voce Marsica: herna i. e. lapis, pariter ac Saxones, si conjecturam quam

Kanne l. c. statuit, sequi licet. In Paeonia Λαινοι nomen derivasse dicuntur

a voce: λᾶς. De Apollinis Carini simulacro quod Megaris erat, vid. Pausan. 1.

44: ἔστιν ἐν τῶν Μεγάϱεων γυµνασίῳ ἀρχαίῳ λίθος παρερχόµενος, πυραµίδος

σχῆµα οὐ µεγάλης · τοῦτον Ἀπόλλωνα ὀνοµάζουσι Κάρινον. — In eo, quod

Seldenus, de diis Syriis, ex Suida atque Hesychio conjicit, statuam Apollinis

Aegyei lapidem fuisse basi circulari in conum desinentem, errat auctor.

Praeter illum lapidem Pessinuntium deae Cybeli consecratum et baetylum

Delphicum longe illustrissimum est saxum conoidicum, quod pro simulacro

Deae Veneris Paphi colebatur, ubi antiquissimum ac celeberrimum ejus

templum fuisse dicitur, cf. Hor. od. 1. 30, 1. Virg. Aen. 10. 51. Tac. hist. 2.

3. — Statuam Veneris in templo Paphico nulli alii rei assimilari posse quam

pyramidi albae, ex locis veterum auctorum elucet, qualis et illa conspicitur

in nummis Drusi apud Patinum, Trajani apud Tristanum. Antiquissima deae

imago lapis modo umbilici modo coni similis erat, quem ne quis aërolithum

esse putet, Boettiger et inprimis Lenz monent. Tac. hist. 2. 3: simulacrum

deae non effigie humana, continuus orbis, latiore initio, tenuem in ambitum,

metae modo exsurgens. — Serv. schol. ad Virg. Aen. 1. 720: apud Cyprios

Venus in modum umbilici, vel ut quidam volunt, metae colitur. — In nummis

Cypriis tres coni in templo positi excusi sunt, quorum medius et is quidem

altissimus statuam Veneris ipsam exprimere debet. Ab hoc lapide insula

nomen Golgi accepisse dicitur, unde Venus Γόλγων ἄνασσα praedicatur. Cf.

Eckhel, doctr. numm. vett. 3. 86. Falconnet, des baetyles, mém. d. l’ac. d. I.

et d. B. L. tom. 6. pag. 258. Guigniaut, la Vénus de Paphos et son temple,

Paris 1827. 8. Reinhard, geschichte von Cypern, bd. 1. tfl. 2. G. Lenz, die

göttin zu Paphos, Gotha 1840. 4. Lapides conoidici, quos in nummis Palaesti-

nensibus excusos conspicimus, et ipsos nihil aliud esse quam celeberrimum

illud simulacrum Veneris Paphicae, verisimile est, cum Veneris cultus per

totam Asiam versatus, diversissimis et nominibus et formis uteretur. Postea,

ubi de more litholatriae Christianis etiam temporibus florente dicendum erit,

nos ad hunc Veneris lapidem revertamur necesse est, quo facilius id, quod

hucusque crux interpretum erat, explicemus, ratione habita originis illius

cultus.

Jam morem lapidum colendorum, qualis fuit apud Romanos, paucis

verbis adumbrabimus. Romae quoque lapidibus informibus honor divinus

habebatur, ut manali lapidi vel petrae, quae docente Festo extra portam

9



Capenam juxta aedem Martis erat, quam cum propter nimiam siccitatem in

urbem protraherent cives, insequebatur statim pluvia, eumque quod aquas

manaret, manalem lapidem dixere. In agro Crustumino, teste Liv. 41. 9. lapis

qui de coelo in lucum Martis ceciderat, sacer habitus est: quem eundem esse

cum eo, quem ex rostro avis sangualis decidisse narrat Liv. ibid. verisimile

habeo. Sunt qui contendant, nihil huc pertinere vetustissimum Romanorum

usum, uti Apulejo vocatur, jurandi per Jovem lapidem, quem Aulus Gellius

in noct. Att. 1. 21. jusjurandum sanctissimum dicit. Jos. Laurentius in

Polymath. pag. 219. sanctissimum Romanis jusjurandum fuisse putat per

Jovem Lapidem, adeo ut etiam in proverbium cesserit, inde natum, quod

Jovis simulacrum in Capitolio lapis erat. Nonnulli locutionem eam ellipticam

esse censent, et qui ritu illo jurarent, silicem lapidem tenuisse haec verba

dicentes: Si sciens fallo, tum me Diespiter salva urbe arceque bonis ejiciat,

ut ego hunc lapidem! — Contra eos alii hanc jurisjurandi formulam explicare

volunt per statuam lapideam, quae Jovi in Capitolio posita erat. Sed fuit

omnino mos populis antiquis, cujus multa similia exempla se praebent,

non solum Graecis ac Romanis, verum etiam Hebraeis, ceteris, per lapides

jurare. Ad lapides homines profani juramenta praestabant, cf. Hesych. a.

v. λιϑωµόται; eosdemque lapides populi simulacris servientes ad foedera

sancienda adhibebant, vid. Herod. lib. 3. Demosth. c. Conon. πϱὸς λίϑον

ἄγοντες καὶ ἐξοϱκοῦντες. — Lapides divos Turnebus putat esse simulacra

deorum, veteresque inde per Jovem lapidem jurasse. Item Zoëga originem

formulae jurisjurandi illius in cultu baetyliorum quaerendam esse dicit.

Hannibalem commemorat Livius, cum suis praemia polliceretur, agnum

laeva, dextra manu lapidem tenentem. Huc addi potest, quod Plutarch.

d. flum. 18. 3. dicit. In flumine Argolidis Inacho lapidem inveniri, haud

dissimilem berylli, qui nigrascat, si quis eum manu sumat, qui falsum velit

dare testimonium. Quorum multos in fano Junonis prosymnaeae jacere,

Timoth. in hist. Argol. tradit. Mentionem quoque facit eorum Agatho in

secundo de fluminibus libro. Kanne, erste urkunde der geschichte, vel

proverbium nostrum usitatissimum: „stein und bein schwoeren“ ab antiquo

illo more vult derivare. Deus terminus omnibus temporibus solo lapide

repraesentabatur, unde venit, ut termini et ipsi divi haberentur, cf. Ovid.

fast. 2.

Termine, sive lapis, sive es defossus in agris

Stipes! ab antiquis tu quoque numen habes.

Tibull. eleg. lib. 1.

Nam veneror, seu stipes habet desertus in agris,

Seu vetus in trivio florida serta lapis.

Propert. eleg. 1. 4.

Nullas illa suis contemnet fletibus aras,

Et quicunque sacer, qualis ubique lapis.

10



Lucianus in pseudomante Rutilianum notat quendam, si quando λίϑον

ἀληλιµµένον ἠ ἐστεϕανώµενον conspexisset, continuo in genua cecidisse,

adorasse, vota fecisse, et prospera ab illo postulasse. Lactant. divin. inst. lib.

1. cap. 20: lapidem colunt informem atque rudem, cui nomen est terminus.

Hic est quem pro Jove Saturnus dicitur devorasse. — Nota est Numae lex

de termino: QVEI TERMINON EXARASSIT IPSVS ET BOVIS SACREI SVNTO.

Haud inepta esse videbitur conjectura, ancile, quod Numa rege de coelo

cecidisse fertur, unde caelestia arma diceretur, et ipsum baetylum quemdam

fuisse, arte humana paullum transformatum; vid. Liv. 1. 20, 4. Ovid. fast. 3.

373. Virg. Aen. 8. 664. Aërolithorum modo colebatur.

Apud Aegyptios quoque et nostris etiam temporibus apud Arabes recepto

inter veteres more, saxa eorum quorum jam mentionem fecimus, simillima,

tanquam deorum simulacra, quin pro numinibus ipsis colebantur, etiamnu-

ne coluntur. Falconnet l. c. pag. 526. ex hypopnestico Josephi Christiani

cujusdam scriptoris saeculi quinti commentario ad Jamblichi librum de my-

steriis Aegyptiorum non satis adhuc cognito, locum attulit, ubi auctor narrat,

in templis saxa quaedam parietibus immissa fuisse, quae petentibus oracula

dedissent, quibusque nomen baetyliorum fuisset. Jamblich. d. myst. Aeg. ed.

Thom. Gale, pag. 215: τὰ ἐν τοῖς ναοῖς ϐαιθύλια διὰ λίϑων ἐν τοῖς στοιχείοις

προσρασσόντων. — Hoc fere idem est, quod ab antiquis pariter atque a recen-

tioribus scriptoribus de saxo refertur, quod Meccae in templo, cui nomen est

Kaaba, muri columnae immissum est, quo sacerdotes tanquam oraculo uti

solent; cf. Sim. Assemanni, saggio sull’ origine, culto, letteratura e costumi

degli Arabi avanti Maometto. Padova 1798. pag. 21. 24. qua auctor narrat,

lapidem illum haberi monumentum Ismaëlis, quem patrem generis sui Ara-

bes praedicant. Muhamedani in parvo templo, quod ab Adamo fabulantur

esse conditum, postquam pulsus fuit paradiso, et in quo Abraham, Ismaël

et Mohamed preces suas fecisse dicuntur, colunt et osculantur lapidem

al-hajar-al-assowad, quem a Gabriele archangelo ad Abrahamum portatum

initio lacte et nive candidiorem atque instar solis lucidum fuisse, sed nigrum

factum propter peccata hominum, docet Chevraeus in historia mundi. Bern-

hardus a Breitenbach in itinerario Hierosolymitano, Mogunt. 1486. originem

lapidis albi et nigri, a filiis Lothi ducere studet, quibus nomen erat Ammon

et Moab. Niebuhr, beschreibung Arabiens s. 312. haec confirmat, paulum

mutato lapidis nomine in: Hhadjar-al-assonad. Antonius Martyr in itinerario

suo eundem lapidem commemorat. Job. Phil. Casselius in diss. πεϱὶ τῶν

λίϑων κεκραξοµένων ad Luc. 19. 40. part. 1. pag. 15 dicit: fallor, numne huc

(scil. in numerum lapidum clamantium) referendus lapis brachtan, sive lapis

niger, qui Mekkae in patria Muhamedis summa olim religione colebatur, in

media templi Muhamedis sanctissimi, quod proprio nomine al-kaaba dice-

batur, et ab Adamo ad Muhamedis usque tempora conservatus sancteque

cultus fuit. — De Brachthan, alterum ut adeamus fontem, Veneris apud

Arabes simulacro, vid. catechesin Sarazenorum: anathematizo ipsam illam

precationis domum in Make, in cujus medio jacere ajunt lapidem magnum,

11



effigiem Veneris in se habentem! — De Brachthan, arabice: benedictus, a

radice hebraica בּר�! barach, h. e. benedicere, cf. Hadrian. Reland. d. relig.

Muham. p. 155. 174. P. D. Huet. dem. evangel. prop. 4. pag. 81. Albert.

Schumacher. diss. d. Chemosch, Moabitarum idolo. pag. 22. Idem, quod Pru-

dentius hymnor. 10. 155. lapidi Pessinuntio, Zygabenus lapidi Sarazenorum

tribuit, effigiem scilicet humanam. Des Brosses du culte des dieux fétiches,

pag. 167: parmi les pierres adorées il y en avoit quelquesunes de celles, que

les Physiciens appèlent Hystérolithes, où la nature en les formant, avoit

inprimé une espèce de figure de bouche ou du sexe féminin. — ibid. pag. 710:

il n’y a guère lieu de douter, que la fameuse pierre noire si ancienne dans le

temple de Mecque, si revérée par les Mahometans, malgré les saines idées,

qu’ils ont d’un seul Dieu, et de laquelle ils font un conte rélatif à Ismaël, ne

fût autrefois un fétiche. — De lapide Veneris Uraniae meminit Pausanias

in Achaicis, et Clemens Alexandrinus in Protreptico. Foemina quaedam

angelos Arot et Marot terram peragrantes hospitio perhumaniter excepit,

atque ob eam causam caelo donata tanquam dea habita est. Atque haec

forsan est, quam cis Muhamedem cultam cum prisca Arabum Venere Urania

confundunt Europaei. Venerem in magno lapide Brachthan dicto etiamnunc

colunt Muhamedani, quod credunt, super eum Abraham cum Hagar coiisse,

aut camelum ei alligasse, cum Isaac filium erat sacrificaturus, ut scribit

Euthymius Zygabenus in Panoplia, ed. Sylburg: ὁ δὲ ῥηθεῖς λίθος κεφαλὴ

τῆς Ἀφροδίτης ἐστι, τὸν πάλαι προσεκίνουν οἱ ᾿Ισµαηλῖται. — Haud superva-

caneum esse videtur, nonnullos locos ex veteribus scriptoribus collectos

afferre, quibus conjici possit, lapidem, de quo illi referunt, eundem esse cum

nostro hadschar-al-hassovat dicto. Arnob. 6. 196: videtis temporibus priscis

coluisse. informem Arabas lapidem. — Max. Tyr. diss. 38.: certe Palaesti-

nae finitimi Arabes lapidem pro deo coluerunt. — Descriptio lapidis, quam

apud Suidam invenimus, cadit in eum, quem hodierni Arabes etiamnunc

ostendunt: Θευσάρης, τούτ’ ἐστι ϑεὸς Ἄρης ἐν Πέτϱᾳ τῆς Ἀϱαϐίας · τὸν δὲ

γὰϱ µάλιστα τιµῶσιν. τὸ δὲ ἄγαλµα λιθός ἐστι µέλας, τετράγωνος, ἀτύπωτος,

ὕψος ποδῶν τεσσάρων, εὔϱος δύο. — Suidas Dusaren Arabum confert cum

deo Marte: de Graecorum arte etymologica quid sit judicandum jam supra

vidimus. Ceterum vid. Hesych. et Stephan. Byzant. s. v. Suida minimo

jure nomen dei Arabici derivante a deo Marte, alii deum, quem Arabes sub

forma lapidis colebant, Bacchum habent, cui cognomen Dusares fuerit. Nihil

sermonis graeci in illis verbis quaerendum est. Quid? mox demonstrabimus.

Origenes cont. Cels. 5. 5. 37. Herod. 3. 8. hoc confirmant, quo teste septem

lapides in medio positi Bacchus atque Urania vocati sunt. Ibidem Astarte sive

Alilat dea fuisse praedicatur, quam Arabes sub forma lapidis venerarentur.

Astarte vero eadem fuit atque Venus. Orig. c. Cels. 5. §. 37: οἱ Ἀράβιοι τὴν

Οὐϱανίαν καὶ τὸν ∆ιόνυσον µόνους ἡγοῦνται ϑεοῦς, ἐν οἷς ἡ ϑῆλυ καὶ τὸ ἄῤῥεν

δεδόξασται. — Sunt etiam, qui Deum, quem Herodotus ab Arabibus nomine

Urotal cultum esse narrat, Dionysum, alii, qui Uraniam habeant. Dionys.

Periegetes in orb. descr. pag. 939. putat, Bacchum Jovis filium apud Arabes

12



natum fuisse, cui quid veri insit nescio. Ceterum Suidas et Hesychius dicunt:

∆ουσάρην τὸν ∆ιόνυσον καλοῦσιν οἱ Ναβαταῖοι, ὡς ϕησίν ᾿Ισίδωρος. Alterum

etiam nomen occurrit in Codin. orig. Constantinopol: ϑήσαυρος ϑεὸς σέβεται

· Ἄραβες δὲ µάλιστα τιµῶσιν. τὸ δ’ ἄγαλµα αὐτοῦ ἐστι µέγας λίθος τετράγωνος,

ἀτύπωτος, ὕψος πόδων ’δ, εὔϱος ’ϐ, ϐάθος ἑνός. — Pro Urania et Baccho, vel

pro Venere et Sole Herodotus et ceteri rerum scriptores quum profani tum

ecclesiastici acceperunt ignota sibi numina ab Arabibus culta, cf. Herodot.

3. 8. Theophrast. histor. plantar. 9. 4. Plin. hist. nat. 10. 2. Arrian. exped.

Alex. Magn. 7. pag. 496. Origen. c. Cels. 5. 34. Philostorg. histor. ecclesiast.

3. 4. Hieronym. in commentario ad prophetem Amos cap. 5. v. 25. Praeterea

locus quidam Jes. 23. in hunc deum Arabum refertur juxta opinionem

interpretum. In museo quodam Romano nummus Adraenus, urbis Arabiae

Petraeae, reperitur, in quo deformis lapis conspicitur, circumscriptis his

verbis: Α∆ΡΑΗΝΩΝ ∆ΟΥΣΑΡ, vid. Zoëga, de usu et origine obelisc. pag. 207.

Eodem auctore tres arae Neapoli in museo regio praestantes cum epigraphe:

DYSARI SACRVM testantur cultum ejusdem dei, quem in Italia quoque

sacrosancte habitum fuisse probabile facit antiquus inter Romanos receptus

mos, religionem numinum barbarorum accipiendi et fovendi. Assemannus,

quem supra laudavimus, Dusaren significare dicit: dominum domus, a radi-

ce coptica qclic vel ;meic. Sunt etiam qui Dusarem affinem esse cum Jove

(Ζεύς) contendant. Ac mihi quidem nomen illud etymon ducere posse videtur

a vocibus hebraicis דושׂ! dus h. e. deterere, et !Zאר arez, ares, h. e. terra, qua

conjectura concinna cum ceteris argumentis, Dusares numen quoddam

agriculturae significaret. Nihil interest diversissimarum ejusdem nominis

formarum, quales enumeravimus, Θευσάρης, ∆ουσάρης, Θήσαυρος, Dysares,

quas ab una radice ducendas esse, apparet. Praeterire nolo Maimonidem

leges citantem, quibus defenditur, Mercoli deo (i. e. Mercurio) eum honorem

adhibere, de quo supra egimus, recepto apud nonnullos populos orientales

more, lapides colligendi, collectosque numini cuidam, inprimis Mercurio,

consecrandi. Verisimiles fit conjectura, respicientibus nobis superstitionis

notissimam lentitiam, in lapide Hadjar-al-Harsowat unum eorum conservari,

quos a priscis Arabibus cultos commemorant scriptores.

Hebraeos morem colendi lapides ab Aegyptiis et Phoenicibus finitimis

populis accepisse, haud dubium est. In libris V. T. multa traduntur exempla,

quibus dilucide perspicitur, Judaeos a monotheismo decessisse atque ad

cultum lapidum apud paganos usitatum se convertisse. Notissimum est illud

Genes. 28. 18. de quo jam dissertum est, quod quidem exemplum aptum

esse Augustinus omnino negat, dicens, Jacobum non more idololatriae

lapidem oleo perfudisse, velut facientem illum Deum, neque ei sacrificasse.

— Qua via haec controversia solvi possit, mox videbimus. Accedunt loci

non pauci in litteris sacris, qui hanc Augustini opinionem confundunt,

cf. Genes. 21. 45., 28. 18.; Levit. 26. 1., 21. 1.; Deuteronom. 4. 28., 28.

36. 64.; Numer. 9. 52.; Deut. 29. 17.; 2 Reg. 19. 18.; Jes. 27. 19., 57.

6.; Jerem. 2. 27., 3. 9.; Ezech. 20. 32.; Dan. 5. 4. 27.; Habac. 2. 19.;

13



Actor. 17. 29.; Apocal. 9. 20.; Permultae leges quas Moses, et admonitiones

quas prophetae adversus hoc idololatriae genus ediderunt, satis probant,

apud Hebraeos finitimosque Palaestinae populos venerationem saxorum

latissime patuisse. Quantum honorem et divinum paene cultum populi

orientales, inprimis Hebraei lapidibus maxime gemmis habuerint, elucet

ex eo, quod de pontificis maximi Hierosolymitani thorace, de !Mתומי Mאורי
urim et thummim dicitur, h. e. lux et fas, quo tanquam oraculo utebantur

Judaei. Ex illa superstitione permulta transferebantur in cultum deorum ut

apud Graecos ita apud Romanos, iis praecipue temporibus, a quibus ruina

reipublicae et morum incepit. Judaei oraculo thoracis vim prophetieam

quandam lapidibus infixis insitam attribuerunt. Gemmarum, quibus thorax

pontificis maximi exornatus erat, nomina haec sunt: Lessem (amethystus) —

Schebo (magnetes) — Aschlamah (lapis quidam soporifer) — Odem (sardus)

— Pithera (topazius) — Barecheth (zmaragdus) — Nopheth (carbunculus) —

Saphir (sapphirus) — Zahalom (jaspis) — Tharsis (chrysolithus) — Schohem

(onyx) — Jaspe (beryllus) — Praeter librum Epiphanii de ephod sive thorace

adhuc exstantem v. Braun, de vestitu sacerdotum ebraicorum tom. 2. pag.

481. Ab Hebraeis haec superstitio ad Graecos et Romanos certe per Phoenices

vel Aegyptios transiit, quorum non pauci rerum naturalium scriptores multa

de vi quadam magica secreta lapidibus maxime gemmis insita narrant.

Achates amorem conjugalem augere, jaspis sacra jucunda ac sacra facere,

amethystus ebrietatem impedire vel tollere dicebatur. Simili modo lapis

alectorius mirificus habebatur, quem in stomachis gallorum vel in jecinore

inveniri fabulabantur Graeci. Idcirco non mirum est, Diogenem Laërtium

notare, Thalem principem philosophorum Milesiorum rerum naturalium

peritissimum magnetem vita praeditum habuisse, quem Plinius et ipse tam

multo tempore post, ferrum vivum appellat. Judaeis magnetes ante omnes

sacer habebatur.

Jam pervenimus ad discrimen exponendum inter baetylos magnos, qui

in publicis locis urbium, in templis adytisque ad damna a republica arcende

ponebantur, atque inter baetylia minora et portatilia, quibus omnes fere

populi veteris pro oraculis privatis, amuletis utebantur ad mala eludenda

et bona paranda. Tales lapides inunctos virtute divina valere, affirmabant

superstitiosi homines, multaque miracula vel potius fabulosa iis attribuer-

unt. Lucianus in deorum consilio dicit, omnem lapidem vaticinari, si sit oleo

perfusus: πᾶς λίθος χρησµωδεῖ, ὃς ἂν ἐλαίῳ περιχύθη. Inquirentibus nobis

caussam, qua adducti veteres baetyliis illis honorem divinum perhibuerint,

jam obviam currit illud Ciceronis de natura deorum lib. 1. qua dicit, eos

omnes deos esse habitos, a quibus magna utilitas ad vitae humanae cultum

redundaret. Baetylia minora jam antiquissimis temporibus oraculorum na-

turam obtinuisse, ex Heleni vatis exemplo intelligi licet, qui cum lapidem

illum, quem donum Apollinis fuisse tradunt, manibus contriverat, oracu-

la ab eo accepisse fertur, uti Orphei λιθικά sive de lapidibus liber docet,

quem si Orpheo ipsi attribui posse negamus, facere non possumus, quin

14



antiquissimae esse originis concedamus. Orphei λιθικά:

ὅπποτε γὰϱ µὶν πάγχι καµῇς ἐν χείϱεσι πάλλων

ἐξαπίνης ὀϱσῇ νεογίλου παιδὸς ἀΰτην

µαίης ἐν κόλπῳ κεκλήγοτος ἀµϕὶ γάλακτι.

Ibidem lapis σιδηϱίτης appellatur, quem poëta et ipse lapidem sagacem

et animatum vocat. Conferendi sunt cum his λίθοι ἔµψυχοι, !Mנפשׁי Mאבני
abanim nepheschim, quorum apud Sanchuniathonem fit mentio, et quos

Bochartus in lapides unctos, λίθους ἀληλιµµένους, sive !Mנשׁפי Mאבני abanim

neschephim, vertendos esse non satis probavit, cum lapides nonnulli a

veteribus vi quadam vitali praediti haberentur. Hic de sancto Heleni vatis

lapide locus, una cum altero, quem jam commemorabimus, postea ad expli-

candam cultus baetylorum (majorum) et baetyliorum (minorum lapidum)

originem proderit. In bibliotheca Photii, pag. 1048. qua epitome Damascii

de vita Isidori philosophi continetur, narratiuncula quaedam de Eusebio

medico reperitur qui baetylio ad similem modum oraculorum et amuletorum

utebatur. Damascius in vita Isidori narrat, Eusebium quendam coluisse et

secum gestasse baetylum, Gennaeo Heliopolitarum in Syria deo addictum,

figurae sphaericae, diametro dodrantali, coloris subalbidi, rubris litteris

inscriptum. Quo lapide tamquam oraculo usus est simili modo, uti Helenus,

nam l. c. p. 1062 additur: εἶδον τὸν ϐαίτυλον διὰ τοῦ ἀεϱὸς κινούµενον · qua

de re Isidorus philosophus conjicit: εἶναί τινα δαίµονα κινοῦντα αὐτόν. — In

templo Solis Heliopolitano (quam urbem hodie quidem in ruinis dirutam

nostrates Baalbek vocant) Deum Solem oraculum celeberrimum habuisse,

a quo Trajanus imperator de bello Parthico, consilium quaesivisset, testis

est Macrobius in Saturnal. lib. 1. Ab auctore etymologici magni secundum

Phavorinum rectificati certe illustrissimus illorum baetylorum minorum

in singulari citatur his verbis: ϐαίτυλος λίθος γενόµενος κατὰ τὸν Λίβανον

τὸ ὄϱος τῆς ῾Ηλιουπόλεως. Multa ibi videntur fuisse baetylia, nam Damasc.

vit. Isidor. in bibl. Phot. pag. 1048. dicit: ὅτι κατὰ τὴν ῾Ηλιούπολιν Συϱίας

εἰς ὄϱος τὸ τοῦ Λιϐάνου τὸν Ἀσκληπιάδην ἀνελθεῖν ϕησὶ, καὶ ἰδεῖν πολλὰ τῶν

λεγοµένων ϐαιτυλίων, πεϱὶ ὧν µυϱία τετραλογεῖ ἄξια γλώσσης ἀσεβούσης ·

λέγει δὲ καὶ ἑαυτὸν καὶ ᾿Ισίδωρον ταῦτα χϱόνῳ ὕστερον ϑεάσασθαι. — Simile

oraculum Heliogabali Emisae fuisse videtur. Sanchuniathon in historiae

fragmento apud Eusebium exstante, distinguit inter baetylum lapidem, an-

tiquissimum Phoenicum numen, Coeli Terraeque filium creditum: et inter

baetylia, minorum gentium deos, in lapidibus quibusdam non magnae molis

residentes, quorum adjutorio praestigiatores se et futura praescire et mi-

ras res efficere posse gloriabantur, quem secuti Fridericus Muenter, über

die vom himmel gefallenen steine baethylien genannt, aus dem Dänischen

übersetzt von Joh. Ambros. Markussen, Copenhagen u. Leipzig 1805. 8.

sowie schriften d. kön. dän. Gesellsch. d. Wiss. v. J. 1804. differendum

esse inter formam ϐαίτυλον et ϐαιτύλιον: item Friedrich von Dalberg, über

15



den meteorcultus der alten, Heidelberg 1811. 8. inter Βαίτυλον, Phoenicum

deum, atque ϐαιτύλιον distinguendum esse putant. Superstitionem illam,

quae maxime lapidibus vires mirificas attribuit, valde communem fuisse,

probat locus a Thom. Gale in editione Jamblichi libri de mysteriis Aegyp-

tiorum ex Nicephori notis in Synesium pag. 239. allatus: δαίµονες ἐξ ἀεϱὸς

καὶ γῆς ϑέλγονται οἱ µὲν τοῖς λίθοις, οἱ δὲ ταῖς ϐοταναῖς. — Proclus in libro qui

inscribitur de magia, daemones plus cognationis cum lapidibus quam cum

plantis habere, affirmat. Similem Ophitis sive Sideritis lapidem, quo Helenus

vates utebatur, notat Plinius Astroidem Zoroastri Medi, hist. nat. 37. 9. ubi

lapides vi magica praeditos enumerat de Asteria, Astroide, Astrobolo, Akopo,

Antipathe, Mithrace, Heliotropo, Carbunculo, Hephaestite, Calcophono etc.

refert, in quibus qualis insit vis, magna ex parte jam in nominibus ipsis

exprimitur. Sacerdotes Cybeles Pessinuntiae in cingulo baetylia minora,

certe pro amuletis, tulerunt. Ex Genes. cap. 31. docemur, Rahel, uxorem

Jacobi, fetissis quibusdam vel idolis magicis, !Mתרפי theraphim dictis, tantum

habuisse honorem, eorumque tam cupidam fuisse, ut patri Laban raperet et

secum ferret. Qui cum Fourmonte l. c. nomen baetyliorum derivant a Batue-

le, baetylia eadem esse putant, quae illa !Mתרפי. Nos quidem similitudinem

in eo quaerimus, quod utrumque idolum, et baetylus et theraphim, rudes

ac vix dedolatae figurae appellantur. Posteris temporibus spe et cogitatione

quaestus commoti mercatores inprimis orientales baetylia minora, amuleta,

alia, summo pretio vendiderunt, quorum maxime notandi sunt Idumaei

sive Edomitae; cf. Zoëga, d. us. et orig. obelisc. pag. 241. Plerique origi-

nem ad alios retulerunt, quorum inprimis Montfaucon, antiquité expliquée,

tom. 2. part. 2. culpam superstitionis ilius, quae baetyliis vim magicam et

quasi divinam tribuit iisque tanquam merce utebatur, in sectas gnosticas

Valentinianorum et Basilidianorum confert, cujus sententiam tam duram

comprobare non possumus, cum jam antehac baetylia mirifica haberentur

et venderentur: quamvis concedendum sit, hanc superstitionem quae usque

ad quartum vel quintum saeculum duravit, magna ex parte in doctrina

illorum hominum positam, iisque nolentibus ipsis, auctam esse. Quin etiam

alterum baetyliorum nomen, antea inauditum, usitatissimum postea, dico

abraxas, ex ipsis Basilidis verbis ducebatur, quippe qui in voce ἄβραξας nu-

merum 365 contineri docuisse dicitur. Literae scilicet singulae vocis ἄβραξας

significant singulos numeros, ita quidem, ut α respondeat 1, ϐ 2, ϱ 100, α

1, ξ 60, α 1, ς 200, qui numeri si adduntur, summam formant 365, quem

mystice observabant superstitiosi homines, quia in eo numerus dierum

communis anni continetur. Talium isopsephorum, quae dicuntur, multa

sunt exempla, ut apud paganos, ita in doctrina sectarum Christianarum.

Totidem deos, quot annus dierum continet, esse Basilides arbitratus, hos

omnes uno nomine ἀβραξας complecti studebat. Innumeris lapillis, qui pro

amuletis servirent, hac literae inscriptae erant, qua de re J. C. Scaliger notat:

veteres haeretici, praesertim Valentiniani et Martosiani multa reliquerunt,

quae hodie in antiquariorum loculis asservantur, cum eorum Deo ΑΒΡΑΞΑΣ.

16



Memorant hunc Gnosticorum deum etiam Tertullianus, et Irenaeus adv.

haeret. 1. 23. Epiphanius, alii. Quo spectat magna testimoniorum farrago,

quam Montfaucon in opere supra laudato producit. Multi alii in codice sacro

loci praestant, quibus hoc probetur. De amuletis, talismanibus, phylacteriis,

oppidorum erymatibus, baetyliis, et quaevis sint alia rerum similium nomina,

ut ἐπάρτηµα, περιάµνα, ἀποτροπαῖον apud Graecos, בּיתÊנפשׁ! beth-nephesch,

h. e. domus animae, apud Hebraeos, vid. Genes. 31. 19. 34., 35. 4.; Euripid.

Jon. vers. 1018.; Plin. hist. nat. 11. 28., 20. 9., 30. 11. 15., 34. 15., 37. 3.

9.; Plutarch. d. Is. — Rosenmüller, alt. u. neu. morgenland, bd. 1. s. 152:

„die !Mתרפי gehören zum sabischen (die gestirne verehrenden) aberglauben.

Mehrenteils hatten sie wohl eine menschliche gestalt.“ — Idcirco theraphim,

(a radice syrica !Pתר tharaph, i. e. percontari, inquirere) huc pertinere, ne-

gant quidam, ex 1 Sam. 19. 13. 16. idola illa humana facie praedita fuisse

conjicientes. At idem baetylis multis, lapide Pessinuntio, aliis, attributum

est. Nota sunt Parsis sub nomine telafim. Nostris etiam temporibus, teste

des Brosses, du culte etc. Romae in pede montis Palatini, in latere opposito

versus Tiberim, lapis quidam, forma baetylorum simillimus cernitur, quem

populus vocat: bocca della verità, qui forsitan prisco tempore tanquam oracu-

lum instar illius Heleni et Eusebii baetyli habebatur. Memoriam baetyliorum

posteris etiam temporibus, iisque maxime conservatam fuisse, proverbio pro-

batur, quod reperitur in Mich. Apost. proverb. 10. 71: κἂν ϐαίτυλον κατέπιες.

quod significare videtur: etsi tam prudens esses, quam si oraculum baetyli

devorasses; habita sine dubio ratione fabulae, quam supra commemoravi-

mus, de lapide, quem Rhea Saturno pro Jove devorandum dedisse dicitur.

Contra hanc opinionem, quae Etymologici magni definitionem secuta, pro-

verbium illud ita exponit, Hoellingius aliter explicat, quin nos de hac nostra

sententia dimoveat, sensum proverbii et singulorum verborum torquens, ut

rem arduam, minusque nobis gratam, contra animi sententiam eo exprimi

contendat, baetylumque in illo proverbio lapidem quemvis denotare. Omnem

lapidem inunctum adorare, in proverbium abiisse, docet Jos. Laurentius

in polymathiae dissert. 37. ac de iis usurpatum esse, qui temere ac sine

judicio erga quosvis afficiantur. Lucianus comparat Menippum philosophum

in libro, cui titulus est Icaromenippo, cum baetylo vel aërolitho quodam:

Μηνίππος ἡµῖν διοπετῆς πάρεστιν ἐξ οὐρανοῦ. — Hic informium rudiumque

saxorum cultus diu duravit, ipsaque plebs christiana ea superstitione infecta

erat, quod duobus exemplis probatur, quae Ivo Carnotens. part. 11. cap.

38. de capite concilii Nannetensis agens, affert, quo funditus effodi jubentur

lapides, quos in ruinosis locis et silvestribus venerantur. Item de cap. concilii

Agathensis, quo statuitur, perscrutandum esse, si aliquis vota vel ad arbores,

vel ad fontes, vel ad lapides quosdam quasi ad altaria faciat. Tanta erat vis

litholatriae, ut saecula multa perduraret! Quid dicam de supersitione, quam

veteres populi ut orientales ita occidentales fovebant, cum ne nostris quidem

temporibus exstincta sit, contra etiamnunc floreat? Quis est, quem fugiat

amuletum illud famosissimum, quo Fastrada ab Harun-al-Raschid principe

17



Sarazenorum donata erat, qua mortua Carolus magnus uxoris dilectissimae

lapidem mirificum obtinuit: de quo nuperrime serio in actis publicis refere-

batur, quem antea celeberrimus poëta Anglicus Lord Byron, nunc quidem

Ludovicus Napoleo, Francogallorum imperator possidere dicitur? Quare non

est, quod miremur aut exagitemus, si animo perpendamus, nosmetipsos

superstitione illa adhuc infectos esse Judaeorum fuerunt permulti, qui

lapidem a Jacobo erectum, unctum et consecratum, interjecto temporis

intervallo, pro basi adhibitum fuisse statuerent, cui arca foederis imposita

esset; quos Theodor. Hasaeus in dissertatione de lapide fundamentali arcae

foederis, refutat. Curioso quodam fato illum a Jacobo adoratum lapidem, qui

regni amplitudinem augere dicebatur, in Scotiam pervenisse ajunt quidam,

uti e versibus his elucet:

Ni fallat fatum, Scoti quocunque locatum

Invenient lapidem hunc, regnare tenentur ibidem.

Anno vero 1297. Scotis a rege Angliae Eduardo 1. sub potestatem redactis,

lapis ille miraculosus — per varios casus, per tot discrimina rerum — in

templo Westmonasteriensi collocatus est, his versibus adjectis:

Si quid habent veri vel Chronica, cana fidesve,

Clauditur hac cathedra nobilis ecce lapis,

Ad capud eximius Jacob quondam patriarcha

Quem posuit, cernens numina mira poli.

Quem tulit ex Scotis spolians quasi victor honoris

Edwardus primus, Mars velut omnipotens,

Scotorum domitor, noster validissimus Hector,

Anglorum decus et gloria militiae.

cf. Georg. Buchanan, histor. rer. Scoticar. libr. 8. p. 251. De baetyliis,

talismanibus, amuletis etc. multi existunt libri, quorum titulos tantum

afferam, cum descriptio atque adumbratio hujus argumenti nimis abhorreat

a re, quae hoc libello est tractanda. v. traité des talismans ou des figures

astrales, Paris. 1668. — W. E. Loescher et Koblig, dissert. antiquar. d.

talismanibus, Witeberg. 1697. 4. — P. F. Arpe, de prodigiosis naturae et artis

operibus, talismanes et amuleta dictis. Hammon. 1717. 8. — Abhandlung

von den talismans, Soorau 1763. 8. — Geschichte der talismanischen kunst,

o. o. 1792. 8. — Fictuld, probierstein, Dresden 1784.

Qualis fuerit cultus baetyliorum, quibusnam caerimoniis exornatus,

partim ex iis, quae jam protulimus, elucet. Reliqua addemus. Lapides, qui

sacri, i. e. numinibus quibusdam addicti habebantur, uncti, coronati, adorati

sunt. De lapidibus unctis cf. J. J. Bellermann, über die alte sitte steine

zu salben. Erfurt, 1793. et Theophrast. character. eth. cap. 17.: καὶ τῶν

λιπαϱῶν λίϑων τῶν ἐν τοῖς τϱιοδοῖς παϱιῶν ἐκ τῆς ληκύϑου ἔλαιον καταχεῖν

18



καὶ ἐπὶ γόνατα πεσῶν καὶ πϱοσκυνῆσας ἀπαλλάττεσϑαι. — Siculus Flaccus d.

cond. agror. p. 5: quum terminos ponerent, ipsos quidem lapides in solidam

terram rectos collocabant proxime ea loca, quibus fossis defixuri eos erant,

et ungento, velaminibusque et coronis ornabant. — L. Apulejus: neque enim

justius religiosam moram viatori objecerit aut ara floribus redimita, aut

spelunca frondibus adumbrata, aut quercus cornibus onerata etc. vel lapis

unguine delibatus. — Arnobius: Si quando conspexeram lubricatum lapidem

et ex olivi unguine sordidatum, tanquam inesset vis praesens, adulabar,

affabar, et beneficia poscebam. — Lucian. concil. deor.: πᾶς λίϑος χϱησµωδεῖ,

ὃς ἂν ἐλαίῳ πεϱιχύϑη. — Prudent. c. Symmach.:

Lapis illic.

Si stetit antiquus, quem cingere severit error Fasciolis.

Lucret. lib. 5. Velatum vertier ad lapidem, idem est quam adorere lapides. —

Apulej. apolog. pag. 504: Negant, vidisse se, qui ibi fuere, unum saltem in

finibus ejus aut lapidem aut ramum coronatum. — Minutius Felix in epist.:

Non boni viri est, Marce frater, hominem domi forisque lateri tuo inhaerentem

sic in hac imperitiae vulgaris coecitate deserere, ut tam luculento die in

lapides eum patiaris impingere, effigiatos sane et unctos et coronatos. —

Jacobum defendit Augustinus, more idololatriae lapidem non perfudisse oleo,

velut facientem illum Deum, neque adorasse neque ei sacrificasse. Lucianus

in pseudomante narrat, Rutilianum, si quando conspexisset lapidem unctum

vel coronatum, continuo in genua cecidisse, adorasse, vota fecisse et prospera

ab illo postulasse. Sanchuniathon appellat baetylos lapides animatos, λίϑους

ἐµψύχους, quos Bochartus correxit in lapides unctos. Clemens Alexandrinus

vocat eos λίϑους λιπαϱούς, lapides pingues, oleo perfusos.

Antiquissima apud Graecos litholatriae vestigia quaerenda esse mihi

videntur in multis fabulis, quae a poëtis rerumque scriptoribus de permuta-

tionibus deorum atque hominum in lapides traduntur; quibus ostenditur

veteres credidisse, in saxis habitare numina quaedam inferiora, vel dae-

mones, pariter atque nymphas in fluminibus et arboribus. Huc pertinet

mythus omnium notissimus de Deucalione et Pyrrha, qui ex lapidibus post

tergum jactis homines procrearunt post diluvium magnum, quo totum genus

humanum ad internecionem redactum fuisse traditur. Accedunt fabulae my-

thographorum, quas magna ex parte ab antiquitate traditas acceperunt, de

commutationibus, exempli gratia, Batti per Mercurium in lapidem Lydium,

Celmi per Jovem in adamantem, Phaëtontiadum per deos in succinum, Ery-

cis aliorumque Phinei comitum per Perseum in lapides, Kerkopum, aliorum.

— Hindostani multa fabulantur de lapide, cui nomen est Salagramma, in

quem Wishnu per exsecrationem mulieris cujusdam, quam assumta facie

absentis mariti fefellerat, mutatus est. Item Krishna in lapidem vertebatur.

Jam pauca nobis addenda sunt de cultu lapidum apud alios praeter

hos quos commemoravimus populos usitatissimo, cujus nonnulla at non

19



satis explicata et demonstrata exempla in medium proferunt Meiners, allge-

meine geschichte der religionen, bd. 1. s. 151. Zoëga de usu atque origine

obeliscorum pag. 196. Exempla litholatriae, qualis apud paganos versatur,

colligenda sunt in itinerum scriptoribus, quorum de Mogolibus et Seribus

vid. Isbrand, voyage de Moscou à Chine en 1692. tom. 8. des voyages du

Nord, pag. 111. — de Buraetis, Georgi, beschreibung der nationen des russi-

schen reichs, Petersburg 1776. s. 318. — de Jacutis, Sarytschen, reise in das

nordöstliche Sibirien, deutsch von Busse. Leipzig 1805. 8. 1. tom. pag. 27. —

de Lapponibus, Regnard, reise nach Lappland, im 6. band der sammlung

von reisen, s. 321. — Schefferi Lapponia, cap. 7. pag. 93. cap. 9. pag. 104.

— Haegstraem hist. gén. d. voyages. tom. 19. pag. 259. — de Tybetanis et

Hindostanis vid. A. Georgi alphabetum Tybetanum, Rom. 1762. 4. pag. 284.

— Rogerius, new eroeffnetes heydenthum, Nuernberg 1663. 8. 1. 16. — Taver-

nier, reisebeschreibung, 1681. fol. 2. 169. — A. Hamilton a new account of

the east Indies, Edinburgh 1727. 8. pag. 383. 385. — de Tunkinesis v. Taver-

nier, reisebeschreibung 3. 89. — de Amboinesis, Valentyn, ouden nieuw oost

Indien, Amsterdam 1724. fol. 3. 2. — de Peruvianis, Acosta histoire naturelle

et morale des Indes occidentales, Paris 1606. 8. pag. 206. — De Mexicanis,

Alexander v. Humboldt, vues des Cordillères, cah. 2. pag. 94. — de Aethiopi-

bus et Afris, de Bry descriptio regni auriferi Guineae, in tom. 6. Ind. orient.

pag. 21. — de Guineensibus Afris, Haegstraem hist. gén. d. voyages, tom. 1.

liv. 9. cap. 7. §. 7. — de Narsingensibus ibid. liv. 1. cap. 4. §. 4. — Quorum

omnium fere auctorum descriptiones de modo litholatriae et de forma ac

colore lapidum consentiunt cum iis, quas jam exposuimus. Idolum quod-

dam in pagoda Dschaggernautensi cultum Hamilton l. c. describit, lapidem

esse magnum pyramidalem ceterum deformem et nigri coloris. — Ejusdem

generis est Sommonacodom, quod simulacrum sub forma rudis saxi colunt

Siamesi. Deus „Tlaloteuctli,“ ut diligentissimus animadversor Alexander ab

Humbold observat, a Tultequibus sub forma duorum candidorum lapidum

colitur, qui „teotetl“ h. e. divini dicuntur. Hindostanos notat Fridericus a

Dalberg l. c. urbe Nepali apud Benares pro simulacro Mahadevae, amoris et

procreationis dei, saxum nigrum venerari. In pagoda sive sacello Puravat-

tam vel Pervuttum dicto lapis stat coniformis, quem „Mali-kardi“ dicunt, cf.

Mackenzie’s reise, tom. 5. s. 20. Narsingenses in Indiae peninsula habitantes

tres lapides nigros in sacello positos adorant. Vincent. Belior. in lib. arab.

scripto advers. Muhamedanos, populos Indicos Albarachumas et Zechiamos

bis anno lapidum tumulos collegisse, collectosque pro numinibus adoras-

se, refert. „Adoscht“ nomen lapidis, quem veteres Parsi sacrum habebant,

in quo ignis sacer „aleschdan“ dictus splendebat. In Atui, una ex insulis

Sandwichianis lapis quadratus Tongoroae deo tutelari consecratus fuit, cf.

J. Cook. lib. 3. cap. 11. Exemplum, quod ad probandum apud Frisios et

Saxones morem colendi lapides Zoëga et Dalberg locc. citt. afferunt, inep-

tum est, cum statuam illam lapidem deformem plane rudem ac nulla arte

fabrefactam fuisse, omnes rerum Germanarum scriptores negent. Idcirco

20



Zoëga immensum apparatum criticum omittere potuit, quem substruxit,

quo nomen originemque statuae Irminsulae quae dicitur, explicaret. Apud

Aegyptios deum Canopum, cujus forma est notissima, ex baetylo quodam

traxisse ortum suum qui arbitrantur, a Zoëga recte refutantur. Apud veteres

Sauromatas deus Czur idem erat, qualis Romanis Terminus. Storjunkare,

juxta mythologiam Lapponicam dominus terrae, silvarum, sub forma lapidis

plane rudis colitur, cui idem est nomen, quod numini. In Saxonum morem

aliquid lucis affert Caroli Magni capitular. 7. §. 236: si infideles vel faculas

accenderint, vel arbores aut frondes aut saxa venerentur, et presbyter hoc

eruere neglexerit, sacrilegii sese reum esse cognoscat. — Ceterum censet

J. Grimm, deutsche mythologie, Göttingen 1835. s. 370. cultu saxorum

maxime praecellere doctrinam Celticam, qualem Druidae constituerunt. Ger-

manorum erat mos, lapides judiciales et rituales sacrosanctos habere. Per

totum vero medium aevum superstitiosa opinio de viribus secretis lapidum

late patuit, quam Marbodi (†1123.) liber lapidum et Alberti Magni (†1280.)

opus aluerunt. Graecorum lapidem alectorium facillime recognoscimus in

fabulosa gemma „siegstein“ dicta, de qua Marbod l. c. cap. 3.

Invictum lapis hic reddit quemcunque gerentem,

Extinguitque sitim patientis in ore receptus.

Alias lapis serpentinus victoriam parans praedicatur in poëmate Vindobon.

cod. quod Grimm l. c. s. 632. laudat: „ich höre von den steinen sagen,

daz grôze tugent daran lige, die natern und kroten tragen, swer sie habe,

der gesige.“ Lapis, quem dicunt „siegstein“ commemoratur Otnit 558. 559.

et Vilkinasag. cap. 96. cui aequalis est alius „wünschelstein“ apud Basile

pentamerone 4. 1. Similes lapides mirifici in carminibus epicis saepe ob

viam currunt. Britanni etiamnunc lapidibus quibusdam „holedstones“ sive

„holystones“ dictis, i. e. saxis cavatis vires salutares attribuunt. Jam Edda

Saemund. 137b similis amuleti „Jarknas“ dicti mentionem facit, qui idem

esse dicitur, quem in corona imperatoris Romani immissum orphanum

sive pupillum vocant scriptores medii aevi. De lapidum cultu in Germania

septentrionali vid. Conringii antiqq. stat. Helmstad. — Wormii monument.

dan. lib. 1. cap. 4. — Trogill. Arnkiel, cymbrisches heydenthum s. 223. —

Joann. Pickardt, korte beschryvinge van eenige verborgene antiquiteten

s. 23. Jusjurandum dederunt „at ursvoelum unnar steini“ et „at enom

hvîta helga steini“ Edda Saem. 165a. 237b. — Aërolithos, quos dicunt

„donnerkeile“ Dithmarsi hodie quoque venerantur et asservant, v. Müllenhof

schleswigsche volksagen no. 480. — Montem Lusaticum Czornebog dictum

urbi Budissin vicinum, cujus alterum latus „prasica“ appellatur ab oraculis

petitis, comparare licet cum Romana illa „bocca della verità“ quam supra

laudavimus, nec non cum saxo loquente Celtico, quem vocant „Llech-Llavar“

et cum rupe mirabili Druidarum in insula Mona sita, cui nomen est „Maen

Mordhwyd“ de quibus vid. Mones europäisches heidenthum 2. s. 457. Quid

21



quod in fabulis Christianis mirae res de lapidibus narrentur? In historia

fabulari de Sancto Graali lapis exillix commemoratur, qui e corona Luciferi in

terram cecidisse et postea in ciborium eucharistiae commutatus esse dicitur,

quod hodie etiam Genovae ostenditur, „il sacro catino“ dictum. — Simillimae

mythorum Graecorum et Indicorum sunt innumerae paene fabulae de

gigantibus, qui lapidescunt, quorum sua quaeque gens monumenta in

aeternam memoriam conservat et posteris tradit. De nominibus gentium

urbiumque a litholatria ductis jam antea disseruimus.

Haec habui, quae de nomine et cultu baetylorum dicerem: quibus per-

tractatis restat, de origine et causis litholatriae disserere, sententiasque

hominum eruditorum sub examen vocare. Quantum, idque gravissime pec-

catum sit in explicandis quum Graecorum et Romanorum, tum ceterarum

gentium fabulis, ut ab antiquis ita maxime ab hodiernis scriptoribus, quis

est qui nesciat? Quali licentiae, quam permulti viri docti jure reprehender-

unt, et in narranda et in explicanda de baetylis fabula ob viam occurramus,

mox videbimus. Haud minimam culpae partem attribuendam esse mytho-

graphis nostris, symbolicis qui dicuntur scriptoribus, inter omnes constat.

Des Brosses, du culte des Dieux fétiches, recte animadvertit: „le système

du sens figuré une fois admis, on y voit facilement tout ce que l’on veut,

comme dans les nuages.“ Certe: media tutissimus ibis! — Exstiterunt per-

multi interpretes, in quos egregium illud Goethianum cadat: „Ihr legt nicht

aus, ihr legt hinein.“ — Sunt qui in explicandis atque adumbrandis fabulis

antiquis unam solam viam sequi studeant, quos in eo, quod ipsi justum ac

verum habebant, saepius valde errasse videmus: qui steriles herbas eligentes

hortum repurgent, eodemque tempore triticum evellant: vel quorum studia

ac labores culturae prosint, ac simul plantas parasiticas foveant. A pluri-

bus interpretandi rationibus opem solam poscendam esse existimo, nec in

eorum numero haberi volo, qui praeconceptis opinionibus atque immaturo

examine ad rem tractandam accedant. Friedrich August Wolf, vorlesungen

über encyclopädie der philologie, herausg. v. Stockmann, Leipz. 1831. s.

235: „keine einzige quelle kann so sein, dass man alles in der mythologie aus

ihr erklären könnte; vielmehr muss bei jeder mythischen erzählung darauf

gesehen werden, welcher art, ob sie historisch, physicalisch, astronomisch

oder moralisch ist.“ — Notissima sunt somnia mythologica Euhemeristarum

inter Graecos, inter Germaniae septentrionalis rerum scriptores Saxonis

Grammatici, quorum dei atque heroes deposita veste mythica habitum suum

permutant, ut jam non fabulas, sed res gestas infiniti regum numeri legere

credamus. Artem hermeneuticam sive enarrationem fabularum, quas ab

antiquis accepimus, hypotheses paene fama spoliasse, satis cognitum est.

Ne nimis procul a veritate aberremus, id inprimis persuasum habeamus ne-

cesse est, omnes fabulas ab una origine derivari non posse: et quanquam in

omnibus, quas jam collectas in medium proferemus, opinionibus hominum

eruditorum de origine et causis cultus baetylorum plus minusve inesse veri,

negari non potest, tamen ne una quidem de hoc argumento sententia rem

22



acu tetigisse videtur.

Inter eos, qui cultum lapidum sanctorum ex sola fetissorum religione

tamquam ex primitiva explicare student, maxime des Brosses l. c. hanc suam

sententiam urget, quem magna ex parte secuti sunt Zoëga, Muenter, Dalberg,

alii; qui quanquam id non absque eruditione praestiterunt, assensum tamen

in omnibus vix ac ne vix quidem merentur. Fetissismus, qui dicitur, est

cultus numinum rudissimus ac brutissimus, qualem etiamnunc multae

vel plurimae Africae interioris aeque ac Americae et Siberiae gentes fovent,

quae qualibuscunque rebus modo utilibus modo nocivis, truncis, sagittis,

cippis, lapidibus, innumeris ceteris honorem divinum perhibent. „Fetisso“

est vox portugallica, quamcumque rem incantatam denotans, cujus etymon

a latino verbo: fari, duci solet. Des Brosses, du culte des Dieux fétiches

(Berlin) 1763. primus hoc vocabulo usus esse dicitur, quod Winterbottom

in account of the native Africans of Sierra Leona tom. 1. pag. 99. a voce

portugallica: feticeira, h. e. incantatrix, derivare mavult; in qua etymologia

nihil novi inest. Equidem inveni in Thomas Broughtons historischem lexicon

aller religionen, Dresden u. Leipzig 1756. prius exemplum notionis fetissismi,

qua narratur: „die Neger zählen auch gewisse steine unter die fétiches.“ —

Meiners de falsarum religionum origine et causis, in commentar. Gottingens.

tom. 7. pag. 70-73. in numero fetissorum complectitur ignem, flumina,

coelum, aërolithos etc. et distinguit inter fetissorum, hominum divorum et

astrorum cultum. Boettiger. ideen zur kunstmythologie, Zoëgae opinionem,

qua baetylia omnia ad fetissos quosdam obscuros Pelasgicos referenda esse

censet, justissimam habet. Jam quis crederet, etsi Graecos Romanosque

antiquissimis temporibus morem illum colendi lapides tanquam fetissos

ex oriente adoptasse concedatur, eos populos tam illustres in quaque arte

scientiaque humana, eum cultum, quo barbari utebantur, postero etiam

retinuisse, quum jam philosophi exstiterant, qui de rerum natura, earumque

principiis disquisiverunt? Quis crederet, Graecos, quos ante omnes aequales

et posteros arte statuaria tantopere excelluisse constat, ut hodie quoque

celeberrima exempla nobis praebeant: quis crederet, quaeso, contentos fuisse

rudibus illis simulacrorum formis, quae in adytis deorum summis honoribus

habebantur, nisi vim quandam naturalem vel supranaturalem secretam

inesse putassent, quae venerando digna videretur? Conferant illi, qui ita de

baetyliorum cultu ejusque origine judicabant, conferant Graecos ceterosque

populos omnes, qui fetissorum cultores praedicantur, cum incultis illis,

quas modo commemoravimus nationibus, quae tantopere ab omni cultu

atque ab humanitate absunt, quarum stupiditas in proverbii consuetudinem

veniret. Certe aliae causae cultus baetylorum quaerendae sunt. Ipsi illi, qui

originem litholatriae ex fetissismo ducere tentabant, aliam quoque causam

quaesiverunt, qua diversitas modo exposita tolleretur.

Idcirco Muenter l. c. pag. 9. ortum et baetyliorum et cultus eorum ab

aërolithis duxit, quos cum sabaeismo, qui astrorum cultus totum per orien-

tem latissime patuit, et sine dubio religio primitiva erat, consociare studet.

23



Quod idem Scheuchzerus vir doctus Tigurinus, ineunte saeculo 18. florens,

conjecit in libro cui nomen dedit auctor kupferbibel, in welcher die physica

sacra oder naturwissenschaft der in der heiligen schrift vorkommenden

sachen erläutert wird cap. 38. §. 265. seqq. Boettiger et ipse, qui alias causam

et originem litholatriae in fetissorum cultu quaerit, a sabaeismo auxilium

petit, cujus patria in Aegypto, in Arabia et Phrygia ponitur. Jam si quaeritur,

quo modo affinitas stellarum cum lapidibus, maxime cum baetyliis probari

possit: in primis hoc observandum est, cacumina montium, excelsorum

lapidum, aptissima fuisse loca et ad conspicienda et ad colenda astra, unde

venit, ut innumeros fere montes in toto terrarum orbe sacrosanctos haberent

homines superstitiosi. Deinde veteres permultis lapidibus vim quandam

divinam insitam attribuisse jam antea exposuimus, quam inprimis in ma-

gnete, in succino, aliis reperiri crediderunt. Lapides illos animatos λίθους

ἐµψύχους, quos Sanchuniathon in fragmento illo apud Eusebium in praep.

evang. asservato memorat, !Mנפשׁי Mאבני qui hebraice dicuntur, a veteribus

stellas de coelo delapsas putatos esse, ex eodem Euseb. lib. 1. 10. intelligi

licet: Ἀστάϱτη εὗϱεν ἀεροπετῆ ἀστέϱα, ὃν καὶ ἀνελοµένη ἐν Τύϱῳ τῇ ἁγίᾳ νήσῳ

ἀφιέρωσεν. — Astra de coelo delapsa genii fugaces atque commutati esse

putabantur, et lapis ardens e nubibus decasus stella exstincta habebatur.

Ergo cum lapides relationem quandam cum stellis habere veteres putarent,

uti multis exemplis docemur, stellis vero genii sive daemones aut heroes et

homines divi praeesse crederentur: ita facillime numina cum symbolis, cum

astris et postea cum lapidibus jungi poterant, quos pro simulacris habebat

cultus. Pausan. 3. 20: κίονες ἑπτά, κατὰ τρόπον οἶµαι ἄρχαῖον, οὓς ἀστέϱων

ϕασὶν ἀγάλµατα. — Beausobre, histoire du Manichéisme, tom. 1. pag. 223:

Les Orientaux croyaient, que les anges sont des esprits ignés, opinion, qui

passa dépuis chez les Chrétiens, et qui, si je ne me trompe, s’était communi-

quée aux Juifs longtemps auparavant. — Hoc recte animadvertit auctor. Nam

apud Judaeos lapis sanctus in proverbium abierat, cf. Jes. 8, 14. Joann. Phil.

Casselius in diss. πεϱὶ τῶν λίϑων κεκραξοµένων comment. ad. Luc. 19. 40.

multa ad demonstrandam illam superstitionem, quae lapidibus nonnullis

vim supranaturalem tribuerat, contulit. In lapidibus numina habitantia a

Graecis credita esse, multae docent fabulae, de permutationibus deorum

hominumque in lapides factis, quarum supra compluria attulimus exem-

pla. Muenter praeterea nummos notat, in quibus lapidum imagines atque

insuper stellae excusae conspiciuntur. Miramur, viri doctissimi curas et

industriam nonnulla subterfugisse, quae ad sublevandam atque augendam

illam de baetyliorum origine opinionem haud inepta esse videntur. Plut-

archus de placitis philosophorum, cap. 13. Diogenem fere idem de astris

sensisse, est testis, qui stellas ardentes lapides pumicosos habuisse dici-

tur. Anaxagoram, Democritum, Metrodorum, alios, solem massam igneam

putasse, notat Plutarchus ibidem. Philosophi in his de astris et lapidibus

sententiis antiquam opinionem adoptarunt, quae in saxis ignem elementa-

rem atque principium procreationis jacere contendit, unde venit, ut post

24



diluvium Deucalioneum homines e lapidibus progenitos esse fabularentur

Graeci. — In eo quod Muenter de errore Eckhelii in doctrina nummorum

veterum circa pileos dioscurorum notat, mihi quidem ipse errare videtur,

eum dicat, formas lapidum stellis exornatorum non satis differre a pileis

dioscurorum, ita ut de hoc argumento disquisitio accurata etiamnunc sit in

piis desideriis. Quid stellae, quibus lapides in nummis excusi saepius ornati

videntur, aliud significant, quam vel affinitatem saxorum cum astris a vete-

ribus creditam, vel ipsum illum honorem divinum, quem Graeci et Romani

pariter ac populi orientales iis habuerunt? Stellae insuper lapidibus sunt

attributa quaedam numinum, quorum simulacra saxis repraesentabantur.

Certe, si concedimus, eam quam Muenter et alii eruditi homines sequuntur

rationem originis litholatriae explicandae, in ea singula exempla adhiben-

dam esse, quae diserte a scriptoribus aërolithi declarantur: tamen ad omnes

locos, qui de baetylorum cultu nobis traduntur, pertinere, negemus oportet.

Quid quod non solum lapides, verum etiam simulacra lignea rudissimarum

formarum, trunci, ancilia cetera de coelo cecidisse fabulentur Graeci et

Romani: unde facile intelligi potest, id eo solum studio praedicatum fuisse,

quo major auctoritas evaderet et sanctitas, qua apud rerum naturalium

imperitos homines baetylia habebantur. Hodie etiam in terris orientalibus

interdum aërolithos inveniri, multa exempla ab itinerum scriptoribus relata

docent: sed cur a Graecis tantus numerus eorum tanquam numina ipsa

habita sint, et qua re eorum cultus tam late patuerit, apud eos quoque, qui

miraculorum a sacerdotibus traditorum testes non fuerunt, non intelligitur.

Satis superque indices lapidationum ex scriptis veterum et hodiernorum

afferebantur, quibus omnia explicari posse puto, praeter id solum, ex aëroli-

thorum casu ortam esse totam baetyliorum religionem. De imbre lapidum,

qui Mario consule evenit, scribit Plin. hist. nat. 2. 58. Chronicon Syricum

Aboulfaradi sive Gregorii Barhebraei lapidationem anno 769. post Chr. nat.

factam narrat, de qua vid. Silvestre de Sacy, notes à la déscription de l’Égypte

d’Abd-al-atif. Paris 1810. 4. pag. 505. — Stobaei eclog. physic. cap. 15. 1.

— Aristotel. de meteoris. — Jos. antiq. 10. 11. — Exod. 28. 24. Ceterum cf.

Livium, Plinium, Flavium Josephum, Julium Obsequentem, qui dispersa

lapidationum exempla praebent. Hodiernorum, qui aërolithorum partem

naturalem premebant, inprimis hi sunt: Szarn, lithologie athmosphérique.

Paris 1803. — Dr. Chladni, chronologisches verzeichniss der mit einem

feuermeteor niedergefallenen steine und eisenmassen, in Gilberts annalen

der physik bd. 15. s. 307. — V. Ende, über massen und steine, die vom

mond auf die erde gefallen sind. Braunschweig 1804. — Noch ein beitrag zur

geschichte der vom himmel gefallenen aërolithen, in Vogts magazin für den

neuesten zustand der naturkunde. März 1804. — Boetticher, was ist von den

steinen zu halten, die vom Himmel fallen? Deutsche monatsschrift, August

1796. — Reuss, über den steinregen bei Lissa, im journal der physik, chemie

und mineralogie. 8. bd. 2. heft 5. 457. — Multa quoque dispersa inveniuntur

in his scriptis: Freret, réflexions sur les prodiges rapportés dans les Anciens.

25



mém. d. l’acad. d. I. et d. B. L. tom. 6. pag. 706. seqq. — Falconnet, sur la

pierre de la mère des Dieux. ibid. tom. 23. pag. 213. — Falconnet, sur les

baithyles. ibid. tom. 6. pag. 513. seqq. — Illi qui in aërolithorum imbribus

originem baetyliorum et causam litholatriae quaerunt, maxime timorem

metumque hominum urgent, quo affecti esse debebant conspicientes saxa

magna saepe mole e nubibus delapsa. In qua opinione multum inest veri.

Secundum versum Lucretii notissimum: Primus in orbe deos fecit timor. —

Hume, origine of religion, — Boulanger, antiquité dévoilée, — Dalberg, me-

teorcultus der alten, — alii, metum ac timorem causam omnium religionum

fuisse contendunt. Zoëga quoque inter antiquissimas errores origines et

latissime patentes hoc refert, quod inopinato eventu perculsi rudes homines

uni aliive rei divinam et plus quam naturalem virtutem inesse crederent, ad

bona procuranda vel ad mala abigenda. l. c. pag. 241.

At forma et figura, nec non color aërolithorum, uti hodie novimus, sae-

pissime plane contraria est ejus, qualem veteres auctores describunt, certe

multum differt. Quid nunc? Jam pervenimus ad tertiam de origine litholatriae

opinionem discutiendam, quam multo majoris momenti esse in explicandis,

de natura baetyliorum fabulis videbimus. Antiquissimis temporibus, quibus

ars statuaria in cunabulis quasi fuit, lapides paene deformes, certe rudes

atque inculti pro deorum simulacris habebantur. Lapides inprimis, qui

symbola virium divinarum esse putabantur, vel tales, quales natura ipsa

formaverat, vel paulum modo adjuvante arte humana colebantur. Maxime

sublevari videtur haec opinio, quod in nonnullis lapidibus honore divino

cultis faciei cujusdam humanae vestigia sane rudia atque irregularia con-

spiciebantur, qualia exempli gratia lapidi Pessinuntio Cybeli consecrato

Prudentius hymn. 10. 155. et lapidi quem Arabes etiamnunc venerantur,

Hadschar-al-Assowat dicto, Euthymius Zygabenus in panoplia, ed. a Syl-

burg. tribuunt. Audiamus testes, qui ad corroborandam hanc sententiam

adduci possunt. Barbaros, quia artem sculptoriam ignorarent, lapides pro

diis coluisse, dicit Dio Chrysostomus in orat. 12: πολλοὶ τῶν ϐαρβάρων πενίᾳ

τε καὶ ἀποϱίᾳ τέχνης ὄϱη ϑεοὺς ἐπονοµάζουσι καὶ δένδρα ἄργὰ καὶ ἀσήµους

λίθους. — Item Pausanias in Achaicis refert, solenne fuisse antiquitus in

Graecia rudibus lapidibus exhibere honores deorum. Böttiger, ideen zur

kunstmythologie, bd. 2. herausg. von J. Sillig, s. 135. ἀργοὺς λίθους, quos

Pausanias commemorat, contractos esse ex ἀεργοῖς λίθοις, recte notat. Re-

spondent enim illis signa inertia, de quibus vid. Arnob. adv. gent. 1. pag.

13. — Clemens Alexandrinus in stromat. πϱὶν γ’ οὖν ἀκριβωθῆναι τὰς τῶν

ἀγαλµάτων σχέσεις, κίονας ἱστάντες οἱ παλαιοὶ ἔσεβον τούτους ὡς ἀφιδρύµα-

τα τοῦ ϑεοῦ. — In onomastico Pollucis, ed. Hemsterhuys. lib. 1. pag. 11.

haec notio reperitur: κοιλάναι λίθους εἰς ϑεοὺ µόρφην, excavare lapides in

deorum imaginem. In eo, quod Joann. Spencer de legg. Hebraeor. lib. 2. cap.

4. conjicit, gentes naturae quodam instinctu res naturales nullo artificio

adulteratas sine signis et figuris numini gratiores existimasse, nihil est quod

probari possit: cum populos omnes numini nihil obtulisse praeter perfectis-

26



sima quaeque et optima, satis constet. Tirocinio artium finito apud omnes

gentes statuas et templa deorum quam maxime fieri potuit ornata videmus.

Telchines, autochthonos insulae Rhodi primos fuisse, qui simulacra deorum

fecissent, laudat Diodor. Sic. bibl. 5. 55. Telchinium sive Thelginium nomen

a voce ϑέλγειν, quae denotat incantare, fascinare, derivatur, de quibus vid.

Lobeck Aglaoph. 3. 4. pag. 1181.

Proxima huic opinioni videtur esse ea, quae originem cultus baetyliorum

in honore permagno et quasi divino quaerit, qui lapidibus pro monumentis

constitutis habebatur. Ut a rebus exorsi rudibus ac simplicibus primaevi ho-

mines per gradus ad elegantia et magnifica simulacra deorum pervenerunt:

ita quoque antiquissimo memoriae subsidio, rudibus saxis, lapidum mole,

ligneisve truncis utebantur, quibus posteritati notitiam rerum gestarum

traderent, satis experti, sine externo recordationis praesidio cognitionem

rerum memoriae soli concreditam perire. Quo minus hoc fieret, simulque

monumenta illa sine arte constituta longum per tempus durarent, sacro-

sancta ut sua ita aliorum habebant. Innumera fere hujus rei sunt apud

veteres scriptores exempla, quorum ea modo afferamus, quae lucis aliquid

disquisitioni de hac institutione suscipienda praebeant. Magna ex parte

memoriam rerum a Diis vel ab heroibus gestarum posteris tradiderunt illi

lapides. In Athenarum Acropoli lapis ostendebatur non magnus, cui Silenus

insedisse ferebatur, quando in Atticam venit Bacchus, Pausan. 1. 3. — Apud

Megarenses in arce Alcathoi regis alter ostendebatur lapis, in quo Apollo

lyram dicebatur deposuisse, opem laturus Alcathoo in arce muro cingenda,

unde saxum sonans evasisse fertur, v. Pausan. 1. 42. — In eadem civitate

prope prytaneum saxum erat quoddam Anaclethra dictum, ubi Cererem

narrabant Proserpinam filiam raptam ab inferis revocasse, Pausan. 1. 43. —

Eleusinii monstrabant petram, cui nomen erat Agelastos, ubi post longos er-

rores consederat Ceres maerore afflicta de raptu Proserpinae, Apollodor. bibl.

1. 5. — Eodem studio, in memoriam factorum et rerum gestarum Aegyptii

ingentiail la monumenta, pyramides, obeliscos erexerunt; e quo scilicet solo

conjici non potest, Aegyptios a cultu lapidum non abhorruisse, cujus indicia

obelisci et pyramides non sunt satis luculenta, uti quidam voluerunt, exem-

pli gratia Bidermann in otior. litterar. part. 1. pag. 136. qua de litholatria

veterum agitur. — De more antiquo apud Hebraeos erigendi monumenta,

Rosenmüller testimonia collegit in libro: altes und neues morgenland bd. 1.

5. 48. artikel 27. ad 1. Mos. 12. 7: „die patriarchen waren sorgfältig darauf

bedacht, das andenken an wichtige ereignisse durch altäre, behauene steine

und andere dauernde denkmale zu erhalten.“ — cf. Genes. 12. 7.; 13. 18.;

28. 18.; 31. 48.; 26. 33.

Hic commemorandi sunt termini, quibus honorem divinum habitum

esse, jam antea vidimus. Dulaure, des cultes qui ont précédé et amené

l’idololatrie, pag. 160. originem baetyliorum in terminis quaerit, ac primum

quidem baetylum, qui Delphis asservaretur, eo solo studio positum fuisse

dicitur, quo fines templi sacrosancti haberentur. Sanchuniathon docet, in

27



Phoenicia multa baetylia inveniri, ibique sacra haberi, tanquam terminos

finibus tuendis positos. Cultum saxorum a baetyliis, i. e. aërolithis, atque a

terminis exortum esse, concedit Boettiger l. c. pag. 135. Jam antiquissimis

temporibus lapides pro terminis positos esse, intelligitur ex Homer. 2. 20. v.

403. ubi Minerva Martem percussura

λίϑον εἵλετο χειϱὶ παχείῃ

κείµενον ἐν πεδίῳ µελάνα, τϱηχύν τε, µεγάν τε,

τὸν δ’ ἄνδϱες πϱότεϱοι ϑέσαν ἔµµεναι οὖϱον ἀϱούϱης.

Termini et ipsi ab Herme, sive Mercurio nomen accepisse videntur, cum

sermone hebraico, !Mהר herem, fines denotet, a qua voce graecum nomen

῞Ερµης derivatur, cujus simulacra terminorum simillima fuerunt. Quid quod

conjecerint quidam, vocem: „mark, merkstein“ affinem esse cum latino Mer-

curio. Apud Hebraeos quoque !Mתרפי theraphim, in viis publicis ponebantur,

Ezech. 21. 26. in Iliade cf. Hom. 2. 303.; 22. 326. ubi in memoriam foederis

instituti lapis ponebatur. A lapidibus, quibus populi simulacris servientes

ad foedera sancienda utebantur, forsitan mos ortus est, per lapides jurandi,

de quo conferatur, quod supra dictum est. Similes lapidum, quales apud

Graecos commemorantur, ut Kappotas apud Lacedaemonios in quo Orestes

insederat et a vesania liberabatur, vid. Pausan. 3. 22. etiam in sacris lit-

teris notantur, vid. Genes. 28. 18. ubi de lapide agitur, quem Jacobus in

memoriam somnii erexit, et cui nomen dedit בּיתÊאל! beth-el, i. e. domus dei.

Cum Jos. 4. 4. ubi Josua Jordanem transgressus duodecim lapides in medio

flumine elatos poni jussit juxta numerum stirpum Israëlitarum, cf. Jos.

24. 25. — Reg. 1. 7. 12. Samuel, fugatis Philistaeis, in memoriam victoriae

lapidem posuit. — Huc pertinet statua quam dicunt Irmensulam, quam in

memoriam victoriae cujusdam positam esse, dubitari non potest. Joduta

quoque similis statua in pago Mansfeldico Thuringiae fuisse videtur, fide non

habita fabulis chronistarum, qui eam in recordationem victoriae imperatoris

Henrici 5. positam esse dicunt. Venerem in magno lapide Brachthan dicto

posteris etiam temporibus coluisse Muhamedanos, quod crederent, super

eum patriarcham Abrahamum cum pellice Hagar coiisse, aut camelum ei

alligasse, cum Isaacum filium erat sacrificaturus, scribit Euthymius Zy-

gabenus in panoplia. Sacri autem habiti sunt istiusmodi lapides eo, quod

omnium interesset, ne frangerentur, neve loco moverentur. Alia exempla

praetermitto. A prisca consuetudine, monumenta affusis unguentis, ser-

tisque et vittis impositis ac solemni sacrificio facto consecrare, repetendi

videntur illi lapides qui dicuntur uncti, λίθοι ἀληλιµµένοι, sive !Mנשׁפי Mאבני
abanim neschephim, uti Bochartus in libro qui inscribitur Phaleg et Canaan,

corrigere voluit, pro !Mנפשׁי Mאבני abanim neschephim, h. e. lapides animati.

Cum his conferri possunt uncti lapides apud Minutium Felicem, et pingues

lapides sive λίθοι λιπαροί apud Clementem Alexandrinum, nec non apud

Apulejum in apologia. Simulacrorum seu idolorum apud Hebraeos ante

28



Genes. 31. ubi de τοῖς !Mתרפי theraphim Labanis agitur, mentio fieri non

videtur. Illa idola, theraphim dicta, baetylia in modum lapidis Pessinuntii

formata, humanae faciei vestigiis exornata fuisse, verisimile habeo. !Mתרפי
theraphim, a nonnullis certe linguae hebraicae non satis peritis, eadem

habebantur cum !Mשׂרפי seraphim, et cum Serapide Aegyptiorum. Sed quid

inter utramque vocem apud veteres intercesserit discriminis, satis cognitum

est. Habet earum suam quaeque vox radicem, ut theraphim a verbo !Pתר
tharaph h. e. percontari, oraculum petere, seraphim vero aut a voce hebraica

!Pשׂר urere, aut a Sanscritica: sarpa i. e. anguis, derivetur. Eos, qui utrumque

miscuerunt, fefellit soni similitudo, ratione non habita radicum. Simulacra

primo non in hos usus posita, neque columnae, stelae aut cippi in deorum

honorem fixa sunt, sed ad memoriam et gloriae mortuorum cumulum statue-

bantur. De lapidum cumulis pro sepulcris vel monumentis in honorem atque

memoriam defunctorum constructis apud gentes stirpis Germanicae vid.

Conring de antiquitatt. stat. Helmstad. et Worm in monumentis Danicis, lib.

1. cap. 4. Quae in Holsatia reperiuntur, describit Trogillus Arnkielius in libro,

qui inscribitur: Cymbrisches heydenthum, s. 223. De gigantum sepulchris

ingente mole lapidum constructis, quae germanice dicuntur „hünenbedde“

vid. Joann. Pickardt, korte beschryvinge van eenige verborgene antiquiteten,

p. 23.

Postea non ita intererat hominibus, primordii monumentorum oblitis,

an symbolum, an numinis ipsius, an symboli figuram adorarent, praecipue

longo temporis spatio intermisso a conditis illis monumentis. Tantum abest,

ut hanc superstitionem miram atque inauditam habeamus, ut naturalibus

causis exortam esse putemus, praesertim cum etiamnunc multa hujus rei

similia videamus. Recordemur modo superstitionis nostratum, qui monu-

mentis in coemeterio positis vim sanandi morbos tribuunt. Vetustissimum

etiam Graecorum morem fuisse, saxa sive quadrata sive rudia ac prorsus

inculta, saltem aliam quam saxi speciem prae se non ferentia pro simula-

cris atque idolis ponere, neque aliter quam numinum simulacris et statuis

divinum honorem prohibere, docet Pausanias in Achaicis l. c. ubi de Mer-

curio Pharensi ejusque tumulis e lapidibus constructis disserit. — Zoëga

dicit, innumeras esse quae occurrant hujus generis superstitiones, quae

magna ex parte ortae videantur e monumentis, licet nequaquam affirmari

possit, omnes ab hoc fonte effluxisse. Addit auctor, quin forte a monu-

mentorum instituto natam esse omnem illam fabulam de saxo a Saturno

pro Jove devorato; quod concinnum est cum nostra opinione in exordio

demonstrata, fabulam postea fictam esse a sacerdotibus vel mythographis,

qui aliter nomen baetylorum explicare nescirent. Illud Zoëgae dictum viam

nobis demonstrat, in qua pergendum sit. Non ex una sola causa explicanda

est origo litholatriae, quantumvis lucis afferant eae, quas jam laudavimus,

opiniones, sed ad multa alia quoque respiciendum esse existimamus, cum,

quodcumque antea dictum est, non in omnia cadat.

Eodem jure, quo nonnulli homines eruditi ex figura lapidum a veteribus

29



cultorum, qualem nobis scriptores adumbraverunt, cognationem eorum

cum aërolithis conjecerunt, uti Falconnet, alii, levitate quadam judicandi et

praeconcepta opinione fecerunt: nos quidem longe aliud demonstrare et ar-

gumentis substruere posse videmur, quod a paucis commemoratur, nedum

urgeatur. Ratione enim habita similitudinis plurium baetylorum, ac paene

plurimorum, cum phalli notissima figura, persuasum habemus, baetylia

magna ex parte nonnisi pro symbolis procreationis serviisse, ac propriam

significationem phallorum in mysteriis explicatam, occultam vero fuisse

plebi, cui longe alium sensum fabulis exornatum persuaserint sacerdotes.

Accedit, quod attributa eorum numinum, quorum pro simulacris lapides

sancti habebantur, consentiunt, deorum scilicet, qui vel agriculturae vel pro-

creationi praeerant, quorum inprimis notandi sunt Bacchus, Amor, Cybele,

Ceres, Venus etc. Cultum vero phalli affinem esse astrolatriae sive sabaeismo,

docemur locis veterum scriptorum, qui in hanc rem legi possunt, quorum

magnam partem jam attulimus. Vis supranaturalis vel divina, quam veteres

lapidibus attribuisse exposuimus, maxime fuit ignis elementaris, atque una

cum eo vis procreationis, unde explicatur, quomodo achati potestas augendi

amorem conjugalem tribui potuerit. Egregie Zoëga l. c. pag. 213. affinitatem

phalli cum cippis, truncis et lapidibus conoidicis illis demonstravit. Boettiger,

ideen zur kunstmythologie, bd. 1. s. 54: „zwei hauptgegenstände in den

religionen des alterthums sind der phallus und die schlange. Die letztere

gehört ganz eigenthümlich dem fetischismus, der erstere dem symbolisirten

sterndienst.“ — Contra Falconnet, qui baetylia fere omnia echinitas habere

voluit, Zoëga recte animadvertit, echinitas nunquam habere formam vere

sphaericam, neque ejus molis visos esse, ut magni lapides dici possent.

In echinitas non cadit descriptio baetylorum. At nisi echinitae fuerant illa

baetylia, quid impedit, quominus affirmante descriptione ab auctoribus

facta hysterolithos appellemus? De priapolithis et hysterolithis, quos hodie

quidem germaniee dicere solemus: „venusmuschel“ vid. Plin. hist. nat. lib.

37. cap. 10. 57. qui eos diphyes appellat, adjungens, ita constructos esse

eos lapides, ut concubitu venereo apti viderentur, nisi lapides essent. cf.

Knight, account of some remains of the worship of Priapus, pl. 15. pag.

85. — Hinc ex concha nata esse dicitur Venus, Plaut. Rud. 3. 3, 43. vid.

Lichtensteinii specimen palaeograph. pag. 131. — Quantum apud Graecos

nec minus apud Romanos, inprimis vero apud gentes orientales phalli cultus

floruerit, neminem fugiet. Ante templum Veneris Hieropolitanum duo phalli,

ingenti mole, 190 pedes alti collocati erant, quos Bacchus in honorem deae

posuisse dicebatur. Sine dubio cultus Bacchi a phallo sive lingamo ortum

suum duxit, cf. Herodot. 2. 49. — „Joni“ sive „lingam“ nomen est phalli apud

Indos, apud quos etiamnunc luculentissima ejus cultus vestigia reperiuntur.

In India sunt monumenta immensae altitudinis, consecrata Shivae, quae

propter similitudinem quam cum phallo erecto habent, qui in cultu ejus dei

magna est vi, pro phallis habentur et adorantur. In Dapper’s Asia pag. 111.

simulacrum Mahadewae, procreationis dei, secundum descriptionem, quam

30



della Valle dedit, adumbratur, quod prorsus simile est phalli; cf. account

of the kingdom of Nepal, in the second part of the Asiatic researches 8.

edit. pag. 307. Nepali prope Benarem lapidem esse nigrum, quem homines

simulacrum Mahadevae, dei amoris et procreationis, habeant, refert Friedr.

v. Dalberg, meteorcultus etc. s. 68. — In sacello Casmiriensi, in pagoda

Perwuttum sive Puravattam lapidem conoidem Mali-kardi dictum pro phallo,

symbolo ejusdem Mahadevae ab Hindostanis coli, notant itineraria, quorum

cf. Mackenzie’s reise nach Indien, 5. s. 20. — In museis atque antiquariis

multae asservantur gemmae Persicae, quas magna ex parte homines eruditi

baetylia esse arbitrati sunt. Quod fieri posse concedimus, sane in eo sensu,

quo supra definita sunt, tanquam amuleta. Similitudo antiquitatum illarum

cum fascinis est tanta, ut verisimile fiat, lapillos eos conicos, qui proprio

nomine anticagli dicuntur, nihil esse quam fascina, quae in cultu Bacchi

aliorumque nominum, inprimis vero in mysteriis et Graecis et Romanis

maxime floruerunt. Accedit, quod plurimorum baetyliorum formam conicam

premunt scriptores, quae simillima erat figurae phalli. Quid quod in voce

ipsa affinitas coni cum procreatione exprimatur. κῶνος, conus, symbolum

membri genitalis, respondens voci γοῦνος, cunnus, cognationem habet cum

cuneo, γύνη, „können“ et „kennen“ pariter ac hebraicum verbum ידה! jadah,

cognoscere, in sensu communi et obscoeno, uti γίγνοµαι et γιγνώσκω ean-

dem habent radicem; conus denotat quoque idem quod in graeco sermone

ϕάλος, arcum scilicet aereum in casside elatum. De etymologia phalli v.

infra. Kanne, erste urkunde der geschichte, s. 481. §. 74. persuasum habet,

lingam, sive phalli cultum Indicum conjunctissimum esse cum litholatria,

quod maxime etymologices exemplis allatis demonstrare studet. Praetermit-

tamus conjecturas illas, quae quamquam sagacissimi ingenii testimonia,

saepius tamen ab omni fundamento ut historico ita critico nimis absunt;

hypotheses, quas supra perstrinximus, licentia magis excellentes quam

scientiae utiles et fructuosas. Baetylia apud omnes fere populos, quorum

contulimus exempla, iis inprimis numinibus consecrata fuerunt atque pro

eorum simulacris habita sunt, quae vel agriculturae, vel procreationi et

amori praeesse credebantur: unde venit, ut Cybeli matri Deorum lapidem

Pessinuntium, Veneri baetylum conoidem Paphicum, Dusari-Baccho vel

Veneri Uraniae lapidem, quem dicunt Arabes Hadjar-al-Assowat, apud Indos

Mahadevae saxum nigrum addictum fuisse videamus. Quin etiam Apolli-

ni lapides consecrati erant, quia in sole symbolum virium masculinarum

procreationis venerantur populi orientales, Lunam vero partem receptivam

habent. E quibus conjectura de nexu lapidum cum phallo clarior evadit.

Quod qui mirum putant, veteres in re inanimata ac paene mortua, qualis est

lapis, vim procreandi coluisse, respiciant modo philosophorum opiniones de

affinitate saxorum cum stellis atque daemonibus earum geniis. Vis quaedam

secreta, veteribus non explicita in magnete, succino, ceterisque lapidibus

manifesta fieri credebatur. — Hic baetyliorum cum phallo nexus, qui negari

non poterat, multis eruditis tam mirus atque inauditus esse videbatur, ut

31



hanc aliamve causam originis quaererent. Inter quos Kanne l. c. cogna-

tionem quae est inter lapidum et phallorum cultum, a nonnullis exemplis

etymologicis optime electis derivare studet, quae ut judicare possimus, re-

cordemur oportet ejus, quod supra de jurisjurandi Romanorum formula

antiquissima: — per Jovem lapidem! — dictum est. Testis denotat „zeuge,“

testa „hode,“ quae vocabula unum idemque etymon habere, verisimilius

etiam fit exemplis ceteris. In sermone germanico „zeugen“ ponitur pro „erzeu-

gen“ et „bezeugen.“ Graecum vocabulum τέκµαρ cognatum est cum radice

τέκειν, unde τίκτειν. Deinde apud Graecos vox ϑϱῖον significat et testiculam

et lapidem. „hode“ derivandum esse a voce hebraica: עוד! ud, h. e. testari,

עד! ed, i. e. testis, censet Kanne, qui his et multis aliis adjectis argumentis,

quae in extenso proferre non potuimus, conjicit, lapidem sacrum, qui pro

testi jurisjurandi et foederis sanciendi sumebatur, lingam lapidem vel phalli

symbolum, procreandi vi praeditum, fuisse. — Longe alio modo Zoëga l. c.

pag. 213. originem affinitatis baetyliorum cum phalli cultu demonstrat, qui

et ipse ab arte etymologica argumenta sua petens, radicem vocis ϕάλλος

cum figuris baetyliorum, cipporum, terminorum, columnarum comparat. In

lingua hebraica עלה! alah, significat elationem, ascensum, quemvis motum

sursus directum; in coptica ;lhz ascendere, unde vocabula ϕάλης, ϕάλος,

ϕάλλος, palus, „pfahl“ et voces graecae nonnullae exortae sunt, quales sunt

ἅλλειν, ἅλλεσθαι, saltu sese efferre, ϕάλος conus vel apex, ϕάλαγξ lignum

teres oblongum; Pales dea Etruscorum, quae ruri colendo praeerat; fala,

turris. Zoëga d. us. et or. obel. pag. 213: Phales aut Phallus, cujus radix

etiamnunc in Aegyptia lingua ac in Hebraica superest, quamcumque rem

in altum porrectam significat, nec aliud fuit apud priscos Graecos deus

ille, quam procerus stipes sive cippus oblongus ad agrum tuendum aut

forum designandum statutus. — Adjungit Zoëga, Aegyptios literas Π, Τ, Ν

tanquam pronunciationis adminicula quibuscunque vocabulis praefigere

consuevisse singulas, quae postea a grammaticis ita fuerint ordinatae, ut Π

masculinum, Τ femininum genus, Ν pluralem numerum significaret. Quod

verum ac justum esse, vix dubitabitur: sed cur originem litterae ϕ in voce

graeca ϕάλλος in lingua Aegyptia quaesiverit Zoëga, non intelligo, quoniam

satis in sermone Graeco locus detur explicationi. Equidem reperio caussam,

cur praefixa sit litera ϕ, in digammate quod dicitur Aeolico F cujus exempla

conferre, supervacaneum esse videtur. Etiam vox Hebraica עלה! alah, haud

dubie cognata cum Graeca ἅλλειν, eum syllabae declarat sonum ,ע! quem

nos quidem pronunciare non solemus, qui tamen graece per digamma Aeo-

licum reddi potest. — Ex hac baetyliorum cum phallo affinitate explicari

mihi posse videtur origo ac nomen famosissimi illius templariorum idoli,

quod dicunt „baphomet.“ Jam antea vidimus, lapidum sanctorum cultum

latissime patuisse inprimis in terris Orientalibus, et Christianos quoque non

solum primis saeculis ineuntis aerae, verum etiam temporibus medii aevi

plus minusve in eo versatos esse. Conferendum est id quod supra dictum est

de capitibus conciliorum Agathensis et Nannetensis. Nomen illud baphometi,

32



de quo sexcentas diversissimas fovebant opiniones homines eruditi, originem

duxisse a dialecto quadam orientali, plurimi persuasum habent, quorum

inprimis Hammer vocem illam derivare studet a baphi meta h. e. baptismus

igneus. Nicolai originem quaerit in vocibus ϐαϕὴ et µῆτις, baptismus et

ratio, orientali sane modo conjunctis, vel genitivo µήτιδος mutato in µήτους.

Sunt etiam, qui similitudine quadam soni perducti Baphometum corruptum

esse Mahometum, abstruse sane arbitrentur. C. G. Lenz in libro, quem

supra laudavimus, verisimilem facere adnititur etymologiam a Paphi meta

ductam, h. e. conus Paphicus. Baphometum simulacrum quoddam fuisse

ad instar Hermis, forma lapidis conici, cujus cultum templarii equites in

bellis pro sacris Christianis susceptis, superstitione amuletorum in terris

Orientalibus infecti, assumpsissent, omnes consentiunt rerum scriptores

et contemporanei et hodierni. Ex more templariorum, quo neophytae Ba-

phometum adorabant atque equitum superiorum umbilicum osculabantur,

facile nexus quidam ejus idololatriae, quae pudenda sacrosancta habebat, et

aedoeolatriae cum cultu lapidis Veneris Paphicae, qualem nobis describunt

veteres, intelligitur. Idolum Baphometi repraesentasse figuram admodum

humanam barbatam, qui urgent, nostram de hac Baphometi origine non

confundunt opinionem, cum in Asia maxime Deum quoque Venerem cul-

tum fuisse satis constet. Ceterum templarios equites et Veneri masculae,

quae dicitur, deditus fuisse, neminem fugit. Antiquissimum deae Veneris

simulacrum conus erat lapideus, modo in umbilici modo in metae formam

constructus, inter duas magnas trabes positus in medio, quibus pariter

ac in templis Phoeniciis sol et luna indicarentur. Unde venit, ut in templo

Hierosolymitano duae columnae collocatae nomen acciperent: !Nיכי jachin

et בּועז! boas, h. e. conus a verbo !Nכּו kun, i. e. ponere, et בּוÊעז! boas, i. e.

in eo vis. Sol et Luna apud omnes populos, ut in mythologia Germaniae

septentrionalis, ita in doctrinis philosophorum Graecorum, nec non in fa-

bulis Orientalium symbola habebantur virium procreationis et productivae

et receptivae. Secundum Creuzerum, qui dubitat an hoc Veneris baetylium

aërolithus fuerit, uti Boettiger contendit, phallus erat summum naturae

symbolum.

Creuzer, mythol. und symbolik 2. s. 495: „Es kann nicht der geringste

zweifel stattfinden, dass im adyton zu Paphos die göttin als eine wirkliche

spitzsäule stand, und zwar nicht aus unbehilflichkeit uralter bildnerei so

vorgestellt war, sondern absichtlich als sprechendes symbol der zeugen-

den naturkraft.“ — Inde umbilicus, qui in nummis et gemmis conspicitur,

explicari potest. Parva simulacra phalli pro amuletis et talismanibus ferri

solita erant a sacerdotibus Cybeles Pessinuntiae et ab aliis, unde factum

est, ut propter similitudinem eorum cum baetylis magnis, et ipsa baetylia

haberentur. Vestigia prisca cultus phalli quaerenda sunt in mysteriis, in

quibus inprimis ea numina, quae agriculturae et procreationi praeerant,

colebantur. Similem fovebant cultum Hindostani, qui quodcunque amoris

et procreationis symbolum, non modo lapides phalloidicos, verum etiam

33



arbores mirabili quadam forma praeditas adorabant, uti exempli gratia

Kaldeir arborem quamdam, cujus radices formam phalli simillimam, sym-

boli dei Shivae, praebent, quapropter a Francogallis appellari solet: „l’arbre

indécent.“ Ex Mani, quod denotat puerum, phallum et ficum, juxta cosmo-

geniam Indicam Bhavani et Shiva-lingam oriebantur. Cabirium mysteria

connecti cum hoc phalli cultu, non dubium est. Secundum schol. ad Apol-

lon. 1. 915. cod. Paris, Kabirium fuisse tres, dicit Mnaseas: Axiokerson,

Axiokersam et Axieron, sive Plutonem, Proserpinam, Cererem. Nonnulli

adjungunt Casmilon, qui teste Dionysodoro, Mercurius erat. Ceterum cf.

K. O. Mueller, Orchomenos, s. 449: „Wenn irgend eine einzelne ableitung

des kabirensystems die richtige ist, so ist es die Indische, und die analogie

von Para-brama, Bhavani, Lingam, Brama, Wishnu, Shiva mit Hephaestos,

Kabeiros, Kadmilos, Axieros, Axiokersa und Axiokersos kann sehr weit

verfolgt werden. Auch ist Shiva-lingam dem Axiokersos-Kadmilos gleich.“ —

Qualem vim procreandi in lapidibus insitam veteres crediderint, ex fabulis

quibusdam intelligi licet. Agdus ingens rupes Phrygiae, Jovis semine gravida

facta Agdestin heroem hermaphroditum progenuisse dicitur. Simili modo

Mithras misogynus rupem gravidam fecit, a qua juvenis Diorphus natus est.

Haud ineptum esse videtur, versum illum Horatianum, qui in proverbii abiit

usum, cum his fabulis conferre:

Parturiunt montes, — nascetur ridiculus mus! Ad recentiora tempora ut

veniamus, recordari subit ultimorum vestigiorum, cultum Priapi et phalli

indicantium, quae reperire videmur in eo, quod Etienne, apologie pour

Hérodote, tom. 2. pag. 253. notat, sanctos quosdam, quorum cultus in

Francogallia floreat, St. Gilas et St. René qui dicantur, sterilitatem muliebrem

solvere posse credi, atque idcirco phallos parvulos a sacerdotibus consecratos

sanctisque deditos mulieribus opem poscentibus vendi, quae insignia illa in

collo tamquam amuleta ferre dicuntur. Similis est hujus cultus superstitio

quaedam, quae Iserniae in regno Neapolitano floret et S. S. Cosmo et Damiano

vim solvendae sterilitatis muliebris tribuit. — Nihil novi sub sole! Idem, quod

hodie sacerdotes de vi magica amuletorum et talismanium fabulantur, jam

multis saeculis antea plebs superstitiosa et miraculorum cupida tanquam

oraculum a coelo ipso in terram missum crediderat. Renovata esse videntur

mysteria, in quibus phallus pro symbolo procreationis colebatur.

Iis, quas jam contulimus, caussis litholatriae, addi posse videtur jam

ultima, quam quidem in fraude sacerdotum quaerimus, qui in oraculis eden-

dis et in miraculis faciendis baetyliorum viribus in sua commoda utebantur.

Artes illas malas, quas ministri deorum exercebant secuti proverbium illud

notissimum: „mundus vult decipi, ergo decipiatur!“ jam veteribus notas

fuisse, indicant nonnulli apud rerum scriptores loci, quorum haud parvam

partem jam in extenso citavimus. Sanchuniathon, ubi distinguit inter bae-

tylia majora et minora, haec talia notat, quorum adjutorio praestigiatores

se et futura praescire et miras res efficere posse gloriarentur. Artem vero

praestigiatoriam sacerdotes soli sibi vindicarunt. Egregium porro exemplum

34



praebet Helenus vates, quem Orphei λιθικά commemorant, qui lapidem

Apollini sacratum possidere dicebatur; nec minus Eusebius ille medicus,

cujus Damascius in vita Isidori philosophi apud Photium l. c. mentionem

facit. Hunc Eusebii lapidem sanctum signis et lineis magicis pictum fuisse,

qualia etiamnunc in museis asservantur amuleta, diserte notat auctor in

Photii bibliotheca, pag. 1062. Neque est quod miremur, veteres his fallaciis

decipi potuisse, cum nostra quoque tempora similia praebeant exempla.

Quis primum lapidem tollere potest? — Romanos inprimis omnium tali

superstitione captos esse, scimus ex innumeris scriptorum locis. Cum bar-

barorum cultu numinum et omnes stultitius ineptiasque superstitiosas

cetero populorum adoptarunt; cf. Creuzer, symbolik und mythologie, bd. 3.

s. 50: „Baetylien, pygmäenidole, geweihete binden, amulete wurden in den

händen der adepten und gaukler, später besonders unter den für solche

dinge so empfänglichen Römern zu wirksamen dingen.“

Jam paucis repetendae esse videntur opiniones ut antiquorum ita ho-

diernorum scriptorum de origine et caussis litholatriae, quibus, quid insit

falsi aut veri, exposuimus. Certe ex multis diversissimis, quae sub examen

vocavimus, argumentis, eam habemus persuasionem, uti omnes fabulas,

ita etiam mythum baetyliorum, ejusque originem non ex una sola caussa

explicari posse, eosque homines eruditos plus minusve errasse, qui hanc

viam ingrederentur. Contra in origine litholatriae in qua veteres et Christiani

quoque medii aevi versati fuerunt, demonstranda, varias rationes interpre-

tandi adhibendas esse inter omnes constat, atque ex eo jam intelligitur, quod

ii qui unam solam explicandi rationem secuti sunt, ne ipsi quidem ea con-

tenti fuerunt: quod aliter fieri non potuit, cum videremus, fetissismum cum

sabaeismo et primitivo et cum degenerato maxime cognatum, quin conjunc-

tissimum fuisse: cf. Hartmann, gemälde von Arabien und aufklärungen über

Asien, bd. 2. s. 874: „der reine gestirndienst der ursprünglich in Arabien zu

hause war, artete in bilderdienst und baetyliencultus aus.“ — Eorum, qui

partem naturalem fabulae et cultus baetyliorum solam premebant, atque

in ea caussas originis litholatriae quaerebant, nomina sola afferre satis

habuimus, cum ab eo, quod hic nobis tractandum erat, nimis abesset res,

de qua illi disseruerunt. Eorum contra, qui partem antiquariam urgebant,

fere omnes, quantum in nobis erat, contulimus, collatosque judicavimus.

Idcirco in fetissorum atque astrorum cultu, in monumentorum institutione,

inprimis artis statuariae initiis, in aërolithorum lapidationibus, in cultu

deorum qui procreationi praeerant, praesertim in phalli cultu, denique in

circulatoriis sacerdotum praestigiis caussas quaesivimus, quae litholatriam

excitarent atque augerent, ad quam explicandam ac demonstrandam nihil

veteres, recentiores scriptores antiquitatis studii periti omnia contulerunt.

35



Vita

Natus sum ego Franciscus Ludovicus Boesigk Dresdae a. d. 13. cal. Jul. h.

s. a. 30. patre Joanne Aenotheo, matre Carolina Friderica e gente Ehrhardt,

quo utroque parente adhuc superstite laetor. Fidem profiteor evangelicam.

Primis litterarum rudimentis imbutus vere a. 1844. in quartum ordinem

gymnasii S. Crucis, quod rectore Groebel, postea quidem Klee, viris spec-

tatissimis, Dresdae floret, receptus, inde ab anno aetatis undevicesimo

maturitatis testimonio instructus autumno a. 1849. in universitatem Lipsi-

ensem me contuli, cujus civibus Buelavio Rectore Magnifico adscriptus sum,

ubi primum studiis theologicis, postea philologicis me dedens per tria seme-

stria lectiones audivi horum doctorum illustrissimorum: Anger, Brockhaus,

Drobisch, Fechner, Fricke, Hartenstein, Niedner, Roscher, Westermann,

Winer. Vere a. 1851. in hanc almam universitatem Friderico-Guilielmam

transivi, cujus civibus Twesten Rectore Magnifico adscriptus nomen dedi

apud Dove Decanum. Scholis interfui doctissimorum virorum: Benecke,

Boeckh, Bopp, Grimm, v. d. Hagen, Hertz, Massmann, Ranke, Trendelen-

burg. Quibus omnibus meis praeceptoribus optime de me meritis, quantam

debeam gratiam, pio animo semper reminiscar.

36


