
De Baetyliis

Dissertatio inauguralis
quam consensu et auctoritate

amplissimi philosophorum ordinis
in Alma litterarum universitate

Fridericae Guilelmae
ad summos in philosophia honores

rite capessendos

Die 14. M. Augusti A. 1854
H. L. Q. S. publice defendet

Auctor

Ludovicus Boesigk
Dresdensis

Adversarii Erunt:

F. Schultz, Phil. Dr.
C. Euler, Phil. Dr.
A. Walter, Phil. Dr.

Berolini. 1854
Typis Gustavi Schade

Solar Anamnesis Edition
CC0 1.0 Universell



Augusto Boeckh
viro Illustrissimo et Magistro Carissimo.

Hasce studiorum primitias sacras esse pio gratoque
animo

voluit

auctor.

1



Quaecunque in scriptis quum veterum tum hodiernorum auc-
torum antiquitatis studii peritorum de baetyliis dispersim nobis
tradebantur, tantum aberat ut prodessent ad explicandam la-
pidum illorum naturam, cultumque eorum describendum, ut
de eorum nomine, ejusque origine ac notione hominum erudi-
torum sententiae etiamnunc in contrarias partes discederent.
Exstiterunt ut antiquis ita nostris quoque temporibus, qui huic
argumento lucis aliquid afferre studerent: quos, quamquam sex-
centas res ad historiam, mythologiam, ad studium antiquitatis
nec non linguarum et orientalium et occidentalium, vel ad hi-
storiam naturalem pertinentes attulerunt, ne nomen quidem
baetyliorum satis explicasse existimo; quod unde sit ortum, quid-
ve significet secundum locos a veteribus scriptoribus et sacris
et profanis de ea re nobis traditos, jam paucis verbis exponere
conabor.

Saxa quaedam ab omnibus fere populis antiquis divino hono-
re culta, ac plerumque pro numinibus ipsis, certe pro simulacris
deorum habita, graeco nomine βαίτυλοι sive βαιτύλια, latine qui-
dem baetylia sive betuli dicebantur, cf. Plin. hist. nat. 37. 9, 51.
In fragmentis Sanchuniathonis rerum Phoeniciarum scriptoris,
per Philonem Byblium graece versis, apud Eusebium in praepa-
rationis evangelicae lib. 1. 10. exstantibus nomen paullum aliter
scriptum commemoratur, de quo v. infra. Ibidem unum qua-
tuor filiorum, quos Uranus cum Gaea genuit, Βαίθυλον vocatum
esse, dicit Sanchuniathon. Tum pergit auctor noster, deum Ura-
num βαιθύλια, sive lapides animatos creavisse, — ἐπενόῃσε θεὸς
Οἰρανὸς βαιθύλια, λίθους ἐμψύχους μηχανησάμενος. — Bochartus,
Phaleg et Canaan lib. 2. cap. 2. p. m. 707 notionem graecam
λίθους ἐμψύχους male conversam ex lingua hebraica habere volu-
it, interpretem in verbis Phoenicii scriptoris ipsis !Mנפ�י Mאבני
abanim nepheschim, pro !Mנשׁפי Mאבני abanim neschephim legis-
se arbitratus: quem qui sequitur, lapides unctos pro lapidibus
animatis assumere debebit; cf. des Brosses, du culte des dieux féti-
ches, p. 106. „Ouranos trouva les Baityles et a fabriqué les pierres
animées ou plutôt selon la juste correction de Bochart, les pierres
graissées.“ — Quae viri eruditissimi sententia, quamquam loco
quem mox commemorabimus, Genes. 28. 13. confirmari videtur,
tamen inter judices lis est. De baetyliis Hesychius ad h. v. refert,
βαίτυλον illum lapidem esse, quem Rhea pelle caprina redimi-

2



tum obvolutumque et lacte oblitum Saturno marito suo loco
Jovis recentis a partu in Thaumasio monte Arcadiae devoran-
dum dedisset — οὕτως ἐκαλεῖτο ὁ δοθεὶς λίθος τῷ Κρόνῳ ἀντὶ Διός.
— Etymolog. Magn. — βαίτυλος ἐκλῆθη ὁ λίθος, ὃν ἀντὶ Διὸς ὁ
Κρόνος κατέπιεν · εἴρηται δὲ, ὅτι ἡ ῾Ρέα βαίτῃ αἰγὸς σπαργανώσα-
σα τῷ Κρόνῳ δέδωκεν. — Priscian. lib. 1. Abdir genus lapidis. lib.
5. Abdir deus est: dicitur et hoc nomine lapis, quem Saturnus
dicitur devorasse pro Jove, quem Graeci βαίτυλον vocant. — Se-
cundum hanc fabulam, de qua v. Stephan. Byzantin. a. v. Θαυμά-
σιον. Apollodor. 1. 1, 5. Hygien. astron. 2. 43. Hesiod. theog. v.
467. seqq. Ovid. fast. 4. 205. mythographi βαιτύλου nomen satis
explicari per βαίτην, pellem caprinam, putaverunt. Maxima fuit
inter homines eruditos controversia, utrum nomen illius lapidis
derivandum sit a graeca voce βαίτη, uti mythographi contend-
unt, an ab antiquissimo originis vestigio, quod invenire posse
videtur in loco jam supra citato, Genes. 28. 18, 19. ubi Jacobus
postero mane post notissimum illud somnium, quo angelos de
coelo ad terram in scala descendentes conspexerat, lapidem, quo
dormiens cervicali usus erat, statuisse narretur, quem בּיתÊאל!
beth-el, h. e. domum dei vocavit. Ex illo beth-el ortum esse no-
men lapidum sanctorum, quibusnam argumentis hoc defendi
possit, quaerendum est. Firmissimum hoc afferri posse videtur,
quod non paucas voces, maxime nomina propria graeca, ex lin-
guis quae dicuntur Semiticis, inprimis ex lingua hebraica sumta
esse, multis exemplis demonstratur. Attamen viros doctos, qui in
enodandis nominibus laborarent, saepius in vocabulorum caussis
explicandis modum excessisse, negari non potest. Quanta est pug-
na doctissimorum hominum de etymologices finibus! In quam
egregium illud Horatianum cadit: — Iliacos intra muros peccatur
et extra. — Si respicimus, fabulam illam de lapide, quem Rhea
Saturno pro Jove deglutiendum daret, cujus supra mentionem
fecimus, post eventum quasi eoque studio fictam esse posse, ut
per eam etymologia baetyliorum a βαίτῃ explicaretur et verisi-
milis fieret, facere non possumus, quin alteram opinionem, quae
baetyliorum nomen ex lingua hebraica a voce בּיתÊאל! derivare stu-
det, sequamur, quippe quae multis iisque haud levibus exemplis
sublevatur atque augetur. Quis affinitatem vocis hebraicae cum
graeca non videt? Nihil ibi praeter flexionem immutatum est.
Magna vi simillimum exemplum existimo, quod offert nomen

3



oppidi Arabici ad mare rubrum siti Βαίσαμψα dicti, quod simili
modo ex vocibus בּיתÊשׁמשׁ! beth-schemesch h. e. domus solis, or-
tum est, cf. Stephan. in lib. d. urbibus. Quam in rem probandam
varia collegit Bochartus, qui in eo tantum errasse videtur, quod
praeconcepta opinione rem demonstrare adnixus, periculosam
exempli imitationem iis prodidit, qui foetutinis grammaticis
delectarentur. Tum Bocharto auctore surgere potuerunt, qui, ut
e multis pauca afferam, nomen ᾿Ολύμπου ab בּו! Mעולמי olamim-
bo, h. e. aeterni dii in eo, derivarent; qui uti Joann. Turnerus
in bibl. universal. 15. pag. 53. inter alias ingenii delirantis inep-
tias originem pontificis in אשׁ! את פּונת ponet et esch, h. e. qui
ignem inspicit, quaererent. Certe hoc non in nostram etymolo-
giam cadit. Huc accidit, quod mos colendi saxa de coelo delapsa
atque asservandi in templis fanisque ex Oriente in Graeciam in-
troductus esse videtur, cum antiquissima illius cultus vestigia
in Phoenicia quaerenda sint, unde a Cadmo una cum literis in
Graeciam translata fuisse, fabula tradit. Phoenicibus pariter ac
Hebraeis mos erat ex antiquissimis temporibus, ut lapides cultui
deorum consecratos ungerent, qui Jacobi exemplo probatur. Res
et ipsa una cum nomine ex Asia in Europam pervenit. Quae cum
ita sint, jam unde veniat litera θ in voce βαιθύλια, uti scriptum est
in fragmentis Sanchuniathonis apud Eusebium l. c. quamquam
omnes reliquae versiones habent literam τ, haud difficile intelli-
gitur, ratione habita originis Phoeniciae vocis βαιθυλίων. Litera
scilicet hebraica ת! in בּיתÊאל! beth-el, par eademque est cum graeca
θ. Nihilominus usum communem in scribendo hoc nomine sequi
debemus, qualem mythographi graeci adoptarunt. De abstrusa
Fourmontis opinione, βαίτυλον nomen habere a Batuele, patre
Labani, ac βαιθύλια idem significare quod !Mתרפי theraphim, non
est quod disseramus, cf. Fourmont, reflexions critiques sur les
histoires des anciens peuples, tom. 1. liv. 2. sect. 3. cap. 2. pag. 65.

Apud Priscianum in inst. graec. edit. Basil. 1586. p. 127. al-
terum etiam nomen reperitur, Abdir sive Abadir, et Agdir sive
Agadir, cujus de origine multum disputatum est, dubio nondum
prorsus remoto. Sunt qui nomen illud per אדיר! Nאב eben adir
h. e. lapis divus, explicare velint. Alii praeferunt etymologiam
a vocibus אדיר! אב ab adir, h. e. pater divus, ductam. נדר! Nאב
eben neder, esset lapis votivus. Qui originem in lingua sanscri-
tica quaerunt, abadir derivare student a vocibus abi et adir h.

4



e. in finibus, idem quod terminus. Bochartus vero rem acu te-
tigisse videtur, nomen abdir ductum esse ab דיר! Nאב, putans,
h. e. lapis rotundus. De immutata litera !N in א! conferenda sunt
similia exempla, quae lingua graeca praebet, uti accusativ. θῆρα
pro θηρν, δεχοίατο et εἰρύατο pro δέχοιντο et εἴρυντο. Contra ea
Joann. Conrad. Stephan. Hoellingius in dissertatione de bae-
tyliis veterum sive de lapidibus unctione numini consecratis,
Groning. 1715. Lips. 1724. Brem. 1729. dicit:— Etiamsi Bochartus
in Phaleg et Canaan multi varia eruditione probare annitatur,
vocem Abaddir ex Phoenicio דיר! Nאב quod lapidem sphaericum
denotet, corruptam esse: vix tamen ipsi assentire potero, cum
ex aliis auctoritatibus constet, baetylia non semper sphaerica,
sed etiam aliarum figurarum fuisse. — Eam quam modo com-
memoravimus Bocharti opinionem de origine nominis ab Nאב
,דיר! sive a lapide sphaerico ducenda, sublevat locus, qui apud
Plinium in descriptione lapidum reperitur, ubi de gemmis cerau-
niis agens, betulos rotundos esse lapides dicit, cf. Plin. hist. nat.
lib. 37. cap. 9. per illas (scil. ceraunias gemmas) quae nigrae sunt
et rotundae, urbes expugnari et classes (Sotacus refert) easque
baetylos vocari. — Cum lapides illos, quibus nomen baetyliis
fuit, maximam partem rotundos fuisse constet, uti jam multis
exemplis probabitur: quae Hoellingius l. c. contra Bochartum
admonet, refellere possumus. Nomen abadir una cum baetyliis
longum per tempus veteribus notum fuisse et postea deos ipsos
significasse (uti Sanchuniathon unum filiorum Coeli et Terrae
Βαίθυλον vocat) ex Augustini, episcopi Hipponensis epistola ad
Maximum Madaurensem intelligi licet: Miror, quod nominum
absurditate commoto in mentem tibi non venerit, habere tuos et
in sacerdotibus eucaddires et in numinibus abaddires. — Abad-
dires apud Phoenices eosdem fuisse, quos Romani deos selectos,
magnos, potentes sive deos majorum gentium vocarent, scimus.
His omnibus argumentis satis probasse mihi videor, utrumque
nomen lapidum illorum sanctorum, et baetylia et abaddires ori-
ginem ducere ex lingua hebraica, quam maximam affinitatem
cum lingua phoenicia habere, et ex ea ipsa ortam esse, neminem
fugit, ratione habita testimoniorum, quae in scriptis patrum,
quos dicunt, continentur; cf. Augustin. opp. ed. Antwerp. tom.
9. pag. 198: quod verbum linguae punicae consonum est, sicut
alia Hebraea permulta et paene omnia. — Id. in quaestt. super

5



judices 6. 16: istae linguae (Hebraea et Punica) non multum inter
se differunt. — Id. in Joann. tractat. 15.: cognatae quippe sunt
linguae istae, Hebraea et Punica. — Hieronym. in Jerem. 5. 25:
Poenorum lingua Hebraeae magna ex parte confinis est. — Id. in
Jes. 3. 7: Lingua Punica, quae de Hebraeorum fontibus manare
dicitur.

Pertractatis his rebus jam mihi propositum est, locos vete-
rum scriptorum in medium proferre, in quibus exempla cultus
baetyliorum referuntur. Fere omnes loci, quorum sunt permulti,
in forma baetyliorum describenda consentiunt. In Asia, quae pa-
tria cultus lapidum sanctorum, sive litholatriae (sit venia verbo!)
fuisse videtur, inprimis Phoenicia, Sanchuniathone teste, cultum
illum fovebat, cf. Rosenmueller, altes und neues morgenland, 1.
pag. 126: „bei den, den Hebraeern benachbarten Phoeniciern war
die verehrung der heiligen steine besonders gewöhnlich; aber
auch in vielen anderen gegenden.“ Reperiebantur ibi dispersi
multi lapides, quos terminos fuisse atque sacrosanctos habitos
esse, tradit auctor. Hypsouranion, quem mythographi Phoenicii
primum hominem ex quinta stirpe, natumque e genere gigan-
tum fuisse fabulantur, mortuum coluerunt Phoenices cippis et
columnis, quas ei pro simulacris consecraverunt. Orientales pris-
ca aetate sancte ac religiose lapides observasse, Eusebius est auctor,
dem. evangel. 1., 10. quos consuevisse ait, τὰς στήλας προσκυνεῖν
καὶ ταύταις ἑορτὰς ἄγειν κατ’ ἔτος. Emisae (cui hodie apud Arabes
nomen est: Hims) in templo dei Elagabali baetylum fuisse, quem
postea Heliogabalus imperator Romanus, sacerdos illius numinis,
Romam portare juberet, Herodianus narrat, cf. Herodian. hist.
lib. 5. cap. 3. qui saxum ita describit: λίθος δέ τις ἔστι μέγιστος,
κάτωθεν περιϕερῆς, λήγων εἰς ὀξύτητα · κωνοειδὲς αὐτῷ σχῆμα τε
καὶ ἡ χρώια μελαῖνα. Διοπετῆ δὲ αὐτὸν εἶναι σεμνολογοῦσιν ἐξοχὰς
δέ τινας βραχείας καὶ τύπους δεικνύουσιν. εἰκόνα δὲ ἡλίου ἀνέργα-
στον εἶναι θέλουσιν, οὕτω βλέποντες. — Qui lapis conspicitur in
nummis Romanis Heliogabali et in nummis Ephesiis, v. Eckhel,
doctrina nummor. vett. tom. 7. pag. 240. tom. 3. pag. 211. Beger,
thesaur. Brandenburg. 2. 712. Vaillant, numismata Imperatorum
praestantiora, ed. 2. tom. 22. pag. 285-288. Vaillant, numisma-
ta a populis Graecis cusa, pag. 127. Beger l. c. nummum affert,
cui circumscribitur: SANCTO DEO SOLI ELAGABAL, in quo
conspicitur lapis conoidicus, quem circumstant perticae quatuor

6



umbracula sustinentes, vehitur curru ab equorum quadriga trac-
to. Herodiano teste solis imaginem in eo lapide humana arte
non fabrefactam esse, saxumque ipsum a coelo delapsum habe-
ri, confirmat ille nummus. Herodianus l. c. addit: θεον ἥλιον οἱ
ἐπιχώριοι σέβουσι, τῇΦοινίκων ϕωνῇ ᾿Ελαιογάβαλον καλοῦντες. —
Atenim vero primordia ejus nominis unde repetenda sint, dubi-
tandi datur occasio, ita ut multiplex sensus admittatur. Zoëga,
de usu atque origine obeliscorum explicat Elagabalum per deum
Terminum גּבל! אל el gabal. Salmasius et Casaubonus in notis
ad Lampridium interpretantur: deum montis. Bochartus l. c. et
Joann. Seldenus de diis Syriis syntagm. pag. 220. seqq. conjiciunt
nomen Elagabali, graece ῾Ηλιογαβάλου exortum esse ex Agolbal
sive Agalibaal, i. e. deus rotundus, quam notionem reperimus
apud Ciceronem de nat. deor.: deus rotundus, circularis aut volu-
bilis, ut dicebant ii, qui sphaeram mundi deum sentiebant. Radix
hebraica גלל! galal, denotat idem quod latinum: volvere. Quod
consentit cum conjectura Bocharti supra discussa de origine no-
minis abaddir, quod ex דיר! Nאב h. e. lapis rotundus, corruptum
esse vidimus. Lapidem Pessinuntium, ut breviter dicam, qui Pes-
sinunte urbe Galatiae in templo Cybeles colebatur, tum quidem
Attalo rege, jubentibus libris Sibyllinis, Romam transportatus
est (vid. Liv. 29. 10. sqq.), de coelo cecidisse et pro simulacro deae
habitum esse narrat Appianus in libro qui inscribitur de bellis
Annibal. cap. 56. et Dio Cassius 16. 33. edit. Reimar. pag. 313.
quem Arnobius advers. gent. 6. 196. 7. 253. ita describit: Lapis
quidem non magnus, ferri hominis manu sine ulla impressio-
ne qui possit, coloris furvi atque atri, angellis prominentibus
inaequalis. — Prudentius, hymn. 10. 155. huic baetylio effigiem
humanam attribuit: Lapis nigellus evehendus essedo,

Muliebris oris clausus argento sedet. —

Claudianus de raptu Proserp. lib. 1. v. 201. lapidem in templo
Cybeles, quod erat in monte Idaeo, cultum, religiosam silicem vo-
cat. — Cf. Bancir [Banier] sur la mère des Dieux, mém. d. l’acad.
d. I. et d. B. L. tom. 5. p. 244. Falconnet diss. sur la pierre de la mè-
re des Dieux, ibid. tom. 23. pag. 213. — Urbs Pessinus et ipsa ἀπὸ
τοῦ πεσεῖν nomen accepisse fertur, uti Ammian, Marcellin. 22.
c. 22. et Herodian. 1. c. 2. docent, Herodian. l. c. αὐτὸ τὸ ἄγαλμα

7



διοπετές, ὡς λέγουσι... τοῦτο δὲ πάλαι μεν ἐξ οὐρανοῦ κατενεχθῆναι
λόγος εἴς τινα τῆς Φρυγίας χώραν · Πεσσινοῦς δὲ ὄνομα αὐτῷ. τῆν
δὲ προσηγορίαν λαβεῖν τὸν τόπον ἐκ τοῦ πεσόντος ἀγάλματος καὶ
πρῶτον ἐκεῖσε ὀϕθῆναι. — Quid veri insit tam levi etymologiae si
quaeritur, Graecis numquam studiose inquirentibus, unde nomi-
na sint ducta, fidem habendam non esse inter omnes constat. Jam
antea egregium exemplum in origine baetyliorum nominis dedu-
cenda nobis se praebuit. Nomen urbis Pessinuntis, pro quo etiam
reperiuntur formae Πισινοῦς, Πεσινοῦς, rectius derivatur a voce
hebraica פּסּא! pissa (ἁπαξλεγόμενον Ps. 76, 16.) i. e. abundantia, a
radice פּ�ה! passa, se diffundere, aram. ,פּסּא! chald. .פּסּה!

Jam ad cultum lapidum, quali Graeci utebantur, venimus, cu-
jus a rerum scriptoribus multa referuntur exempla. Fere omnibus
numinibus plus minusve baetyliorum Graeci consecraverant, qui-
busnam inprimis, mox videbimus. Photius bibl. vit. Isidor. τῶν
βαιτύλων ἄλλον ἄλλῳ ἀνακεῖσθαι θεῷ, Κρόνῳ, Διί, ῾Ηλίῳ καὶ τοῖς
ἄλλοις, confirmat. In templo Gratiarum Orchomeni lapides qui-
dam temporibus Eteoclis regis a coelo delapsi colebantur, vid. Pau-
san. 11. 38: ᾿Ορχομενίοις τὸ ἀρχαιότατον τῶν Χαρίτῶν ἐστιν ἱερόν.
τὰς μὲν δὴ πέτρας σέβουσι τὰ μάλιστα. καὶ τῷ ᾿Ετεόκλει ϕασὶν
αὐτὰς πεσεῖν ἐκ τοῦ οὐρανοῦ. — Apud Aegospotamos tempore,
de quo scriptores inter sese valde dissentiunt, multos aërolithos
de coelo cecidisse narrant Plutarch. in vit. Lysandri, Marmor
Parium: ἀϕ’ οὗ ἐν Αἰγοσποταμοῖς ὁ λίθος ἔπεσεν. — Diog. Laërt. 2.
10, 12: ϕασὶ δ’ αὐτὸν (᾿Αναξαγόραν) προειπεῖν τὴν περὶ Αἰγοσποτα-
μὸν γενομένην τῶν λιθῶν πτῶσιν, ὅν εἶπεν ἐκ τοῦ ἡλίου πεσεῖσθαι.
— Aristot. d. meteor. 1. 7. Plin. h. n. 2. 38: celebrant Graeci Anaxa-
goram praedixisse, coelestium litterarum scientia, quibus diebus
saxum casurum esset de sole. — Ammianus Marcellianus 22. 8.
— Quo tempore ceciderint illi lapides, non satis constat: differt
inter olympiadem 72. 73. et 74. Testimonia de imbribus lapidum
apud veteres rerum scriptores dispersa collegit Stobaeus in eclog.
phys. cap. 15. 1. Aristoteles l. c. Livius, Plinius, Jul. Obsequens,
alii. Athenis in templo Veneris Uraniae, quam ferebant Parcarum
vetustissimam, lapis erat instar Hermarum pro simulaco Deae
habitus, cf. Pausan lib. 1.: Οὐρανίας ἄγαλμα τετράγωνον κατὰ ταῦ-
τα καὶ τοῖς ῞Ερμαις. — Baetylus quidam in gymnasio Abydeno
longum per tempus colebatur, quem eundem esse cum eo, quem
Plinius Cassandriae sive Potidaeae viderat, verisimile habent non

8



nulli, Plin. h. n. 2. 58: colitur lapis et Cassandriae, quae Potidaea
vocitata est, qui lapis etiamnunc ostenditur, magnitudine vehis,
colore adusto, comete quoque illis noctibus flagrante.

Praeter illa quae modo enumeravimus saxa, quae ipsis verbis
de coelo delapsa praedicabantur, multorum aliorum similium
lapidum apud veteres fit mentio, quibus templa dedita erant, vel
quae pro simulacro numinis cujusdam habebantur. Fere omnes
hos baetylos conoidicos fuisse, ex permultis imaginibus, quae in
nummis atque in monumentis delineantur, dilucide perspicimus;
cf. Pellerin, recueil de médailles, table 80. no. 70. Eckhel, mus.
Caes. 1. p. 233. Sestini, descr. numm. vett. 7. pag. 240 Beger, the-
saur. Brandenburg. 2. 712. Vaillant, numm. imperr. praest. ed.
2. tom. 2. pag. 285-288. — Eckhel, doctr. numm. 3. p. 711. Uti
antea Gratias sub forma lapidum cultas esse vidimus, sic Amorem
quoque item adoratum fuisse apud Thespienses, Pausanias dicit,
cf. 9. 27: θεῶν οἱ Θεσπιεῖς τιμῶσιν ῎Ερωτα μάλιστα ἐξ ἄρχῆς, καί
σϕίσιν παλαιότατον ἄγαλμα ἐστὶν ἀργὸς λίθος. — Apud Orcho-
menios astra sub formis columnarum vel cipporum culta, idem
docet auctor 3. 20: κίονες ἑπτὰ κατὰ τρόπον οἶμαι τὸν ἀρχαῖον, οὓς
ἀστέρων τῶν πλανητῶν ϕασὶν ἀγάλματα.

Simulacrum Jovis Casii in templo Laodiceno erat lapis qui-
dam, quem statuisse dicebatur Juppiter Typhone apud montem
Casium in Aegypto superato. In nummis quibusdam cernitur
lapis in medio templo positus, cui hoc circumscribitur: ZEYC
KACIOC. De quo vid. Creuzer Symbolik 3. 5. 105: „Juppiter
wurde selbst als stein verehrt. Das war der Ζεῦς Κάσιος, als un-
förmiger, wohl auch kegelförmiger stein vorgestellt.“

De baetylo in templo Delphico a Jove deposito, praeter id
quod in exordio de eo dictum est, vid. Pausan. 10. 40. Lycophron
in Cassandra Jovem appellat δίσκον μέγιστον, ratione certe habita
formae sphaericae, qua lapis ille praeditus erat. Teleius cognomen
fuit, quod Juppiter a Tegeatibus receperat, cujus simulacrum la-
pis tessellatus vix dedolatus fuisse dicitur. Item Jovem Seleuciae,
nobilissima Syriae urbe sub lapidis imagine cultum esse, nummus
est testis, quem J. F. Gronovius in Ammian. Marcellin. tab. 5. fig.
3. tradit. Pausanias in Corinthiacis lib. 2. cap. 9. de simulacris
Jovis Meilichii et Dianae Patroae refert, quae nulla arte facta pra-
edicat: ἐν Σικυῶνι ἐν τῇ ἀγορᾷ ἐστὶ Ζεὺς Μειλίχιος καὶ ῎Αρτεμις
ὀνομαζομένη Πατρῷα, σῦν τέχνῃ πεποιημένα οὐδεμίαͺ πυραμίδι δὲ

9



ὁ μειλίχιος, ἡ δὲ κίονι ἐστὶν εἰκασμένη. — Huc etiam pertinet um-
bilicus Jovis Ammonis in templo notissimo oasis Libycae, de quo v.
Curt. 4. 7, 23. Simile saxum, quale fuit cippus Dianae Patroae, in
templo Laodiceno pro deae simulacro colebatur. Salmasius, divos
lapides fuisse in adyto Dianae Laodicenae, arbitratus, sublevatur
nota quadam Casauboni, lapides divos appellari famosissimum
illud simulacrum ab Oreste et Iphigenia e Taurica ablatum. Lam-
pridius in vit. Heliogabal. cap. 8: Lapides qui divi dicuntur ex
proprio templo Dianae Laodicenae ex adyto suo, in quo Ore-
stes id posuerat, afferre voluit. — Pausanias in Achaicis narrat,
ante aedem Dianae Λυκείας jacere lapidem quemdam sacrosanc-
tum habitum. De numismate quodam Philippi, in quo templum,
ejusque in medio rupes vel mons cernitur, his verbis circums-
criptis: ΚΑΙ ΤΗΣ ΑΡΤΕΜΙΔΟΣ ΠΕΤΡΑΙΑΣ. vid. Pausan. in
Phoc. cap. 24. Pharenses triginta lapides tessellatos pro deorum
simulacris coluerunt, quibus Mercurio consecratis nomen erat
ἓρμακες sive ἑρμεῖοι λόϕοι, quia illis Mercurius periodos divisisse
narratur, de quorum nomine et cultu cf. Hom. od. 2. 471: ὅτι
ἑρμαῖος λόϕος ἐστίν. — Antholog. Graec. epigr. 4.: ῾Ιερὸν ῾Ερμείῃ
παραστείχοντες ἔχευαν ῎Ανθρωποι λίθινον σωρόν. — Quid quod
ipsa oracula Sibyllina fictitiam horum tumulorum lapideorum
religionem exprobrent: Κἂν πάρ’ ὁδοῖσι λιθῶν συνχρώματα ταῦτα
σέβεσθε. — Pausan. 7. 22. τούτους σέβουσι νοἱ Φαρεῖς ἑκάστου θεοῦ
τινος ὄνομα ἐπιλέγοντες · τὰ δὲ ἔτι παλαιότερα καὶ τοῖς πᾶσιν ῞Ελλ-
ησι τιμὰς θεῶν ἀντὶ ἀγαλμάτων εἶχον ἀργοὶ λίθοι. — De Hermis
cf. H. Alexandri explic. tab. Heliac. in Graev. thesaur. vol. 5. p.
722. Schildium de Chaucis 2. 3. Eberhard. Feithii antiqq. Hom. 1.
c. 3. Creuzer, symbolik u. mythol. 1. 5. 55: „früher als die eigent-
lichen hermen vertraten steine die stelle der cultusbilder, vom
himmel gefallene, gesalbte steine.“ — Magnum lapidem tessella-
tum Amazones Marti in Aretiade insula quadam Ponti Euxini
dedicaverunt, quem Apollon. Rhod. Argonaut. 2. 1173. descri-
bit: εἴσω δὲ μέλας λίθος ἠρηρεῖτο ῾Ιερὸς, ᾧ ποτε πᾶσαι ᾿Αμάζονες
εὐχετόωντο. — Alia simulacra deorum rudia ac deformia erant
exempli gratia saxa, quae in templo Hyetti in Boeotia Herculem
et Amorem Thespium repraesentaverunt. Auctor Phoronidis
apud Clementem Alexandrinum Junonis Argivae statuam κίονα
dicit vel columnam, notante Scaligero ad Eusebium. Bacchus eo-
dem teste sub columnae forma cultus. Paeonas discum pro Sole

10



adorasse docet Harpocrates. Cappadocibus fuisse montem καὶ
θεὸν καὶ ὅρκον καὶ ἄγαλμα, scribit Maximus Tyrius in dissert. 38.
Getas sive Dacos rupem quendam instar numinis coluisse, ex Stra-
bon. lib. 8. constat: παρὰ δὲ τοῖς Γεταῖς ὁ ἱερὸς ὠνομάζετο θεός · καὶ
τὸ ὄρος ὑπελείϕθη ἱερὸν, καὶ προσαγορεύουσιν οὕτως. — Clemens
Alexandrinus multifariis exemplis docet, columnas olim a Grae-
cis pro simulacris cultas esse, stromat. 7. 713. πάντα λίθον τὸ δὴ
λεγόμενον λιπαρὸν προσέκουν. κίονας ἵσταντες πάντες οἱ παλαιοὶ
ἔσεβον ὡς ἀϕιδρύματα τοῦ θεοῦ. — Quid quod urbes nonnullae, si
Kanne erste urkunde der geschichte, sequimur, a cultu lapidum
sanctorum nomen acceperint, exempli gratia Μονογίσσα oppi-
dum Cariae, quod germanice redditur per „Einstein.“ Stephano
Byzantino teste vox carica γίσσον lapidem omnino, apud Graecos
saxum quoddam mollius denotat. Alterum oppidum Graeciae
nomen obtinuerat Λᾶς. Simili modo Hernici juxta etymologiam
grammaticorum nomen suum duxerunt a voce Marsica: herna
i. e. lapis, pariter ac Saxones, si conjecturam quam Kanne l. c.
statuit, sequi licet. In Paeonia Λαινοι nomen derivasse dicuntur
a voce: λᾶς. De Apollinis Carini simulacro quod Megaris erat,
vid. Pausan. 1. 44: ἔστιν ἐν τῶν Μεγάρεων γυμνασίῳ ἀρχαίῳ λίθος
παρερχόμενος, πυραμίδος σχῆμα οὐ μεγάλης · τοῦτον ᾿Απόλλωνα
ὀνομάζουσι Κάρινον. — In eo, quod Seldenus, de diis Syriis, ex
Suida atque Hesychio conjicit, statuam Apollinis Aegyei lapidem
fuisse basi circulari in conum desinentem, errat auctor. Praeter il-
lum lapidem Pessinuntium deae Cybeli consecratum et baetylum
Delphicum longe illustrissimum est saxum conoidicum, quod
pro simulacro Deae Veneris Paphi colebatur, ubi antiquissimum
ac celeberrimum ejus templum fuisse dicitur, cf. Hor. od. 1. 30,
1. Virg. Aen. 10. 51. Tac. hist. 2. 3. — Statuam Veneris in templo
Paphico nulli alii rei assimilari posse quam pyramidi albae, ex
locis veterum auctorum elucet, qualis et illa conspicitur in num-
mis Drusi apud Patinum, Trajani apud Tristanum. Antiquissima
deae imago lapis modo umbilici modo coni similis erat, quem ne
quis aërolithum esse putet, Boettiger et inprimis Lenz monent.
Tac. hist. 2. 3: simulacrum deae non effigie humana, continuus
orbis, latiore initio, tenuem in ambitum, metae modo exsurgens.
— Serv. schol. ad Virg. Aen. 1. 720: apud Cyprios Venus in mo-
dum umbilici, vel ut quidam volunt, metae colitur. — In nummis
Cypriis tres coni in templo positi excusi sunt, quorum medius

11



et is quidem altissimus statuam Veneris ipsam exprimere debet.
Ab hoc lapide insula nomen Golgi accepisse dicitur, unde Ve-
nus Γόλγων ἄνασσα praedicatur. Cf. Eckhel, doctr. numm. vett.
3. 86. Falconnet, des baetyles, mém. d. l’ac. d. I. et d. B. L. tom.
6. pag. 258. Guigniaut, la Vénus de Paphos et son temple, Paris
1827. 8. Reinhard, geschichte von Cypern, bd. 1. tfl. 2. G. Lenz,
die göttin zu Paphos, Gotha 1840. 4. Lapides conoidici, quos
in nummis Palaestinensibus excusos conspicimus, et ipsos nihil
aliud esse quam celeberrimum illud simulacrum Veneris Paphi-
cae, verisimile est, cum Veneris cultus per totam Asiam versatus,
diversissimis et nominibus et formis uteretur. Postea, ubi de mo-
re litholatriae Christianis etiam temporibus florente dicendum
erit, nos ad hunc Veneris lapidem revertamur necesse est, quo
facilius id, quod hucusque crux interpretum erat, explicemus,
ratione habita originis illius cultus.

Jam morem lapidum colendorum, qualis fuit apud Romanos,
paucis verbis adumbrabimus. Romae quoque lapidibus informi-
bus honor divinus habebatur, ut manali lapidi vel petrae, quae
docente Festo extra portam Capenam juxta aedem Martis erat,
quam cum propter nimiam siccitatem in urbem protraherent
cives, insequebatur statim pluvia, eumque quod aquas manaret,
manalem lapidem dixere. In agro Crustumino, teste Liv. 41. 9.
lapis qui de coelo in lucum Martis ceciderat, sacer habitus est:
quem eundem esse cum eo, quem ex rostro avis sangualis decidisse
narrat Liv. ibid. verisimile habeo. Sunt qui contendant, nihil huc
pertinere vetustissimum Romanorum usum, uti Apulejo vocatur,
jurandi per Jovem lapidem, quem Aulus Gellius in noct. Att. 1.
21. jusjurandum sanctissimum dicit. Jos. Laurentius in Polymath.
pag. 219. sanctissimum Romanis jusjurandum fuisse putat per
Jovem Lapidem, adeo ut etiam in proverbium cesserit, inde na-
tum, quod Jovis simulacrum in Capitolio lapis erat. Nonnulli
locutionem eam ellipticam esse censent, et qui ritu illo jurarent,
silicem lapidem tenuisse haec verba dicentes: Si sciens fallo, tum
me Diespiter salva urbe arceque bonis ejiciat, ut ego hunc lapi-
dem! — Contra eos alii hanc jurisjurandi formulam explicare
volunt per statuam lapideam, quae Jovi in Capitolio posita erat.
Sed fuit omnino mos populis antiquis, cujus multa similia ex-
empla se praebent, non solum Graecis ac Romanis, verum etiam
Hebraeis, ceteris, per lapides jurare. Ad lapides homines profani

12



juramenta praestabant, cf. Hesych. a. v. λιθωμόται; eosdemque
lapides populi simulacris servientes ad foedera sancienda adhibe-
bant, vid. Herod. lib. 3. Demosth. c. Conon. πρὸς λίθον ἄγοντες
καὶ ἐξορκοῦντες. — Lapides divos Turnebus putat esse simulacra
deorum, veteresque inde per Jovem lapidem jurasse. Item Zoë-
ga originem formulae jurisjurandi illius in cultu baetyliorum
quaerendam esse dicit. Hannibalem commemorat Livius, cum
suis praemia polliceretur, agnum laeva, dextra manu lapidem
tenentem. Huc addi potest, quod Plutarch. d. flum. 18. 3. dicit.
In flumine Argolidis Inacho lapidem inveniri, haud dissimilem
berylli, qui nigrascat, si quis eum manu sumat, qui falsum velit
dare testimonium. Quorum multos in fano Junonis prosymnaeae
jacere, Timoth. in hist. Argol. tradit. Mentionem quoque facit
eorum Agatho in secundo de fluminibus libro. Kanne, erste ur-
kunde der geschichte, vel proverbium nostrum usitatissimum:
„stein und bein schwoeren“ ab antiquo illo more vult derivare.
Deus terminus omnibus temporibus solo lapide repraesentaba-
tur, unde venit, ut termini et ipsi divi haberentur, cf. Ovid. fast.
2.

Termine, sive lapis, sive es defossus in agris
Stipes! ab antiquis tu quoque numen ha-

bes.
Tibull. eleg. lib. 1.

Nam veneror, seu stipes habet desertus in
agris,

Seu vetus in trivio florida serta lapis.
Propert. eleg. 1. 4.

Nullas illa suis contemnet fletibus aras,
Et quicunque sacer, qualis ubique lapis.

Lucianus in pseudomante Rutilianum notat quendam, si quan-
do λίθον ἀληλιμμένον ἠ ἐστεϕανώμενον conspexisset, continuo in
genua cecidisse, adorasse, vota fecisse, et prospera ab illo postulas-
se. Lactant. divin. inst. lib. 1. cap. 20: lapidem colunt informem
atque rudem, cui nomen est terminus. Hic est quem pro Jove
Saturnus dicitur devorasse. — Nota est Numae lex de termino:
QVEI TERMINON EXARASSIT IPSVS ET BOVIS SACREI
SVNTO. Haud inepta esse videbitur conjectura, ancile, quod

13



Numa rege de coelo cecidisse fertur, unde caelestia arma dicere-
tur, et ipsum baetylum quemdam fuisse, arte humana paullum
transformatum; vid. Liv. 1. 20, 4. Ovid. fast. 3. 373. Virg. Aen. 8.
664. Aërolithorum modo colebatur.

Apud Aegyptios quoque et nostris etiam temporibus apud
Arabes recepto inter veteres more, saxa eorum quorum jam men-
tionem fecimus, simillima, tanquam deorum simulacra, quin pro
numinibus ipsis colebantur, etiamnune coluntur. Falconnet l. c.
pag. 526. ex hypopnestico Josephi Christiani cujusdam scriptoris
saeculi quinti commentario ad Jamblichi librum de mysteriis
Aegyptiorum non satis adhuc cognito, locum attulit, ubi auctor
narrat, in templis saxa quaedam parietibus immissa fuisse, quae
petentibus oracula dedissent, quibusque nomen baetyliorum
fuisset. Jamblich. d. myst. Aeg. ed. Thom. Gale, pag. 215: τὰ ἐν
τοῖς ναοῖς βαιθύλια διὰ λίθων ἐν τοῖς στοιχείοις προσρασσόντων. —
Hoc fere idem est, quod ab antiquis pariter atque a recentiori-
bus scriptoribus de saxo refertur, quod Meccae in templo, cui
nomen est Kaaba, muri columnae immissum est, quo sacerdotes
tanquam oraculo uti solent; cf. Sim. Assemanni, saggio sull’ ori-
gine, culto, letteratura e costumi degli Arabi avanti Maometto.
Padova 1798. pag. 21. 24. qua auctor narrat, lapidem illum haberi
monumentum Ismaëlis, quem patrem generis sui Arabes praedi-
cant. Muhamedani in parvo templo, quod ab Adamo fabulantur
esse conditum, postquam pulsus fuit paradiso, et in quo Abra-
ham, Ismaël et Mohamed preces suas fecisse dicuntur, colunt et
osculantur lapidem al-hajar-al-assowad, quem a Gabriele archan-
gelo ad Abrahamum portatum initio lacte et nive candidiorem
atque instar solis lucidum fuisse, sed nigrum factum propter
peccata hominum, docet Chevraeus in historia mundi. Bern-
hardus a Breitenbach in itinerario Hierosolymitano, Mogunt.
1486. originem lapidis albi et nigri, a filiis Lothi ducere studet,
quibus nomen erat Ammon et Moab. Niebuhr, beschreibung
Arabiens s. 312. haec confirmat, paulum mutato lapidis nomine
in: Hhadjar-al-assonad. Antonius Martyr in itinerario suo eun-
dem lapidem commemorat. Job. Phil. Casselius in diss. περὶ τῶν
λίθων κεκραξομένων ad Luc. 19. 40. part. 1. pag. 15 dicit: fallor,
numne huc (scil. in numerum lapidum clamantium) referendus
lapis brachtan, sive lapis niger, qui Mekkae in patria Muhamedis
summa olim religione colebatur, in media templi Muhamedis

14



sanctissimi, quod proprio nomine al-kaaba dicebatur, et ab Ada-
mo ad Muhamedis usque tempora conservatus sancteque cultus
fuit. — De Brachthan, alterum ut adeamus fontem, Veneris apud
Arabes simulacro, vid. catechesin Sarazenorum: anathematizo
ipsam illam precationis domum in Make, in cujus medio jacere
ajunt lapidem magnum, effigiem Veneris in se habentem! — De
Brachthan, arabice: benedictus, a radice hebraica בּר�! barach,
h. e. benedicere, cf. Hadrian. Reland. d. relig. Muham. p. 155.
174. P. D. Huet. dem. evangel. prop. 4. pag. 81. Albert. Schuma-
cher. diss. d. Chemosch, Moabitarum idolo. pag. 22. Idem, quod
Prudentius hymnor. 10. 155. lapidi Pessinuntio, Zygabenus lapidi
Sarazenorum tribuit, effigiem scilicet humanam. Des Brosses du
culte des dieux fétiches, pag. 167: parmi les pierres adorées il y
en avoit quelquesunes de celles, que les Physiciens appèlent Hy-
stérolithes, où la nature en les formant, avoit inprimé une espèce
de figure de bouche ou du sexe féminin. — ibid. pag. 710: il n’y
a guère lieu de douter, que la fameuse pierre noire si ancienne
dans le temple de Mecque, si revérée par les Mahometans, malgré
les saines idées, qu’ils ont d’un seul Dieu, et de laquelle ils font
un conte rélatif à Ismaël, ne fût autrefois un fétiche. — De lapi-
de Veneris Uraniae meminit Pausanias in Achaicis, et Clemens
Alexandrinus in Protreptico. Foemina quaedam angelos Arot et
Marot terram peragrantes hospitio perhumaniter excepit, atque
ob eam causam caelo donata tanquam dea habita est. Atque haec
forsan est, quam cis Muhamedem cultam cum prisca Arabum
Venere Urania confundunt Europaei. Venerem in magno lapide
Brachthan dicto etiamnunc colunt Muhamedani, quod credunt,
super eum Abraham cum Hagar coiisse, aut camelum ei alligasse,
cum Isaac filium erat sacrificaturus, ut scribit Euthymius Zy-
gabenus in Panoplia, ed. Sylburg: ὁ δὲ ῥηθεῖς λίθος κεϕαλὴ τῆς
᾿Αϕροδίτης ἐστι, τὸν πάλαι προσεκίνουν οἱ ᾿Ισμαηλῖται. — Haud
supervacaneum esse videtur, nonnullos locos ex veteribus scrip-
toribus collectos afferre, quibus conjici possit, lapidem, de quo
illi referunt, eundem esse cum nostro hadschar-al-hassovat dic-
to. Arnob. 6. 196: videtis temporibus priscis coluisse. informem
Arabas lapidem. — Max. Tyr. diss. 38.: certe Palaestinae finitimi
Arabes lapidem pro deo coluerunt. — Descriptio lapidis, quam
apud Suidam invenimus, cadit in eum, quem hodierni Arabes
etiamnunc ostendunt: Θευσάρης, τούτ’ ἐστι θεὸς ῎Αρης ἐν Πέτραͺ

15



τῆς ᾿Αραβίας · τὸν δὲ γὰρ μάλιστα τιμῶσιν. τὸ δὲ ἄγαλμα λιθός ἐστι
μέλας, τετράγωνος, ἀτύπωτος, ὕψος ποδῶν τεσσάρων, εὔρος δύο. —
Suidas Dusaren Arabum confert cum deo Marte: de Graecorum
arte etymologica quid sit judicandum jam supra vidimus. Cete-
rum vid. Hesych. et Stephan. Byzant. s. v. Suida minimo jure
nomen dei Arabici derivante a deo Marte, alii deum, quem Ara-
bes sub forma lapidis colebant, Bacchum habent, cui cognomen
Dusares fuerit. Nihil sermonis graeci in illis verbis quaerendum
est. Quid? mox demonstrabimus. Origenes cont. Cels. 5. 5. 37. He-
rod. 3. 8. hoc confirmant, quo teste septem lapides in medio positi
Bacchus atque Urania vocati sunt. Ibidem Astarte sive Alilat dea
fuisse praedicatur, quam Arabes sub forma lapidis veneraren-
tur. Astarte vero eadem fuit atque Venus. Orig. c. Cels. 5. §. 37:
οἱ ᾿Αράβιοι τὴν Οὐρανίαν καὶ τὸν Διόνυσον μόνους ἡγοῦνται θεοῦς,
ἐν οἷς ἡ θῆλυ καὶ τὸ ἄῤῥεν δεδόξασται. — Sunt etiam, qui Deum,
quem Herodotus ab Arabibus nomine Urotal cultum esse narrat,
Dionysum, alii, qui Uraniam habeant. Dionys. Periegetes in orb.
descr. pag. 939. putat, Bacchum Jovis filium apud Arabes natum
fuisse, cui quid veri insit nescio. Ceterum Suidas et Hesychius
dicunt: Δουσάρην τὸν Διόνυσον καλοῦσιν οἱ Ναβαταῖοι, ὡς ϕησίν
᾿Ισίδωρος. Alterum etiam nomen occurrit in Codin. orig. Con-
stantinopol: θήσαυρος θεὸς σέβεται · ῎Αραβες δὲ μάλιστα τιμῶσιν.
τὸ δ’ ἄγαλμα αὐτοῦ ἐστι μέγας λίθος τετράγωνος, ἀτύπωτος, ὕψος
πόδων ’δ, εὔρος ’β, βάθος ἑνός. — Pro Urania et Baccho, vel pro
Venere et Sole Herodotus et ceteri rerum scriptores quum profa-
ni tum ecclesiastici acceperunt ignota sibi numina ab Arabibus
culta, cf. Herodot. 3. 8. Theophrast. histor. plantar. 9. 4. Plin.
hist. nat. 10. 2. Arrian. exped. Alex. Magn. 7. pag. 496. Origen.
c. Cels. 5. 34. Philostorg. histor. ecclesiast. 3. 4. Hieronym. in
commentario ad prophetem Amos cap. 5. v. 25. Praeterea locus
quidam Jes. 23. in hunc deum Arabum refertur juxta opinionem
interpretum. In museo quodam Romano nummus Adraenus,
urbis Arabiae Petraeae, reperitur, in quo deformis lapis conspi-
citur, circumscriptis his verbis: ΑΔΡΑΗΝΩΝ ΔΟΥΣΑΡ, vid.
Zoëga, de usu et origine obelisc. pag. 207. Eodem auctore tres
arae Neapoli in museo regio praestantes cum epigraphe: DYSARI
SACRVM testantur cultum ejusdem dei, quem in Italia quoque
sacrosancte habitum fuisse probabile facit antiquus inter Roma-
nos receptus mos, religionem numinum barbarorum accipiendi

16



et fovendi. Assemannus, quem supra laudavimus, Dusaren signi-
ficare dicit: dominum domus, a radice coptica qclic vel ;meic.
Sunt etiam qui Dusarem affinem esse cum Jove (Ζεύς) conten-
dant. Ac mihi quidem nomen illud etymon ducere posse videtur
a vocibus hebraicis דושׂ! dus h. e. deterere, et !Zאר arez, ares, h. e.
terra, qua conjectura concinna cum ceteris argumentis, Dusares
numen quoddam agriculturae significaret. Nihil interest diver-
sissimarum ejusdem nominis formarum, quales enumeravimus,
Θευσάρης, Δουσάρης, Θήσαυρος, Dysares, quas ab una radice du-
cendas esse, apparet. Praeterire nolo Maimonidem leges citantem,
quibus defenditur, Mercoli deo (i. e. Mercurio) eum honorem
adhibere, de quo supra egimus, recepto apud nonnullos populos
orientales more, lapides colligendi, collectosque numini cuidam,
inprimis Mercurio, consecrandi. Verisimiles fit conjectura, respi-
cientibus nobis superstitionis notissimam lentitiam, in lapide
Hadjar-al-Harsowat unum eorum conservari, quos a priscis Ara-
bibus cultos commemorant scriptores.

Hebraeos morem colendi lapides ab Aegyptiis et Phoenici-
bus finitimis populis accepisse, haud dubium est. In libris V. T.
multa traduntur exempla, quibus dilucide perspicitur, Judaeos
a monotheismo decessisse atque ad cultum lapidum apud pa-
ganos usitatum se convertisse. Notissimum est illud Genes. 28.
18. de quo jam dissertum est, quod quidem exemplum aptum
esse Augustinus omnino negat, dicens, Jacobum non more ido-
lolatriae lapidem oleo perfudisse, velut facientem illum Deum,
neque ei sacrificasse. — Qua via haec controversia solvi possit,
mox videbimus. Accedunt loci non pauci in litteris sacris, qui
hanc Augustini opinionem confundunt, cf. Genes. 21. 45., 28. 18.;
Levit. 26. 1., 21. 1.; Deuteronom. 4. 28., 28. 36. 64.; Numer. 9. 52.;
Deut. 29. 17.; 2 Reg. 19. 18.; Jes. 27. 19., 57. 6.; Jerem. 2. 27., 3. 9.;
Ezech. 20. 32.; Dan. 5. 4. 27.; Habac. 2. 19.; Actor. 17. 29.; Apocal.
9. 20.; Permultae leges quas Moses, et admonitiones quas pro-
phetae adversus hoc idololatriae genus ediderunt, satis probant,
apud Hebraeos finitimosque Palaestinae populos venerationem
saxorum latissime patuisse. Quantum honorem et divinum paene
cultum populi orientales, inprimis Hebraei lapidibus maxime
gemmis habuerint, elucet ex eo, quod de pontificis maximi Hie-
rosolymitani thorace, de !Mתומי Mאורי urim et thummim dicitur,
h. e. lux et fas, quo tanquam oraculo utebantur Judaei. Ex illa su-

17



perstitione permulta transferebantur in cultum deorum ut apud
Graecos ita apud Romanos, iis praecipue temporibus, a quibus
ruina reipublicae et morum incepit. Judaei oraculo thoracis vim
prophetieam quandam lapidibus infixis insitam attribuerunt.
Gemmarum, quibus thorax pontificis maximi exornatus erat,
nomina haec sunt: Lessem (amethystus) — Schebo (magnetes) —
Aschlamah (lapis quidam soporifer) — Odem (sardus) — Pithera
(topazius) — Barecheth (zmaragdus) — Nopheth (carbunculus) —
Saphir (sapphirus) — Zahalom (jaspis) — Tharsis (chrysolithus)
— Schohem (onyx) — Jaspe (beryllus) — Praeter librum Epipha-
nii de ephod sive thorace adhuc exstantem v. Braun, de vestitu
sacerdotum ebraicorum tom. 2. pag. 481. Ab Hebraeis haec super-
stitio ad Graecos et Romanos certe per Phoenices vel Aegyptios
transiit, quorum non pauci rerum naturalium scriptores multa
de vi quadam magica secreta lapidibus maxime gemmis insita nar-
rant. Achates amorem conjugalem augere, jaspis sacra jucunda
ac sacra facere, amethystus ebrietatem impedire vel tollere dice-
batur. Simili modo lapis alectorius mirificus habebatur, quem in
stomachis gallorum vel in jecinore inveniri fabulabantur Grae-
ci. Idcirco non mirum est, Diogenem Laërtium notare, Thalem
principem philosophorum Milesiorum rerum naturalium peri-
tissimum magnetem vita praeditum habuisse, quem Plinius et
ipse tam multo tempore post, ferrum vivum appellat. Judaeis
magnetes ante omnes sacer habebatur.

Jam pervenimus ad discrimen exponendum inter baetylos ma-
gnos, qui in publicis locis urbium, in templis adytisque ad damna
a republica arcende ponebantur, atque inter baetylia minora et
portatilia, quibus omnes fere populi veteris pro oraculis priva-
tis, amuletis utebantur ad mala eludenda et bona paranda. Tales
lapides inunctos virtute divina valere, affirmabant superstitiosi
homines, multaque miracula vel potius fabulosa iis attribuerunt.
Lucianus in deorum consilio dicit, omnem lapidem vaticinari,
si sit oleo perfusus: πᾶς λίθος χρησμωδεῖ, ὃς ἂν ἐλαίῳ περιχύθη.
Inquirentibus nobis caussam, qua adducti veteres baetyliis illis
honorem divinum perhibuerint, jam obviam currit illud Cicero-
nis de natura deorum lib. 1. qua dicit, eos omnes deos esse habitos,
a quibus magna utilitas ad vitae humanae cultum redundaret.
Baetylia minora jam antiquissimis temporibus oraculorum natu-
ram obtinuisse, ex Heleni vatis exemplo intelligi licet, qui cum

18



lapidem illum, quem donum Apollinis fuisse tradunt, manibus
contriverat, oracula ab eo accepisse fertur, uti Orphei λιθικά si-
ve de lapidibus liber docet, quem si Orpheo ipsi attribui posse
negamus, facere non possumus, quin antiquissimae esse originis
concedamus. Orphei λιθικά:

ὅπποτε γὰρ μὶν πάγχι καμῇς ἐν χείρεσι πάλλων
ἐξαπίνης ὀρσῇ νεογίλου παιδὸς ἀΰτην
μαίης ἐν κόλπῳ κεκλήγοτος ἀμϕὶ γάλακτι.

Ibidem lapis σιδηρίτης appellatur, quem poëta et ipse lapidem
sagacem et animatum vocat. Conferendi sunt cum his λίθοι ἔμψυ-
χοι, !Mנפשׁי Mאבני abanim nepheschim, quorum apud Sanchunia-
thonem fit mentio, et quos Bochartus in lapides unctos, λίθους
ἀληλιμμένους, sive !Mנשׁפי Mאבני abanim neschephim, vertendos es-
se non satis probavit, cum lapides nonnulli a veteribus vi quadam
vitali praediti haberentur. Hic de sancto Heleni vatis lapide locus,
una cum altero, quem jam commemorabimus, postea ad expli-
candam cultus baetylorum (majorum) et baetyliorum (minorum
lapidum) originem proderit. In bibliotheca Photii, pag. 1048.
qua epitome Damascii de vita Isidori philosophi continetur, nar-
ratiuncula quaedam de Eusebio medico reperitur qui baetylio ad
similem modum oraculorum et amuletorum utebatur. Damascius
in vita Isidori narrat, Eusebium quendam coluisse et secum ge-
stasse baetylum, Gennaeo Heliopolitarum in Syria deo addictum,
figurae sphaericae, diametro dodrantali, coloris subalbidi, rubris
litteris inscriptum. Quo lapide tamquam oraculo usus est simili
modo, uti Helenus, nam l. c. p. 1062 additur: εἶδον τὸν βαίτυλον
διὰ τοῦ ἀερὸς κινούμενον · qua de re Isidorus philosophus conjicit:
εἶναί τινα δαίμονα κινοῦντα αὐτόν. — In templo Solis Heliopoli-
tano (quam urbem hodie quidem in ruinis dirutam nostrates
Baalbek vocant) Deum Solem oraculum celeberrimum habuisse, a
quo Trajanus imperator de bello Parthico, consilium quaesivisset,
testis est Macrobius in Saturnal. lib. 1. Ab auctore etymologici ma-
gni secundum Phavorinum rectificati certe illustrissimus illorum
baetylorum minorum in singulari citatur his verbis: βαίτυλος
λίθος γενόμενος κατὰ τὸν Λίβανον τὸ ὄρος τῆς ῾Ηλιουπόλεως. Mul-
ta ibi videntur fuisse baetylia, nam Damasc. vit. Isidor. in bibl.
Phot. pag. 1048. dicit: ὅτι κατὰ τὴν ῾Ηλιούπολιν Συρίας εἰς ὄρος
τὸ τοῦ Λιβάνου τὸν ᾿Ασκληπιάδην ἀνελθεῖν ϕησὶ, καὶ ἰδεῖν πολλὰ

19



τῶν λεγομένων βαιτυλίων, περὶ ὧν μυρία τετραλογεῖ ἄξια γλώσσης
ἀσεβούσης · λέγει δὲ καὶ ἑαυτὸν καὶ ᾿Ισίδωρον ταῦτα χρόνῳ ὕστερον
θεάσασθαι. — Simile oraculum Heliogabali Emisae fuisse videtur.
Sanchuniathon in historiae fragmento apud Eusebium exstan-
te, distinguit inter baetylum lapidem, antiquissimum Phoeni-
cum numen, Coeli Terraeque filium creditum: et inter baetylia,
minorum gentium deos, in lapidibus quibusdam non magnae
molis residentes, quorum adjutorio praestigiatores se et futura
praescire et miras res efficere posse gloriabantur, quem secuti
Fridericus Muenter, über die vom himmel gefallenen steine bae-
thylien genannt, aus dem Dänischen übersetzt von Joh. Ambros.
Markussen, Copenhagen u. Leipzig 1805. 8. sowie schriften d.
kön. dän. Gesellsch. d. Wiss. v. J. 1804. differendum esse inter
formam βαίτυλον et βαιτύλιον: item Friedrich von Dalberg, über
den meteorcultus der alten, Heidelberg 1811. 8. inter Βαίτυλον,
Phoenicum deum, atque βαιτύλιον distinguendum esse putant.
Superstitionem illam, quae maxime lapidibus vires mirificas at-
tribuit, valde communem fuisse, probat locus a Thom. Gale in
editione Jamblichi libri de mysteriis Aegyptiorum ex Nicepho-
ri notis in Synesium pag. 239. allatus: δαίμονες ἐξ ἀερὸς καὶ γῆς
θέλγονται οἱ μὲν τοῖς λίθοις, οἱ δὲ ταῖς βοταναῖς. — Proclus in li-
bro qui inscribitur de magia, daemones plus cognationis cum
lapidibus quam cum plantis habere, affirmat. Similem Ophitis
sive Sideritis lapidem, quo Helenus vates utebatur, notat Plinius
Astroidem Zoroastri Medi, hist. nat. 37. 9. ubi lapides vi magi-
ca praeditos enumerat de Asteria, Astroide, Astrobolo, Akopo,
Antipathe, Mithrace, Heliotropo, Carbunculo, Hephaestite, Cal-
cophono etc. refert, in quibus qualis insit vis, magna ex parte
jam in nominibus ipsis exprimitur. Sacerdotes Cybeles Pessinun-
tiae in cingulo baetylia minora, certe pro amuletis, tulerunt. Ex
Genes. cap. 31. docemur, Rahel, uxorem Jacobi, fetissis quibus-
dam vel idolis magicis, !Mתרפי theraphim dictis, tantum habuisse
honorem, eorumque tam cupidam fuisse, ut patri Laban raperet
et secum ferret. Qui cum Fourmonte l. c. nomen baetyliorum de-
rivant a Batuele, baetylia eadem esse putant, quae illa !Mתרפי. Nos
quidem similitudinem in eo quaerimus, quod utrumque idolum,
et baetylus et theraphim, rudes ac vix dedolatae figurae appel-
lantur. Posteris temporibus spe et cogitatione quaestus commoti
mercatores inprimis orientales baetylia minora, amuleta, alia,

20



summo pretio vendiderunt, quorum maxime notandi sunt Idu-
maei sive Edomitae; cf. Zoëga, d. us. et orig. obelisc. pag. 241.
Plerique originem ad alios retulerunt, quorum inprimis Mont-
faucon, antiquité expliquée, tom. 2. part. 2. culpam superstitionis
ilius, quae baetyliis vim magicam et quasi divinam tribuit iisque
tanquam merce utebatur, in sectas gnosticas Valentinianorum et
Basilidianorum confert, cujus sententiam tam duram comproba-
re non possumus, cum jam antehac baetylia mirifica haberentur
et venderentur: quamvis concedendum sit, hanc superstitionem
quae usque ad quartum vel quintum saeculum duravit, magna ex
parte in doctrina illorum hominum positam, iisque nolentibus
ipsis, auctam esse. Quin etiam alterum baetyliorum nomen, antea
inauditum, usitatissimum postea, dico abraxas, ex ipsis Basili-
dis verbis ducebatur, quippe qui in voce ἄβραξας numerum 365
contineri docuisse dicitur. Literae scilicet singulae vocis ἄβραξας
significant singulos numeros, ita quidem, ut α respondeat 1, β
2, ρ 100, α 1, ξ 60, α 1, ς 200, qui numeri si adduntur, summam
formant 365, quem mystice observabant superstitiosi homines,
quia in eo numerus dierum communis anni continetur. Talium
isopsephorum, quae dicuntur, multa sunt exempla, ut apud pa-
ganos, ita in doctrina sectarum Christianarum. Totidem deos,
quot annus dierum continet, esse Basilides arbitratus, hos omnes
uno nomine ἀβραξας complecti studebat. Innumeris lapillis, qui
pro amuletis servirent, hac literae inscriptae erant, qua de re J.
C. Scaliger notat: veteres haeretici, praesertim Valentiniani et
Martosiani multa reliquerunt, quae hodie in antiquariorum lo-
culis asservantur, cum eorum Deo ΑΒΡΑΞΑΣ. Memorant hunc
Gnosticorum deum etiam Tertullianus, et Irenaeus adv. haeret. 1.
23. Epiphanius, alii. Quo spectat magna testimoniorum farrago,
quam Montfaucon in opere supra laudato producit. Multi alii
in codice sacro loci praestant, quibus hoc probetur. De amuletis,
talismanibus, phylacteriis, oppidorum erymatibus, baetyliis, et
quaevis sint alia rerum similium nomina, ut ἐπάρτημα, περιάμνα,
ἀποτροπαῖον apud Graecos, בּיתÊנפשׁ! beth-nephesch, h. e. domus
animae, apud Hebraeos, vid. Genes. 31. 19. 34., 35. 4.; Euripid. Jon.
vers. 1018.; Plin. hist. nat. 11. 28., 20. 9., 30. 11. 15., 34. 15., 37. 3. 9.;
Plutarch. d. Is. — Rosenmüller, alt. u. neu. morgenland, bd. 1.
s. 152: „die !Mתרפי gehören zum sabischen (die gestirne verehren-
den) aberglauben. Mehrenteils hatten sie wohl eine menschliche

21



gestalt.“ — Idcirco theraphim, (a radice syrica !Pתר tharaph, i. e.
percontari, inquirere) huc pertinere, negant quidam, ex 1 Sam.
19. 13. 16. idola illa humana facie praedita fuisse conjicientes. At
idem baetylis multis, lapide Pessinuntio, aliis, attributum est.
Nota sunt Parsis sub nomine telafim. Nostris etiam temporibus,
teste des Brosses, du culte etc. Romae in pede montis Palatini, in
latere opposito versus Tiberim, lapis quidam, forma baetylorum
simillimus cernitur, quem populus vocat: bocca della verità, qui
forsitan prisco tempore tanquam oraculum instar illius Heleni
et Eusebii baetyli habebatur. Memoriam baetyliorum posteris
etiam temporibus, iisque maxime conservatam fuisse, proverbio
probatur, quod reperitur in Mich. Apost. proverb. 10. 71: κἂν
βαίτυλον κατέπιες. quod significare videtur: etsi tam prudens
esses, quam si oraculum baetyli devorasses; habita sine dubio
ratione fabulae, quam supra commemoravimus, de lapide, quem
Rhea Saturno pro Jove devorandum dedisse dicitur. Contra hanc
opinionem, quae Etymologici magni definitionem secuta, prover-
bium illud ita exponit, Hoellingius aliter explicat, quin nos de
hac nostra sententia dimoveat, sensum proverbii et singulorum
verborum torquens, ut rem arduam, minusque nobis gratam,
contra animi sententiam eo exprimi contendat, baetylumque in
illo proverbio lapidem quemvis denotare. Omnem lapidem in-
unctum adorare, in proverbium abiisse, docet Jos. Laurentius in
polymathiae dissert. 37. ac de iis usurpatum esse, qui temere ac
sine judicio erga quosvis afficiantur. Lucianus comparat Menip-
pum philosophum in libro, cui titulus est Icaromenippo, cum
baetylo vel aërolitho quodam: Μηνίππος ἡμῖν διοπετῆς πάρεστιν
ἐξ οὐρανοῦ. — Hic informium rudiumque saxorum cultus diu du-
ravit, ipsaque plebs christiana ea superstitione infecta erat, quod
duobus exemplis probatur, quae Ivo Carnotens. part. 11. cap. 38.
de capite concilii Nannetensis agens, affert, quo funditus effodi
jubentur lapides, quos in ruinosis locis et silvestribus venerantur.
Item de cap. concilii Agathensis, quo statuitur, perscrutandum
esse, si aliquis vota vel ad arbores, vel ad fontes, vel ad lapides
quosdam quasi ad altaria faciat. Tanta erat vis litholatriae, ut sae-
cula multa perduraret! Quid dicam de supersitione, quam veteres
populi ut orientales ita occidentales fovebant, cum ne nostris
quidem temporibus exstincta sit, contra etiamnunc floreat? Quis
est, quem fugiat amuletum illud famosissimum, quo Fastrada

22



ab Harun-al-Raschid principe Sarazenorum donata erat, qua
mortua Carolus magnus uxoris dilectissimae lapidem mirificum
obtinuit: de quo nuperrime serio in actis publicis referebatur,
quem antea celeberrimus poëta Anglicus Lord Byron, nunc qui-
dem Ludovicus Napoleo, Francogallorum imperator possidere
dicitur? Quare non est, quod miremur aut exagitemus, si animo
perpendamus, nosmetipsos superstitione illa adhuc infectos es-
se Judaeorum fuerunt permulti, qui lapidem a Jacobo erectum,
unctum et consecratum, interjecto temporis intervallo, pro basi
adhibitum fuisse statuerent, cui arca foederis imposita esset; quos
Theodor. Hasaeus in dissertatione de lapide fundamentali arcae
foederis, refutat. Curioso quodam fato illum a Jacobo adoratum
lapidem, qui regni amplitudinem augere dicebatur, in Scotiam
pervenisse ajunt quidam, uti e versibus his elucet:

Ni fallat fatum, Scoti quocunque locatum
Invenient lapidem hunc, regnare tenentur ibidem.

Anno vero 1297. Scotis a rege Angliae Eduardo 1. sub potestatem
redactis, lapis ille miraculosus — per varios casus, per tot discri-
mina rerum — in templo Westmonasteriensi collocatus est, his
versibus adjectis:

Si quid habent veri vel Chronica, cana fidesve,
Clauditur hac cathedra nobilis ecce lapis,

Ad capud eximius Jacob quondam patriarcha
Quem posuit, cernens numina mira poli.

Quem tulit ex Scotis spolians quasi victor honoris
Edwardus primus, Mars velut omnipotens,

Scotorum domitor, noster validissimus Hector,
Anglorum decus et gloria militiae.

cf. Georg. Buchanan, histor. rer. Scoticar. libr. 8. p. 251. De bae-
tyliis, talismanibus, amuletis etc. multi existunt libri, quorum
titulos tantum afferam, cum descriptio atque adumbratio hujus
argumenti nimis abhorreat a re, quae hoc libello est tractanda. v.
traité des talismans ou des figures astrales, Paris. 1668. — W. E.
Loescher et Koblig, dissert. antiquar. d. talismanibus, Witeberg.
1697. 4. — P. F. Arpe, de prodigiosis naturae et artis operibus, ta-
lismanes et amuleta dictis. Hammon. 1717. 8. — Abhandlung von

23



den talismans, Soorau 1763. 8. — Geschichte der talismanischen
kunst, o. o. 1792. 8. — Fictuld, probierstein, Dresden 1784.

Qualis fuerit cultus baetyliorum, quibusnam caerimoniis ex-
ornatus, partim ex iis, quae jam protulimus, elucet. Reliqua ad-
demus. Lapides, qui sacri, i. e. numinibus quibusdam addicti
habebantur, uncti, coronati, adorati sunt. De lapidibus unctis
cf. J. J. Bellermann, über die alte sitte steine zu salben. Erfurt,
1793. et Theophrast. character. eth. cap. 17.: καὶ τῶν λιπαρῶν
λίθων τῶν ἐν τοῖς τριοδοῖς παριῶν ἐκ τῆς ληκύθου ἔλαιον καταχεῖν
καὶ ἐπὶ γόνατα πεσῶν καὶ προσκυνῆσας ἀπαλλάττεσθαι. — Sicu-
lus Flaccus d. cond. agror. p. 5: quum terminos ponerent, ipsos
quidem lapides in solidam terram rectos collocabant proxime
ea loca, quibus fossis defixuri eos erant, et ungento, velamini-
busque et coronis ornabant. — L. Apulejus: neque enim justius
religiosam moram viatori objecerit aut ara floribus redimita, aut
spelunca frondibus adumbrata, aut quercus cornibus onerata etc.
vel lapis unguine delibatus. — Arnobius: Si quando conspexeram
lubricatum lapidem et ex olivi unguine sordidatum, tanquam
inesset vis praesens, adulabar, affabar, et beneficia poscebam. —
Lucian. concil. deor.: πᾶς λίθος χρησμωδεῖ, ὃς ἂν ἐλαίῳ περιχύθη.
— Prudent. c. Symmach.:

Lapis illic.
Si stetit antiquus, quem cingere severit error Fas-

ciolis.

Lucret. lib. 5. Velatum vertier ad lapidem, idem est quam ad-
orere lapides. — Apulej. apolog. pag. 504: Negant, vidisse se,
qui ibi fuere, unum saltem in finibus ejus aut lapidem aut ra-
mum coronatum. — Minutius Felix in epist.: Non boni viri est,
Marce frater, hominem domi forisque lateri tuo inhaerentem sic
in hac imperitiae vulgaris coecitate deserere, ut tam luculento
die in lapides eum patiaris impingere, effigiatos sane et unctos
et coronatos. — Jacobum defendit Augustinus, more idolola-
triae lapidem non perfudisse oleo, velut facientem illum Deum,
neque adorasse neque ei sacrificasse. Lucianus in pseudomante
narrat, Rutilianum, si quando conspexisset lapidem unctum vel
coronatum, continuo in genua cecidisse, adorasse, vota fecisse
et prospera ab illo postulasse. Sanchuniathon appellat baetylos
lapides animatos, λίθους ἐμψύχους, quos Bochartus correxit in

24



lapides unctos. Clemens Alexandrinus vocat eos λίθους λιπαρούς,
lapides pingues, oleo perfusos.

Antiquissima apud Graecos litholatriae vestigia quaerenda
esse mihi videntur in multis fabulis, quae a poëtis rerumque
scriptoribus de permutationibus deorum atque hominum in la-
pides traduntur; quibus ostenditur veteres credidisse, in saxis
habitare numina quaedam inferiora, vel daemones, pariter atque
nymphas in fluminibus et arboribus. Huc pertinet mythus om-
nium notissimus de Deucalione et Pyrrha, qui ex lapidibus post
tergum jactis homines procrearunt post diluvium magnum, quo
totum genus humanum ad internecionem redactum fuisse tradi-
tur. Accedunt fabulae mythographorum, quas magna ex parte ab
antiquitate traditas acceperunt, de commutationibus, exempli
gratia, Batti per Mercurium in lapidem Lydium, Celmi per Jo-
vem in adamantem, Phaëtontiadum per deos in succinum, Erycis
aliorumque Phinei comitum per Perseum in lapides, Kerkopum,
aliorum. — Hindostani multa fabulantur de lapide, cui nomen
est Salagramma, in quem Wishnu per exsecrationem mulieris
cujusdam, quam assumta facie absentis mariti fefellerat, mutatus
est. Item Krishna in lapidem vertebatur.

Jam pauca nobis addenda sunt de cultu lapidum apud alios
praeter hos quos commemoravimus populos usitatissimo, cujus
nonnulla at non satis explicata et demonstrata exempla in me-
dium proferunt Meiners, allgemeine geschichte der religionen,
bd. 1. s. 151. Zoëga de usu atque origine obeliscorum pag. 196. Ex-
empla litholatriae, qualis apud paganos versatur, colligenda sunt
in itinerum scriptoribus, quorum de Mogolibus et Seribus vid.
Isbrand, voyage de Moscou à Chine en 1692. tom. 8. des voyages
du Nord, pag. 111. — de Buraetis, Georgi, beschreibung der natio-
nen des russischen reichs, Petersburg 1776. s. 318. — de Jacutis,
Sarytschen, reise in das nordöstliche Sibirien, deutsch von Busse.
Leipzig 1805. 8. 1. tom. pag. 27. — de Lapponibus, Regnard, reise
nach Lappland, im 6. band der sammlung von reisen, s. 321. —
Schefferi Lapponia, cap. 7. pag. 93. cap. 9. pag. 104. — Haegstraem
hist. gén. d. voyages. tom. 19. pag. 259. — de Tybetanis et Hindo-
stanis vid. A. Georgi alphabetum Tybetanum, Rom. 1762. 4. pag.
284. — Rogerius, new eroeffnetes heydenthum, Nuernberg 1663.
8. 1. 16. — Tavernier, reisebeschreibung, 1681. fol. 2. 169. — A. Ha-
milton a new account of the east Indies, Edinburgh 1727. 8. pag.

25



383. 385. — de Tunkinesis v. Tavernier, reisebeschreibung 3. 89.
— de Amboinesis, Valentyn, ouden nieuw oost Indien, Amster-
dam 1724. fol. 3. 2. — de Peruvianis, Acosta histoire naturelle et
morale des Indes occidentales, Paris 1606. 8. pag. 206. — De Me-
xicanis, Alexander v. Humboldt, vues des Cordillères, cah. 2. pag.
94. — de Aethiopibus et Afris, de Bry descriptio regni auriferi
Guineae, in tom. 6. Ind. orient. pag. 21. — de Guineensibus Afris,
Haegstraem hist. gén. d. voyages, tom. 1. liv. 9. cap. 7. §. 7. — de
Narsingensibus ibid. liv. 1. cap. 4. §. 4. — Quorum omnium fere
auctorum descriptiones de modo litholatriae et de forma ac colo-
re lapidum consentiunt cum iis, quas jam exposuimus. Idolum
quoddam in pagoda Dschaggernautensi cultum Hamilton l. c.
describit, lapidem esse magnum pyramidalem ceterum deformem
et nigri coloris. — Ejusdem generis est Sommonacodom, quod
simulacrum sub forma rudis saxi colunt Siamesi. Deus „Tlalo-
teuctli,“ ut diligentissimus animadversor Alexander ab Humbold
observat, a Tultequibus sub forma duorum candidorum lapidum
colitur, qui „teotetl“ h. e. divini dicuntur. Hindostanos notat
Fridericus a Dalberg l. c. urbe Nepali apud Benares pro simulacro
Mahadevae, amoris et procreationis dei, saxum nigrum venerari.
In pagoda sive sacello Puravattam vel Pervuttum dicto lapis stat
coniformis, quem „Mali-kardi“ dicunt, cf. Mackenzie’s reise, tom.
5. s. 20. Narsingenses in Indiae peninsula habitantes tres lapides
nigros in sacello positos adorant. Vincent. Belior. in lib. arab.
scripto advers. Muhamedanos, populos Indicos Albarachumas
et Zechiamos bis anno lapidum tumulos collegisse, collectosque
pro numinibus adorasse, refert. „Adoscht“ nomen lapidis, quem
veteres Parsi sacrum habebant, in quo ignis sacer „aleschdan“
dictus splendebat. In Atui, una ex insulis Sandwichianis lapis
quadratus Tongoroae deo tutelari consecratus fuit, cf. J. Cook.
lib. 3. cap. 11. Exemplum, quod ad probandum apud Frisios et Sa-
xones morem colendi lapides Zoëga et Dalberg locc. citt. afferunt,
ineptum est, cum statuam illam lapidem deformem plane ru-
dem ac nulla arte fabrefactam fuisse, omnes rerum Germanarum
scriptores negent. Idcirco Zoëga immensum apparatum criticum
omittere potuit, quem substruxit, quo nomen originemque sta-
tuae Irminsulae quae dicitur, explicaret. Apud Aegyptios deum
Canopum, cujus forma est notissima, ex baetylo quodam traxisse
ortum suum qui arbitrantur, a Zoëga recte refutantur. Apud

26



veteres Sauromatas deus Czur idem erat, qualis Romanis Ter-
minus. Storjunkare, juxta mythologiam Lapponicam dominus
terrae, silvarum, sub forma lapidis plane rudis colitur, cui idem
est nomen, quod numini. In Saxonum morem aliquid lucis affert
Caroli Magni capitular. 7. §. 236: si infideles vel faculas accender-
int, vel arbores aut frondes aut saxa venerentur, et presbyter hoc
eruere neglexerit, sacrilegii sese reum esse cognoscat. — Ceterum
censet J. Grimm, deutsche mythologie, Göttingen 1835. s. 370.
cultu saxorum maxime praecellere doctrinam Celticam, qualem
Druidae constituerunt. Germanorum erat mos, lapides judiciales
et rituales sacrosanctos habere. Per totum vero medium aevum
superstitiosa opinio de viribus secretis lapidum late patuit, quam
Marbodi (†1123.) liber lapidum et Alberti Magni (†1280.) opus
aluerunt. Graecorum lapidem alectorium facillime recognosci-
mus in fabulosa gemma „siegstein“ dicta, de qua Marbod l. c. cap.
3.

Invictum lapis hic reddit quemcunque gerentem,
Extinguitque sitim patientis in ore receptus.

Alias lapis serpentinus victoriam parans praedicatur in poëmate
Vindobon. cod. quod Grimm l. c. s. 632. laudat: „ich höre von
den steinen sagen, daz grôze tugent daran lige, die natern und
kroten tragen, swer sie habe, der gesige.“ Lapis, quem dicunt
„siegstein“ commemoratur Otnit 558. 559. et Vilkinasag. cap. 96.
cui aequalis est alius „wünschelstein“ apud Basile pentamerone 4.
1. Similes lapides mirifici in carminibus epicis saepe ob viam curr-
unt. Britanni etiamnunc lapidibus quibusdam „holedstones“ sive
„holystones“ dictis, i. e. saxis cavatis vires salutares attribuunt.
Jam Edda Saemund. 137b similis amuleti „Jarknas“ dicti men-
tionem facit, qui idem esse dicitur, quem in corona imperatoris
Romani immissum orphanum sive pupillum vocant scriptores
medii aevi. De lapidum cultu in Germania septentrionali vid.
Conringii antiqq. stat. Helmstad. — Wormii monument. dan.
lib. 1. cap. 4. — Trogill. Arnkiel, cymbrisches heydenthum s. 223.
— Joann. Pickardt, korte beschryvinge van eenige verborgene
antiquiteten s. 23. Jusjurandum dederunt „at ursvoelum unnar
steini“ et „at enom hvîta helga steini“ Edda Saem. 165a. 237b. —
Aërolithos, quos dicunt „donnerkeile“ Dithmarsi hodie quoque
venerantur et asservant, v. Müllenhof schleswigsche volksagen

27



no. 480. — Montem Lusaticum Czornebog dictum urbi Budissin
vicinum, cujus alterum latus „prasica“ appellatur ab oraculis pe-
titis, comparare licet cum Romana illa „bocca della verità“ quam
supra laudavimus, nec non cum saxo loquente Celtico, quem
vocant „Llech-Llavar“ et cum rupe mirabili Druidarum in insu-
la Mona sita, cui nomen est „Maen Mordhwyd“ de quibus vid.
Mones europäisches heidenthum 2. s. 457. Quid quod in fabulis
Christianis mirae res de lapidibus narrentur? In historia fabu-
lari de Sancto Graali lapis exillix commemoratur, qui e corona
Luciferi in terram cecidisse et postea in ciborium eucharistiae
commutatus esse dicitur, quod hodie etiam Genovae ostenditur,
„il sacro catino“ dictum. — Simillimae mythorum Graecorum
et Indicorum sunt innumerae paene fabulae de gigantibus, qui
lapidescunt, quorum sua quaeque gens monumenta in aeternam
memoriam conservat et posteris tradit. De nominibus gentium
urbiumque a litholatria ductis jam antea disseruimus.

Haec habui, quae de nomine et cultu baetylorum dicerem:
quibus pertractatis restat, de origine et causis litholatriae dis-
serere, sententiasque hominum eruditorum sub examen vocare.
Quantum, idque gravissime peccatum sit in explicandis quum
Graecorum et Romanorum, tum ceterarum gentium fabulis, ut
ab antiquis ita maxime ab hodiernis scriptoribus, quis est qui
nesciat? Quali licentiae, quam permulti viri docti jure reprehen-
derunt, et in narranda et in explicanda de baetylis fabula ob viam
occurramus, mox videbimus. Haud minimam culpae partem at-
tribuendam esse mythographis nostris, symbolicis qui dicuntur
scriptoribus, inter omnes constat. Des Brosses, du culte des Dieux
fétiches, recte animadvertit: „le système du sens figuré une fois
admis, on y voit facilement tout ce que l’on veut, comme dans les
nuages.“ Certe: media tutissimus ibis! — Exstiterunt permulti
interpretes, in quos egregium illud Goethianum cadat: „Ihr legt
nicht aus, ihr legt hinein.“ — Sunt qui in explicandis atque adum-
brandis fabulis antiquis unam solam viam sequi studeant, quos
in eo, quod ipsi justum ac verum habebant, saepius valde errasse
videmus: qui steriles herbas eligentes hortum repurgent, eodem-
que tempore triticum evellant: vel quorum studia ac labores
culturae prosint, ac simul plantas parasiticas foveant. A pluribus
interpretandi rationibus opem solam poscendam esse existimo,
nec in eorum numero haberi volo, qui praeconceptis opinionibus

28



atque immaturo examine ad rem tractandam accedant. Friedrich
August Wolf, vorlesungen über encyclopädie der philologie, her-
ausg. v. Stockmann, Leipz. 1831. s. 235: „keine einzige quelle kann
so sein, dass man alles in der mythologie aus ihr erklären könnte;
vielmehr muss bei jeder mythischen erzählung darauf gesehen
werden, welcher art, ob sie historisch, physicalisch, astronomisch
oder moralisch ist.“ — Notissima sunt somnia mythologica Eu-
hemeristarum inter Graecos, inter Germaniae septentrionalis
rerum scriptores Saxonis Grammatici, quorum dei atque heroes
deposita veste mythica habitum suum permutant, ut jam non
fabulas, sed res gestas infiniti regum numeri legere credamus.
Artem hermeneuticam sive enarrationem fabularum, quas ab
antiquis accepimus, hypotheses paene fama spoliasse, satis co-
gnitum est. Ne nimis procul a veritate aberremus, id inprimis
persuasum habeamus necesse est, omnes fabulas ab una origine
derivari non posse: et quanquam in omnibus, quas jam collec-
tas in medium proferemus, opinionibus hominum eruditorum
de origine et causis cultus baetylorum plus minusve inesse ve-
ri, negari non potest, tamen ne una quidem de hoc argumento
sententia rem acu tetigisse videtur.

Inter eos, qui cultum lapidum sanctorum ex sola fetissorum
religione tamquam ex primitiva explicare student, maxime des
Brosses l. c. hanc suam sententiam urget, quem magna ex parte
secuti sunt Zoëga, Muenter, Dalberg, alii; qui quanquam id non
absque eruditione praestiterunt, assensum tamen in omnibus vix
ac ne vix quidem merentur. Fetissismus, qui dicitur, est cultus nu-
minum rudissimus ac brutissimus, qualem etiamnunc multae vel
plurimae Africae interioris aeque ac Americae et Siberiae gentes
fovent, quae qualibuscunque rebus modo utilibus modo nocivis,
truncis, sagittis, cippis, lapidibus, innumeris ceteris honorem
divinum perhibent. „Fetisso“ est vox portugallica, quamcumque
rem incantatam denotans, cujus etymon a latino verbo: fari, du-
ci solet. Des Brosses, du culte des Dieux fétiches (Berlin) 1763.
primus hoc vocabulo usus esse dicitur, quod Winterbottom in
account of the native Africans of Sierra Leona tom. 1. pag. 99.
a voce portugallica: feticeira, h. e. incantatrix, derivare mavult;
in qua etymologia nihil novi inest. Equidem inveni in Thomas
Broughtons historischem lexicon aller religionen, Dresden u.
Leipzig 1756. prius exemplum notionis fetissismi, qua narratur:

29



„die Neger zählen auch gewisse steine unter die fétiches.“ — Mei-
ners de falsarum religionum origine et causis, in commentar.
Gottingens. tom. 7. pag. 70-73. in numero fetissorum complec-
titur ignem, flumina, coelum, aërolithos etc. et distinguit inter
fetissorum, hominum divorum et astrorum cultum. Boettiger.
ideen zur kunstmythologie, Zoëgae opinionem, qua baetylia om-
nia ad fetissos quosdam obscuros Pelasgicos referenda esse censet,
justissimam habet. Jam quis crederet, etsi Graecos Romanosque
antiquissimis temporibus morem illum colendi lapides tanquam
fetissos ex oriente adoptasse concedatur, eos populos tam illust-
res in quaque arte scientiaque humana, eum cultum, quo barbari
utebantur, postero etiam retinuisse, quum jam philosophi exsti-
terant, qui de rerum natura, earumque principiis disquisiverunt?
Quis crederet, Graecos, quos ante omnes aequales et posteros arte
statuaria tantopere excelluisse constat, ut hodie quoque celeber-
rima exempla nobis praebeant: quis crederet, quaeso, contentos
fuisse rudibus illis simulacrorum formis, quae in adytis deorum
summis honoribus habebantur, nisi vim quandam naturalem
vel supranaturalem secretam inesse putassent, quae venerando
digna videretur? Conferant illi, qui ita de baetyliorum cultu
ejusque origine judicabant, conferant Graecos ceterosque popu-
los omnes, qui fetissorum cultores praedicantur, cum incultis
illis, quas modo commemoravimus nationibus, quae tantopere
ab omni cultu atque ab humanitate absunt, quarum stupiditas in
proverbii consuetudinem veniret. Certe aliae causae cultus bae-
tylorum quaerendae sunt. Ipsi illi, qui originem litholatriae ex
fetissismo ducere tentabant, aliam quoque causam quaesiverunt,
qua diversitas modo exposita tolleretur.

Idcirco Muenter l. c. pag. 9. ortum et baetyliorum et cultus
eorum ab aërolithis duxit, quos cum sabaeismo, qui astrorum
cultus totum per orientem latissime patuit, et sine dubio reli-
gio primitiva erat, consociare studet. Quod idem Scheuchzerus
vir doctus Tigurinus, ineunte saeculo 18. florens, conjecit in li-
bro cui nomen dedit auctor kupferbibel, in welcher die physica
sacra oder naturwissenschaft der in der heiligen schrift vorkom-
menden sachen erläutert wird cap. 38. §. 265. seqq. Boettiger et
ipse, qui alias causam et originem litholatriae in fetissorum cultu
quaerit, a sabaeismo auxilium petit, cujus patria in Aegypto, in
Arabia et Phrygia ponitur. Jam si quaeritur, quo modo affinitas

30



stellarum cum lapidibus, maxime cum baetyliis probari possit:
in primis hoc observandum est, cacumina montium, excelsorum
lapidum, aptissima fuisse loca et ad conspicienda et ad colenda
astra, unde venit, ut innumeros fere montes in toto terrarum
orbe sacrosanctos haberent homines superstitiosi. Deinde veteres
permultis lapidibus vim quandam divinam insitam attribuisse
jam antea exposuimus, quam inprimis in magnete, in succino,
aliis reperiri crediderunt. Lapides illos animatos λίθους ἐμψύχους,
quos Sanchuniathon in fragmento illo apud Eusebium in praep.
evang. asservato memorat, !Mנפשׁי Mאבני qui hebraice dicuntur, a
veteribus stellas de coelo delapsas putatos esse, ex eodem Euseb.
lib. 1. 10. intelligi licet: ᾿Αστάρτη εὗρεν ἀεροπετῆ ἀστέρα, ὃν καὶ
ἀνελομένη ἐν Τύρῳ τῇ ἁγίαͺ νήσῳ ἀϕιέρωσεν. — Astra de coelo
delapsa genii fugaces atque commutati esse putabantur, et lapis
ardens e nubibus decasus stella exstincta habebatur. Ergo cum
lapides relationem quandam cum stellis habere veteres putarent,
uti multis exemplis docemur, stellis vero genii sive daemones
aut heroes et homines divi praeesse crederentur: ita facillime
numina cum symbolis, cum astris et postea cum lapidibus jun-
gi poterant, quos pro simulacris habebat cultus. Pausan. 3. 20:
κίονες ἑπτά, κατὰ τρόπον οἶμαι ἄρχαῖον, οὓς ἀστέρων ϕασὶν ἀγάλ-
ματα. — Beausobre, histoire du Manichéisme, tom. 1. pag. 223:
Les Orientaux croyaient, que les anges sont des esprits ignés,
opinion, qui passa dépuis chez les Chrétiens, et qui, si je ne me
trompe, s’était communiquée aux Juifs longtemps auparavant.
— Hoc recte animadvertit auctor. Nam apud Judaeos lapis sanc-
tus in proverbium abierat, cf. Jes. 8, 14. Joann. Phil. Casselius
in diss. περὶ τῶν λίθων κεκραξομένων comment. ad. Luc. 19. 40.
multa ad demonstrandam illam superstitionem, quae lapidibus
nonnullis vim supranaturalem tribuerat, contulit. In lapidibus
numina habitantia a Graecis credita esse, multae docent fabu-
lae, de permutationibus deorum hominumque in lapides factis,
quarum supra compluria attulimus exempla. Muenter praete-
rea nummos notat, in quibus lapidum imagines atque insuper
stellae excusae conspiciuntur. Miramur, viri doctissimi curas
et industriam nonnulla subterfugisse, quae ad sublevandam at-
que augendam illam de baetyliorum origine opinionem haud
inepta esse videntur. Plutarchus de placitis philosophorum, cap.
13. Diogenem fere idem de astris sensisse, est testis, qui stellas

31



ardentes lapides pumicosos habuisse dicitur. Anaxagoram, De-
mocritum, Metrodorum, alios, solem massam igneam putasse,
notat Plutarchus ibidem. Philosophi in his de astris et lapidi-
bus sententiis antiquam opinionem adoptarunt, quae in saxis
ignem elementarem atque principium procreationis jacere con-
tendit, unde venit, ut post diluvium Deucalioneum homines e
lapidibus progenitos esse fabularentur Graeci. — In eo quod Mu-
enter de errore Eckhelii in doctrina nummorum veterum circa
pileos dioscurorum notat, mihi quidem ipse errare videtur, eum
dicat, formas lapidum stellis exornatorum non satis differre a
pileis dioscurorum, ita ut de hoc argumento disquisitio accurata
etiamnunc sit in piis desideriis. Quid stellae, quibus lapides in
nummis excusi saepius ornati videntur, aliud significant, quam
vel affinitatem saxorum cum astris a veteribus creditam, vel ip-
sum illum honorem divinum, quem Graeci et Romani pariter ac
populi orientales iis habuerunt? Stellae insuper lapidibus sunt
attributa quaedam numinum, quorum simulacra saxis repraesen-
tabantur. Certe, si concedimus, eam quam Muenter et alii eruditi
homines sequuntur rationem originis litholatriae explicandae, in
ea singula exempla adhibendam esse, quae diserte a scriptoribus
aërolithi declarantur: tamen ad omnes locos, qui de baetylorum
cultu nobis traduntur, pertinere, negemus oportet. Quid quod
non solum lapides, verum etiam simulacra lignea rudissimarum
formarum, trunci, ancilia cetera de coelo cecidisse fabulentur
Graeci et Romani: unde facile intelligi potest, id eo solum studio
praedicatum fuisse, quo major auctoritas evaderet et sanctitas,
qua apud rerum naturalium imperitos homines baetylia habe-
bantur. Hodie etiam in terris orientalibus interdum aërolithos
inveniri, multa exempla ab itinerum scriptoribus relata docent:
sed cur a Graecis tantus numerus eorum tanquam numina ipsa
habita sint, et qua re eorum cultus tam late patuerit, apud eos
quoque, qui miraculorum a sacerdotibus traditorum testes non
fuerunt, non intelligitur. Satis superque indices lapidationum
ex scriptis veterum et hodiernorum afferebantur, quibus om-
nia explicari posse puto, praeter id solum, ex aërolithorum casu
ortam esse totam baetyliorum religionem. De imbre lapidum,
qui Mario consule evenit, scribit Plin. hist. nat. 2. 58. Chroni-
con Syricum Aboulfaradi sive Gregorii Barhebraei lapidationem
anno 769. post Chr. nat. factam narrat, de qua vid. Silvestre

32



de Sacy, notes à la déscription de l’Égypte d’Abd-al-atif. Paris
1810. 4. pag. 505. — Stobaei eclog. physic. cap. 15. 1. — Aristo-
tel. de meteoris. — Jos. antiq. 10. 11. — Exod. 28. 24. Ceterum
cf. Livium, Plinium, Flavium Josephum, Julium Obsequentem,
qui dispersa lapidationum exempla praebent. Hodiernorum, qui
aërolithorum partem naturalem premebant, inprimis hi sunt:
Szarn, lithologie athmosphérique. Paris 1803. — Dr. Chladni,
chronologisches verzeichniss der mit einem feuermeteor nieder-
gefallenen steine und eisenmassen, in Gilberts annalen der physik
bd. 15. s. 307. — V. Ende, über massen und steine, die vom mond
auf die erde gefallen sind. Braunschweig 1804. — Noch ein bei-
trag zur geschichte der vom himmel gefallenen aërolithen, in
Vogts magazin für den neuesten zustand der naturkunde. März
1804. — Boetticher, was ist von den steinen zu halten, die vom
Himmel fallen? Deutsche monatsschrift, August 1796. — Reuss,
über den steinregen bei Lissa, im journal der physik, chemie und
mineralogie. 8. bd. 2. heft 5. 457. — Multa quoque dispersa inveni-
untur in his scriptis: Freret, réflexions sur les prodiges rapportés
dans les Anciens. mém. d. l’acad. d. I. et d. B. L. tom. 6. pag. 706.
seqq. — Falconnet, sur la pierre de la mère des Dieux. ibid. tom.
23. pag. 213. — Falconnet, sur les baithyles. ibid. tom. 6. pag. 513.
seqq. — Illi qui in aërolithorum imbribus originem baetyliorum
et causam litholatriae quaerunt, maxime timorem metumque
hominum urgent, quo affecti esse debebant conspicientes saxa
magna saepe mole e nubibus delapsa. In qua opinione multum
inest veri. Secundum versum Lucretii notissimum: Primus in
orbe deos fecit timor. — Hume, origine of religion, — Boulanger,
antiquité dévoilée, — Dalberg, meteorcultus der alten, — alii, me-
tum ac timorem causam omnium religionum fuisse contendunt.
Zoëga quoque inter antiquissimas errores origines et latissime
patentes hoc refert, quod inopinato eventu perculsi rudes ho-
mines uni aliive rei divinam et plus quam naturalem virtutem
inesse crederent, ad bona procuranda vel ad mala abigenda. l. c.
pag. 241.

At forma et figura, nec non color aërolithorum, uti hodie
novimus, saepissime plane contraria est ejus, qualem veteres auc-
tores describunt, certe multum differt. Quid nunc? Jam perveni-
mus ad tertiam de origine litholatriae opinionem discutiendam,
quam multo majoris momenti esse in explicandis, de natura bae-

33



tyliorum fabulis videbimus. Antiquissimis temporibus, quibus
ars statuaria in cunabulis quasi fuit, lapides paene deformes,
certe rudes atque inculti pro deorum simulacris habebantur.
Lapides inprimis, qui symbola virium divinarum esse putaban-
tur, vel tales, quales natura ipsa formaverat, vel paulum modo
adjuvante arte humana colebantur. Maxime sublevari videtur
haec opinio, quod in nonnullis lapidibus honore divino cultis
faciei cujusdam humanae vestigia sane rudia atque irregularia
conspiciebantur, qualia exempli gratia lapidi Pessinuntio Cybe-
li consecrato Prudentius hymn. 10. 155. et lapidi quem Arabes
etiamnunc venerantur, Hadschar-al-Assowat dicto, Euthymius
Zygabenus in panoplia, ed. a Sylburg. tribuunt. Audiamus testes,
qui ad corroborandam hanc sententiam adduci possunt. Barba-
ros, quia artem sculptoriam ignorarent, lapides pro diis coluisse,
dicit Dio Chrysostomus in orat. 12: πολλοὶ τῶν βαρβάρων πενίαͺ
τε καὶ ἀπορίαͺ τέχνης ὄρη θεοὺς ἐπονομάζουσι καὶ δένδρα ἄργὰ καὶ
ἀσήμους λίθους. — Item Pausanias in Achaicis refert, solenne
fuisse antiquitus in Graecia rudibus lapidibus exhibere honores
deorum. Böttiger, ideen zur kunstmythologie, bd. 2. herausg.
von J. Sillig, s. 135. ἀργοὺς λίθους, quos Pausanias commemorat,
contractos esse ex ἀεργοῖς λίθοις, recte notat. Respondent enim
illis signa inertia, de quibus vid. Arnob. adv. gent. 1. pag. 13. —
Clemens Alexandrinus in stromat. πρὶν γ’ οὖν ἀκριβωθῆναι τὰς
τῶν ἀγαλμάτων σχέσεις, κίονας ἱστάντες οἱ παλαιοὶ ἔσεβον τούτους
ὡς ἀϕιδρύματα τοῦ θεοῦ. — In onomastico Pollucis, ed. Hemster-
huys. lib. 1. pag. 11. haec notio reperitur: κοιλάναι λίθους εἰς θεοὺ
μόρϕην, excavare lapides in deorum imaginem. In eo, quod Joann.
Spencer de legg. Hebraeor. lib. 2. cap. 4. conjicit, gentes naturae
quodam instinctu res naturales nullo artificio adulteratas sine
signis et figuris numini gratiores existimasse, nihil est quod pro-
bari possit: cum populos omnes numini nihil obtulisse praeter
perfectissima quaeque et optima, satis constet. Tirocinio artium
finito apud omnes gentes statuas et templa deorum quam maxi-
me fieri potuit ornata videmus. Telchines, autochthonos insulae
Rhodi primos fuisse, qui simulacra deorum fecissent, laudat Di-
odor. Sic. bibl. 5. 55. Telchinium sive Thelginium nomen a voce
θέλγειν, quae denotat incantare, fascinare, derivatur, de quibus
vid. Lobeck Aglaoph. 3. 4. pag. 1181.

Proxima huic opinioni videtur esse ea, quae originem cultus

34



baetyliorum in honore permagno et quasi divino quaerit, qui la-
pidibus pro monumentis constitutis habebatur. Ut a rebus exorsi
rudibus ac simplicibus primaevi homines per gradus ad elegantia
et magnifica simulacra deorum pervenerunt: ita quoque antiquis-
simo memoriae subsidio, rudibus saxis, lapidum mole, ligneisve
truncis utebantur, quibus posteritati notitiam rerum gestarum
traderent, satis experti, sine externo recordationis praesidio co-
gnitionem rerum memoriae soli concreditam perire. Quo minus
hoc fieret, simulque monumenta illa sine arte constituta longum
per tempus durarent, sacrosancta ut sua ita aliorum habebant.
Innumera fere hujus rei sunt apud veteres scriptores exempla,
quorum ea modo afferamus, quae lucis aliquid disquisitioni de
hac institutione suscipienda praebeant. Magna ex parte memo-
riam rerum a Diis vel ab heroibus gestarum posteris tradiderunt
illi lapides. In Athenarum Acropoli lapis ostendebatur non ma-
gnus, cui Silenus insedisse ferebatur, quando in Atticam venit
Bacchus, Pausan. 1. 3. — Apud Megarenses in arce Alcathoi regis
alter ostendebatur lapis, in quo Apollo lyram dicebatur deposuis-
se, opem laturus Alcathoo in arce muro cingenda, unde saxum
sonans evasisse fertur, v. Pausan. 1. 42. — In eadem civitate prope
prytaneum saxum erat quoddam Anaclethra dictum, ubi Cere-
rem narrabant Proserpinam filiam raptam ab inferis revocasse,
Pausan. 1. 43. — Eleusinii monstrabant petram, cui nomen erat
Agelastos, ubi post longos errores consederat Ceres maerore aff-
licta de raptu Proserpinae, Apollodor. bibl. 1. 5. — Eodem studio,
in memoriam factorum et rerum gestarum Aegyptii ingentiail la
monumenta, pyramides, obeliscos erexerunt; e quo scilicet solo
conjici non potest, Aegyptios a cultu lapidum non abhorruisse,
cujus indicia obelisci et pyramides non sunt satis luculenta, uti
quidam voluerunt, exempli gratia Bidermann in otior. litterar.
part. 1. pag. 136. qua de litholatria veterum agitur. — De more
antiquo apud Hebraeos erigendi monumenta, Rosenmüller te-
stimonia collegit in libro: altes und neues morgenland bd. 1. 5.
48. artikel 27. ad 1. Mos. 12. 7: „die patriarchen waren sorgfältig
darauf bedacht, das andenken an wichtige ereignisse durch altä-
re, behauene steine und andere dauernde denkmale zu erhalten.“
— cf. Genes. 12. 7.; 13. 18.; 28. 18.; 31. 48.; 26. 33.

Hic commemorandi sunt termini, quibus honorem divinum
habitum esse, jam antea vidimus. Dulaure, des cultes qui ont

35



précédé et amené l’idololatrie, pag. 160. originem baetyliorum
in terminis quaerit, ac primum quidem baetylum, qui Delphis
asservaretur, eo solo studio positum fuisse dicitur, quo fines tem-
pli sacrosancti haberentur. Sanchuniathon docet, in Phoenicia
multa baetylia inveniri, ibique sacra haberi, tanquam terminos
finibus tuendis positos. Cultum saxorum a baetyliis, i. e. aëroli-
this, atque a terminis exortum esse, concedit Boettiger l. c. pag.
135. Jam antiquissimis temporibus lapides pro terminis positos
esse, intelligitur ex Homer. 2. 20. v. 403. ubi Minerva Martem
percussura

λίθον εἵλετο χειρὶ παχείῃ
κείμενον ἐν πεδίῳ μελάνα, τρηχύν τε, μεγάν τε,
τὸν δ’ ἄνδρες πρότεροι θέσαν ἔμμεναι οὖρον ἀρούρης.

Termini et ipsi ab Herme, sive Mercurio nomen accepisse viden-
tur, cum sermone hebraico, !Mהר herem, fines denotet, a qua voce
graecum nomen ῞Ερμης derivatur, cujus simulacra terminorum
simillima fuerunt. Quid quod conjecerint quidam, vocem: „mark,
merkstein“ affinem esse cum latino Mercurio. Apud Hebraeos
quoque !Mתרפי theraphim, in viis publicis ponebantur, Ezech. 21.
26. in Iliade cf. Hom. 2. 303.; 22. 326. ubi in memoriam foederis
instituti lapis ponebatur. A lapidibus, quibus populi simulacris
servientes ad foedera sancienda utebantur, forsitan mos ortus
est, per lapides jurandi, de quo conferatur, quod supra dictum
est. Similes lapidum, quales apud Graecos commemorantur, ut
Kappotas apud Lacedaemonios in quo Orestes insederat et a
vesania liberabatur, vid. Pausan. 3. 22. etiam in sacris litteris
notantur, vid. Genes. 28. 18. ubi de lapide agitur, quem Jacobus
in memoriam somnii erexit, et cui nomen dedit בּיתÊאל! beth-el,
i. e. domus dei. Cum Jos. 4. 4. ubi Josua Jordanem transgres-
sus duodecim lapides in medio flumine elatos poni jussit juxta
numerum stirpum Israëlitarum, cf. Jos. 24. 25. — Reg. 1. 7. 12.
Samuel, fugatis Philistaeis, in memoriam victoriae lapidem po-
suit. — Huc pertinet statua quam dicunt Irmensulam, quam in
memoriam victoriae cujusdam positam esse, dubitari non potest.
Joduta quoque similis statua in pago Mansfeldico Thuringiae
fuisse videtur, fide non habita fabulis chronistarum, qui eam
in recordationem victoriae imperatoris Henrici 5. positam esse
dicunt. Venerem in magno lapide Brachthan dicto posteris etiam

36



temporibus coluisse Muhamedanos, quod crederent, super eum
patriarcham Abrahamum cum pellice Hagar coiisse, aut camelum
ei alligasse, cum Isaacum filium erat sacrificaturus, scribit Euthy-
mius Zygabenus in panoplia. Sacri autem habiti sunt istiusmodi
lapides eo, quod omnium interesset, ne frangerentur, neve loco
moverentur. Alia exempla praetermitto. A prisca consuetudine,
monumenta affusis unguentis, sertisque et vittis impositis ac so-
lemni sacrificio facto consecrare, repetendi videntur illi lapides
qui dicuntur uncti, λίθοι ἀληλιμμένοι, sive !Mנשׁפי Mאבני abanim
neschephim, uti Bochartus in libro qui inscribitur Phaleg et
Canaan, corrigere voluit, pro !Mנפשׁי Mאבני abanim neschephim, h.
e. lapides animati. Cum his conferri possunt uncti lapides apud
Minutium Felicem, et pingues lapides sive λίθοι λιπαροί apud
Clementem Alexandrinum, nec non apud Apulejum in apologia.
Simulacrorum seu idolorum apud Hebraeos ante Genes. 31. ubi
de τοῖς !Mתרפי theraphim Labanis agitur, mentio fieri non videtur.
Illa idola, theraphim dicta, baetylia in modum lapidis Pessinun-
tii formata, humanae faciei vestigiis exornata fuisse, verisimile
habeo. !Mתרפי theraphim, a nonnullis certe linguae hebraicae non
satis peritis, eadem habebantur cum !Mשׂרפי seraphim, et cum Sera-
pide Aegyptiorum. Sed quid inter utramque vocem apud veteres
intercesserit discriminis, satis cognitum est. Habet earum suam
quaeque vox radicem, ut theraphim a verbo !Pתר tharaph h. e.
percontari, oraculum petere, seraphim vero aut a voce hebraica
!Pשׂר urere, aut a Sanscritica: sarpa i. e. anguis, derivetur. Eos,
qui utrumque miscuerunt, fefellit soni similitudo, ratione non
habita radicum. Simulacra primo non in hos usus posita, neque
columnae, stelae aut cippi in deorum honorem fixa sunt, sed ad
memoriam et gloriae mortuorum cumulum statuebantur. De la-
pidum cumulis pro sepulcris vel monumentis in honorem atque
memoriam defunctorum constructis apud gentes stirpis Germa-
nicae vid. Conring de antiquitatt. stat. Helmstad. et Worm in
monumentis Danicis, lib. 1. cap. 4. Quae in Holsatia reperiuntur,
describit Trogillus Arnkielius in libro, qui inscribitur: Cymbri-
sches heydenthum, s. 223. De gigantum sepulchris ingente mole
lapidum constructis, quae germanice dicuntur „hünenbedde“
vid. Joann. Pickardt, korte beschryvinge van eenige verborgene
antiquiteten, p. 23.

Postea non ita intererat hominibus, primordii monumen-

37



torum oblitis, an symbolum, an numinis ipsius, an symboli fi-
guram adorarent, praecipue longo temporis spatio intermisso
a conditis illis monumentis. Tantum abest, ut hanc superstitio-
nem miram atque inauditam habeamus, ut naturalibus causis
exortam esse putemus, praesertim cum etiamnunc multa hujus
rei similia videamus. Recordemur modo superstitionis nostra-
tum, qui monumentis in coemeterio positis vim sanandi morbos
tribuunt. Vetustissimum etiam Graecorum morem fuisse, saxa
sive quadrata sive rudia ac prorsus inculta, saltem aliam quam
saxi speciem prae se non ferentia pro simulacris atque idolis po-
nere, neque aliter quam numinum simulacris et statuis divinum
honorem prohibere, docet Pausanias in Achaicis l. c. ubi de Mer-
curio Pharensi ejusque tumulis e lapidibus constructis disserit. —
Zoëga dicit, innumeras esse quae occurrant hujus generis super-
stitiones, quae magna ex parte ortae videantur e monumentis,
licet nequaquam affirmari possit, omnes ab hoc fonte effluxis-
se. Addit auctor, quin forte a monumentorum instituto natam
esse omnem illam fabulam de saxo a Saturno pro Jove devorato;
quod concinnum est cum nostra opinione in exordio demonstra-
ta, fabulam postea fictam esse a sacerdotibus vel mythographis,
qui aliter nomen baetylorum explicare nescirent. Illud Zoëgae
dictum viam nobis demonstrat, in qua pergendum sit. Non ex
una sola causa explicanda est origo litholatriae, quantumvis lucis
afferant eae, quas jam laudavimus, opiniones, sed ad multa alia
quoque respiciendum esse existimamus, cum, quodcumque antea
dictum est, non in omnia cadat.

Eodem jure, quo nonnulli homines eruditi ex figura lapidum
a veteribus cultorum, qualem nobis scriptores adumbraverunt,
cognationem eorum cum aërolithis conjecerunt, uti Falconnet,
alii, levitate quadam judicandi et praeconcepta opinione fecer-
unt: nos quidem longe aliud demonstrare et argumentis sub-
struere posse videmur, quod a paucis commemoratur, nedum
urgeatur. Ratione enim habita similitudinis plurium baetylo-
rum, ac paene plurimorum, cum phalli notissima figura, per-
suasum habemus, baetylia magna ex parte nonnisi pro symbolis
procreationis serviisse, ac propriam significationem phallorum
in mysteriis explicatam, occultam vero fuisse plebi, cui longe ali-
um sensum fabulis exornatum persuaserint sacerdotes. Accedit,
quod attributa eorum numinum, quorum pro simulacris lapides

38



sancti habebantur, consentiunt, deorum scilicet, qui vel agricul-
turae vel procreationi praeerant, quorum inprimis notandi sunt
Bacchus, Amor, Cybele, Ceres, Venus etc. Cultum vero phalli
affinem esse astrolatriae sive sabaeismo, docemur locis veterum
scriptorum, qui in hanc rem legi possunt, quorum magnam par-
tem jam attulimus. Vis supranaturalis vel divina, quam veteres
lapidibus attribuisse exposuimus, maxime fuit ignis elementaris,
atque una cum eo vis procreationis, unde explicatur, quomo-
do achati potestas augendi amorem conjugalem tribui potuerit.
Egregie Zoëga l. c. pag. 213. affinitatem phalli cum cippis, trun-
cis et lapidibus conoidicis illis demonstravit. Boettiger, ideen
zur kunstmythologie, bd. 1. s. 54: „zwei hauptgegenstände in
den religionen des alterthums sind der phallus und die schlange.
Die letztere gehört ganz eigenthümlich dem fetischismus, der
erstere dem symbolisirten sterndienst.“ — Contra Falconnet,
qui baetylia fere omnia echinitas habere voluit, Zoëga recte ani-
madvertit, echinitas nunquam habere formam vere sphaericam,
neque ejus molis visos esse, ut magni lapides dici possent. In echi-
nitas non cadit descriptio baetylorum. At nisi echinitae fuerant
illa baetylia, quid impedit, quominus affirmante descriptione
ab auctoribus facta hysterolithos appellemus? De priapolithis
et hysterolithis, quos hodie quidem germaniee dicere solemus:
„venusmuschel“ vid. Plin. hist. nat. lib. 37. cap. 10. 57. qui eos
diphyes appellat, adjungens, ita constructos esse eos lapides, ut
concubitu venereo apti viderentur, nisi lapides essent. cf. Knight,
account of some remains of the worship of Priapus, pl. 15. pag.
85. — Hinc ex concha nata esse dicitur Venus, Plaut. Rud. 3. 3, 43.
vid. Lichtensteinii specimen palaeograph. pag. 131. — Quantum
apud Graecos nec minus apud Romanos, inprimis vero apud
gentes orientales phalli cultus floruerit, neminem fugiet. Ante
templum Veneris Hieropolitanum duo phalli, ingenti mole, 190
pedes alti collocati erant, quos Bacchus in honorem deae posuisse
dicebatur. Sine dubio cultus Bacchi a phallo sive lingamo ortum
suum duxit, cf. Herodot. 2. 49. — „Joni“ sive „lingam“ nomen
est phalli apud Indos, apud quos etiamnunc luculentissima ejus
cultus vestigia reperiuntur. In India sunt monumenta immensae
altitudinis, consecrata Shivae, quae propter similitudinem quam
cum phallo erecto habent, qui in cultu ejus dei magna est vi, pro
phallis habentur et adorantur. In Dapper’s Asia pag. 111. simula-

39



crum Mahadewae, procreationis dei, secundum descriptionem,
quam della Valle dedit, adumbratur, quod prorsus simile est phal-
li; cf. account of the kingdom of Nepal, in the second part of
the Asiatic researches 8. edit. pag. 307. Nepali prope Benarem
lapidem esse nigrum, quem homines simulacrum Mahadevae,
dei amoris et procreationis, habeant, refert Friedr. v. Dalberg,
meteorcultus etc. s. 68. — In sacello Casmiriensi, in pagoda Per-
wuttum sive Puravattam lapidem conoidem Mali-kardi dictum
pro phallo, symbolo ejusdem Mahadevae ab Hindostanis coli,
notant itineraria, quorum cf. Mackenzie’s reise nach Indien, 5.
s. 20. — In museis atque antiquariis multae asservantur gem-
mae Persicae, quas magna ex parte homines eruditi baetylia esse
arbitrati sunt. Quod fieri posse concedimus, sane in eo sensu,
quo supra definita sunt, tanquam amuleta. Similitudo antiqui-
tatum illarum cum fascinis est tanta, ut verisimile fiat, lapillos
eos conicos, qui proprio nomine anticagli dicuntur, nihil esse
quam fascina, quae in cultu Bacchi aliorumque nominum, inpri-
mis vero in mysteriis et Graecis et Romanis maxime floruerunt.
Accedit, quod plurimorum baetyliorum formam conicam pre-
munt scriptores, quae simillima erat figurae phalli. Quid quod
in voce ipsa affinitas coni cum procreatione exprimatur. κῶνος,
conus, symbolum membri genitalis, respondens voci γοῦνος, cun-
nus, cognationem habet cum cuneo, γύνη, „können“ et „kennen“
pariter ac hebraicum verbum ידה! jadah, cognoscere, in sensu
communi et obscoeno, uti γίγνομαι et γιγνώσκω eandem habent
radicem; conus denotat quoque idem quod in graeco sermone
ϕάλος, arcum scilicet aereum in casside elatum. De etymologia
phalli v. infra. Kanne, erste urkunde der geschichte, s. 481. §. 74.
persuasum habet, lingam, sive phalli cultum Indicum conjunctis-
simum esse cum litholatria, quod maxime etymologices exemplis
allatis demonstrare studet. Praetermittamus conjecturas illas,
quae quamquam sagacissimi ingenii testimonia, saepius tamen
ab omni fundamento ut historico ita critico nimis absunt; hy-
potheses, quas supra perstrinximus, licentia magis excellentes
quam scientiae utiles et fructuosas. Baetylia apud omnes fere
populos, quorum contulimus exempla, iis inprimis numinibus
consecrata fuerunt atque pro eorum simulacris habita sunt, quae
vel agriculturae, vel procreationi et amori praeesse credebantur:
unde venit, ut Cybeli matri Deorum lapidem Pessinuntium, Ve-

40



neri baetylum conoidem Paphicum, Dusari-Baccho vel Veneri
Uraniae lapidem, quem dicunt Arabes Hadjar-al-Assowat, apud
Indos Mahadevae saxum nigrum addictum fuisse videamus. Quin
etiam Apollini lapides consecrati erant, quia in sole symbolum vi-
rium masculinarum procreationis venerantur populi orientales,
Lunam vero partem receptivam habent. E quibus conjectura de
nexu lapidum cum phallo clarior evadit. Quod qui mirum putant,
veteres in re inanimata ac paene mortua, qualis est lapis, vim
procreandi coluisse, respiciant modo philosophorum opiniones
de affinitate saxorum cum stellis atque daemonibus earum geniis.
Vis quaedam secreta, veteribus non explicita in magnete, succino,
ceterisque lapidibus manifesta fieri credebatur. — Hic baety-
liorum cum phallo nexus, qui negari non poterat, multis eruditis
tam mirus atque inauditus esse videbatur, ut hanc aliamve cau-
sam originis quaererent. Inter quos Kanne l. c. cognationem
quae est inter lapidum et phallorum cultum, a nonnullis exem-
plis etymologicis optime electis derivare studet, quae ut judicare
possimus, recordemur oportet ejus, quod supra de jurisjurandi
Romanorum formula antiquissima: — per Jovem lapidem! —
dictum est. Testis denotat „zeuge,“ testa „hode,“ quae vocabula
unum idemque etymon habere, verisimilius etiam fit exemplis
ceteris. In sermone germanico „zeugen“ ponitur pro „erzeugen“
et „bezeugen.“ Graecum vocabulum τέκμαρ cognatum est cum
radice τέκειν, unde τίκτειν. Deinde apud Graecos vox θρῖον signi-
ficat et testiculam et lapidem. „hode“ derivandum esse a voce
hebraica: עוד! ud, h. e. testari, עד! ed, i. e. testis, censet Kanne, qui
his et multis aliis adjectis argumentis, quae in extenso proferre
non potuimus, conjicit, lapidem sacrum, qui pro testi jurisju-
randi et foederis sanciendi sumebatur, lingam lapidem vel phalli
symbolum, procreandi vi praeditum, fuisse. — Longe alio modo
Zoëga l. c. pag. 213. originem affinitatis baetyliorum cum phalli
cultu demonstrat, qui et ipse ab arte etymologica argumenta
sua petens, radicem vocis ϕάλλος cum figuris baetyliorum, cip-
porum, terminorum, columnarum comparat. In lingua hebraica
עלה! alah, significat elationem, ascensum, quemvis motum sur-
sus directum; in coptica ;lhz ascendere, unde vocabula ϕάλης,
ϕάλος, ϕάλλος, palus, „pfahl“ et voces graecae nonnullae exor-
tae sunt, quales sunt ἅλλειν, ἅλλεσθαι, saltu sese efferre, ϕάλος
conus vel apex, ϕάλαγξ lignum teres oblongum; Pales dea Etrus-

41



corum, quae ruri colendo praeerat; fala, turris. Zoëga d. us. et
or. obel. pag. 213: Phales aut Phallus, cujus radix etiamnunc in
Aegyptia lingua ac in Hebraica superest, quamcumque rem in
altum porrectam significat, nec aliud fuit apud priscos Graecos
deus ille, quam procerus stipes sive cippus oblongus ad agrum
tuendum aut forum designandum statutus. — Adjungit Zoëga,
Aegyptios literas Π, Τ, Ν tanquam pronunciationis adminicula
quibuscunque vocabulis praefigere consuevisse singulas, quae
postea a grammaticis ita fuerint ordinatae, ut Π masculinum,
Τ femininum genus, Ν pluralem numerum significaret. Quod
verum ac justum esse, vix dubitabitur: sed cur originem litterae
ϕ in voce graeca ϕάλλος in lingua Aegyptia quaesiverit Zoëga,
non intelligo, quoniam satis in sermone Graeco locus detur ex-
plicationi. Equidem reperio caussam, cur praefixa sit litera ϕ,
in digammate quod dicitur Aeolico F cujus exempla conferre,
supervacaneum esse videtur. Etiam vox Hebraica עלה! alah, haud
dubie cognata cum Graeca ἅλλειν, eum syllabae declarat sonum
,ע! quem nos quidem pronunciare non solemus, qui tamen graece
per digamma Aeolicum reddi potest. — Ex hac baetyliorum cum
phallo affinitate explicari mihi posse videtur origo ac nomen
famosissimi illius templariorum idoli, quod dicunt „baphomet.“
Jam antea vidimus, lapidum sanctorum cultum latissime patuisse
inprimis in terris Orientalibus, et Christianos quoque non solum
primis saeculis ineuntis aerae, verum etiam temporibus medii
aevi plus minusve in eo versatos esse. Conferendum est id quod
supra dictum est de capitibus conciliorum Agathensis et Nanne-
tensis. Nomen illud baphometi, de quo sexcentas diversissimas
fovebant opiniones homines eruditi, originem duxisse a dialecto
quadam orientali, plurimi persuasum habent, quorum inprimis
Hammer vocem illam derivare studet a baphi meta h. e. baptis-
mus igneus. Nicolai originem quaerit in vocibus βαϕὴ et μῆτις,
baptismus et ratio, orientali sane modo conjunctis, vel genitivo
μήτιδος mutato in μήτους. Sunt etiam, qui similitudine quadam
soni perducti Baphometum corruptum esse Mahometum, abstru-
se sane arbitrentur. C. G. Lenz in libro, quem supra laudavimus,
verisimilem facere adnititur etymologiam a Paphi meta ductam,
h. e. conus Paphicus. Baphometum simulacrum quoddam fuisse
ad instar Hermis, forma lapidis conici, cujus cultum templarii
equites in bellis pro sacris Christianis susceptis, superstitione

42



amuletorum in terris Orientalibus infecti, assumpsissent, omnes
consentiunt rerum scriptores et contemporanei et hodierni. Ex
more templariorum, quo neophytae Baphometum adorabant at-
que equitum superiorum umbilicum osculabantur, facile nexus
quidam ejus idololatriae, quae pudenda sacrosancta habebat, et
aedoeolatriae cum cultu lapidis Veneris Paphicae, qualem nobis
describunt veteres, intelligitur. Idolum Baphometi repraesentas-
se figuram admodum humanam barbatam, qui urgent, nostram
de hac Baphometi origine non confundunt opinionem, cum in
Asia maxime Deum quoque Venerem cultum fuisse satis constet.
Ceterum templarios equites et Veneri masculae, quae dicitur,
deditus fuisse, neminem fugit. Antiquissimum deae Veneris si-
mulacrum conus erat lapideus, modo in umbilici modo in metae
formam constructus, inter duas magnas trabes positus in medio,
quibus pariter ac in templis Phoeniciis sol et luna indicarentur.
Unde venit, ut in templo Hierosolymitano duae columnae col-
locatae nomen acciperent: !Nיכי jachin et בּועז! boas, h. e. conus a
verbo !Nכּו kun, i. e. ponere, et בּוÊעז! boas, i. e. in eo vis. Sol et Luna
apud omnes populos, ut in mythologia Germaniae septentrio-
nalis, ita in doctrinis philosophorum Graecorum, nec non in
fabulis Orientalium symbola habebantur virium procreationis et
productivae et receptivae. Secundum Creuzerum, qui dubitat an
hoc Veneris baetylium aërolithus fuerit, uti Boettiger contendit,
phallus erat summum naturae symbolum.

Creuzer, mythol. und symbolik 2. s. 495: „Es kann nicht der
geringste zweifel stattfinden, dass im adyton zu Paphos die göttin
als eine wirkliche spitzsäule stand, und zwar nicht aus unbehilf-
lichkeit uralter bildnerei so vorgestellt war, sondern absichtlich
als sprechendes symbol der zeugenden naturkraft.“ — Inde um-
bilicus, qui in nummis et gemmis conspicitur, explicari potest.
Parva simulacra phalli pro amuletis et talismanibus ferri solita
erant a sacerdotibus Cybeles Pessinuntiae et ab aliis, unde factum
est, ut propter similitudinem eorum cum baetylis magnis, et ipsa
baetylia haberentur. Vestigia prisca cultus phalli quaerenda sunt
in mysteriis, in quibus inprimis ea numina, quae agriculturae
et procreationi praeerant, colebantur. Similem fovebant cultum
Hindostani, qui quodcunque amoris et procreationis symbolum,
non modo lapides phalloidicos, verum etiam arbores mirabili
quadam forma praeditas adorabant, uti exempli gratia Kald-

43



eir arborem quamdam, cujus radices formam phalli simillimam,
symboli dei Shivae, praebent, quapropter a Francogallis appel-
lari solet: „l’arbre indécent.“ Ex Mani, quod denotat puerum,
phallum et ficum, juxta cosmogeniam Indicam Bhavani et Shiva-
lingam oriebantur. Cabirium mysteria connecti cum hoc phalli
cultu, non dubium est. Secundum schol. ad Apollon. 1. 915. cod.
Paris, Kabirium fuisse tres, dicit Mnaseas: Axiokerson, Axioker-
sam et Axieron, sive Plutonem, Proserpinam, Cererem. Nonnulli
adjungunt Casmilon, qui teste Dionysodoro, Mercurius erat.
Ceterum cf. K. O. Mueller, Orchomenos, s. 449: „Wenn irgend
eine einzelne ableitung des kabirensystems die richtige ist, so ist
es die Indische, und die analogie von Para-brama, Bhavani, Lin-
gam, Brama, Wishnu, Shiva mit Hephaestos, Kabeiros, Kadmilos,
Axieros, Axiokersa und Axiokersos kann sehr weit verfolgt wer-
den. Auch ist Shiva-lingam dem Axiokersos-Kadmilos gleich.“ —
Qualem vim procreandi in lapidibus insitam veteres crediderint,
ex fabulis quibusdam intelligi licet. Agdus ingens rupes Phrygiae,
Jovis semine gravida facta Agdestin heroem hermaphroditum
progenuisse dicitur. Simili modo Mithras misogynus rupem gra-
vidam fecit, a qua juvenis Diorphus natus est. Haud ineptum
esse videtur, versum illum Horatianum, qui in proverbii abiit
usum, cum his fabulis conferre:

Parturiunt montes, — nascetur ridiculus mus! Ad recentiora
tempora ut veniamus, recordari subit ultimorum vestigiorum,
cultum Priapi et phalli indicantium, quae reperire videmur in eo,
quod Etienne, apologie pour Hérodote, tom. 2. pag. 253. notat,
sanctos quosdam, quorum cultus in Francogallia floreat, St. Gilas
et St. René qui dicantur, sterilitatem muliebrem solvere posse
credi, atque idcirco phallos parvulos a sacerdotibus consecratos
sanctisque deditos mulieribus opem poscentibus vendi, quae in-
signia illa in collo tamquam amuleta ferre dicuntur. Similis est
hujus cultus superstitio quaedam, quae Iserniae in regno Neapo-
litano floret et S. S. Cosmo et Damiano vim solvendae sterilitatis
muliebris tribuit. — Nihil novi sub sole! Idem, quod hodie sacer-
dotes de vi magica amuletorum et talismanium fabulantur, jam
multis saeculis antea plebs superstitiosa et miraculorum cupida
tanquam oraculum a coelo ipso in terram missum crediderat.
Renovata esse videntur mysteria, in quibus phallus pro symbolo
procreationis colebatur.

44



Iis, quas jam contulimus, caussis litholatriae, addi posse vide-
tur jam ultima, quam quidem in fraude sacerdotum quaerimus,
qui in oraculis edendis et in miraculis faciendis baetyliorum viri-
bus in sua commoda utebantur. Artes illas malas, quas ministri
deorum exercebant secuti proverbium illud notissimum: „mun-
dus vult decipi, ergo decipiatur!“ jam veteribus notas fuisse, indi-
cant nonnulli apud rerum scriptores loci, quorum haud parvam
partem jam in extenso citavimus. Sanchuniathon, ubi distinguit
inter baetylia majora et minora, haec talia notat, quorum adju-
torio praestigiatores se et futura praescire et miras res efficere
posse gloriarentur. Artem vero praestigiatoriam sacerdotes soli
sibi vindicarunt. Egregium porro exemplum praebet Helenus
vates, quem Orphei λιθικά commemorant, qui lapidem Apollini
sacratum possidere dicebatur; nec minus Eusebius ille medicus,
cujus Damascius in vita Isidori philosophi apud Photium l. c.
mentionem facit. Hunc Eusebii lapidem sanctum signis et lineis
magicis pictum fuisse, qualia etiamnunc in museis asservantur
amuleta, diserte notat auctor in Photii bibliotheca, pag. 1062. Ne-
que est quod miremur, veteres his fallaciis decipi potuisse, cum
nostra quoque tempora similia praebeant exempla. Quis primum
lapidem tollere potest? — Romanos inprimis omnium tali super-
stitione captos esse, scimus ex innumeris scriptorum locis. Cum
barbarorum cultu numinum et omnes stultitius ineptiasque su-
perstitiosas cetero populorum adoptarunt; cf. Creuzer, symbolik
und mythologie, bd. 3. s. 50: „Baetylien, pygmäenidole, geweihete
binden, amulete wurden in den händen der adepten und gaukler,
später besonders unter den für solche dinge so empfänglichen
Römern zu wirksamen dingen.“

Jam paucis repetendae esse videntur opiniones ut antiquorum
ita hodiernorum scriptorum de origine et caussis litholatriae,
quibus, quid insit falsi aut veri, exposuimus. Certe ex multis
diversissimis, quae sub examen vocavimus, argumentis, eam ha-
bemus persuasionem, uti omnes fabulas, ita etiam mythum baety-
liorum, ejusque originem non ex una sola caussa explicari posse,
eosque homines eruditos plus minusve errasse, qui hanc viam
ingrederentur. Contra in origine litholatriae in qua veteres et
Christiani quoque medii aevi versati fuerunt, demonstranda, va-
rias rationes interpretandi adhibendas esse inter omnes constat,
atque ex eo jam intelligitur, quod ii qui unam solam explicandi

45



rationem secuti sunt, ne ipsi quidem ea contenti fuerunt: quod
aliter fieri non potuit, cum videremus, fetissismum cum sabaeis-
mo et primitivo et cum degenerato maxime cognatum, quin con-
junctissimum fuisse: cf. Hartmann, gemälde von Arabien und
aufklärungen über Asien, bd. 2. s. 874: „der reine gestirndienst
der ursprünglich in Arabien zu hause war, artete in bilderdienst
und baetyliencultus aus.“ — Eorum, qui partem naturalem fabu-
lae et cultus baetyliorum solam premebant, atque in ea caussas
originis litholatriae quaerebant, nomina sola afferre satis habui-
mus, cum ab eo, quod hic nobis tractandum erat, nimis abesset
res, de qua illi disseruerunt. Eorum contra, qui partem antiqua-
riam urgebant, fere omnes, quantum in nobis erat, contulimus,
collatosque judicavimus. Idcirco in fetissorum atque astrorum
cultu, in monumentorum institutione, inprimis artis statua-
riae initiis, in aërolithorum lapidationibus, in cultu deorum qui
procreationi praeerant, praesertim in phalli cultu, denique in
circulatoriis sacerdotum praestigiis caussas quaesivimus, quae
litholatriam excitarent atque augerent, ad quam explicandam ac
demonstrandam nihil veteres, recentiores scriptores antiquitatis
studii periti omnia contulerunt.

46



Vita

Natus sum ego Franciscus Ludovicus Boesigk Dresdae a. d. 13.
cal. Jul. h. s. a. 30. patre Joanne Aenotheo, matre Carolina Fri-
derica e gente Ehrhardt, quo utroque parente adhuc superstite
laetor. Fidem profiteor evangelicam. Primis litterarum rudimen-
tis imbutus vere a. 1844. in quartum ordinem gymnasii S. Crucis,
quod rectore Groebel, postea quidem Klee, viris spectatissimis,
Dresdae floret, receptus, inde ab anno aetatis undevicesimo matu-
ritatis testimonio instructus autumno a. 1849. in universitatem
Lipsiensem me contuli, cujus civibus Buelavio Rectore Magnifico
adscriptus sum, ubi primum studiis theologicis, postea philologi-
cis me dedens per tria semestria lectiones audivi horum doctorum
illustrissimorum: Anger, Brockhaus, Drobisch, Fechner, Fricke,
Hartenstein, Niedner, Roscher, Westermann, Winer. Vere a. 1851.
in hanc almam universitatem Friderico-Guilielmam transivi, cu-
jus civibus Twesten Rectore Magnifico adscriptus nomen dedi
apud Dove Decanum. Scholis interfui doctissimorum virorum:
Benecke, Boeckh, Bopp, Grimm, v. d. Hagen, Hertz, Massmann,
Ranke, Trendelenburg. Quibus omnibus meis praeceptoribus op-
time de me meritis, quantam debeam gratiam, pio animo semper
reminiscar.

47


