
De Baetyliis

Dissertatio inauguralis
quam consensu et auctoritate

amplissimi philosophorum ordinis
in Alma litterarum universitate

Fridericae Guilelmae
ad summos in philosophia honores

rite capessendos

Die 14. M. Augusti A. 1854
H. L. Q. S. publice defendet

Auctor

Ludovicus Boesigk
Dresdensis

Adversarii Erunt:

F. Schultz, Phil. Dr.
C. Euler, Phil. Dr.
A.Walter, Phil. Dr.

Berolini. 1854
Typis Gustavi Schade

Solar Anamnesis Edition
CC0 1.0 Universell



Augusto Boeckh
viro Illustrissimo etMagistro Carissimo.

Hasce studiorum primitias sacras esse pio gratoque
animo

voluit

auctor.

1



Quaecunque in scriptis quum veterum tum hodiernorum auc-
torum antiquitatis studii peritorum de baetyliis dispersim nobis
tradebantur, tantum aberat ut prodessent ad explicandam lapidum
illorum naturam, cultumque eorum describendum, ut de eorum no-
mine, ejusque origine ac notione hominum eruditorum sententiae
etiamnunc in contrarias partes discederent. Exstiterunt ut antiquis
ita nostris quoque temporibus, qui huic argumento lucis aliquid af-
ferre studerent: quos, quamquam sexcentas res ad historiam, mytho-
logiam, ad studium antiquitatis nec non linguarum et orientalium et
occidentalium, vel ad historiam naturalem pertinentes attulerunt, ne
nomen quidem baetyliorum satis explicasse existimo; quod unde sit
ortum, quidve significet secundum locos a veteribus scriptoribus et
sacris et profanis de ea re nobis traditos, jam paucis verbis exponere
conabor.

Saxa quaedam ab omnibus fere populis antiquis divino honore
culta, ac plerumque pro numinibus ipsis, certe pro simulacris deorum
habita, graeco nomine βαίτυλοι sive βαιτύλια, latine quidem baety-
lia sive betuli dicebantur, cf. Plin. hist. nat. 37. 9, 51. In fragmentis
Sanchuniathonis rerum Phoeniciarum scriptoris, per Philonem Byb-
lium graece versis, apud Eusebium in praeparationis evangelicae lib.
1. 10. exstantibus nomen paullum aliter scriptum commemoratur,
de quo v. infra. Ibidem unum quatuor filiorum, quos Uranus cum
Gaea genuit, Βαίθυλον vocatum esse, dicit Sanchuniathon. Tum
pergit auctor noster, deum Uranum βαιθύλια, sive lapides animatos
creavisse, — ἐπενόῃσε θεὸς Οἰρανὸς βαιθύλια, λίθους ἐμψύχους
μηχανησάμενος. — Bochartus, Phaleg et Canaan lib. 2. cap. 2. p. m.
707 notionem graecam λίθους ἐμψύχουςmale conversam ex lingua
hebraica habere voluit, interpretem in verbis Phoenicii scriptoris
ipsis !Mנפ�י Mאבני abanim nepheschim, pro !Mנשׁפי Mאבני abanim ne-
schephim legisse arbitratus: quem qui sequitur, lapides unctos pro
lapidibus animatis assumere debebit; cf. des Brosses, du culte des
dieux fétiches, p. 106. „Ouranos trouva les Baityles et a fabriqué les
pierres animées ou plutôt selon la juste correction de Bochart, les
pierres graissées.“ — Quae viri eruditissimi sententia, quamquam
loco quem mox commemorabimus, Genes. 28. 13. confirmari vide-
tur, tamen inter judices lis est. De baetyliis Hesychius ad h. v. refert,
βαίτυλον illum lapidem esse, quem Rhea pelle caprina redimitum ob-
volutumque et lacte oblitum Saturno marito suo loco Jovis recentis a
partu in Thaumasio monte Arcadiae devorandum dedisset — οὕτως

2



ἐκαλεῖτο ὁ δοθεὶς λίθος τῷ Κρόνῳ ἀντὶ Διός. — Etymolog. Magn.
— βαίτυλος ἐκλῆθη ὁ λίθος, ὃν ἀντὶ Διὸς ὁΚρόνος κατέπιεν · εἴρ-
ηται δὲ, ὅτι ἡ ῾Ρέα βαίτῃ αἰγὸς σπαργανώσασα τῷΚρόνῳ δέδωκεν.
— Priscian. lib. 1. Abdir genus lapidis. lib. 5. Abdir deus est: dicitur et
hoc nomine lapis, quem Saturnus dicitur devorasse pro Jove, quem
Graeci βαίτυλον vocant. — Secundum hanc fabulam, de qua v. Ste-
phan. Byzantin. a. v.Θαυμάσιον. Apollodor. 1. 1, 5. Hygien. astron.
2. 43. Hesiod. theog. v. 467. seqq. Ovid. fast. 4. 205. mythographi
βαιτύλου nomen satis explicari per βαίτην, pellem caprinam, putaver-
unt. Maxima fuit inter homines eruditos controversia, utrum nomen
illius lapidis derivandum sit a graeca voce βαίτη, uti mythographi
contendunt, an ab antiquissimo originis vestigio, quod invenire posse
videtur in loco jam supra citato, Genes. 28. 18, 19. ubi Jacobus poste-
ro mane post notissimum illud somnium, quo angelos de coelo ad
terram in scala descendentes conspexerat, lapidem, quo dormiens cer-
vicali usus erat, statuisse narretur, quem בּיתÊאל! beth-el, h. e. domum
dei vocavit. Ex illo beth-el ortum esse nomen lapidum sanctorum,
quibusnam argumentis hoc defendi possit, quaerendum est. Firmis-
simum hoc afferri posse videtur, quod non paucas voces, maxime
nomina propria graeca, ex linguis quae dicuntur Semiticis, inprimis
ex lingua hebraica sumta esse, multis exemplis demonstratur. Atta-
men viros doctos, qui in enodandis nominibus laborarent, saepius
in vocabulorum caussis explicandis modum excessisse, negari non
potest. Quanta est pugna doctissimorum hominum de etymologi-
ces finibus! In quam egregium illud Horatianum cadit: — Iliacos
intra muros peccatur et extra. — Si respicimus, fabulam illam de
lapide, quem Rhea Saturno pro Jove deglutiendum daret, cujus su-
pra mentionem fecimus, post eventum quasi eoque studio fictam
esse posse, ut per eam etymologia baetyliorum a βαίτῃ explicaretur
et verisimilis fieret, facere non possumus, quin alteram opinionem,
quae baetyliorum nomen ex lingua hebraica a voce בּיתÊאל! derivare
studet, sequamur, quippe quae multis iisque haud levibus exemplis
sublevatur atque augetur. Quis affinitatem vocis hebraicae cum grae-
ca non videt? Nihil ibi praeter flexionem immutatum est. Magna vi
simillimum exemplum existimo, quod offert nomen oppidi Arabici
ad mare rubrum siti Βαίσαμψα dicti, quod simili modo ex vocibus
בּיתÊשׁמשׁ! beth-schemesch h. e. domus solis, ortum est, cf. Stephan.
in lib. d. urbibus. Quam in rem probandam varia collegit Bochartus,
qui in eo tantum errasse videtur, quod praeconcepta opinione rem

3



demonstrare adnixus, periculosam exempli imitationem iis prodidit,
qui foetutinis grammaticis delectarentur. Tum Bocharto auctore sur-
gere potuerunt, qui, ut e multis pauca afferam, nomen ᾿Ολύμπου ab
בּו! Mעולמי olamimbo, h. e. aeterni dii in eo, derivarent; qui uti Joann.
Turnerus in bibl. universal. 15. pag. 53. inter alias ingenii delirantis
ineptias originem pontificis in אשׁ! את פּונת ponet et esch, h. e. qui
ignem inspicit, quaererent. Certe hoc non in nostram etymologiam
cadit. Huc accidit, quod mos colendi saxa de coelo delapsa atque as-
servandi in templis fanisque ex Oriente in Graeciam introductus esse
videtur, cum antiquissima illius cultus vestigia in Phoenicia quaeren-
da sint, unde a Cadmo una cum literis in Graeciam translata fuisse,
fabula tradit. Phoenicibus pariter ac Hebraeis mos erat ex antiquis-
simis temporibus, ut lapides cultui deorum consecratos ungerent,
qui Jacobi exemplo probatur. Res et ipsa una cum nomine ex Asia
in Europam pervenit. Quae cum ita sint, jam unde veniat litera θ in
voce βαιθύλια, uti scriptum est in fragmentis Sanchuniathonis apud
Eusebium l. c. quamquam omnes reliquae versiones habent literam
τ, haud difficile intelligitur, ratione habita originis Phoeniciae vocis
βαιθυλίων. Litera scilicet hebraica ת! in בּיתÊאל! beth-el, par eademque
est cum graeca θ. Nihilominus usum communem in scribendo hoc
nomine sequi debemus, qualem mythographi graeci adoptarunt. De
abstrusa Fourmontis opinione, βαίτυλον nomen habere a Batuele,
patre Labani, ac βαιθύλια idem significare quod !Mתרפי theraphim,
non est quod disseramus, cf. Fourmont, reflexions critiques sur les
histoires des anciens peuples, tom. 1. liv. 2. sect. 3. cap. 2. pag. 65.

Apud Priscianum in inst. graec. edit. Basil. 1586. p. 127. alterum
etiam nomen reperitur, Abdir sive Abadir, et Agdir sive Agadir, cujus
de origine multum disputatum est, dubio nondum prorsus remoto.
Sunt qui nomen illud per אדיר! Nאב eben adir h. e. lapis divus, expli-
care velint. Alii praeferunt etymologiam a vocibus אדיר! אב ab adir,
h. e. pater divus, ductam. נדר! Nאב eben neder, esset lapis votivus. Qui
originem in lingua sanscritica quaerunt, abadir derivare student a
vocibus abi et adir h. e. in finibus, idem quod terminus. Bochartus
vero rem acu tetigisse videtur, nomen abdir ductum esse ab דיר! Nאב,
putans, h. e. lapis rotundus. De immutata litera !N in א! conferenda sunt
similia exempla, quae lingua graeca praebet, uti accusativ. θῆρα pro
θηρν, δεχοίατο et εἰρύατο pro δέχοιντο et εἴρυντο. Contra ea Joann.
Conrad. Stephan. Hoellingius in dissertatione de baetyliis veterum
sive de lapidibus unctione numini consecratis, Groning. 1715. Lips.

4



1724. Brem. 1729. dicit:— Etiamsi Bochartus in Phaleg et Canaan
multi varia eruditione probare annitatur, vocem Abaddir ex Phoe-
nicio דיר! Nאב quod lapidem sphaericum denotet, corruptam esse:
vix tamen ipsi assentire potero, cum ex aliis auctoritatibus constet,
baetylia non semper sphaerica, sed etiam aliarum figurarum fuisse. —
Eam quam modo commemoravimus Bocharti opinionem de origine
nominis ab דיר! Nאב, sive a lapide sphaerico ducenda, sublevat locus,
qui apud Plinium in descriptione lapidum reperitur, ubi de gemmis
cerauniis agens, betulos rotundos esse lapides dicit, cf. Plin. hist. nat.
lib. 37. cap. 9. per illas (scil. ceraunias gemmas) quae nigrae sunt et
rotundae, urbes expugnari et classes (Sotacus refert) easque baetylos
vocari. — Cum lapides illos, quibus nomen baetyliis fuit, maximam
partem rotundos fuisse constet, uti jam multis exemplis probabitur:
quae Hoellingius l. c. contra Bochartum admonet, refellere possu-
mus. Nomen abadir una cum baetyliis longum per tempus veteribus
notum fuisse et postea deos ipsos significasse (uti Sanchuniathon
unum filiorum Coeli et TerraeΒαίθυλον vocat) ex Augustini, epis-
copi Hipponensis epistola ad Maximum Madaurensem intelligi licet:
Miror, quod nominum absurditate commoto in mentem tibi non
venerit, habere tuos et in sacerdotibus eucaddires et in numinibus
abaddires. — Abaddires apud Phoenices eosdem fuisse, quos Ro-
mani deos selectos, magnos, potentes sive deos majorum gentium
vocarent, scimus. His omnibus argumentis satis probasse mihi videor,
utrumque nomen lapidum illorum sanctorum, et baetylia et abaddi-
res originem ducere ex lingua hebraica, quam maximam affinitatem
cum lingua phoenicia habere, et ex ea ipsa ortam esse, neminem fugit,
ratione habita testimoniorum, quae in scriptis patrum, quos dicunt,
continentur; cf. Augustin. opp. ed. Antwerp. tom. 9. pag. 198: quod
verbum linguae punicae consonum est, sicut alia Hebraea permulta
et paene omnia. — Id. in quaestt. super judices 6. 16: istae linguae
(Hebraea et Punica) non multum inter se differunt. — Id. in Joann.
tractat. 15.: cognatae quippe sunt linguae istae, Hebraea et Punica. —
Hieronym. in Jerem. 5. 25: Poenorum lingua Hebraeae magna ex par-
te confinis est. — Id. in Jes. 3. 7: Lingua Punica, quae de Hebraeorum
fontibus manare dicitur.

Pertractatis his rebus jam mihi propositum est, locos veterum
scriptorum in medium proferre, in quibus exempla cultus baety-
liorum referuntur. Fere omnes loci, quorum sunt permulti, in forma
baetyliorum describenda consentiunt. In Asia, quae patria cultus

5



lapidum sanctorum, sive litholatriae (sit venia verbo!) fuisse videtur,
inprimis Phoenicia, Sanchuniathone teste, cultum illum fovebat, cf.
Rosenmueller, altes und neues morgenland, 1. pag. 126: „bei den, den
Hebraeern benachbarten Phoeniciern war die verehrung der heiligen
steine besonders gewöhnlich; aber auch in vielen anderen gegenden.“
Reperiebantur ibi dispersi multi lapides, quos terminos fuisse atque
sacrosanctos habitos esse, tradit auctor. Hypsouranion, quem my-
thographi Phoenicii primum hominem ex quinta stirpe, natumque e
genere gigantum fuisse fabulantur, mortuum coluerunt Phoenices
cippis et columnis, quas ei pro simulacris consecraverunt. Orientales
prisca aetate sancte ac religiose lapides observasse, Eusebius est auc-
tor, dem. evangel. 1., 10. quos consuevisse ait, τὰς στήλας προσκυνεῖν
καὶ ταύταις ἑορτὰς ἄγειν κατ’ ἔτος. Emisae (cui hodie apud Arabes
nomen est: Hims) in templo dei Elagabali baetylum fuisse, quem
postea Heliogabalus imperator Romanus, sacerdos illius numinis,
Romam portare juberet, Herodianus narrat, cf. Herodian. hist. lib.
5. cap. 3. qui saxum ita describit: λίθος δέ τις ἔστι μέγιστος, κάτ-
ωθεν περιφερῆς, λήγων εἰς ὀξύτητα · κωνοειδὲς αὐτῷσχῆμα τε καὶ
ἡ χρώια μελαῖνα.Διοπετῆ δὲ αὐτὸν εἶναι σεμνολογοῦσιν ἐξοχὰς δέ
τινας βραχείας καὶ τύπους δεικνύουσιν. εἰκόνα δὲ ἡλίου ἀνέργα-
στον εἶναι θέλουσιν, οὕτω βλέποντες. — Qui lapis conspicitur in
nummis Romanis Heliogabali et in nummis Ephesiis, v. Eckhel, doc-
trina nummor. vett. tom. 7. pag. 240. tom. 3. pag. 211. Beger, thesaur.
Brandenburg. 2. 712. Vaillant, numismata Imperatorum praestantio-
ra, ed. 2. tom. 22. pag. 285-288. Vaillant, numismata a populis Graecis
cusa, pag. 127. Beger l. c. nummum affert, cui circumscribitur: SANC-
TO DEO SOLI ELAGABAL, in quo conspicitur lapis conoidicus,
quem circumstant perticae quatuor umbracula sustinentes, vehitur
curru ab equorum quadriga tracto. Herodiano teste solis imaginem
in eo lapide humana arte non fabrefactam esse, saxumque ipsum
a coelo delapsum haberi, confirmat ille nummus. Herodianus l. c.
addit: θεον ἥλιον οἱ ἐπιχώριοι σέβουσι, τῇ Φοινίκων φωνῇ ᾿Ελαιο-
γάβαλον καλοῦντες. — Atenim vero primordia ejus nominis unde
repetenda sint, dubitandi datur occasio, ita ut multiplex sensus admit-
tatur. Zoëga, de usu atque origine obeliscorum explicat Elagabalum
per deum Terminum גּבל! אל el gabal. Salmasius et Casaubonus in
notis ad Lampridium interpretantur: deum montis. Bochartus l. c.
et Joann. Seldenus de diis Syriis syntagm. pag. 220. seqq. conjiciunt
nomen Elagabali, graece ῾Ηλιογαβάλου exortum esse ex Agolbal si-

6



ve Agalibaal, i. e. deus rotundus, quam notionem reperimus apud
Ciceronem de nat. deor.: deus rotundus, circularis aut volubilis, ut
dicebant ii, qui sphaeram mundi deum sentiebant. Radix hebraica
גלל! galal, denotat idem quod latinum: volvere. Quod consentit cum
conjectura Bocharti supra discussa de origine nominis abaddir, quod
ex דיר! Nאב h. e. lapis rotundus, corruptum esse vidimus. Lapidem
Pessinuntium, ut breviter dicam, qui Pessinunte urbe Galatiae in
templo Cybeles colebatur, tum quidem Attalo rege, jubentibus libris
Sibyllinis, Romam transportatus est (vid. Liv. 29. 10. sqq.), de coelo
cecidisse et pro simulacro deae habitum esse narrat Appianus in li-
bro qui inscribitur de bellis Annibal. cap. 56. et Dio Cassius 16. 33.
edit. Reimar. pag. 313. quem Arnobius advers. gent. 6. 196. 7. 253. ita
describit: Lapis quidem non magnus, ferri hominis manu sine ulla
impressione qui possit, coloris furvi atque atri, angellis prominenti-
bus inaequalis. — Prudentius, hymn. 10. 155. huic baetylio effigiem
humanam attribuit: Lapis nigellus evehendus essedo,

Muliebris oris clausus argento sedet. —

Claudianus de raptu Proserp. lib. 1. v. 201. lapidem in templo Cybe-
les, quod erat in monte Idaeo, cultum, religiosam silicem vocat. — Cf.
Bancir [Banier] sur la mère des Dieux, mém. d. l’acad. d. I. et d. B. L.
tom. 5. p. 244. Falconnet diss. sur la pierre de la mère des Dieux, ibid.
tom. 23. pag. 213. — Urbs Pessinus et ipsa ἀπὸ τοῦ πεσεῖν nomen
accepisse fertur, uti Ammian, Marcellin. 22. c. 22. et Herodian. 1.
c. 2. docent, Herodian. l. c. αὐτὸ τὸ ἄγαλμα διοπετές, ὡς λέγουσι...
τοῦτο δὲ πάλαι μεν ἐξ οὐρανοῦ κατενεχθῆναι λόγος εἴς τινα τῆς

Φρυγίας χώραν · Πεσσινοῦς δὲ ὄνομα αὐτῷ. τῆν δὲ προσηγορίαν
λαβεῖν τὸν τόπον ἐκ τοῦ πεσόντος ἀγάλματος καὶ πρῶτον ἐκεῖσε

ὀφθῆναι. — Quid veri insit tam levi etymologiae si quaeritur, Graecis
numquam studiose inquirentibus, unde nomina sint ducta, fidem ha-
bendam non esse inter omnes constat. Jam antea egregium exemplum
in origine baetyliorum nominis deducenda nobis se praebuit. Nomen
urbis Pessinuntis, pro quo etiam reperiuntur formaeΠισινοῦς,Πε-
σινοῦς, rectius derivatur a voce hebraica פּסּא! pissa (ἁπαξλεγόμενον
Ps. 76, 16.) i. e. abundantia, a radice פּ�ה! passa, se diffundere, aram.
,פּסּא! chald. .פּסּה!

Jam ad cultum lapidum, quali Graeci utebantur, venimus, cujus a
rerum scriptoribus multa referuntur exempla. Fere omnibus numi-

7



nibus plus minusve baetyliorum Graeci consecraverant, quibusnam
inprimis, mox videbimus. Photius bibl. vit. Isidor. τῶν βαιτύλων
ἄλλον ἄλλῳ ἀνακεῖσθαι θεῷ, Κρόνῳ, Διί, ῾Ηλίῳ καὶ τοῖς ἄλλοις,
confirmat. In templo Gratiarum Orchomeni lapides quidam tem-
poribus Eteoclis regis a coelo delapsi colebantur, vid. Pausan. 11. 38:
᾿Ορχομενίοις τὸ ἀρχαιότατον τῶν Χαρίτῶν ἐστιν ἱερόν. τὰς μὲν δὴ
πέτρας σέβουσι τὰ μάλιστα. καὶ τῷ ᾿Ετεόκλει φασὶν αὐτὰς πεσεῖν
ἐκ τοῦ οὐρανοῦ. — Apud Aegospotamos tempore, de quo scriptores
inter sese valde dissentiunt, multos aërolithos de coelo cecidisse nar-
rant Plutarch. in vit. Lysandri, Marmor Parium: ἀφ’ οὗ ἐν Αἰγοσπο-
ταμοῖς ὁ λίθος ἔπεσεν. — Diog. Laërt. 2. 10, 12:φασὶ δ’ αὐτὸν (Ἀνα-
ξαγόραν) προειπεῖν τὴν περὶ Αἰγοσποταμὸν γενομένην τῶν λιθῶν
πτῶσιν, ὅν εἶπεν ἐκ τοῦ ἡλίου πεσεῖσθαι. — Aristot. d. meteor. 1. 7.
Plin. h. n. 2. 38: celebrant Graeci Anaxagoram praedixisse, coelestium
litterarum scientia, quibus diebus saxum casurum esset de sole. —
Ammianus Marcellianus 22. 8. — Quo tempore ceciderint illi lapides,
non satis constat: differt inter olympiadem 72. 73. et 74. Testimonia
de imbribus lapidum apud veteres rerum scriptores dispersa collegit
Stobaeus in eclog. phys. cap. 15. 1. Aristoteles l. c. Livius, Plinius, Jul.
Obsequens, alii. Athenis in templo Veneris Uraniae, quam ferebant
Parcarum vetustissimam, lapis erat instar Hermarum pro simulaco
Deae habitus, cf. Pausan lib. 1.:Οὐρανίας ἄγαλμα τετράγωνον κατὰ
ταῦτα καὶ τοῖς ῞Ερμαις. — Baetylus quidam in gymnasio Abydeno
longum per tempus colebatur, quem eundem esse cum eo, quem Pli-
nius Cassandriae sive Potidaeae viderat, verisimile habent non nulli,
Plin. h. n. 2. 58: colitur lapis et Cassandriae, quae Potidaea vocitata
est, qui lapis etiamnunc ostenditur, magnitudine vehis, colore adusto,
comete quoque illis noctibus flagrante.

Praeter illa quae modo enumeravimus saxa, quae ipsis verbis de
coelo delapsa praedicabantur, multorum aliorum similium lapidum
apud veteres fit mentio, quibus templa dedita erant, vel quae pro
simulacro numinis cujusdam habebantur. Fere omnes hos baetylos
conoidicos fuisse, ex permultis imaginibus, quae in nummis atque in
monumentis delineantur, dilucide perspicimus; cf. Pellerin, recueil de
médailles, table 80. no. 70. Eckhel, mus. Caes. 1. p. 233. Sestini, descr.
numm. vett. 7. pag. 240 Beger, thesaur. Brandenburg. 2. 712. Vaillant,
numm. imperr. praest. ed. 2. tom. 2. pag. 285-288. — Eckhel, doctr.
numm. 3. p. 711. Uti antea Gratias sub forma lapidum cultas esse vi-
dimus, sic Amorem quoque item adoratum fuisse apud Thespienses,

8



Pausanias dicit, cf. 9. 27: θεῶν οἱ Θεσπιεῖς τιμῶσιν ῎Ερωτα μάλι-
στα ἐξ ἄρχῆς, καί σφίσιν παλαιότατον ἄγαλμα ἐστὶν ἀργὸς λίθος.
— Apud Orchomenios astra sub formis columnarum vel cipporum
culta, idem docet auctor 3. 20: κίονες ἑπτὰ κατὰ τρόπον οἶμαι τὸν
ἀρχαῖον, οὓς ἀστέρων τῶν πλανητῶν φασὶν ἀγάλματα.

Simulacrum Jovis Casii in templo Laodiceno erat lapis quidam,
quem statuisse dicebatur Juppiter Typhone apud montem Casium in
Aegypto superato. In nummis quibusdam cernitur lapis in medio tem-
plo positus, cui hoc circumscribitur: ZEYC KACIOC. De quo vid.
Creuzer Symbolik 3. 5. 105: „Juppiter wurde selbst als stein verehrt.
Das war der Ζεῦς Κάσιος, als unförmiger, wohl auch kegelförmiger
stein vorgestellt.“

De baetylo in templo Delphico a Jove deposito, praeter id quod
in exordio de eo dictum est, vid. Pausan. 10. 40. Lycophron in Cas-
sandra Jovem appellat δίσκον μέγιστον, ratione certe habita formae
sphaericae, qua lapis ille praeditus erat. Teleius cognomen fuit, quod
Juppiter a Tegeatibus receperat, cujus simulacrum lapis tessellatus
vix dedolatus fuisse dicitur. Item Jovem Seleuciae, nobilissima Sy-
riae urbe sub lapidis imagine cultum esse, nummus est testis, quem
J. F. Gronovius in Ammian. Marcellin. tab. 5. fig. 3. tradit. Pausa-
nias in Corinthiacis lib. 2. cap. 9. de simulacris Jovis Meilichii et
Dianae Patroae refert, quae nulla arte facta praedicat: ἐν Σικυῶνι ἐν
τῇ ἀγορᾷ ἐστὶ Ζεὺς Μειλίχιος καὶ ῎Αρτεμις ὀνομαζομένη Πατρῷα,
σῦν τέχνῃ πεποιημένα οὐδεμίᾳ πυραμίδι δὲ ὁ μειλίχιος, ἡ δὲ κίονι
ἐστὶν εἰκασμένη. — Huc etiam pertinet umbilicus Jovis Ammonis
in templo notissimo oasis Libycae, de quo v. Curt. 4. 7, 23. Simile sa-
xum, quale fuit cippus Dianae Patroae, in templo Laodiceno pro deae
simulacro colebatur. Salmasius, divos lapides fuisse in adyto Dianae
Laodicenae, arbitratus, sublevatur nota quadam Casauboni, lapides
divos appellari famosissimum illud simulacrum ab Oreste et Iphige-
nia e Taurica ablatum. Lampridius in vit. Heliogabal. cap. 8: Lapides
qui divi dicuntur ex proprio templo Dianae Laodicenae ex adyto suo,
in quo Orestes id posuerat, afferre voluit. — Pausanias in Achaicis
narrat, ante aedem Dianae Λυκείας jacere lapidem quemdam sacro-
sanctum habitum. De numismate quodam Philippi, in quo templum,
ejusque in medio rupes vel mons cernitur, his verbis circumscrip-
tis: ΚΑΙ ΤΗΣ ΑΡΤΕΜΙΔΟΣ ΠΕΤΡΑΙΑΣ. vid. Pausan. in Phoc.
cap. 24. Pharenses triginta lapides tessellatos pro deorum simula-
cris coluerunt, quibus Mercurio consecratis nomen erat ἓρμακες

9



sive ἑρμεῖοι λόφοι, quia illis Mercurius periodos divisisse narratur,
de quorum nomine et cultu cf. Hom. od. 2. 471: ὅτι ἑρμαῖος λόφος
ἐστίν. — Antholog. Graec. epigr. 4.: ῾Ιερὸν ῾Ερμείῃ παραστείχοντες
ἔχευαν ῎Ανθρωποι λίθινον σωρόν. — Quid quod ipsa oracula Sibyl-
lina fictitiam horum tumulorum lapideorum religionem exprobrent:
Κἂν πάρ’ ὁδοῖσι λιθῶν συνχρώματα ταῦτα σέβεσθε. — Pausan. 7.
22. τούτους σέβουσι νοἱ Φαρεῖς ἑκάστου θεοῦ τινος ὄνομα ἐπιλέ-
γοντες · τὰ δὲ ἔτι παλαιότερα καὶ τοῖς πᾶσιν ῞Ελλησι τιμὰς θεῶν

ἀντὶ ἀγαλμάτων εἶχον ἀργοὶ λίθοι. — De Hermis cf. H. Alexandri
explic. tab. Heliac. in Graev. thesaur. vol. 5. p. 722. Schildium de Chau-
cis 2. 3. Eberhard. Feithii antiqq. Hom. 1. c. 3. Creuzer, symbolik u.
mythol. 1. 5. 55: „früher als die eigentlichen hermen vertraten steine
die stelle der cultusbilder, vom himmel gefallene, gesalbte steine.“ —
Magnum lapidem tessellatum Amazones Marti in Aretiade insula
quadam Ponti Euxini dedicaverunt, quem Apollon. Rhod. Argonaut.
2. 1173. describit: εἴσω δὲ μέλας λίθος ἠρηρεῖτο ῾Ιερὸς,ᾧποτε πᾶσαι
Ἀμάζονες εὐχετόωντο. — Alia simulacra deorum rudia ac deformia
erant exempli gratia saxa, quae in templo Hyetti in Boeotia Hercu-
lem et Amorem Thespium repraesentaverunt. Auctor Phoronidis
apud Clementem Alexandrinum Junonis Argivae statuam κίονα di-
cit vel columnam, notante Scaligero ad Eusebium. Bacchus eodem
teste sub columnae forma cultus. Paeonas discum pro Sole adoras-
se docet Harpocrates. Cappadocibus fuisse montem καὶ θεὸν καὶ
ὅρκον καὶ ἄγαλμα, scribit Maximus Tyrius in dissert. 38. Getas sive
Dacos rupem quendam instar numinis coluisse, ex Strabon. lib. 8.
constat: παρὰ δὲ τοῖς Γεταῖς ὁ ἱερὸς ὠνομάζετο θεός · καὶ τὸ ὄρος
ὑπελείφθη ἱερὸν, καὶ προσαγορεύουσιν οὕτως. — Clemens Alex-
andrinus multifariis exemplis docet, columnas olim a Graecis pro
simulacris cultas esse, stromat. 7. 713. πάντα λίθον τὸ δὴ λεγόμενον
λιπαρὸν προσέκουν. κίονας ἵσταντες πάντες οἱ παλαιοὶ ἔσεβον ὡς
ἀφιδρύματα τοῦ θεοῦ. — Quid quod urbes nonnullae, si Kanne erste
urkunde der geschichte, sequimur, a cultu lapidum sanctorum no-
men acceperint, exempli gratiaΜονογίσσα oppidum Cariae, quod
germanice redditur per „Einstein.“ Stephano Byzantino teste vox
carica γίσσον lapidem omnino, apud Graecos saxum quoddam mol-
lius denotat. Alterum oppidum Graeciae nomen obtinuerat Λᾶς.
Simili modo Hernici juxta etymologiam grammaticorum nomen
suum duxerunt a voce Marsica: herna i. e. lapis, pariter ac Saxones, si
conjecturam quam Kanne l. c. statuit, sequi licet. In Paeonia Λαινοι

10



nomen derivasse dicuntur a voce: λᾶς. De Apollinis Carini simulacro
quod Megaris erat, vid. Pausan. 1. 44: ἔστιν ἐν τῶνΜεγάρεων γυμ-
νασίῳ ἀρχαίῳ λίθος παρερχόμενος, πυραμίδος σχῆμα οὐ μεγάλης
· τοῦτον Ἀπόλλωνα ὀνομάζουσι Κάρινον. — In eo, quod Seldenus,
de diis Syriis, ex Suida atque Hesychio conjicit, statuam Apollinis
Aegyei lapidem fuisse basi circulari in conum desinentem, errat auc-
tor. Praeter illum lapidem Pessinuntium deae Cybeli consecratum
et baetylum Delphicum longe illustrissimum est saxum conoidicum,
quod pro simulacro Deae Veneris Paphi colebatur, ubi antiquissi-
mum ac celeberrimum ejus templum fuisse dicitur, cf. Hor. od. 1.
30, 1. Virg. Aen. 10. 51. Tac. hist. 2. 3. — Statuam Veneris in tem-
plo Paphico nulli alii rei assimilari posse quam pyramidi albae, ex
locis veterum auctorum elucet, qualis et illa conspicitur in nummis
Drusi apud Patinum, Trajani apud Tristanum. Antiquissima deae
imago lapis modo umbilici modo coni similis erat, quem ne quis
aërolithum esse putet, Boettiger et inprimis Lenz monent. Tac. hist.
2. 3: simulacrum deae non effigie humana, continuus orbis, latiore
initio, tenuem in ambitum, metae modo exsurgens. — Serv. schol.
ad Virg. Aen. 1. 720: apud Cyprios Venus in modum umbilici, vel
ut quidam volunt, metae colitur. — In nummis Cypriis tres coni in
templo positi excusi sunt, quorum medius et is quidem altissimus
statuam Veneris ipsam exprimere debet. Ab hoc lapide insula nomen
Golgi accepisse dicitur, unde Venus Γόλγων ἄνασσα praedicatur.
Cf. Eckhel, doctr. numm. vett. 3. 86. Falconnet, des baetyles, mém. d.
l’ac. d. I. et d. B. L. tom. 6. pag. 258. Guigniaut, la Vénus de Paphos
et son temple, Paris 1827. 8. Reinhard, geschichte von Cypern, bd.
1. tfl. 2. G. Lenz, die göttin zu Paphos, Gotha 1840. 4. Lapides co-
noidici, quos in nummis Palaestinensibus excusos conspicimus, et
ipsos nihil aliud esse quam celeberrimum illud simulacrum Veneris
Paphicae, verisimile est, cum Veneris cultus per totam Asiam ver-
satus, diversissimis et nominibus et formis uteretur. Postea, ubi de
more litholatriae Christianis etiam temporibus florente dicendum
erit, nos ad hunc Veneris lapidem revertamur necesse est, quo facilius
id, quod hucusque crux interpretum erat, explicemus, ratione habita
originis illius cultus.

Jam morem lapidum colendorum, qualis fuit apud Romanos,
paucis verbis adumbrabimus. Romae quoque lapidibus informibus
honor divinus habebatur, ut manali lapidi vel petrae, quae docente
Festo extra portam Capenam juxta aedem Martis erat, quam cum

11



propter nimiam siccitatem in urbem protraherent cives, insequeba-
tur statim pluvia, eumque quod aquas manaret, manalem lapidem
dixere. In agro Crustumino, teste Liv. 41. 9. lapis qui de coelo in
lucum Martis ceciderat, sacer habitus est: quem eundem esse cum
eo, quem ex rostro avis sangualis decidisse narrat Liv. ibid. verisimi-
le habeo. Sunt qui contendant, nihil huc pertinere vetustissimum
Romanorum usum, uti Apulejo vocatur, jurandi per Jovem lapidem,
quem Aulus Gellius in noct. Att. 1. 21. jusjurandum sanctissimum
dicit. Jos. Laurentius in Polymath. pag. 219. sanctissimum Romanis
jusjurandum fuisse putat per Jovem Lapidem, adeo ut etiam in pro-
verbium cesserit, inde natum, quod Jovis simulacrum in Capitolio
lapis erat. Nonnulli locutionem eam ellipticam esse censent, et qui
ritu illo jurarent, silicem lapidem tenuisse haec verba dicentes: Si
sciens fallo, tum me Diespiter salva urbe arceque bonis ejiciat, ut ego
hunc lapidem! — Contra eos alii hanc jurisjurandi formulam expli-
care volunt per statuam lapideam, quae Jovi in Capitolio posita erat.
Sed fuit omnino mos populis antiquis, cujus multa similia exempla
se praebent, non solum Graecis ac Romanis, verum etiam Hebraeis,
ceteris, per lapides jurare. Ad lapides homines profani juramenta
praestabant, cf. Hesych. a. v. λιθωμόται; eosdemque lapides populi si-
mulacris servientes ad foedera sancienda adhibebant, vid. Herod. lib.
3. Demosth. c. Conon. πρὸς λίθον ἄγοντες καὶ ἐξορκοῦντες. — La-
pides divos Turnebus putat esse simulacra deorum, veteresque inde
per Jovem lapidem jurasse. Item Zoëga originem formulae jurisju-
randi illius in cultu baetyliorum quaerendam esse dicit. Hannibalem
commemorat Livius, cum suis praemia polliceretur, agnum laeva,
dextra manu lapidem tenentem. Huc addi potest, quod Plutarch. d.
flum. 18. 3. dicit. In flumine Argolidis Inacho lapidem inveniri, haud
dissimilem berylli, qui nigrascat, si quis eum manu sumat, qui falsum
velit dare testimonium. Quorum multos in fano Junonis prosym-
naeae jacere, Timoth. in hist. Argol. tradit. Mentionem quoque facit
eorum Agatho in secundo de fluminibus libro. Kanne, erste urkunde
der geschichte, vel proverbium nostrum usitatissimum: „stein und
bein schwoeren“ ab antiquo illo more vult derivare. Deus terminus
omnibus temporibus solo lapide repraesentabatur, unde venit, ut
termini et ipsi divi haberentur, cf. Ovid. fast. 2.

Termine, sive lapis, sive es defossus in agris
Stipes! ab antiquis tu quoque numen habes.

Tibull. eleg. lib. 1.

12



Nam veneror, seu stipes habet desertus in agris,
Seu vetus in trivio florida serta lapis.

Propert. eleg. 1. 4.
Nullas illa suis contemnet fletibus aras,

Et quicunque sacer, qualis ubique lapis.

Lucianus in pseudomante Rutilianum notat quendam, si quando
λίθον ἀληλιμμένον ἠ ἐστεφανώμενον conspexisset, continuo in ge-
nua cecidisse, adorasse, vota fecisse, et prospera ab illo postulasse.
Lactant. divin. inst. lib. 1. cap. 20: lapidem colunt informem atque
rudem, cui nomen est terminus. Hic est quem pro Jove Saturnus
dicitur devorasse. — Nota est Numae lex de termino: QVEI TER-
MINON EXARASSIT IPSVS ET BOVIS SACREI SVNTO.
Haud inepta esse videbitur conjectura, ancile, quod Numa rege de
coelo cecidisse fertur, unde caelestia arma diceretur, et ipsum bae-
tylum quemdam fuisse, arte humana paullum transformatum; vid.
Liv. 1. 20, 4. Ovid. fast. 3. 373. Virg. Aen. 8. 664. Aërolithorum modo
colebatur.

Apud Aegyptios quoque et nostris etiam temporibus apud Ara-
bes recepto inter veteres more, saxa eorum quorum jam mentionem
fecimus, simillima, tanquam deorum simulacra, quin pro numini-
bus ipsis colebantur, etiamnune coluntur. Falconnet l. c. pag. 526. ex
hypopnestico Josephi Christiani cujusdam scriptoris saeculi quinti
commentario ad Jamblichi librum de mysteriis Aegyptiorum non
satis adhuc cognito, locum attulit, ubi auctor narrat, in templis saxa
quaedam parietibus immissa fuisse, quae petentibus oracula dedis-
sent, quibusque nomen baetyliorum fuisset. Jamblich. d. myst. Aeg.
ed. Thom. Gale, pag. 215: τὰ ἐν τοῖς ναοῖς βαιθύλια διὰ λίθων ἐν
τοῖς στοιχείοις προσρασσόντων. — Hoc fere idem est, quod ab an-
tiquis pariter atque a recentioribus scriptoribus de saxo refertur,
quod Meccae in templo, cui nomen est Kaaba, muri columnae im-
missum est, quo sacerdotes tanquam oraculo uti solent; cf. Sim. As-
semanni, saggio sull’ origine, culto, letteratura e costumi degli Arabi
avanti Maometto. Padova 1798. pag. 21. 24. qua auctor narrat, lapi-
dem illum haberi monumentum Ismaëlis, quem patrem generis sui
Arabes praedicant. Muhamedani in parvo templo, quod ab Adamo
fabulantur esse conditum, postquam pulsus fuit paradiso, et in quo
Abraham, Ismaël et Mohamed preces suas fecisse dicuntur, colunt

13



et osculantur lapidem al-hajar-al-assowad, quem a Gabriele archange-
lo ad Abrahamum portatum initio lacte et nive candidiorem atque
instar solis lucidum fuisse, sed nigrum factum propter peccata homi-
num, docet Chevraeus in historia mundi. Bernhardus a Breitenbach
in itinerario Hierosolymitano, Mogunt. 1486. originem lapidis al-
bi et nigri, a filiis Lothi ducere studet, quibus nomen erat Ammon
et Moab. Niebuhr, beschreibung Arabiens s. 312. haec confirmat,
paulum mutato lapidis nomine in: Hhadjar-al-assonad. Antonius
Martyr in itinerario suo eundem lapidem commemorat. Job. Phil.
Casselius in diss. περὶ τῶν λίθων κεκραξομένων ad Luc. 19. 40. part.
1. pag. 15 dicit: fallor, numne huc (scil. in numerum lapidum claman-
tium) referendus lapis brachtan, sive lapis niger, qui Mekkae in patria
Muhamedis summa olim religione colebatur, in media templi Mu-
hamedis sanctissimi, quod proprio nomine al-kaaba dicebatur, et ab
Adamo ad Muhamedis usque tempora conservatus sancteque cultus
fuit. — De Brachthan, alterum ut adeamus fontem, Veneris apud
Arabes simulacro, vid. catechesin Sarazenorum: anathematizo ipsam
illam precationis domum in Make, in cujus medio jacere ajunt lapi-
dem magnum, effigiem Veneris in se habentem! — De Brachthan,
arabice: benedictus, a radice hebraica בּר�! barach, h. e. benedicere,
cf. Hadrian. Reland. d. relig. Muham. p. 155. 174. P. D. Huet. dem.
evangel. prop. 4. pag. 81. Albert. Schumacher. diss. d. Chemosch,
Moabitarum idolo. pag. 22. Idem, quod Prudentius hymnor. 10. 155.
lapidi Pessinuntio, Zygabenus lapidi Sarazenorum tribuit, effigiem
scilicet humanam. Des Brosses du culte des dieux fétiches, pag. 167:
parmi les pierres adorées il y en avoit quelquesunes de celles, que les
Physiciens appèlent Hystérolithes, où la nature en les formant, avoit
inprimé une espèce de figure de bouche ou du sexe féminin. — ibid.
pag. 710: il n’y a guère lieu de douter, que la fameuse pierre noire si
ancienne dans le temple de Mecque, si revérée par les Mahometans,
malgré les saines idées, qu’ils ont d’un seul Dieu, et de laquelle ils font
un conte rélatif à Ismaël, ne fût autrefois un fétiche. — De lapide
Veneris Uraniae meminit Pausanias in Achaicis, et Clemens Alex-
andrinus in Protreptico. Foemina quaedam angelos Arot et Marot
terram peragrantes hospitio perhumaniter excepit, atque ob eam
causam caelo donata tanquam dea habita est. Atque haec forsan est,
quam cis Muhamedem cultam cum prisca Arabum Venere Urania
confundunt Europaei. Venerem in magno lapide Brachthan dicto
etiamnunc colunt Muhamedani, quod credunt, super eum Abra-

14



ham cum Hagar coiisse, aut camelum ei alligasse, cum Isaac filium
erat sacrificaturus, ut scribit Euthymius Zygabenus in Panoplia, ed.
Sylburg: ὁ δὲ ῥηθεῖς λίθος κεφαλὴ τῆς Ἀφροδίτης ἐστι, τὸν πάλαι
προσεκίνουν οἱ ᾿Ισμαηλῖται. — Haud supervacaneum esse videtur,
nonnullos locos ex veteribus scriptoribus collectos afferre, quibus
conjici possit, lapidem, de quo illi referunt, eundem esse cum nostro
hadschar-al-hassovat dicto. Arnob. 6. 196: videtis temporibus priscis
coluisse. informem Arabas lapidem. — Max. Tyr. diss. 38.: certe Pa-
laestinae finitimi Arabes lapidem pro deo coluerunt. — Descriptio
lapidis, quam apud Suidam invenimus, cadit in eum, quem hodier-
ni Arabes etiamnunc ostendunt:Θευσάρης, τούτ’ ἐστι θεὸς ῎Αρης
ἐν Πέτρᾳ τῆς Ἀραβίας · τὸν δὲ γὰρ μάλιστα τιμῶσιν. τὸ δὲ ἄγαλμα
λιθός ἐστι μέλας, τετράγωνος, ἀτύπωτος, ὕψος ποδῶν τεσσάρων,
εὔρος δύο. — Suidas Dusaren Arabum confert cum deo Marte: de
Graecorum arte etymologica quid sit judicandum jam supra vidimus.
Ceterum vid. Hesych. et Stephan. Byzant. s. v. Suida minimo jure
nomen dei Arabici derivante a deo Marte, alii deum, quem Arabes
sub forma lapidis colebant, Bacchum habent, cui cognomen Dusares
fuerit. Nihil sermonis graeci in illis verbis quaerendum est. Quid?
mox demonstrabimus. Origenes cont. Cels. 5. 5. 37. Herod. 3. 8. hoc
confirmant, quo teste septem lapides in medio positi Bacchus atque
Urania vocati sunt. Ibidem Astarte sive Alilat dea fuisse praedicatur,
quam Arabes sub forma lapidis venerarentur. Astarte vero eadem
fuit atque Venus. Orig. c. Cels. 5. §. 37: οἱ Ἀράβιοι τὴν Οὐρανίαν καὶ
τὸν Διόνυσον μόνους ἡγοῦνται θεοῦς, ἐν οἷς ἡ θῆλυ καὶ τὸ ἄῤῥεν
δεδόξασται. — Sunt etiam, qui Deum, quem Herodotus ab Arabi-
bus nomine Urotal cultum esse narrat, Dionysum, alii, qui Uraniam
habeant. Dionys. Periegetes in orb. descr. pag. 939. putat, Bacchum
Jovis filium apud Arabes natum fuisse, cui quid veri insit nescio.
Ceterum Suidas et Hesychius dicunt:Δουσάρην τὸνΔιόνυσον κα-
λοῦσιν οἱ Ναβαταῖοι, ὡς φησίν ᾿Ισίδωρος. Alterum etiam nomen
occurrit in Codin. orig. Constantinopol: θήσαυρος θεὸς σέβεται
· ῎Αραβες δὲ μάλιστα τιμῶσιν. τὸ δ’ ἄγαλμα αὐτοῦ ἐστι μέγας λί-
θος τετράγωνος, ἀτύπωτος, ὕψος πόδων ’δ, εὔρος ’β, βάθος ἑνός.
— Pro Urania et Baccho, vel pro Venere et Sole Herodotus et ceteri
rerum scriptores quum profani tum ecclesiastici acceperunt ignota
sibi numina ab Arabibus culta, cf. Herodot. 3. 8. Theophrast. histor.
plantar. 9. 4. Plin. hist. nat. 10. 2. Arrian. exped. Alex. Magn. 7. pag.
496. Origen. c. Cels. 5. 34. Philostorg. histor. ecclesiast. 3. 4. Hie-

15



ronym. in commentario ad prophetem Amos cap. 5. v. 25. Praeterea
locus quidam Jes. 23. in hunc deum Arabum refertur juxta opinio-
nem interpretum. In museo quodam Romano nummus Adraenus,
urbis Arabiae Petraeae, reperitur, in quo deformis lapis conspicitur,
circumscriptis his verbis:ΑΔΡΑΗΝΩΝΔΟΥΣΑΡ, vid. Zoëga, de
usu et origine obelisc. pag. 207. Eodem auctore tres arae Neapoli
in museo regio praestantes cum epigraphe: DYSARI SACRVM
testantur cultum ejusdem dei, quem in Italia quoque sacrosancte ha-
bitum fuisse probabile facit antiquus inter Romanos receptus mos,
religionem numinum barbarorum accipiendi et fovendi. Asseman-
nus, quem supra laudavimus, Dusaren significare dicit: dominum
domus, a radice coptica qclic vel ;meic. Sunt etiam qui Dusarem
affinem esse cum Jove (Ζεύς) contendant. Ac mihi quidem nomen
illud etymon ducere posse videtur a vocibus hebraicis דושׂ! dus h. e.
deterere, et !Zאר arez, ares, h. e. terra, qua conjectura concinna cum
ceteris argumentis, Dusares numen quoddam agriculturae signifi-
caret. Nihil interest diversissimarum ejusdem nominis formarum,
quales enumeravimus,Θευσάρης,Δουσάρης,Θήσαυρος, Dysares,
quas ab una radice ducendas esse, apparet. Praeterire nolo Maimo-
nidem leges citantem, quibus defenditur, Mercoli deo (i. e. Mer-
curio) eum honorem adhibere, de quo supra egimus, recepto apud
nonnullos populos orientales more, lapides colligendi, collectosque
numini cuidam, inprimis Mercurio, consecrandi. Verisimiles fit con-
jectura, respicientibus nobis superstitionis notissimam lentitiam, in
lapide Hadjar-al-Harsowat unum eorum conservari, quos a priscis
Arabibus cultos commemorant scriptores.

Hebraeos morem colendi lapides ab Aegyptiis et Phoenicibus
finitimis populis accepisse, haud dubium est. In libris V. T. multa
traduntur exempla, quibus dilucide perspicitur, Judaeos a monothe-
ismo decessisse atque ad cultum lapidum apud paganos usitatum se
convertisse. Notissimum est illud Genes. 28. 18. de quo jam disser-
tum est, quod quidem exemplum aptum esse Augustinus omnino
negat, dicens, Jacobum non more idololatriae lapidem oleo perfu-
disse, velut facientem illum Deum, neque ei sacrificasse. — Qua via
haec controversia solvi possit, mox videbimus. Accedunt loci non
pauci in litteris sacris, qui hanc Augustini opinionem confundunt,
cf. Genes. 21. 45., 28. 18.; Levit. 26. 1., 21. 1.; Deuteronom. 4. 28., 28.
36. 64.; Numer. 9. 52.; Deut. 29. 17.; 2 Reg. 19. 18.; Jes. 27. 19., 57. 6.;
Jerem. 2. 27., 3. 9.; Ezech. 20. 32.; Dan. 5. 4. 27.; Habac. 2. 19.; Actor.

16



17. 29.; Apocal. 9. 20.; Permultae leges quas Moses, et admonitio-
nes quas prophetae adversus hoc idololatriae genus ediderunt, satis
probant, apud Hebraeos finitimosque Palaestinae populos venera-
tionem saxorum latissime patuisse. Quantum honorem et divinum
paene cultum populi orientales, inprimis Hebraei lapidibus maxime
gemmis habuerint, elucet ex eo, quod de pontificis maximi Hiero-
solymitani thorace, de !Mתומי Mאורי urim et thummim dicitur, h. e.
lux et fas, quo tanquam oraculo utebantur Judaei. Ex illa supersti-
tione permulta transferebantur in cultum deorum ut apud Graecos
ita apud Romanos, iis praecipue temporibus, a quibus ruina reipu-
blicae et morum incepit. Judaei oraculo thoracis vim prophetieam
quandam lapidibus infixis insitam attribuerunt. Gemmarum, quibus
thorax pontificis maximi exornatus erat, nomina haec sunt: Lessem
(amethystus) — Schebo (magnetes) — Aschlamah (lapis quidam
soporifer) — Odem (sardus) — Pithera (topazius) — Barecheth
(zmaragdus) — Nopheth (carbunculus) — Saphir (sapphirus) —
Zahalom (jaspis) — Tharsis (chrysolithus) — Schohem (onyx) —
Jaspe (beryllus) — Praeter librum Epiphanii de ephod sive thorace
adhuc exstantem v. Braun, de vestitu sacerdotum ebraicorum tom.
2. pag. 481. Ab Hebraeis haec superstitio ad Graecos et Romanos
certe per Phoenices vel Aegyptios transiit, quorum non pauci rerum
naturalium scriptores multa de vi quadam magica secreta lapidibus
maxime gemmis insita narrant. Achates amorem conjugalem augere,
jaspis sacra jucunda ac sacra facere, amethystus ebrietatem impedire
vel tollere dicebatur. Simili modo lapis alectorius mirificus habeba-
tur, quem in stomachis gallorum vel in jecinore inveniri fabulabantur
Graeci. Idcirco non mirum est, Diogenem Laërtium notare, Thalem
principem philosophorum Milesiorum rerum naturalium peritissi-
mum magnetem vita praeditum habuisse, quem Plinius et ipse tam
multo tempore post, ferrum vivum appellat. Judaeis magnetes ante
omnes sacer habebatur.

Jam pervenimus ad discrimen exponendum inter baetylos ma-
gnos, qui in publicis locis urbium, in templis adytisque ad damna a
republica arcende ponebantur, atque inter baetylia minora et porta-
tilia, quibus omnes fere populi veteris pro oraculis privatis, amuletis
utebantur ad mala eludenda et bona paranda. Tales lapides inunctos
virtute divina valere, affirmabant superstitiosi homines, multaque
miracula vel potius fabulosa iis attribuerunt. Lucianus in deorum
consilio dicit, omnem lapidem vaticinari, si sit oleo perfusus: πᾶς λί-

17



θος χρησμωδεῖ, ὃς ἂν ἐλαίῳ περιχύθη. Inquirentibus nobis caussam,
qua adducti veteres baetyliis illis honorem divinum perhibuerint, jam
obviam currit illud Ciceronis de natura deorum lib. 1. qua dicit, eos
omnes deos esse habitos, a quibus magna utilitas ad vitae humanae
cultum redundaret. Baetylia minora jam antiquissimis temporibus
oraculorum naturam obtinuisse, ex Heleni vatis exemplo intelligi
licet, qui cum lapidem illum, quem donum Apollinis fuisse tradunt,
manibus contriverat, oracula ab eo accepisse fertur, uti Orphei λιθι-
κά sive de lapidibus liber docet, quem si Orpheo ipsi attribui posse
negamus, facere non possumus, quin antiquissimae esse originis con-
cedamus. Orphei λιθικά:

ὅπποτε γὰρ μὶν πάγχι καμῇς ἐν χείρεσι πάλλων

ἐξαπίνης ὀρσῇ νεογίλου παιδὸς ἀΰτην

μαίης ἐν κόλπῳ κεκλήγοτος ἀμφὶ γάλακτι.

Ibidem lapis σιδηρίτης appellatur, quem poëta et ipse lapidem sa-
gacem et animatum vocat. Conferendi sunt cum his λίθοι ἔμψυχοι,
!Mנפשׁי Mאבני abanim nepheschim, quorum apud Sanchuniathonem fit
mentio, et quos Bochartus in lapides unctos, λίθους ἀληλιμμένους,
sive !Mנשׁפי Mאבני abanim neschephim, vertendos esse non satis proba-
vit, cum lapides nonnulli a veteribus vi quadam vitali praediti habe-
rentur. Hic de sancto Heleni vatis lapide locus, una cum altero, quem
jam commemorabimus, postea ad explicandam cultus baetylorum
(majorum) et baetyliorum (minorum lapidum) originem proderit. In
bibliotheca Photii, pag. 1048. qua epitome Damascii de vita Isidori
philosophi continetur, narratiuncula quaedam de Eusebio medico
reperitur qui baetylio ad similem modum oraculorum et amuletorum
utebatur. Damascius in vita Isidori narrat, Eusebium quendam coluis-
se et secum gestasse baetylum, Gennaeo Heliopolitarum in Syria deo
addictum, figurae sphaericae, diametro dodrantali, coloris subalbidi,
rubris litteris inscriptum. Quo lapide tamquam oraculo usus est simi-
li modo, uti Helenus, nam l. c. p. 1062 additur: εἶδον τὸν βαίτυλον
διὰ τοῦ ἀερὸς κινούμενον · qua de re Isidorus philosophus conjicit:
εἶναί τινα δαίμονα κινοῦντα αὐτόν. — In templo Solis Heliopolita-
no (quam urbem hodie quidem in ruinis dirutam nostrates Baalbek
vocant) Deum Solem oraculum celeberrimum habuisse, a quo Tra-
janus imperator de bello Parthico, consilium quaesivisset, testis est
Macrobius in Saturnal. lib. 1. Ab auctore etymologici magni secund-
um Phavorinum rectificati certe illustrissimus illorum baetylorum

18



minorum in singulari citatur his verbis: βαίτυλος λίθος γενόμενος
κατὰ τὸν Λίβανον τὸ ὄρος τῆς ῾Ηλιουπόλεως. Multa ibi videntur
fuisse baetylia, nam Damasc. vit. Isidor. in bibl. Phot. pag. 1048. di-
cit: ὅτι κατὰ τὴν ῾Ηλιούπολιν Συρίας εἰς ὄρος τὸ τοῦ Λιβάνου τὸν
Ἀσκληπιάδην ἀνελθεῖν φησὶ, καὶ ἰδεῖν πολλὰ τῶν λεγομένων βαι-
τυλίων, περὶ ὧν μυρία τετραλογεῖ ἄξια γλώσσης ἀσεβούσης · λέγει
δὲ καὶ ἑαυτὸν καὶ ᾿Ισίδωρον ταῦτα χρόνῳ ὕστερον θεάσασθαι. —
Simile oraculum Heliogabali Emisae fuisse videtur. Sanchuniathon
in historiae fragmento apud Eusebium exstante, distinguit inter bae-
tylum lapidem, antiquissimum Phoenicum numen, Coeli Terraeque
filium creditum: et inter baetylia, minorum gentium deos, in lapi-
dibus quibusdam non magnae molis residentes, quorum adjutorio
praestigiatores se et futura praescire et miras res efficere posse glo-
riabantur, quem secuti Fridericus Muenter, über die vom himmel
gefallenen steine baethylien genannt, aus dem Dänischen übersetzt
von Joh. Ambros. Markussen, Copenhagen u. Leipzig 1805. 8. sowie
schriften d. kön. dän. Gesellsch. d. Wiss. v. J. 1804. differendum esse
inter formam βαίτυλον et βαιτύλιον: item Friedrich von Dalberg,
über den meteorcultus der alten, Heidelberg 1811. 8. inter Βαίτυ-
λον, Phoenicum deum, atque βαιτύλιον distinguendum esse putant.
Superstitionem illam, quae maxime lapidibus vires mirificas attri-
buit, valde communem fuisse, probat locus a Thom. Gale in editione
Jamblichi libri de mysteriis Aegyptiorum ex Nicephori notis in Syn-
esium pag. 239. allatus: δαίμονες ἐξ ἀερὸς καὶ γῆς θέλγονται οἱ μὲν
τοῖς λίθοις, οἱ δὲ ταῖς βοταναῖς. — Proclus in libro qui inscribitur
de magia, daemones plus cognationis cum lapidibus quam cum plan-
tis habere, affirmat. Similem Ophitis sive Sideritis lapidem, quo
Helenus vates utebatur, notat Plinius Astroidem Zoroastri Medi,
hist. nat. 37. 9. ubi lapides vi magica praeditos enumerat de Asteria,
Astroide, Astrobolo, Akopo, Antipathe, Mithrace, Heliotropo, Car-
bunculo, Hephaestite, Calcophono etc. refert, in quibus qualis insit
vis, magna ex parte jam in nominibus ipsis exprimitur. Sacerdotes
Cybeles Pessinuntiae in cingulo baetylia minora, certe pro amuletis,
tulerunt. Ex Genes. cap. 31. docemur, Rahel, uxorem Jacobi, fetis-
sis quibusdam vel idolis magicis, !Mתרפי theraphim dictis, tantum
habuisse honorem, eorumque tam cupidam fuisse, ut patri Laban
raperet et secum ferret. Qui cum Fourmonte l. c. nomen baetyliorum
derivant a Batuele, baetylia eadem esse putant, quae illa !Mתרפי. Nos
quidem similitudinem in eo quaerimus, quod utrumque idolum, et

19



baetylus et theraphim, rudes ac vix dedolatae figurae appellantur.
Posteris temporibus spe et cogitatione quaestus commoti mercato-
res inprimis orientales baetylia minora, amuleta, alia, summo pretio
vendiderunt, quorum maxime notandi sunt Idumaei sive Edomitae;
cf. Zoëga, d. us. et orig. obelisc. pag. 241. Plerique originem ad alios
retulerunt, quorum inprimis Montfaucon, antiquité expliquée, tom.
2. part. 2. culpam superstitionis ilius, quae baetyliis vim magicam et
quasi divinam tribuit iisque tanquam merce utebatur, in sectas gno-
sticas Valentinianorum et Basilidianorum confert, cujus sententiam
tam duram comprobare non possumus, cum jam antehac baetylia
mirifica haberentur et venderentur: quamvis concedendum sit, hanc
superstitionem quae usque ad quartum vel quintum saeculum du-
ravit, magna ex parte in doctrina illorum hominum positam, iisque
nolentibus ipsis, auctam esse. Quin etiam alterum baetyliorum no-
men, antea inauditum, usitatissimum postea, dico abraxas, ex ipsis
Basilidis verbis ducebatur, quippe qui in voce ἄβραξας numerum
365 contineri docuisse dicitur. Literae scilicet singulae vocis ἄβρα-
ξας significant singulos numeros, ita quidem, ut α respondeat 1, β
2, ρ 100, α 1, ξ 60, α 1, ς 200, qui numeri si adduntur, summam for-
mant 365, quem mystice observabant superstitiosi homines, quia
in eo numerus dierum communis anni continetur. Talium isopse-
phorum, quae dicuntur, multa sunt exempla, ut apud paganos, ita in
doctrina sectarum Christianarum. Totidem deos, quot annus dierum
continet, esse Basilides arbitratus, hos omnes uno nomine ἀβραξας
complecti studebat. Innumeris lapillis, qui pro amuletis servirent,
hac literae inscriptae erant, qua de re J. C. Scaliger notat: veteres
haeretici, praesertim Valentiniani et Martosiani multa reliquerunt,
quae hodie in antiquariorum loculis asservantur, cum eorum Deo
ΑΒΡΑΞΑΣ. Memorant hunc Gnosticorum deum etiam Tertullia-
nus, et Irenaeus adv. haeret. 1. 23. Epiphanius, alii. Quo spectat magna
testimoniorum farrago, quam Montfaucon in opere supra laudato
producit. Multi alii in codice sacro loci praestant, quibus hoc probe-
tur. De amuletis, talismanibus, phylacteriis, oppidorum erymatibus,
baetyliis, et quaevis sint alia rerum similium nomina, ut ἐπάρτημα,
περιάμνα, ἀποτροπαῖον apud Graecos, בּיתÊנפשׁ! beth-nephesch, h. e.
domus animae, apud Hebraeos, vid. Genes. 31. 19. 34., 35. 4.; Euripid.
Jon. vers. 1018.; Plin. hist. nat. 11. 28., 20. 9., 30. 11. 15., 34. 15., 37. 3.
9.; Plutarch. d. Is. — Rosenmüller, alt. u. neu. morgenland, bd. 1. s.
152: „die !Mתרפי gehören zum sabischen (die gestirne verehrenden)

20



aberglauben. Mehrenteils hatten sie wohl eine menschliche gestalt.“
— Idcirco theraphim, (a radice syrica !Pתר tharaph, i. e. percontari,
inquirere) huc pertinere, negant quidam, ex 1 Sam. 19. 13. 16. idola illa
humana facie praedita fuisse conjicientes. At idem baetylis multis,
lapide Pessinuntio, aliis, attributum est. Nota sunt Parsis sub nomine
telafim. Nostris etiam temporibus, teste des Brosses, du culte etc. Ro-
mae in pede montis Palatini, in latere opposito versus Tiberim, lapis
quidam, forma baetylorum simillimus cernitur, quem populus vocat:
bocca della verità, qui forsitan prisco tempore tanquam oraculum
instar illius Heleni et Eusebii baetyli habebatur. Memoriam baety-
liorum posteris etiam temporibus, iisque maxime conservatam fuisse,
proverbio probatur, quod reperitur in Mich. Apost. proverb. 10. 71:
κἂν βαίτυλον κατέπιες. quod significare videtur: etsi tam prudens
esses, quam si oraculum baetyli devorasses; habita sine dubio ratione
fabulae, quam supra commemoravimus, de lapide, quem Rhea Satur-
no pro Jove devorandum dedisse dicitur. Contra hanc opinionem,
quae Etymologici magni definitionem secuta, proverbium illud ita
exponit, Hoellingius aliter explicat, quin nos de hac nostra sententia
dimoveat, sensum proverbii et singulorum verborum torquens, ut
rem arduam, minusque nobis gratam, contra animi sententiam eo
exprimi contendat, baetylumque in illo proverbio lapidem quemvis
denotare. Omnem lapidem inunctum adorare, in proverbium abiisse,
docet Jos. Laurentius in polymathiae dissert. 37. ac de iis usurpatum
esse, qui temere ac sine judicio erga quosvis afficiantur. Lucianus
comparat Menippum philosophum in libro, cui titulus est Icarome-
nippo, cum baetylo vel aërolitho quodam:Μηνίππος ἡμῖν διοπετῆς
πάρεστιν ἐξ οὐρανοῦ. — Hic informium rudiumque saxorum cultus
diu duravit, ipsaque plebs christiana ea superstitione infecta erat,
quod duobus exemplis probatur, quae Ivo Carnotens. part. 11. cap. 38.
de capite concilii Nannetensis agens, affert, quo funditus effodi ju-
bentur lapides, quos in ruinosis locis et silvestribus venerantur. Item
de cap. concilii Agathensis, quo statuitur, perscrutandum esse, si ali-
quis vota vel ad arbores, vel ad fontes, vel ad lapides quosdam quasi ad
altaria faciat. Tanta erat vis litholatriae, ut saecula multa perduraret!
Quid dicam de supersitione, quam veteres populi ut orientales ita
occidentales fovebant, cum ne nostris quidem temporibus exstincta
sit, contra etiamnunc floreat? Quis est, quem fugiat amuletum illud
famosissimum, quo Fastrada ab Harun-al-Raschid principe Saraze-
norum donata erat, qua mortua Carolus magnus uxoris dilectissimae

21



lapidem mirificum obtinuit: de quo nuperrime serio in actis publicis
referebatur, quem antea celeberrimus poëta Anglicus Lord Byron,
nunc quidem Ludovicus Napoleo, Francogallorum imperator possi-
dere dicitur? Quare non est, quod miremur aut exagitemus, si animo
perpendamus, nosmetipsos superstitione illa adhuc infectos esse Ju-
daeorum fuerunt permulti, qui lapidem a Jacobo erectum, unctum
et consecratum, interjecto temporis intervallo, pro basi adhibitum
fuisse statuerent, cui arca foederis imposita esset; quos Theodor. Ha-
saeus in dissertatione de lapide fundamentali arcae foederis, refutat.
Curioso quodam fato illum a Jacobo adoratum lapidem, qui regni
amplitudinem augere dicebatur, in Scotiam pervenisse ajunt quidam,
uti e versibus his elucet:

Ni fallat fatum, Scoti quocunque locatum
Invenient lapidem hunc, regnare tenentur ibidem.

Anno vero 1297. Scotis a rege Angliae Eduardo 1. sub potestatem
redactis, lapis ille miraculosus — per varios casus, per tot discrimina
rerum — in templo Westmonasteriensi collocatus est, his versibus
adjectis:

Si quid habent veri vel Chronica, cana fidesve,
Clauditur hac cathedra nobilis ecce lapis,

Ad capud eximius Jacob quondam patriarcha
Quem posuit, cernens numina mira poli.

Quem tulit ex Scotis spolians quasi victor honoris
Edwardus primus, Mars velut omnipotens,

Scotorum domitor, noster validissimus Hector,
Anglorum decus et gloria militiae.

cf. Georg. Buchanan, histor. rer. Scoticar. libr. 8. p. 251. De baety-
liis, talismanibus, amuletis etc. multi existunt libri, quorum titulos
tantum afferam, cum descriptio atque adumbratio hujus argumenti
nimis abhorreat a re, quae hoc libello est tractanda. v. traité des talis-
mans ou des figures astrales, Paris. 1668. — W. E. Loescher et Koblig,
dissert. antiquar. d. talismanibus, Witeberg. 1697. 4. — P. F. Arpe,
de prodigiosis naturae et artis operibus, talismanes et amuleta dictis.
Hammon. 1717. 8. — Abhandlung von den talismans, Soorau 1763.
8. — Geschichte der talismanischen kunst, o. o. 1792. 8. — Fictuld,
probierstein, Dresden 1784.

22



Qualis fuerit cultus baetyliorum, quibusnam caerimoniis exor-
natus, partim ex iis, quae jam protulimus, elucet. Reliqua addemus.
Lapides, qui sacri, i. e. numinibus quibusdam addicti habebantur,
uncti, coronati, adorati sunt. De lapidibus unctis cf. J. J. Bellermann,
über die alte sitte steine zu salben. Erfurt, 1793. et Theophrast. cha-
racter. eth. cap. 17.: καὶ τῶν λιπαρῶν λίθων τῶν ἐν τοῖς τριοδοῖς
παριῶν ἐκ τῆς ληκύθου ἔλαιον καταχεῖν καὶ ἐπὶ γόνατα πεσῶν καὶ

προσκυνῆσας ἀπαλλάττεσθαι. — Siculus Flaccus d. cond. agror. p.
5: quum terminos ponerent, ipsos quidem lapides in solidam terram
rectos collocabant proxime ea loca, quibus fossis defixuri eos erant,
et ungento, velaminibusque et coronis ornabant. — L. Apulejus: ne-
que enim justius religiosam moram viatori objecerit aut ara floribus
redimita, aut spelunca frondibus adumbrata, aut quercus cornibus
onerata etc. vel lapis unguine delibatus. — Arnobius: Si quando con-
spexeram lubricatum lapidem et ex olivi unguine sordidatum, tan-
quam inesset vis praesens, adulabar, affabar, et beneficia poscebam. —
Lucian. concil. deor.: πᾶς λίθος χρησμωδεῖ, ὃς ἂν ἐλαίῳ περιχύθη.
— Prudent. c. Symmach.:

Lapis illic.
Si stetit antiquus, quem cingere severit error Fascio-

lis.

Lucret. lib. 5. Velatum vertier ad lapidem, idem est quam adorere
lapides. — Apulej. apolog. pag. 504: Negant, vidisse se, qui ibi fuere,
unum saltem in finibus ejus aut lapidem aut ramum coronatum. —
Minutius Felix in epist.: Non boni viri est, Marce frater, hominem
domi forisque lateri tuo inhaerentem sic in hac imperitiae vulgaris
coecitate deserere, ut tam luculento die in lapides eum patiaris im-
pingere, effigiatos sane et unctos et coronatos. — Jacobum defendit
Augustinus, more idololatriae lapidem non perfudisse oleo, velut fa-
cientem illum Deum, neque adorasse neque ei sacrificasse. Lucianus
in pseudomante narrat, Rutilianum, si quando conspexisset lapidem
unctum vel coronatum, continuo in genua cecidisse, adorasse, vota
fecisse et prospera ab illo postulasse. Sanchuniathon appellat baety-
los lapides animatos, λίθους ἐμψύχους, quos Bochartus correxit in
lapides unctos. Clemens Alexandrinus vocat eos λίθους λιπαρούς,
lapides pingues, oleo perfusos.

Antiquissima apud Graecos litholatriae vestigia quaerenda esse
mihi videntur in multis fabulis, quae a poëtis rerumque scriptoribus

23



de permutationibus deorum atque hominum in lapides traduntur;
quibus ostenditur veteres credidisse, in saxis habitare numina qua-
edam inferiora, vel daemones, pariter atque nymphas in fluminibus et
arboribus. Huc pertinet mythus omnium notissimus de Deucalione
et Pyrrha, qui ex lapidibus post tergum jactis homines procrearunt
post diluvium magnum, quo totum genus humanum ad internecio-
nem redactum fuisse traditur. Accedunt fabulae mythographorum,
quas magna ex parte ab antiquitate traditas acceperunt, de commuta-
tionibus, exempli gratia, Batti per Mercurium in lapidem Lydium,
Celmi per Jovem in adamantem, Phaëtontiadum per deos in suc-
cinum, Erycis aliorumque Phinei comitum per Perseum in lapides,
Kerkopum, aliorum. — Hindostani multa fabulantur de lapide, cui
nomen est Salagramma, in quem Wishnu per exsecrationem mulieris
cujusdam, quam assumta facie absentis mariti fefellerat, mutatus est.
Item Krishna in lapidem vertebatur.

Jam pauca nobis addenda sunt de cultu lapidum apud alios prae-
ter hos quos commemoravimus populos usitatissimo, cujus nonnulla
at non satis explicata et demonstrata exempla in medium proferunt
Meiners, allgemeine geschichte der religionen, bd. 1. s. 151. Zoëga de
usu atque origine obeliscorum pag. 196. Exempla litholatriae, qua-
lis apud paganos versatur, colligenda sunt in itinerum scriptoribus,
quorum de Mogolibus et Seribus vid. Isbrand, voyage de Moscou à
Chine en 1692. tom. 8. des voyages du Nord, pag. 111. — de Buraetis,
Georgi, beschreibung der nationen des russischen reichs, Petersburg
1776. s. 318. — de Jacutis, Sarytschen, reise in das nordöstliche Sibiri-
en, deutsch von Busse. Leipzig 1805. 8. 1. tom. pag. 27. — de Lappo-
nibus, Regnard, reise nach Lappland, im 6. band der sammlung von
reisen, s. 321. — Schefferi Lapponia, cap. 7. pag. 93. cap. 9. pag. 104. —
Haegstraem hist. gén. d. voyages. tom. 19. pag. 259. — de Tybetanis
et Hindostanis vid. A. Georgi alphabetum Tybetanum, Rom. 1762.
4. pag. 284. — Rogerius, new eroeffnetes heydenthum, Nuernberg
1663. 8. 1. 16. — Tavernier, reisebeschreibung, 1681. fol. 2. 169. — A.
Hamilton a new account of the east Indies, Edinburgh 1727. 8. pag.
383. 385. — de Tunkinesis v. Tavernier, reisebeschreibung 3. 89. — de
Amboinesis, Valentyn, ouden nieuw oost Indien, Amsterdam 1724.
fol. 3. 2. — de Peruvianis, Acosta histoire naturelle et morale des In-
des occidentales, Paris 1606. 8. pag. 206. — De Mexicanis, Alexander
v. Humboldt, vues des Cordillères, cah. 2. pag. 94. — de Aethiopi-
bus et Afris, de Bry descriptio regni auriferi Guineae, in tom. 6. Ind.

24



orient. pag. 21. — de Guineensibus Afris, Haegstraem hist. gén. d.
voyages, tom. 1. liv. 9. cap. 7. §. 7. — de Narsingensibus ibid. liv. 1. cap.
4. §. 4. — Quorum omnium fere auctorum descriptiones de modo
litholatriae et de forma ac colore lapidum consentiunt cum iis, quas
jam exposuimus. Idolum quoddam in pagoda Dschaggernautensi
cultum Hamilton l. c. describit, lapidem esse magnum pyramidalem
ceterum deformem et nigri coloris. — Ejusdem generis est Sommo-
nacodom, quod simulacrum sub forma rudis saxi colunt Siamesi.
Deus „Tlaloteuctli,“ ut diligentissimus animadversor Alexander ab
Humbold observat, a Tultequibus sub forma duorum candidorum
lapidum colitur, qui „teotetl“ h. e. divini dicuntur. Hindostanos notat
Fridericus a Dalberg l. c. urbe Nepali apud Benares pro simulacro
Mahadevae, amoris et procreationis dei, saxum nigrum venerari. In
pagoda sive sacello Puravattam vel Pervuttum dicto lapis stat coni-
formis, quem „Mali-kardi“ dicunt, cf. Mackenzie’s reise, tom. 5. s. 20.
Narsingenses in Indiae peninsula habitantes tres lapides nigros in
sacello positos adorant. Vincent. Belior. in lib. arab. scripto advers.
Muhamedanos, populos Indicos Albarachumas et Zechiamos bis
anno lapidum tumulos collegisse, collectosque pro numinibus ado-
rasse, refert. „Adoscht“ nomen lapidis, quem veteres Parsi sacrum
habebant, in quo ignis sacer „aleschdan“ dictus splendebat. In Atui,
una ex insulis Sandwichianis lapis quadratus Tongoroae deo tutela-
ri consecratus fuit, cf. J. Cook. lib. 3. cap. 11. Exemplum, quod ad
probandum apud Frisios et Saxones morem colendi lapides Zoëga
et Dalberg locc. citt. afferunt, ineptum est, cum statuam illam lapi-
dem deformem plane rudem ac nulla arte fabrefactam fuisse, omnes
rerum Germanarum scriptores negent. Idcirco Zoëga immensum
apparatum criticum omittere potuit, quem substruxit, quo nomen
originemque statuae Irminsulae quae dicitur, explicaret. Apud Aegyp-
tios deum Canopum, cujus forma est notissima, ex baetylo quodam
traxisse ortum suum qui arbitrantur, a Zoëga recte refutantur. Apud
veteres Sauromatas deus Czur idem erat, qualis Romanis Terminus.
Storjunkare, juxta mythologiam Lapponicam dominus terrae, sil-
varum, sub forma lapidis plane rudis colitur, cui idem est nomen,
quod numini. In Saxonum morem aliquid lucis affert Caroli Magni
capitular. 7. §. 236: si infideles vel faculas accenderint, vel arbores
aut frondes aut saxa venerentur, et presbyter hoc eruere neglexerit,
sacrilegii sese reum esse cognoscat. — Ceterum censet J. Grimm,
deutsche mythologie, Göttingen 1835. s. 370. cultu saxorum maxi-

25



me praecellere doctrinam Celticam, qualem Druidae constituerunt.
Germanorum erat mos, lapides judiciales et rituales sacrosanctos ha-
bere. Per totum vero medium aevum superstitiosa opinio de viribus
secretis lapidum late patuit, quam Marbodi (†1123.) liber lapidum et
Alberti Magni (†1280.) opus aluerunt. Graecorum lapidem alectori-
um facillime recognoscimus in fabulosa gemma „siegstein“ dicta, de
qua Marbod l. c. cap. 3.

Invictum lapis hic reddit quemcunque gerentem,
Extinguitque sitim patientis in ore receptus.

Alias lapis serpentinus victoriam parans praedicatur in poëmate Vin-
dobon. cod. quod Grimm l. c. s. 632. laudat: „ich höre von den steinen
sagen, daz grôze tugent daran lige, die natern und kroten tragen, swer
sie habe, der gesige.“ Lapis, quem dicunt „siegstein“ commemoratur
Otnit 558. 559. et Vilkinasag. cap. 96. cui aequalis est alius „wün-
schelstein“ apud Basile pentamerone 4. 1. Similes lapides mirifici in
carminibus epicis saepe ob viam currunt. Britanni etiamnunc lapi-
dibus quibusdam „holedstones“ sive „holystones“ dictis, i. e. saxis
cavatis vires salutares attribuunt. Jam Edda Saemund. 137b similis
amuleti „Jarknas“ dicti mentionem facit, qui idem esse dicitur, quem
in corona imperatoris Romani immissum orphanum sive pupillum
vocant scriptores medii aevi. De lapidum cultu in Germania septen-
trionali vid. Conringii antiqq. stat. Helmstad. — Wormii monument.
dan. lib. 1. cap. 4. — Trogill. Arnkiel, cymbrisches heydenthum s.
223. — Joann. Pickardt, korte beschryvinge van eenige verborgene
antiquiteten s. 23. Jusjurandum dederunt „at ursvoelum unnar steini“
et „at enom hvîta helga steini“ Edda Saem. 165a. 237b. — Aërolithos,
quos dicunt „donnerkeile“ Dithmarsi hodie quoque venerantur et as-
servant, v. Müllenhof schleswigsche volksagen no. 480. — Montem
Lusaticum Czornebog dictum urbi Budissin vicinum, cujus alterum
latus „prasica“ appellatur ab oraculis petitis, comparare licet cum
Romana illa „bocca della verità“ quam supra laudavimus, nec non
cum saxo loquente Celtico, quem vocant „Llech-Llavar“ et cum ru-
pe mirabili Druidarum in insula Mona sita, cui nomen est „Maen
Mordhwyd“ de quibus vid. Mones europäisches heidenthum 2. s. 457.
Quid quod in fabulis Christianis mirae res de lapidibus narrentur? In
historia fabulari de Sancto Graali lapis exillix commemoratur, qui e
corona Luciferi in terram cecidisse et postea in ciborium eucharistiae
commutatus esse dicitur, quod hodie etiam Genovae ostenditur, „il

26



sacro catino“ dictum. — Simillimae mythorum Graecorum et In-
dicorum sunt innumerae paene fabulae de gigantibus, qui lapides-
cunt, quorum sua quaeque gens monumenta in aeternam memoriam
conservat et posteris tradit. De nominibus gentium urbiumque a
litholatria ductis jam antea disseruimus.

Haec habui, quae de nomine et cultu baetylorum dicerem: quibus
pertractatis restat, de origine et causis litholatriae disserere, senten-
tiasque hominum eruditorum sub examen vocare. Quantum, idque
gravissime peccatum sit in explicandis quum Graecorum et Roma-
norum, tum ceterarum gentium fabulis, ut ab antiquis ita maxime
ab hodiernis scriptoribus, quis est qui nesciat? Quali licentiae, quam
permulti viri docti jure reprehenderunt, et in narranda et in expli-
canda de baetylis fabula ob viam occurramus, mox videbimus. Haud
minimam culpae partem attribuendam esse mythographis nostris,
symbolicis qui dicuntur scriptoribus, inter omnes constat. Des Bros-
ses, du culte des Dieux fétiches, recte animadvertit: „le système du
sens figuré une fois admis, on y voit facilement tout ce que l’on veut,
comme dans les nuages.“ Certe: media tutissimus ibis! — Exstiter-
unt permulti interpretes, in quos egregium illud Goethianum cadat:
„Ihr legt nicht aus, ihr legt hinein.“ — Sunt qui in explicandis atque
adumbrandis fabulis antiquis unam solam viam sequi studeant, quos
in eo, quod ipsi justum ac verum habebant, saepius valde errasse vi-
demus: qui steriles herbas eligentes hortum repurgent, eodemque
tempore triticum evellant: vel quorum studia ac labores culturae pro-
sint, ac simul plantas parasiticas foveant. A pluribus interpretandi
rationibus opem solam poscendam esse existimo, nec in eorum nu-
mero haberi volo, qui praeconceptis opinionibus atque immaturo
examine ad rem tractandam accedant. Friedrich August Wolf, vor-
lesungen über encyclopädie der philologie, herausg. v. Stockmann,
Leipz. 1831. s. 235: „keine einzige quelle kann so sein, dass man alles
in der mythologie aus ihr erklären könnte; vielmehr muss bei jeder
mythischen erzählung darauf gesehen werden, welcher art, ob sie
historisch, physicalisch, astronomisch oder moralisch ist.“ — No-
tissima sunt somnia mythologica Euhemeristarum inter Graecos,
inter Germaniae septentrionalis rerum scriptores Saxonis Gramma-
tici, quorum dei atque heroes deposita veste mythica habitum suum
permutant, ut jam non fabulas, sed res gestas infiniti regum numeri le-
gere credamus. Artem hermeneuticam sive enarrationem fabularum,
quas ab antiquis accepimus, hypotheses paene fama spoliasse, satis

27



cognitum est. Ne nimis procul a veritate aberremus, id inprimis per-
suasum habeamus necesse est, omnes fabulas ab una origine derivari
non posse: et quanquam in omnibus, quas jam collectas in medium
proferemus, opinionibus hominum eruditorum de origine et causis
cultus baetylorum plus minusve inesse veri, negari non potest, tamen
ne una quidem de hoc argumento sententia rem acu tetigisse videtur.

Inter eos, qui cultum lapidum sanctorum ex sola fetissorum reli-
gione tamquam ex primitiva explicare student, maxime des Brosses
l. c. hanc suam sententiam urget, quem magna ex parte secuti sunt
Zoëga, Muenter, Dalberg, alii; qui quanquam id non absque erudi-
tione praestiterunt, assensum tamen in omnibus vix ac ne vix quidem
merentur. Fetissismus, qui dicitur, est cultus numinum rudissimus ac
brutissimus, qualem etiamnunc multae vel plurimae Africae interio-
ris aeque ac Americae et Siberiae gentes fovent, quae qualibuscunque
rebus modo utilibus modo nocivis, truncis, sagittis, cippis, lapidibus,
innumeris ceteris honorem divinum perhibent. „Fetisso“ est vox por-
tugallica, quamcumque rem incantatam denotans, cujus etymon a
latino verbo: fari, duci solet. Des Brosses, du culte des Dieux fétiches
(Berlin) 1763. primus hoc vocabulo usus esse dicitur, quod Winterbot-
tom in account of the native Africans of Sierra Leona tom. 1. pag. 99.
a voce portugallica: feticeira, h. e. incantatrix, derivare mavult; in qua
etymologia nihil novi inest. Equidem inveni in Thomas Broughtons
historischem lexicon aller religionen, Dresden u. Leipzig 1756. prius
exemplum notionis fetissismi, qua narratur: „die Neger zählen auch
gewisse steine unter die fétiches.“ — Meiners de falsarum religionum
origine et causis, in commentar. Gottingens. tom. 7. pag. 70-73. in
numero fetissorum complectitur ignem, flumina, coelum, aërolithos
etc. et distinguit inter fetissorum, hominum divorum et astrorum
cultum. Boettiger. ideen zur kunstmythologie, Zoëgae opinionem,
qua baetylia omnia ad fetissos quosdam obscuros Pelasgicos referen-
da esse censet, justissimam habet. Jam quis crederet, etsi Graecos
Romanosque antiquissimis temporibus morem illum colendi lapides
tanquam fetissos ex oriente adoptasse concedatur, eos populos tam
illustres in quaque arte scientiaque humana, eum cultum, quo barbari
utebantur, postero etiam retinuisse, quum jam philosophi exstiterant,
qui de rerum natura, earumque principiis disquisiverunt? Quis cre-
deret, Graecos, quos ante omnes aequales et posteros arte statuaria
tantopere excelluisse constat, ut hodie quoque celeberrima exempla
nobis praebeant: quis crederet, quaeso, contentos fuisse rudibus illis

28



simulacrorum formis, quae in adytis deorum summis honoribus ha-
bebantur, nisi vim quandam naturalem vel supranaturalem secretam
inesse putassent, quae venerando digna videretur? Conferant illi, qui
ita de baetyliorum cultu ejusque origine judicabant, conferant Grae-
cos ceterosque populos omnes, qui fetissorum cultores praedicantur,
cum incultis illis, quas modo commemoravimus nationibus, quae
tantopere ab omni cultu atque ab humanitate absunt, quarum stupi-
ditas in proverbii consuetudinem veniret. Certe aliae causae cultus
baetylorum quaerendae sunt. Ipsi illi, qui originem litholatriae ex
fetissismo ducere tentabant, aliam quoque causam quaesiverunt, qua
diversitas modo exposita tolleretur.

Idcirco Muenter l. c. pag. 9. ortum et baetyliorum et cultus eorum
ab aërolithis duxit, quos cum sabaeismo, qui astrorum cultus totum
per orientem latissime patuit, et sine dubio religio primitiva erat,
consociare studet. Quod idem Scheuchzerus vir doctus Tigurinus,
ineunte saeculo 18. florens, conjecit in libro cui nomen dedit auctor
kupferbibel, in welcher die physica sacra oder naturwissenschaft der
in der heiligen schrift vorkommenden sachen erläutert wird cap. 38.
§. 265. seqq. Boettiger et ipse, qui alias causam et originem lithola-
triae in fetissorum cultu quaerit, a sabaeismo auxilium petit, cujus
patria in Aegypto, in Arabia et Phrygia ponitur. Jam si quaeritur,
quo modo affinitas stellarum cum lapidibus, maxime cum baetyliis
probari possit: in primis hoc observandum est, cacumina montium,
excelsorum lapidum, aptissima fuisse loca et ad conspicienda et ad
colenda astra, unde venit, ut innumeros fere montes in toto terrarum
orbe sacrosanctos haberent homines superstitiosi. Deinde veteres
permultis lapidibus vim quandam divinam insitam attribuisse jam an-
tea exposuimus, quam inprimis in magnete, in succino, aliis reperiri
crediderunt. Lapides illos animatos λίθους ἐμψύχους, quos Sanchu-
niathon in fragmento illo apud Eusebium in praep. evang. asservato
memorat, !Mנפשׁי Mאבני qui hebraice dicuntur, a veteribus stellas de
coelo delapsas putatos esse, ex eodem Euseb. lib. 1. 10. intelligi li-
cet: Ἀστάρτη εὗρεν ἀεροπετῆ ἀστέρα, ὃν καὶ ἀνελομένη ἐν Τύρῳ
τῇ ἁγίᾳ νήσῳ ἀφιέρωσεν. — Astra de coelo delapsa genii fugaces
atque commutati esse putabantur, et lapis ardens e nubibus decasus
stella exstincta habebatur. Ergo cum lapides relationem quandam
cum stellis habere veteres putarent, uti multis exemplis docemur,
stellis vero genii sive daemones aut heroes et homines divi praees-
se crederentur: ita facillime numina cum symbolis, cum astris et

29



postea cum lapidibus jungi poterant, quos pro simulacris habebat
cultus. Pausan. 3. 20: κίονες ἑπτά, κατὰ τρόπον οἶμαι ἄρχαῖον, οὓς
ἀστέρων φασὶν ἀγάλματα. — Beausobre, histoire du Manichéisme,
tom. 1. pag. 223: Les Orientaux croyaient, que les anges sont des
esprits ignés, opinion, qui passa dépuis chez les Chrétiens, et qui, si je
ne me trompe, s’était communiquée aux Juifs longtemps auparavant.
— Hoc recte animadvertit auctor. Nam apud Judaeos lapis sanctus
in proverbium abierat, cf. Jes. 8, 14. Joann. Phil. Casselius in diss.
περὶ τῶν λίθων κεκραξομένων comment. ad. Luc. 19. 40. multa ad
demonstrandam illam superstitionem, quae lapidibus nonnullis vim
supranaturalem tribuerat, contulit. In lapidibus numina habitantia
a Graecis credita esse, multae docent fabulae, de permutationibus
deorum hominumque in lapides factis, quarum supra compluria attu-
limus exempla. Muenter praeterea nummos notat, in quibus lapidum
imagines atque insuper stellae excusae conspiciuntur. Miramur, viri
doctissimi curas et industriam nonnulla subterfugisse, quae ad sub-
levandam atque augendam illam de baetyliorum origine opinionem
haud inepta esse videntur. Plutarchus de placitis philosophorum,
cap. 13. Diogenem fere idem de astris sensisse, est testis, qui stellas
ardentes lapides pumicosos habuisse dicitur. Anaxagoram, Demo-
critum, Metrodorum, alios, solem massam igneam putasse, notat
Plutarchus ibidem. Philosophi in his de astris et lapidibus sententiis
antiquam opinionem adoptarunt, quae in saxis ignem elementarem
atque principium procreationis jacere contendit, unde venit, ut post
diluvium Deucalioneum homines e lapidibus progenitos esse fabula-
rentur Graeci. — In eo quod Muenter de errore Eckhelii in doctrina
nummorum veterum circa pileos dioscurorum notat, mihi quidem ip-
se errare videtur, eum dicat, formas lapidum stellis exornatorum non
satis differre a pileis dioscurorum, ita ut de hoc argumento disquisitio
accurata etiamnunc sit in piis desideriis. Quid stellae, quibus lapides
in nummis excusi saepius ornati videntur, aliud significant, quam
vel affinitatem saxorum cum astris a veteribus creditam, vel ipsum
illum honorem divinum, quem Graeci et Romani pariter ac populi
orientales iis habuerunt? Stellae insuper lapidibus sunt attributa qua-
edam numinum, quorum simulacra saxis repraesentabantur. Certe,
si concedimus, eam quam Muenter et alii eruditi homines sequun-
tur rationem originis litholatriae explicandae, in ea singula exempla
adhibendam esse, quae diserte a scriptoribus aërolithi declarantur:
tamen ad omnes locos, qui de baetylorum cultu nobis traduntur, per-

30



tinere, negemus oportet. Quid quod non solum lapides, verum etiam
simulacra lignea rudissimarum formarum, trunci, ancilia cetera de
coelo cecidisse fabulentur Graeci et Romani: unde facile intelligi
potest, id eo solum studio praedicatum fuisse, quo major auctoritas
evaderet et sanctitas, qua apud rerum naturalium imperitos homines
baetylia habebantur. Hodie etiam in terris orientalibus interdum
aërolithos inveniri, multa exempla ab itinerum scriptoribus relata
docent: sed cur a Graecis tantus numerus eorum tanquam numina
ipsa habita sint, et qua re eorum cultus tam late patuerit, apud eos
quoque, qui miraculorum a sacerdotibus traditorum testes non fuer-
unt, non intelligitur. Satis superque indices lapidationum ex scriptis
veterum et hodiernorum afferebantur, quibus omnia explicari posse
puto, praeter id solum, ex aërolithorum casu ortam esse totam bae-
tyliorum religionem. De imbre lapidum, qui Mario consule evenit,
scribit Plin. hist. nat. 2. 58. Chronicon Syricum Aboulfaradi sive
Gregorii Barhebraei lapidationem anno 769. post Chr. nat. factam
narrat, de qua vid. Silvestre de Sacy, notes à la déscription de l’Égypte
d’Abd-al-atif. Paris 1810. 4. pag. 505. — Stobaei eclog. physic. cap.
15. 1. — Aristotel. de meteoris. — Jos. antiq. 10. 11. — Exod. 28. 24.
Ceterum cf. Livium, Plinium, Flavium Josephum, Julium Obsequen-
tem, qui dispersa lapidationum exempla praebent. Hodiernorum, qui
aërolithorum partem naturalem premebant, inprimis hi sunt: Szarn,
lithologie athmosphérique. Paris 1803. — Dr. Chladni, chronolo-
gisches verzeichniss der mit einem feuermeteor niedergefallenen
steine und eisenmassen, in Gilberts annalen der physik bd. 15. s. 307.
— V. Ende, über massen und steine, die vom mond auf die erde ge-
fallen sind. Braunschweig 1804. — Noch ein beitrag zur geschichte
der vom himmel gefallenen aërolithen, in Vogts magazin für den
neuesten zustand der naturkunde. März 1804. — Boetticher, was
ist von den steinen zu halten, die vom Himmel fallen? Deutsche
monatsschrift, August 1796. — Reuss, über den steinregen bei Lissa,
im journal der physik, chemie und mineralogie. 8. bd. 2. heft 5. 457. —
Multa quoque dispersa inveniuntur in his scriptis: Freret, réflexions
sur les prodiges rapportés dans les Anciens. mém. d. l’acad. d. I. et
d. B. L. tom. 6. pag. 706. seqq. — Falconnet, sur la pierre de la mère
des Dieux. ibid. tom. 23. pag. 213. — Falconnet, sur les baithyles. ibid.
tom. 6. pag. 513. seqq. — Illi qui in aërolithorum imbribus originem
baetyliorum et causam litholatriae quaerunt, maxime timorem me-
tumque hominum urgent, quo affecti esse debebant conspicientes

31



saxa magna saepe mole e nubibus delapsa. In qua opinione multum
inest veri. Secundum versum Lucretii notissimum: Primus in orbe
deos fecit timor. — Hume, origine of religion, — Boulanger, anti-
quité dévoilée, — Dalberg, meteorcultus der alten, — alii, metum
ac timorem causam omnium religionum fuisse contendunt. Zoëga
quoque inter antiquissimas errores origines et latissime patentes hoc
refert, quod inopinato eventu perculsi rudes homines uni aliive rei
divinam et plus quam naturalem virtutem inesse crederent, ad bona
procuranda vel ad mala abigenda. l. c. pag. 241.

At forma et figura, nec non color aërolithorum, uti hodie no-
vimus, saepissime plane contraria est ejus, qualem veteres auctores
describunt, certe multum differt. Quid nunc? Jam pervenimus ad
tertiam de origine litholatriae opinionem discutiendam, quam multo
majoris momenti esse in explicandis, de natura baetyliorum fabulis
videbimus. Antiquissimis temporibus, quibus ars statuaria in cun-
abulis quasi fuit, lapides paene deformes, certe rudes atque inculti
pro deorum simulacris habebantur. Lapides inprimis, qui symbo-
la virium divinarum esse putabantur, vel tales, quales natura ipsa
formaverat, vel paulum modo adjuvante arte humana colebantur.
Maxime sublevari videtur haec opinio, quod in nonnullis lapidibus
honore divino cultis faciei cujusdam humanae vestigia sane rudia
atque irregularia conspiciebantur, qualia exempli gratia lapidi Pes-
sinuntio Cybeli consecrato Prudentius hymn. 10. 155. et lapidi quem
Arabes etiamnunc venerantur, Hadschar-al-Assowat dicto, Euthymi-
us Zygabenus in panoplia, ed. a Sylburg. tribuunt. Audiamus testes,
qui ad corroborandam hanc sententiam adduci possunt. Barbaros,
quia artem sculptoriam ignorarent, lapides pro diis coluisse, dicit
Dio Chrysostomus in orat. 12: πολλοὶ τῶν βαρβάρων πενίᾳ τε καὶ
ἀπορίᾳ τέχνης ὄρη θεοὺς ἐπονομάζουσι καὶ δένδρα ἄργὰ καὶ ἀσή-

μους λίθους. — Item Pausanias in Achaicis refert, solenne fuisse
antiquitus in Graecia rudibus lapidibus exhibere honores deorum.
Böttiger, ideen zur kunstmythologie, bd. 2. herausg. von J. Sillig, s.
135. ἀργοὺς λίθους, quos Pausanias commemorat, contractos esse ex
ἀεργοῖς λίθοις, recte notat. Respondent enim illis signa inertia, de
quibus vid. Arnob. adv. gent. 1. pag. 13. — Clemens Alexandrinus in
stromat. πρὶν γ’ οὖν ἀκριβωθῆναι τὰς τῶν ἀγαλμάτων σχέσεις, κίο-
νας ἱστάντες οἱ παλαιοὶ ἔσεβον τούτους ὡς ἀφιδρύματα τοῦ θεοῦ.
— In onomastico Pollucis, ed. Hemsterhuys. lib. 1. pag. 11. haec no-
tio reperitur: κοιλάναι λίθους εἰς θεοὺ μόρφην, excavare lapides in

32



deorum imaginem. In eo, quod Joann. Spencer de legg. Hebraeor.
lib. 2. cap. 4. conjicit, gentes naturae quodam instinctu res naturales
nullo artificio adulteratas sine signis et figuris numini gratiores exi-
stimasse, nihil est quod probari possit: cum populos omnes numini
nihil obtulisse praeter perfectissima quaeque et optima, satis constet.
Tirocinio artium finito apud omnes gentes statuas et templa deorum
quam maxime fieri potuit ornata videmus. Telchines, autochthonos
insulae Rhodi primos fuisse, qui simulacra deorum fecissent, laudat
Diodor. Sic. bibl. 5. 55. Telchinium sive Thelginium nomen a voce
θέλγειν, quae denotat incantare, fascinare, derivatur, de quibus vid.
Lobeck Aglaoph. 3. 4. pag. 1181.

Proxima huic opinioni videtur esse ea, quae originem cultus bae-
tyliorum in honore permagno et quasi divino quaerit, qui lapidibus
pro monumentis constitutis habebatur. Ut a rebus exorsi rudibus ac
simplicibus primaevi homines per gradus ad elegantia et magnifica
simulacra deorum pervenerunt: ita quoque antiquissimo memoriae
subsidio, rudibus saxis, lapidum mole, ligneisve truncis utebantur,
quibus posteritati notitiam rerum gestarum traderent, satis experti,
sine externo recordationis praesidio cognitionem rerum memoriae
soli concreditam perire. Quo minus hoc fieret, simulque monumenta
illa sine arte constituta longum per tempus durarent, sacrosancta ut
sua ita aliorum habebant. Innumera fere hujus rei sunt apud veteres
scriptores exempla, quorum ea modo afferamus, quae lucis aliquid
disquisitioni de hac institutione suscipienda praebeant. Magna ex
parte memoriam rerum a Diis vel ab heroibus gestarum posteris tra-
diderunt illi lapides. In Athenarum Acropoli lapis ostendebatur non
magnus, cui Silenus insedisse ferebatur, quando in Atticam venit
Bacchus, Pausan. 1. 3. — Apud Megarenses in arce Alcathoi regis
alter ostendebatur lapis, in quo Apollo lyram dicebatur deposuisse,
opem laturus Alcathoo in arce muro cingenda, unde saxum sonans
evasisse fertur, v. Pausan. 1. 42. — In eadem civitate prope prytane-
um saxum erat quoddam Anaclethra dictum, ubi Cererem narrabant
Proserpinam filiam raptam ab inferis revocasse, Pausan. 1. 43. — Eleu-
sinii monstrabant petram, cui nomen erat Agelastos, ubi post longos
errores consederat Ceres maerore afflicta de raptu Proserpinae, Apol-
lodor. bibl. 1. 5. — Eodem studio, in memoriam factorum et rerum
gestarum Aegyptii ingentiail la monumenta, pyramides, obeliscos
erexerunt; e quo scilicet solo conjici non potest, Aegyptios a cultu
lapidum non abhorruisse, cujus indicia obelisci et pyramides non

33



sunt satis luculenta, uti quidam voluerunt, exempli gratia Bidermann
in otior. litterar. part. 1. pag. 136. qua de litholatria veterum agitur. —
De more antiquo apud Hebraeos erigendi monumenta, Rosenmüller
testimonia collegit in libro: altes und neues morgenland bd. 1. 5. 48.
artikel 27. ad 1. Mos. 12. 7: „die patriarchen waren sorgfältig darauf
bedacht, das andenken an wichtige ereignisse durch altäre, behauene
steine und andere dauernde denkmale zu erhalten.“ — cf. Genes. 12.
7.; 13. 18.; 28. 18.; 31. 48.; 26. 33.

Hic commemorandi sunt termini, quibus honorem divinum ha-
bitum esse, jam antea vidimus. Dulaure, des cultes qui ont précédé
et amené l’idololatrie, pag. 160. originem baetyliorum in terminis
quaerit, ac primum quidem baetylum, qui Delphis asservaretur, eo
solo studio positum fuisse dicitur, quo fines templi sacrosancti habe-
rentur. Sanchuniathon docet, in Phoenicia multa baetylia inveniri,
ibique sacra haberi, tanquam terminos finibus tuendis positos. Cul-
tum saxorum a baetyliis, i. e. aërolithis, atque a terminis exortum
esse, concedit Boettiger l. c. pag. 135. Jam antiquissimis temporibus
lapides pro terminis positos esse, intelligitur ex Homer. 2. 20. v. 403.
ubi Minerva Martem percussura

λίθον εἵλετο χειρὶ παχείῃ

κείμενον ἐν πεδίῳ μελάνα, τρηχύν τε, μεγάν τε,
τὸνδ’ἄνδρεςπρότεροιθέσαν ἔμμεναι οὖρονἀρούρ-

ης.

Termini et ipsi ab Herme, sive Mercurio nomen accepisse videntur,
cum sermone hebraico, !Mהר herem, fines denotet, a qua voce grae-
cum nomen ῞Ερμης derivatur, cujus simulacra terminorum simillima
fuerunt. Quid quod conjecerint quidam, vocem: „mark, merkstein“
affinem esse cum latino Mercurio. Apud Hebraeos quoque !Mתרפי
theraphim, in viis publicis ponebantur, Ezech. 21. 26. in Iliade cf.
Hom. 2. 303.; 22. 326. ubi in memoriam foederis instituti lapis po-
nebatur. A lapidibus, quibus populi simulacris servientes ad foedera
sancienda utebantur, forsitan mos ortus est, per lapides jurandi, de
quo conferatur, quod supra dictum est. Similes lapidum, quales apud
Graecos commemorantur, ut Kappotas apud Lacedaemonios in quo
Orestes insederat et a vesania liberabatur, vid. Pausan. 3. 22. etiam in
sacris litteris notantur, vid. Genes. 28. 18. ubi de lapide agitur, quem
Jacobus in memoriam somnii erexit, et cui nomen dedit בּיתÊאל! beth-
el, i. e. domus dei. Cum Jos. 4. 4. ubi Josua Jordanem transgressus

34



duodecim lapides in medio flumine elatos poni jussit juxta nume-
rum stirpum Israëlitarum, cf. Jos. 24. 25. — Reg. 1. 7. 12. Samuel,
fugatis Philistaeis, in memoriam victoriae lapidem posuit. — Huc
pertinet statua quam dicunt Irmensulam, quam in memoriam vic-
toriae cujusdam positam esse, dubitari non potest. Joduta quoque
similis statua in pago Mansfeldico Thuringiae fuisse videtur, fide
non habita fabulis chronistarum, qui eam in recordationem victo-
riae imperatoris Henrici 5. positam esse dicunt. Venerem in magno
lapide Brachthan dicto posteris etiam temporibus coluisse Muha-
medanos, quod crederent, super eum patriarcham Abrahamum cum
pellice Hagar coiisse, aut camelum ei alligasse, cum Isaacum filium
erat sacrificaturus, scribit Euthymius Zygabenus in panoplia. Sacri
autem habiti sunt istiusmodi lapides eo, quod omnium interesset, ne
frangerentur, neve loco moverentur. Alia exempla praetermitto. A
prisca consuetudine, monumenta affusis unguentis, sertisque et vittis
impositis ac solemni sacrificio facto consecrare, repetendi videntur
illi lapides qui dicuntur uncti, λίθοι ἀληλιμμένοι, sive !Mנשׁפי Mאבני
abanim neschephim, uti Bochartus in libro qui inscribitur Phaleg et
Canaan, corrigere voluit, pro !Mנפשׁי Mאבני abanim neschephim, h. e.
lapides animati. Cum his conferri possunt uncti lapides apud Minu-
tium Felicem, et pingues lapides sive λίθοι λιπαροί apud Clementem
Alexandrinum, nec non apud Apulejum in apologia. Simulacrorum
seu idolorum apud Hebraeos ante Genes. 31. ubi de τοῖς !Mתרפי thera-
phim Labanis agitur, mentio fieri non videtur. Illa idola, theraphim
dicta, baetylia in modum lapidis Pessinuntii formata, humanae faciei
vestigiis exornata fuisse, verisimile habeo. !Mתרפי theraphim, a non-
nullis certe linguae hebraicae non satis peritis, eadem habebantur
cum !Mשׂרפי seraphim, et cum Serapide Aegyptiorum. Sed quid inter
utramque vocem apud veteres intercesserit discriminis, satis cogni-
tum est. Habet earum suam quaeque vox radicem, ut theraphim a
verbo !Pתר tharaph h. e. percontari, oraculum petere, seraphim vero
aut a voce hebraica !Pשׂר urere, aut a Sanscritica: sarpa i. e. anguis,
derivetur. Eos, qui utrumque miscuerunt, fefellit soni similitudo,
ratione non habita radicum. Simulacra primo non in hos usus posi-
ta, neque columnae, stelae aut cippi in deorum honorem fixa sunt,
sed ad memoriam et gloriae mortuorum cumulum statuebantur. De
lapidum cumulis pro sepulcris vel monumentis in honorem atque
memoriam defunctorum constructis apud gentes stirpis Germanicae
vid. Conring de antiquitatt. stat. Helmstad. et Worm in monumentis

35



Danicis, lib. 1. cap. 4. Quae in Holsatia reperiuntur, describit Trogil-
lus Arnkielius in libro, qui inscribitur: Cymbrisches heydenthum,
s. 223. De gigantum sepulchris ingente mole lapidum constructis,
quae germanice dicuntur „hünenbedde“ vid. Joann. Pickardt, korte
beschryvinge van eenige verborgene antiquiteten, p. 23.

Postea non ita intererat hominibus, primordii monumentorum
oblitis, an symbolum, an numinis ipsius, an symboli figuram adora-
rent, praecipue longo temporis spatio intermisso a conditis illis mo-
numentis. Tantum abest, ut hanc superstitionem miram atque inau-
ditam habeamus, ut naturalibus causis exortam esse putemus, prae-
sertim cum etiamnunc multa hujus rei similia videamus. Recordemur
modo superstitionis nostratum, qui monumentis in coemeterio posi-
tis vim sanandi morbos tribuunt. Vetustissimum etiam Graecorum
morem fuisse, saxa sive quadrata sive rudia ac prorsus inculta, saltem
aliam quam saxi speciem prae se non ferentia pro simulacris atque ido-
lis ponere, neque aliter quam numinum simulacris et statuis divinum
honorem prohibere, docet Pausanias in Achaicis l. c. ubi de Mercurio
Pharensi ejusque tumulis e lapidibus constructis disserit. — Zoëga di-
cit, innumeras esse quae occurrant hujus generis superstitiones, quae
magna ex parte ortae videantur e monumentis, licet nequaquam affir-
mari possit, omnes ab hoc fonte effluxisse. Addit auctor, quin forte a
monumentorum instituto natam esse omnem illam fabulam de saxo
a Saturno pro Jove devorato; quod concinnum est cum nostra opinio-
ne in exordio demonstrata, fabulam postea fictam esse a sacerdotibus
vel mythographis, qui aliter nomen baetylorum explicare nescirent.
Illud Zoëgae dictum viam nobis demonstrat, in qua pergendum sit.
Non ex una sola causa explicanda est origo litholatriae, quantumvis
lucis afferant eae, quas jam laudavimus, opiniones, sed ad multa alia
quoque respiciendum esse existimamus, cum, quodcumque antea
dictum est, non in omnia cadat.

Eodem jure, quo nonnulli homines eruditi ex figura lapidum a
veteribus cultorum, qualem nobis scriptores adumbraverunt, cogna-
tionem eorum cum aërolithis conjecerunt, uti Falconnet, alii, levitate
quadam judicandi et praeconcepta opinione fecerunt: nos quidem
longe aliud demonstrare et argumentis substruere posse videmur,
quod a paucis commemoratur, nedum urgeatur. Ratione enim habita
similitudinis plurium baetylorum, ac paene plurimorum, cum phalli
notissima figura, persuasum habemus, baetylia magna ex parte nonni-
si pro symbolis procreationis serviisse, ac propriam significationem

36



phallorum in mysteriis explicatam, occultam vero fuisse plebi, cui
longe alium sensum fabulis exornatum persuaserint sacerdotes. Acce-
dit, quod attributa eorum numinum, quorum pro simulacris lapides
sancti habebantur, consentiunt, deorum scilicet, qui vel agriculturae
vel procreationi praeerant, quorum inprimis notandi sunt Bacchus,
Amor, Cybele, Ceres, Venus etc. Cultum vero phalli affinem esse
astrolatriae sive sabaeismo, docemur locis veterum scriptorum, qui
in hanc rem legi possunt, quorum magnam partem jam attulimus.
Vis supranaturalis vel divina, quam veteres lapidibus attribuisse expo-
suimus, maxime fuit ignis elementaris, atque una cum eo vis procrea-
tionis, unde explicatur, quomodo achati potestas augendi amorem
conjugalem tribui potuerit. Egregie Zoëga l. c. pag. 213. affinitatem
phalli cum cippis, truncis et lapidibus conoidicis illis demonstravit.
Boettiger, ideen zur kunstmythologie, bd. 1. s. 54: „zwei hauptge-
genstände in den religionen des alterthums sind der phallus und die
schlange. Die letztere gehört ganz eigenthümlich dem fetischismus,
der erstere dem symbolisirten sterndienst.“ — Contra Falconnet,
qui baetylia fere omnia echinitas habere voluit, Zoëga recte anim-
advertit, echinitas nunquam habere formam vere sphaericam, neque
ejus molis visos esse, ut magni lapides dici possent. In echinitas non
cadit descriptio baetylorum. At nisi echinitae fuerant illa baetylia,
quid impedit, quominus affirmante descriptione ab auctoribus facta
hysterolithos appellemus? De priapolithis et hysterolithis, quos ho-
die quidem germaniee dicere solemus: „venusmuschel“ vid. Plin. hist.
nat. lib. 37. cap. 10. 57. qui eos diphyes appellat, adjungens, ita con-
structos esse eos lapides, ut concubitu venereo apti viderentur, nisi
lapides essent. cf. Knight, account of some remains of the worship
of Priapus, pl. 15. pag. 85. — Hinc ex concha nata esse dicitur Venus,
Plaut. Rud. 3. 3, 43. vid. Lichtensteinii specimen palaeograph. pag.
131. — Quantum apud Graecos nec minus apud Romanos, inprimis
vero apud gentes orientales phalli cultus floruerit, neminem fugiet.
Ante templum Veneris Hieropolitanum duo phalli, ingenti mole,
190 pedes alti collocati erant, quos Bacchus in honorem deae posuis-
se dicebatur. Sine dubio cultus Bacchi a phallo sive lingamo ortum
suum duxit, cf. Herodot. 2. 49. — „Joni“ sive „lingam“ nomen est
phalli apud Indos, apud quos etiamnunc luculentissima ejus cultus
vestigia reperiuntur. In India sunt monumenta immensae altitudinis,
consecrata Shivae, quae propter similitudinem quam cum phallo
erecto habent, qui in cultu ejus dei magna est vi, pro phallis haben-

37



tur et adorantur. In Dapper’s Asia pag. 111. simulacrum Mahadewae,
procreationis dei, secundum descriptionem, quam della Valle dedit,
adumbratur, quod prorsus simile est phalli; cf. account of the king-
dom of Nepal, in the second part of the Asiatic researches 8. edit.
pag. 307. Nepali prope Benarem lapidem esse nigrum, quem homines
simulacrum Mahadevae, dei amoris et procreationis, habeant, refert
Friedr. v. Dalberg, meteorcultus etc. s. 68. — In sacello Casmiriensi,
in pagoda Perwuttum sive Puravattam lapidem conoidem Mali-kardi
dictum pro phallo, symbolo ejusdem Mahadevae ab Hindostanis
coli, notant itineraria, quorum cf. Mackenzie’s reise nach Indien, 5. s.
20. — In museis atque antiquariis multae asservantur gemmae Persi-
cae, quas magna ex parte homines eruditi baetylia esse arbitrati sunt.
Quod fieri posse concedimus, sane in eo sensu, quo supra definita
sunt, tanquam amuleta. Similitudo antiquitatum illarum cum fasci-
nis est tanta, ut verisimile fiat, lapillos eos conicos, qui proprio nomi-
ne anticagli dicuntur, nihil esse quam fascina, quae in cultu Bacchi
aliorumque nominum, inprimis vero in mysteriis et Graecis et Ro-
manis maxime floruerunt. Accedit, quod plurimorum baetyliorum
formam conicam premunt scriptores, quae simillima erat figurae
phalli. Quid quod in voce ipsa affinitas coni cum procreatione expri-
matur. κῶνος, conus, symbolum membri genitalis, respondens voci
γοῦνος, cunnus, cognationem habet cum cuneo, γύνη, „können“ et
„kennen“ pariter ac hebraicum verbum ידה! jadah, cognoscere, in sen-
su communi et obscoeno, uti γίγνομαι et γιγνώσκω eandem habent
radicem; conus denotat quoque idem quod in graeco sermoneφάλος,
arcum scilicet aereum in casside elatum. De etymologia phalli v. infra.
Kanne, erste urkunde der geschichte, s. 481. §. 74. persuasum habet,
lingam, sive phalli cultum Indicum conjunctissimum esse cum lithola-
tria, quod maxime etymologices exemplis allatis demonstrare studet.
Praetermittamus conjecturas illas, quae quamquam sagacissimi inge-
nii testimonia, saepius tamen ab omni fundamento ut historico ita
critico nimis absunt; hypotheses, quas supra perstrinximus, licentia
magis excellentes quam scientiae utiles et fructuosas. Baetylia apud
omnes fere populos, quorum contulimus exempla, iis inprimis nu-
minibus consecrata fuerunt atque pro eorum simulacris habita sunt,
quae vel agriculturae, vel procreationi et amori praeesse credebantur:
unde venit, ut Cybeli matri Deorum lapidem Pessinuntium, Veneri
baetylum conoidem Paphicum, Dusari-Baccho vel Veneri Uraniae
lapidem, quem dicunt Arabes Hadjar-al-Assowat, apud Indos Maha-

38



devae saxum nigrum addictum fuisse videamus. Quin etiam Apollini
lapides consecrati erant, quia in sole symbolum virium masculina-
rum procreationis venerantur populi orientales, Lunam vero partem
receptivam habent. E quibus conjectura de nexu lapidum cum phallo
clarior evadit. Quod qui mirum putant, veteres in re inanimata ac
paene mortua, qualis est lapis, vim procreandi coluisse, respiciant
modo philosophorum opiniones de affinitate saxorum cum stellis
atque daemonibus earum geniis. Vis quaedam secreta, veteribus non
explicita in magnete, succino, ceterisque lapidibus manifesta fieri
credebatur. — Hic baetyliorum cum phallo nexus, qui negari non
poterat, multis eruditis tam mirus atque inauditus esse videbatur, ut
hanc aliamve causam originis quaererent. Inter quos Kanne l. c. co-
gnationem quae est inter lapidum et phallorum cultum, a nonnullis
exemplis etymologicis optime electis derivare studet, quae ut judicare
possimus, recordemur oportet ejus, quod supra de jurisjurandi Roma-
norum formula antiquissima: — per Jovem lapidem! — dictum est.
Testis denotat „zeuge,“ testa „hode,“ quae vocabula unum idemque
etymon habere, verisimilius etiam fit exemplis ceteris. In sermone
germanico „zeugen“ ponitur pro „erzeugen“ et „bezeugen.“ Graecum
vocabulum τέκμαρ cognatum est cum radice τέκειν, unde τίκτειν.
Deinde apud Graecos vox θρῖον significat et testiculam et lapidem.
„hode“ derivandum esse a voce hebraica: עוד! ud, h. e. testari, עד! ed, i.
e. testis, censet Kanne, qui his et multis aliis adjectis argumentis, quae
in extenso proferre non potuimus, conjicit, lapidem sacrum, qui pro
testi jurisjurandi et foederis sanciendi sumebatur, lingam lapidem
vel phalli symbolum, procreandi vi praeditum, fuisse. — Longe alio
modo Zoëga l. c. pag. 213. originem affinitatis baetyliorum cum phal-
li cultu demonstrat, qui et ipse ab arte etymologica argumenta sua
petens, radicem vocis φάλλος cum figuris baetyliorum, cipporum,
terminorum, columnarum comparat. In lingua hebraica עלה! alah,
significat elationem, ascensum, quemvis motum sursus directum;
in coptica ;lhz ascendere, unde vocabula φάλης, φάλος, φάλλος,
palus, „pfahl“ et voces graecae nonnullae exortae sunt, quales sunt
ἅλλειν, ἅλλεσθαι, saltu sese efferre, φάλος conus vel apex, φάλαγξ
lignum teres oblongum; Pales dea Etruscorum, quae ruri colendo
praeerat; fala, turris. Zoëga d. us. et or. obel. pag. 213: Phales aut
Phallus, cujus radix etiamnunc in Aegyptia lingua ac in Hebraica
superest, quamcumque rem in altum porrectam significat, nec aliud
fuit apud priscos Graecos deus ille, quam procerus stipes sive cippus

39



oblongus ad agrum tuendum aut forum designandum statutus. —
Adjungit Zoëga, Aegyptios literasΠ,Τ,Ν tanquam pronunciationis
adminicula quibuscunque vocabulis praefigere consuevisse singulas,
quae postea a grammaticis ita fuerint ordinatae, utΠmasculinum,Τ
femininum genus,Ν pluralem numerum significaret. Quod verum
ac justum esse, vix dubitabitur: sed cur originem litterae φ in voce
graeca φάλλος in lingua Aegyptia quaesiverit Zoëga, non intelligo,
quoniam satis in sermone Graeco locus detur explicationi. Equidem
reperio caussam, cur praefixa sit litera φ, in digammate quod dicitur
Aeolico F cujus exempla conferre, supervacaneum esse videtur. Eti-
am vox Hebraica עלה! alah, haud dubie cognata cum Graeca ἅλλειν,
eum syllabae declarat sonum ,ע! quem nos quidem pronunciare non
solemus, qui tamen graece per digamma Aeolicum reddi potest. —
Ex hac baetyliorum cum phallo affinitate explicari mihi posse videtur
origo ac nomen famosissimi illius templariorum idoli, quod dicunt
„baphomet.“ Jam antea vidimus, lapidum sanctorum cultum latissime
patuisse inprimis in terris Orientalibus, et Christianos quoque non
solum primis saeculis ineuntis aerae, verum etiam temporibus medii
aevi plus minusve in eo versatos esse. Conferendum est id quod su-
pra dictum est de capitibus conciliorum Agathensis et Nannetensis.
Nomen illud baphometi, de quo sexcentas diversissimas fovebant
opiniones homines eruditi, originem duxisse a dialecto quadam ori-
entali, plurimi persuasum habent, quorum inprimis Hammer vocem
illam derivare studet a baphi meta h. e. baptismus igneus. Nicolai ori-
ginem quaerit in vocibus βαφὴ et μῆτις, baptismus et ratio, orientali
sane modo conjunctis, vel genitivo μήτιδοςmutato in μήτους. Sunt
etiam, qui similitudine quadam soni perducti Baphometum corrup-
tum esse Mahometum, abstruse sane arbitrentur. C. G. Lenz in libro,
quem supra laudavimus, verisimilem facere adnititur etymologiam a
Paphi meta ductam, h. e. conus Paphicus. Baphometum simulacrum
quoddam fuisse ad instar Hermis, forma lapidis conici, cujus cultum
templarii equites in bellis pro sacris Christianis susceptis, supersti-
tione amuletorum in terris Orientalibus infecti, assumpsissent, om-
nes consentiunt rerum scriptores et contemporanei et hodierni. Ex
more templariorum, quo neophytae Baphometum adorabant atque
equitum superiorum umbilicum osculabantur, facile nexus quidam
ejus idololatriae, quae pudenda sacrosancta habebat, et aedoeolatriae
cum cultu lapidis Veneris Paphicae, qualem nobis describunt veteres,
intelligitur. Idolum Baphometi repraesentasse figuram admodum

40



humanam barbatam, qui urgent, nostram de hac Baphometi origine
non confundunt opinionem, cum in Asia maxime Deum quoque
Venerem cultum fuisse satis constet. Ceterum templarios equites
et Veneri masculae, quae dicitur, deditus fuisse, neminem fugit. An-
tiquissimum deae Veneris simulacrum conus erat lapideus, modo
in umbilici modo in metae formam constructus, inter duas magnas
trabes positus in medio, quibus pariter ac in templis Phoeniciis sol et
luna indicarentur. Unde venit, ut in templo Hierosolymitano duae
columnae collocatae nomen acciperent: !Nיכי jachin et בּועז! boas, h. e.
conus a verbo !Nכּו kun, i. e. ponere, et בּוÊעז! boas, i. e. in eo vis. Sol
et Luna apud omnes populos, ut in mythologia Germaniae septen-
trionalis, ita in doctrinis philosophorum Graecorum, nec non in
fabulis Orientalium symbola habebantur virium procreationis et
productivae et receptivae. Secundum Creuzerum, qui dubitat an hoc
Veneris baetylium aërolithus fuerit, uti Boettiger contendit, phallus
erat summum naturae symbolum.

Creuzer, mythol. und symbolik 2. s. 495: „Es kann nicht der ge-
ringste zweifel stattfinden, dass im adyton zu Paphos die göttin als
eine wirkliche spitzsäule stand, und zwar nicht aus unbehilflichkeit
uralter bildnerei so vorgestellt war, sondern absichtlich als sprechen-
des symbol der zeugenden naturkraft.“ — Inde umbilicus, qui in
nummis et gemmis conspicitur, explicari potest. Parva simulacra
phalli pro amuletis et talismanibus ferri solita erant a sacerdotibus
Cybeles Pessinuntiae et ab aliis, unde factum est, ut propter simi-
litudinem eorum cum baetylis magnis, et ipsa baetylia haberentur.
Vestigia prisca cultus phalli quaerenda sunt in mysteriis, in quibus
inprimis ea numina, quae agriculturae et procreationi praeerant, co-
lebantur. Similem fovebant cultum Hindostani, qui quodcunque
amoris et procreationis symbolum, non modo lapides phalloidicos,
verum etiam arbores mirabili quadam forma praeditas adorabant,
uti exempli gratia Kaldeir arborem quamdam, cujus radices formam
phalli simillimam, symboli dei Shivae, praebent, quapropter a Fran-
cogallis appellari solet: „l’arbre indécent.“ Ex Mani, quod denotat
puerum, phallum et ficum, juxta cosmogeniam Indicam Bhavani et
Shiva-lingam oriebantur. Cabirium mysteria connecti cum hoc phal-
li cultu, non dubium est. Secundum schol. ad Apollon. 1. 915. cod.
Paris, Kabirium fuisse tres, dicit Mnaseas: Axiokerson, Axiokersam
et Axieron, sive Plutonem, Proserpinam, Cererem. Nonnulli adjung-
unt Casmilon, qui teste Dionysodoro, Mercurius erat. Ceterum cf.

41



K. O. Mueller, Orchomenos, s. 449: „Wenn irgend eine einzelne
ableitung des kabirensystems die richtige ist, so ist es die Indische,
und die analogie von Para-brama, Bhavani, Lingam, Brama, Wishnu,
Shiva mit Hephaestos, Kabeiros, Kadmilos, Axieros, Axiokersa und
Axiokersos kann sehr weit verfolgt werden. Auch ist Shiva-lingam
dem Axiokersos-Kadmilos gleich.“ — Qualem vim procreandi in
lapidibus insitam veteres crediderint, ex fabulis quibusdam intelligi
licet. Agdus ingens rupes Phrygiae, Jovis semine gravida facta Ag-
destin heroem hermaphroditum progenuisse dicitur. Simili modo
Mithras misogynus rupem gravidam fecit, a qua juvenis Diorphus
natus est. Haud ineptum esse videtur, versum illum Horatianum, qui
in proverbii abiit usum, cum his fabulis conferre:

Parturiunt montes, — nascetur ridiculus mus! Ad recentiora
tempora ut veniamus, recordari subit ultimorum vestigiorum, cul-
tum Priapi et phalli indicantium, quae reperire videmur in eo, quod
Etienne, apologie pour Hérodote, tom. 2. pag. 253. notat, sanctos
quosdam, quorum cultus in Francogallia floreat, St. Gilas et St. René
qui dicantur, sterilitatem muliebrem solvere posse credi, atque idcir-
co phallos parvulos a sacerdotibus consecratos sanctisque deditos
mulieribus opem poscentibus vendi, quae insignia illa in collo tam-
quam amuleta ferre dicuntur. Similis est hujus cultus superstitio
quaedam, quae Iserniae in regno Neapolitano floret et S. S. Cosmo
et Damiano vim solvendae sterilitatis muliebris tribuit. — Nihil novi
sub sole! Idem, quod hodie sacerdotes de vi magica amuletorum et
talismanium fabulantur, jam multis saeculis antea plebs superstitiosa
et miraculorum cupida tanquam oraculum a coelo ipso in terram mis-
sum crediderat. Renovata esse videntur mysteria, in quibus phallus
pro symbolo procreationis colebatur.

Iis, quas jam contulimus, caussis litholatriae, addi posse videtur
jam ultima, quam quidem in fraude sacerdotum quaerimus, qui in
oraculis edendis et in miraculis faciendis baetyliorum viribus in sua
commoda utebantur. Artes illas malas, quas ministri deorum exer-
cebant secuti proverbium illud notissimum: „mundus vult decipi,
ergo decipiatur!“ jam veteribus notas fuisse, indicant nonnulli apud
rerum scriptores loci, quorum haud parvam partem jam in exten-
so citavimus. Sanchuniathon, ubi distinguit inter baetylia majora
et minora, haec talia notat, quorum adjutorio praestigiatores se et
futura praescire et miras res efficere posse gloriarentur. Artem vero
praestigiatoriam sacerdotes soli sibi vindicarunt. Egregium porro ex-

42



emplum praebet Helenus vates, quem Orphei λιθικά commemorant,
qui lapidem Apollini sacratum possidere dicebatur; nec minus Eu-
sebius ille medicus, cujus Damascius in vita Isidori philosophi apud
Photium l. c. mentionem facit. Hunc Eusebii lapidem sanctum signis
et lineis magicis pictum fuisse, qualia etiamnunc in museis asservan-
tur amuleta, diserte notat auctor in Photii bibliotheca, pag. 1062.
Neque est quod miremur, veteres his fallaciis decipi potuisse, cum
nostra quoque tempora similia praebeant exempla. Quis primum lapi-
dem tollere potest? — Romanos inprimis omnium tali superstitione
captos esse, scimus ex innumeris scriptorum locis. Cum barbarorum
cultu numinum et omnes stultitius ineptiasque superstitiosas cetero
populorum adoptarunt; cf. Creuzer, symbolik und mythologie, bd. 3.
s. 50: „Baetylien, pygmäenidole, geweihete binden, amulete wurden
in den händen der adepten und gaukler, später besonders unter den
für solche dinge so empfänglichen Römern zu wirksamen dingen.“

Jam paucis repetendae esse videntur opiniones ut antiquorum ita
hodiernorum scriptorum de origine et caussis litholatriae, quibus,
quid insit falsi aut veri, exposuimus. Certe ex multis diversissimis,
quae sub examen vocavimus, argumentis, eam habemus persuasio-
nem, uti omnes fabulas, ita etiam mythum baetyliorum, ejusque origi-
nem non ex una sola caussa explicari posse, eosque homines eruditos
plus minusve errasse, qui hanc viam ingrederentur. Contra in origine
litholatriae in qua veteres et Christiani quoque medii aevi versati
fuerunt, demonstranda, varias rationes interpretandi adhibendas es-
se inter omnes constat, atque ex eo jam intelligitur, quod ii qui unam
solam explicandi rationem secuti sunt, ne ipsi quidem ea contenti
fuerunt: quod aliter fieri non potuit, cum videremus, fetissismum
cum sabaeismo et primitivo et cum degenerato maxime cognatum,
quin conjunctissimum fuisse: cf. Hartmann, gemälde von Arabien
und aufklärungen über Asien, bd. 2. s. 874: „der reine gestirndienst
der ursprünglich in Arabien zu hause war, artete in bilderdienst und
baetyliencultus aus.“ — Eorum, qui partem naturalem fabulae et
cultus baetyliorum solam premebant, atque in ea caussas originis li-
tholatriae quaerebant, nomina sola afferre satis habuimus, cum ab eo,
quod hic nobis tractandum erat, nimis abesset res, de qua illi disseruer-
unt. Eorum contra, qui partem antiquariam urgebant, fere omnes,
quantum in nobis erat, contulimus, collatosque judicavimus. Idcirco
in fetissorum atque astrorum cultu, in monumentorum institutione,
inprimis artis statuariae initiis, in aërolithorum lapidationibus, in

43



cultu deorum qui procreationi praeerant, praesertim in phalli cultu,
denique in circulatoriis sacerdotum praestigiis caussas quaesivimus,
quae litholatriam excitarent atque augerent, ad quam explicandam
ac demonstrandam nihil veteres, recentiores scriptores antiquitatis
studii periti omnia contulerunt.

44



Vita

Natus sum ego Franciscus Ludovicus Boesigk Dresdae a. d. 13.
cal. Jul. h. s. a. 30. patre Joanne Aenotheo, matre Carolina Friderica
e gente Ehrhardt, quo utroque parente adhuc superstite laetor. Fi-
dem profiteor evangelicam. Primis litterarum rudimentis imbutus
vere a. 1844. in quartum ordinem gymnasii S. Crucis, quod rectore
Groebel, postea quidem Klee, viris spectatissimis, Dresdae floret,
receptus, inde ab anno aetatis undevicesimo maturitatis testimonio
instructus autumno a. 1849. in universitatem Lipsiensem me con-
tuli, cujus civibus Buelavio Rectore Magnifico adscriptus sum, ubi
primum studiis theologicis, postea philologicis me dedens per tria
semestria lectiones audivi horum doctorum illustrissimorum: An-
ger, Brockhaus, Drobisch, Fechner, Fricke, Hartenstein, Niedner,
Roscher, Westermann, Winer. Vere a. 1851. in hanc almam universi-
tatem Friderico-Guilielmam transivi, cujus civibus Twesten Rectore
Magnifico adscriptus nomen dedi apud Dove Decanum. Scholis in-
terfui doctissimorum virorum: Benecke, Boeckh, Bopp, Grimm, v. d.
Hagen, Hertz, Massmann, Ranke, Trendelenburg. Quibus omnibus
meis praeceptoribus optime de me meritis, quantam debeam gratiam,
pio animo semper reminiscar.

45


