
De Baetyliis

Dissertatio inauguralis
quam consensu et auctoritate

amplissimi philosophorum ordinis
in Alma litterarum universitate

Fridericae Guilelmae
ad summos in philosophia honores

rite capessendos

Die 14. M. Augusti A. 1854
H. L. Q. S. publice defendet

Auctor

Ludovicus Boesigk
Dresdensis

Adversarii Erunt:

F. Schultz, Phil. Dr.
C. Euler, Phil. Dr.

A. Walter, Phil. Dr.

Berolini. 1854

Typis Gustavi Schade

Solar Anamnesis Edition

CC0 1.0 Universell



Augusto Boeckh
viro Illustrissimo et Magistro

Carissimo.

Hasce studiorum primitias sacras esse
pio gratoque animo

voluit

auctor.

1



Quaecunque in scriptis quum veterum

tum hodiernorum auctorum antiquitatis

studii peritorum de baetyliis dispersim no-

bis tradebantur, tantum aberat ut prodes-

sent ad explicandam lapidum illorum natu-

ram, cultumque eorum describendum, ut

de eorum nomine, ejusque origine ac no-

tione hominum eruditorum sententiae eti-

amnunc in contrarias partes discederent.

Exstiterunt ut antiquis ita nostris quoque

temporibus, qui huic argumento lucis ali-

quid afferre studerent: quos, quamquam

sexcentas res ad historiam, mythologiam,

ad studium antiquitatis nec non linguarum

et orientalium et occidentalium, vel ad hi-

storiam naturalem pertinentes attulerunt,

ne nomen quidem baetyliorum satis expli-

casse existimo; quod unde sit ortum, quid-

ve significet secundum locos a veteribus

scriptoribus et sacris et profanis de ea re

nobis traditos, jam paucis verbis exponere

conabor.

Saxa quaedam ab omnibus fere populis

antiquis divino honore culta, ac plerum-

que pro numinibus ipsis, certe pro simula-

cris deorum habita, graeco nomine ϐαίτυ-

λοι sive ϐαιτύλια, latine quidem baetylia

sive betuli dicebantur, cf. Plin. hist. nat.

37. 9, 51. In fragmentis Sanchuniathonis

rerum Phoeniciarum scriptoris, per Philo-

nem Byblium graece versis, apud Eusebium

in praeparationis evangelicae lib. 1. 10. ex-

stantibus nomen paullum aliter scriptum

commemoratur, de quo v. infra. Ibidem

unum quatuor filiorum, quos Uranus cum

Gaea genuit, Βαίθυλον vocatum esse, dicit

2



Sanchuniathon. Tum pergit auctor noster,

deum Uranum ϐαιθύλια, sive lapides ani-

matos creavisse, — ἐπενόῃσε ϑεὸς Οἰρα-

νὸς ϐαιθύλια, λίθους ἐµψύχους µηχανησά-

µενος. — Bochartus, Phaleg et Canaan lib. 2.

cap. 2. p. m. 707 notionem graecam λίθους

ἐµψύχους male conversam ex lingua he-

braica habere voluit, interpretem in verbis

Phoenicii scriptoris ipsis !Mנפ�י Mאבני abanim

nepheschim, pro !Mנשׁפי Mאבני abanim nesche-

phim legisse arbitratus: quem qui sequitur,

lapides unctos pro lapidibus animatis assu-

mere debebit; cf. des Brosses, du culte des

dieux fétiches, p. 106. „Ouranos trouva les

Baityles et a fabriqué les pierres animées ou

plutôt selon la juste correction de Bochart,

les pierres graissées.“ — Quae viri eruditis-

simi sententia, quamquam loco quem mox

commemorabimus, Genes. 28. 13. confir-

mari videtur, tamen inter judices lis est. De

baetyliis Hesychius ad h. v. refert, ϐαίτυλον

illum lapidem esse, quem Rhea pelle capri-

na redimitum obvolutumque et lacte obli-

tum Saturno marito suo loco Jovis recen-

tis a partu in Thaumasio monte Arcadiae

devorandum dedisset — οὕτως ἐκαλεῖτο ὁ

δοθεὶς λίθος τῷ Κϱόνῳ ἀντὶ ∆ιός. — Etymo-

log. Magn. — ϐαίτυλος ἐκλῆϑη ὁ λίθος, ὃν

ἀντὶ ∆ιὸς ὁ Κϱόνος κατέπιεν · εἴρηται δὲ,

ὅτι ἡ ῾Ρέα ϐαίτῃ αἰγὸς σπαργανώσασα τῷ

Κϱόνῳ δέδωκεν. — Priscian. lib. 1. Abdir

genus lapidis. lib. 5. Abdir deus est: dicitur

et hoc nomine lapis, quem Saturnus dicitur

devorasse pro Jove, quem Graeci ϐαίτυλον

vocant. — Secundum hanc fabulam, de qua

v. Stephan. Byzantin. a. v. Θαυµάσιον. Apol-

3



lodor. 1. 1, 5. Hygien. astron. 2. 43. Hesiod.

theog. v. 467. seqq. Ovid. fast. 4. 205. my-

thographi ϐαιτύλου nomen satis explicari

per ϐαίτην, pellem caprinam, putaverunt.

Maxima fuit inter homines eruditos contro-

versia, utrum nomen illius lapidis derivan-

dum sit a graeca voce ϐαίτη, uti mythogra-

phi contendunt, an ab antiquissimo originis

vestigio, quod invenire posse videtur in loco

jam supra citato, Genes. 28. 18, 19. ubi Ja-

cobus postero mane post notissimum illud

somnium, quo angelos de coelo ad terram in

scala descendentes conspexerat, lapidem,

quo dormiens cervicali usus erat, statuis-

se narretur, quem בּיתÊאל! beth-el, h. e. do-

mum dei vocavit. Ex illo beth-el ortum esse

nomen lapidum sanctorum, quibusnam ar-

gumentis hoc defendi possit, quaerendum

est. Firmissimum hoc afferri posse videtur,

quod non paucas voces, maxime nomina

propria graeca, ex linguis quae dicuntur Se-

miticis, inprimis ex lingua hebraica sumta

esse, multis exemplis demonstratur. Atta-

men viros doctos, qui in enodandis nomi-

nibus laborarent, saepius in vocabulorum

caussis explicandis modum excessisse, ne-

gari non potest. Quanta est pugna doctissi-

morum hominum de etymologices finibus!

In quam egregium illud Horatianum cadit: —

Iliacos intra muros peccatur et extra. — Si

respicimus, fabulam illam de lapide, quem

Rhea Saturno pro Jove deglutiendum daret,

cujus supra mentionem fecimus, post even-

tum quasi eoque studio fictam esse posse,

ut per eam etymologia baetyliorum a ϐαίτῃ

explicaretur et verisimilis fieret, facere non

4



possumus, quin alteram opinionem, quae

baetyliorum nomen ex lingua hebraica a vo-

ce בּיתÊאל! derivare studet, sequamur, quippe

quae multis iisque haud levibus exemplis

sublevatur atque augetur. Quis affinitatem

vocis hebraicae cum graeca non videt? Ni-

hil ibi praeter flexionem immutatum est.

Magna vi simillimum exemplum existimo,

quod offert nomen oppidi Arabici ad ma-

re rubrum siti Βαίσαµψα dicti, quod simili

modo ex vocibus בּיתÊשׁמשׁ! beth-schemesch

h. e. domus solis, ortum est, cf. Stephan.

in lib. d. urbibus. Quam in rem probandam

varia collegit Bochartus, qui in eo tantum

errasse videtur, quod praeconcepta opinio-

ne rem demonstrare adnixus, periculosam

exempli imitationem iis prodidit, qui foetu-

tinis grammaticis delectarentur. Tum Bo-

charto auctore surgere potuerunt, qui, ut

e multis pauca afferam, nomen ᾿Ολύµπου

ab בּו! Mעולמי olamimbo, h. e. aeterni dii in

eo, derivarent; qui uti Joann. Turnerus in

bibl. universal. 15. pag. 53. inter alias inge-

nii delirantis ineptias originem pontificis

in אשׁ! את פּונת ponet et esch, h. e. qui ignem

inspicit, quaererent. Certe hoc non in no-

stram etymologiam cadit. Huc accidit, quod

mos colendi saxa de coelo delapsa atque

asservandi in templis fanisque ex Oriente

in Graeciam introductus esse videtur, cum

antiquissima illius cultus vestigia in Phoe-

nicia quaerenda sint, unde a Cadmo una

cum literis in Graeciam translata fuisse, fa-

bula tradit. Phoenicibus pariter ac Hebraeis

mos erat ex antiquissimis temporibus, ut la-

pides cultui deorum consecratos ungerent,

5



qui Jacobi exemplo probatur. Res et ipsa

una cum nomine ex Asia in Europam per-

venit. Quae cum ita sint, jam unde veniat

litera ϑ in voce ϐαιθύλια, uti scriptum est

in fragmentis Sanchuniathonis apud Euse-

bium l. c. quamquam omnes reliquae versio-

nes habent literam τ, haud difficile intelligi-

tur, ratione habita originis Phoeniciae vocis

ϐαιθυλίων. Litera scilicet hebraica ת! in Êבּית
אל! beth-el, par eademque est cum graeca

ϑ. Nihilominus usum communem in scri-

bendo hoc nomine sequi debemus, qualem

mythographi graeci adoptarunt. De abstru-

sa Fourmontis opinione, ϐαίτυλον nomen

habere a Batuele, patre Labani, ac ϐαιθύλια

idem significare quod !Mתרפי theraphim, non

est quod disseramus, cf. Fourmont, reflexi-

ons critiques sur les histoires des anciens

peuples, tom. 1. liv. 2. sect. 3. cap. 2. pag.

65.

Apud Priscianum in inst. graec. edit. Ba-

sil. 1586. p. 127. alterum etiam nomen re-

peritur, Abdir sive Abadir, et Agdir sive Aga-

dir, cujus de origine multum disputatum

est, dubio nondum prorsus remoto. Sunt

qui nomen illud per אדיר! Nאב eben adir h. e.

lapis divus, explicare velint. Alii praeferunt

etymologiam a vocibus אדיר! אב ab adir, h.

e. pater divus, ductam. נדר! Nאב eben neder,

esset lapis votivus. Qui originem in lingua

sanscritica quaerunt, abadir derivare stu-

dent a vocibus abi et adir h. e. in finibus,

idem quod terminus. Bochartus vero rem

acu tetigisse videtur, nomen abdir ductum

esse ab דיר! Nאב, putans, h. e. lapis rotun-

dus. De immutata litera !N in א! conferenda

6



sunt similia exempla, quae lingua graeca

praebet, uti accusativ. ϑῆϱα pro ϑηϱν, δε-

χοίατο et εἰρύατο pro δέχοιντο et εἴρυντο.

Contra ea Joann. Conrad. Stephan. Hoellin-

gius in dissertatione de baetyliis veterum

sive de lapidibus unctione numini conse-

cratis, Groning. 1715. Lips. 1724. Brem.

1729. dicit:— Etiamsi Bochartus in Phaleg

et Canaan multi varia eruditione probare

annitatur, vocem Abaddir ex Phoenicio Nאב
דיר! quod lapidem sphaericum denotet, cor-

ruptam esse: vix tamen ipsi assentire po-

tero, cum ex aliis auctoritatibus constet,

baetylia non semper sphaerica, sed etiam

aliarum figurarum fuisse. — Eam quam mo-

do commemoravimus Bocharti opinionem

de origine nominis ab דיר! Nאב, sive a lapi-

de sphaerico ducenda, sublevat locus, qui

apud Plinium in descriptione lapidum repe-

ritur, ubi de gemmis cerauniis agens, betu-

los rotundos esse lapides dicit, cf. Plin. hist.

nat. lib. 37. cap. 9. per illas (scil. cerauni-

as gemmas) quae nigrae sunt et rotundae,

urbes expugnari et classes (Sotacus refert)

easque baetylos vocari. — Cum lapides illos,

quibus nomen baetyliis fuit, maximam par-

tem rotundos fuisse constet, uti jam mul-

tis exemplis probabitur: quae Hoellingius

l. c. contra Bochartum admonet, refellere

possumus. Nomen abadir una cum baety-

liis longum per tempus veteribus notum

fuisse et postea deos ipsos significasse (uti

Sanchuniathon unum filiorum Coeli et Ter-

rae Βαίθυλον vocat) ex Augustini, episcopi

Hipponensis epistola ad Maximum Madau-

rensem intelligi licet: Miror, quod nominum

7



absurditate commoto in mentem tibi non

venerit, habere tuos et in sacerdotibus euc-

addires et in numinibus abaddires. — Abad-

dires apud Phoenices eosdem fuisse, quos

Romani deos selectos, magnos, potentes

sive deos majorum gentium vocarent, sci-

mus. His omnibus argumentis satis probas-

se mihi videor, utrumque nomen lapidum

illorum sanctorum, et baetylia et abaddires

originem ducere ex lingua hebraica, quam

maximam affinitatem cum lingua phoenicia

habere, et ex ea ipsa ortam esse, neminem

fugit, ratione habita testimoniorum, quae

in scriptis patrum, quos dicunt, continen-

tur; cf. Augustin. opp. ed. Antwerp. tom. 9.

pag. 198: quod verbum linguae punicae con-

sonum est, sicut alia Hebraea permulta et

paene omnia. — Id. in quaestt. super judices

6. 16: istae linguae (Hebraea et Punica) non

multum inter se differunt. — Id. in Joann.

tractat. 15.: cognatae quippe sunt linguae

istae, Hebraea et Punica. — Hieronym. in

Jerem. 5. 25: Poenorum lingua Hebraeae

magna ex parte confinis est. — Id. in Jes.

3. 7: Lingua Punica, quae de Hebraeorum

fontibus manare dicitur.

Pertractatis his rebus jam mihi pro-

positum est, locos veterum scriptorum

in medium proferre, in quibus exempla

cultus baetyliorum referuntur. Fere om-

nes loci, quorum sunt permulti, in forma

baetyliorum describenda consentiunt. In

Asia, quae patria cultus lapidum sanc-

torum, sive litholatriae (sit venia verbo!)

fuisse videtur, inprimis Phoenicia, Sanchu-

niathone teste, cultum illum fovebat, cf.

8



Rosenmueller, altes und neues morgenland,

1. pag. 126: „bei den, den Hebraeern be-

nachbarten Phoeniciern war die verehrung

der heiligen steine besonders gewöhnlich;

aber auch in vielen anderen gegenden.“

Reperiebantur ibi dispersi multi lapides,

quos terminos fuisse atque sacrosanctos

habitos esse, tradit auctor. Hypsouran-

ion, quem mythographi Phoenicii primum

hominem ex quinta stirpe, natumque e ge-

nere gigantum fuisse fabulantur, mortuum

coluerunt Phoenices cippis et columnis,

quas ei pro simulacris consecraverunt.

Orientales prisca aetate sancte ac religiose

lapides observasse, Eusebius est auctor,

dem. evangel. 1., 10. quos consuevisse ait,

τὰς στήλας προσκυνεῖν καὶ ταύταις ἑορτὰς

ἄγειν κατ’ ἔτος. Emisae (cui hodie apud

Arabes nomen est: Hims) in templo dei

Elagabali baetylum fuisse, quem postea

Heliogabalus imperator Romanus, sacerdos

illius numinis, Romam portare juberet,

Herodianus narrat, cf. Herodian. hist. lib. 5.

cap. 3. qui saxum ita describit: λίθος δέ τις

ἔστι µέγιστος, κάτωθεν περιφερῆς, λήγων

εἰς ὀξύτητα · κωνοειδὲς αὐτῷ σχῆµα τε καὶ

ἡ χϱώια µελαῖνα. ∆ιοπετῆ δὲ αὐτὸν εἶναι

σεµνολογοῦσιν ἐξοχὰς δέ τινας ϐϱαχείας

καὶ τύπους δεικνύουσιν. εἰκόνα δὲ ἡλίου

ἀνέργαστον εἶναι ϑέλουσιν, οὕτω ϐλέπον-

τες. — Qui lapis conspicitur in nummis

Romanis Heliogabali et in nummis Ephesiis,

v. Eckhel, doctrina nummor. vett. tom. 7.

pag. 240. tom. 3. pag. 211. Beger, thesaur.

Brandenburg. 2. 712. Vaillant, numismata

Imperatorum praestantiora, ed. 2. tom.

9



22. pag. 285-288. Vaillant, numismata a

populis Graecis cusa, pag. 127. Beger l. c.

nummum affert, cui circumscribitur: SANC-

TO DEO SOLI ELAGABAL, in quo conspi-

citur lapis conoidicus, quem circumstant

perticae quatuor umbracula sustinentes,

vehitur curru ab equorum quadriga trac-

to. Herodiano teste solis imaginem in eo

lapide humana arte non fabrefactam esse,

saxumque ipsum a coelo delapsum haberi,

confirmat ille nummus. Herodianus l. c.

addit: ϑεον ἥλιον οἱ ἐπιχώριοι σέβουσι, τῇ

Φοινίκων ϕωνῇ ᾿Ελαιογάβαλον καλοῦντες.

— Atenim vero primordia ejus nominis unde

repetenda sint, dubitandi datur occasio,

ita ut multiplex sensus admittatur. Zoëga,

de usu atque origine obeliscorum explicat

Elagabalum per deum Terminum גּבל! אל el

gabal. Salmasius et Casaubonus in notis ad

Lampridium interpretantur: deum montis.

Bochartus l. c. et Joann. Seldenus de diis

Syriis syntagm. pag. 220. seqq. conjiciunt

nomen Elagabali, graece ῾Ηλιογαβάλου ex-

ortum esse ex Agolbal sive Agalibaal, i. e.

deus rotundus, quam notionem reperimus

apud Ciceronem de nat. deor.: deus rotun-

dus, circularis aut volubilis, ut dicebant

ii, qui sphaeram mundi deum sentiebant.

Radix hebraica גלל! galal, denotat idem

quod latinum: volvere. Quod consentit

cum conjectura Bocharti supra discussa de

origine nominis abaddir, quod ex דיר! Nאב h.

e. lapis rotundus, corruptum esse vidimus.

Lapidem Pessinuntium, ut breviter dicam,

qui Pessinunte urbe Galatiae in templo

Cybeles colebatur, tum quidem Attalo rege,

10



jubentibus libris Sibyllinis, Romam trans-

portatus est (vid. Liv. 29. 10. sqq.), de coelo

cecidisse et pro simulacro deae habitum

esse narrat Appianus in libro qui inscribitur

de bellis Annibal. cap. 56. et Dio Cassius 16.

33. edit. Reimar. pag. 313. quem Arnobius

advers. gent. 6. 196. 7. 253. ita describit:

Lapis quidem non magnus, ferri hominis

manu sine ulla impressione qui possit, colo-

ris furvi atque atri, angellis prominentibus

inaequalis. — Prudentius, hymn. 10. 155.

huic baetylio effigiem humanam attribuit:

Lapis nigellus evehendus essedo,

Muliebris oris clausus argento

sedet. —

Claudianus de raptu Proserp. lib. 1. v. 201.

lapidem in templo Cybeles, quod erat in

monte Idaeo, cultum, religiosam silicem

vocat. — Cf. Bancir [Banier] sur la mère

des Dieux, mém. d. l’acad. d. I. et d. B. L.

tom. 5. p. 244. Falconnet diss. sur la pierre

de la mère des Dieux, ibid. tom. 23. pag.

213. — Urbs Pessinus et ipsa ἀπὸ τοῦ πε-

σεῖν nomen accepisse fertur, uti Ammian,

Marcellin. 22. c. 22. et Herodian. 1. c. 2.

docent, Herodian. l. c. αὐτὸ τὸ ἄγαλµα διο-

πετές, ὡς λέγουσι... τοῦτο δὲ πάλαι µεν ἐξ

οὐρανοῦ κατενεχθῆναι λόγος εἴς τινα τῆς

Φϱυγίας χώϱαν · Πεσσινοῦς δὲ ὄνοµα αὐτῷ.

τῆν δὲ προσηγορίαν λαβεῖν τὸν τόπον ἐκ

τοῦ πεσόντος ἀγάλµατος καὶ πϱῶτον ἐκεῖ-

σε ὀφθῆναι. — Quid veri insit tam levi ety-

mologiae si quaeritur, Graecis numquam

studiose inquirentibus, unde nomina sint

11



ducta, fidem habendam non esse inter om-

nes constat. Jam antea egregium exemplum

in origine baetyliorum nominis deducenda

nobis se praebuit. Nomen urbis Pessinuntis,

pro quo etiam reperiuntur formae Πισινοῦς,

Πεσινοῦς, rectius derivatur a voce hebraica

פּסּא! pissa (ἁπαξλεγόµενον Ps. 76, 16.) i. e.

abundantia, a radice פּ�ה! passa, se diffunde-

re, aram. ,פּסּא! chald. .פּסּה!

Jam ad cultum lapidum, quali Graeci

utebantur, venimus, cujus a rerum scrip-

toribus multa referuntur exempla. Fere

omnibus numinibus plus minusve baety-

liorum Graeci consecraverant, quibusnam

inprimis, mox videbimus. Photius bibl. vit.

Isidor. τῶν ϐαιτύλων ἄλλον ἄλλῳ ἀνακεῖσ-

ϑαι ϑεῷ, Κϱόνῳ, ∆ιί, ῾Ηλίῳ καὶ τοῖς ἄλλοις,

confirmat. In templo Gratiarum Orchomeni

lapides quidam temporibus Eteoclis regis

a coelo delapsi colebantur, vid. Pausan.

11. 38: ᾿Ορχοµενίοις τὸ ἀρχαιότατον τῶν

Χαϱίτῶν ἐστιν ἱεϱόν. τὰς µὲν δὴ πέτϱας σέ-

ϐουσι τὰ µάλιστα. καὶ τῷ ᾿Ετεόκλει ϕασὶν

αὐτὰς πεσεῖν ἐκ τοῦ οὐρανοῦ. — Apud

Aegospotamos tempore, de quo scriptores

inter sese valde dissentiunt, multos aëroli-

thos de coelo cecidisse narrant Plutarch. in

vit. Lysandri, Marmor Parium: ἀϕ’ οὗ ἐν Αἰ-

γοσποταµοῖς ὁ λίθος ἔπεσεν. — Diog. Laërt.

2. 10, 12: ϕασὶ δ’ αὐτὸν (᾿Αναξαγόραν) προ-

ειπεῖν τὴν πεϱὶ Αἰγοσποταµὸν γενοµένην

τῶν λιθῶν πτῶσιν, ὅν εἶπεν ἐκ τοῦ ἡλίου

πεσεῖσθαι. — Aristot. d. meteor. 1. 7. Plin.

h. n. 2. 38: celebrant Graeci Anaxagoram

praedixisse, coelestium litterarum scientia,

quibus diebus saxum casurum esset de sole.

12



— Ammianus Marcellianus 22. 8. — Quo

tempore ceciderint illi lapides, non satis

constat: differt inter olympiadem 72. 73. et

74. Testimonia de imbribus lapidum apud

veteres rerum scriptores dispersa collegit

Stobaeus in eclog. phys. cap. 15. 1. Aristo-

teles l. c. Livius, Plinius, Jul. Obsequens,

alii. Athenis in templo Veneris Uraniae,

quam ferebant Parcarum vetustissimam,

lapis erat instar Hermarum pro simulaco

Deae habitus, cf. Pausan lib. 1.: Οὐϱανίας

ἄγαλµα τετράγωνον κατὰ ταῦτα καὶ τοῖς

῞Ερµαις. — Baetylus quidam in gymnasio

Abydeno longum per tempus colebatur,

quem eundem esse cum eo, quem Plinius

Cassandriae sive Potidaeae viderat, veri-

simile habent non nulli, Plin. h. n. 2. 58:

colitur lapis et Cassandriae, quae Potidaea

vocitata est, qui lapis etiamnunc osten-

ditur, magnitudine vehis, colore adusto,

comete quoque illis noctibus flagrante.

Praeter illa quae modo enumeravimus

saxa, quae ipsis verbis de coelo delapsa pra-

edicabantur, multorum aliorum similium

lapidum apud veteres fit mentio, quibus

templa dedita erant, vel quae pro simulacro

numinis cujusdam habebantur. Fere omnes

hos baetylos conoidicos fuisse, ex permultis

imaginibus, quae in nummis atque in monu-

mentis delineantur, dilucide perspicimus;

cf. Pellerin, recueil de médailles, table 80.

no. 70. Eckhel, mus. Caes. 1. p. 233. Sestini,

descr. numm. vett. 7. pag. 240 Beger, the-

saur. Brandenburg. 2. 712. Vaillant, numm.

imperr. praest. ed. 2. tom. 2. pag. 285-288.

— Eckhel, doctr. numm. 3. p. 711. Uti antea

13



Gratias sub forma lapidum cultas esse vi-

dimus, sic Amorem quoque item adoratum

fuisse apud Thespienses, Pausanias dicit,

cf. 9. 27: ϑεῶν οἱ Θεσπιεῖς τιµῶσιν ῎Ερωτα

µάλιστα ἐξ ἄρχῆς, καί σφίσιν παλαιότατον

ἄγαλµα ἐστὶν ἀργὸς λίθος. — Apud Orcho-

menios astra sub formis columnarum vel

cipporum culta, idem docet auctor 3. 20:

κίονες ἑπτὰ κατὰ τρόπον οἶµαι τὸν ἀρχαῖον,

οὓς ἀστέϱων τῶν πλανητῶν ϕασὶν ἀγάλµα-

τα.

Simulacrum Jovis Casii in templo Lao-

diceno erat lapis quidam, quem statuisse

dicebatur Juppiter Typhone apud montem

Casium in Aegypto superato. In nummis

quibusdam cernitur lapis in medio templo

positus, cui hoc circumscribitur: ZEYC KA-

CIOC. De quo vid. Creuzer Symbolik 3. 5.

105: „Juppiter wurde selbst als stein ver-

ehrt. Das war der Ζεῦς Κάσιος, als unförmi-

ger, wohl auch kegelförmiger stein vorge-

stellt.“

De baetylo in templo Delphico a Jove

deposito, praeter id quod in exordio de eo

dictum est, vid. Pausan. 10. 40. Lycophron

in Cassandra Jovem appellat δίσκον µέγι-

στον, ratione certe habita formae sphaeri-

cae, qua lapis ille praeditus erat. Teleius

cognomen fuit, quod Juppiter a Tegeatibus

receperat, cujus simulacrum lapis tessella-

tus vix dedolatus fuisse dicitur. Item Jo-

vem Seleuciae, nobilissima Syriae urbe sub

lapidis imagine cultum esse, nummus est

testis, quem J. F. Gronovius in Ammian.

Marcellin. tab. 5. fig. 3. tradit. Pausanias in

Corinthiacis lib. 2. cap. 9. de simulacris Jo-

14



vis Meilichii et Dianae Patroae refert, quae

nulla arte facta praedicat: ἐν Σικυῶνι ἐν

τῇ ἀγοϱᾷ ἐστὶ Ζεὺς Μειλίχιος καὶ ῎Αρτεµις

ὀνοµαζοµένη Πατρῷα, σῦν τέχνῃ πεποιηµέ-

να οὐδεµίᾳ πυραµίδι δὲ ὁ µειλίχιος, ἡ δὲ

κίονι ἐστὶν εἰκασµένη. — Huc etiam per-

tinet umbilicus Jovis Ammonis in templo

notissimo oasis Libycae, de quo v. Curt. 4.

7, 23. Simile saxum, quale fuit cippus Dia-

nae Patroae, in templo Laodiceno pro deae

simulacro colebatur. Salmasius, divos lapi-

des fuisse in adyto Dianae Laodicenae, arbi-

tratus, sublevatur nota quadam Casauboni,

lapides divos appellari famosissimum illud

simulacrum ab Oreste et Iphigenia e Tauri-

ca ablatum. Lampridius in vit. Heliogabal.

cap. 8: Lapides qui divi dicuntur ex proprio

templo Dianae Laodicenae ex adyto suo, in

quo Orestes id posuerat, afferre voluit. —

Pausanias in Achaicis narrat, ante aedem

Dianae Λυκείας jacere lapidem quemdam

sacrosanctum habitum. De numismate quo-

dam Philippi, in quo templum, ejusque in

medio rupes vel mons cernitur, his ver-

bis circumscriptis: ΚΑΙ ΤΗΣ ΑΡΤΕΜΙ∆ΟΣ

ΠΕΤΡΑΙΑΣ. vid. Pausan. in Phoc. cap. 24.

Pharenses triginta lapides tessellatos pro

deorum simulacris coluerunt, quibus Mer-

curio consecratis nomen erat ἓρµακες sive

ἑρµεῖοι λόφοι, quia illis Mercurius periodos

divisisse narratur, de quorum nomine et cul-

tu cf. Hom. od. 2. 471: ὅτι ἑρµαῖος λόφος

ἐστίν. — Antholog. Graec. epigr. 4.: ῾Ιεϱὸν

῾Ερµείῃ παραστείχοντες ἔχευαν ῎Ανθρωποι

λίθινον σωϱόν. — Quid quod ipsa oracula

Sibyllina fictitiam horum tumulorum lapi-

15



deorum religionem exprobrent: Κἂν πάϱ’

ὁδοῖσι λιθῶν συνχρώµατα ταῦτα σέβεσθε. —

Pausan. 7. 22. τούτους σέβουσι νοἱ Φαρεῖς

ἑκάστου ϑεοῦ τινος ὄνοµα ἐπιλέγοντες · τὰ

δὲ ἔτι παλαιότερα καὶ τοῖς πᾶσιν ῞Ελλησι

τιµὰς ϑεῶν ἀντὶ ἀγαλµάτων εἶχον ἀργοὶ λί-

ϑοι. — De Hermis cf. H. Alexandri explic.

tab. Heliac. in Graev. thesaur. vol. 5. p. 722.

Schildium de Chaucis 2. 3. Eberhard. Feit-

hii antiqq. Hom. 1. c. 3. Creuzer, symbolik

u. mythol. 1. 5. 55: „früher als die eigent-

lichen hermen vertraten steine die stelle

der cultusbilder, vom himmel gefallene, ge-

salbte steine.“ — Magnum lapidem tessel-

latum Amazones Marti in Aretiade insula

quadam Ponti Euxini dedicaverunt, quem

Apollon. Rhod. Argonaut. 2. 1173. descri-

bit: εἴσω δὲ µέλας λίθος ἠϱηϱεῖτο ῾Ιεϱὸς, ᾧ

ποτε πᾶσαι ᾿Αµάζονες εὐχετόωντο. — Alia

simulacra deorum rudia ac deformia erant

exempli gratia saxa, quae in templo Hyetti

in Boeotia Herculem et Amorem Thespium

repraesentaverunt. Auctor Phoronidis apud

Clementem Alexandrinum Junonis Argivae

statuam κίονα dicit vel columnam, notan-

te Scaligero ad Eusebium. Bacchus eodem

teste sub columnae forma cultus. Paeonas

discum pro Sole adorasse docet Harpocra-

tes. Cappadocibus fuisse montem καὶ ϑεὸν

καὶ ὅρκον καὶ ἄγαλµα, scribit Maximus Ty-

rius in dissert. 38. Getas sive Dacos rupem

quendam instar numinis coluisse, ex Stra-

bon. lib. 8. constat: παϱὰ δὲ τοῖς Γεταῖς

ὁ ἱεϱὸς ὠνοµάζετο ϑεός · καὶ τὸ ὄϱος ὑπε-

λείφθη ἱεϱὸν, καὶ προσαγορεύουσιν οὕτως.

— Clemens Alexandrinus multifariis exem-

16



plis docet, columnas olim a Graecis pro si-

mulacris cultas esse, stromat. 7. 713. πάντα

λίθον τὸ δὴ λεγόµενον λιπαρὸν προσέκουν.

κίονας ἵσταντες πάντες οἱ παλαιοὶ ἔσεβον

ὡς ἀφιδρύµατα τοῦ ϑεοῦ. — Quid quod ur-

bes nonnullae, si Kanne erste urkunde der

geschichte, sequimur, a cultu lapidum sanc-

torum nomen acceperint, exempli gratia

Μονογίσσα oppidum Cariae, quod germani-

ce redditur per „Einstein.“ Stephano Byzan-

tino teste vox carica γίσσον lapidem omni-

no, apud Graecos saxum quoddam mollius

denotat. Alterum oppidum Graeciae nomen

obtinuerat Λᾶς. Simili modo Hernici juxta

etymologiam grammaticorum nomen suum

duxerunt a voce Marsica: herna i. e. lapis,

pariter ac Saxones, si conjecturam quam

Kanne l. c. statuit, sequi licet. In Paeonia

Λαινοι nomen derivasse dicuntur a voce:

λᾶς. De Apollinis Carini simulacro quod

Megaris erat, vid. Pausan. 1. 44: ἔστιν ἐν

τῶν Μεγάϱεων γυµνασίῳ ἀρχαίῳ λίθος πα-

ϱερχόµενος, πυραµίδος σχῆµα οὐ µεγάλης

· τοῦτον ᾿Απόλλωνα ὀνοµάζουσι Κάρινον. —

In eo, quod Seldenus, de diis Syriis, ex Sui-

da atque Hesychio conjicit, statuam Apol-

linis Aegyei lapidem fuisse basi circulari

in conum desinentem, errat auctor. Prae-

ter illum lapidem Pessinuntium deae Cybeli

consecratum et baetylum Delphicum longe

illustrissimum est saxum conoidicum, quod

pro simulacro Deae Veneris Paphi coleba-

tur, ubi antiquissimum ac celeberrimum

ejus templum fuisse dicitur, cf. Hor. od. 1.

30, 1. Virg. Aen. 10. 51. Tac. hist. 2. 3.

— Statuam Veneris in templo Paphico nul-

17



li alii rei assimilari posse quam pyramidi

albae, ex locis veterum auctorum elucet,

qualis et illa conspicitur in nummis Dru-

si apud Patinum, Trajani apud Tristanum.

Antiquissima deae imago lapis modo umbi-

lici modo coni similis erat, quem ne quis

aërolithum esse putet, Boettiger et inpri-

mis Lenz monent. Tac. hist. 2. 3: simula-

crum deae non effigie humana, continuus

orbis, latiore initio, tenuem in ambitum,

metae modo exsurgens. — Serv. schol. ad

Virg. Aen. 1. 720: apud Cyprios Venus in

modum umbilici, vel ut quidam volunt, me-

tae colitur. — In nummis Cypriis tres coni

in templo positi excusi sunt, quorum medi-

us et is quidem altissimus statuam Veneris

ipsam exprimere debet. Ab hoc lapide in-

sula nomen Golgi accepisse dicitur, unde

Venus Γόλγων ἄνασσα praedicatur. Cf. Eck-

hel, doctr. numm. vett. 3. 86. Falconnet,

des baetyles, mém. d. l’ac. d. I. et d. B. L.

tom. 6. pag. 258. Guigniaut, la Vénus de

Paphos et son temple, Paris 1827. 8. Rein-

hard, geschichte von Cypern, bd. 1. tfl. 2.

G. Lenz, die göttin zu Paphos, Gotha 1840.

4. Lapides conoidici, quos in nummis Palae-

stinensibus excusos conspicimus, et ipsos

nihil aliud esse quam celeberrimum illud

simulacrum Veneris Paphicae, verisimile

est, cum Veneris cultus per totam Asiam

versatus, diversissimis et nominibus et for-

mis uteretur. Postea, ubi de more lithola-

triae Christianis etiam temporibus florente

dicendum erit, nos ad hunc Veneris lapi-

dem revertamur necesse est, quo facilius

id, quod hucusque crux interpretum erat,

18



explicemus, ratione habita originis illius

cultus.

Jam morem lapidum colendorum, qua-

lis fuit apud Romanos, paucis verbis adum-

brabimus. Romae quoque lapidibus infor-

mibus honor divinus habebatur, ut manali

lapidi vel petrae, quae docente Festo ex-

tra portam Capenam juxta aedem Martis

erat, quam cum propter nimiam siccitatem

in urbem protraherent cives, insequebatur

statim pluvia, eumque quod aquas manaret,

manalem lapidem dixere. In agro Crustumi-

no, teste Liv. 41. 9. lapis qui de coelo in

lucum Martis ceciderat, sacer habitus est:

quem eundem esse cum eo, quem ex rostro

avis sangualis decidisse narrat Liv. ibid. ve-

risimile habeo. Sunt qui contendant, nihil

huc pertinere vetustissimum Romanorum

usum, uti Apulejo vocatur, jurandi per Jo-

vem lapidem, quem Aulus Gellius in noct.

Att. 1. 21. jusjurandum sanctissimum di-

cit. Jos. Laurentius in Polymath. pag. 219.

sanctissimum Romanis jusjurandum fuisse

putat per Jovem Lapidem, adeo ut etiam

in proverbium cesserit, inde natum, quod

Jovis simulacrum in Capitolio lapis erat.

Nonnulli locutionem eam ellipticam esse

censent, et qui ritu illo jurarent, silicem

lapidem tenuisse haec verba dicentes: Si

sciens fallo, tum me Diespiter salva urbe

arceque bonis ejiciat, ut ego hunc lapidem!

— Contra eos alii hanc jurisjurandi formu-

lam explicare volunt per statuam lapideam,

quae Jovi in Capitolio posita erat. Sed fuit

omnino mos populis antiquis, cujus mul-

ta similia exempla se praebent, non solum

19



Graecis ac Romanis, verum etiam Hebraeis,

ceteris, per lapides jurare. Ad lapides ho-

mines profani juramenta praestabant, cf.

Hesych. a. v. λιθωµόται; eosdemque lapi-

des populi simulacris servientes ad foedera

sancienda adhibebant, vid. Herod. lib. 3. De-

mosth. c. Conon. πϱὸς λίθον ἄγοντες καὶ

ἐξορκοῦντες. — Lapides divos Turnebus pu-

tat esse simulacra deorum, veteresque inde

per Jovem lapidem jurasse. Item Zoëga ori-

ginem formulae jurisjurandi illius in cultu

baetyliorum quaerendam esse dicit. Hanni-

balem commemorat Livius, cum suis prae-

mia polliceretur, agnum laeva, dextra manu

lapidem tenentem. Huc addi potest, quod

Plutarch. d. flum. 18. 3. dicit. In flumine

Argolidis Inacho lapidem inveniri, haud dis-

similem berylli, qui nigrascat, si quis eum

manu sumat, qui falsum velit dare testi-

monium. Quorum multos in fano Junonis

prosymnaeae jacere, Timoth. in hist. Argol.

tradit. Mentionem quoque facit eorum Aga-

tho in secundo de fluminibus libro. Kanne,

erste urkunde der geschichte, vel proverbi-

um nostrum usitatissimum: „stein und bein

schwoeren“ ab antiquo illo more vult deri-

vare. Deus terminus omnibus temporibus

solo lapide repraesentabatur, unde venit,

ut termini et ipsi divi haberentur, cf. Ovid.

fast. 2.

Termine, sive lapis, sive

es defossus in agris

Stipes! ab antiquis tu

quoque numen habes.

Tibull. eleg. lib. 1.

20



Nam veneror, seu stipes

habet desertus in agris,

Seu vetus in trivio

florida serta lapis.

Propert. eleg. 1. 4.

Nullas illa suis contem-

net fletibus aras,

Et quicunque sacer,

qualis ubique lapis.

Lucianus in pseudomante Rutilianum no-

tat quendam, si quando λίθον ἀληλιµµένον

ἠ ἐστεφανώµενον conspexisset, continuo

in genua cecidisse, adorasse, vota fecisse,

et prospera ab illo postulasse. Lactant. di-

vin. inst. lib. 1. cap. 20: lapidem colunt

informem atque rudem, cui nomen est ter-

minus. Hic est quem pro Jove Saturnus

dicitur devorasse. — Nota est Numae lex

de termino: QVEI TERMINON EXARASSIT
IPSVS ET BOVIS SACREI SVNTO. Haud inep-

ta esse videbitur conjectura, ancile, quod

Numa rege de coelo cecidisse fertur, unde

caelestia arma diceretur, et ipsum baety-

lum quemdam fuisse, arte humana paullum

transformatum; vid. Liv. 1. 20, 4. Ovid. fast.

3. 373. Virg. Aen. 8. 664. Aërolithorum mo-

do colebatur.

Apud Aegyptios quoque et nostris etiam

temporibus apud Arabes recepto inter vete-

res more, saxa eorum quorum jam mentio-

nem fecimus, simillima, tanquam deorum

simulacra, quin pro numinibus ipsis cole-

bantur, etiamnune coluntur. Falconnet l. c.

pag. 526. ex hypopnestico Josephi Christia-

ni cujusdam scriptoris saeculi quinti com-

21



mentario ad Jamblichi librum de mysteriis

Aegyptiorum non satis adhuc cognito, lo-

cum attulit, ubi auctor narrat, in templis sa-

xa quaedam parietibus immissa fuisse, quae

petentibus oracula dedissent, quibusque no-

men baetyliorum fuisset. Jamblich. d. myst.

Aeg. ed. Thom. Gale, pag. 215: τὰ ἐν τοῖς

ναοῖς ϐαιθύλια διὰ λίϑων ἐν τοῖς στοιχείοις

προσρασσόντων. — Hoc fere idem est, quod

ab antiquis pariter atque a recentioribus

scriptoribus de saxo refertur, quod Mec-

cae in templo, cui nomen est Kaaba, muri

columnae immissum est, quo sacerdotes

tanquam oraculo uti solent; cf. Sim. Asse-

manni, saggio sull’ origine, culto, lettera-

tura e costumi degli Arabi avanti Maomet-

to. Padova 1798. pag. 21. 24. qua auctor

narrat, lapidem illum haberi monumentum

Ismaëlis, quem patrem generis sui Arabes

praedicant. Muhamedani in parvo templo,

quod ab Adamo fabulantur esse conditum,

postquam pulsus fuit paradiso, et in quo

Abraham, Ismaël et Mohamed preces suas

fecisse dicuntur, colunt et osculantur lapi-

dem al-hajar-al-assowad, quem a Gabriele

archangelo ad Abrahamum portatum initio

lacte et nive candidiorem atque instar solis

lucidum fuisse, sed nigrum factum propter

peccata hominum, docet Chevraeus in hi-

storia mundi. Bernhardus a Breitenbach in

itinerario Hierosolymitano, Mogunt. 1486.

originem lapidis albi et nigri, a filiis Lothi

ducere studet, quibus nomen erat Ammon

et Moab. Niebuhr, beschreibung Arabiens s.

312. haec confirmat, paulum mutato lapi-

dis nomine in: Hhadjar-al-assonad. Antoni-

22



us Martyr in itinerario suo eundem lapidem

commemorat. Job. Phil. Casselius in diss.

πεϱὶ τῶν λίϑων κεκραξοµένων ad Luc. 19.

40. part. 1. pag. 15 dicit: fallor, numne huc

(scil. in numerum lapidum clamantium) re-

ferendus lapis brachtan, sive lapis niger, qui

Mekkae in patria Muhamedis summa olim

religione colebatur, in media templi Mu-

hamedis sanctissimi, quod proprio nomine

al-kaaba dicebatur, et ab Adamo ad Muha-

medis usque tempora conservatus sancte-

que cultus fuit. — De Brachthan, alterum ut

adeamus fontem, Veneris apud Arabes simu-

lacro, vid. catechesin Sarazenorum: anathe-

matizo ipsam illam precationis domum in

Make, in cujus medio jacere ajunt lapidem

magnum, effigiem Veneris in se habentem!

— De Brachthan, arabice: benedictus, a radi-

ce hebraica בּר�! barach, h. e. benedicere, cf.

Hadrian. Reland. d. relig. Muham. p. 155.

174. P. D. Huet. dem. evangel. prop. 4. pag.

81. Albert. Schumacher. diss. d. Chemosch,

Moabitarum idolo. pag. 22. Idem, quod Pru-

dentius hymnor. 10. 155. lapidi Pessinun-

tio, Zygabenus lapidi Sarazenorum tribuit,

effigiem scilicet humanam. Des Brosses du

culte des dieux fétiches, pag. 167: parmi

les pierres adorées il y en avoit quelquesu-

nes de celles, que les Physiciens appèlent

Hystérolithes, où la nature en les formant,

avoit inprimé une espèce de figure de bou-

che ou du sexe féminin. — ibid. pag. 710:

il n’y a guère lieu de douter, que la fameu-

se pierre noire si ancienne dans le temple

de Mecque, si revérée par les Mahometans,

malgré les saines idées, qu’ils ont d’un seul

23



Dieu, et de laquelle ils font un conte réla-

tif à Ismaël, ne fût autrefois un fétiche. —

De lapide Veneris Uraniae meminit Pausani-

as in Achaicis, et Clemens Alexandrinus in

Protreptico. Foemina quaedam angelos Arot

et Marot terram peragrantes hospitio per-

humaniter excepit, atque ob eam causam

caelo donata tanquam dea habita est. Atque

haec forsan est, quam cis Muhamedem cul-

tam cum prisca Arabum Venere Urania con-

fundunt Europaei. Venerem in magno lapi-

de Brachthan dicto etiamnunc colunt Muha-

medani, quod credunt, super eum Abraham

cum Hagar coiisse, aut camelum ei alligas-

se, cum Isaac filium erat sacrificaturus, ut

scribit Euthymius Zygabenus in Panoplia,

ed. Sylburg: ὁ δὲ ῥηθεῖς λίθος κεφαλὴ τῆς

᾿Αφροδίτης ἐστι, τὸν πάλαι προσεκίνουν οἱ

᾿Ισµαηλῖται. — Haud supervacaneum esse

videtur, nonnullos locos ex veteribus scrip-

toribus collectos afferre, quibus conjici pos-

sit, lapidem, de quo illi referunt, eundem

esse cum nostro hadschar-al-hassovat dic-

to. Arnob. 6. 196: videtis temporibus pris-

cis coluisse. informem Arabas lapidem. —

Max. Tyr. diss. 38.: certe Palaestinae fini-

timi Arabes lapidem pro deo coluerunt. —

Descriptio lapidis, quam apud Suidam in-

venimus, cadit in eum, quem hodierni Ara-

bes etiamnunc ostendunt: Θευσάρης, τούτ’

ἐστι ϑεὸς ῎Αρης ἐν Πέτϱᾳ τῆς ᾿Αϱαϐίας ·

τὸν δὲ γὰϱ µάλιστα τιµῶσιν. τὸ δὲ ἄγαλµα

λιθός ἐστι µέλας, τετράγωνος, ἀτύπωτος,

ὕψος ποδῶν τεσσάρων, εὔϱος δύο. — Sui-

das Dusaren Arabum confert cum deo Marte:

de Graecorum arte etymologica quid sit ju-

24



dicandum jam supra vidimus. Ceterum vid.

Hesych. et Stephan. Byzant. s. v. Suida mi-

nimo jure nomen dei Arabici derivante a deo

Marte, alii deum, quem Arabes sub forma la-

pidis colebant, Bacchum habent, cui cogno-

men Dusares fuerit. Nihil sermonis graeci

in illis verbis quaerendum est. Quid? mox

demonstrabimus. Origenes cont. Cels. 5. 5.

37. Herod. 3. 8. hoc confirmant, quo teste

septem lapides in medio positi Bacchus at-

que Urania vocati sunt. Ibidem Astarte sive

Alilat dea fuisse praedicatur, quam Arabes

sub forma lapidis venerarentur. Astarte ve-

ro eadem fuit atque Venus. Orig. c. Cels. 5. §.

37: οἱ ᾿Αράβιοι τὴν Οὐϱανίαν καὶ τὸν ∆ιόνυ-

σον µόνους ἡγοῦνται ϑεοῦς, ἐν οἷς ἡ ϑῆλυ

καὶ τὸ ἄῤῥεν δεδόξασται. — Sunt etiam, qui

Deum, quem Herodotus ab Arabibus nomi-

ne Urotal cultum esse narrat, Dionysum,

alii, qui Uraniam habeant. Dionys. Periege-

tes in orb. descr. pag. 939. putat, Bacchum

Jovis filium apud Arabes natum fuisse, cui

quid veri insit nescio. Ceterum Suidas et

Hesychius dicunt: ∆ουσάρην τὸν ∆ιόνυσον

καλοῦσιν οἱ Ναβαταῖοι, ὡς ϕησίν ᾿Ισίδωρος.

Alterum etiam nomen occurrit in Codin.

orig. Constantinopol: ϑήσαυρος ϑεὸς σέ-

ϐεται · ῎Αραβες δὲ µάλιστα τιµῶσιν. τὸ δ’

ἄγαλµα αὐτοῦ ἐστι µέγας λίθος τετράγω-

νος, ἀτύπωτος, ὕψος πόδων ’δ, εὔϱος ’ϐ,

ϐάθος ἑνός. — Pro Urania et Baccho, vel pro

Venere et Sole Herodotus et ceteri rerum

scriptores quum profani tum ecclesiastici

acceperunt ignota sibi numina ab Arabibus

culta, cf. Herodot. 3. 8. Theophrast. histor.

plantar. 9. 4. Plin. hist. nat. 10. 2. Arrian.

25



exped. Alex. Magn. 7. pag. 496. Origen. c.

Cels. 5. 34. Philostorg. histor. ecclesiast.

3. 4. Hieronym. in commentario ad pro-

phetem Amos cap. 5. v. 25. Praeterea locus

quidam Jes. 23. in hunc deum Arabum refer-

tur juxta opinionem interpretum. In museo

quodam Romano nummus Adraenus, urbis

Arabiae Petraeae, reperitur, in quo deformis

lapis conspicitur, circumscriptis his verbis:

Α∆ΡΑΗΝΩΝ ∆ΟΥΣΑΡ, vid. Zoëga, de usu et

origine obelisc. pag. 207. Eodem auctore

tres arae Neapoli in museo regio praestan-

tes cum epigraphe: DYSARI SACRVM te-

stantur cultum ejusdem dei, quem in Italia

quoque sacrosancte habitum fuisse proba-

bile facit antiquus inter Romanos receptus

mos, religionem numinum barbarorum acci-

piendi et fovendi. Assemannus, quem supra

laudavimus, Dusaren significare dicit: do-

minum domus, a radice coptica qclic vel

;meic. Sunt etiam qui Dusarem affinem es-

se cum Jove (Ζεύς) contendant. Ac mihi

quidem nomen illud etymon ducere posse

videtur a vocibus hebraicis דושׂ! dus h. e. de-

terere, et !Zאר arez, ares, h. e. terra, qua

conjectura concinna cum ceteris argumen-

tis, Dusares numen quoddam agriculturae

significaret. Nihil interest diversissimarum

ejusdem nominis formarum, quales enume-

ravimus, Θευσάρης, ∆ουσάρης, Θήσαυρος,

Dysares, quas ab una radice ducendas esse,

apparet. Praeterire nolo Maimonidem leges

citantem, quibus defenditur, Mercoli deo

(i. e. Mercurio) eum honorem adhibere, de

quo supra egimus, recepto apud nonnullos

populos orientales more, lapides colligen-

26



di, collectosque numini cuidam, inprimis

Mercurio, consecrandi. Verisimiles fit con-

jectura, respicientibus nobis superstitionis

notissimam lentitiam, in lapide Hadjar-al-

Harsowat unum eorum conservari, quos a

priscis Arabibus cultos commemorant scrip-

tores.

Hebraeos morem colendi lapides ab

Aegyptiis et Phoenicibus finitimis populis

accepisse, haud dubium est. In libris V. T.

multa traduntur exempla, quibus diluci-

de perspicitur, Judaeos a monotheismo

decessisse atque ad cultum lapidum apud

paganos usitatum se convertisse. Notissi-

mum est illud Genes. 28. 18. de quo jam

dissertum est, quod quidem exemplum ap-

tum esse Augustinus omnino negat, dicens,

Jacobum non more idololatriae lapidem

oleo perfudisse, velut facientem illum De-

um, neque ei sacrificasse. — Qua via haec

controversia solvi possit, mox videbimus.

Accedunt loci non pauci in litteris sacris,

qui hanc Augustini opinionem confundunt,

cf. Genes. 21. 45., 28. 18.; Levit. 26. 1., 21.

1.; Deuteronom. 4. 28., 28. 36. 64.; Numer.

9. 52.; Deut. 29. 17.; 2 Reg. 19. 18.; Jes. 27.

19., 57. 6.; Jerem. 2. 27., 3. 9.; Ezech. 20.

32.; Dan. 5. 4. 27.; Habac. 2. 19.; Actor. 17.

29.; Apocal. 9. 20.; Permultae leges quas

Moses, et admonitiones quas prophetae

adversus hoc idololatriae genus ediderunt,

satis probant, apud Hebraeos finitimosque

Palaestinae populos venerationem saxorum

latissime patuisse. Quantum honorem et

divinum paene cultum populi orientales,

inprimis Hebraei lapidibus maxime gemmis

27



habuerint, elucet ex eo, quod de pontifi-

cis maximi Hierosolymitani thorace, de

!Mתומי Mאורי urim et thummim dicitur, h. e.

lux et fas, quo tanquam oraculo uteban-

tur Judaei. Ex illa superstitione permulta

transferebantur in cultum deorum ut apud

Graecos ita apud Romanos, iis praecipue

temporibus, a quibus ruina reipublicae et

morum incepit. Judaei oraculo thoracis

vim prophetieam quandam lapidibus infixis

insitam attribuerunt. Gemmarum, quibus

thorax pontificis maximi exornatus erat,

nomina haec sunt: Lessem (amethystus)

— Schebo (magnetes) — Aschlamah (lapis

quidam soporifer) — Odem (sardus) — Pi-

thera (topazius) — Barecheth (zmaragdus) —

Nopheth (carbunculus) — Saphir (sapphirus)

— Zahalom (jaspis) — Tharsis (chrysolithus)

— Schohem (onyx) — Jaspe (beryllus) —

Praeter librum Epiphanii de ephod sive

thorace adhuc exstantem v. Braun, de

vestitu sacerdotum ebraicorum tom. 2.

pag. 481. Ab Hebraeis haec superstitio ad

Graecos et Romanos certe per Phoenices

vel Aegyptios transiit, quorum non pauci

rerum naturalium scriptores multa de vi

quadam magica secreta lapidibus maxime

gemmis insita narrant. Achates amorem

conjugalem augere, jaspis sacra jucunda ac

sacra facere, amethystus ebrietatem impe-

dire vel tollere dicebatur. Simili modo lapis

alectorius mirificus habebatur, quem in

stomachis gallorum vel in jecinore inveniri

fabulabantur Graeci. Idcirco non mirum est,

Diogenem Laërtium notare, Thalem prin-

cipem philosophorum Milesiorum rerum

28



naturalium peritissimum magnetem vita

praeditum habuisse, quem Plinius et ipse

tam multo tempore post, ferrum vivum

appellat. Judaeis magnetes ante omnes

sacer habebatur.

Jam pervenimus ad discrimen exponen-

dum inter baetylos magnos, qui in publi-

cis locis urbium, in templis adytisque ad

damna a republica arcende ponebantur, at-

que inter baetylia minora et portatilia, qui-

bus omnes fere populi veteris pro oraculis

privatis, amuletis utebantur ad mala eluden-

da et bona paranda. Tales lapides inunctos

virtute divina valere, affirmabant supersti-

tiosi homines, multaque miracula vel po-

tius fabulosa iis attribuerunt. Lucianus in

deorum consilio dicit, omnem lapidem va-

ticinari, si sit oleo perfusus: πᾶς λίθος χρ-

ησµωδεῖ, ὃς ἂν ἐλαίῳ περιχύθη. Inquiren-

tibus nobis caussam, qua adducti veteres

baetyliis illis honorem divinum perhibuer-

int, jam obviam currit illud Ciceronis de

natura deorum lib. 1. qua dicit, eos omnes

deos esse habitos, a quibus magna utilitas

ad vitae humanae cultum redundaret. Bae-

tylia minora jam antiquissimis temporibus

oraculorum naturam obtinuisse, ex Heleni

vatis exemplo intelligi licet, qui cum lapi-

dem illum, quem donum Apollinis fuisse

tradunt, manibus contriverat, oracula ab eo

accepisse fertur, uti Orphei λιθικά sive de

lapidibus liber docet, quem si Orpheo ipsi

attribui posse negamus, facere non possu-

mus, quin antiquissimae esse originis con-

cedamus. Orphei λιθικά:

29



ὅπποτε γὰϱ µὶν πάγχι καµῇς ἐν

χείϱεσι πάλλων

ἐξαπίνης ὀϱσῇ νεογίλου παιδὸς

ἀΰτην

µαίης ἐν κόλπῳ κεκλήγοτος ἀµ-

ϕὶ γάλακτι.

Ibidem lapis σιδηϱίτης appellatur, quem

poëta et ipse lapidem sagacem et anima-

tum vocat. Conferendi sunt cum his λίθοι

ἔµψυχοι, !Mנפשׁי Mאבני abanim nepheschim,

quorum apud Sanchuniathonem fit men-

tio, et quos Bochartus in lapides unctos,

λίθους ἀληλιµµένους, sive !Mנשׁפי Mאבני aba-

nim neschephim, vertendos esse non satis

probavit, cum lapides nonnulli a veteribus

vi quadam vitali praediti haberentur. Hic

de sancto Heleni vatis lapide locus, una

cum altero, quem jam commemorabimus,

postea ad explicandam cultus baetylorum

(majorum) et baetyliorum (minorum lapi-

dum) originem proderit. In bibliotheca Pho-

tii, pag. 1048. qua epitome Damascii de vita

Isidori philosophi continetur, narratiuncu-

la quaedam de Eusebio medico reperitur

qui baetylio ad similem modum oraculo-

rum et amuletorum utebatur. Damascius

in vita Isidori narrat, Eusebium quendam

coluisse et secum gestasse baetylum, Gen-

naeo Heliopolitarum in Syria deo addictum,

figurae sphaericae, diametro dodrantali, co-

loris subalbidi, rubris litteris inscriptum.

Quo lapide tamquam oraculo usus est si-

mili modo, uti Helenus, nam l. c. p. 1062

additur: εἶδον τὸν ϐαίτυλον διὰ τοῦ ἀεϱὸς

κινούµενον · qua de re Isidorus philosophus

conjicit: εἶναί τινα δαίµονα κινοῦντα αὐτόν.

30



— In templo Solis Heliopolitano (quam ur-

bem hodie quidem in ruinis dirutam no-

strates Baalbek vocant) Deum Solem ora-

culum celeberrimum habuisse, a quo Traja-

nus imperator de bello Parthico, consilium

quaesivisset, testis est Macrobius in Satur-

nal. lib. 1. Ab auctore etymologici magni

secundum Phavorinum rectificati certe illu-

strissimus illorum baetylorum minorum in

singulari citatur his verbis: ϐαίτυλος λίθος

γενόµενος κατὰ τὸν Λίβανον τὸ ὄϱος τῆς

῾Ηλιουπόλεως. Multa ibi videntur fuisse bae-

tylia, nam Damasc. vit. Isidor. in bibl. Phot.

pag. 1048. dicit: ὅτι κατὰ τὴν ῾Ηλιούπολιν

Συϱίας εἰς ὄϱος τὸ τοῦ Λιϐάνου τὸν ᾿Ασ-

κληπιάδην ἀνελθεῖν ϕησὶ, καὶ ἰδεῖν πολλὰ

τῶν λεγοµένων ϐαιτυλίων, πεϱὶ ὧν µυϱία

τετραλογεῖ ἄξια γλώσσης ἀσεβούσης · λέγει

δὲ καὶ ἑαυτὸν καὶ ᾿Ισίδωρον ταῦτα χϱόνῳ

ὕστερον ϑεάσασθαι. — Simile oraculum He-

liogabali Emisae fuisse videtur. Sanchunia-

thon in historiae fragmento apud Eusebi-

um exstante, distinguit inter baetylum la-

pidem, antiquissimum Phoenicum numen,

Coeli Terraeque filium creditum: et inter

baetylia, minorum gentium deos, in lapi-

dibus quibusdam non magnae molis resi-

dentes, quorum adjutorio praestigiatores

se et futura praescire et miras res efficere

posse gloriabantur, quem secuti Fridericus

Muenter, über die vom himmel gefallenen

steine baethylien genannt, aus dem Däni-

schen übersetzt von Joh. Ambros. Markus-

sen, Copenhagen u. Leipzig 1805. 8. sowie

schriften d. kön. dän. Gesellsch. d. Wiss.

v. J. 1804. differendum esse inter formam

31



ϐαίτυλον et ϐαιτύλιον: item Friedrich von

Dalberg, über den meteorcultus der alten,

Heidelberg 1811. 8. inter Βαίτυλον, Phoeni-

cum deum, atque ϐαιτύλιον distinguendum

esse putant. Superstitionem illam, quae ma-

xime lapidibus vires mirificas attribuit, val-

de communem fuisse, probat locus a Thom.

Gale in editione Jamblichi libri de mysteriis

Aegyptiorum ex Nicephori notis in Synesi-

um pag. 239. allatus: δαίµονες ἐξ ἀεϱὸς καὶ

γῆς ϑέλγονται οἱ µὲν τοῖς λίθοις, οἱ δὲ ταῖς

ϐοταναῖς. — Proclus in libro qui inscribitur

de magia, daemones plus cognationis cum

lapidibus quam cum plantis habere, affir-

mat. Similem Ophitis sive Sideritis lapidem,

quo Helenus vates utebatur, notat Plinius

Astroidem Zoroastri Medi, hist. nat. 37. 9.

ubi lapides vi magica praeditos enumerat

de Asteria, Astroide, Astrobolo, Akopo, An-

tipathe, Mithrace, Heliotropo, Carbunculo,

Hephaestite, Calcophono etc. refert, in qui-

bus qualis insit vis, magna ex parte jam in

nominibus ipsis exprimitur. Sacerdotes Cy-

beles Pessinuntiae in cingulo baetylia mino-

ra, certe pro amuletis, tulerunt. Ex Genes.

cap. 31. docemur, Rahel, uxorem Jacobi,

fetissis quibusdam vel idolis magicis, !Mתרפי
theraphim dictis, tantum habuisse hono-

rem, eorumque tam cupidam fuisse, ut pa-

tri Laban raperet et secum ferret. Qui cum

Fourmonte l. c. nomen baetyliorum deri-

vant a Batuele, baetylia eadem esse putant,

quae illa !Mתרפי. Nos quidem similitudinem

in eo quaerimus, quod utrumque idolum, et

baetylus et theraphim, rudes ac vix dedola-

tae figurae appellantur. Posteris temporibus

32



spe et cogitatione quaestus commoti mer-

catores inprimis orientales baetylia minora,

amuleta, alia, summo pretio vendiderunt,

quorum maxime notandi sunt Idumaei si-

ve Edomitae; cf. Zoëga, d. us. et orig. obe-

lisc. pag. 241. Plerique originem ad alios

retulerunt, quorum inprimis Montfaucon,

antiquité expliquée, tom. 2. part. 2. cul-

pam superstitionis ilius, quae baetyliis vim

magicam et quasi divinam tribuit iisque tan-

quam merce utebatur, in sectas gnosticas

Valentinianorum et Basilidianorum confert,

cujus sententiam tam duram comprobare

non possumus, cum jam antehac baetylia

mirifica haberentur et venderentur: quam-

vis concedendum sit, hanc superstitionem

quae usque ad quartum vel quintum sae-

culum duravit, magna ex parte in doctrina

illorum hominum positam, iisque nolenti-

bus ipsis, auctam esse. Quin etiam alterum

baetyliorum nomen, antea inauditum, usi-

tatissimum postea, dico abraxas, ex ipsis

Basilidis verbis ducebatur, quippe qui in vo-

ce ἄβραξας numerum 365 contineri docuis-

se dicitur. Literae scilicet singulae vocis

ἄβραξας significant singulos numeros, ita

quidem, ut α respondeat 1, ϐ 2, ϱ 100, α

1, ξ 60, α 1, ς 200, qui numeri si adduntur,

summam formant 365, quem mystice ob-

servabant superstitiosi homines, quia in eo

numerus dierum communis anni contine-

tur. Talium isopsephorum, quae dicuntur,

multa sunt exempla, ut apud paganos, ita in

doctrina sectarum Christianarum. Totidem

deos, quot annus dierum continet, esse Ba-

silides arbitratus, hos omnes uno nomine

33



ἀβραξας complecti studebat. Innumeris la-

pillis, qui pro amuletis servirent, hac literae

inscriptae erant, qua de re J. C. Scaliger no-

tat: veteres haeretici, praesertim Valenti-

niani et Martosiani multa reliquerunt, quae

hodie in antiquariorum loculis asservantur,

cum eorum Deo ΑΒΡΑΞΑΣ. Memorant hunc

Gnosticorum deum etiam Tertullianus, et

Irenaeus adv. haeret. 1. 23. Epiphanius, alii.

Quo spectat magna testimoniorum farra-

go, quam Montfaucon in opere supra lauda-

to producit. Multi alii in codice sacro loci

praestant, quibus hoc probetur. De amule-

tis, talismanibus, phylacteriis, oppidorum

erymatibus, baetyliis, et quaevis sint alia

rerum similium nomina, ut ἐπάρτηµα, πε-

ϱιάµνα, ἀποτροπαῖον apud Graecos, בּיתÊנפשׁ!
beth-nephesch, h. e. domus animae, apud

Hebraeos, vid. Genes. 31. 19. 34., 35. 4.;

Euripid. Jon. vers. 1018.; Plin. hist. nat.

11. 28., 20. 9., 30. 11. 15., 34. 15., 37. 3.

9.; Plutarch. d. Is. — Rosenmüller, alt. u.

neu. morgenland, bd. 1. s. 152: „die !Mתרפי
gehören zum sabischen (die gestirne ver-

ehrenden) aberglauben. Mehrenteils hatten

sie wohl eine menschliche gestalt.“ — Idcir-

co theraphim, (a radice syrica !Pתר tharaph,

i. e. percontari, inquirere) huc pertinere, ne-

gant quidam, ex 1 Sam. 19. 13. 16. idola illa

humana facie praedita fuisse conjicientes.

At idem baetylis multis, lapide Pessinun-

tio, aliis, attributum est. Nota sunt Parsis

sub nomine telafim. Nostris etiam tempori-

bus, teste des Brosses, du culte etc. Romae

in pede montis Palatini, in latere opposito

versus Tiberim, lapis quidam, forma bae-

34



tylorum simillimus cernitur, quem popu-

lus vocat: bocca della verità, qui forsitan

prisco tempore tanquam oraculum instar

illius Heleni et Eusebii baetyli habebatur.

Memoriam baetyliorum posteris etiam tem-

poribus, iisque maxime conservatam fuis-

se, proverbio probatur, quod reperitur in

Mich. Apost. proverb. 10. 71: κἂν ϐαίτυ-

λον κατέπιες. quod significare videtur: etsi

tam prudens esses, quam si oraculum bae-

tyli devorasses; habita sine dubio ratione

fabulae, quam supra commemoravimus, de

lapide, quem Rhea Saturno pro Jove de-

vorandum dedisse dicitur. Contra hanc opi-

nionem, quae Etymologici magni definitio-

nem secuta, proverbium illud ita exponit,

Hoellingius aliter explicat, quin nos de hac

nostra sententia dimoveat, sensum prover-

bii et singulorum verborum torquens, ut

rem arduam, minusque nobis gratam, con-

tra animi sententiam eo exprimi conten-

dat, baetylumque in illo proverbio lapidem

quemvis denotare. Omnem lapidem inunc-

tum adorare, in proverbium abiisse, docet

Jos. Laurentius in polymathiae dissert. 37.

ac de iis usurpatum esse, qui temere ac sine

judicio erga quosvis afficiantur. Lucianus

comparat Menippum philosophum in libro,

cui titulus est Icaromenippo, cum baetylo

vel aërolitho quodam: Μηνίππος ἡµῖν διο-

πετῆς πάρεστιν ἐξ οὐρανοῦ. — Hic informi-

um rudiumque saxorum cultus diu duravit,

ipsaque plebs christiana ea superstitione

infecta erat, quod duobus exemplis proba-

tur, quae Ivo Carnotens. part. 11. cap. 38.

de capite concilii Nannetensis agens, affert,

35



quo funditus effodi jubentur lapides, quos

in ruinosis locis et silvestribus venerantur.

Item de cap. concilii Agathensis, quo sta-

tuitur, perscrutandum esse, si aliquis vota

vel ad arbores, vel ad fontes, vel ad lapi-

des quosdam quasi ad altaria faciat. Tanta

erat vis litholatriae, ut saecula multa per-

duraret! Quid dicam de supersitione, quam

veteres populi ut orientales ita occidentales

fovebant, cum ne nostris quidem tempori-

bus exstincta sit, contra etiamnunc flore-

at? Quis est, quem fugiat amuletum illud

famosissimum, quo Fastrada ab Harun-al-

Raschid principe Sarazenorum donata erat,

qua mortua Carolus magnus uxoris dilectis-

simae lapidem mirificum obtinuit: de quo

nuperrime serio in actis publicis refereba-

tur, quem antea celeberrimus poëta Angli-

cus Lord Byron, nunc quidem Ludovicus Na-

poleo, Francogallorum imperator possidere

dicitur? Quare non est, quod miremur aut

exagitemus, si animo perpendamus, nosme-

tipsos superstitione illa adhuc infectos esse

Judaeorum fuerunt permulti, qui lapidem a

Jacobo erectum, unctum et consecratum,

interjecto temporis intervallo, pro basi ad-

hibitum fuisse statuerent, cui arca foederis

imposita esset; quos Theodor. Hasaeus in

dissertatione de lapide fundamentali arcae

foederis, refutat. Curioso quodam fato il-

lum a Jacobo adoratum lapidem, qui regni

amplitudinem augere dicebatur, in Scotiam

pervenisse ajunt quidam, uti e versibus his

elucet:

Ni fallat fatum, Scoti quocun-

36



que locatum

Invenient lapidem hunc, regna-

re tenentur ibidem.

Anno vero 1297. Scotis a rege Angliae

Eduardo 1. sub potestatem redactis, lapis

ille miraculosus — per varios casus, per

tot discrimina rerum — in templo West-

monasteriensi collocatus est, his versibus

adjectis:

Si quid habent veri vel Chronica,

cana fidesve,

Clauditur hac cathedra nobi-

lis ecce lapis,

Ad capud eximius Jacob quon-

dam patriarcha

Quem posuit, cernens numi-

na mira poli.

Quem tulit ex Scotis spolians

quasi victor honoris

Edwardus primus, Mars ve-

lut omnipotens,

Scotorum domitor, noster vali-

dissimus Hector,

Anglorum decus et gloria mi-

litiae.

cf. Georg. Buchanan, histor. rer. Scoticar.

libr. 8. p. 251. De baetyliis, talismanibus,

amuletis etc. multi existunt libri, quorum ti-

tulos tantum afferam, cum descriptio atque

adumbratio hujus argumenti nimis abhor-

reat a re, quae hoc libello est tractanda. v.

traité des talismans ou des figures astrales,

Paris. 1668. — W. E. Loescher et Koblig,

dissert. antiquar. d. talismanibus, Witeberg.

1697. 4. — P. F. Arpe, de prodigiosis naturae

37



et artis operibus, talismanes et amuleta dic-

tis. Hammon. 1717. 8. — Abhandlung von

den talismans, Soorau 1763. 8. — Geschich-

te der talismanischen kunst, o. o. 1792. 8.

— Fictuld, probierstein, Dresden 1784.

Qualis fuerit cultus baetyliorum, quibus-

nam caerimoniis exornatus, partim ex iis,

quae jam protulimus, elucet. Reliqua ad-

demus. Lapides, qui sacri, i. e. numinibus

quibusdam addicti habebantur, uncti, coro-

nati, adorati sunt. De lapidibus unctis cf. J.

J. Bellermann, über die alte sitte steine zu

salben. Erfurt, 1793. et Theophrast. charac-

ter. eth. cap. 17.: καὶ τῶν λιπαρῶν λίϑων

τῶν ἐν τοῖς τριοδοῖς παριῶν ἐκ τῆς ληκύ-

ϑου ἔλαιον καταχεῖν καὶ ἐπὶ γόνατα πεσῶν

καὶ προσκυνῆσας ἀπαλλάττεσθαι. — Sicu-

lus Flaccus d. cond. agror. p. 5: quum ter-

minos ponerent, ipsos quidem lapides in

solidam terram rectos collocabant proxime

ea loca, quibus fossis defixuri eos erant, et

ungento, velaminibusque et coronis orna-

bant. — L. Apulejus: neque enim justius

religiosam moram viatori objecerit aut ara

floribus redimita, aut spelunca frondibus

adumbrata, aut quercus cornibus onerata

etc. vel lapis unguine delibatus. — Arnobius:

Si quando conspexeram lubricatum lapidem

et ex olivi unguine sordidatum, tanquam

inesset vis praesens, adulabar, affabar, et

beneficia poscebam. — Lucian. concil. de-

or.: πᾶς λίθος χρησµωδεῖ, ὃς ἂν ἐλαίῳ πε-

ϱιχύθη. — Prudent. c. Symmach.:

Lapis illic.

Si stetit antiquus, quem cingere

severit error Fasciolis.

38



Lucret. lib. 5. Velatum vertier ad lapidem,

idem est quam adorere lapides. — Apulej.

apolog. pag. 504: Negant, vidisse se, qui

ibi fuere, unum saltem in finibus ejus aut

lapidem aut ramum coronatum. — Minuti-

us Felix in epist.: Non boni viri est, Marce

frater, hominem domi forisque lateri tuo

inhaerentem sic in hac imperitiae vulgaris

coecitate deserere, ut tam luculento die in

lapides eum patiaris impingere, effigiatos

sane et unctos et coronatos. — Jacobum

defendit Augustinus, more idololatriae lapi-

dem non perfudisse oleo, velut facientem

illum Deum, neque adorasse neque ei sacri-

ficasse. Lucianus in pseudomante narrat,

Rutilianum, si quando conspexisset lapi-

dem unctum vel coronatum, continuo in

genua cecidisse, adorasse, vota fecisse et

prospera ab illo postulasse. Sanchuniathon

appellat baetylos lapides animatos, λίθους

ἐµψύχους, quos Bochartus correxit in la-

pides unctos. Clemens Alexandrinus vocat

eos λίθους λιπαρούς, lapides pingues, oleo

perfusos.

Antiquissima apud Graecos litholatriae

vestigia quaerenda esse mihi videntur in

multis fabulis, quae a poëtis rerumque

scriptoribus de permutationibus deorum

atque hominum in lapides traduntur; qui-

bus ostenditur veteres credidisse, in saxis

habitare numina quaedam inferiora, vel

daemones, pariter atque nymphas in flumi-

nibus et arboribus. Huc pertinet mythus

omnium notissimus de Deucalione et Pyr-

rha, qui ex lapidibus post tergum jactis

homines procrearunt post diluvium ma-

39



gnum, quo totum genus humanum ad

internecionem redactum fuisse traditur.

Accedunt fabulae mythographorum, quas

magna ex parte ab antiquitate traditas

acceperunt, de commutationibus, exempli

gratia, Batti per Mercurium in lapidem

Lydium, Celmi per Jovem in adamantem,

Phaëtontiadum per deos in succinum,

Erycis aliorumque Phinei comitum per

Perseum in lapides, Kerkopum, aliorum.

— Hindostani multa fabulantur de lapide,

cui nomen est Salagramma, in quem Wish-

nu per exsecrationem mulieris cujusdam,

quam assumta facie absentis mariti fefelle-

rat, mutatus est. Item Krishna in lapidem

vertebatur.

Jam pauca nobis addenda sunt de cultu

lapidum apud alios praeter hos quos com-

memoravimus populos usitatissimo, cujus

nonnulla at non satis explicata et demon-

strata exempla in medium proferunt Mei-

ners, allgemeine geschichte der religionen,

bd. 1. s. 151. Zoëga de usu atque origine

obeliscorum pag. 196. Exempla litholatriae,

qualis apud paganos versatur, colligenda

sunt in itinerum scriptoribus, quorum de

Mogolibus et Seribus vid. Isbrand, voyage

de Moscou à Chine en 1692. tom. 8. des

voyages du Nord, pag. 111. — de Buraetis,

Georgi, beschreibung der nationen des rus-

sischen reichs, Petersburg 1776. s. 318. —

de Jacutis, Sarytschen, reise in das nordöst-

liche Sibirien, deutsch von Busse. Leipzig

1805. 8. 1. tom. pag. 27. — de Lapponibus,

Regnard, reise nach Lappland, im 6. band

der sammlung von reisen, s. 321. — Scheffe-

40



ri Lapponia, cap. 7. pag. 93. cap. 9. pag. 104.

— Haegstraem hist. gén. d. voyages. tom.

19. pag. 259. — de Tybetanis et Hindosta-

nis vid. A. Georgi alphabetum Tybetanum,

Rom. 1762. 4. pag. 284. — Rogerius, new

eroeffnetes heydenthum, Nuernberg 1663.

8. 1. 16. — Tavernier, reisebeschreibung,

1681. fol. 2. 169. — A. Hamilton a new ac-

count of the east Indies, Edinburgh 1727. 8.

pag. 383. 385. — de Tunkinesis v. Tavernier,

reisebeschreibung 3. 89. — de Amboinesis,

Valentyn, ouden nieuw oost Indien, Amster-

dam 1724. fol. 3. 2. — de Peruvianis, Acosta

histoire naturelle et morale des Indes oc-

cidentales, Paris 1606. 8. pag. 206. — De

Mexicanis, Alexander v. Humboldt, vues des

Cordillères, cah. 2. pag. 94. — de Aethio-

pibus et Afris, de Bry descriptio regni au-

riferi Guineae, in tom. 6. Ind. orient. pag.

21. — de Guineensibus Afris, Haegstraem

hist. gén. d. voyages, tom. 1. liv. 9. cap. 7.

§. 7. — de Narsingensibus ibid. liv. 1. cap.

4. §. 4. — Quorum omnium fere auctorum

descriptiones de modo litholatriae et de for-

ma ac colore lapidum consentiunt cum iis,

quas jam exposuimus. Idolum quoddam in

pagoda Dschaggernautensi cultum Hamil-

ton l. c. describit, lapidem esse magnum

pyramidalem ceterum deformem et nigri

coloris. — Ejusdem generis est Sommonaco-

dom, quod simulacrum sub forma rudis saxi

colunt Siamesi. Deus „Tlaloteuctli,“ ut di-

ligentissimus animadversor Alexander ab

Humbold observat, a Tultequibus sub forma

duorum candidorum lapidum colitur, qui

„teotetl“ h. e. divini dicuntur. Hindostanos

41



notat Fridericus a Dalberg l. c. urbe Nepa-

li apud Benares pro simulacro Mahadevae,

amoris et procreationis dei, saxum nigrum

venerari. In pagoda sive sacello Puravattam

vel Pervuttum dicto lapis stat coniformis,

quem „Mali-kardi“ dicunt, cf. Mackenzie’s

reise, tom. 5. s. 20. Narsingenses in Indiae

peninsula habitantes tres lapides nigros in

sacello positos adorant. Vincent. Belior. in

lib. arab. scripto advers. Muhamedanos, po-

pulos Indicos Albarachumas et Zechiamos

bis anno lapidum tumulos collegisse, col-

lectosque pro numinibus adorasse, refert.

„Adoscht“ nomen lapidis, quem veteres Par-

si sacrum habebant, in quo ignis sacer „ale-

schdan“ dictus splendebat. In Atui, una ex

insulis Sandwichianis lapis quadratus Ton-

goroae deo tutelari consecratus fuit, cf. J.

Cook. lib. 3. cap. 11. Exemplum, quod ad

probandum apud Frisios et Saxones morem

colendi lapides Zoëga et Dalberg locc. citt.

afferunt, ineptum est, cum statuam illam

lapidem deformem plane rudem ac nulla

arte fabrefactam fuisse, omnes rerum Ger-

manarum scriptores negent. Idcirco Zoëga

immensum apparatum criticum omittere

potuit, quem substruxit, quo nomen origi-

nemque statuae Irminsulae quae dicitur,

explicaret. Apud Aegyptios deum Canopum,

cujus forma est notissima, ex baetylo quo-

dam traxisse ortum suum qui arbitrantur, a

Zoëga recte refutantur. Apud veteres Sauro-

matas deus Czur idem erat, qualis Romanis

Terminus. Storjunkare, juxta mythologiam

Lapponicam dominus terrae, silvarum, sub

forma lapidis plane rudis colitur, cui idem

42



est nomen, quod numini. In Saxonum mo-

rem aliquid lucis affert Caroli Magni capi-

tular. 7. §. 236: si infideles vel faculas ac-

cenderint, vel arbores aut frondes aut saxa

venerentur, et presbyter hoc eruere negle-

xerit, sacrilegii sese reum esse cognoscat.

— Ceterum censet J. Grimm, deutsche my-

thologie, Göttingen 1835. s. 370. cultu sa-

xorum maxime praecellere doctrinam Cel-

ticam, qualem Druidae constituerunt. Ger-

manorum erat mos, lapides judiciales et

rituales sacrosanctos habere. Per totum ve-

ro medium aevum superstitiosa opinio de

viribus secretis lapidum late patuit, quam

Marbodi (†1123.) liber lapidum et Alberti

Magni (†1280.) opus aluerunt. Graecorum la-

pidem alectorium facillime recognoscimus

in fabulosa gemma „siegstein“ dicta, de qua

Marbod l. c. cap. 3.

Invictum lapis hic reddit quem-

cunque gerentem,

Extinguitque sitim patientis in

ore receptus.

Alias lapis serpentinus victoriam parans

praedicatur in poëmate Vindobon. cod.

quod Grimm l. c. s. 632. laudat: „ich höre

von den steinen sagen, daz grôze tugent

daran lige, die natern und kroten tragen,

swer sie habe, der gesige.“ Lapis, quem

dicunt „siegstein“ commemoratur Otnit

558. 559. et Vilkinasag. cap. 96. cui aequa-

lis est alius „wünschelstein“ apud Basile

pentamerone 4. 1. Similes lapides mirifici

in carminibus epicis saepe ob viam currunt.

Britanni etiamnunc lapidibus quibusdam

43



„holedstones“ sive „holystones“ dictis, i.

e. saxis cavatis vires salutares attribuunt.

Jam Edda Saemund. 137b similis amuleti

„Jarknas“ dicti mentionem facit, qui idem

esse dicitur, quem in corona imperatoris

Romani immissum orphanum sive pupillum

vocant scriptores medii aevi. De lapidum

cultu in Germania septentrionali vid. Con-

ringii antiqq. stat. Helmstad. — Wormii

monument. dan. lib. 1. cap. 4. — Trogill.

Arnkiel, cymbrisches heydenthum s. 223.

— Joann. Pickardt, korte beschryvinge van

eenige verborgene antiquiteten s. 23. Jus-

jurandum dederunt „at ursvoelum unnar

steini“ et „at enom hvîta helga steini“

Edda Saem. 165a. 237b. — Aërolithos,

quos dicunt „donnerkeile“ Dithmarsi hodie

quoque venerantur et asservant, v. Mül-

lenhof schleswigsche volksagen no. 480.

— Montem Lusaticum Czornebog dictum

urbi Budissin vicinum, cujus alterum latus

„prasica“ appellatur ab oraculis petitis,

comparare licet cum Romana illa „bocca

della verità“ quam supra laudavimus, nec

non cum saxo loquente Celtico, quem vo-

cant „Llech-Llavar“ et cum rupe mirabili

Druidarum in insula Mona sita, cui nomen

est „Maen Mordhwyd“ de quibus vid. Mones

europäisches heidenthum 2. s. 457. Quid

quod in fabulis Christianis mirae res de

lapidibus narrentur? In historia fabulari de

Sancto Graali lapis exillix commemoratur,

qui e corona Luciferi in terram cecidisse

et postea in ciborium eucharistiae com-

mutatus esse dicitur, quod hodie etiam

Genovae ostenditur, „il sacro catino“ dic-

44



tum. — Simillimae mythorum Graecorum

et Indicorum sunt innumerae paene fabulae

de gigantibus, qui lapidescunt, quorum sua

quaeque gens monumenta in aeternam

memoriam conservat et posteris tradit. De

nominibus gentium urbiumque a litholatria

ductis jam antea disseruimus.

Haec habui, quae de nomine et cultu

baetylorum dicerem: quibus pertractatis re-

stat, de origine et causis litholatriae disse-

rere, sententiasque hominum eruditorum

sub examen vocare. Quantum, idque gra-

vissime peccatum sit in explicandis quum

Graecorum et Romanorum, tum ceterarum

gentium fabulis, ut ab antiquis ita maxi-

me ab hodiernis scriptoribus, quis est qui

nesciat? Quali licentiae, quam permulti vi-

ri docti jure reprehenderunt, et in narran-

da et in explicanda de baetylis fabula ob

viam occurramus, mox videbimus. Haud mi-

nimam culpae partem attribuendam esse

mythographis nostris, symbolicis qui dicun-

tur scriptoribus, inter omnes constat. Des

Brosses, du culte des Dieux fétiches, recte

animadvertit: „le système du sens figuré

une fois admis, on y voit facilement tout

ce que l’on veut, comme dans les nuages.“

Certe: media tutissimus ibis! — Exstiter-

unt permulti interpretes, in quos egregi-

um illud Goethianum cadat: „Ihr legt nicht

aus, ihr legt hinein.“ — Sunt qui in expli-

candis atque adumbrandis fabulis antiquis

unam solam viam sequi studeant, quos in

eo, quod ipsi justum ac verum habebant,

saepius valde errasse videmus: qui steriles

herbas eligentes hortum repurgent, eodem-

45



que tempore triticum evellant: vel quorum

studia ac labores culturae prosint, ac simul

plantas parasiticas foveant. A pluribus inter-

pretandi rationibus opem solam poscendam

esse existimo, nec in eorum numero haberi

volo, qui praeconceptis opinionibus atque

immaturo examine ad rem tractandam ac-

cedant. Friedrich August Wolf, vorlesungen

über encyclopädie der philologie, herausg.

v. Stockmann, Leipz. 1831. s. 235: „keine

einzige quelle kann so sein, dass man alles

in der mythologie aus ihr erklären könn-

te; vielmehr muss bei jeder mythischen er-

zählung darauf gesehen werden, welcher

art, ob sie historisch, physicalisch, astro-

nomisch oder moralisch ist.“ — Notissima

sunt somnia mythologica Euhemeristarum

inter Graecos, inter Germaniae septentrio-

nalis rerum scriptores Saxonis Grammatici,

quorum dei atque heroes deposita veste

mythica habitum suum permutant, ut jam

non fabulas, sed res gestas infiniti regum

numeri legere credamus. Artem hermeneu-

ticam sive enarrationem fabularum, quas

ab antiquis accepimus, hypotheses paene

fama spoliasse, satis cognitum est. Ne ni-

mis procul a veritate aberremus, id inprimis

persuasum habeamus necesse est, omnes

fabulas ab una origine derivari non posse: et

quanquam in omnibus, quas jam collectas

in medium proferemus, opinionibus homi-

num eruditorum de origine et causis cultus

baetylorum plus minusve inesse veri, ne-

gari non potest, tamen ne una quidem de

hoc argumento sententia rem acu tetigisse

videtur.

46



Inter eos, qui cultum lapidum sanc-

torum ex sola fetissorum religione tam-

quam ex primitiva explicare student, maxi-

me des Brosses l. c. hanc suam sententiam

urget, quem magna ex parte secuti sunt Zoë-

ga, Muenter, Dalberg, alii; qui quanquam

id non absque eruditione praestiterunt,

assensum tamen in omnibus vix ac ne

vix quidem merentur. Fetissismus, qui

dicitur, est cultus numinum rudissimus

ac brutissimus, qualem etiamnunc multae

vel plurimae Africae interioris aeque ac

Americae et Siberiae gentes fovent, quae

qualibuscunque rebus modo utilibus modo

nocivis, truncis, sagittis, cippis, lapidi-

bus, innumeris ceteris honorem divinum

perhibent. „Fetisso“ est vox portugallica,

quamcumque rem incantatam denotans,

cujus etymon a latino verbo: fari, duci solet.

Des Brosses, du culte des Dieux fétiches

(Berlin) 1763. primus hoc vocabulo usus

esse dicitur, quod Winterbottom in account

of the native Africans of Sierra Leona tom.

1. pag. 99. a voce portugallica: feticeira,

h. e. incantatrix, derivare mavult; in qua

etymologia nihil novi inest. Equidem in-

veni in Thomas Broughtons historischem

lexicon aller religionen, Dresden u. Leipzig

1756. prius exemplum notionis fetissismi,

qua narratur: „die Neger zählen auch gewis-

se steine unter die fétiches.“ — Meiners

de falsarum religionum origine et causis,

in commentar. Gottingens. tom. 7. pag.

70-73. in numero fetissorum complectitur

ignem, flumina, coelum, aërolithos etc. et

distinguit inter fetissorum, hominum divor-

47



um et astrorum cultum. Boettiger. ideen

zur kunstmythologie, Zoëgae opinionem,

qua baetylia omnia ad fetissos quosdam

obscuros Pelasgicos referenda esse censet,

justissimam habet. Jam quis crederet, etsi

Graecos Romanosque antiquissimis tempo-

ribus morem illum colendi lapides tanquam

fetissos ex oriente adoptasse concedatur,

eos populos tam illustres in quaque arte

scientiaque humana, eum cultum, quo

barbari utebantur, postero etiam retinuisse,

quum jam philosophi exstiterant, qui de

rerum natura, earumque principiis disquisi-

verunt? Quis crederet, Graecos, quos ante

omnes aequales et posteros arte statuaria

tantopere excelluisse constat, ut hodie quo-

que celeberrima exempla nobis praebeant:

quis crederet, quaeso, contentos fuisse

rudibus illis simulacrorum formis, quae

in adytis deorum summis honoribus habe-

bantur, nisi vim quandam naturalem vel

supranaturalem secretam inesse putassent,

quae venerando digna videretur? Conferant

illi, qui ita de baetyliorum cultu ejusque

origine judicabant, conferant Graecos ce-

terosque populos omnes, qui fetissorum

cultores praedicantur, cum incultis illis,

quas modo commemoravimus nationibus,

quae tantopere ab omni cultu atque ab

humanitate absunt, quarum stupiditas in

proverbii consuetudinem veniret. Certe

aliae causae cultus baetylorum quaerendae

sunt. Ipsi illi, qui originem litholatriae ex

fetissismo ducere tentabant, aliam quoque

causam quaesiverunt, qua diversitas modo

exposita tolleretur.

48



Idcirco Muenter l. c. pag. 9. ortum et

baetyliorum et cultus eorum ab aërolithis

duxit, quos cum sabaeismo, qui astrorum

cultus totum per orientem latissime patuit,

et sine dubio religio primitiva erat, con-

sociare studet. Quod idem Scheuchzerus

vir doctus Tigurinus, ineunte saeculo 18.

florens, conjecit in libro cui nomen dedit

auctor kupferbibel, in welcher die physi-

ca sacra oder naturwissenschaft der in der

heiligen schrift vorkommenden sachen er-

läutert wird cap. 38. §. 265. seqq. Boetti-

ger et ipse, qui alias causam et originem

litholatriae in fetissorum cultu quaerit, a

sabaeismo auxilium petit, cujus patria in

Aegypto, in Arabia et Phrygia ponitur. Jam

si quaeritur, quo modo affinitas stellarum

cum lapidibus, maxime cum baetyliis pro-

bari possit: in primis hoc observandum est,

cacumina montium, excelsorum lapidum,

aptissima fuisse loca et ad conspicienda

et ad colenda astra, unde venit, ut innu-

meros fere montes in toto terrarum orbe

sacrosanctos haberent homines superstitio-

si. Deinde veteres permultis lapidibus vim

quandam divinam insitam attribuisse jam

antea exposuimus, quam inprimis in ma-

gnete, in succino, aliis reperiri crediderunt.

Lapides illos animatos λίθους ἐµψύχους,

quos Sanchuniathon in fragmento illo apud

Eusebium in praep. evang. asservato memo-

rat, !Mנפשׁי Mאבני qui hebraice dicuntur, a vete-

ribus stellas de coelo delapsas putatos esse,

ex eodem Euseb. lib. 1. 10. intelligi licet:

᾿Αστάϱτη εὗϱεν ἀεροπετῆ ἀστέϱα, ὃν καὶ

ἀνελοµένη ἐν Τύϱῳ τῇ ἁγίᾳ νήσῳ ἀφιέρω-

49



σεν. — Astra de coelo delapsa genii fugaces

atque commutati esse putabantur, et la-

pis ardens e nubibus decasus stella exstinc-

ta habebatur. Ergo cum lapides relationem

quandam cum stellis habere veteres puta-

rent, uti multis exemplis docemur, stellis

vero genii sive daemones aut heroes et ho-

mines divi praeesse crederentur: ita facilli-

me numina cum symbolis, cum astris et po-

stea cum lapidibus jungi poterant, quos pro

simulacris habebat cultus. Pausan. 3. 20:

κίονες ἑπτά, κατὰ τρόπον οἶµαι ἄρχαῖον,

οὓς ἀστέϱων ϕασὶν ἀγάλµατα. — Beauso-

bre, histoire du Manichéisme, tom. 1. pag.

223: Les Orientaux croyaient, que les anges

sont des esprits ignés, opinion, qui passa

dépuis chez les Chrétiens, et qui, si je ne

me trompe, s’était communiquée aux Juifs

longtemps auparavant. — Hoc recte anim-

advertit auctor. Nam apud Judaeos lapis

sanctus in proverbium abierat, cf. Jes. 8,

14. Joann. Phil. Casselius in diss. πεϱὶ τῶν

λίϑων κεκραξοµένων comment. ad. Luc. 19.

40. multa ad demonstrandam illam supersti-

tionem, quae lapidibus nonnullis vim supra-

naturalem tribuerat, contulit. In lapidibus

numina habitantia a Graecis credita esse,

multae docent fabulae, de permutationibus

deorum hominumque in lapides factis, qua-

rum supra compluria attulimus exempla.

Muenter praeterea nummos notat, in qui-

bus lapidum imagines atque insuper stellae

excusae conspiciuntur. Miramur, viri doc-

tissimi curas et industriam nonnulla subter-

fugisse, quae ad sublevandam atque augen-

dam illam de baetyliorum origine opinio-

50



nem haud inepta esse videntur. Plutarchus

de placitis philosophorum, cap. 13. Dioge-

nem fere idem de astris sensisse, est testis,

qui stellas ardentes lapides pumicosos ha-

buisse dicitur. Anaxagoram, Democritum,

Metrodorum, alios, solem massam igneam

putasse, notat Plutarchus ibidem. Philoso-

phi in his de astris et lapidibus sententiis

antiquam opinionem adoptarunt, quae in

saxis ignem elementarem atque principium

procreationis jacere contendit, unde venit,

ut post diluvium Deucalioneum homines e

lapidibus progenitos esse fabularentur Grae-

ci. — In eo quod Muenter de errore Eckhe-

lii in doctrina nummorum veterum circa

pileos dioscurorum notat, mihi quidem ip-

se errare videtur, eum dicat, formas lapi-

dum stellis exornatorum non satis differre

a pileis dioscurorum, ita ut de hoc argu-

mento disquisitio accurata etiamnunc sit

in piis desideriis. Quid stellae, quibus lapi-

des in nummis excusi saepius ornati viden-

tur, aliud significant, quam vel affinitatem

saxorum cum astris a veteribus creditam,

vel ipsum illum honorem divinum, quem

Graeci et Romani pariter ac populi orienta-

les iis habuerunt? Stellae insuper lapidibus

sunt attributa quaedam numinum, quorum

simulacra saxis repraesentabantur. Certe,

si concedimus, eam quam Muenter et alii

eruditi homines sequuntur rationem origi-

nis litholatriae explicandae, in ea singula

exempla adhibendam esse, quae diserte a

scriptoribus aërolithi declarantur: tamen

ad omnes locos, qui de baetylorum cultu

nobis traduntur, pertinere, negemus opor-

51



tet. Quid quod non solum lapides, verum

etiam simulacra lignea rudissimarum for-

marum, trunci, ancilia cetera de coelo ce-

cidisse fabulentur Graeci et Romani: unde

facile intelligi potest, id eo solum studio

praedicatum fuisse, quo major auctoritas

evaderet et sanctitas, qua apud rerum na-

turalium imperitos homines baetylia habe-

bantur. Hodie etiam in terris orientalibus

interdum aërolithos inveniri, multa exem-

pla ab itinerum scriptoribus relata docent:

sed cur a Graecis tantus numerus eorum

tanquam numina ipsa habita sint, et qua re

eorum cultus tam late patuerit, apud eos

quoque, qui miraculorum a sacerdotibus

traditorum testes non fuerunt, non intelli-

gitur. Satis superque indices lapidationum

ex scriptis veterum et hodiernorum affere-

bantur, quibus omnia explicari posse puto,

praeter id solum, ex aërolithorum casu or-

tam esse totam baetyliorum religionem. De

imbre lapidum, qui Mario consule evenit,

scribit Plin. hist. nat. 2. 58. Chronicon Sy-

ricum Aboulfaradi sive Gregorii Barhebraei

lapidationem anno 769. post Chr. nat. fac-

tam narrat, de qua vid. Silvestre de Sacy,

notes à la déscription de l’Égypte d’Abd-

al-atif. Paris 1810. 4. pag. 505. — Stobaei

eclog. physic. cap. 15. 1. — Aristotel. de

meteoris. — Jos. antiq. 10. 11. — Exod.

28. 24. Ceterum cf. Livium, Plinium, Flavi-

um Josephum, Julium Obsequentem, qui

dispersa lapidationum exempla praebent.

Hodiernorum, qui aërolithorum partem na-

turalem premebant, inprimis hi sunt: Szarn,

lithologie athmosphérique. Paris 1803. —

52



Dr. Chladni, chronologisches verzeichniss

der mit einem feuermeteor niedergefalle-

nen steine und eisenmassen, in Gilberts

annalen der physik bd. 15. s. 307. — V. En-

de, über massen und steine, die vom mond

auf die erde gefallen sind. Braunschweig

1804. — Noch ein beitrag zur geschichte

der vom himmel gefallenen aërolithen, in

Vogts magazin für den neuesten zustand der

naturkunde. März 1804. — Boetticher, was

ist von den steinen zu halten, die vom Him-

mel fallen? Deutsche monatsschrift, August

1796. — Reuss, über den steinregen bei Lis-

sa, im journal der physik, chemie und mi-

neralogie. 8. bd. 2. heft 5. 457. — Multa

quoque dispersa inveniuntur in his scriptis:

Freret, réflexions sur les prodiges rappor-

tés dans les Anciens. mém. d. l’acad. d. I.

et d. B. L. tom. 6. pag. 706. seqq. — Fal-

connet, sur la pierre de la mère des Dieux.

ibid. tom. 23. pag. 213. — Falconnet, sur

les baithyles. ibid. tom. 6. pag. 513. seqq. —

Illi qui in aërolithorum imbribus originem

baetyliorum et causam litholatriae quaer-

unt, maxime timorem metumque hominum

urgent, quo affecti esse debebant conspi-

cientes saxa magna saepe mole e nubibus

delapsa. In qua opinione multum inest ve-

ri. Secundum versum Lucretii notissimum:

Primus in orbe deos fecit timor. — Hume,

origine of religion, — Boulanger, antiquité

dévoilée, — Dalberg, meteorcultus der alten,

— alii, metum ac timorem causam omnium

religionum fuisse contendunt. Zoëga quo-

que inter antiquissimas errores origines et

latissime patentes hoc refert, quod inopina-

53



to eventu perculsi rudes homines uni aliive

rei divinam et plus quam naturalem virtu-

tem inesse crederent, ad bona procuranda

vel ad mala abigenda. l. c. pag. 241.

At forma et figura, nec non color aëro-

lithorum, uti hodie novimus, saepissime

plane contraria est ejus, qualem veteres

auctores describunt, certe multum differt.

Quid nunc? Jam pervenimus ad tertiam

de origine litholatriae opinionem discuti-

endam, quam multo majoris momenti esse

in explicandis, de natura baetyliorum fa-

bulis videbimus. Antiquissimis temporibus,

quibus ars statuaria in cunabulis quasi fuit,

lapides paene deformes, certe rudes atque

inculti pro deorum simulacris habebantur.

Lapides inprimis, qui symbola virium di-

vinarum esse putabantur, vel tales, quales

natura ipsa formaverat, vel paulum modo

adjuvante arte humana colebantur. Maxi-

me sublevari videtur haec opinio, quod in

nonnullis lapidibus honore divino cultis fa-

ciei cujusdam humanae vestigia sane ru-

dia atque irregularia conspiciebantur, qua-

lia exempli gratia lapidi Pessinuntio Cybeli

consecrato Prudentius hymn. 10. 155. et

lapidi quem Arabes etiamnunc venerantur,

Hadschar-al-Assowat dicto, Euthymius Zy-

gabenus in panoplia, ed. a Sylburg. tribu-

unt. Audiamus testes, qui ad corroboran-

dam hanc sententiam adduci possunt. Bar-

baros, quia artem sculptoriam ignorarent,

lapides pro diis coluisse, dicit Dio Chryso-

stomus in orat. 12: πολλοὶ τῶν ϐαρβάρων

πενίᾳ τε καὶ ἀποϱίᾳ τέχνης ὄϱη ϑεοὺς ἐπο-

νοµάζουσι καὶ δένδρα ἄργὰ καὶ ἀσήµους λί-

54



ϑους. — Item Pausanias in Achaicis refert,

solenne fuisse antiquitus in Graecia rudibus

lapidibus exhibere honores deorum. Bötti-

ger, ideen zur kunstmythologie, bd. 2. her-

ausg. von J. Sillig, s. 135. ἀργοὺς λίθους,

quos Pausanias commemorat, contractos

esse ex ἀεργοῖς λίθοις, recte notat. Respon-

dent enim illis signa inertia, de quibus vid.

Arnob. adv. gent. 1. pag. 13. — Clemens

Alexandrinus in stromat. πϱὶν γ’ οὖν ἀκριβ-

ωθῆναι τὰς τῶν ἀγαλµάτων σχέσεις, κίονας

ἱστάντες οἱ παλαιοὶ ἔσεβον τούτους ὡς ἀφι-

δρύµατα τοῦ ϑεοῦ. — In onomastico Pollu-

cis, ed. Hemsterhuys. lib. 1. pag. 11. haec

notio reperitur: κοιλάναι λίθους εἰς ϑεοὺ

µόρφην, excavare lapides in deorum imagi-

nem. In eo, quod Joann. Spencer de legg.

Hebraeor. lib. 2. cap. 4. conjicit, gentes na-

turae quodam instinctu res naturales nullo

artificio adulteratas sine signis et figuris

numini gratiores existimasse, nihil est quod

probari possit: cum populos omnes numini

nihil obtulisse praeter perfectissima quae-

que et optima, satis constet. Tirocinio ar-

tium finito apud omnes gentes statuas et

templa deorum quam maxime fieri potuit

ornata videmus. Telchines, autochthonos

insulae Rhodi primos fuisse, qui simulacra

deorum fecissent, laudat Diodor. Sic. bibl.

5. 55. Telchinium sive Thelginium nomen

a voce ϑέλγειν, quae denotat incantare, fa-

scinare, derivatur, de quibus vid. Lobeck

Aglaoph. 3. 4. pag. 1181.

Proxima huic opinioni videtur esse ea,

quae originem cultus baetyliorum in honore

permagno et quasi divino quaerit, qui lapidi-

55



bus pro monumentis constitutis habebatur.

Ut a rebus exorsi rudibus ac simplicibus pri-

maevi homines per gradus ad elegantia et

magnifica simulacra deorum pervenerunt:

ita quoque antiquissimo memoriae subsi-

dio, rudibus saxis, lapidum mole, ligneisve

truncis utebantur, quibus posteritati notiti-

am rerum gestarum traderent, satis experti,

sine externo recordationis praesidio cogni-

tionem rerum memoriae soli concreditam

perire. Quo minus hoc fieret, simulque mo-

numenta illa sine arte constituta longum

per tempus durarent, sacrosancta ut sua

ita aliorum habebant. Innumera fere hujus

rei sunt apud veteres scriptores exempla,

quorum ea modo afferamus, quae lucis ali-

quid disquisitioni de hac institutione sus-

cipienda praebeant. Magna ex parte memo-

riam rerum a Diis vel ab heroibus gestarum

posteris tradiderunt illi lapides. In Athen-

arum Acropoli lapis ostendebatur non ma-

gnus, cui Silenus insedisse ferebatur, quan-

do in Atticam venit Bacchus, Pausan. 1.

3. — Apud Megarenses in arce Alcathoi re-

gis alter ostendebatur lapis, in quo Apollo

lyram dicebatur deposuisse, opem laturus

Alcathoo in arce muro cingenda, unde sa-

xum sonans evasisse fertur, v. Pausan. 1.

42. — In eadem civitate prope prytaneum

saxum erat quoddam Anaclethra dictum,

ubi Cererem narrabant Proserpinam filiam

raptam ab inferis revocasse, Pausan. 1. 43.

— Eleusinii monstrabant petram, cui no-

men erat Agelastos, ubi post longos errores

consederat Ceres maerore afflicta de raptu

Proserpinae, Apollodor. bibl. 1. 5. — Eodem

56



studio, in memoriam factorum et rerum

gestarum Aegyptii ingentiail la monumen-

ta, pyramides, obeliscos erexerunt; e quo

scilicet solo conjici non potest, Aegyptios

a cultu lapidum non abhorruisse, cujus in-

dicia obelisci et pyramides non sunt satis

luculenta, uti quidam voluerunt, exempli

gratia Bidermann in otior. litterar. part. 1.

pag. 136. qua de litholatria veterum agitur.

— De more antiquo apud Hebraeos erigendi

monumenta, Rosenmüller testimonia colle-

git in libro: altes und neues morgenland bd.

1. 5. 48. artikel 27. ad 1. Mos. 12. 7: „die pa-

triarchen waren sorgfältig darauf bedacht,

das andenken an wichtige ereignisse durch

altäre, behauene steine und andere dauern-

de denkmale zu erhalten.“ — cf. Genes. 12.

7.; 13. 18.; 28. 18.; 31. 48.; 26. 33.

Hic commemorandi sunt termini, qui-

bus honorem divinum habitum esse, jam

antea vidimus. Dulaure, des cultes qui ont

précédé et amené l’idololatrie, pag. 160. ori-

ginem baetyliorum in terminis quaerit, ac

primum quidem baetylum, qui Delphis as-

servaretur, eo solo studio positum fuisse

dicitur, quo fines templi sacrosancti habe-

rentur. Sanchuniathon docet, in Phoenicia

multa baetylia inveniri, ibique sacra haberi,

tanquam terminos finibus tuendis positos.

Cultum saxorum a baetyliis, i. e. aërolithis,

atque a terminis exortum esse, concedit

Boettiger l. c. pag. 135. Jam antiquissimis

temporibus lapides pro terminis positos es-

se, intelligitur ex Homer. 2. 20. v. 403. ubi

Minerva Martem percussura

57



λίθον εἵλετο χειϱὶ

παχείῃ

κείµενον ἐν πεδίῳ µελάνα,

τϱηχύν τε, µεγάν τε,

τὸν δ’ ἄνδρες πρότεροι ϑέσαν

ἔµµεναι οὖϱον ἀρούρης.

Termini et ipsi ab Herme, sive Mercurio

nomen accepisse videntur, cum sermone

hebraico, !Mהר herem, fines denotet, a qua

voce graecum nomen ῞Ερµης derivatur, cu-

jus simulacra terminorum simillima fuer-

unt. Quid quod conjecerint quidam, vocem:

„mark, merkstein“ affinem esse cum latino

Mercurio. Apud Hebraeos quoque !Mתרפי the-

raphim, in viis publicis ponebantur, Ezech.

21. 26. in Iliade cf. Hom. 2. 303.; 22. 326.

ubi in memoriam foederis instituti lapis

ponebatur. A lapidibus, quibus populi simu-

lacris servientes ad foedera sancienda ute-

bantur, forsitan mos ortus est, per lapides

jurandi, de quo conferatur, quod supra dic-

tum est. Similes lapidum, quales apud Grae-

cos commemorantur, ut Kappotas apud La-

cedaemonios in quo Orestes insederat et

a vesania liberabatur, vid. Pausan. 3. 22.

etiam in sacris litteris notantur, vid. Genes.

28. 18. ubi de lapide agitur, quem Jacobus

in memoriam somnii erexit, et cui nomen

dedit בּיתÊאל! beth-el, i. e. domus dei. Cum

Jos. 4. 4. ubi Josua Jordanem transgressus

duodecim lapides in medio flumine elatos

poni jussit juxta numerum stirpum Israë-

litarum, cf. Jos. 24. 25. — Reg. 1. 7. 12.

Samuel, fugatis Philistaeis, in memoriam

victoriae lapidem posuit. — Huc pertinet

statua quam dicunt Irmensulam, quam in

58



memoriam victoriae cujusdam positam es-

se, dubitari non potest. Joduta quoque si-

milis statua in pago Mansfeldico Thuringiae

fuisse videtur, fide non habita fabulis chro-

nistarum, qui eam in recordationem victo-

riae imperatoris Henrici 5. positam esse di-

cunt. Venerem in magno lapide Brachthan

dicto posteris etiam temporibus coluisse

Muhamedanos, quod crederent, super eum

patriarcham Abrahamum cum pellice Ha-

gar coiisse, aut camelum ei alligasse, cum

Isaacum filium erat sacrificaturus, scribit

Euthymius Zygabenus in panoplia. Sacri au-

tem habiti sunt istiusmodi lapides eo, quod

omnium interesset, ne frangerentur, neve

loco moverentur. Alia exempla praetermit-

to. A prisca consuetudine, monumenta affu-

sis unguentis, sertisque et vittis impositis

ac solemni sacrificio facto consecrare, repe-

tendi videntur illi lapides qui dicuntur unc-

ti, λίθοι ἀληλιµµένοι, sive !Mנשׁפי Mאבני aba-

nim neschephim, uti Bochartus in libro qui

inscribitur Phaleg et Canaan, corrigere volu-

it, pro !Mנפשׁי Mאבני abanim neschephim, h. e.

lapides animati. Cum his conferri possunt

uncti lapides apud Minutium Felicem, et

pingues lapides sive λίθοι λιπαροί apud Cle-

mentem Alexandrinum, nec non apud Apu-

lejum in apologia. Simulacrorum seu idolo-

rum apud Hebraeos ante Genes. 31. ubi de

τοῖς !Mתרפי theraphim Labanis agitur, men-

tio fieri non videtur. Illa idola, theraphim

dicta, baetylia in modum lapidis Pessinuntii

formata, humanae faciei vestigiis exornata

fuisse, verisimile habeo. !Mתרפי theraphim, a

nonnullis certe linguae hebraicae non satis

59



peritis, eadem habebantur cum !Mשׂרפי sera-

phim, et cum Serapide Aegyptiorum. Sed

quid inter utramque vocem apud veteres in-

tercesserit discriminis, satis cognitum est.

Habet earum suam quaeque vox radicem, ut

theraphim a verbo !Pתר tharaph h. e. percon-

tari, oraculum petere, seraphim vero aut

a voce hebraica !Pשׂר urere, aut a Sanscriti-

ca: sarpa i. e. anguis, derivetur. Eos, qui

utrumque miscuerunt, fefellit soni simili-

tudo, ratione non habita radicum. Simula-

cra primo non in hos usus posita, neque

columnae, stelae aut cippi in deorum hono-

rem fixa sunt, sed ad memoriam et gloriae

mortuorum cumulum statuebantur. De lapi-

dum cumulis pro sepulcris vel monumentis

in honorem atque memoriam defunctorum

constructis apud gentes stirpis Germanicae

vid. Conring de antiquitatt. stat. Helmstad.

et Worm in monumentis Danicis, lib. 1. cap.

4. Quae in Holsatia reperiuntur, describit

Trogillus Arnkielius in libro, qui inscribi-

tur: Cymbrisches heydenthum, s. 223. De

gigantum sepulchris ingente mole lapidum

constructis, quae germanice dicuntur „hü-

nenbedde“ vid. Joann. Pickardt, korte be-

schryvinge van eenige verborgene antiqui-

teten, p. 23.

Postea non ita intererat hominibus, pri-

mordii monumentorum oblitis, an symbo-

lum, an numinis ipsius, an symboli figuram

adorarent, praecipue longo temporis spatio

intermisso a conditis illis monumentis. Tan-

tum abest, ut hanc superstitionem miram

atque inauditam habeamus, ut naturalibus

causis exortam esse putemus, praesertim

60



cum etiamnunc multa hujus rei similia vi-

deamus. Recordemur modo superstitionis

nostratum, qui monumentis in coemeterio

positis vim sanandi morbos tribuunt. Vetu-

stissimum etiam Graecorum morem fuisse,

saxa sive quadrata sive rudia ac prorsus

inculta, saltem aliam quam saxi speciem

prae se non ferentia pro simulacris atque

idolis ponere, neque aliter quam numinum

simulacris et statuis divinum honorem pro-

hibere, docet Pausanias in Achaicis l. c. ubi

de Mercurio Pharensi ejusque tumulis e la-

pidibus constructis disserit. — Zoëga dicit,

innumeras esse quae occurrant hujus ge-

neris superstitiones, quae magna ex par-

te ortae videantur e monumentis, licet ne-

quaquam affirmari possit, omnes ab hoc

fonte effluxisse. Addit auctor, quin forte a

monumentorum instituto natam esse om-

nem illam fabulam de saxo a Saturno pro

Jove devorato; quod concinnum est cum

nostra opinione in exordio demonstrata, fa-

bulam postea fictam esse a sacerdotibus vel

mythographis, qui aliter nomen baetylorum

explicare nescirent. Illud Zoëgae dictum

viam nobis demonstrat, in qua pergendum

sit. Non ex una sola causa explicanda est

origo litholatriae, quantumvis lucis afferant

eae, quas jam laudavimus, opiniones, sed

ad multa alia quoque respiciendum esse exi-

stimamus, cum, quodcumque antea dictum

est, non in omnia cadat.

Eodem jure, quo nonnulli homines eru-

diti ex figura lapidum a veteribus cultorum,

qualem nobis scriptores adumbraverunt, co-

gnationem eorum cum aërolithis conjecer-

61



unt, uti Falconnet, alii, levitate quadam

judicandi et praeconcepta opinione fecer-

unt: nos quidem longe aliud demonstrare

et argumentis substruere posse videmur,

quod a paucis commemoratur, nedum ur-

geatur. Ratione enim habita similitudinis

plurium baetylorum, ac paene plurimorum,

cum phalli notissima figura, persuasum ha-

bemus, baetylia magna ex parte nonnisi

pro symbolis procreationis serviisse, ac pro-

priam significationem phallorum in myste-

riis explicatam, occultam vero fuisse plebi,

cui longe alium sensum fabulis exornatum

persuaserint sacerdotes. Accedit, quod at-

tributa eorum numinum, quorum pro si-

mulacris lapides sancti habebantur, con-

sentiunt, deorum scilicet, qui vel agricul-

turae vel procreationi praeerant, quorum

inprimis notandi sunt Bacchus, Amor, Cy-

bele, Ceres, Venus etc. Cultum vero phalli

affinem esse astrolatriae sive sabaeismo,

docemur locis veterum scriptorum, qui in

hanc rem legi possunt, quorum magnam

partem jam attulimus. Vis supranaturalis

vel divina, quam veteres lapidibus attribuis-

se exposuimus, maxime fuit ignis elemen-

taris, atque una cum eo vis procreationis,

unde explicatur, quomodo achati potestas

augendi amorem conjugalem tribui potue-

rit. Egregie Zoëga l. c. pag. 213. affinitatem

phalli cum cippis, truncis et lapidibus co-

noidicis illis demonstravit. Boettiger, ideen

zur kunstmythologie, bd. 1. s. 54: „zwei

hauptgegenstände in den religionen des al-

terthums sind der phallus und die schlan-

ge. Die letztere gehört ganz eigenthümlich

62



dem fetischismus, der erstere dem symbo-

lisirten sterndienst.“ — Contra Falconnet,

qui baetylia fere omnia echinitas habere

voluit, Zoëga recte animadvertit, echinitas

nunquam habere formam vere sphaericam,

neque ejus molis visos esse, ut magni la-

pides dici possent. In echinitas non cadit

descriptio baetylorum. At nisi echinitae fu-

erant illa baetylia, quid impedit, quominus

affirmante descriptione ab auctoribus facta

hysterolithos appellemus? De priapolithis

et hysterolithis, quos hodie quidem germa-

niee dicere solemus: „venusmuschel“ vid.

Plin. hist. nat. lib. 37. cap. 10. 57. qui eos di-

phyes appellat, adjungens, ita constructos

esse eos lapides, ut concubitu venereo apti

viderentur, nisi lapides essent. cf. Knight,

account of some remains of the worship

of Priapus, pl. 15. pag. 85. — Hinc ex con-

cha nata esse dicitur Venus, Plaut. Rud. 3.

3, 43. vid. Lichtensteinii specimen palaeo-

graph. pag. 131. — Quantum apud Graecos

nec minus apud Romanos, inprimis vero

apud gentes orientales phalli cultus florue-

rit, neminem fugiet. Ante templum Veneris

Hieropolitanum duo phalli, ingenti mole,

190 pedes alti collocati erant, quos Bac-

chus in honorem deae posuisse dicebatur.

Sine dubio cultus Bacchi a phallo sive lin-

gamo ortum suum duxit, cf. Herodot. 2. 49.

— „Joni“ sive „lingam“ nomen est phalli

apud Indos, apud quos etiamnunc luculen-

tissima ejus cultus vestigia reperiuntur. In

India sunt monumenta immensae altitudi-

nis, consecrata Shivae, quae propter simi-

litudinem quam cum phallo erecto habent,

63



qui in cultu ejus dei magna est vi, pro phal-

lis habentur et adorantur. In Dapper’s Asia

pag. 111. simulacrum Mahadewae, procrea-

tionis dei, secundum descriptionem, quam

della Valle dedit, adumbratur, quod prorsus

simile est phalli; cf. account of the king-

dom of Nepal, in the second part of the

Asiatic researches 8. edit. pag. 307. Nepali

prope Benarem lapidem esse nigrum, quem

homines simulacrum Mahadevae, dei amo-

ris et procreationis, habeant, refert Friedr.

v. Dalberg, meteorcultus etc. s. 68. — In

sacello Casmiriensi, in pagoda Perwuttum

sive Puravattam lapidem conoidem Mali-

kardi dictum pro phallo, symbolo ejusdem

Mahadevae ab Hindostanis coli, notant iti-

neraria, quorum cf. Mackenzie’s reise nach

Indien, 5. s. 20. — In museis atque antiqua-

riis multae asservantur gemmae Persicae,

quas magna ex parte homines eruditi bae-

tylia esse arbitrati sunt. Quod fieri posse

concedimus, sane in eo sensu, quo supra

definita sunt, tanquam amuleta. Similitu-

do antiquitatum illarum cum fascinis est

tanta, ut verisimile fiat, lapillos eos coni-

cos, qui proprio nomine anticagli dicuntur,

nihil esse quam fascina, quae in cultu Bac-

chi aliorumque nominum, inprimis vero in

mysteriis et Graecis et Romanis maxime

floruerunt. Accedit, quod plurimorum bae-

tyliorum formam conicam premunt scripto-

res, quae simillima erat figurae phalli. Quid

quod in voce ipsa affinitas coni cum pro-

creatione exprimatur. κῶνος, conus, sym-

bolum membri genitalis, respondens voci

γοῦνος, cunnus, cognationem habet cum

64



cuneo, γύνη, „können“ et „kennen“ pariter

ac hebraicum verbum ידה! jadah, cognoscere,

in sensu communi et obscoeno, uti γίγνο-

µαι et γιγνώσκω eandem habent radicem;

conus denotat quoque idem quod in grae-

co sermone ϕάλος, arcum scilicet aereum

in casside elatum. De etymologia phalli v.

infra. Kanne, erste urkunde der geschich-

te, s. 481. §. 74. persuasum habet, lingam,

sive phalli cultum Indicum conjunctissi-

mum esse cum litholatria, quod maxime

etymologices exemplis allatis demonstrare

studet. Praetermittamus conjecturas illas,

quae quamquam sagacissimi ingenii testi-

monia, saepius tamen ab omni fundamento

ut historico ita critico nimis absunt; hy-

potheses, quas supra perstrinximus, licen-

tia magis excellentes quam scientiae uti-

les et fructuosas. Baetylia apud omnes fere

populos, quorum contulimus exempla, iis

inprimis numinibus consecrata fuerunt at-

que pro eorum simulacris habita sunt, quae

vel agriculturae, vel procreationi et amori

praeesse credebantur: unde venit, ut Cybeli

matri Deorum lapidem Pessinuntium, Ve-

neri baetylum conoidem Paphicum, Dusari-

Baccho vel Veneri Uraniae lapidem, quem

dicunt Arabes Hadjar-al-Assowat, apud In-

dos Mahadevae saxum nigrum addictum

fuisse videamus. Quin etiam Apollini la-

pides consecrati erant, quia in sole sym-

bolum virium masculinarum procreationis

venerantur populi orientales, Lunam vero

partem receptivam habent. E quibus con-

jectura de nexu lapidum cum phallo clarior

evadit. Quod qui mirum putant, veteres in

65



re inanimata ac paene mortua, qualis est

lapis, vim procreandi coluisse, respiciant

modo philosophorum opiniones de affinita-

te saxorum cum stellis atque daemonibus

earum geniis. Vis quaedam secreta, vete-

ribus non explicita in magnete, succino,

ceterisque lapidibus manifesta fieri crede-

batur. — Hic baetyliorum cum phallo ne-

xus, qui negari non poterat, multis eruditis

tam mirus atque inauditus esse videbatur,

ut hanc aliamve causam originis quaere-

rent. Inter quos Kanne l. c. cognationem

quae est inter lapidum et phallorum cultum,

a nonnullis exemplis etymologicis optime

electis derivare studet, quae ut judicare

possimus, recordemur oportet ejus, quod

supra de jurisjurandi Romanorum formu-

la antiquissima: — per Jovem lapidem! —

dictum est. Testis denotat „zeuge,“ testa

„hode,“ quae vocabula unum idemque ety-

mon habere, verisimilius etiam fit exemplis

ceteris. In sermone germanico „zeugen“ po-

nitur pro „erzeugen“ et „bezeugen.“ Grae-

cum vocabulum τέκµαρ cognatum est cum

radice τέκειν, unde τίκτειν. Deinde apud

Graecos vox ϑϱῖον significat et testiculam

et lapidem. „hode“ derivandum esse a vo-

ce hebraica: עוד! ud, h. e. testari, עד! ed, i.

e. testis, censet Kanne, qui his et multis

aliis adjectis argumentis, quae in extenso

proferre non potuimus, conjicit, lapidem sa-

crum, qui pro testi jurisjurandi et foederis

sanciendi sumebatur, lingam lapidem vel

phalli symbolum, procreandi vi praeditum,

fuisse. — Longe alio modo Zoëga l. c. pag.

213. originem affinitatis baetyliorum cum

66



phalli cultu demonstrat, qui et ipse ab arte

etymologica argumenta sua petens, radi-

cem vocis ϕάλλος cum figuris baetyliorum,

cipporum, terminorum, columnarum com-

parat. In lingua hebraica עלה! alah, signifi-

cat elationem, ascensum, quemvis motum

sursus directum; in coptica ;lhz ascende-

re, unde vocabula ϕάλης, ϕάλος, ϕάλλος,

palus, „pfahl“ et voces graecae nonnullae

exortae sunt, quales sunt ἅλλειν, ἅλλεσθαι,

saltu sese efferre, ϕάλος conus vel apex,

ϕάλαγξ lignum teres oblongum; Pales dea

Etruscorum, quae ruri colendo praeerat; fa-

la, turris. Zoëga d. us. et or. obel. pag. 213:

Phales aut Phallus, cujus radix etiamnunc

in Aegyptia lingua ac in Hebraica superest,

quamcumque rem in altum porrectam signi-

ficat, nec aliud fuit apud priscos Graecos

deus ille, quam procerus stipes sive cip-

pus oblongus ad agrum tuendum aut forum

designandum statutus. — Adjungit Zoëga,

Aegyptios literas Π, Τ, Ν tanquam pronun-

ciationis adminicula quibuscunque vocabu-

lis praefigere consuevisse singulas, quae

postea a grammaticis ita fuerint ordinatae,

ut Π masculinum, Τ femininum genus, Ν

pluralem numerum significaret. Quod ver-

um ac justum esse, vix dubitabitur: sed cur

originem litterae ϕ in voce graeca ϕάλλος

in lingua Aegyptia quaesiverit Zoëga, non

intelligo, quoniam satis in sermone Grae-

co locus detur explicationi. Equidem repe-

rio caussam, cur praefixa sit litera ϕ, in

digammate quod dicitur Aeolico F cujus

exempla conferre, supervacaneum esse vi-

detur. Etiam vox Hebraica עלה! alah, haud

67



dubie cognata cum Graeca ἅλλειν, eum syl-

labae declarat sonum ,ע! quem nos quidem

pronunciare non solemus, qui tamen grae-

ce per digamma Aeolicum reddi potest. —

Ex hac baetyliorum cum phallo affinitate

explicari mihi posse videtur origo ac no-

men famosissimi illius templariorum idoli,

quod dicunt „baphomet.“ Jam antea vidi-

mus, lapidum sanctorum cultum latissime

patuisse inprimis in terris Orientalibus, et

Christianos quoque non solum primis saecu-

lis ineuntis aerae, verum etiam temporibus

medii aevi plus minusve in eo versatos es-

se. Conferendum est id quod supra dictum

est de capitibus conciliorum Agathensis et

Nannetensis. Nomen illud baphometi, de

quo sexcentas diversissimas fovebant opi-

niones homines eruditi, originem duxisse

a dialecto quadam orientali, plurimi per-

suasum habent, quorum inprimis Hammer

vocem illam derivare studet a baphi meta

h. e. baptismus igneus. Nicolai originem

quaerit in vocibus ϐαϕὴ et µῆτις, baptis-

mus et ratio, orientali sane modo conjunc-

tis, vel genitivo µήτιδος mutato in µήτους.

Sunt etiam, qui similitudine quadam soni

perducti Baphometum corruptum esse Ma-

hometum, abstruse sane arbitrentur. C. G.

Lenz in libro, quem supra laudavimus, ve-

risimilem facere adnititur etymologiam a

Paphi meta ductam, h. e. conus Paphicus.

Baphometum simulacrum quoddam fuisse

ad instar Hermis, forma lapidis conici, cu-

jus cultum templarii equites in bellis pro

sacris Christianis susceptis, superstitione

amuletorum in terris Orientalibus infecti,

68



assumpsissent, omnes consentiunt rerum

scriptores et contemporanei et hodierni.

Ex more templariorum, quo neophytae Ba-

phometum adorabant atque equitum supe-

riorum umbilicum osculabantur, facile ne-

xus quidam ejus idololatriae, quae puden-

da sacrosancta habebat, et aedoeolatriae

cum cultu lapidis Veneris Paphicae, qua-

lem nobis describunt veteres, intelligitur.

Idolum Baphometi repraesentasse figuram

admodum humanam barbatam, qui urgent,

nostram de hac Baphometi origine non con-

fundunt opinionem, cum in Asia maxime

Deum quoque Venerem cultum fuisse satis

constet. Ceterum templarios equites et Ve-

neri masculae, quae dicitur, deditus fuisse,

neminem fugit. Antiquissimum deae Vene-

ris simulacrum conus erat lapideus, modo

in umbilici modo in metae formam con-

structus, inter duas magnas trabes positus

in medio, quibus pariter ac in templis Phoe-

niciis sol et luna indicarentur. Unde venit,

ut in templo Hierosolymitano duae colum-

nae collocatae nomen acciperent: !Nיכי jachin

et בּועז! boas, h. e. conus a verbo !Nכּו kun, i. e.

ponere, et בּוÊעז! boas, i. e. in eo vis. Sol et

Luna apud omnes populos, ut in mythologia

Germaniae septentrionalis, ita in doctrinis

philosophorum Graecorum, nec non in fabu-

lis Orientalium symbola habebantur virium

procreationis et productivae et receptivae.

Secundum Creuzerum, qui dubitat an hoc

Veneris baetylium aërolithus fuerit, uti Boe-

ttiger contendit, phallus erat summum na-

turae symbolum.

Creuzer, mythol. und symbolik 2. s. 495:

69



„Es kann nicht der geringste zweifel stattfin-

den, dass im adyton zu Paphos die göttin als

eine wirkliche spitzsäule stand, und zwar

nicht aus unbehilflichkeit uralter bildnerei

so vorgestellt war, sondern absichtlich als

sprechendes symbol der zeugenden natur-

kraft.“ — Inde umbilicus, qui in nummis et

gemmis conspicitur, explicari potest. Parva

simulacra phalli pro amuletis et talismani-

bus ferri solita erant a sacerdotibus Cybeles

Pessinuntiae et ab aliis, unde factum est, ut

propter similitudinem eorum cum baetylis

magnis, et ipsa baetylia haberentur. Vesti-

gia prisca cultus phalli quaerenda sunt in

mysteriis, in quibus inprimis ea numina,

quae agriculturae et procreationi praeerant,

colebantur. Similem fovebant cultum Hin-

dostani, qui quodcunque amoris et procrea-

tionis symbolum, non modo lapides phal-

loidicos, verum etiam arbores mirabili qua-

dam forma praeditas adorabant, uti exempli

gratia Kaldeir arborem quamdam, cujus ra-

dices formam phalli simillimam, symboli

dei Shivae, praebent, quapropter a Franco-

gallis appellari solet: „l’arbre indécent.“ Ex

Mani, quod denotat puerum, phallum et fi-

cum, juxta cosmogeniam Indicam Bhavani

et Shiva-lingam oriebantur. Cabirium my-

steria connecti cum hoc phalli cultu, non

dubium est. Secundum schol. ad Apollon. 1.

915. cod. Paris, Kabirium fuisse tres, dicit

Mnaseas: Axiokerson, Axiokersam et Axie-

ron, sive Plutonem, Proserpinam, Cererem.

Nonnulli adjungunt Casmilon, qui teste Dio-

nysodoro, Mercurius erat. Ceterum cf. K.

O. Mueller, Orchomenos, s. 449: „Wenn ir-

70



gend eine einzelne ableitung des kabiren-

systems die richtige ist, so ist es die In-

dische, und die analogie von Para-brama,

Bhavani, Lingam, Brama, Wishnu, Shiva

mit Hephaestos, Kabeiros, Kadmilos, Axie-

ros, Axiokersa und Axiokersos kann sehr

weit verfolgt werden. Auch ist Shiva-lingam

dem Axiokersos-Kadmilos gleich.“ — Qua-

lem vim procreandi in lapidibus insitam

veteres crediderint, ex fabulis quibusdam

intelligi licet. Agdus ingens rupes Phrygiae,

Jovis semine gravida facta Agdestin heroem

hermaphroditum progenuisse dicitur. Simi-

li modo Mithras misogynus rupem gravi-

dam fecit, a qua juvenis Diorphus natus est.

Haud ineptum esse videtur, versum illum

Horatianum, qui in proverbii abiit usum,

cum his fabulis conferre:

Parturiunt montes, — nascetur ridi-

culus mus! Ad recentiora tempora ut

veniamus, recordari subit ultimorum vesti-

giorum, cultum Priapi et phalli indicantium,

quae reperire videmur in eo, quod Etienne,

apologie pour Hérodote, tom. 2. pag. 253.

notat, sanctos quosdam, quorum cultus

in Francogallia floreat, St. Gilas et St.

René qui dicantur, sterilitatem mulieb-

rem solvere posse credi, atque idcirco

phallos parvulos a sacerdotibus consecra-

tos sanctisque deditos mulieribus opem

poscentibus vendi, quae insignia illa in

collo tamquam amuleta ferre dicuntur. Si-

milis est hujus cultus superstitio quaedam,

quae Iserniae in regno Neapolitano floret

et S. S. Cosmo et Damiano vim solvendae

sterilitatis muliebris tribuit. — Nihil novi

71



sub sole! Idem, quod hodie sacerdotes

de vi magica amuletorum et talismani-

um fabulantur, jam multis saeculis antea

plebs superstitiosa et miraculorum cupida

tanquam oraculum a coelo ipso in terram

missum crediderat. Renovata esse videntur

mysteria, in quibus phallus pro symbolo

procreationis colebatur.

Iis, quas jam contulimus, caussis litho-

latriae, addi posse videtur jam ultima, quam

quidem in fraude sacerdotum quaerimus,

qui in oraculis edendis et in miraculis faci-

endis baetyliorum viribus in sua commoda

utebantur. Artes illas malas, quas ministri

deorum exercebant secuti proverbium il-

lud notissimum: „mundus vult decipi, er-

go decipiatur!“ jam veteribus notas fuisse,

indicant nonnulli apud rerum scriptores

loci, quorum haud parvam partem jam in

extenso citavimus. Sanchuniathon, ubi di-

stinguit inter baetylia majora et minora,

haec talia notat, quorum adjutorio prae-

stigiatores se et futura praescire et miras

res efficere posse gloriarentur. Artem vero

praestigiatoriam sacerdotes soli sibi vindi-

carunt. Egregium porro exemplum praebet

Helenus vates, quem Orphei λιθικά com-

memorant, qui lapidem Apollini sacratum

possidere dicebatur; nec minus Eusebius il-

le medicus, cujus Damascius in vita Isidori

philosophi apud Photium l. c. mentionem

facit. Hunc Eusebii lapidem sanctum sig-

nis et lineis magicis pictum fuisse, qualia

etiamnunc in museis asservantur amuleta,

diserte notat auctor in Photii bibliotheca,

pag. 1062. Neque est quod miremur, vete-

72



res his fallaciis decipi potuisse, cum nostra

quoque tempora similia praebeant exemp-

la. Quis primum lapidem tollere potest? —

Romanos inprimis omnium tali superstitio-

ne captos esse, scimus ex innumeris scrip-

torum locis. Cum barbarorum cultu numi-

num et omnes stultitius ineptiasque super-

stitiosas cetero populorum adoptarunt; cf.

Creuzer, symbolik und mythologie, bd. 3.

s. 50: „Baetylien, pygmäenidole, geweihete

binden, amulete wurden in den händen der

adepten und gaukler, später besonders un-

ter den für solche dinge so empfänglichen

Römern zu wirksamen dingen.“

Jam paucis repetendae esse videntur

opiniones ut antiquorum ita hodiernorum

scriptorum de origine et caussis lithola-

triae, quibus, quid insit falsi aut veri, expo-

suimus. Certe ex multis diversissimis, quae

sub examen vocavimus, argumentis, eam

habemus persuasionem, uti omnes fabulas,

ita etiam mythum baetyliorum, ejusque ori-

ginem non ex una sola caussa explicari pos-

se, eosque homines eruditos plus minus-

ve errasse, qui hanc viam ingrederentur.

Contra in origine litholatriae in qua vete-

res et Christiani quoque medii aevi versati

fuerunt, demonstranda, varias rationes in-

terpretandi adhibendas esse inter omnes

constat, atque ex eo jam intelligitur, quod

ii qui unam solam explicandi rationem se-

cuti sunt, ne ipsi quidem ea contenti fuer-

unt: quod aliter fieri non potuit, cum vi-

deremus, fetissismum cum sabaeismo et

primitivo et cum degenerato maxime co-

gnatum, quin conjunctissimum fuisse: cf.

73



Hartmann, gemälde von Arabien und aufklä-

rungen über Asien, bd. 2. s. 874: „der reine

gestirndienst der ursprünglich in Arabien

zu hause war, artete in bilderdienst und

baetyliencultus aus.“ — Eorum, qui partem

naturalem fabulae et cultus baetyliorum

solam premebant, atque in ea caussas ori-

ginis litholatriae quaerebant, nomina sola

afferre satis habuimus, cum ab eo, quod

hic nobis tractandum erat, nimis abesset

res, de qua illi disseruerunt. Eorum con-

tra, qui partem antiquariam urgebant, fere

omnes, quantum in nobis erat, contulimus,

collatosque judicavimus. Idcirco in fetis-

sorum atque astrorum cultu, in monumen-

torum institutione, inprimis artis statua-

riae initiis, in aërolithorum lapidationibus,

in cultu deorum qui procreationi praeerant,

praesertim in phalli cultu, denique in cir-

culatoriis sacerdotum praestigiis caussas

quaesivimus, quae litholatriam excitarent

atque augerent, ad quam explicandam ac

demonstrandam nihil veteres, recentiores

scriptores antiquitatis studii periti omnia

contulerunt.

74



Vita

Natus sum ego Franciscus Ludovicus Boe-

sigk Dresdae a. d. 13. cal. Jul. h. s. a. 30.

patre Joanne Aenotheo, matre Carolina Fri-

derica e gente Ehrhardt, quo utroque paren-

te adhuc superstite laetor. Fidem profiteor

evangelicam. Primis litterarum rudimentis

imbutus vere a. 1844. in quartum ordinem

gymnasii S. Crucis, quod rectore Groebel,

postea quidem Klee, viris spectatissimis,

Dresdae floret, receptus, inde ab anno ae-

tatis undevicesimo maturitatis testimonio

instructus autumno a. 1849. in universi-

tatem Lipsiensem me contuli, cujus civi-

bus Buelavio Rectore Magnifico adscriptus

sum, ubi primum studiis theologicis, postea

philologicis me dedens per tria semestria

lectiones audivi horum doctorum illustrissi-

morum: Anger, Brockhaus, Drobisch, Fech-

ner, Fricke, Hartenstein, Niedner, Roscher,

Westermann, Winer. Vere a. 1851. in hanc

almam universitatem Friderico-Guilielmam

transivi, cujus civibus Twesten Rectore Ma-

gnifico adscriptus nomen dedi apud Dove

Decanum. Scholis interfui doctissimorum

virorum: Benecke, Boeckh, Bopp, Grimm, v.

d. Hagen, Hertz, Massmann, Ranke, Trende-

lenburg. Quibus omnibus meis praeceptori-

bus optime de me meritis, quantam debeam

gratiam, pio animo semper reminiscar.

75


