
De Baetyliis

Dissertatio inauguralis
quam consensu et auctoritate

amplissimi philosophorum ordinis
in Alma litterarum universitate

Fridericae Guilelmae
ad summos in philosophia honores

rite capessendos

Die 14. M. Augusti A. 1854
H. L. Q. S. publice defendet

Auctor

Ludovicus Boesigk
Dresdensis

Adversarii Erunt:

F. Schultz, Phil. Dr.
C. Euler, Phil. Dr.
A.Walter, Phil. Dr.

Berolini. 1854
Typis Gustavi Schade

Solar Anamnesis Edition
CC0 1.0 Universell



Augusto Boeckh
viro Illustrissimo etMagistro Carissimo.

Hasce studiorum primitias sacras esse pio gratoque animo

voluit

auctor.

1



Quaecunque in scriptis quum veterum tum hodiernorum auctorum antiquitatis
studii peritorum de baetyliis dispersim nobis tradebantur, tantum aberat ut prodessent
ad explicandam lapidum illorum naturam, cultumque eorum describendum, ut de
eorum nomine, ejusque origine ac notione hominum eruditorum sententiae etiamnunc
in contrarias partes discederent. Exstiterunt ut antiquis ita nostris quoque temporibus,
qui huic argumento lucis aliquid afferre studerent: quos, quamquam sexcentas res ad
historiam, mythologiam, ad studium antiquitatis nec non linguarum et orientalium et
occidentalium, vel ad historiam naturalem pertinentes attulerunt, ne nomen quidem
baetyliorum satis explicasse existimo; quod unde sit ortum, quidve significet secundum
locos a veteribus scriptoribus et sacris et profanis de ea re nobis traditos, jam paucis
verbis exponere conabor.

Saxa quaedam ab omnibus fere populis antiquis divino honore culta, ac plerumque
pro numinibus ipsis, certe pro simulacris deorum habita, graeco nomine βαίτυλοι sive
βαιτύλια, latine quidem baetylia sive betuli dicebantur, cf. Plin. hist. nat. 37. 9, 51. In
fragmentis Sanchuniathonis rerum Phoeniciarum scriptoris, per Philonem Byblium
graece versis, apud Eusebium in praeparationis evangelicae lib. 1. 10. exstantibus no-
men paullum aliter scriptum commemoratur, de quo v. infra. Ibidem unum quatuor
filiorum, quos Uranus cum Gaea genuit,Βαίθυλον vocatum esse, dicit Sanchuniathon.
Tum pergit auctor noster, deum Uranum βαιθύλια, sive lapides animatos creavisse, —
ἐπενόῃσε θεὸς Οἰρανὸς βαιθύλια, λίθους ἐμψύχους μηχανησάμενος. — Bochartus,
Phaleg et Canaan lib. 2. cap. 2. p. m. 707 notionem graecam λίθους ἐμψύχουςmale
conversam ex lingua hebraica habere voluit, interpretem in verbis Phoenicii scriptoris
ipsis !Mנפ�י Mאבני abanim nepheschim, pro !Mנשׁפי Mאבני abanim neschephim legisse
arbitratus: quem qui sequitur, lapides unctos pro lapidibus animatis assumere debebit;
cf. des Brosses, du culte des dieux fétiches, p. 106. „Ouranos trouva les Baityles et a
fabriqué les pierres animées ou plutôt selon la juste correction de Bochart, les pierres
graissées.“ — Quae viri eruditissimi sententia, quamquam loco quem mox comme-
morabimus, Genes. 28. 13. confirmari videtur, tamen inter judices lis est. De baetyliis
Hesychius ad h. v. refert, βαίτυλον illum lapidem esse, quem Rhea pelle caprina redi-
mitum obvolutumque et lacte oblitum Saturno marito suo loco Jovis recentis a partu
in Thaumasio monte Arcadiae devorandum dedisset — οὕτως ἐκαλεῖτο ὁ δοθεὶς
λίθος τῷ Κρόνῳ ἀντὶ Διός. — Etymolog. Magn. — βαίτυλος ἐκλῆθη ὁ λίθος, ὃν
ἀντὶΔιὸς ὁΚρόνος κατέπιεν · εἴρηται δὲ, ὅτι ἡ ῾Ρέα βαίτῃ αἰγὸς σπαργανώσασα τῷ
Κρόνῳ δέδωκεν. — Priscian. lib. 1. Abdir genus lapidis. lib. 5. Abdir deus est: dicitur
et hoc nomine lapis, quem Saturnus dicitur devorasse pro Jove, quem Graeci βαίτυλον
vocant. — Secundum hanc fabulam, de qua v. Stephan. Byzantin. a. v. Θαυμάσιον.
Apollodor. 1. 1, 5. Hygien. astron. 2. 43. Hesiod. theog. v. 467. seqq. Ovid. fast. 4. 205.
mythographi βαιτύλου nomen satis explicari per βαίτην, pellem caprinam, putaverunt.
Maxima fuit inter homines eruditos controversia, utrum nomen illius lapidis derivan-
dum sit a graeca voce βαίτη, uti mythographi contendunt, an ab antiquissimo originis
vestigio, quod invenire posse videtur in loco jam supra citato, Genes. 28. 18, 19. ubi
Jacobus postero mane post notissimum illud somnium, quo angelos de coelo ad terram
in scala descendentes conspexerat, lapidem, quo dormiens cervicali usus erat, statuisse
narretur, quem בּיתÊאל! beth-el, h. e. domum dei vocavit. Ex illo beth-el ortum esse

2



nomen lapidum sanctorum, quibusnam argumentis hoc defendi possit, quaerendum
est. Firmissimum hoc afferri posse videtur, quod non paucas voces, maxime nomina
propria graeca, ex linguis quae dicuntur Semiticis, inprimis ex lingua hebraica sumta
esse, multis exemplis demonstratur. Attamen viros doctos, qui in enodandis nomini-
bus laborarent, saepius in vocabulorum caussis explicandis modum excessisse, negari
non potest. Quanta est pugna doctissimorum hominum de etymologices finibus! In
quam egregium illud Horatianum cadit: — Iliacos intra muros peccatur et extra. — Si
respicimus, fabulam illam de lapide, quem Rhea Saturno pro Jove deglutiendum daret,
cujus supra mentionem fecimus, post eventum quasi eoque studio fictam esse posse, ut
per eam etymologia baetyliorum a βαίτῃ explicaretur et verisimilis fieret, facere non
possumus, quin alteram opinionem, quae baetyliorum nomen ex lingua hebraica a voce
בּיתÊאל! derivare studet, sequamur, quippe quae multis iisque haud levibus exemplis
sublevatur atque augetur. Quis affinitatem vocis hebraicae cum graeca non videt? Ni-
hil ibi praeter flexionem immutatum est. Magna vi simillimum exemplum existimo,
quod offert nomen oppidi Arabici ad mare rubrum sitiΒαίσαμψα dicti, quod simili
modo ex vocibus בּיתÊשׁמשׁ! beth-schemesch h. e. domus solis, ortum est, cf. Stephan.
in lib. d. urbibus. Quam in rem probandam varia collegit Bochartus, qui in eo tantum
errasse videtur, quod praeconcepta opinione rem demonstrare adnixus, periculosam
exempli imitationem iis prodidit, qui foetutinis grammaticis delectarentur. Tum Bo-
charto auctore surgere potuerunt, qui, ut e multis pauca afferam, nomen ᾿Ολύμπου
ab בּו! Mעולמי olamimbo, h. e. aeterni dii in eo, derivarent; qui uti Joann. Turnerus in
bibl. universal. 15. pag. 53. inter alias ingenii delirantis ineptias originem pontificis
in אשׁ! את פּונת ponet et esch, h. e. qui ignem inspicit, quaererent. Certe hoc non in
nostram etymologiam cadit. Huc accidit, quod mos colendi saxa de coelo delapsa atque
asservandi in templis fanisque ex Oriente in Graeciam introductus esse videtur, cum
antiquissima illius cultus vestigia in Phoenicia quaerenda sint, unde a Cadmo una cum
literis in Graeciam translata fuisse, fabula tradit. Phoenicibus pariter ac Hebraeis mos
erat ex antiquissimis temporibus, ut lapides cultui deorum consecratos ungerent, qui
Jacobi exemplo probatur. Res et ipsa una cum nomine ex Asia in Europam perven-
it. Quae cum ita sint, jam unde veniat litera θ in voce βαιθύλια, uti scriptum est in
fragmentis Sanchuniathonis apud Eusebium l. c. quamquam omnes reliquae versiones
habent literam τ, haud difficile intelligitur, ratione habita originis Phoeniciae vocis
βαιθυλίων. Litera scilicet hebraica ת! in בּיתÊאל! beth-el, par eademque est cum graeca
θ. Nihilominus usum communem in scribendo hoc nomine sequi debemus, qualem
mythographi graeci adoptarunt. De abstrusa Fourmontis opinione, βαίτυλον nomen
habere a Batuele, patre Labani, ac βαιθύλια idem significare quod !Mתרפי theraphim,
non est quod disseramus, cf. Fourmont, reflexions critiques sur les histoires des anciens
peuples, tom. 1. liv. 2. sect. 3. cap. 2. pag. 65.

Apud Priscianum in inst. graec. edit. Basil. 1586. p. 127. alterum etiam nomen repe-
ritur, Abdir sive Abadir, et Agdir sive Agadir, cujus de origine multum disputatum
est, dubio nondum prorsus remoto. Sunt qui nomen illud per אדיר! Nאב eben adir h. e.
lapis divus, explicare velint. Alii praeferunt etymologiam a vocibus אדיר! אב ab adir, h.
e. pater divus, ductam. נדר! Nאב eben neder, esset lapis votivus. Qui originem in lingua
sanscritica quaerunt, abadir derivare student a vocibus abi et adir h. e. in finibus, idem

3



quod terminus. Bochartus vero rem acu tetigisse videtur, nomen abdir ductum esse
ab דיר! Nאב, putans, h. e. lapis rotundus. De immutata litera !N in א! conferenda sunt
similia exempla, quae lingua graeca praebet, uti accusativ. θῆρα pro θηρν, δεχοίατο
et εἰρύατο pro δέχοιντο et εἴρυντο. Contra ea Joann. Conrad. Stephan. Hoellingius
in dissertatione de baetyliis veterum sive de lapidibus unctione numini consecratis,
Groning. 1715. Lips. 1724. Brem. 1729. dicit:— Etiamsi Bochartus in Phaleg et Canaan
multi varia eruditione probare annitatur, vocem Abaddir ex Phoenicio דיר! Nאב quod
lapidem sphaericum denotet, corruptam esse: vix tamen ipsi assentire potero, cum ex
aliis auctoritatibus constet, baetylia non semper sphaerica, sed etiam aliarum figura-
rum fuisse. — Eam quam modo commemoravimus Bocharti opinionem de origine
nominis ab דיר! Nאב, sive a lapide sphaerico ducenda, sublevat locus, qui apud Plinium
in descriptione lapidum reperitur, ubi de gemmis cerauniis agens, betulos rotundos
esse lapides dicit, cf. Plin. hist. nat. lib. 37. cap. 9. per illas (scil. ceraunias gemmas) quae
nigrae sunt et rotundae, urbes expugnari et classes (Sotacus refert) easque baetylos
vocari. — Cum lapides illos, quibus nomen baetyliis fuit, maximam partem rotundos
fuisse constet, uti jam multis exemplis probabitur: quae Hoellingius l. c. contra Bo-
chartum admonet, refellere possumus. Nomen abadir una cum baetyliis longum per
tempus veteribus notum fuisse et postea deos ipsos significasse (uti Sanchuniathon
unum filiorum Coeli et TerraeΒαίθυλον vocat) ex Augustini, episcopi Hipponensis
epistola ad Maximum Madaurensem intelligi licet: Miror, quod nominum absurditate
commoto in mentem tibi non venerit, habere tuos et in sacerdotibus eucaddires et in
numinibus abaddires. — Abaddires apud Phoenices eosdem fuisse, quos Romani deos
selectos, magnos, potentes sive deos majorum gentium vocarent, scimus. His omnibus
argumentis satis probasse mihi videor, utrumque nomen lapidum illorum sanctorum,
et baetylia et abaddires originem ducere ex lingua hebraica, quam maximam affinitatem
cum lingua phoenicia habere, et ex ea ipsa ortam esse, neminem fugit, ratione habita
testimoniorum, quae in scriptis patrum, quos dicunt, continentur; cf. Augustin. opp.
ed. Antwerp. tom. 9. pag. 198: quod verbum linguae punicae consonum est, sicut alia
Hebraea permulta et paene omnia. — Id. in quaestt. super judices 6. 16: istae linguae
(Hebraea et Punica) non multum inter se differunt. — Id. in Joann. tractat. 15.: co-
gnatae quippe sunt linguae istae, Hebraea et Punica. — Hieronym. in Jerem. 5. 25:
Poenorum lingua Hebraeae magna ex parte confinis est. — Id. in Jes. 3. 7: Lingua
Punica, quae de Hebraeorum fontibus manare dicitur.

Pertractatis his rebus jam mihi propositum est, locos veterum scriptorum in me-
dium proferre, in quibus exempla cultus baetyliorum referuntur. Fere omnes loci,
quorum sunt permulti, in forma baetyliorum describenda consentiunt. In Asia, quae
patria cultus lapidum sanctorum, sive litholatriae (sit venia verbo!) fuisse videtur, in-
primis Phoenicia, Sanchuniathone teste, cultum illum fovebat, cf. Rosenmueller, altes
und neues morgenland, 1. pag. 126: „bei den, den Hebraeern benachbarten Phoeniciern
war die verehrung der heiligen steine besonders gewöhnlich; aber auch in vielen ande-
ren gegenden.“ Reperiebantur ibi dispersi multi lapides, quos terminos fuisse atque
sacrosanctos habitos esse, tradit auctor. Hypsouranion, quem mythographi Phoenicii
primum hominem ex quinta stirpe, natumque e genere gigantum fuisse fabulantur,
mortuum coluerunt Phoenices cippis et columnis, quas ei pro simulacris consecraver-

4



unt. Orientales prisca aetate sancte ac religiose lapides observasse, Eusebius est auctor,
dem. evangel. 1., 10. quos consuevisse ait, τὰς στήλας προσκυνεῖν καὶ ταύταις ἑορτὰς
ἄγειν κατ’ ἔτος. Emisae (cui hodie apud Arabes nomen est: Hims) in templo dei Ela-
gabali baetylum fuisse, quem postea Heliogabalus imperator Romanus, sacerdos illius
numinis, Romam portare juberet, Herodianus narrat, cf. Herodian. hist. lib. 5. cap. 3.
qui saxum ita describit: λίθος δέ τις ἔστι μέγιστος, κάτωθεν περιφερῆς, λήγων εἰς
ὀξύτητα · κωνοειδὲς αὐτῷ σχῆμα τε καὶ ἡ χρώια μελαῖνα. Διοπετῆ δὲ αὐτὸν εἶναι
σεμνολογοῦσιν ἐξοχὰς δέ τινας βραχείας καὶ τύπους δεικνύουσιν. εἰκόνα δὲ ἡλίου
ἀνέργαστον εἶναι θέλουσιν, οὕτω βλέποντες. — Qui lapis conspicitur in nummis
Romanis Heliogabali et in nummis Ephesiis, v. Eckhel, doctrina nummor. vett. tom.
7. pag. 240. tom. 3. pag. 211. Beger, thesaur. Brandenburg. 2. 712. Vaillant, numismata
Imperatorum praestantiora, ed. 2. tom. 22. pag. 285-288. Vaillant, numismata a populis
Graecis cusa, pag. 127. Beger l. c. nummum affert, cui circumscribitur: SANCTO
DEO SOLI ELAGABAL, in quo conspicitur lapis conoidicus, quem circumstant
perticae quatuor umbracula sustinentes, vehitur curru ab equorum quadriga tracto.
Herodiano teste solis imaginem in eo lapide humana arte non fabrefactam esse, sa-
xumque ipsum a coelo delapsum haberi, confirmat ille nummus. Herodianus l. c. addit:
θεον ἥλιον οἱ ἐπιχώριοι σέβουσι, τῇ Φοινίκων φωνῇ ᾿Ελαιογάβαλον καλοῦντες. —
Atenim vero primordia ejus nominis unde repetenda sint, dubitandi datur occasio,
ita ut multiplex sensus admittatur. Zoëga, de usu atque origine obeliscorum explicat
Elagabalum per deum Terminum גּבל! אל el gabal. Salmasius et Casaubonus in notis
ad Lampridium interpretantur: deum montis. Bochartus l. c. et Joann. Seldenus de
diis Syriis syntagm. pag. 220. seqq. conjiciunt nomen Elagabali, graece ῾Ηλιογαβάλου
exortum esse ex Agolbal sive Agalibaal, i. e. deus rotundus, quam notionem reperimus
apud Ciceronem de nat. deor.: deus rotundus, circularis aut volubilis, ut dicebant ii,
qui sphaeram mundi deum sentiebant. Radix hebraica גלל! galal, denotat idem quod
latinum: volvere. Quod consentit cum conjectura Bocharti supra discussa de origine
nominis abaddir, quod ex דיר! Nאב h. e. lapis rotundus, corruptum esse vidimus. Lapi-
dem Pessinuntium, ut breviter dicam, qui Pessinunte urbe Galatiae in templo Cybeles
colebatur, tum quidem Attalo rege, jubentibus libris Sibyllinis, Romam transportatus
est (vid. Liv. 29. 10. sqq.), de coelo cecidisse et pro simulacro deae habitum esse narrat
Appianus in libro qui inscribitur de bellis Annibal. cap. 56. et Dio Cassius 16. 33. edit.
Reimar. pag. 313. quem Arnobius advers. gent. 6. 196. 7. 253. ita describit: Lapis quidem
non magnus, ferri hominis manu sine ulla impressione qui possit, coloris furvi atque
atri, angellis prominentibus inaequalis. — Prudentius, hymn. 10. 155. huic baetylio
effigiem humanam attribuit: Lapis nigellus evehendus essedo,

Muliebris oris clausus argento sedet. —

Claudianus de raptu Proserp. lib. 1. v. 201. lapidem in templo Cybeles, quod erat in
monte Idaeo, cultum, religiosam silicem vocat. — Cf. Bancir [Banier] sur la mère des
Dieux, mém. d. l’acad. d. I. et d. B. L. tom. 5. p. 244. Falconnet diss. sur la pierre de la
mère des Dieux, ibid. tom. 23. pag. 213. — Urbs Pessinus et ipsa ἀπὸ τοῦ πεσεῖν nomen

5



accepisse fertur, uti Ammian, Marcellin. 22. c. 22. et Herodian. 1. c. 2. docent, He-
rodian. l. c. αὐτὸ τὸ ἄγαλμα διοπετές, ὡς λέγουσι... τοῦτο δὲ πάλαι μεν ἐξ οὐρανοῦ
κατενεχθῆναι λόγος εἴς τινα τῆς Φρυγίας χώραν · Πεσσινοῦς δὲ ὄνομα αὐτῷ. τῆν
δὲ προσηγορίαν λαβεῖν τὸν τόπον ἐκ τοῦ πεσόντος ἀγάλματος καὶ πρῶτον ἐκεῖσε

ὀφθῆναι. — Quid veri insit tam levi etymologiae si quaeritur, Graecis numquam stu-
diose inquirentibus, unde nomina sint ducta, fidem habendam non esse inter omnes
constat. Jam antea egregium exemplum in origine baetyliorum nominis deducenda
nobis se praebuit. Nomen urbis Pessinuntis, pro quo etiam reperiuntur formaeΠισι-
νοῦς,Πεσινοῦς, rectius derivatur a voce hebraica פּסּא! pissa (ἁπαξλεγόμενον Ps. 76,
16.) i. e. abundantia, a radice פּ�ה! passa, se diffundere, aram. ,פּסּא! chald. .פּסּה!

Jam ad cultum lapidum, quali Graeci utebantur, venimus, cujus a rerum scriptori-
bus multa referuntur exempla. Fere omnibus numinibus plus minusve baetyliorum
Graeci consecraverant, quibusnam inprimis, mox videbimus. Photius bibl. vit. Isi-
dor. τῶν βαιτύλων ἄλλον ἄλλῳ ἀνακεῖσθαι θεῷ,Κρόνῳ,Διί, ῾Ηλίῳ καὶ τοῖς ἄλλοις,
confirmat. In templo Gratiarum Orchomeni lapides quidam temporibus Eteoclis
regis a coelo delapsi colebantur, vid. Pausan. 11. 38: ᾿Ορχομενίοις τὸ ἀρχαιότατον τῶν
Χαρίτῶν ἐστιν ἱερόν. τὰςμὲν δὴπέτραςσέβουσι τὰμάλιστα.καὶ τῷ ᾿Ετεόκλει φασὶν
αὐτὰς πεσεῖν ἐκ τοῦ οὐρανοῦ. — Apud Aegospotamos tempore, de quo scriptores
inter sese valde dissentiunt, multos aërolithos de coelo cecidisse narrant Plutarch. in vit.
Lysandri, Marmor Parium: ἀφ’ οὗ ἐν Αἰγοσποταμοῖς ὁ λίθος ἔπεσεν. — Diog. Laërt.
2. 10, 12: φασὶ δ’ αὐτὸν (Ἀναξαγόραν) προειπεῖν τὴν περὶ Αἰγοσποταμὸν γενομένην
τῶν λιθῶν πτῶσιν, ὅν εἶπεν ἐκ τοῦ ἡλίου πεσεῖσθαι. — Aristot. d. meteor. 1. 7. Plin.
h. n. 2. 38: celebrant Graeci Anaxagoram praedixisse, coelestium litterarum scientia,
quibus diebus saxum casurum esset de sole. — Ammianus Marcellianus 22. 8. — Quo
tempore ceciderint illi lapides, non satis constat: differt inter olympiadem 72. 73. et
74. Testimonia de imbribus lapidum apud veteres rerum scriptores dispersa collegit
Stobaeus in eclog. phys. cap. 15. 1. Aristoteles l. c. Livius, Plinius, Jul. Obsequens, alii.
Athenis in templo Veneris Uraniae, quam ferebant Parcarum vetustissimam, lapis
erat instar Hermarum pro simulaco Deae habitus, cf. Pausan lib. 1.:Οὐρανίας ἄγαλμα
τετράγωνον κατὰ ταῦτα καὶ τοῖς ῞Ερμαις. — Baetylus quidam in gymnasio Abydeno
longum per tempus colebatur, quem eundem esse cum eo, quem Plinius Cassandriae
sive Potidaeae viderat, verisimile habent non nulli, Plin. h. n. 2. 58: colitur lapis et
Cassandriae, quae Potidaea vocitata est, qui lapis etiamnunc ostenditur, magnitudine
vehis, colore adusto, comete quoque illis noctibus flagrante.

Praeter illa quae modo enumeravimus saxa, quae ipsis verbis de coelo delapsa pra-
edicabantur, multorum aliorum similium lapidum apud veteres fit mentio, quibus
templa dedita erant, vel quae pro simulacro numinis cujusdam habebantur. Fere omnes
hos baetylos conoidicos fuisse, ex permultis imaginibus, quae in nummis atque in
monumentis delineantur, dilucide perspicimus; cf. Pellerin, recueil de médailles, table
80. no. 70. Eckhel, mus. Caes. 1. p. 233. Sestini, descr. numm. vett. 7. pag. 240 Beger,
thesaur. Brandenburg. 2. 712. Vaillant, numm. imperr. praest. ed. 2. tom. 2. pag. 285-288.
— Eckhel, doctr. numm. 3. p. 711. Uti antea Gratias sub forma lapidum cultas esse vidi-
mus, sic Amorem quoque item adoratum fuisse apud Thespienses, Pausanias dicit, cf.
9. 27: θεῶν οἱ Θεσπιεῖς τιμῶσιν ῎Ερωτα μάλιστα ἐξ ἄρχῆς, καί σφίσιν παλαιότατον

6



ἄγαλμα ἐστὶν ἀργὸς λίθος. — Apud Orchomenios astra sub formis columnarum vel
cipporum culta, idem docet auctor 3. 20: κίονες ἑπτὰ κατὰ τρόπον οἶμαι τὸν ἀρχαῖον,
οὓς ἀστέρων τῶν πλανητῶν φασὶν ἀγάλματα.

Simulacrum Jovis Casii in templo Laodiceno erat lapis quidam, quem statuisse
dicebatur Juppiter Typhone apud montem Casium in Aegypto superato. In nummis
quibusdam cernitur lapis in medio templo positus, cui hoc circumscribitur: ZEYC
KACIOC. De quo vid. Creuzer Symbolik 3. 5. 105: „Juppiter wurde selbst als stein
verehrt. Das war der Ζεῦς Κάσιος, als unförmiger, wohl auch kegelförmiger stein
vorgestellt.“

De baetylo in templo Delphico a Jove deposito, praeter id quod in exordio de
eo dictum est, vid. Pausan. 10. 40. Lycophron in Cassandra Jovem appellat δίσκον
μέγιστον, ratione certe habita formae sphaericae, qua lapis ille praeditus erat. Teleius
cognomen fuit, quod Juppiter a Tegeatibus receperat, cujus simulacrum lapis tessellatus
vix dedolatus fuisse dicitur. Item Jovem Seleuciae, nobilissima Syriae urbe sub lapidis
imagine cultum esse, nummus est testis, quem J. F. Gronovius in Ammian. Marcellin.
tab. 5. fig. 3. tradit. Pausanias in Corinthiacis lib. 2. cap. 9. de simulacris Jovis Meilichii
et Dianae Patroae refert, quae nulla arte facta praedicat: ἐν Σικυῶνι ἐν τῇ ἀγορᾷ ἐστὶ
ΖεὺςΜειλίχιος καὶ ῎Αρτεμις ὀνομαζομένηΠατρῷα,σῦν τέχνῃ πεποιημένα οὐδεμίᾳ
πυραμίδι δὲ ὁ μειλίχιος, ἡ δὲ κίονι ἐστὶν εἰκασμένη. — Huc etiam pertinet umbilicus
Jovis Ammonis in templo notissimo oasis Libycae, de quo v. Curt. 4. 7, 23. Simile saxum,
quale fuit cippus Dianae Patroae, in templo Laodiceno pro deae simulacro colebatur.
Salmasius, divos lapides fuisse in adyto Dianae Laodicenae, arbitratus, sublevatur nota
quadam Casauboni, lapides divos appellari famosissimum illud simulacrum ab Oreste
et Iphigenia e Taurica ablatum. Lampridius in vit. Heliogabal. cap. 8: Lapides qui
divi dicuntur ex proprio templo Dianae Laodicenae ex adyto suo, in quo Orestes id
posuerat, afferre voluit. — Pausanias in Achaicis narrat, ante aedem DianaeΛυκείας
jacere lapidem quemdam sacrosanctum habitum. De numismate quodam Philippi, in
quo templum, ejusque in medio rupes vel mons cernitur, his verbis circumscriptis:ΚΑΙ
ΤΗΣΑΡΤΕΜΙΔΟΣΠΕΤΡΑΙΑΣ. vid. Pausan. in Phoc. cap. 24. Pharenses triginta
lapides tessellatos pro deorum simulacris coluerunt, quibus Mercurio consecratis no-
men erat ἓρμακες sive ἑρμεῖοι λόφοι, quia illis Mercurius periodos divisisse narratur,
de quorum nomine et cultu cf. Hom. od. 2. 471: ὅτι ἑρμαῖος λόφος ἐστίν. — Antholog.
Graec. epigr. 4.: ῾Ιερὸν ῾Ερμείῃ παραστείχοντες ἔχευαν ῎Ανθρωποι λίθινον σωρόν.
— Quid quod ipsa oracula Sibyllina fictitiam horum tumulorum lapideorum religio-
nem exprobrent:Κἂν πάρ’ ὁδοῖσι λιθῶν συνχρώματα ταῦτα σέβεσθε. — Pausan. 7.
22. τούτους σέβουσι νοἱ Φαρεῖς ἑκάστου θεοῦ τινος ὄνομα ἐπιλέγοντες · τὰ δὲ ἔτι
παλαιότερα καὶ τοῖς πᾶσιν ῞Ελλησι τιμὰς θεῶν ἀντὶ ἀγαλμάτων εἶχον ἀργοὶ λίθοι.
— De Hermis cf. H. Alexandri explic. tab. Heliac. in Graev. thesaur. vol. 5. p. 722.
Schildium de Chaucis 2. 3. Eberhard. Feithii antiqq. Hom. 1. c. 3. Creuzer, symbolik
u. mythol. 1. 5. 55: „früher als die eigentlichen hermen vertraten steine die stelle der
cultusbilder, vom himmel gefallene, gesalbte steine.“ — Magnum lapidem tessella-
tum Amazones Marti in Aretiade insula quadam Ponti Euxini dedicaverunt, quem
Apollon. Rhod. Argonaut. 2. 1173. describit: εἴσω δὲ μέλας λίθος ἠρηρεῖτο ῾Ιερὸς,
ᾧ ποτε πᾶσαι Ἀμάζονες εὐχετόωντο. — Alia simulacra deorum rudia ac deformia

7



erant exempli gratia saxa, quae in templo Hyetti in Boeotia Herculem et Amorem
Thespium repraesentaverunt. Auctor Phoronidis apud Clementem Alexandrinum
Junonis Argivae statuam κίονα dicit vel columnam, notante Scaligero ad Eusebium.
Bacchus eodem teste sub columnae forma cultus. Paeonas discum pro Sole adorasse
docet Harpocrates. Cappadocibus fuisse montem καὶ θεὸν καὶ ὅρκον καὶ ἄγαλμα,
scribit Maximus Tyrius in dissert. 38. Getas sive Dacos rupem quendam instar numinis
coluisse, ex Strabon. lib. 8. constat: παρὰ δὲ τοῖς Γεταῖς ὁ ἱερὸς ὠνομάζετο θεός ·
καὶ τὸ ὄρος ὑπελείφθη ἱερὸν, καὶ προσαγορεύουσιν οὕτως. — Clemens Alexandri-
nus multifariis exemplis docet, columnas olim a Graecis pro simulacris cultas esse,
stromat. 7. 713. πάντα λίθον τὸ δὴ λεγόμενον λιπαρὸν προσέκουν. κίονας ἵσταντες
πάντες οἱ παλαιοὶ ἔσεβον ὡς ἀφιδρύματα τοῦ θεοῦ. — Quid quod urbes nonnullae,
si Kanne erste urkunde der geschichte, sequimur, a cultu lapidum sanctorum nomen
acceperint, exempli gratia Μονογίσσα oppidum Cariae, quod germanice redditur
per „Einstein.“ Stephano Byzantino teste vox carica γίσσον lapidem omnino, apud
Graecos saxum quoddam mollius denotat. Alterum oppidum Graeciae nomen obti-
nueratΛᾶς. Simili modo Hernici juxta etymologiam grammaticorum nomen suum
duxerunt a voce Marsica: herna i. e. lapis, pariter ac Saxones, si conjecturam quam
Kanne l. c. statuit, sequi licet. In PaeoniaΛαινοι nomen derivasse dicuntur a voce: λᾶς.
De Apollinis Carini simulacro quod Megaris erat, vid. Pausan. 1. 44: ἔστιν ἐν τῶν
Μεγάρεων γυμνασίῳ ἀρχαίῳ λίθος παρερχόμενος, πυραμίδος σχῆμα οὐ μεγάλης ·
τοῦτον Ἀπόλλωνα ὀνομάζουσι Κάρινον. — In eo, quod Seldenus, de diis Syriis, ex
Suida atque Hesychio conjicit, statuam Apollinis Aegyei lapidem fuisse basi circulari in
conum desinentem, errat auctor. Praeter illum lapidem Pessinuntium deae Cybeli con-
secratum et baetylum Delphicum longe illustrissimum est saxum conoidicum, quod
pro simulacro Deae Veneris Paphi colebatur, ubi antiquissimum ac celeberrimum ejus
templum fuisse dicitur, cf. Hor. od. 1. 30, 1. Virg. Aen. 10. 51. Tac. hist. 2. 3. — Statuam
Veneris in templo Paphico nulli alii rei assimilari posse quam pyramidi albae, ex locis
veterum auctorum elucet, qualis et illa conspicitur in nummis Drusi apud Patinum,
Trajani apud Tristanum. Antiquissima deae imago lapis modo umbilici modo coni
similis erat, quem ne quis aërolithum esse putet, Boettiger et inprimis Lenz monent.
Tac. hist. 2. 3: simulacrum deae non effigie humana, continuus orbis, latiore initio,
tenuem in ambitum, metae modo exsurgens. — Serv. schol. ad Virg. Aen. 1. 720: apud
Cyprios Venus in modum umbilici, vel ut quidam volunt, metae colitur. — In nummis
Cypriis tres coni in templo positi excusi sunt, quorum medius et is quidem altissimus
statuam Veneris ipsam exprimere debet. Ab hoc lapide insula nomen Golgi accepisse
dicitur, unde Venus Γόλγων ἄνασσα praedicatur. Cf. Eckhel, doctr. numm. vett. 3.
86. Falconnet, des baetyles, mém. d. l’ac. d. I. et d. B. L. tom. 6. pag. 258. Guigniaut,
la Vénus de Paphos et son temple, Paris 1827. 8. Reinhard, geschichte von Cypern,
bd. 1. tfl. 2. G. Lenz, die göttin zu Paphos, Gotha 1840. 4. Lapides conoidici, quos in
nummis Palaestinensibus excusos conspicimus, et ipsos nihil aliud esse quam celeberri-
mum illud simulacrum Veneris Paphicae, verisimile est, cum Veneris cultus per totam
Asiam versatus, diversissimis et nominibus et formis uteretur. Postea, ubi de more
litholatriae Christianis etiam temporibus florente dicendum erit, nos ad hunc Veneris
lapidem revertamur necesse est, quo facilius id, quod hucusque crux interpretum erat,

8



explicemus, ratione habita originis illius cultus.
Jam morem lapidum colendorum, qualis fuit apud Romanos, paucis verbis adum-

brabimus. Romae quoque lapidibus informibus honor divinus habebatur, ut manali
lapidi vel petrae, quae docente Festo extra portam Capenam juxta aedem Martis erat,
quam cum propter nimiam siccitatem in urbem protraherent cives, insequebatur sta-
tim pluvia, eumque quod aquas manaret, manalem lapidem dixere. In agro Crustumino,
teste Liv. 41. 9. lapis qui de coelo in lucum Martis ceciderat, sacer habitus est: quem
eundem esse cum eo, quem ex rostro avis sangualis decidisse narrat Liv. ibid. verisimile
habeo. Sunt qui contendant, nihil huc pertinere vetustissimum Romanorum usum,
uti Apulejo vocatur, jurandi per Jovem lapidem, quem Aulus Gellius in noct. Att. 1. 21.
jusjurandum sanctissimum dicit. Jos. Laurentius in Polymath. pag. 219. sanctissimum
Romanis jusjurandum fuisse putat per Jovem Lapidem, adeo ut etiam in proverbium
cesserit, inde natum, quod Jovis simulacrum in Capitolio lapis erat. Nonnulli locutio-
nem eam ellipticam esse censent, et qui ritu illo jurarent, silicem lapidem tenuisse haec
verba dicentes: Si sciens fallo, tum me Diespiter salva urbe arceque bonis ejiciat, ut
ego hunc lapidem! — Contra eos alii hanc jurisjurandi formulam explicare volunt per
statuam lapideam, quae Jovi in Capitolio posita erat. Sed fuit omnino mos populis an-
tiquis, cujus multa similia exempla se praebent, non solum Graecis ac Romanis, verum
etiam Hebraeis, ceteris, per lapides jurare. Ad lapides homines profani juramenta prae-
stabant, cf. Hesych. a. v. λιθωμόται; eosdemque lapides populi simulacris servientes
ad foedera sancienda adhibebant, vid. Herod. lib. 3. Demosth. c. Conon. πρὸς λίθον
ἄγοντες καὶ ἐξορκοῦντες. — Lapides divos Turnebus putat esse simulacra deorum,
veteresque inde per Jovem lapidem jurasse. Item Zoëga originem formulae jurisjurandi
illius in cultu baetyliorum quaerendam esse dicit. Hannibalem commemorat Livius,
cum suis praemia polliceretur, agnum laeva, dextra manu lapidem tenentem. Huc addi
potest, quod Plutarch. d. flum. 18. 3. dicit. In flumine Argolidis Inacho lapidem inve-
niri, haud dissimilem berylli, qui nigrascat, si quis eum manu sumat, qui falsum velit
dare testimonium. Quorum multos in fano Junonis prosymnaeae jacere, Timoth. in
hist. Argol. tradit. Mentionem quoque facit eorum Agatho in secundo de fluminibus
libro. Kanne, erste urkunde der geschichte, vel proverbium nostrum usitatissimum:
„stein und bein schwoeren“ ab antiquo illo more vult derivare. Deus terminus omnibus
temporibus solo lapide repraesentabatur, unde venit, ut termini et ipsi divi haberentur,
cf. Ovid. fast. 2.

Termine, sive lapis, sive es defossus in agris
Stipes! ab antiquis tu quoque numen habes.

Tibull. eleg. lib. 1.
Nam veneror, seu stipes habet desertus in agris,

Seu vetus in trivio florida serta lapis.
Propert. eleg. 1. 4.

Nullas illa suis contemnet fletibus aras,
Et quicunque sacer, qualis ubique lapis.

9



Lucianus in pseudomante Rutilianum notat quendam, si quando λίθον ἀληλιμ-
μένον ἠ ἐστεφανώμενον conspexisset, continuo in genua cecidisse, adorasse, vota
fecisse, et prospera ab illo postulasse. Lactant. divin. inst. lib. 1. cap. 20: lapidem colunt
informem atque rudem, cui nomen est terminus. Hic est quem pro Jove Saturnus
dicitur devorasse. — Nota est Numae lex de termino: QVEI TERMINON EXARAS-
SIT IPSVS ET BOVIS SACREI SVNTO. Haud inepta esse videbitur conjectura,
ancile, quod Numa rege de coelo cecidisse fertur, unde caelestia arma diceretur, et
ipsum baetylum quemdam fuisse, arte humana paullum transformatum; vid. Liv. 1. 20,
4. Ovid. fast. 3. 373. Virg. Aen. 8. 664. Aërolithorum modo colebatur.

Apud Aegyptios quoque et nostris etiam temporibus apud Arabes recepto inter
veteres more, saxa eorum quorum jam mentionem fecimus, simillima, tanquam deorum
simulacra, quin pro numinibus ipsis colebantur, etiamnune coluntur. Falconnet l. c.
pag. 526. ex hypopnestico Josephi Christiani cujusdam scriptoris saeculi quinti com-
mentario ad Jamblichi librum de mysteriis Aegyptiorum non satis adhuc cognito,
locum attulit, ubi auctor narrat, in templis saxa quaedam parietibus immissa fuisse,
quae petentibus oracula dedissent, quibusque nomen baetyliorum fuisset. Jamblich.
d. myst. Aeg. ed. Thom. Gale, pag. 215: τὰ ἐν τοῖς ναοῖς βαιθύλια διὰ λίθων ἐν τοῖς
στοιχείοις προσρασσόντων. — Hoc fere idem est, quod ab antiquis pariter atque a
recentioribus scriptoribus de saxo refertur, quod Meccae in templo, cui nomen est
Kaaba, muri columnae immissum est, quo sacerdotes tanquam oraculo uti solent; cf.
Sim. Assemanni, saggio sull’ origine, culto, letteratura e costumi degli Arabi avanti
Maometto. Padova 1798. pag. 21. 24. qua auctor narrat, lapidem illum haberi monu-
mentum Ismaëlis, quem patrem generis sui Arabes praedicant. Muhamedani in parvo
templo, quod ab Adamo fabulantur esse conditum, postquam pulsus fuit paradiso, et
in quo Abraham, Ismaël et Mohamed preces suas fecisse dicuntur, colunt et osculantur
lapidem al-hajar-al-assowad, quem a Gabriele archangelo ad Abrahamum portatum
initio lacte et nive candidiorem atque instar solis lucidum fuisse, sed nigrum factum
propter peccata hominum, docet Chevraeus in historia mundi. Bernhardus a Breiten-
bach in itinerario Hierosolymitano, Mogunt. 1486. originem lapidis albi et nigri, a filiis
Lothi ducere studet, quibus nomen erat Ammon et Moab. Niebuhr, beschreibung
Arabiens s. 312. haec confirmat, paulum mutato lapidis nomine in: Hhadjar-al-assonad.
Antonius Martyr in itinerario suo eundem lapidem commemorat. Job. Phil. Casselius
in diss. περὶ τῶν λίθων κεκραξομένων ad Luc. 19. 40. part. 1. pag. 15 dicit: fallor, num-
ne huc (scil. in numerum lapidum clamantium) referendus lapis brachtan, sive lapis
niger, qui Mekkae in patria Muhamedis summa olim religione colebatur, in media
templi Muhamedis sanctissimi, quod proprio nomine al-kaaba dicebatur, et ab Adamo
ad Muhamedis usque tempora conservatus sancteque cultus fuit. — De Brachthan,
alterum ut adeamus fontem, Veneris apud Arabes simulacro, vid. catechesin Saraze-
norum: anathematizo ipsam illam precationis domum in Make, in cujus medio jacere
ajunt lapidem magnum, effigiem Veneris in se habentem! — De Brachthan, arabice:
benedictus, a radice hebraica בּר�! barach, h. e. benedicere, cf. Hadrian. Reland. d. relig.
Muham. p. 155. 174. P. D. Huet. dem. evangel. prop. 4. pag. 81. Albert. Schumacher.
diss. d. Chemosch, Moabitarum idolo. pag. 22. Idem, quod Prudentius hymnor. 10. 155.
lapidi Pessinuntio, Zygabenus lapidi Sarazenorum tribuit, effigiem scilicet humanam.

10



Des Brosses du culte des dieux fétiches, pag. 167: parmi les pierres adorées il y en avoit
quelquesunes de celles, que les Physiciens appèlent Hystérolithes, où la nature en les
formant, avoit inprimé une espèce de figure de bouche ou du sexe féminin. — ibid. pag.
710: il n’y a guère lieu de douter, que la fameuse pierre noire si ancienne dans le temple
de Mecque, si revérée par les Mahometans, malgré les saines idées, qu’ils ont d’un seul
Dieu, et de laquelle ils font un conte rélatif à Ismaël, ne fût autrefois un fétiche. — De
lapide Veneris Uraniae meminit Pausanias in Achaicis, et Clemens Alexandrinus in
Protreptico. Foemina quaedam angelos Arot et Marot terram peragrantes hospitio
perhumaniter excepit, atque ob eam causam caelo donata tanquam dea habita est.
Atque haec forsan est, quam cis Muhamedem cultam cum prisca Arabum Venere
Urania confundunt Europaei. Venerem in magno lapide Brachthan dicto etiamnunc
colunt Muhamedani, quod credunt, super eum Abraham cum Hagar coiisse, aut came-
lum ei alligasse, cum Isaac filium erat sacrificaturus, ut scribit Euthymius Zygabenus
in Panoplia, ed. Sylburg: ὁ δὲ ῥηθεῖς λίθος κεφαλὴ τῆς Ἀφροδίτης ἐστι, τὸν πάλαι
προσεκίνουν οἱ ᾿Ισμαηλῖται. — Haud supervacaneum esse videtur, nonnullos locos
ex veteribus scriptoribus collectos afferre, quibus conjici possit, lapidem, de quo illi
referunt, eundem esse cum nostro hadschar-al-hassovat dicto. Arnob. 6. 196: videtis
temporibus priscis coluisse. informem Arabas lapidem. — Max. Tyr. diss. 38.: certe
Palaestinae finitimi Arabes lapidem pro deo coluerunt. — Descriptio lapidis, quam
apud Suidam invenimus, cadit in eum, quem hodierni Arabes etiamnunc ostendunt:
Θευσάρης, τούτ’ ἐστι θεὸς ῎Αρης ἐνΠέτρᾳ τῆς Ἀραβίας · τὸν δὲ γὰρ μάλιστα τιμῶ-
σιν. τὸ δὲ ἄγαλμα λιθός ἐστι μέλας, τετράγωνος, ἀτύπωτος, ὕψος ποδῶν τεσσάρων,
εὔρος δύο. — Suidas Dusaren Arabum confert cum deo Marte: de Graecorum arte
etymologica quid sit judicandum jam supra vidimus. Ceterum vid. Hesych. et Stephan.
Byzant. s. v. Suida minimo jure nomen dei Arabici derivante a deo Marte, alii deum,
quem Arabes sub forma lapidis colebant, Bacchum habent, cui cognomen Dusares
fuerit. Nihil sermonis graeci in illis verbis quaerendum est. Quid? mox demonstra-
bimus. Origenes cont. Cels. 5. 5. 37. Herod. 3. 8. hoc confirmant, quo teste septem
lapides in medio positi Bacchus atque Urania vocati sunt. Ibidem Astarte sive Alilat dea
fuisse praedicatur, quam Arabes sub forma lapidis venerarentur. Astarte vero eadem
fuit atque Venus. Orig. c. Cels. 5. §. 37: οἱ Ἀράβιοι τὴν Οὐρανίαν καὶ τὸν Διόνυσον
μόνους ἡγοῦνται θεοῦς, ἐν οἷς ἡ θῆλυ καὶ τὸ ἄῤῥεν δεδόξασται. — Sunt etiam, qui
Deum, quem Herodotus ab Arabibus nomine Urotal cultum esse narrat, Dionysum,
alii, qui Uraniam habeant. Dionys. Periegetes in orb. descr. pag. 939. putat, Bacchum
Jovis filium apud Arabes natum fuisse, cui quid veri insit nescio. Ceterum Suidas
et Hesychius dicunt: Δουσάρην τὸν Διόνυσον καλοῦσιν οἱ Ναβαταῖοι, ὡς φησίν
᾿Ισίδωρος. Alterum etiam nomen occurrit in Codin. orig. Constantinopol: θήσαυρος
θεὸς σέβεται · ῎Αραβες δὲ μάλιστα τιμῶσιν. τὸ δ’ ἄγαλμα αὐτοῦ ἐστι μέγας λίθος
τετράγωνος, ἀτύπωτος, ὕψος πόδων ’δ, εὔρος ’β, βάθος ἑνός. — Pro Urania et Bac-
cho, vel pro Venere et Sole Herodotus et ceteri rerum scriptores quum profani tum
ecclesiastici acceperunt ignota sibi numina ab Arabibus culta, cf. Herodot. 3. 8. Theo-
phrast. histor. plantar. 9. 4. Plin. hist. nat. 10. 2. Arrian. exped. Alex. Magn. 7. pag. 496.
Origen. c. Cels. 5. 34. Philostorg. histor. ecclesiast. 3. 4. Hieronym. in commentario ad
prophetem Amos cap. 5. v. 25. Praeterea locus quidam Jes. 23. in hunc deum Arabum

11



refertur juxta opinionem interpretum. In museo quodam Romano nummus Adraenus,
urbis Arabiae Petraeae, reperitur, in quo deformis lapis conspicitur, circumscriptis
his verbis:ΑΔΡΑΗΝΩΝΔΟΥΣΑΡ, vid. Zoëga, de usu et origine obelisc. pag. 207.
Eodem auctore tres arae Neapoli in museo regio praestantes cum epigraphe: DYSARI
SACRVM testantur cultum ejusdem dei, quem in Italia quoque sacrosancte habitum
fuisse probabile facit antiquus inter Romanos receptus mos, religionem numinum
barbarorum accipiendi et fovendi. Assemannus, quem supra laudavimus, Dusaren
significare dicit: dominum domus, a radice coptica qclic vel ;meic. Sunt etiam qui
Dusarem affinem esse cum Jove (Ζεύς) contendant. Ac mihi quidem nomen illud
etymon ducere posse videtur a vocibus hebraicis דושׂ! dus h. e. deterere, et !Zאר arez,
ares, h. e. terra, qua conjectura concinna cum ceteris argumentis, Dusares numen
quoddam agriculturae significaret. Nihil interest diversissimarum ejusdem nominis
formarum, quales enumeravimus,Θευσάρης,Δουσάρης,Θήσαυρος, Dysares, quas
ab una radice ducendas esse, apparet. Praeterire nolo Maimonidem leges citantem,
quibus defenditur, Mercoli deo (i. e. Mercurio) eum honorem adhibere, de quo supra
egimus, recepto apud nonnullos populos orientales more, lapides colligendi, collec-
tosque numini cuidam, inprimis Mercurio, consecrandi. Verisimiles fit conjectura,
respicientibus nobis superstitionis notissimam lentitiam, in lapide Hadjar-al-Harsowat
unum eorum conservari, quos a priscis Arabibus cultos commemorant scriptores.

Hebraeos morem colendi lapides ab Aegyptiis et Phoenicibus finitimis populis
accepisse, haud dubium est. In libris V. T. multa traduntur exempla, quibus dilucide
perspicitur, Judaeos a monotheismo decessisse atque ad cultum lapidum apud paganos
usitatum se convertisse. Notissimum est illud Genes. 28. 18. de quo jam dissertum
est, quod quidem exemplum aptum esse Augustinus omnino negat, dicens, Jacobum
non more idololatriae lapidem oleo perfudisse, velut facientem illum Deum, neque ei
sacrificasse. — Qua via haec controversia solvi possit, mox videbimus. Accedunt loci
non pauci in litteris sacris, qui hanc Augustini opinionem confundunt, cf. Genes. 21.
45., 28. 18.; Levit. 26. 1., 21. 1.; Deuteronom. 4. 28., 28. 36. 64.; Numer. 9. 52.; Deut. 29.
17.; 2 Reg. 19. 18.; Jes. 27. 19., 57. 6.; Jerem. 2. 27., 3. 9.; Ezech. 20. 32.; Dan. 5. 4. 27.; Habac.
2. 19.; Actor. 17. 29.; Apocal. 9. 20.; Permultae leges quas Moses, et admonitiones quas
prophetae adversus hoc idololatriae genus ediderunt, satis probant, apud Hebraeos
finitimosque Palaestinae populos venerationem saxorum latissime patuisse. Quan-
tum honorem et divinum paene cultum populi orientales, inprimis Hebraei lapidibus
maxime gemmis habuerint, elucet ex eo, quod de pontificis maximi Hierosolymitani
thorace, de !Mתומי Mאורי urim et thummim dicitur, h. e. lux et fas, quo tanquam oraculo
utebantur Judaei. Ex illa superstitione permulta transferebantur in cultum deorum ut
apud Graecos ita apud Romanos, iis praecipue temporibus, a quibus ruina reipublicae
et morum incepit. Judaei oraculo thoracis vim prophetieam quandam lapidibus infixis
insitam attribuerunt. Gemmarum, quibus thorax pontificis maximi exornatus erat,
nomina haec sunt: Lessem (amethystus) — Schebo (magnetes) — Aschlamah (lapis
quidam soporifer) — Odem (sardus) — Pithera (topazius) — Barecheth (zmaragdus)
— Nopheth (carbunculus) — Saphir (sapphirus) — Zahalom (jaspis) — Tharsis (chry-
solithus) — Schohem (onyx) — Jaspe (beryllus) — Praeter librum Epiphanii de ephod
sive thorace adhuc exstantem v. Braun, de vestitu sacerdotum ebraicorum tom. 2. pag.

12



481. Ab Hebraeis haec superstitio ad Graecos et Romanos certe per Phoenices vel
Aegyptios transiit, quorum non pauci rerum naturalium scriptores multa de vi quadam
magica secreta lapidibus maxime gemmis insita narrant. Achates amorem conjugalem
augere, jaspis sacra jucunda ac sacra facere, amethystus ebrietatem impedire vel tollere
dicebatur. Simili modo lapis alectorius mirificus habebatur, quem in stomachis gallo-
rum vel in jecinore inveniri fabulabantur Graeci. Idcirco non mirum est, Diogenem
Laërtium notare, Thalem principem philosophorum Milesiorum rerum naturalium
peritissimum magnetem vita praeditum habuisse, quem Plinius et ipse tam multo
tempore post, ferrum vivum appellat. Judaeis magnetes ante omnes sacer habebatur.

Jam pervenimus ad discrimen exponendum inter baetylos magnos, qui in publicis
locis urbium, in templis adytisque ad damna a republica arcende ponebantur, atque
inter baetylia minora et portatilia, quibus omnes fere populi veteris pro oraculis privatis,
amuletis utebantur ad mala eludenda et bona paranda. Tales lapides inunctos virtute
divina valere, affirmabant superstitiosi homines, multaque miracula vel potius fabulosa
iis attribuerunt. Lucianus in deorum consilio dicit, omnem lapidem vaticinari, si sit oleo
perfusus: πᾶς λίθος χρησμωδεῖ, ὃς ἂν ἐλαίῳ περιχύθη. Inquirentibus nobis caussam,
qua adducti veteres baetyliis illis honorem divinum perhibuerint, jam obviam currit
illud Ciceronis de natura deorum lib. 1. qua dicit, eos omnes deos esse habitos, a quibus
magna utilitas ad vitae humanae cultum redundaret. Baetylia minora jam antiquissimis
temporibus oraculorum naturam obtinuisse, ex Heleni vatis exemplo intelligi licet,
qui cum lapidem illum, quem donum Apollinis fuisse tradunt, manibus contriverat,
oracula ab eo accepisse fertur, uti Orphei λιθικά sive de lapidibus liber docet, quem
si Orpheo ipsi attribui posse negamus, facere non possumus, quin antiquissimae esse
originis concedamus. Orphei λιθικά:

ὅπποτε γὰρ μὶν πάγχι καμῇς ἐν χείρεσι πάλλων

ἐξαπίνης ὀρσῇ νεογίλου παιδὸς ἀΰτην

μαίης ἐν κόλπῳ κεκλήγοτος ἀμφὶ γάλακτι.

Ibidem lapisσιδηρίτης appellatur, quem poëta et ipse lapidem sagacem et animatum vo-
cat. Conferendi sunt cum his λίθοι ἔμψυχοι, !Mנפשׁי Mאבני abanim nepheschim, quorum
apud Sanchuniathonem fit mentio, et quos Bochartus in lapides unctos, λίθους ἀλ-
ηλιμμένους, sive !Mנשׁפי Mאבני abanim neschephim, vertendos esse non satis probavit,
cum lapides nonnulli a veteribus vi quadam vitali praediti haberentur. Hic de sancto
Heleni vatis lapide locus, una cum altero, quem jam commemorabimus, postea ad ex-
plicandam cultus baetylorum (majorum) et baetyliorum (minorum lapidum) originem
proderit. In bibliotheca Photii, pag. 1048. qua epitome Damascii de vita Isidori philo-
sophi continetur, narratiuncula quaedam de Eusebio medico reperitur qui baetylio ad
similem modum oraculorum et amuletorum utebatur. Damascius in vita Isidori narrat,
Eusebium quendam coluisse et secum gestasse baetylum, Gennaeo Heliopolitarum in
Syria deo addictum, figurae sphaericae, diametro dodrantali, coloris subalbidi, rubris
litteris inscriptum. Quo lapide tamquam oraculo usus est simili modo, uti Helenus,
nam l. c. p. 1062 additur: εἶδον τὸν βαίτυλον διὰ τοῦ ἀερὸς κινούμενον · qua de re
Isidorus philosophus conjicit: εἶναί τινα δαίμονα κινοῦντα αὐτόν. — In templo Solis

13



Heliopolitano (quam urbem hodie quidem in ruinis dirutam nostrates Baalbek vocant)
Deum Solem oraculum celeberrimum habuisse, a quo Trajanus imperator de bello
Parthico, consilium quaesivisset, testis est Macrobius in Saturnal. lib. 1. Ab auctore
etymologici magni secundum Phavorinum rectificati certe illustrissimus illorum bae-
tylorum minorum in singulari citatur his verbis: βαίτυλος λίθος γενόμενος κατὰ τὸν
Λίβανον τὸ ὄρος τῆς ῾Ηλιουπόλεως. Multa ibi videntur fuisse baetylia, nam Damasc.
vit. Isidor. in bibl. Phot. pag. 1048. dicit: ὅτι κατὰ τὴν ῾Ηλιούπολιν Συρίας εἰς ὄρος τὸ
τοῦ Λιβάνου τὸν Ἀσκληπιάδην ἀνελθεῖν φησὶ, καὶ ἰδεῖν πολλὰ τῶν λεγομένων βαι-
τυλίων, περὶ ὧν μυρία τετραλογεῖ ἄξια γλώσσης ἀσεβούσης · λέγει δὲ καὶ ἑαυτὸν
καὶ ᾿Ισίδωρον ταῦτα χρόνῳ ὕστερον θεάσασθαι. — Simile oraculum Heliogabali
Emisae fuisse videtur. Sanchuniathon in historiae fragmento apud Eusebium exstante,
distinguit inter baetylum lapidem, antiquissimum Phoenicum numen, Coeli Terraeque
filium creditum: et inter baetylia, minorum gentium deos, in lapidibus quibusdam
non magnae molis residentes, quorum adjutorio praestigiatores se et futura praescire
et miras res efficere posse gloriabantur, quem secuti Fridericus Muenter, über die
vom himmel gefallenen steine baethylien genannt, aus dem Dänischen übersetzt von
Joh. Ambros. Markussen, Copenhagen u. Leipzig 1805. 8. sowie schriften d. kön. dän.
Gesellsch. d. Wiss. v. J. 1804. differendum esse inter formam βαίτυλον et βαιτύλιον:
item Friedrich von Dalberg, über den meteorcultus der alten, Heidelberg 1811. 8. inter
Βαίτυλον, Phoenicum deum, atque βαιτύλιον distinguendum esse putant. Supersti-
tionem illam, quae maxime lapidibus vires mirificas attribuit, valde communem fuisse,
probat locus a Thom. Gale in editione Jamblichi libri de mysteriis Aegyptiorum ex
Nicephori notis in Synesium pag. 239. allatus: δαίμονες ἐξ ἀερὸς καὶ γῆς θέλγονται
οἱ μὲν τοῖς λίθοις, οἱ δὲ ταῖς βοταναῖς. — Proclus in libro qui inscribitur de magia,
daemones plus cognationis cum lapidibus quam cum plantis habere, affirmat. Similem
Ophitis sive Sideritis lapidem, quo Helenus vates utebatur, notat Plinius Astroidem
Zoroastri Medi, hist. nat. 37. 9. ubi lapides vi magica praeditos enumerat de Asteria,
Astroide, Astrobolo, Akopo, Antipathe, Mithrace, Heliotropo, Carbunculo, Hephaes-
tite, Calcophono etc. refert, in quibus qualis insit vis, magna ex parte jam in nominibus
ipsis exprimitur. Sacerdotes Cybeles Pessinuntiae in cingulo baetylia minora, certe pro
amuletis, tulerunt. Ex Genes. cap. 31. docemur, Rahel, uxorem Jacobi, fetissis quibus-
dam vel idolis magicis, !Mתרפי theraphim dictis, tantum habuisse honorem, eorumque
tam cupidam fuisse, ut patri Laban raperet et secum ferret. Qui cum Fourmonte l. c.
nomen baetyliorum derivant a Batuele, baetylia eadem esse putant, quae illa !Mתרפי.
Nos quidem similitudinem in eo quaerimus, quod utrumque idolum, et baetylus et
theraphim, rudes ac vix dedolatae figurae appellantur. Posteris temporibus spe et cogi-
tatione quaestus commoti mercatores inprimis orientales baetylia minora, amuleta,
alia, summo pretio vendiderunt, quorum maxime notandi sunt Idumaei sive Edomitae;
cf. Zoëga, d. us. et orig. obelisc. pag. 241. Plerique originem ad alios retulerunt, quorum
inprimis Montfaucon, antiquité expliquée, tom. 2. part. 2. culpam superstitionis ilius,
quae baetyliis vim magicam et quasi divinam tribuit iisque tanquam merce utebatur, in
sectas gnosticas Valentinianorum et Basilidianorum confert, cujus sententiam tam
duram comprobare non possumus, cum jam antehac baetylia mirifica haberentur et
venderentur: quamvis concedendum sit, hanc superstitionem quae usque ad quartum

14



vel quintum saeculum duravit, magna ex parte in doctrina illorum hominum posit-
am, iisque nolentibus ipsis, auctam esse. Quin etiam alterum baetyliorum nomen,
antea inauditum, usitatissimum postea, dico abraxas, ex ipsis Basilidis verbis ducebatur,
quippe qui in voce ἄβραξας numerum 365 contineri docuisse dicitur. Literae scilicet
singulae vocis ἄβραξας significant singulos numeros, ita quidem, ut α respondeat 1,
β 2, ρ 100, α 1, ξ 60, α 1, ς 200, qui numeri si adduntur, summam formant 365, quem
mystice observabant superstitiosi homines, quia in eo numerus dierum communis
anni continetur. Talium isopsephorum, quae dicuntur, multa sunt exempla, ut apud
paganos, ita in doctrina sectarum Christianarum. Totidem deos, quot annus dierum
continet, esse Basilides arbitratus, hos omnes uno nomine ἀβραξας complecti studebat.
Innumeris lapillis, qui pro amuletis servirent, hac literae inscriptae erant, qua de re
J. C. Scaliger notat: veteres haeretici, praesertim Valentiniani et Martosiani multa
reliquerunt, quae hodie in antiquariorum loculis asservantur, cum eorum DeoΑΒΡΑ-
ΞΑΣ. Memorant hunc Gnosticorum deum etiam Tertullianus, et Irenaeus adv. haeret.
1. 23. Epiphanius, alii. Quo spectat magna testimoniorum farrago, quam Montfaucon
in opere supra laudato producit. Multi alii in codice sacro loci praestant, quibus hoc
probetur. De amuletis, talismanibus, phylacteriis, oppidorum erymatibus, baetyliis, et
quaevis sint alia rerum similium nomina, ut ἐπάρτημα, περιάμνα, ἀποτροπαῖον apud
Graecos, בּיתÊנפשׁ! beth-nephesch, h. e. domus animae, apud Hebraeos, vid. Genes. 31.
19. 34., 35. 4.; Euripid. Jon. vers. 1018.; Plin. hist. nat. 11. 28., 20. 9., 30. 11. 15., 34. 15., 37.
3. 9.; Plutarch. d. Is. — Rosenmüller, alt. u. neu. morgenland, bd. 1. s. 152: „die !Mתרפי
gehören zum sabischen (die gestirne verehrenden) aberglauben. Mehrenteils hatten
sie wohl eine menschliche gestalt.“ — Idcirco theraphim, (a radice syrica !Pתר tharaph,
i. e. percontari, inquirere) huc pertinere, negant quidam, ex 1 Sam. 19. 13. 16. idola illa
humana facie praedita fuisse conjicientes. At idem baetylis multis, lapide Pessinuntio,
aliis, attributum est. Nota sunt Parsis sub nomine telafim. Nostris etiam temporibus,
teste des Brosses, du culte etc. Romae in pede montis Palatini, in latere opposito versus
Tiberim, lapis quidam, forma baetylorum simillimus cernitur, quem populus vocat:
bocca della verità, qui forsitan prisco tempore tanquam oraculum instar illius Heleni et
Eusebii baetyli habebatur. Memoriam baetyliorum posteris etiam temporibus, iisque
maxime conservatam fuisse, proverbio probatur, quod reperitur in Mich. Apost. pro-
verb. 10. 71: κἂν βαίτυλον κατέπιες. quod significare videtur: etsi tam prudens esses,
quam si oraculum baetyli devorasses; habita sine dubio ratione fabulae, quam supra
commemoravimus, de lapide, quem Rhea Saturno pro Jove devorandum dedisse dicitur.
Contra hanc opinionem, quae Etymologici magni definitionem secuta, proverbium
illud ita exponit, Hoellingius aliter explicat, quin nos de hac nostra sententia dimoveat,
sensum proverbii et singulorum verborum torquens, ut rem arduam, minusque nobis
gratam, contra animi sententiam eo exprimi contendat, baetylumque in illo proverbio
lapidem quemvis denotare. Omnem lapidem inunctum adorare, in proverbium abiisse,
docet Jos. Laurentius in polymathiae dissert. 37. ac de iis usurpatum esse, qui temere
ac sine judicio erga quosvis afficiantur. Lucianus comparat Menippum philosophum
in libro, cui titulus est Icaromenippo, cum baetylo vel aërolitho quodam:Μηνίππος
ἡμῖν διοπετῆς πάρεστιν ἐξ οὐρανοῦ. — Hic informium rudiumque saxorum cultus
diu duravit, ipsaque plebs christiana ea superstitione infecta erat, quod duobus ex-

15



emplis probatur, quae Ivo Carnotens. part. 11. cap. 38. de capite concilii Nannetensis
agens, affert, quo funditus effodi jubentur lapides, quos in ruinosis locis et silvestribus
venerantur. Item de cap. concilii Agathensis, quo statuitur, perscrutandum esse, si
aliquis vota vel ad arbores, vel ad fontes, vel ad lapides quosdam quasi ad altaria faciat.
Tanta erat vis litholatriae, ut saecula multa perduraret! Quid dicam de supersitione,
quam veteres populi ut orientales ita occidentales fovebant, cum ne nostris quidem
temporibus exstincta sit, contra etiamnunc floreat? Quis est, quem fugiat amuletum
illud famosissimum, quo Fastrada ab Harun-al-Raschid principe Sarazenorum donata
erat, qua mortua Carolus magnus uxoris dilectissimae lapidem mirificum obtinuit:
de quo nuperrime serio in actis publicis referebatur, quem antea celeberrimus poëta
Anglicus Lord Byron, nunc quidem Ludovicus Napoleo, Francogallorum imperator
possidere dicitur? Quare non est, quod miremur aut exagitemus, si animo perpenda-
mus, nosmetipsos superstitione illa adhuc infectos esse Judaeorum fuerunt permulti,
qui lapidem a Jacobo erectum, unctum et consecratum, interjecto temporis intervallo,
pro basi adhibitum fuisse statuerent, cui arca foederis imposita esset; quos Theodor.
Hasaeus in dissertatione de lapide fundamentali arcae foederis, refutat. Curioso quo-
dam fato illum a Jacobo adoratum lapidem, qui regni amplitudinem augere dicebatur,
in Scotiam pervenisse ajunt quidam, uti e versibus his elucet:

Ni fallat fatum, Scoti quocunque locatum
Invenient lapidem hunc, regnare tenentur ibidem.

Anno vero 1297. Scotis a rege Angliae Eduardo 1. sub potestatem redactis, lapis ille mira-
culosus — per varios casus, per tot discrimina rerum — in templo Westmonasteriensi
collocatus est, his versibus adjectis:

Si quid habent veri vel Chronica, cana fidesve,
Clauditur hac cathedra nobilis ecce lapis,

Ad capud eximius Jacob quondam patriarcha
Quem posuit, cernens numina mira poli.

Quem tulit ex Scotis spolians quasi victor honoris
Edwardus primus, Mars velut omnipotens,

Scotorum domitor, noster validissimus Hector,
Anglorum decus et gloria militiae.

cf. Georg. Buchanan, histor. rer. Scoticar. libr. 8. p. 251. De baetyliis, talismanibus,
amuletis etc. multi existunt libri, quorum titulos tantum afferam, cum descriptio atque
adumbratio hujus argumenti nimis abhorreat a re, quae hoc libello est tractanda. v. traité
des talismans ou des figures astrales, Paris. 1668. — W. E. Loescher et Koblig, dissert.
antiquar. d. talismanibus, Witeberg. 1697. 4. — P. F. Arpe, de prodigiosis naturae et
artis operibus, talismanes et amuleta dictis. Hammon. 1717. 8. — Abhandlung von
den talismans, Soorau 1763. 8. — Geschichte der talismanischen kunst, o. o. 1792. 8. —
Fictuld, probierstein, Dresden 1784.

Qualis fuerit cultus baetyliorum, quibusnam caerimoniis exornatus, partim ex
iis, quae jam protulimus, elucet. Reliqua addemus. Lapides, qui sacri, i. e. numinibus

16



quibusdam addicti habebantur, uncti, coronati, adorati sunt. De lapidibus unctis cf. J. J.
Bellermann, über die alte sitte steine zu salben. Erfurt, 1793. et Theophrast. character.
eth. cap. 17.: καὶ τῶν λιπαρῶν λίθων τῶν ἐν τοῖς τριοδοῖς παριῶν ἐκ τῆς ληκύθου
ἔλαιον καταχεῖν καὶ ἐπὶ γόνατα πεσῶνκαὶ προσκυνῆσας ἀπαλλάττεσθαι. — Siculus
Flaccus d. cond. agror. p. 5: quum terminos ponerent, ipsos quidem lapides in solidam
terram rectos collocabant proxime ea loca, quibus fossis defixuri eos erant, et ungento,
velaminibusque et coronis ornabant. — L. Apulejus: neque enim justius religiosam
moram viatori objecerit aut ara floribus redimita, aut spelunca frondibus adumbrata,
aut quercus cornibus onerata etc. vel lapis unguine delibatus. — Arnobius: Si quando
conspexeram lubricatum lapidem et ex olivi unguine sordidatum, tanquam inesset vis
praesens, adulabar, affabar, et beneficia poscebam. — Lucian. concil. deor.: πᾶς λίθος
χρησμωδεῖ, ὃς ἂν ἐλαίῳ περιχύθη. — Prudent. c. Symmach.:

Lapis illic.
Si stetit antiquus, quem cingere severit error Fasciolis.

Lucret. lib. 5. Velatum vertier ad lapidem, idem est quam adorere lapides. — Apulej.
apolog. pag. 504: Negant, vidisse se, qui ibi fuere, unum saltem in finibus ejus aut
lapidem aut ramum coronatum. — Minutius Felix in epist.: Non boni viri est, Marce
frater, hominem domi forisque lateri tuo inhaerentem sic in hac imperitiae vulgaris
coecitate deserere, ut tam luculento die in lapides eum patiaris impingere, effigiatos sa-
ne et unctos et coronatos. — Jacobum defendit Augustinus, more idololatriae lapidem
non perfudisse oleo, velut facientem illum Deum, neque adorasse neque ei sacrificasse.
Lucianus in pseudomante narrat, Rutilianum, si quando conspexisset lapidem unc-
tum vel coronatum, continuo in genua cecidisse, adorasse, vota fecisse et prospera ab
illo postulasse. Sanchuniathon appellat baetylos lapides animatos, λίθους ἐμψύχους,
quos Bochartus correxit in lapides unctos. Clemens Alexandrinus vocat eos λίθους
λιπαρούς, lapides pingues, oleo perfusos.

Antiquissima apud Graecos litholatriae vestigia quaerenda esse mihi videntur in
multis fabulis, quae a poëtis rerumque scriptoribus de permutationibus deorum atque
hominum in lapides traduntur; quibus ostenditur veteres credidisse, in saxis habitare
numina quaedam inferiora, vel daemones, pariter atque nymphas in fluminibus et
arboribus. Huc pertinet mythus omnium notissimus de Deucalione et Pyrrha, qui
ex lapidibus post tergum jactis homines procrearunt post diluvium magnum, quo
totum genus humanum ad internecionem redactum fuisse traditur. Accedunt fabulae
mythographorum, quas magna ex parte ab antiquitate traditas acceperunt, de com-
mutationibus, exempli gratia, Batti per Mercurium in lapidem Lydium, Celmi per
Jovem in adamantem, Phaëtontiadum per deos in succinum, Erycis aliorumque Phinei
comitum per Perseum in lapides, Kerkopum, aliorum. — Hindostani multa fabulantur
de lapide, cui nomen est Salagramma, in quem Wishnu per exsecrationem mulieris
cujusdam, quam assumta facie absentis mariti fefellerat, mutatus est. Item Krishna in
lapidem vertebatur.

Jam pauca nobis addenda sunt de cultu lapidum apud alios praeter hos quos comme-
moravimus populos usitatissimo, cujus nonnulla at non satis explicata et demonstrata

17



exempla in medium proferunt Meiners, allgemeine geschichte der religionen, bd. 1.
s. 151. Zoëga de usu atque origine obeliscorum pag. 196. Exempla litholatriae, qualis
apud paganos versatur, colligenda sunt in itinerum scriptoribus, quorum de Mogolibus
et Seribus vid. Isbrand, voyage de Moscou à Chine en 1692. tom. 8. des voyages du
Nord, pag. 111. — de Buraetis, Georgi, beschreibung der nationen des russischen reichs,
Petersburg 1776. s. 318. — de Jacutis, Sarytschen, reise in das nordöstliche Sibirien,
deutsch von Busse. Leipzig 1805. 8. 1. tom. pag. 27. — de Lapponibus, Regnard, reise
nach Lappland, im 6. band der sammlung von reisen, s. 321. — Schefferi Lapponia,
cap. 7. pag. 93. cap. 9. pag. 104. — Haegstraem hist. gén. d. voyages. tom. 19. pag. 259.
— de Tybetanis et Hindostanis vid. A. Georgi alphabetum Tybetanum, Rom. 1762.
4. pag. 284. — Rogerius, new eroeffnetes heydenthum, Nuernberg 1663. 8. 1. 16. —
Tavernier, reisebeschreibung, 1681. fol. 2. 169. — A. Hamilton a new account of the
east Indies, Edinburgh 1727. 8. pag. 383. 385. — de Tunkinesis v. Tavernier, reisebe-
schreibung 3. 89. — de Amboinesis, Valentyn, ouden nieuw oost Indien, Amsterdam
1724. fol. 3. 2. — de Peruvianis, Acosta histoire naturelle et morale des Indes occi-
dentales, Paris 1606. 8. pag. 206. — De Mexicanis, Alexander v. Humboldt, vues des
Cordillères, cah. 2. pag. 94. — de Aethiopibus et Afris, de Bry descriptio regni auriferi
Guineae, in tom. 6. Ind. orient. pag. 21. — de Guineensibus Afris, Haegstraem hist.
gén. d. voyages, tom. 1. liv. 9. cap. 7. §. 7. — de Narsingensibus ibid. liv. 1. cap. 4. §. 4. —
Quorum omnium fere auctorum descriptiones de modo litholatriae et de forma ac
colore lapidum consentiunt cum iis, quas jam exposuimus. Idolum quoddam in pagoda
Dschaggernautensi cultum Hamilton l. c. describit, lapidem esse magnum pyrami-
dalem ceterum deformem et nigri coloris. — Ejusdem generis est Sommonacodom,
quod simulacrum sub forma rudis saxi colunt Siamesi. Deus „Tlaloteuctli,“ ut dili-
gentissimus animadversor Alexander ab Humbold observat, a Tultequibus sub forma
duorum candidorum lapidum colitur, qui „teotetl“ h. e. divini dicuntur. Hindostanos
notat Fridericus a Dalberg l. c. urbe Nepali apud Benares pro simulacro Mahadevae,
amoris et procreationis dei, saxum nigrum venerari. In pagoda sive sacello Puravattam
vel Pervuttum dicto lapis stat coniformis, quem „Mali-kardi“ dicunt, cf. Mackenzie’s
reise, tom. 5. s. 20. Narsingenses in Indiae peninsula habitantes tres lapides nigros in
sacello positos adorant. Vincent. Belior. in lib. arab. scripto advers. Muhamedanos,
populos Indicos Albarachumas et Zechiamos bis anno lapidum tumulos collegisse,
collectosque pro numinibus adorasse, refert. „Adoscht“ nomen lapidis, quem vete-
res Parsi sacrum habebant, in quo ignis sacer „aleschdan“ dictus splendebat. In Atui,
una ex insulis Sandwichianis lapis quadratus Tongoroae deo tutelari consecratus fuit,
cf. J. Cook. lib. 3. cap. 11. Exemplum, quod ad probandum apud Frisios et Saxones
morem colendi lapides Zoëga et Dalberg locc. citt. afferunt, ineptum est, cum sta-
tuam illam lapidem deformem plane rudem ac nulla arte fabrefactam fuisse, omnes
rerum Germanarum scriptores negent. Idcirco Zoëga immensum apparatum criticum
omittere potuit, quem substruxit, quo nomen originemque statuae Irminsulae quae
dicitur, explicaret. Apud Aegyptios deum Canopum, cujus forma est notissima, ex
baetylo quodam traxisse ortum suum qui arbitrantur, a Zoëga recte refutantur. Apud
veteres Sauromatas deus Czur idem erat, qualis Romanis Terminus. Storjunkare, juxta
mythologiam Lapponicam dominus terrae, silvarum, sub forma lapidis plane rudis

18



colitur, cui idem est nomen, quod numini. In Saxonum morem aliquid lucis affert
Caroli Magni capitular. 7. §. 236: si infideles vel faculas accenderint, vel arbores aut
frondes aut saxa venerentur, et presbyter hoc eruere neglexerit, sacrilegii sese reum esse
cognoscat. — Ceterum censet J. Grimm, deutsche mythologie, Göttingen 1835. s. 370.
cultu saxorum maxime praecellere doctrinam Celticam, qualem Druidae constituerunt.
Germanorum erat mos, lapides judiciales et rituales sacrosanctos habere. Per totum
vero medium aevum superstitiosa opinio de viribus secretis lapidum late patuit, quam
Marbodi (†1123.) liber lapidum et Alberti Magni (†1280.) opus aluerunt. Graecorum
lapidem alectorium facillime recognoscimus in fabulosa gemma „siegstein“ dicta, de
qua Marbod l. c. cap. 3.

Invictum lapis hic reddit quemcunque gerentem,
Extinguitque sitim patientis in ore receptus.

Alias lapis serpentinus victoriam parans praedicatur in poëmate Vindobon. cod. quod
Grimm l. c. s. 632. laudat: „ich höre von den steinen sagen, daz grôze tugent daran
lige, die natern und kroten tragen, swer sie habe, der gesige.“ Lapis, quem dicunt
„siegstein“ commemoratur Otnit 558. 559. et Vilkinasag. cap. 96. cui aequalis est alius
„wünschelstein“ apud Basile pentamerone 4. 1. Similes lapides mirifici in carminibus
epicis saepe ob viam currunt. Britanni etiamnunc lapidibus quibusdam „holedstones“
sive „holystones“ dictis, i. e. saxis cavatis vires salutares attribuunt. Jam Edda Saemund.
137b similis amuleti „Jarknas“ dicti mentionem facit, qui idem esse dicitur, quem in
corona imperatoris Romani immissum orphanum sive pupillum vocant scriptores
medii aevi. De lapidum cultu in Germania septentrionali vid. Conringii antiqq. stat.
Helmstad. — Wormii monument. dan. lib. 1. cap. 4. — Trogill. Arnkiel, cymbrisches
heydenthum s. 223. — Joann. Pickardt, korte beschryvinge van eenige verborgene
antiquiteten s. 23. Jusjurandum dederunt „at ursvoelum unnar steini“ et „at enom
hvîta helga steini“ Edda Saem. 165a. 237b. — Aërolithos, quos dicunt „donnerkeile“
Dithmarsi hodie quoque venerantur et asservant, v. Müllenhof schleswigsche volksagen
no. 480. — Montem Lusaticum Czornebog dictum urbi Budissin vicinum, cujus
alterum latus „prasica“ appellatur ab oraculis petitis, comparare licet cum Romana
illa „bocca della verità“ quam supra laudavimus, nec non cum saxo loquente Celtico,
quem vocant „Llech-Llavar“ et cum rupe mirabili Druidarum in insula Mona sita, cui
nomen est „Maen Mordhwyd“ de quibus vid. Mones europäisches heidenthum 2. s.
457. Quid quod in fabulis Christianis mirae res de lapidibus narrentur? In historia
fabulari de Sancto Graali lapis exillix commemoratur, qui e corona Luciferi in terram
cecidisse et postea in ciborium eucharistiae commutatus esse dicitur, quod hodie etiam
Genovae ostenditur, „il sacro catino“ dictum. — Simillimae mythorum Graecorum
et Indicorum sunt innumerae paene fabulae de gigantibus, qui lapidescunt, quorum
sua quaeque gens monumenta in aeternam memoriam conservat et posteris tradit. De
nominibus gentium urbiumque a litholatria ductis jam antea disseruimus.

Haec habui, quae de nomine et cultu baetylorum dicerem: quibus pertractatis
restat, de origine et causis litholatriae disserere, sententiasque hominum eruditorum
sub examen vocare. Quantum, idque gravissime peccatum sit in explicandis quum

19



Graecorum et Romanorum, tum ceterarum gentium fabulis, ut ab antiquis ita maxime
ab hodiernis scriptoribus, quis est qui nesciat? Quali licentiae, quam permulti viri docti
jure reprehenderunt, et in narranda et in explicanda de baetylis fabula ob viam occurra-
mus, mox videbimus. Haud minimam culpae partem attribuendam esse mythographis
nostris, symbolicis qui dicuntur scriptoribus, inter omnes constat. Des Brosses, du
culte des Dieux fétiches, recte animadvertit: „le système du sens figuré une fois admis,
on y voit facilement tout ce que l’on veut, comme dans les nuages.“ Certe: media tutis-
simus ibis! — Exstiterunt permulti interpretes, in quos egregium illud Goethianum
cadat: „Ihr legt nicht aus, ihr legt hinein.“ — Sunt qui in explicandis atque adumbran-
dis fabulis antiquis unam solam viam sequi studeant, quos in eo, quod ipsi justum ac
verum habebant, saepius valde errasse videmus: qui steriles herbas eligentes hortum
repurgent, eodemque tempore triticum evellant: vel quorum studia ac labores culturae
prosint, ac simul plantas parasiticas foveant. A pluribus interpretandi rationibus opem
solam poscendam esse existimo, nec in eorum numero haberi volo, qui praeconceptis
opinionibus atque immaturo examine ad rem tractandam accedant. Friedrich August
Wolf, vorlesungen über encyclopädie der philologie, herausg. v. Stockmann, Leipz.
1831. s. 235: „keine einzige quelle kann so sein, dass man alles in der mythologie aus
ihr erklären könnte; vielmehr muss bei jeder mythischen erzählung darauf gesehen
werden, welcher art, ob sie historisch, physicalisch, astronomisch oder moralisch ist.“ —
Notissima sunt somnia mythologica Euhemeristarum inter Graecos, inter Germaniae
septentrionalis rerum scriptores Saxonis Grammatici, quorum dei atque heroes depo-
sita veste mythica habitum suum permutant, ut jam non fabulas, sed res gestas infiniti
regum numeri legere credamus. Artem hermeneuticam sive enarrationem fabularum,
quas ab antiquis accepimus, hypotheses paene fama spoliasse, satis cognitum est. Ne
nimis procul a veritate aberremus, id inprimis persuasum habeamus necesse est, omnes
fabulas ab una origine derivari non posse: et quanquam in omnibus, quas jam collectas
in medium proferemus, opinionibus hominum eruditorum de origine et causis cultus
baetylorum plus minusve inesse veri, negari non potest, tamen ne una quidem de hoc
argumento sententia rem acu tetigisse videtur.

Inter eos, qui cultum lapidum sanctorum ex sola fetissorum religione tamquam
ex primitiva explicare student, maxime des Brosses l. c. hanc suam sententiam urget,
quem magna ex parte secuti sunt Zoëga, Muenter, Dalberg, alii; qui quanquam id non
absque eruditione praestiterunt, assensum tamen in omnibus vix ac ne vix quidem me-
rentur. Fetissismus, qui dicitur, est cultus numinum rudissimus ac brutissimus, qualem
etiamnunc multae vel plurimae Africae interioris aeque ac Americae et Siberiae gentes
fovent, quae qualibuscunque rebus modo utilibus modo nocivis, truncis, sagittis, cippis,
lapidibus, innumeris ceteris honorem divinum perhibent. „Fetisso“ est vox portugallica,
quamcumque rem incantatam denotans, cujus etymon a latino verbo: fari, duci solet.
Des Brosses, du culte des Dieux fétiches (Berlin) 1763. primus hoc vocabulo usus esse
dicitur, quod Winterbottom in account of the native Africans of Sierra Leona tom. 1.
pag. 99. a voce portugallica: feticeira, h. e. incantatrix, derivare mavult; in qua etymolo-
gia nihil novi inest. Equidem inveni in Thomas Broughtons historischem lexicon aller
religionen, Dresden u. Leipzig 1756. prius exemplum notionis fetissismi, qua narratur:
„die Neger zählen auch gewisse steine unter die fétiches.“ — Meiners de falsarum

20



religionum origine et causis, in commentar. Gottingens. tom. 7. pag. 70-73. in numero
fetissorum complectitur ignem, flumina, coelum, aërolithos etc. et distinguit inter
fetissorum, hominum divorum et astrorum cultum. Boettiger. ideen zur kunstmytho-
logie, Zoëgae opinionem, qua baetylia omnia ad fetissos quosdam obscuros Pelasgicos
referenda esse censet, justissimam habet. Jam quis crederet, etsi Graecos Romanosque
antiquissimis temporibus morem illum colendi lapides tanquam fetissos ex oriente
adoptasse concedatur, eos populos tam illustres in quaque arte scientiaque humana,
eum cultum, quo barbari utebantur, postero etiam retinuisse, quum jam philosophi
exstiterant, qui de rerum natura, earumque principiis disquisiverunt? Quis crederet,
Graecos, quos ante omnes aequales et posteros arte statuaria tantopere excelluisse
constat, ut hodie quoque celeberrima exempla nobis praebeant: quis crederet, quaeso,
contentos fuisse rudibus illis simulacrorum formis, quae in adytis deorum summis
honoribus habebantur, nisi vim quandam naturalem vel supranaturalem secretam ines-
se putassent, quae venerando digna videretur? Conferant illi, qui ita de baetyliorum
cultu ejusque origine judicabant, conferant Graecos ceterosque populos omnes, qui
fetissorum cultores praedicantur, cum incultis illis, quas modo commemoravimus na-
tionibus, quae tantopere ab omni cultu atque ab humanitate absunt, quarum stupiditas
in proverbii consuetudinem veniret. Certe aliae causae cultus baetylorum quaerendae
sunt. Ipsi illi, qui originem litholatriae ex fetissismo ducere tentabant, aliam quoque
causam quaesiverunt, qua diversitas modo exposita tolleretur.

Idcirco Muenter l. c. pag. 9. ortum et baetyliorum et cultus eorum ab aërolithis
duxit, quos cum sabaeismo, qui astrorum cultus totum per orientem latissime patuit,
et sine dubio religio primitiva erat, consociare studet. Quod idem Scheuchzerus vir
doctus Tigurinus, ineunte saeculo 18. florens, conjecit in libro cui nomen dedit auctor
kupferbibel, in welcher die physica sacra oder naturwissenschaft der in der heiligen
schrift vorkommenden sachen erläutert wird cap. 38. §. 265. seqq. Boettiger et ipse,
qui alias causam et originem litholatriae in fetissorum cultu quaerit, a sabaeismo au-
xilium petit, cujus patria in Aegypto, in Arabia et Phrygia ponitur. Jam si quaeritur,
quo modo affinitas stellarum cum lapidibus, maxime cum baetyliis probari possit:
in primis hoc observandum est, cacumina montium, excelsorum lapidum, aptissima
fuisse loca et ad conspicienda et ad colenda astra, unde venit, ut innumeros fere montes
in toto terrarum orbe sacrosanctos haberent homines superstitiosi. Deinde veteres
permultis lapidibus vim quandam divinam insitam attribuisse jam antea exposuimus,
quam inprimis in magnete, in succino, aliis reperiri crediderunt. Lapides illos animatos
λίθους ἐμψύχους, quos Sanchuniathon in fragmento illo apud Eusebium in praep.
evang. asservato memorat, !Mנפשׁי Mאבני qui hebraice dicuntur, a veteribus stellas de
coelo delapsas putatos esse, ex eodem Euseb. lib. 1. 10. intelligi licet: Ἀστάρτη εὗρεν
ἀεροπετῆ ἀστέρα, ὃν καὶ ἀνελομένη ἐν Τύρῳ τῇ ἁγίᾳ νήσῳ ἀφιέρωσεν. — Astra de
coelo delapsa genii fugaces atque commutati esse putabantur, et lapis ardens e nubibus
decasus stella exstincta habebatur. Ergo cum lapides relationem quandam cum stellis
habere veteres putarent, uti multis exemplis docemur, stellis vero genii sive daemones
aut heroes et homines divi praeesse crederentur: ita facillime numina cum symbolis,
cum astris et postea cum lapidibus jungi poterant, quos pro simulacris habebat cultus.
Pausan. 3. 20: κίονες ἑπτά, κατὰ τρόπον οἶμαι ἄρχαῖον, οὓς ἀστέρων φασὶν ἀγάλμα-

21



τα. — Beausobre, histoire du Manichéisme, tom. 1. pag. 223: Les Orientaux croyaient,
que les anges sont des esprits ignés, opinion, qui passa dépuis chez les Chrétiens, et qui,
si je ne me trompe, s’était communiquée aux Juifs longtemps auparavant. — Hoc recte
animadvertit auctor. Nam apud Judaeos lapis sanctus in proverbium abierat, cf. Jes.
8, 14. Joann. Phil. Casselius in diss. περὶ τῶν λίθων κεκραξομένων comment. ad. Luc.
19. 40. multa ad demonstrandam illam superstitionem, quae lapidibus nonnullis vim
supranaturalem tribuerat, contulit. In lapidibus numina habitantia a Graecis credita
esse, multae docent fabulae, de permutationibus deorum hominumque in lapides factis,
quarum supra compluria attulimus exempla. Muenter praeterea nummos notat, in
quibus lapidum imagines atque insuper stellae excusae conspiciuntur. Miramur, viri
doctissimi curas et industriam nonnulla subterfugisse, quae ad sublevandam atque au-
gendam illam de baetyliorum origine opinionem haud inepta esse videntur. Plutarchus
de placitis philosophorum, cap. 13. Diogenem fere idem de astris sensisse, est testis, qui
stellas ardentes lapides pumicosos habuisse dicitur. Anaxagoram, Democritum, Me-
trodorum, alios, solem massam igneam putasse, notat Plutarchus ibidem. Philosophi
in his de astris et lapidibus sententiis antiquam opinionem adoptarunt, quae in saxis
ignem elementarem atque principium procreationis jacere contendit, unde venit, ut
post diluvium Deucalioneum homines e lapidibus progenitos esse fabularentur Graeci.
— In eo quod Muenter de errore Eckhelii in doctrina nummorum veterum circa pileos
dioscurorum notat, mihi quidem ipse errare videtur, eum dicat, formas lapidum stellis
exornatorum non satis differre a pileis dioscurorum, ita ut de hoc argumento disquisi-
tio accurata etiamnunc sit in piis desideriis. Quid stellae, quibus lapides in nummis
excusi saepius ornati videntur, aliud significant, quam vel affinitatem saxorum cum
astris a veteribus creditam, vel ipsum illum honorem divinum, quem Graeci et Romani
pariter ac populi orientales iis habuerunt? Stellae insuper lapidibus sunt attributa
quaedam numinum, quorum simulacra saxis repraesentabantur. Certe, si concedimus,
eam quam Muenter et alii eruditi homines sequuntur rationem originis litholatriae
explicandae, in ea singula exempla adhibendam esse, quae diserte a scriptoribus aëro-
lithi declarantur: tamen ad omnes locos, qui de baetylorum cultu nobis traduntur,
pertinere, negemus oportet. Quid quod non solum lapides, verum etiam simulacra
lignea rudissimarum formarum, trunci, ancilia cetera de coelo cecidisse fabulentur
Graeci et Romani: unde facile intelligi potest, id eo solum studio praedicatum fuis-
se, quo major auctoritas evaderet et sanctitas, qua apud rerum naturalium imperitos
homines baetylia habebantur. Hodie etiam in terris orientalibus interdum aërolithos
inveniri, multa exempla ab itinerum scriptoribus relata docent: sed cur a Graecis tantus
numerus eorum tanquam numina ipsa habita sint, et qua re eorum cultus tam late
patuerit, apud eos quoque, qui miraculorum a sacerdotibus traditorum testes non
fuerunt, non intelligitur. Satis superque indices lapidationum ex scriptis veterum et
hodiernorum afferebantur, quibus omnia explicari posse puto, praeter id solum, ex
aërolithorum casu ortam esse totam baetyliorum religionem. De imbre lapidum, qui
Mario consule evenit, scribit Plin. hist. nat. 2. 58. Chronicon Syricum Aboulfaradi
sive Gregorii Barhebraei lapidationem anno 769. post Chr. nat. factam narrat, de qua
vid. Silvestre de Sacy, notes à la déscription de l’Égypte d’Abd-al-atif. Paris 1810. 4. pag.

22



505. — Stobaei eclog. physic. cap. 15. 1. — Aristotel. de meteoris. — Jos. antiq. 10. 11. —
Exod. 28. 24. Ceterum cf. Livium, Plinium, Flavium Josephum, Julium Obsequentem,
qui dispersa lapidationum exempla praebent. Hodiernorum, qui aërolithorum partem
naturalem premebant, inprimis hi sunt: Szarn, lithologie athmosphérique. Paris 1803.
— Dr. Chladni, chronologisches verzeichniss der mit einem feuermeteor niederge-
fallenen steine und eisenmassen, in Gilberts annalen der physik bd. 15. s. 307. — V.
Ende, über massen und steine, die vom mond auf die erde gefallen sind. Braunschweig
1804. — Noch ein beitrag zur geschichte der vom himmel gefallenen aërolithen, in
Vogts magazin für den neuesten zustand der naturkunde. März 1804. — Boetticher,
was ist von den steinen zu halten, die vom Himmel fallen? Deutsche monatsschrift,
August 1796. — Reuss, über den steinregen bei Lissa, im journal der physik, chemie
und mineralogie. 8. bd. 2. heft 5. 457. — Multa quoque dispersa inveniuntur in his
scriptis: Freret, réflexions sur les prodiges rapportés dans les Anciens. mém. d. l’acad. d.
I. et d. B. L. tom. 6. pag. 706. seqq. — Falconnet, sur la pierre de la mère des Dieux. ibid.
tom. 23. pag. 213. — Falconnet, sur les baithyles. ibid. tom. 6. pag. 513. seqq. — Illi qui in
aërolithorum imbribus originem baetyliorum et causam litholatriae quaerunt, maxime
timorem metumque hominum urgent, quo affecti esse debebant conspicientes saxa
magna saepe mole e nubibus delapsa. In qua opinione multum inest veri. Secundum
versum Lucretii notissimum: Primus in orbe deos fecit timor. — Hume, origine of
religion, — Boulanger, antiquité dévoilée, — Dalberg, meteorcultus der alten, — alii,
metum ac timorem causam omnium religionum fuisse contendunt. Zoëga quoque
inter antiquissimas errores origines et latissime patentes hoc refert, quod inopinato
eventu perculsi rudes homines uni aliive rei divinam et plus quam naturalem virtutem
inesse crederent, ad bona procuranda vel ad mala abigenda. l. c. pag. 241.

At forma et figura, nec non color aërolithorum, uti hodie novimus, saepissime
plane contraria est ejus, qualem veteres auctores describunt, certe multum differt. Quid
nunc? Jam pervenimus ad tertiam de origine litholatriae opinionem discutiendam,
quam multo majoris momenti esse in explicandis, de natura baetyliorum fabulis vide-
bimus. Antiquissimis temporibus, quibus ars statuaria in cunabulis quasi fuit, lapides
paene deformes, certe rudes atque inculti pro deorum simulacris habebantur. Lapides
inprimis, qui symbola virium divinarum esse putabantur, vel tales, quales natura ipsa
formaverat, vel paulum modo adjuvante arte humana colebantur. Maxime sublevari
videtur haec opinio, quod in nonnullis lapidibus honore divino cultis faciei cujusdam
humanae vestigia sane rudia atque irregularia conspiciebantur, qualia exempli gratia
lapidi Pessinuntio Cybeli consecrato Prudentius hymn. 10. 155. et lapidi quem Arabes
etiamnunc venerantur, Hadschar-al-Assowat dicto, Euthymius Zygabenus in panop-
lia, ed. a Sylburg. tribuunt. Audiamus testes, qui ad corroborandam hanc sententiam
adduci possunt. Barbaros, quia artem sculptoriam ignorarent, lapides pro diis coluisse,
dicit Dio Chrysostomus in orat. 12: πολλοὶ τῶν βαρβάρων πενίᾳ τε καὶ ἀπορίᾳ τέχνης
ὄρη θεοὺς ἐπονομάζουσι καὶ δένδρα ἄργὰ καὶ ἀσήμους λίθους. — Item Pausanias
in Achaicis refert, solenne fuisse antiquitus in Graecia rudibus lapidibus exhibere ho-
nores deorum. Böttiger, ideen zur kunstmythologie, bd. 2. herausg. von J. Sillig, s. 135.
ἀργοὺς λίθους, quos Pausanias commemorat, contractos esse ex ἀεργοῖς λίθοις, recte
notat. Respondent enim illis signa inertia, de quibus vid. Arnob. adv. gent. 1. pag. 13.

23



— Clemens Alexandrinus in stromat. πρὶν γ’ οὖν ἀκριβωθῆναι τὰς τῶν ἀγαλμάτων
σχέσεις, κίονας ἱστάντες οἱ παλαιοὶ ἔσεβον τούτουςὡς ἀφιδρύματα τοῦ θεοῦ. — In
onomastico Pollucis, ed. Hemsterhuys. lib. 1. pag. 11. haec notio reperitur: κοιλάναι
λίθους εἰς θεοὺ μόρφην, excavare lapides in deorum imaginem. In eo, quod Joann.
Spencer de legg. Hebraeor. lib. 2. cap. 4. conjicit, gentes naturae quodam instinctu res
naturales nullo artificio adulteratas sine signis et figuris numini gratiores existimas-
se, nihil est quod probari possit: cum populos omnes numini nihil obtulisse praeter
perfectissima quaeque et optima, satis constet. Tirocinio artium finito apud omnes
gentes statuas et templa deorum quam maxime fieri potuit ornata videmus. Telchines,
autochthonos insulae Rhodi primos fuisse, qui simulacra deorum fecissent, laudat Di-
odor. Sic. bibl. 5. 55. Telchinium sive Thelginium nomen a voce θέλγειν, quae denotat
incantare, fascinare, derivatur, de quibus vid. Lobeck Aglaoph. 3. 4. pag. 1181.

Proxima huic opinioni videtur esse ea, quae originem cultus baetyliorum in honore
permagno et quasi divino quaerit, qui lapidibus pro monumentis constitutis habebatur.
Ut a rebus exorsi rudibus ac simplicibus primaevi homines per gradus ad elegantia et
magnifica simulacra deorum pervenerunt: ita quoque antiquissimo memoriae subsidio,
rudibus saxis, lapidum mole, ligneisve truncis utebantur, quibus posteritati notitiam
rerum gestarum traderent, satis experti, sine externo recordationis praesidio cogni-
tionem rerum memoriae soli concreditam perire. Quo minus hoc fieret, simulque
monumenta illa sine arte constituta longum per tempus durarent, sacrosancta ut sua
ita aliorum habebant. Innumera fere hujus rei sunt apud veteres scriptores exempla,
quorum ea modo afferamus, quae lucis aliquid disquisitioni de hac institutione susci-
pienda praebeant. Magna ex parte memoriam rerum a Diis vel ab heroibus gestarum
posteris tradiderunt illi lapides. In Athenarum Acropoli lapis ostendebatur non ma-
gnus, cui Silenus insedisse ferebatur, quando in Atticam venit Bacchus, Pausan. 1. 3.
— Apud Megarenses in arce Alcathoi regis alter ostendebatur lapis, in quo Apollo
lyram dicebatur deposuisse, opem laturus Alcathoo in arce muro cingenda, unde saxum
sonans evasisse fertur, v. Pausan. 1. 42. — In eadem civitate prope prytaneum saxum
erat quoddam Anaclethra dictum, ubi Cererem narrabant Proserpinam filiam raptam
ab inferis revocasse, Pausan. 1. 43. — Eleusinii monstrabant petram, cui nomen erat
Agelastos, ubi post longos errores consederat Ceres maerore afflicta de raptu Proserpi-
nae, Apollodor. bibl. 1. 5. — Eodem studio, in memoriam factorum et rerum gestarum
Aegyptii ingentiail la monumenta, pyramides, obeliscos erexerunt; e quo scilicet solo
conjici non potest, Aegyptios a cultu lapidum non abhorruisse, cujus indicia obelisci et
pyramides non sunt satis luculenta, uti quidam voluerunt, exempli gratia Bidermann
in otior. litterar. part. 1. pag. 136. qua de litholatria veterum agitur. — De more antiquo
apud Hebraeos erigendi monumenta, Rosenmüller testimonia collegit in libro: altes
und neues morgenland bd. 1. 5. 48. artikel 27. ad 1. Mos. 12. 7: „die patriarchen waren
sorgfältig darauf bedacht, das andenken an wichtige ereignisse durch altäre, behauene
steine und andere dauernde denkmale zu erhalten.“ — cf. Genes. 12. 7.; 13. 18.; 28. 18.;
31. 48.; 26. 33.

Hic commemorandi sunt termini, quibus honorem divinum habitum esse, jam
antea vidimus. Dulaure, des cultes qui ont précédé et amené l’idololatrie, pag. 160.
originem baetyliorum in terminis quaerit, ac primum quidem baetylum, qui Delphis

24



asservaretur, eo solo studio positum fuisse dicitur, quo fines templi sacrosancti habe-
rentur. Sanchuniathon docet, in Phoenicia multa baetylia inveniri, ibique sacra haberi,
tanquam terminos finibus tuendis positos. Cultum saxorum a baetyliis, i. e. aëroli-
this, atque a terminis exortum esse, concedit Boettiger l. c. pag. 135. Jam antiquissimis
temporibus lapides pro terminis positos esse, intelligitur ex Homer. 2. 20. v. 403. ubi
Minerva Martem percussura

λίθον εἵλετο χειρὶ παχείῃ

κείμενον ἐν πεδίῳ μελάνα, τρηχύν τε, μεγάν τε,
τὸν δ’ ἄνδρες πρότεροι θέσαν ἔμμεναι οὖρον ἀρούρης.

Termini et ipsi ab Herme, sive Mercurio nomen accepisse videntur, cum sermone
hebraico, !Mהר herem, fines denotet, a qua voce graecum nomen ῞Ερμης derivatur, cu-
jus simulacra terminorum simillima fuerunt. Quid quod conjecerint quidam, vocem:
„mark, merkstein“ affinem esse cum latino Mercurio. Apud Hebraeos quoque !Mתרפי
theraphim, in viis publicis ponebantur, Ezech. 21. 26. in Iliade cf. Hom. 2. 303.; 22.
326. ubi in memoriam foederis instituti lapis ponebatur. A lapidibus, quibus populi
simulacris servientes ad foedera sancienda utebantur, forsitan mos ortus est, per lapi-
des jurandi, de quo conferatur, quod supra dictum est. Similes lapidum, quales apud
Graecos commemorantur, ut Kappotas apud Lacedaemonios in quo Orestes insederat
et a vesania liberabatur, vid. Pausan. 3. 22. etiam in sacris litteris notantur, vid. Genes.
28. 18. ubi de lapide agitur, quem Jacobus in memoriam somnii erexit, et cui nomen
dedit בּיתÊאל! beth-el, i. e. domus dei. Cum Jos. 4. 4. ubi Josua Jordanem transgressus
duodecim lapides in medio flumine elatos poni jussit juxta numerum stirpum Israëlita-
rum, cf. Jos. 24. 25. — Reg. 1. 7. 12. Samuel, fugatis Philistaeis, in memoriam victoriae
lapidem posuit. — Huc pertinet statua quam dicunt Irmensulam, quam in memoriam
victoriae cujusdam positam esse, dubitari non potest. Joduta quoque similis statua in
pago Mansfeldico Thuringiae fuisse videtur, fide non habita fabulis chronistarum, qui
eam in recordationem victoriae imperatoris Henrici 5. positam esse dicunt. Venerem
in magno lapide Brachthan dicto posteris etiam temporibus coluisse Muhamedanos,
quod crederent, super eum patriarcham Abrahamum cum pellice Hagar coiisse, aut
camelum ei alligasse, cum Isaacum filium erat sacrificaturus, scribit Euthymius Zy-
gabenus in panoplia. Sacri autem habiti sunt istiusmodi lapides eo, quod omnium
interesset, ne frangerentur, neve loco moverentur. Alia exempla praetermitto. A prisca
consuetudine, monumenta affusis unguentis, sertisque et vittis impositis ac solemni
sacrificio facto consecrare, repetendi videntur illi lapides qui dicuntur uncti, λίθοι ἀλ-
ηλιμμένοι, sive !Mנשׁפי Mאבני abanim neschephim, uti Bochartus in libro qui inscribitur
Phaleg et Canaan, corrigere voluit, pro !Mנפשׁי Mאבני abanim neschephim, h. e. lapides
animati. Cum his conferri possunt uncti lapides apud Minutium Felicem, et pingues
lapides sive λίθοι λιπαροί apud Clementem Alexandrinum, nec non apud Apulejum
in apologia. Simulacrorum seu idolorum apud Hebraeos ante Genes. 31. ubi de τοῖς
!Mתרפי theraphim Labanis agitur, mentio fieri non videtur. Illa idola, theraphim dicta,
baetylia in modum lapidis Pessinuntii formata, humanae faciei vestigiis exornata fuisse,
verisimile habeo. !Mתרפי theraphim, a nonnullis certe linguae hebraicae non satis peritis,

25



eadem habebantur cum !Mשׂרפי seraphim, et cum Serapide Aegyptiorum. Sed quid
inter utramque vocem apud veteres intercesserit discriminis, satis cognitum est. Habet
earum suam quaeque vox radicem, ut theraphim a verbo !Pתר tharaph h. e. percontari,
oraculum petere, seraphim vero aut a voce hebraica !Pשׂר urere, aut a Sanscritica: sarpa i.
e. anguis, derivetur. Eos, qui utrumque miscuerunt, fefellit soni similitudo, ratione non
habita radicum. Simulacra primo non in hos usus posita, neque columnae, stelae aut
cippi in deorum honorem fixa sunt, sed ad memoriam et gloriae mortuorum cumulum
statuebantur. De lapidum cumulis pro sepulcris vel monumentis in honorem atque
memoriam defunctorum constructis apud gentes stirpis Germanicae vid. Conring de
antiquitatt. stat. Helmstad. et Worm in monumentis Danicis, lib. 1. cap. 4. Quae in
Holsatia reperiuntur, describit Trogillus Arnkielius in libro, qui inscribitur: Cymbri-
sches heydenthum, s. 223. De gigantum sepulchris ingente mole lapidum constructis,
quae germanice dicuntur „hünenbedde“ vid. Joann. Pickardt, korte beschryvinge van
eenige verborgene antiquiteten, p. 23.

Postea non ita intererat hominibus, primordii monumentorum oblitis, an symbo-
lum, an numinis ipsius, an symboli figuram adorarent, praecipue longo temporis spatio
intermisso a conditis illis monumentis. Tantum abest, ut hanc superstitionem miram
atque inauditam habeamus, ut naturalibus causis exortam esse putemus, praesertim
cum etiamnunc multa hujus rei similia videamus. Recordemur modo superstitionis
nostratum, qui monumentis in coemeterio positis vim sanandi morbos tribuunt. Vetu-
stissimum etiam Graecorum morem fuisse, saxa sive quadrata sive rudia ac prorsus
inculta, saltem aliam quam saxi speciem prae se non ferentia pro simulacris atque idolis
ponere, neque aliter quam numinum simulacris et statuis divinum honorem prohibere,
docet Pausanias in Achaicis l. c. ubi de Mercurio Pharensi ejusque tumulis e lapidi-
bus constructis disserit. — Zoëga dicit, innumeras esse quae occurrant hujus generis
superstitiones, quae magna ex parte ortae videantur e monumentis, licet nequaquam
affirmari possit, omnes ab hoc fonte effluxisse. Addit auctor, quin forte a monumen-
torum instituto natam esse omnem illam fabulam de saxo a Saturno pro Jove devorato;
quod concinnum est cum nostra opinione in exordio demonstrata, fabulam postea
fictam esse a sacerdotibus vel mythographis, qui aliter nomen baetylorum explicare
nescirent. Illud Zoëgae dictum viam nobis demonstrat, in qua pergendum sit. Non ex
una sola causa explicanda est origo litholatriae, quantumvis lucis afferant eae, quas jam
laudavimus, opiniones, sed ad multa alia quoque respiciendum esse existimamus, cum,
quodcumque antea dictum est, non in omnia cadat.

Eodem jure, quo nonnulli homines eruditi ex figura lapidum a veteribus cultorum,
qualem nobis scriptores adumbraverunt, cognationem eorum cum aërolithis conjecer-
unt, uti Falconnet, alii, levitate quadam judicandi et praeconcepta opinione fecerunt:
nos quidem longe aliud demonstrare et argumentis substruere posse videmur, quod a
paucis commemoratur, nedum urgeatur. Ratione enim habita similitudinis plurium
baetylorum, ac paene plurimorum, cum phalli notissima figura, persuasum habemus,
baetylia magna ex parte nonnisi pro symbolis procreationis serviisse, ac propriam
significationem phallorum in mysteriis explicatam, occultam vero fuisse plebi, cui
longe alium sensum fabulis exornatum persuaserint sacerdotes. Accedit, quod attri-
buta eorum numinum, quorum pro simulacris lapides sancti habebantur, consentiunt,

26



deorum scilicet, qui vel agriculturae vel procreationi praeerant, quorum inprimis notan-
di sunt Bacchus, Amor, Cybele, Ceres, Venus etc. Cultum vero phalli affinem esse
astrolatriae sive sabaeismo, docemur locis veterum scriptorum, qui in hanc rem legi
possunt, quorum magnam partem jam attulimus. Vis supranaturalis vel divina, quam
veteres lapidibus attribuisse exposuimus, maxime fuit ignis elementaris, atque una
cum eo vis procreationis, unde explicatur, quomodo achati potestas augendi amorem
conjugalem tribui potuerit. Egregie Zoëga l. c. pag. 213. affinitatem phalli cum cippis,
truncis et lapidibus conoidicis illis demonstravit. Boettiger, ideen zur kunstmytho-
logie, bd. 1. s. 54: „zwei hauptgegenstände in den religionen des alterthums sind der
phallus und die schlange. Die letztere gehört ganz eigenthümlich dem fetischismus,
der erstere dem symbolisirten sterndienst.“ — Contra Falconnet, qui baetylia fere
omnia echinitas habere voluit, Zoëga recte animadvertit, echinitas nunquam habere
formam vere sphaericam, neque ejus molis visos esse, ut magni lapides dici possent.
In echinitas non cadit descriptio baetylorum. At nisi echinitae fuerant illa baetylia,
quid impedit, quominus affirmante descriptione ab auctoribus facta hysterolithos
appellemus? De priapolithis et hysterolithis, quos hodie quidem germaniee dicere
solemus: „venusmuschel“ vid. Plin. hist. nat. lib. 37. cap. 10. 57. qui eos diphyes appellat,
adjungens, ita constructos esse eos lapides, ut concubitu venereo apti viderentur, nisi la-
pides essent. cf. Knight, account of some remains of the worship of Priapus, pl. 15. pag.
85. — Hinc ex concha nata esse dicitur Venus, Plaut. Rud. 3. 3, 43. vid. Lichtensteinii
specimen palaeograph. pag. 131. — Quantum apud Graecos nec minus apud Romanos,
inprimis vero apud gentes orientales phalli cultus floruerit, neminem fugiet. Ante
templum Veneris Hieropolitanum duo phalli, ingenti mole, 190 pedes alti collocati
erant, quos Bacchus in honorem deae posuisse dicebatur. Sine dubio cultus Bacchi
a phallo sive lingamo ortum suum duxit, cf. Herodot. 2. 49. — „Joni“ sive „lingam“
nomen est phalli apud Indos, apud quos etiamnunc luculentissima ejus cultus vestigia
reperiuntur. In India sunt monumenta immensae altitudinis, consecrata Shivae, quae
propter similitudinem quam cum phallo erecto habent, qui in cultu ejus dei magna est
vi, pro phallis habentur et adorantur. In Dapper’s Asia pag. 111. simulacrum Mahade-
wae, procreationis dei, secundum descriptionem, quam della Valle dedit, adumbratur,
quod prorsus simile est phalli; cf. account of the kingdom of Nepal, in the second
part of the Asiatic researches 8. edit. pag. 307. Nepali prope Benarem lapidem esse
nigrum, quem homines simulacrum Mahadevae, dei amoris et procreationis, habeant,
refert Friedr. v. Dalberg, meteorcultus etc. s. 68. — In sacello Casmiriensi, in pagoda
Perwuttum sive Puravattam lapidem conoidem Mali-kardi dictum pro phallo, symbolo
ejusdem Mahadevae ab Hindostanis coli, notant itineraria, quorum cf. Mackenzie’s
reise nach Indien, 5. s. 20. — In museis atque antiquariis multae asservantur gemmae
Persicae, quas magna ex parte homines eruditi baetylia esse arbitrati sunt. Quod fieri
posse concedimus, sane in eo sensu, quo supra definita sunt, tanquam amuleta. Si-
militudo antiquitatum illarum cum fascinis est tanta, ut verisimile fiat, lapillos eos
conicos, qui proprio nomine anticagli dicuntur, nihil esse quam fascina, quae in cultu
Bacchi aliorumque nominum, inprimis vero in mysteriis et Graecis et Romanis ma-
xime floruerunt. Accedit, quod plurimorum baetyliorum formam conicam premunt
scriptores, quae simillima erat figurae phalli. Quid quod in voce ipsa affinitas coni

27



cum procreatione exprimatur. κῶνος, conus, symbolum membri genitalis, respondens
voci γοῦνος, cunnus, cognationem habet cum cuneo, γύνη, „können“ et „kennen“
pariter ac hebraicum verbum ידה! jadah, cognoscere, in sensu communi et obscoeno,
uti γίγνομαι et γιγνώσκω eandem habent radicem; conus denotat quoque idem quod
in graeco sermone φάλος, arcum scilicet aereum in casside elatum. De etymologia
phalli v. infra. Kanne, erste urkunde der geschichte, s. 481. §. 74. persuasum habet, lin-
gam, sive phalli cultum Indicum conjunctissimum esse cum litholatria, quod maxime
etymologices exemplis allatis demonstrare studet. Praetermittamus conjecturas illas,
quae quamquam sagacissimi ingenii testimonia, saepius tamen ab omni fundamento
ut historico ita critico nimis absunt; hypotheses, quas supra perstrinximus, licentia
magis excellentes quam scientiae utiles et fructuosas. Baetylia apud omnes fere populos,
quorum contulimus exempla, iis inprimis numinibus consecrata fuerunt atque pro
eorum simulacris habita sunt, quae vel agriculturae, vel procreationi et amori praees-
se credebantur: unde venit, ut Cybeli matri Deorum lapidem Pessinuntium, Veneri
baetylum conoidem Paphicum, Dusari-Baccho vel Veneri Uraniae lapidem, quem
dicunt Arabes Hadjar-al-Assowat, apud Indos Mahadevae saxum nigrum addictum
fuisse videamus. Quin etiam Apollini lapides consecrati erant, quia in sole symbolum
virium masculinarum procreationis venerantur populi orientales, Lunam vero partem
receptivam habent. E quibus conjectura de nexu lapidum cum phallo clarior evadit.
Quod qui mirum putant, veteres in re inanimata ac paene mortua, qualis est lapis, vim
procreandi coluisse, respiciant modo philosophorum opiniones de affinitate saxorum
cum stellis atque daemonibus earum geniis. Vis quaedam secreta, veteribus non ex-
plicita in magnete, succino, ceterisque lapidibus manifesta fieri credebatur. — Hic
baetyliorum cum phallo nexus, qui negari non poterat, multis eruditis tam mirus atque
inauditus esse videbatur, ut hanc aliamve causam originis quaererent. Inter quos Kanne
l. c. cognationem quae est inter lapidum et phallorum cultum, a nonnullis exemplis
etymologicis optime electis derivare studet, quae ut judicare possimus, recordemur
oportet ejus, quod supra de jurisjurandi Romanorum formula antiquissima: — per
Jovem lapidem! — dictum est. Testis denotat „zeuge,“ testa „hode,“ quae vocabula
unum idemque etymon habere, verisimilius etiam fit exemplis ceteris. In sermone
germanico „zeugen“ ponitur pro „erzeugen“ et „bezeugen.“ Graecum vocabulum τέκ-
μαρ cognatum est cum radice τέκειν, unde τίκτειν. Deinde apud Graecos vox θρῖον
significat et testiculam et lapidem. „hode“ derivandum esse a voce hebraica: עוד! ud, h. e.
testari, עד! ed, i. e. testis, censet Kanne, qui his et multis aliis adjectis argumentis, quae
in extenso proferre non potuimus, conjicit, lapidem sacrum, qui pro testi jurisjurandi
et foederis sanciendi sumebatur, lingam lapidem vel phalli symbolum, procreandi vi
praeditum, fuisse. — Longe alio modo Zoëga l. c. pag. 213. originem affinitatis baety-
liorum cum phalli cultu demonstrat, qui et ipse ab arte etymologica argumenta sua
petens, radicem vocis φάλλος cum figuris baetyliorum, cipporum, terminorum, colum-
narum comparat. In lingua hebraica עלה! alah, significat elationem, ascensum, quemvis
motum sursus directum; in coptica ;lhz ascendere, unde vocabula φάλης, φάλος,
φάλλος, palus, „pfahl“ et voces graecae nonnullae exortae sunt, quales sunt ἅλλειν,
ἅλλεσθαι, saltu sese efferre, φάλος conus vel apex, φάλαγξ lignum teres oblongum;
Pales dea Etruscorum, quae ruri colendo praeerat; fala, turris. Zoëga d. us. et or. obel.

28



pag. 213: Phales aut Phallus, cujus radix etiamnunc in Aegyptia lingua ac in Hebraica
superest, quamcumque rem in altum porrectam significat, nec aliud fuit apud priscos
Graecos deus ille, quam procerus stipes sive cippus oblongus ad agrum tuendum aut
forum designandum statutus. — Adjungit Zoëga, Aegyptios literasΠ,Τ,Ν tanquam
pronunciationis adminicula quibuscunque vocabulis praefigere consuevisse singulas,
quae postea a grammaticis ita fuerint ordinatae, utΠmasculinum,Τ femininum genus,
Ν pluralem numerum significaret. Quod verum ac justum esse, vix dubitabitur: sed
cur originem litterae φ in voce graeca φάλλος in lingua Aegyptia quaesiverit Zoëga,
non intelligo, quoniam satis in sermone Graeco locus detur explicationi. Equidem
reperio caussam, cur praefixa sit litera φ, in digammate quod dicitur Aeolico F cujus
exempla conferre, supervacaneum esse videtur. Etiam vox Hebraica עלה! alah, haud
dubie cognata cum Graeca ἅλλειν, eum syllabae declarat sonum ,ע! quem nos quidem
pronunciare non solemus, qui tamen graece per digamma Aeolicum reddi potest. —
Ex hac baetyliorum cum phallo affinitate explicari mihi posse videtur origo ac nomen
famosissimi illius templariorum idoli, quod dicunt „baphomet.“ Jam antea vidimus,
lapidum sanctorum cultum latissime patuisse inprimis in terris Orientalibus, et Chri-
stianos quoque non solum primis saeculis ineuntis aerae, verum etiam temporibus
medii aevi plus minusve in eo versatos esse. Conferendum est id quod supra dictum
est de capitibus conciliorum Agathensis et Nannetensis. Nomen illud baphometi, de
quo sexcentas diversissimas fovebant opiniones homines eruditi, originem duxisse
a dialecto quadam orientali, plurimi persuasum habent, quorum inprimis Hammer
vocem illam derivare studet a baphi meta h. e. baptismus igneus. Nicolai originem
quaerit in vocibus βαφὴ et μῆτις, baptismus et ratio, orientali sane modo conjunctis,
vel genitivo μήτιδος mutato in μήτους. Sunt etiam, qui similitudine quadam soni
perducti Baphometum corruptum esse Mahometum, abstruse sane arbitrentur. C. G.
Lenz in libro, quem supra laudavimus, verisimilem facere adnititur etymologiam a
Paphi meta ductam, h. e. conus Paphicus. Baphometum simulacrum quoddam fuisse
ad instar Hermis, forma lapidis conici, cujus cultum templarii equites in bellis pro
sacris Christianis susceptis, superstitione amuletorum in terris Orientalibus infecti,
assumpsissent, omnes consentiunt rerum scriptores et contemporanei et hodierni.
Ex more templariorum, quo neophytae Baphometum adorabant atque equitum supe-
riorum umbilicum osculabantur, facile nexus quidam ejus idololatriae, quae pudenda
sacrosancta habebat, et aedoeolatriae cum cultu lapidis Veneris Paphicae, qualem nobis
describunt veteres, intelligitur. Idolum Baphometi repraesentasse figuram admodum
humanam barbatam, qui urgent, nostram de hac Baphometi origine non confundunt
opinionem, cum in Asia maxime Deum quoque Venerem cultum fuisse satis constet.
Ceterum templarios equites et Veneri masculae, quae dicitur, deditus fuisse, neminem
fugit. Antiquissimum deae Veneris simulacrum conus erat lapideus, modo in umbilici
modo in metae formam constructus, inter duas magnas trabes positus in medio, qui-
bus pariter ac in templis Phoeniciis sol et luna indicarentur. Unde venit, ut in templo
Hierosolymitano duae columnae collocatae nomen acciperent: !Nיכי jachin et בּועז! boas,
h. e. conus a verbo !Nכּו kun, i. e. ponere, et בּוÊעז! boas, i. e. in eo vis. Sol et Luna apud
omnes populos, ut in mythologia Germaniae septentrionalis, ita in doctrinis philo-
sophorum Graecorum, nec non in fabulis Orientalium symbola habebantur virium

29



procreationis et productivae et receptivae. Secundum Creuzerum, qui dubitat an hoc
Veneris baetylium aërolithus fuerit, uti Boettiger contendit, phallus erat summum
naturae symbolum.

Creuzer, mythol. und symbolik 2. s. 495: „Es kann nicht der geringste zweifel
stattfinden, dass im adyton zu Paphos die göttin als eine wirkliche spitzsäule stand,
und zwar nicht aus unbehilflichkeit uralter bildnerei so vorgestellt war, sondern ab-
sichtlich als sprechendes symbol der zeugenden naturkraft.“ — Inde umbilicus, qui in
nummis et gemmis conspicitur, explicari potest. Parva simulacra phalli pro amuletis
et talismanibus ferri solita erant a sacerdotibus Cybeles Pessinuntiae et ab aliis, unde
factum est, ut propter similitudinem eorum cum baetylis magnis, et ipsa baetylia habe-
rentur. Vestigia prisca cultus phalli quaerenda sunt in mysteriis, in quibus inprimis ea
numina, quae agriculturae et procreationi praeerant, colebantur. Similem fovebant
cultum Hindostani, qui quodcunque amoris et procreationis symbolum, non modo
lapides phalloidicos, verum etiam arbores mirabili quadam forma praeditas adorabant,
uti exempli gratia Kaldeir arborem quamdam, cujus radices formam phalli simillimam,
symboli dei Shivae, praebent, quapropter a Francogallis appellari solet: „l’arbre indé-
cent.“ Ex Mani, quod denotat puerum, phallum et ficum, juxta cosmogeniam Indicam
Bhavani et Shiva-lingam oriebantur. Cabirium mysteria connecti cum hoc phalli cultu,
non dubium est. Secundum schol. ad Apollon. 1. 915. cod. Paris, Kabirium fuisse tres,
dicit Mnaseas: Axiokerson, Axiokersam et Axieron, sive Plutonem, Proserpinam, Cere-
rem. Nonnulli adjungunt Casmilon, qui teste Dionysodoro, Mercurius erat. Ceterum
cf. K. O. Mueller, Orchomenos, s. 449: „Wenn irgend eine einzelne ableitung des
kabirensystems die richtige ist, so ist es die Indische, und die analogie von Para-brama,
Bhavani, Lingam, Brama, Wishnu, Shiva mit Hephaestos, Kabeiros, Kadmilos, Axieros,
Axiokersa und Axiokersos kann sehr weit verfolgt werden. Auch ist Shiva-lingam dem
Axiokersos-Kadmilos gleich.“ — Qualem vim procreandi in lapidibus insitam veteres
crediderint, ex fabulis quibusdam intelligi licet. Agdus ingens rupes Phrygiae, Jovis
semine gravida facta Agdestin heroem hermaphroditum progenuisse dicitur. Simili
modo Mithras misogynus rupem gravidam fecit, a qua juvenis Diorphus natus est.
Haud ineptum esse videtur, versum illum Horatianum, qui in proverbii abiit usum,
cum his fabulis conferre:

Parturiunt montes, — nascetur ridiculus mus! Ad recentiora tempora ut veniamus,
recordari subit ultimorum vestigiorum, cultum Priapi et phalli indicantium, quae
reperire videmur in eo, quod Etienne, apologie pour Hérodote, tom. 2. pag. 253. notat,
sanctos quosdam, quorum cultus in Francogallia floreat, St. Gilas et St. René qui
dicantur, sterilitatem muliebrem solvere posse credi, atque idcirco phallos parvulos
a sacerdotibus consecratos sanctisque deditos mulieribus opem poscentibus vendi,
quae insignia illa in collo tamquam amuleta ferre dicuntur. Similis est hujus cultus
superstitio quaedam, quae Iserniae in regno Neapolitano floret et S. S. Cosmo et
Damiano vim solvendae sterilitatis muliebris tribuit. — Nihil novi sub sole! Idem,
quod hodie sacerdotes de vi magica amuletorum et talismanium fabulantur, jam multis
saeculis antea plebs superstitiosa et miraculorum cupida tanquam oraculum a coelo
ipso in terram missum crediderat. Renovata esse videntur mysteria, in quibus phallus
pro symbolo procreationis colebatur.

30



Iis, quas jam contulimus, caussis litholatriae, addi posse videtur jam ultima, quam
quidem in fraude sacerdotum quaerimus, qui in oraculis edendis et in miraculis faci-
endis baetyliorum viribus in sua commoda utebantur. Artes illas malas, quas ministri
deorum exercebant secuti proverbium illud notissimum: „mundus vult decipi, ergo
decipiatur!“ jam veteribus notas fuisse, indicant nonnulli apud rerum scriptores loci,
quorum haud parvam partem jam in extenso citavimus. Sanchuniathon, ubi distinguit
inter baetylia majora et minora, haec talia notat, quorum adjutorio praestigiatores se et
futura praescire et miras res efficere posse gloriarentur. Artem vero praestigiatoriam
sacerdotes soli sibi vindicarunt. Egregium porro exemplum praebet Helenus vates,
quem Orphei λιθικά commemorant, qui lapidem Apollini sacratum possidere diceba-
tur; nec minus Eusebius ille medicus, cujus Damascius in vita Isidori philosophi apud
Photium l. c. mentionem facit. Hunc Eusebii lapidem sanctum signis et lineis magicis
pictum fuisse, qualia etiamnunc in museis asservantur amuleta, diserte notat auctor in
Photii bibliotheca, pag. 1062. Neque est quod miremur, veteres his fallaciis decipi po-
tuisse, cum nostra quoque tempora similia praebeant exempla. Quis primum lapidem
tollere potest? — Romanos inprimis omnium tali superstitione captos esse, scimus
ex innumeris scriptorum locis. Cum barbarorum cultu numinum et omnes stultitius
ineptiasque superstitiosas cetero populorum adoptarunt; cf. Creuzer, symbolik und
mythologie, bd. 3. s. 50: „Baetylien, pygmäenidole, geweihete binden, amulete wurden
in den händen der adepten und gaukler, später besonders unter den für solche dinge
so empfänglichen Römern zu wirksamen dingen.“

Jam paucis repetendae esse videntur opiniones ut antiquorum ita hodiernorum
scriptorum de origine et caussis litholatriae, quibus, quid insit falsi aut veri, exposuimus.
Certe ex multis diversissimis, quae sub examen vocavimus, argumentis, eam habemus
persuasionem, uti omnes fabulas, ita etiam mythum baetyliorum, ejusque originem non
ex una sola caussa explicari posse, eosque homines eruditos plus minusve errasse, qui
hanc viam ingrederentur. Contra in origine litholatriae in qua veteres et Christiani quo-
que medii aevi versati fuerunt, demonstranda, varias rationes interpretandi adhibendas
esse inter omnes constat, atque ex eo jam intelligitur, quod ii qui unam solam explicandi
rationem secuti sunt, ne ipsi quidem ea contenti fuerunt: quod aliter fieri non potuit,
cum videremus, fetissismum cum sabaeismo et primitivo et cum degenerato maxime
cognatum, quin conjunctissimum fuisse: cf. Hartmann, gemälde von Arabien und
aufklärungen über Asien, bd. 2. s. 874: „der reine gestirndienst der ursprünglich in
Arabien zu hause war, artete in bilderdienst und baetyliencultus aus.“ — Eorum, qui
partem naturalem fabulae et cultus baetyliorum solam premebant, atque in ea caussas
originis litholatriae quaerebant, nomina sola afferre satis habuimus, cum ab eo, quod
hic nobis tractandum erat, nimis abesset res, de qua illi disseruerunt. Eorum contra,
qui partem antiquariam urgebant, fere omnes, quantum in nobis erat, contulimus,
collatosque judicavimus. Idcirco in fetissorum atque astrorum cultu, in monumen-
torum institutione, inprimis artis statuariae initiis, in aërolithorum lapidationibus,
in cultu deorum qui procreationi praeerant, praesertim in phalli cultu, denique in
circulatoriis sacerdotum praestigiis caussas quaesivimus, quae litholatriam excitarent
atque augerent, ad quam explicandam ac demonstrandam nihil veteres, recentiores
scriptores antiquitatis studii periti omnia contulerunt.

31



Vita

Natus sum ego Franciscus Ludovicus Boesigk Dresdae a. d. 13. cal. Jul. h. s. a. 30. patre
Joanne Aenotheo, matre Carolina Friderica e gente Ehrhardt, quo utroque parente
adhuc superstite laetor. Fidem profiteor evangelicam. Primis litterarum rudimentis
imbutus vere a. 1844. in quartum ordinem gymnasii S. Crucis, quod rectore Groebel,
postea quidem Klee, viris spectatissimis, Dresdae floret, receptus, inde ab anno aetatis
undevicesimo maturitatis testimonio instructus autumno a. 1849. in universitatem
Lipsiensem me contuli, cujus civibus Buelavio Rectore Magnifico adscriptus sum, ubi
primum studiis theologicis, postea philologicis me dedens per tria semestria lectio-
nes audivi horum doctorum illustrissimorum: Anger, Brockhaus, Drobisch, Fechner,
Fricke, Hartenstein, Niedner, Roscher, Westermann, Winer. Vere a. 1851. in hanc
almam universitatem Friderico-Guilielmam transivi, cujus civibus Twesten Rectore
Magnifico adscriptus nomen dedi apud Dove Decanum. Scholis interfui doctissi-
morum virorum: Benecke, Boeckh, Bopp, Grimm, v. d. Hagen, Hertz, Massmann,
Ranke, Trendelenburg. Quibus omnibus meis praeceptoribus optime de me meritis,
quantam debeam gratiam, pio animo semper reminiscar.

32


