
De Baetyliis

Dissertatio inauguralis
quam consensu et auctoritate

amplissimi philosophorum ordinis
in Alma litterarum universitate

Fridericae Guilelmae
ad summos in philosophia honores

rite capessendos

Die 14. M. Augusti A. 1854
H. L. Q. S. publice defendet

Auctor

Ludovicus Boesigk
Dresdensis

Adversarii Erunt:

F. Schultz, Phil. Dr.
C. Euler, Phil. Dr.

A. Walter, Phil. Dr.

Berolini. 1854

Typis Gustavi Schade

Solar Anamnesis Edition

CC0 1.0 Universell



Augusto Boeckh
viro Illustrissimo et Magistro Carissimo.

Hasce studiorum primitias sacras esse pio gratoque animo

voluit

auctor.

1



Quaecunque in scriptis quum veterum tum hodiernorum auctorum antiquita-
tis studii peritorum de baetyliis dispersim nobis tradebantur, tantum aberat ut
prodessent ad explicandam lapidum illorum naturam, cultumque eorum descri-
bendum, ut de eorum nomine, ejusque origine ac notione hominum eruditorum
sententiae etiamnunc in contrarias partes discederent. Exstiterunt ut antiquis ita
nostris quoque temporibus, qui huic argumento lucis aliquid afferre studerent:
quos, quamquam sexcentas res ad historiam, mythologiam, ad studium antiquita-
tis nec non linguarum et orientalium et occidentalium, vel ad historiam naturalem
pertinentes attulerunt, ne nomen quidem baetyliorum satis explicasse existimo;
quod unde sit ortum, quidve significet secundum locos a veteribus scriptoribus et
sacris et profanis de ea re nobis traditos, jam paucis verbis exponere conabor.

Saxa quaedam ab omnibus fere populis antiquis divino honore culta, ac ple-
rumque pro numinibus ipsis, certe pro simulacris deorum habita, graeco nomine
βαίτυλοι sive βαιτύλια, latine quidem baetylia sive betuli dicebantur, cf. Plin. hist.
nat. 37. 9, 51. In fragmentis Sanchuniathonis rerum Phoeniciarum scriptoris, per
Philonem Byblium graece versis, apud Eusebium in praeparationis evangelicae
lib. 1. 10. exstantibus nomen paullum aliter scriptum commemoratur, de quo v.
infra. Ibidem unum quatuor filiorum, quos Uranus cum Gaea genuit, Βαίθυλον
vocatum esse, dicit Sanchuniathon. Tum pergit auctor noster, deum Uranum βαι-
θύλια, sive lapides animatos creavisse, — ἐπενόῃσε θεὸς Οἰρανὸς βαιθύλια, λίθους
ἐμψύχους μηχανησάμενος. — Bochartus, Phaleg et Canaan lib. 2. cap. 2. p. m. 707
notionem graecam λίθους ἐμψύχους male conversam ex lingua hebraica habere
voluit, interpretem in verbis Phoenicii scriptoris ipsis !Mנפ�י Mאבני abanim nephe-
schim, pro !Mנשׁפי Mאבני abanim neschephim legisse arbitratus: quem qui sequitur,
lapides unctos pro lapidibus animatis assumere debebit; cf. des Brosses, du culte
des dieux fétiches, p. 106. „Ouranos trouva les Baityles et a fabriqué les pierres
animées ou plutôt selon la juste correction de Bochart, les pierres graissées.“ —
Quae viri eruditissimi sententia, quamquam loco quem mox commemorabimus,
Genes. 28. 13. confirmari videtur, tamen inter judices lis est. De baetyliis Hesychius
ad h. v. refert, βαίτυλον illum lapidem esse, quem Rhea pelle caprina redimitum
obvolutumque et lacte oblitum Saturno marito suo loco Jovis recentis a partu
in Thaumasio monte Arcadiae devorandum dedisset — οὕτως ἐκαλεῖτο ὁ δοθεὶς
λίθος τῷ Κρόνῳ ἀντὶ Διός. — Etymolog. Magn. — βαίτυλος ἐκλῆθη ὁ λίθος, ὃν
ἀντὶ Διὸς ὁ Κρόνος κατέπιεν · εἴρηται δὲ, ὅτι ἡ ῾Ρέα βαίτῃ αἰγὸς σπαργανώσασα
τῷ Κρόνῳ δέδωκεν. — Priscian. lib. 1. Abdir genus lapidis. lib. 5. Abdir deus est:
dicitur et hoc nomine lapis, quem Saturnus dicitur devorasse pro Jove, quem
Graeci βαίτυλον vocant. — Secundum hanc fabulam, de qua v. Stephan. Byzantin.
a. v. Θαυμάσιον. Apollodor. 1. 1, 5. Hygien. astron. 2. 43. Hesiod. theog. v. 467.
seqq. Ovid. fast. 4. 205. mythographi βαιτύλου nomen satis explicari per βαίτην,
pellem caprinam, putaverunt. Maxima fuit inter homines eruditos controversia,
utrum nomen illius lapidis derivandum sit a graeca voce βαίτη, uti mythographi
contendunt, an ab antiquissimo originis vestigio, quod invenire posse videtur in
loco jam supra citato, Genes. 28. 18, 19. ubi Jacobus postero mane post notissimum
illud somnium, quo angelos de coelo ad terram in scala descendentes conspexerat,

2



lapidem, quo dormiens cervicali usus erat, statuisse narretur, quem בּיתÊאל! beth-el,
h. e. domum dei vocavit. Ex illo beth-el ortum esse nomen lapidum sanctorum,
quibusnam argumentis hoc defendi possit, quaerendum est. Firmissimum hoc
afferri posse videtur, quod non paucas voces, maxime nomina propria graeca, ex
linguis quae dicuntur Semiticis, inprimis ex lingua hebraica sumta esse, multis
exemplis demonstratur. Attamen viros doctos, qui in enodandis nominibus labora-
rent, saepius in vocabulorum caussis explicandis modum excessisse, negari non
potest. Quanta est pugna doctissimorum hominum de etymologices finibus! In
quam egregium illud Horatianum cadit: — Iliacos intra muros peccatur et extra.
— Si respicimus, fabulam illam de lapide, quem Rhea Saturno pro Jove deglutien-
dum daret, cujus supra mentionem fecimus, post eventum quasi eoque studio
fictam esse posse, ut per eam etymologia baetyliorum a βαίτῃ explicaretur et
verisimilis fieret, facere non possumus, quin alteram opinionem, quae baetyliorum
nomen ex lingua hebraica a voce בּיתÊאל! derivare studet, sequamur, quippe quae
multis iisque haud levibus exemplis sublevatur atque augetur. Quis affinitatem
vocis hebraicae cum graeca non videt? Nihil ibi praeter flexionem immutatum
est. Magna vi simillimum exemplum existimo, quod offert nomen oppidi Arabici
ad mare rubrum siti Βαίσαμψα dicti, quod simili modo ex vocibus בּיתÊשׁמשׁ! beth-
schemesch h. e. domus solis, ortum est, cf. Stephan. in lib. d. urbibus. Quam in
rem probandam varia collegit Bochartus, qui in eo tantum errasse videtur, quod
praeconcepta opinione rem demonstrare adnixus, periculosam exempli imitatio-
nem iis prodidit, qui foetutinis grammaticis delectarentur. Tum Bocharto auctore
surgere potuerunt, qui, ut e multis pauca afferam, nomen ᾿Ολύμπου ab Mעולמי
בּו! olamimbo, h. e. aeterni dii in eo, derivarent; qui uti Joann. Turnerus in bibl.
universal. 15. pag. 53. inter alias ingenii delirantis ineptias originem pontificis in
אשׁ! את פּונת ponet et esch, h. e. qui ignem inspicit, quaererent. Certe hoc non in
nostram etymologiam cadit. Huc accidit, quod mos colendi saxa de coelo delapsa
atque asservandi in templis fanisque ex Oriente in Graeciam introductus esse
videtur, cum antiquissima illius cultus vestigia in Phoenicia quaerenda sint, unde
a Cadmo una cum literis in Graeciam translata fuisse, fabula tradit. Phoenici-
bus pariter ac Hebraeis mos erat ex antiquissimis temporibus, ut lapides cultui
deorum consecratos ungerent, qui Jacobi exemplo probatur. Res et ipsa una cum
nomine ex Asia in Europam pervenit. Quae cum ita sint, jam unde veniat litera θ
in voce βαιθύλια, uti scriptum est in fragmentis Sanchuniathonis apud Eusebium l.
c. quamquam omnes reliquae versiones habent literam τ, haud difficile intelligitur,
ratione habita originis Phoeniciae vocis βαιθυλίων. Litera scilicet hebraica ת! in
בּיתÊאל! beth-el, par eademque est cum graeca θ. Nihilominus usum communem
in scribendo hoc nomine sequi debemus, qualem mythographi graeci adoptarunt.
De abstrusa Fourmontis opinione, βαίτυλον nomen habere a Batuele, patre Labani,
ac βαιθύλια idem significare quod !Mתרפי theraphim, non est quod disseramus, cf.
Fourmont, reflexions critiques sur les histoires des anciens peuples, tom. 1. liv. 2.
sect. 3. cap. 2. pag. 65.

Apud Priscianum in inst. graec. edit. Basil. 1586. p. 127. alterum etiam nomen
reperitur, Abdir sive Abadir, et Agdir sive Agadir, cujus de origine multum dis-

3



putatum est, dubio nondum prorsus remoto. Sunt qui nomen illud per אדיר! Nאב
eben adir h. e. lapis divus, explicare velint. Alii praeferunt etymologiam a vocibus
אדיר! אב ab adir, h. e. pater divus, ductam. נדר! Nאב eben neder, esset lapis votivus.
Qui originem in lingua sanscritica quaerunt, abadir derivare student a vocibus
abi et adir h. e. in finibus, idem quod terminus. Bochartus vero rem acu tetigisse
videtur, nomen abdir ductum esse ab דיר! Nאב, putans, h. e. lapis rotundus. De
immutata litera !N in א! conferenda sunt similia exempla, quae lingua graeca praebet,
uti accusativ. θῆρα pro θηρν, δεχοίατο et εἰρύατο pro δέχοιντο et εἴρυντο. Contra
ea Joann. Conrad. Stephan. Hoellingius in dissertatione de baetyliis veterum sive
de lapidibus unctione numini consecratis, Groning. 1715. Lips. 1724. Brem. 1729.
dicit:— Etiamsi Bochartus in Phaleg et Canaan multi varia eruditione probare
annitatur, vocem Abaddir ex Phoenicio דיר! Nאב quod lapidem sphaericum deno-
tet, corruptam esse: vix tamen ipsi assentire potero, cum ex aliis auctoritatibus
constet, baetylia non semper sphaerica, sed etiam aliarum figurarum fuisse. —
Eam quam modo commemoravimus Bocharti opinionem de origine nominis ab
דיר! Nאב, sive a lapide sphaerico ducenda, sublevat locus, qui apud Plinium in
descriptione lapidum reperitur, ubi de gemmis cerauniis agens, betulos rotundos
esse lapides dicit, cf. Plin. hist. nat. lib. 37. cap. 9. per illas (scil. ceraunias gem-
mas) quae nigrae sunt et rotundae, urbes expugnari et classes (Sotacus refert)
easque baetylos vocari. — Cum lapides illos, quibus nomen baetyliis fuit, maxi-
mam partem rotundos fuisse constet, uti jam multis exemplis probabitur: quae
Hoellingius l. c. contra Bochartum admonet, refellere possumus. Nomen abadir
una cum baetyliis longum per tempus veteribus notum fuisse et postea deos ipsos
significasse (uti Sanchuniathon unum filiorum Coeli et Terrae Βαίθυλον vocat)
ex Augustini, episcopi Hipponensis epistola ad Maximum Madaurensem intelligi
licet: Miror, quod nominum absurditate commoto in mentem tibi non venerit,
habere tuos et in sacerdotibus eucaddires et in numinibus abaddires. — Abaddires
apud Phoenices eosdem fuisse, quos Romani deos selectos, magnos, potentes
sive deos majorum gentium vocarent, scimus. His omnibus argumentis satis pro-
basse mihi videor, utrumque nomen lapidum illorum sanctorum, et baetylia et
abaddires originem ducere ex lingua hebraica, quam maximam affinitatem cum
lingua phoenicia habere, et ex ea ipsa ortam esse, neminem fugit, ratione habita
testimoniorum, quae in scriptis patrum, quos dicunt, continentur; cf. Augustin.
opp. ed. Antwerp. tom. 9. pag. 198: quod verbum linguae punicae consonum est,
sicut alia Hebraea permulta et paene omnia. — Id. in quaestt. super judices 6. 16:
istae linguae (Hebraea et Punica) non multum inter se differunt. — Id. in Joann.
tractat. 15.: cognatae quippe sunt linguae istae, Hebraea et Punica. — Hieronym.
in Jerem. 5. 25: Poenorum lingua Hebraeae magna ex parte confinis est. — Id. in
Jes. 3. 7: Lingua Punica, quae de Hebraeorum fontibus manare dicitur.

Pertractatis his rebus jam mihi propositum est, locos veterum scriptorum in
medium proferre, in quibus exempla cultus baetyliorum referuntur. Fere omnes
loci, quorum sunt permulti, in forma baetyliorum describenda consentiunt. In
Asia, quae patria cultus lapidum sanctorum, sive litholatriae (sit venia verbo!)
fuisse videtur, inprimis Phoenicia, Sanchuniathone teste, cultum illum fovebat, cf.

4



Rosenmueller, altes und neues morgenland, 1. pag. 126: „bei den, den Hebraeern
benachbarten Phoeniciern war die verehrung der heiligen steine besonders ge-
wöhnlich; aber auch in vielen anderen gegenden.“ Reperiebantur ibi dispersi mul-
ti lapides, quos terminos fuisse atque sacrosanctos habitos esse, tradit auctor.
Hypsouranion, quem mythographi Phoenicii primum hominem ex quinta stirpe,
natumque e genere gigantum fuisse fabulantur, mortuum coluerunt Phoenices
cippis et columnis, quas ei pro simulacris consecraverunt. Orientales prisca aetate
sancte ac religiose lapides observasse, Eusebius est auctor, dem. evangel. 1., 10.
quos consuevisse ait, τὰς στήλας προσκυνεῖν καὶ ταύταις ἑορτὰς ἄγειν κατ’ ἔτος.
Emisae (cui hodie apud Arabes nomen est: Hims) in templo dei Elagabali baetylum
fuisse, quem postea Heliogabalus imperator Romanus, sacerdos illius numinis,
Romam portare juberet, Herodianus narrat, cf. Herodian. hist. lib. 5. cap. 3. qui
saxum ita describit: λίθος δέ τις ἔστι μέγιστος, κάτωθεν περιφερῆς, λήγων εἰς
ὀξύτητα · κωνοειδὲς αὐτῷ σχῆμα τε καὶ ἡ χρώια μελαῖνα. Διοπετῆ δὲ αὐτὸν εἶναι
σεμνολογοῦσιν ἐξοχὰς δέ τινας βραχείας καὶ τύπους δεικνύουσιν. εἰκόνα δὲ ἡλίου
ἀνέργαστον εἶναι θέλουσιν, οὕτω βλέποντες. —Qui lapis conspicitur in nummis
Romanis Heliogabali et in nummis Ephesiis, v. Eckhel, doctrina nummor. vett. tom.
7. pag. 240. tom. 3. pag. 211. Beger, thesaur. Brandenburg. 2. 712. Vaillant, numis-
mata Imperatorum praestantiora, ed. 2. tom. 22. pag. 285-288. Vaillant, numismata
a populis Graecis cusa, pag. 127. Beger l. c. nummum affert, cui circumscribitur:
SANCTODEO SOLI ELAGABAL, in quo conspicitur lapis conoidicus, quem circum-
stant perticae quatuor umbracula sustinentes, vehitur curru ab equorum quadriga
tracto. Herodiano teste solis imaginem in eo lapide humana arte non fabrefactam
esse, saxumque ipsum a coelo delapsum haberi, confirmat ille nummus. Herodia-
nus l. c. addit: θεον ἥλιον οἱ ἐπιχώριοι σέβουσι, τῇ Φοινίκων φωνῇ ᾿Ελαιογάβαλον
καλοῦντες. — Atenim vero primordia ejus nominis unde repetenda sint, dubitandi
datur occasio, ita ut multiplex sensus admittatur. Zoëga, de usu atque origine
obeliscorum explicat Elagabalum per deum Terminum גּבל! אל el gabal. Salmasius
et Casaubonus in notis ad Lampridium interpretantur: deum montis. Bochartus
l. c. et Joann. Seldenus de diis Syriis syntagm. pag. 220. seqq. conjiciunt nomen
Elagabali, graece ῾Ηλιογαβάλου exortum esse ex Agolbal sive Agalibaal, i. e. deus
rotundus, quam notionem reperimus apud Ciceronem de nat. deor.: deus rotun-
dus, circularis aut volubilis, ut dicebant ii, qui sphaeram mundi deum sentiebant.
Radix hebraica גלל! galal, denotat idem quod latinum: volvere.Quod consentit cum
conjectura Bocharti supra discussa de origine nominis abaddir, quod ex דיר! Nאב
h. e. lapis rotundus, corruptum esse vidimus. Lapidem Pessinuntium, ut breviter
dicam, qui Pessinunte urbe Galatiae in templo Cybeles colebatur, tum quidem
Attalo rege, jubentibus libris Sibyllinis, Romam transportatus est (vid. Liv. 29. 10.
sqq.), de coelo cecidisse et pro simulacro deae habitum esse narrat Appianus in
libro qui inscribitur de bellis Annibal. cap. 56. et Dio Cassius 16. 33. edit. Reimar.
pag. 313. quem Arnobius advers. gent. 6. 196. 7. 253. ita describit: Lapis quidem
non magnus, ferri hominis manu sine ulla impressione qui possit, coloris furvi
atque atri, angellis prominentibus inaequalis. — Prudentius, hymn. 10. 155. huic
baetylio effigiem humanam attribuit: Lapis nigellus evehendus essedo,

5



Muliebris oris clausus argento sedet. —

Claudianus de raptu Proserp. lib. 1. v. 201. lapidem in templo Cybeles, quod
erat in monte Idaeo, cultum, religiosam silicem vocat. — Cf. Bancir [Banier] sur
la mère des Dieux, mém. d. l’acad. d. I. et d. B. L. tom. 5. p. 244. Falconnet diss.
sur la pierre de la mère des Dieux, ibid. tom. 23. pag. 213. — Urbs Pessinus et
ipsa ἀπὸ τοῦ πεσεῖν nomen accepisse fertur, uti Ammian, Marcellin. 22. c. 22. et
Herodian. 1. c. 2. docent, Herodian. l. c. αὐτὸ τὸ ἄγαλμα διοπετές, ὡς λέγουσι...
τοῦτο δὲ πάλαι μεν ἐξ οὐρανοῦ κατενεχθῆναι λόγος εἴς τινα τῆς Φρυγίας χώραν ·

Πεσσινοῦς δὲ ὄνομα αὐτῷ. τῆν δὲ προσηγορίαν λαβεῖν τὸν τόπον ἐκ τοῦ πεσόντος
ἀγάλματος καὶ πρῶτον ἐκεῖσε ὀφθῆναι. — Quid veri insit tam levi etymologiae
si quaeritur, Graecis numquam studiose inquirentibus, unde nomina sint ducta,
fidem habendam non esse inter omnes constat. Jam antea egregium exemplum in
origine baetyliorum nominis deducenda nobis se praebuit. Nomen urbis Pessin-
untis, pro quo etiam reperiuntur formae Πισινοῦς, Πεσινοῦς, rectius derivatur a
voce hebraica פּסּא! pissa (ἁπαξλεγόμενον Ps. 76, 16.) i. e. abundantia, a radice פּ�ה!
passa, se diffundere, aram. ,פּסּא! chald. .פּסּה!

Jam ad cultum lapidum, quali Graeci utebantur, venimus, cujus a rerum scrip-
toribus multa referuntur exempla. Fere omnibus numinibus plus minusve baety-
liorum Graeci consecraverant, quibusnam inprimis, mox videbimus. Photius bibl.
vit. Isidor. τῶν βαιτύλων ἄλλον ἄλλῳ ἀνακεῖσθαι θεῷ, Κρόνῳ,Διί, ῾Ηλίῳ καὶ τοῖς
ἄλλοις, confirmat. In templo Gratiarum Orchomeni lapides quidam temporibus
Eteoclis regis a coelo delapsi colebantur, vid. Pausan. 11. 38: ᾿Ορχομενίοις τὸ ἀρ-
χαιότατον τῶν Χαρίτῶν ἐστιν ἱερόν. τὰς μὲν δὴ πέτρας σέβουσι τὰ μάλιστα. καὶ τῷ
᾿Ετεόκλει φασὶν αὐτὰς πεσεῖν ἐκ τοῦ οὐρανοῦ. — Apud Aegospotamos tempore,
de quo scriptores inter sese valde dissentiunt, multos aërolithos de coelo cecidisse
narrant Plutarch. in vit. Lysandri, Marmor Parium: ἀφ’ οὗ ἐν Αἰγοσποταμοῖς ὁ
λίθος ἔπεσεν. — Diog. Laërt. 2. 10, 12: φασὶ δ’ αὐτὸν (Ἀναξαγόραν) προειπεῖν τὴν
περὶ Αἰγοσποταμὸν γενομένην τῶν λιθῶν πτῶσιν, ὅν εἶπεν ἐκ τοῦ ἡλίου πεσεῖσθαι.
— Aristot. d. meteor. 1. 7. Plin. h. n. 2. 38: celebrant Graeci Anaxagoram praedixisse,
coelestium litterarum scientia, quibus diebus saxum casurum esset de sole. —
Ammianus Marcellianus 22. 8. — Quo tempore ceciderint illi lapides, non satis
constat: differt inter olympiadem 72. 73. et 74. Testimonia de imbribus lapidum
apud veteres rerum scriptores dispersa collegit Stobaeus in eclog. phys. cap. 15.
1. Aristoteles l. c. Livius, Plinius, Jul. Obsequens, alii. Athenis in templo Veneris
Uraniae, quam ferebant Parcarum vetustissimam, lapis erat instar Hermarum pro
simulaco Deae habitus, cf. Pausan lib. 1.:Οὐρανίας ἄγαλμα τετράγωνον κατὰ ταῦ-
τα καὶ τοῖς ῞Ερμαις. — Baetylus quidam in gymnasio Abydeno longum per tempus
colebatur, quem eundem esse cum eo, quem Plinius Cassandriae sive Potidaeae
viderat, verisimile habent non nulli, Plin. h. n. 2. 58: colitur lapis et Cassandriae,
quae Potidaea vocitata est, qui lapis etiamnunc ostenditur, magnitudine vehis,
colore adusto, comete quoque illis noctibus flagrante.

Praeter illa quae modo enumeravimus saxa, quae ipsis verbis de coelo delapsa

6



praedicabantur, multorum aliorum similium lapidum apud veteres fit mentio,
quibus templa dedita erant, vel quae pro simulacro numinis cujusdam habebantur.
Fere omnes hos baetylos conoidicos fuisse, ex permultis imaginibus, quae in num-
mis atque in monumentis delineantur, dilucide perspicimus; cf. Pellerin, recueil de
médailles, table 80. no. 70. Eckhel, mus. Caes. 1. p. 233. Sestini, descr. numm. vett. 7.
pag. 240 Beger, thesaur. Brandenburg. 2. 712. Vaillant, numm. imperr. praest. ed. 2.
tom. 2. pag. 285-288. — Eckhel, doctr. numm. 3. p. 711. Uti antea Gratias sub forma
lapidum cultas esse vidimus, sic Amorem quoque item adoratum fuisse apud The-
spienses, Pausanias dicit, cf. 9. 27: θεῶν οἱ Θεσπιεῖς τιμῶσιν ῎Ερωτα μάλιστα ἐξ
ἄρχῆς, καί σφίσιν παλαιότατον ἄγαλμα ἐστὶν ἀργὸς λίθος. — Apud Orchomenios
astra sub formis columnarum vel cipporum culta, idem docet auctor 3. 20: κίονες
ἑπτὰ κατὰ τρόπον οἶμαι τὸν ἀρχαῖον, οὓς ἀστέρων τῶν πλανητῶν φασὶν ἀγάλματα.

Simulacrum Jovis Casii in templo Laodiceno erat lapis quidam, quem statuisse
dicebatur Juppiter Typhone apudmontemCasium in Aegypto superato. In nummis
quibusdam cernitur lapis in medio templo positus, cui hoc circumscribitur: ZEYC
KACIOC. De quo vid. Creuzer Symbolik 3. 5. 105: „Juppiter wurde selbst als stein
verehrt. Das war der Ζεῦς Κάσιος, als unförmiger, wohl auch kegelförmiger stein
vorgestellt.“

De baetylo in templo Delphico a Jove deposito, praeter id quod in exordio de
eo dictum est, vid. Pausan. 10. 40. Lycophron in Cassandra Jovem appellat δίσκον
μέγιστον, ratione certe habita formae sphaericae, qua lapis ille praeditus erat.
Teleius cognomen fuit, quod Juppiter a Tegeatibus receperat, cujus simulacrum
lapis tessellatus vix dedolatus fuisse dicitur. Item Jovem Seleuciae, nobilissima
Syriae urbe sub lapidis imagine cultum esse, nummus est testis, quem J. F. Gro-
novius in Ammian. Marcellin. tab. 5. fig. 3. tradit. Pausanias in Corinthiacis lib. 2.
cap. 9. de simulacris Jovis Meilichii et Dianae Patroae refert, quae nulla arte facta
praedicat: ἐν Σικυῶνι ἐν τῇ ἀγορᾷ ἐστὶ Ζεὺς Μειλίχιος καὶ ῎Αρτεμις ὀνομαζομένη
Πατρῷα, σῦν τέχνῃ πεποιημένα οὐδεμίᾳ πυραμίδι δὲ ὁ μειλίχιος, ἡ δὲ κίονι ἐστὶν
εἰκασμένη. — Huc etiam pertinet umbilicus Jovis Ammonis in templo notissimo
oasis Libycae, de quo v. Curt. 4. 7, 23. Simile saxum, quale fuit cippus Dianae Pa-
troae, in templo Laodiceno pro deae simulacro colebatur. Salmasius, divos lapides
fuisse in adyto Dianae Laodicenae, arbitratus, sublevatur nota quadam Casauboni,
lapides divos appellari famosissimum illud simulacrum ab Oreste et Iphigenia e
Taurica ablatum. Lampridius in vit. Heliogabal. cap. 8: Lapides qui divi dicuntur
ex proprio templo Dianae Laodicenae ex adyto suo, in quo Orestes id posuerat,
afferre voluit. — Pausanias in Achaicis narrat, ante aedem Dianae Λυκείας jacere
lapidem quemdam sacrosanctum habitum. De numismate quodam Philippi, in
quo templum, ejusque in medio rupes vel mons cernitur, his verbis circumscriptis:
ΚΑΙ ΤΗΣ ΑΡΤΕΜΙΔΟΣ ΠΕΤΡΑΙΑΣ. vid. Pausan. in Phoc. cap. 24. Pharenses
triginta lapides tessellatos pro deorum simulacris coluerunt, quibus Mercurio
consecratis nomen erat ἓρμακες sive ἑρμεῖοι λόφοι, quia illis Mercurius periodos
divisisse narratur, de quorum nomine et cultu cf. Hom. od. 2. 471: ὅτι ἑρμαῖος
λόφος ἐστίν. — Antholog. Graec. epigr. 4.: ῾Ιερὸν ῾Ερμείῃ παραστείχοντες ἔχευαν
῎Ανθρωποι λίθινον σωρόν. —Quid quod ipsa oracula Sibyllina fictitiam horum tu-

7



mulorum lapideorum religionem exprobrent: Κἂν πάρ’ ὁδοῖσι λιθῶν συνχρώματα
ταῦτα σέβεσθε. — Pausan. 7. 22. τούτους σέβουσι νοἱ Φαρεῖς ἑκάστου θεοῦ τινος
ὄνομα ἐπιλέγοντες · τὰ δὲ ἔτι παλαιότερα καὶ τοῖς πᾶσιν ῞Ελλησι τιμὰς θεῶν ἀντὶ

ἀγαλμάτων εἶχον ἀργοὶ λίθοι. — De Hermis cf. H. Alexandri explic. tab. Heliac. in
Graev. thesaur. vol. 5. p. 722. Schildium de Chaucis 2. 3. Eberhard. Feithii antiqq.
Hom. 1. c. 3. Creuzer, symbolik u. mythol. 1. 5. 55: „früher als die eigentlichen
hermen vertraten steine die stelle der cultusbilder, vom himmel gefallene, gesalbte
steine.“ — Magnum lapidem tessellatum Amazones Marti in Aretiade insula qua-
dam Ponti Euxini dedicaverunt, quem Apollon. Rhod. Argonaut. 2. 1173. describit:
εἴσω δὲ μέλας λίθος ἠρηρεῖτο ῾Ιερὸς, ᾧ ποτε πᾶσαι Ἀμάζονες εὐχετόωντο. — Alia
simulacra deorum rudia ac deformia erant exempli gratia saxa, quae in templo
Hyetti in Boeotia Herculem et Amorem Thespium repraesentaverunt. Auctor Pho-
ronidis apud Clementem Alexandrinum Junonis Argivae statuam κίονα dicit vel
columnam, notante Scaligero ad Eusebium. Bacchus eodem teste sub columnae
forma cultus. Paeonas discum pro Sole adorasse docet Harpocrates. Cappadocibus
fuisse montem καὶ θεὸν καὶ ὅρκον καὶ ἄγαλμα, scribit Maximus Tyrius in dissert.
38. Getas sive Dacos rupem quendam instar numinis coluisse, ex Strabon. lib. 8.
constat: παρὰ δὲ τοῖς Γεταῖς ὁ ἱερὸς ὠνομάζετο θεός · καὶ τὸ ὄρος ὑπελείφθη ἱερὸν,
καὶ προσαγορεύουσιν οὕτως. — Clemens Alexandrinus multifariis exemplis docet,
columnas olim a Graecis pro simulacris cultas esse, stromat. 7. 713. πάντα λίθον
τὸ δὴ λεγόμενον λιπαρὸν προσέκουν. κίονας ἵσταντες πάντες οἱ παλαιοὶ ἔσεβον
ὡς ἀφιδρύματα τοῦ θεοῦ. —Quid quod urbes nonnullae, si Kanne erste urkunde
der geschichte, sequimur, a cultu lapidum sanctorum nomen acceperint, exempli
gratiaΜονογίσσα oppidum Cariae, quod germanice redditur per „Einstein.“ Ste-
phano Byzantino teste vox carica γίσσον lapidem omnino, apud Graecos saxum
quoddam mollius denotat. Alterum oppidum Graeciae nomen obtinuerat Λᾶς.
Simili modo Hernici juxta etymologiam grammaticorum nomen suum duxerunt
a voce Marsica: herna i. e. lapis, pariter ac Saxones, si conjecturam quam Kanne
l. c. statuit, sequi licet. In Paeonia Λαινοι nomen derivasse dicuntur a voce: λᾶς.
De Apollinis Carini simulacro quod Megaris erat, vid. Pausan. 1. 44: ἔστιν ἐν τῶν
Μεγάρεων γυμνασίῳ ἀρχαίῳ λίθος παρερχόμενος, πυραμίδος σχῆμα οὐ μεγάλης
· τοῦτον Ἀπόλλωνα ὀνομάζουσι Κάρινον. — In eo, quod Seldenus, de diis Syriis,
ex Suida atque Hesychio conjicit, statuam Apollinis Aegyei lapidem fuisse basi
circulari in conum desinentem, errat auctor. Praeter illum lapidem Pessinuntium
deae Cybeli consecratum et baetylum Delphicum longe illustrissimum est saxum
conoidicum, quod pro simulacro Deae Veneris Paphi colebatur, ubi antiquissimum
ac celeberrimum ejus templum fuisse dicitur, cf. Hor. od. 1. 30, 1. Virg. Aen. 10.
51. Tac. hist. 2. 3. — Statuam Veneris in templo Paphico nulli alii rei assimilari
posse quam pyramidi albae, ex locis veterum auctorum elucet, qualis et illa con-
spicitur in nummis Drusi apud Patinum, Trajani apud Tristanum. Antiquissima
deae imago lapis modo umbilici modo coni similis erat, quem ne quis aërolithum
esse putet, Boettiger et inprimis Lenz monent. Tac. hist. 2. 3: simulacrum deae
non effigie humana, continuus orbis, latiore initio, tenuem in ambitum, metae
modo exsurgens. — Serv. schol. ad Virg. Aen. 1. 720: apud Cyprios Venus in modum

8



umbilici, vel ut quidam volunt, metae colitur. — In nummis Cypriis tres coni in
templo positi excusi sunt, quorum medius et is quidem altissimus statuam Veneris
ipsam exprimere debet. Ab hoc lapide insula nomen Golgi accepisse dicitur, unde
Venus Γόλγων ἄνασσα praedicatur. Cf. Eckhel, doctr. numm. vett. 3. 86. Falconnet,
des baetyles, mém. d. l’ac. d. I. et d. B. L. tom. 6. pag. 258. Guigniaut, la Vénus de
Paphos et son temple, Paris 1827. 8. Reinhard, geschichte von Cypern, bd. 1. tfl. 2.
G. Lenz, die göttin zu Paphos, Gotha 1840. 4. Lapides conoidici, quos in nummis
Palaestinensibus excusos conspicimus, et ipsos nihil aliud esse quam celeberri-
mum illud simulacrum Veneris Paphicae, verisimile est, cum Veneris cultus per
totam Asiam versatus, diversissimis et nominibus et formis uteretur. Postea, ubi
de more litholatriae Christianis etiam temporibus florente dicendum erit, nos ad
hunc Veneris lapidem revertamur necesse est, quo facilius id, quod hucusque crux
interpretum erat, explicemus, ratione habita originis illius cultus.

Jam morem lapidum colendorum, qualis fuit apud Romanos, paucis verbis
adumbrabimus. Romae quoque lapidibus informibus honor divinus habebatur,
ut manali lapidi vel petrae, quae docente Festo extra portam Capenam juxta
aedem Martis erat, quam cum propter nimiam siccitatem in urbem protrahe-
rent cives, insequebatur statim pluvia, eumque quod aquas manaret, manalem
lapidem dixere. In agro Crustumino, teste Liv. 41. 9. lapis qui de coelo in lucum
Martis ceciderat, sacer habitus est: quem eundem esse cum eo, quem ex rostro avis
sangualis decidisse narrat Liv. ibid. verisimile habeo. Sunt qui contendant, nihil
huc pertinere vetustissimum Romanorum usum, uti Apulejo vocatur, jurandi per
Jovem lapidem, quem Aulus Gellius in noct. Att. 1. 21. jusjurandum sanctissimum
dicit. Jos. Laurentius in Polymath. pag. 219. sanctissimum Romanis jusjurandum
fuisse putat per Jovem Lapidem, adeo ut etiam in proverbium cesserit, inde natum,
quod Jovis simulacrum in Capitolio lapis erat. Nonnulli locutionem eam ellipti-
cam esse censent, et qui ritu illo jurarent, silicem lapidem tenuisse haec verba
dicentes: Si sciens fallo, tum me Diespiter salva urbe arceque bonis ejiciat, ut ego
hunc lapidem! — Contra eos alii hanc jurisjurandi formulam explicare volunt per
statuam lapideam, quae Jovi in Capitolio posita erat. Sed fuit omnino mos populis
antiquis, cujus multa similia exempla se praebent, non solum Graecis ac Romanis,
verum etiam Hebraeis, ceteris, per lapides jurare. Ad lapides homines profani
juramenta praestabant, cf. Hesych. a. v. λιθωμόται; eosdemque lapides populi
simulacris servientes ad foedera sancienda adhibebant, vid. Herod. lib. 3. Demosth.
c. Conon. πρὸς λίθον ἄγοντες καὶ ἐξορκοῦντες. — Lapides divos Turnebus putat
esse simulacra deorum, veteresque inde per Jovem lapidem jurasse. Item Zoëga
originem formulae jurisjurandi illius in cultu baetyliorum quaerendam esse dicit.
Hannibalem commemorat Livius, cum suis praemia polliceretur, agnum laeva,
dextra manu lapidem tenentem. Huc addi potest, quod Plutarch. d. flum. 18. 3.
dicit. In flumine Argolidis Inacho lapidem inveniri, haud dissimilem berylli, qui
nigrascat, si quis eum manu sumat, qui falsum velit dare testimonium.Quorum
multos in fano Junonis prosymnaeae jacere, Timoth. in hist. Argol. tradit. Men-
tionem quoque facit eorum Agatho in secundo de fluminibus libro. Kanne, erste
urkunde der geschichte, vel proverbium nostrum usitatissimum: „stein und bein

9



schwoeren“ ab antiquo illo more vult derivare. Deus terminus omnibus temporibus
solo lapide repraesentabatur, unde venit, ut termini et ipsi divi haberentur, cf. Ovid.
fast. 2.

Termine, sive lapis, sive es defossus in agris
Stipes! ab antiquis tu quoque numen habes.

Tibull. eleg. lib. 1.
Nam veneror, seu stipes habet desertus in agris,

Seu vetus in trivio florida serta lapis.
Propert. eleg. 1. 4.

Nullas illa suis contemnet fletibus aras,
Et quicunque sacer, qualis ubique lapis.

Lucianus in pseudomante Rutilianum notat quendam, si quando λίθον ἀληλιμ-
μένον ἠ ἐστεφανώμενον conspexisset, continuo in genua cecidisse, adorasse, vota
fecisse, et prospera ab illo postulasse. Lactant. divin. inst. lib. 1. cap. 20: lapidem
colunt informem atque rudem, cui nomen est terminus. Hic est quem pro Jove
Saturnus dicitur devorasse. — Nota est Numae lex de termino: QVEI TERMINON
EXARASSIT IPSVS ET BOVIS SACREI SVNTO. Haud inepta esse videbitur conjectu-
ra, ancile, quod Numa rege de coelo cecidisse fertur, unde caelestia arma diceretur,
et ipsum baetylum quemdam fuisse, arte humana paullum transformatum; vid.
Liv. 1. 20, 4. Ovid. fast. 3. 373. Virg. Aen. 8. 664. Aërolithorum modo colebatur.

Apud Aegyptios quoque et nostris etiam temporibus apud Arabes recepto
inter veteres more, saxa eorum quorum jam mentionem fecimus, simillima, tan-
quam deorum simulacra, quin pro numinibus ipsis colebantur, etiamnune coluntur.
Falconnet l. c. pag. 526. ex hypopnestico Josephi Christiani cujusdam scriptoris
saeculi quinti commentario ad Jamblichi librum de mysteriis Aegyptiorum non
satis adhuc cognito, locum attulit, ubi auctor narrat, in templis saxa quaedam
parietibus immissa fuisse, quae petentibus oracula dedissent, quibusque nomen
baetyliorum fuisset. Jamblich. d. myst. Aeg. ed. Thom. Gale, pag. 215: τὰ ἐν τοῖς
ναοῖς βαιθύλια διὰ λίθων ἐν τοῖς στοιχείοις προσρασσόντων. — Hoc fere idem
est, quod ab antiquis pariter atque a recentioribus scriptoribus de saxo refertur,
quod Meccae in templo, cui nomen est Kaaba, muri columnae immissum est, quo
sacerdotes tanquam oraculo uti solent; cf. Sim. Assemanni, saggio sull’ origine,
culto, letteratura e costumi degli Arabi avanti Maometto. Padova 1798. pag. 21.
24. qua auctor narrat, lapidem illum haberi monumentum Ismaëlis, quem patrem
generis sui Arabes praedicant. Muhamedani in parvo templo, quod ab Adamo
fabulantur esse conditum, postquam pulsus fuit paradiso, et in quo Abraham,
Ismaël et Mohamed preces suas fecisse dicuntur, colunt et osculantur lapidem
al-hajar-al-assowad, quem a Gabriele archangelo ad Abrahamum portatum initio
lacte et nive candidiorem atque instar solis lucidum fuisse, sed nigrum factum
propter peccata hominum, docet Chevraeus in historia mundi. Bernhardus a
Breitenbach in itinerario Hierosolymitano, Mogunt. 1486. originem lapidis albi et

10



nigri, a filiis Lothi ducere studet, quibus nomen erat Ammon et Moab. Niebuhr,
beschreibung Arabiens s. 312. haec confirmat, paulum mutato lapidis nomine
in: Hhadjar-al-assonad. Antonius Martyr in itinerario suo eundem lapidem com-
memorat. Job. Phil. Casselius in diss. περὶ τῶν λίθων κεκραξομένων ad Luc. 19.
40. part. 1. pag. 15 dicit: fallor, numne huc (scil. in numerum lapidum clamanti-
um) referendus lapis brachtan, sive lapis niger, qui Mekkae in patria Muhamedis
summa olim religione colebatur, in media templi Muhamedis sanctissimi, quod
proprio nomine al-kaaba dicebatur, et ab Adamo ad Muhamedis usque tempora
conservatus sancteque cultus fuit. — De Brachthan, alterum ut adeamus fontem,
Veneris apud Arabes simulacro, vid. catechesin Sarazenorum: anathematizo ipsam
illam precationis domum in Make, in cujus medio jacere ajunt lapidem magnum,
effigiem Veneris in se habentem! — De Brachthan, arabice: benedictus, a radice
hebraica בּר�! barach, h. e. benedicere, cf. Hadrian. Reland. d. relig. Muham. p.
155. 174. P. D. Huet. dem. evangel. prop. 4. pag. 81. Albert. Schumacher. diss. d.
Chemosch, Moabitarum idolo. pag. 22. Idem, quod Prudentius hymnor. 10. 155.
lapidi Pessinuntio, Zygabenus lapidi Sarazenorum tribuit, effigiem scilicet hu-
manam. Des Brosses du culte des dieux fétiches, pag. 167: parmi les pierres adorées
il y en avoit quelquesunes de celles, que les Physiciens appèlent Hystérolithes,
où la nature en les formant, avoit inprimé une espèce de figure de bouche ou
du sexe féminin. — ibid. pag. 710: il n’y a guère lieu de douter, que la fameuse
pierre noire si ancienne dans le temple de Mecque, si revérée par les Mahometans,
malgré les saines idées, qu’ils ont d’un seul Dieu, et de laquelle ils font un conte
rélatif à Ismaël, ne fût autrefois un fétiche. — De lapide Veneris Uraniae meminit
Pausanias in Achaicis, et Clemens Alexandrinus in Protreptico. Foemina quaedam
angelos Arot et Marot terram peragrantes hospitio perhumaniter excepit, atque
ob eam causam caelo donata tanquam dea habita est. Atque haec forsan est,
quam cis Muhamedem cultam cum prisca Arabum Venere Urania confundunt
Europaei. Venerem in magno lapide Brachthan dicto etiamnunc colunt Muha-
medani, quod credunt, super eum Abraham cum Hagar coiisse, aut camelum ei
alligasse, cum Isaac filium erat sacrificaturus, ut scribit Euthymius Zygabenus
in Panoplia, ed. Sylburg: ὁ δὲ ῥηθεῖς λίθος κεφαλὴ τῆς Ἀφροδίτης ἐστι, τὸν πάλαι
προσεκίνουν οἱ ᾿Ισμαηλῖται. — Haud supervacaneum esse videtur, nonnullos locos
ex veteribus scriptoribus collectos afferre, quibus conjici possit, lapidem, de quo
illi referunt, eundem esse cum nostro hadschar-al-hassovat dicto. Arnob. 6. 196:
videtis temporibus priscis coluisse. informem Arabas lapidem. —Max. Tyr. diss. 38.:
certe Palaestinae finitimi Arabes lapidem pro deo coluerunt. — Descriptio lapidis,
quam apud Suidam invenimus, cadit in eum, quem hodierni Arabes etiamnunc
ostendunt: Θευσάρης, τούτ’ ἐστι θεὸς ῎Αρης ἐν Πέτρᾳ τῆς Ἀραβίας · τὸν δὲ γὰρ
μάλιστα τιμῶσιν. τὸ δὲ ἄγαλμα λιθός ἐστι μέλας, τετράγωνος, ἀτύπωτος, ὕψος πο-
δῶν τεσσάρων, εὔρος δύο. — Suidas Dusaren Arabum confert cum deo Marte: de
Graecorum arte etymologica quid sit judicandum jam supra vidimus. Ceterum vid.
Hesych. et Stephan. Byzant. s. v. Suida minimo jure nomen dei Arabici derivante a
deo Marte, alii deum, quem Arabes sub forma lapidis colebant, Bacchum habent,
cui cognomen Dusares fuerit. Nihil sermonis graeci in illis verbis quaerendum

11



est. Quid? mox demonstrabimus. Origenes cont. Cels. 5. 5. 37. Herod. 3. 8. hoc
confirmant, quo teste septem lapides in medio positi Bacchus atque Urania vocati
sunt. Ibidem Astarte sive Alilat dea fuisse praedicatur, quam Arabes sub forma
lapidis venerarentur. Astarte vero eadem fuit atque Venus. Orig. c. Cels. 5. §. 37: οἱ
Ἀράβιοι τὴν Οὐρανίαν καὶ τὸν Διόνυσον μόνους ἡγοῦνται θεοῦς, ἐν οἷς ἡ θῆλυ
καὶ τὸ ἄῤῥεν δεδόξασται. — Sunt etiam, qui Deum, quem Herodotus ab Arabibus
nomine Urotal cultum esse narrat, Dionysum, alii, qui Uraniam habeant. Dionys.
Periegetes in orb. descr. pag. 939. putat, Bacchum Jovis filium apud Arabes natum
fuisse, cui quid veri insit nescio. Ceterum Suidas et Hesychius dicunt: Δουσάρην
τὸν Διόνυσον καλοῦσιν οἱ Ναβαταῖοι, ὡς φησίν ᾿Ισίδωρος. Alterum etiam nomen
occurrit in Codin. orig. Constantinopol: θήσαυρος θεὸς σέβεται · ῎Αραβες δὲ μάλι-
στα τιμῶσιν. τὸ δ’ ἄγαλμα αὐτοῦ ἐστι μέγας λίθος τετράγωνος, ἀτύπωτος, ὕψος
πόδων ’δ, εὔρος ’β, βάθος ἑνός. — Pro Urania et Baccho, vel pro Venere et Sole
Herodotus et ceteri rerum scriptores quum profani tum ecclesiastici acceperunt
ignota sibi numina ab Arabibus culta, cf. Herodot. 3. 8. Theophrast. histor. plantar.
9. 4. Plin. hist. nat. 10. 2. Arrian. exped. Alex. Magn. 7. pag. 496. Origen. c. Cels. 5. 34.
Philostorg. histor. ecclesiast. 3. 4. Hieronym. in commentario ad prophetem Amos
cap. 5. v. 25. Praeterea locus quidam Jes. 23. in hunc deum Arabum refertur juxta
opinionem interpretum. In museo quodam Romano nummus Adraenus, urbis Ara-
biae Petraeae, reperitur, in quo deformis lapis conspicitur, circumscriptis his verbis:
ΑΔΡΑΗΝΩΝ ΔΟΥΣΑΡ, vid. Zoëga, de usu et origine obelisc. pag. 207. Eodem
auctore tres arae Neapoli in museo regio praestantes cum epigraphe: DYSARI SA-
CRVM testantur cultum ejusdem dei, quem in Italia quoque sacrosancte habitum
fuisse probabile facit antiquus inter Romanos receptus mos, religionem numinum
barbarorum accipiendi et fovendi. Assemannus, quem supra laudavimus, Dusaren
significare dicit: dominum domus, a radice coptica qclic vel ;meic. Sunt etiam
qui Dusarem affinem esse cum Jove (Ζεύς) contendant. Ac mihi quidem nomen
illud etymon ducere posse videtur a vocibus hebraicis דושׂ! dus h. e. deterere, et !Zאר
arez, ares, h. e. terra, qua conjectura concinna cum ceteris argumentis, Dusares
numen quoddam agriculturae significaret. Nihil interest diversissimarum ejus-
dem nominis formarum, quales enumeravimus,Θευσάρης,Δουσάρης,Θήσαυρος,
Dysares, quas ab una radice ducendas esse, apparet. Praeterire nolo Maimonidem
leges citantem, quibus defenditur, Mercoli deo (i. e. Mercurio) eum honorem ad-
hibere, de quo supra egimus, recepto apud nonnullos populos orientales more,
lapides colligendi, collectosque numini cuidam, inprimis Mercurio, consecrandi.
Verisimiles fit conjectura, respicientibus nobis superstitionis notissimam lentitiam,
in lapide Hadjar-al-Harsowat unum eorum conservari, quos a priscis Arabibus
cultos commemorant scriptores.

Hebraeos morem colendi lapides ab Aegyptiis et Phoenicibus finitimis populis
accepisse, haud dubium est. In libris V. T. multa traduntur exempla, quibus dilucide
perspicitur, Judaeos a monotheismo decessisse atque ad cultum lapidum apud
paganos usitatum se convertisse. Notissimum est illud Genes. 28. 18. de quo jam
dissertum est, quod quidem exemplum aptum esse Augustinus omnino negat,
dicens, Jacobum non more idololatriae lapidem oleo perfudisse, velut facientem

12



illum Deum, neque ei sacrificasse. —Qua via haec controversia solvi possit, mox
videbimus. Accedunt loci non pauci in litteris sacris, qui hanc Augustini opinionem
confundunt, cf. Genes. 21. 45., 28. 18.; Levit. 26. 1., 21. 1.; Deuteronom. 4. 28., 28.
36. 64.; Numer. 9. 52.; Deut. 29. 17.; 2 Reg. 19. 18.; Jes. 27. 19., 57. 6.; Jerem. 2. 27., 3.
9.; Ezech. 20. 32.; Dan. 5. 4. 27.; Habac. 2. 19.; Actor. 17. 29.; Apocal. 9. 20.; Permul-
tae leges quas Moses, et admonitiones quas prophetae adversus hoc idololatriae
genus ediderunt, satis probant, apud Hebraeos finitimosque Palaestinae populos
venerationem saxorum latissime patuisse. Quantum honorem et divinum paene
cultum populi orientales, inprimis Hebraei lapidibus maxime gemmis habuerint,
elucet ex eo, quod de pontificis maximi Hierosolymitani thorace, de !Mתומי Mאורי
urim et thummim dicitur, h. e. lux et fas, quo tanquam oraculo utebantur Judaei.
Ex illa superstitione permulta transferebantur in cultum deorum ut apud Grae-
cos ita apud Romanos, iis praecipue temporibus, a quibus ruina reipublicae et
morum incepit. Judaei oraculo thoracis vim prophetieam quandam lapidibus infi-
xis insitam attribuerunt. Gemmarum, quibus thorax pontificis maximi exornatus
erat, nomina haec sunt: Lessem (amethystus) — Schebo (magnetes) — Aschla-
mah (lapis quidam soporifer) — Odem (sardus) — Pithera (topazius) — Barecheth
(zmaragdus) — Nopheth (carbunculus) — Saphir (sapphirus) — Zahalom (jaspis)
— Tharsis (chrysolithus) — Schohem (onyx) — Jaspe (beryllus) — Praeter librum
Epiphanii de ephod sive thorace adhuc exstantem v. Braun, de vestitu sacerdotum
ebraicorum tom. 2. pag. 481. Ab Hebraeis haec superstitio ad Graecos et Romanos
certe per Phoenices vel Aegyptios transiit, quorum non pauci rerum naturalium
scriptores multa de vi quadam magica secreta lapidibus maxime gemmis insi-
ta narrant. Achates amorem conjugalem augere, jaspis sacra jucunda ac sacra
facere, amethystus ebrietatem impedire vel tollere dicebatur. Simili modo lapis
alectorius mirificus habebatur, quem in stomachis gallorum vel in jecinore inveniri
fabulabantur Graeci. Idcirco non mirum est, Diogenem Laërtium notare, Thalem
principem philosophorum Milesiorum rerum naturalium peritissimum magnetem
vita praeditum habuisse, quem Plinius et ipse tam multo tempore post, ferrum
vivum appellat. Judaeis magnetes ante omnes sacer habebatur.

Jam pervenimus ad discrimen exponendum inter baetylos magnos, qui in pu-
blicis locis urbium, in templis adytisque ad damna a republica arcende ponebantur,
atque inter baetylia minora et portatilia, quibus omnes fere populi veteris pro
oraculis privatis, amuletis utebantur ad mala eludenda et bona paranda. Tales
lapides inunctos virtute divina valere, affirmabant superstitiosi homines, multaque
miracula vel potius fabulosa iis attribuerunt. Lucianus in deorum consilio dicit,
omnem lapidem vaticinari, si sit oleo perfusus: πᾶς λίθος χρησμωδεῖ, ὃς ἂν ἐλαίῳ
περιχύθη. Inquirentibus nobis caussam, qua adducti veteres baetyliis illis honorem
divinum perhibuerint, jam obviam currit illud Ciceronis de natura deorum lib. 1.
qua dicit, eos omnes deos esse habitos, a quibus magna utilitas ad vitae humanae
cultum redundaret. Baetylia minora jam antiquissimis temporibus oraculorum
naturam obtinuisse, ex Heleni vatis exemplo intelligi licet, qui cum lapidem illum,
quem donum Apollinis fuisse tradunt, manibus contriverat, oracula ab eo acce-
pisse fertur, uti Orphei λιθικά sive de lapidibus liber docet, quem si Orpheo ipsi

13



attribui posse negamus, facere non possumus, quin antiquissimae esse originis
concedamus. Orphei λιθικά:

ὅπποτε γὰρ μὶν πάγχι καμῇς ἐν χείρεσι πάλλων

ἐξαπίνης ὀρσῇ νεογίλου παιδὸς ἀΰτην

μαίης ἐν κόλπῳ κεκλήγοτος ἀμφὶ γάλακτι.

Ibidem lapis σιδηρίτης appellatur, quem poëta et ipse lapidem sagacem et anima-
tum vocat. Conferendi sunt cum his λίθοι ἔμψυχοι, !Mנפשׁי Mאבני abanim nephe-
schim, quorum apud Sanchuniathonem fit mentio, et quos Bochartus in lapides
unctos, λίθους ἀληλιμμένους, sive !Mנשׁפי Mאבני abanim neschephim, vertendos
esse non satis probavit, cum lapides nonnulli a veteribus vi quadam vitali pra-
editi haberentur. Hic de sancto Heleni vatis lapide locus, una cum altero, quem
jam commemorabimus, postea ad explicandam cultus baetylorum (majorum) et
baetyliorum (minorum lapidum) originem proderit. In bibliotheca Photii, pag.
1048. qua epitome Damascii de vita Isidori philosophi continetur, narratiuncula
quaedam de Eusebio medico reperitur qui baetylio ad similem modum oraculorum
et amuletorum utebatur. Damascius in vita Isidori narrat, Eusebium quendam
coluisse et secum gestasse baetylum, Gennaeo Heliopolitarum in Syria deo ad-
dictum, figurae sphaericae, diametro dodrantali, coloris subalbidi, rubris litteris
inscriptum.Quo lapide tamquam oraculo usus est simili modo, uti Helenus, nam l.
c. p. 1062 additur: εἶδον τὸν βαίτυλον διὰ τοῦ ἀερὸς κινούμενον · qua de re Isidorus
philosophus conjicit: εἶναί τινα δαίμονα κινοῦντα αὐτόν. — In templo Solis Helio-
politano (quam urbem hodie quidem in ruinis dirutam nostrates Baalbek vocant)
Deum Solem oraculum celeberrimum habuisse, a quo Trajanus imperator de bello
Parthico, consilium quaesivisset, testis est Macrobius in Saturnal. lib. 1. Ab auctore
etymologici magni secundum Phavorinum rectificati certe illustrissimus illorum
baetylorum minorum in singulari citatur his verbis: βαίτυλος λίθος γενόμενος
κατὰ τὸν Λίβανον τὸ ὄρος τῆς ῾Ηλιουπόλεως. Multa ibi videntur fuisse baetylia,
nam Damasc. vit. Isidor. in bibl. Phot. pag. 1048. dicit: ὅτι κατὰ τὴν ῾Ηλιούπολιν
Συρίας εἰς ὄρος τὸ τοῦ Λιβάνου τὸν Ἀσκληπιάδην ἀνελθεῖν φησὶ, καὶ ἰδεῖν πολλὰ
τῶν λεγομένων βαιτυλίων, περὶ ὧν μυρία τετραλογεῖ ἄξια γλώσσης ἀσεβούσης
· λέγει δὲ καὶ ἑαυτὸν καὶ ᾿Ισίδωρον ταῦτα χρόνῳ ὕστερον θεάσασθαι. — Simile
oraculum Heliogabali Emisae fuisse videtur. Sanchuniathon in historiae fragmen-
to apud Eusebium exstante, distinguit inter baetylum lapidem, antiquissimum
Phoenicum numen, Coeli Terraeque filium creditum: et inter baetylia, minorum
gentium deos, in lapidibus quibusdam non magnae molis residentes, quorum
adjutorio praestigiatores se et futura praescire et miras res efficere posse gloria-
bantur, quem secuti Fridericus Muenter, über die vom himmel gefallenen steine
baethylien genannt, aus dem Dänischen übersetzt von Joh. Ambros. Markussen,
Copenhagen u. Leipzig 1805. 8. sowie schriften d. kön. dän. Gesellsch. d. Wiss.
v. J. 1804. differendum esse inter formam βαίτυλον et βαιτύλιον: item Friedrich
von Dalberg, über den meteorcultus der alten, Heidelberg 1811. 8. inter Βαίτυλον,
Phoenicum deum, atque βαιτύλιον distinguendum esse putant. Superstitionem

14



illam, quae maxime lapidibus vires mirificas attribuit, valde communem fuisse,
probat locus a Thom. Gale in editione Jamblichi libri de mysteriis Aegyptiorum
ex Nicephori notis in Synesium pag. 239. allatus: δαίμονες ἐξ ἀερὸς καὶ γῆς θέλ-
γονται οἱ μὲν τοῖς λίθοις, οἱ δὲ ταῖς βοταναῖς. — Proclus in libro qui inscribitur
de magia, daemones plus cognationis cum lapidibus quam cum plantis habere,
affirmat. Similem Ophitis sive Sideritis lapidem, quo Helenus vates utebatur, notat
Plinius Astroidem Zoroastri Medi, hist. nat. 37. 9. ubi lapides vi magica praeditos
enumerat de Asteria, Astroide, Astrobolo, Akopo, Antipathe, Mithrace, Heliotropo,
Carbunculo, Hephaestite, Calcophono etc. refert, in quibus qualis insit vis, magna
ex parte jam in nominibus ipsis exprimitur. Sacerdotes Cybeles Pessinuntiae in
cingulo baetylia minora, certe pro amuletis, tulerunt. Ex Genes. cap. 31. doce-
mur, Rahel, uxorem Jacobi, fetissis quibusdam vel idolis magicis, !Mתרפי theraphim
dictis, tantum habuisse honorem, eorumque tam cupidam fuisse, ut patri Laban
raperet et secum ferret. Qui cum Fourmonte l. c. nomen baetyliorum derivant a
Batuele, baetylia eadem esse putant, quae illa !Mתרפי. Nos quidem similitudinem
in eo quaerimus, quod utrumque idolum, et baetylus et theraphim, rudes ac vix
dedolatae figurae appellantur. Posteris temporibus spe et cogitatione quaestus
commoti mercatores inprimis orientales baetylia minora, amuleta, alia, summo
pretio vendiderunt, quorum maxime notandi sunt Idumaei sive Edomitae; cf. Zoë-
ga, d. us. et orig. obelisc. pag. 241. Plerique originem ad alios retulerunt, quorum
inprimis Montfaucon, antiquité expliquée, tom. 2. part. 2. culpam superstitionis
ilius, quae baetyliis vim magicam et quasi divinam tribuit iisque tanquam merce
utebatur, in sectas gnosticas Valentinianorum et Basilidianorum confert, cujus
sententiam tam duram comprobare non possumus, cum jam antehac baetylia
mirifica haberentur et venderentur: quamvis concedendum sit, hanc superstitio-
nem quae usque ad quartum vel quintum saeculum duravit, magna ex parte in
doctrina illorum hominum positam, iisque nolentibus ipsis, auctam esse. Quin
etiam alterum baetyliorum nomen, antea inauditum, usitatissimum postea, dico
abraxas, ex ipsis Basilidis verbis ducebatur, quippe qui in voce ἄβραξας numerum
365 contineri docuisse dicitur. Literae scilicet singulae vocis ἄβραξας significant
singulos numeros, ita quidem, ut α respondeat 1, β 2, ρ 100, α 1, ξ 60, α 1, ς 200,
qui numeri si adduntur, summam formant 365, quem mystice observabant super-
stitiosi homines, quia in eo numerus dierum communis anni continetur. Talium
isopsephorum, quae dicuntur, multa sunt exempla, ut apud paganos, ita in doc-
trina sectarum Christianarum. Totidem deos, quot annus dierum continet, esse
Basilides arbitratus, hos omnes uno nomine ἀβραξας complecti studebat. Innu-
meris lapillis, qui pro amuletis servirent, hac literae inscriptae erant, qua de re J.
C. Scaliger notat: veteres haeretici, praesertim Valentiniani et Martosiani multa
reliquerunt, quae hodie in antiquariorum loculis asservantur, cum eorum Deo
ΑΒΡΑΞΑΣ. Memorant hunc Gnosticorum deum etiam Tertullianus, et Irenaeus
adv. haeret. 1. 23. Epiphanius, alii. Quo spectat magna testimoniorum farrago,
quam Montfaucon in opere supra laudato producit. Multi alii in codice sacro loci
praestant, quibus hoc probetur. De amuletis, talismanibus, phylacteriis, oppidorum
erymatibus, baetyliis, et quaevis sint alia rerum similium nomina, ut ἐπάρτημα,

15



περιάμνα, ἀποτροπαῖον apud Graecos, בּיתÊנפשׁ! beth-nephesch, h. e. domus animae,
apud Hebraeos, vid. Genes. 31. 19. 34., 35. 4.; Euripid. Jon. vers. 1018.; Plin. hist.
nat. 11. 28., 20. 9., 30. 11. 15., 34. 15., 37. 3. 9.; Plutarch. d. Is. — Rosenmüller, alt.
u. neu. morgenland, bd. 1. s. 152: „die !Mתרפי gehören zum sabischen (die gestirne
verehrenden) aberglauben. Mehrenteils hatten sie wohl eine menschliche gestalt.“
— Idcirco theraphim, (a radice syrica !Pתר tharaph, i. e. percontari, inquirere) huc
pertinere, negant quidam, ex 1 Sam. 19. 13. 16. idola illa humana facie praedita
fuisse conjicientes. At idem baetylis multis, lapide Pessinuntio, aliis, attributum est.
Nota sunt Parsis sub nomine telafim. Nostris etiam temporibus, teste des Brosses,
du culte etc. Romae in pede montis Palatini, in latere opposito versus Tiberim,
lapis quidam, forma baetylorum simillimus cernitur, quem populus vocat: bocca
della verità, qui forsitan prisco tempore tanquam oraculum instar illius Heleni
et Eusebii baetyli habebatur. Memoriam baetyliorum posteris etiam temporibus,
iisque maxime conservatam fuisse, proverbio probatur, quod reperitur in Mich.
Apost. proverb. 10. 71: κἂν βαίτυλον κατέπιες. quod significare videtur: etsi tam
prudens esses, quam si oraculum baetyli devorasses; habita sine dubio ratione
fabulae, quam supra commemoravimus, de lapide, quem Rhea Saturno pro Jove
devorandum dedisse dicitur. Contra hanc opinionem, quae Etymologici magni
definitionem secuta, proverbium illud ita exponit, Hoellingius aliter explicat, quin
nos de hac nostra sententia dimoveat, sensum proverbii et singulorum verborum
torquens, ut rem arduam, minusque nobis gratam, contra animi sententiam eo
exprimi contendat, baetylumque in illo proverbio lapidem quemvis denotare. Om-
nem lapidem inunctum adorare, in proverbium abiisse, docet Jos. Laurentius in
polymathiae dissert. 37. ac de iis usurpatum esse, qui temere ac sine judicio erga
quosvis afficiantur. Lucianus comparat Menippum philosophum in libro, cui titulus
est Icaromenippo, cum baetylo vel aërolitho quodam: Μηνίππος ἡμῖν διοπετῆς
πάρεστιν ἐξ οὐρανοῦ. — Hic informium rudiumque saxorum cultus diu duravit,
ipsaque plebs christiana ea superstitione infecta erat, quod duobus exemplis pro-
batur, quae Ivo Carnotens. part. 11. cap. 38. de capite concilii Nannetensis agens,
affert, quo funditus effodi jubentur lapides, quos in ruinosis locis et silvestribus
venerantur. Item de cap. concilii Agathensis, quo statuitur, perscrutandum esse, si
aliquis vota vel ad arbores, vel ad fontes, vel ad lapides quosdam quasi ad altaria
faciat. Tanta erat vis litholatriae, ut saecula multa perduraret! Quid dicam de
supersitione, quam veteres populi ut orientales ita occidentales fovebant, cum ne
nostris quidem temporibus exstincta sit, contra etiamnunc floreat?Quis est, quem
fugiat amuletum illud famosissimum, quo Fastrada ab Harun-al-Raschid principe
Sarazenorum donata erat, qua mortua Carolus magnus uxoris dilectissimae lapi-
dem mirificum obtinuit: de quo nuperrime serio in actis publicis referebatur, quem
antea celeberrimus poëta Anglicus Lord Byron, nunc quidem Ludovicus Napoleo,
Francogallorum imperator possidere dicitur?Quare non est, quod miremur aut
exagitemus, si animo perpendamus, nosmetipsos superstitione illa adhuc infectos
esse Judaeorum fuerunt permulti, qui lapidem a Jacobo erectum, unctum et con-
secratum, interjecto temporis intervallo, pro basi adhibitum fuisse statuerent, cui
arca foederis imposita esset; quos Theodor. Hasaeus in dissertatione de lapide fun-

16



damentali arcae foederis, refutat. Curioso quodam fato illum a Jacobo adoratum
lapidem, qui regni amplitudinem augere dicebatur, in Scotiam pervenisse ajunt
quidam, uti e versibus his elucet:

Ni fallat fatum, Scoti quocunque locatum
Invenient lapidem hunc, regnare tenentur ibidem.

Anno vero 1297. Scotis a rege Angliae Eduardo 1. sub potestatem redactis, la-
pis ille miraculosus — per varios casus, per tot discrimina rerum — in templo
Westmonasteriensi collocatus est, his versibus adjectis:

Si quid habent veri vel Chronica, cana fidesve,
Clauditur hac cathedra nobilis ecce lapis,

Ad capud eximius Jacob quondam patriarcha
Quem posuit, cernens numina mira poli.

Quem tulit ex Scotis spolians quasi victor honoris
Edwardus primus, Mars velut omnipotens,

Scotorum domitor, noster validissimus Hector,
Anglorum decus et gloria militiae.

cf. Georg. Buchanan, histor. rer. Scoticar. libr. 8. p. 251. De baetyliis, talismanibus,
amuletis etc. multi existunt libri, quorum titulos tantum afferam, cum descriptio
atque adumbratio hujus argumenti nimis abhorreat a re, quae hoc libello est
tractanda. v. traité des talismans ou des figures astrales, Paris. 1668. — W. E.
Loescher et Koblig, dissert. antiquar. d. talismanibus, Witeberg. 1697. 4. — P.
F. Arpe, de prodigiosis naturae et artis operibus, talismanes et amuleta dictis.
Hammon. 1717. 8. — Abhandlung von den talismans, Soorau 1763. 8. — Geschichte
der talismanischen kunst, o. o. 1792. 8. — Fictuld, probierstein, Dresden 1784.

Qualis fuerit cultus baetyliorum, quibusnam caerimoniis exornatus, partim ex
iis, quae jam protulimus, elucet. Reliqua addemus. Lapides, qui sacri, i. e. numi-
nibus quibusdam addicti habebantur, uncti, coronati, adorati sunt. De lapidibus
unctis cf. J. J. Bellermann, über die alte sitte steine zu salben. Erfurt, 1793. et
Theophrast. character. eth. cap. 17.: καὶ τῶν λιπαρῶν λίθων τῶν ἐν τοῖς τριοδοῖς
παριῶν ἐκ τῆς ληκύθου ἔλαιον καταχεῖν καὶ ἐπὶ γόνατα πεσῶν καὶ προσκυνῆσας

ἀπαλλάττεσθαι. — Siculus Flaccus d. cond. agror. p. 5: quum terminos ponerent,
ipsos quidem lapides in solidam terram rectos collocabant proxime ea loca, quibus
fossis defixuri eos erant, et ungento, velaminibusque et coronis ornabant. — L.
Apulejus: neque enim justius religiosam moram viatori objecerit aut ara floribus
redimita, aut spelunca frondibus adumbrata, aut quercus cornibus onerata etc. vel
lapis unguine delibatus. — Arnobius: Si quando conspexeram lubricatum lapidem
et ex olivi unguine sordidatum, tanquam inesset vis praesens, adulabar, affabar,
et beneficia poscebam. — Lucian. concil. deor.: πᾶς λίθος χρησμωδεῖ, ὃς ἂν ἐλαίῳ
περιχύθη. — Prudent. c. Symmach.:

17



Lapis illic.
Si stetit antiquus, quem cingere severit error Fasciolis.

Lucret. lib. 5. Velatum vertier ad lapidem, idem est quam adorere lapides. — Apulej.
apolog. pag. 504: Negant, vidisse se, qui ibi fuere, unum saltem in finibus ejus
aut lapidem aut ramum coronatum. — Minutius Felix in epist.: Non boni viri est,
Marce frater, hominem domi forisque lateri tuo inhaerentem sic in hac imperitiae
vulgaris coecitate deserere, ut tam luculento die in lapides eum patiaris impingere,
effigiatos sane et unctos et coronatos. — Jacobum defendit Augustinus, more
idololatriae lapidem non perfudisse oleo, velut facientem illum Deum, neque
adorasse neque ei sacrificasse. Lucianus in pseudomante narrat, Rutilianum, si
quando conspexisset lapidem unctum vel coronatum, continuo in genua cecidisse,
adorasse, vota fecisse et prospera ab illo postulasse. Sanchuniathon appellat
baetylos lapides animatos, λίθους ἐμψύχους, quos Bochartus correxit in lapides
unctos. Clemens Alexandrinus vocat eos λίθους λιπαρούς, lapides pingues, oleo
perfusos.

Antiquissima apud Graecos litholatriae vestigia quaerenda esse mihi videntur
in multis fabulis, quae a poëtis rerumque scriptoribus de permutationibus deorum
atque hominum in lapides traduntur; quibus ostenditur veteres credidisse, in saxis
habitare numina quaedam inferiora, vel daemones, pariter atque nymphas in
fluminibus et arboribus. Huc pertinet mythus omnium notissimus de Deucalione
et Pyrrha, qui ex lapidibus post tergum jactis homines procrearunt post diluvium
magnum, quo totum genus humanum ad internecionem redactum fuisse traditur.
Accedunt fabulae mythographorum, quas magna ex parte ab antiquitate traditas
acceperunt, de commutationibus, exempli gratia, Batti per Mercurium in lapidem
Lydium, Celmi per Jovem in adamantem, Phaëtontiadum per deos in succinum,
Erycis aliorumque Phinei comitum per Perseum in lapides, Kerkopum, aliorum.
— Hindostani multa fabulantur de lapide, cui nomen est Salagramma, in quem
Wishnu per exsecrationem mulieris cujusdam, quam assumta facie absentis mariti
fefellerat, mutatus est. Item Krishna in lapidem vertebatur.

Jam pauca nobis addenda sunt de cultu lapidum apud alios praeter hos quos
commemoravimus populos usitatissimo, cujus nonnulla at non satis explicata
et demonstrata exempla in medium proferunt Meiners, allgemeine geschichte
der religionen, bd. 1. s. 151. Zoëga de usu atque origine obeliscorum pag. 196.
Exempla litholatriae, qualis apud paganos versatur, colligenda sunt in itinerum
scriptoribus, quorum de Mogolibus et Seribus vid. Isbrand, voyage de Moscou
à Chine en 1692. tom. 8. des voyages du Nord, pag. 111. — de Buraetis, Georgi,
beschreibung der nationen des russischen reichs, Petersburg 1776. s. 318. — de
Jacutis, Sarytschen, reise in das nordöstliche Sibirien, deutsch von Busse. Leip-
zig 1805. 8. 1. tom. pag. 27. — de Lapponibus, Regnard, reise nach Lappland, im
6. band der sammlung von reisen, s. 321. — Schefferi Lapponia, cap. 7. pag. 93.
cap. 9. pag. 104. — Haegstraem hist. gén. d. voyages. tom. 19. pag. 259. — de
Tybetanis et Hindostanis vid. A. Georgi alphabetum Tybetanum, Rom. 1762. 4.
pag. 284. — Rogerius, new eroeffnetes heydenthum, Nuernberg 1663. 8. 1. 16. —

18



Tavernier, reisebeschreibung, 1681. fol. 2. 169. — A. Hamilton a new account of
the east Indies, Edinburgh 1727. 8. pag. 383. 385. — de Tunkinesis v. Tavernier,
reisebeschreibung 3. 89. — de Amboinesis, Valentyn, ouden nieuw oost Indien,
Amsterdam 1724. fol. 3. 2. — de Peruvianis, Acosta histoire naturelle et morale des
Indes occidentales, Paris 1606. 8. pag. 206. — DeMexicanis, Alexander v. Humboldt,
vues des Cordillères, cah. 2. pag. 94. — de Aethiopibus et Afris, de Bry descriptio
regni auriferi Guineae, in tom. 6. Ind. orient. pag. 21. — de Guineensibus Afris,
Haegstraem hist. gén. d. voyages, tom. 1. liv. 9. cap. 7. §. 7. — de Narsingensibus
ibid. liv. 1. cap. 4. §. 4. —Quorum omnium fere auctorum descriptiones de modo
litholatriae et de forma ac colore lapidum consentiunt cum iis, quas jam expo-
suimus. Idolum quoddam in pagoda Dschaggernautensi cultum Hamilton l. c.
describit, lapidem esse magnum pyramidalem ceterum deformem et nigri coloris.
— Ejusdem generis est Sommonacodom, quod simulacrum sub forma rudis saxi
colunt Siamesi. Deus „Tlaloteuctli,“ ut diligentissimus animadversor Alexander ab
Humbold observat, a Tultequibus sub forma duorum candidorum lapidum colitur,
qui „teotetl“ h. e. divini dicuntur. Hindostanos notat Fridericus a Dalberg l. c.
urbe Nepali apud Benares pro simulacro Mahadevae, amoris et procreationis dei,
saxum nigrum venerari. In pagoda sive sacello Puravattam vel Pervuttum dicto
lapis stat coniformis, quem „Mali-kardi“ dicunt, cf. Mackenzie’s reise, tom. 5. s.
20. Narsingenses in Indiae peninsula habitantes tres lapides nigros in sacello posi-
tos adorant. Vincent. Belior. in lib. arab. scripto advers. Muhamedanos, populos
Indicos Albarachumas et Zechiamos bis anno lapidum tumulos collegisse, collec-
tosque pro numinibus adorasse, refert. „Adoscht“ nomen lapidis, quem veteres
Parsi sacrum habebant, in quo ignis sacer „aleschdan“ dictus splendebat. In Atui,
una ex insulis Sandwichianis lapis quadratus Tongoroae deo tutelari consecratus
fuit, cf. J. Cook. lib. 3. cap. 11. Exemplum, quod ad probandum apud Frisios et
Saxones morem colendi lapides Zoëga et Dalberg locc. citt. afferunt, ineptum est,
cum statuam illam lapidem deformem plane rudem ac nulla arte fabrefactam
fuisse, omnes rerum Germanarum scriptores negent. Idcirco Zoëga immensum
apparatum criticum omittere potuit, quem substruxit, quo nomen originemque
statuae Irminsulae quae dicitur, explicaret. Apud Aegyptios deum Canopum, cujus
forma est notissima, ex baetylo quodam traxisse ortum suum qui arbitrantur, a
Zoëga recte refutantur. Apud veteres Sauromatas deus Czur idem erat, qualis
Romanis Terminus. Storjunkare, juxta mythologiam Lapponicam dominus terrae,
silvarum, sub forma lapidis plane rudis colitur, cui idem est nomen, quod numini.
In Saxonum morem aliquid lucis affert Caroli Magni capitular. 7. §. 236: si infideles
vel faculas accenderint, vel arbores aut frondes aut saxa venerentur, et presby-
ter hoc eruere neglexerit, sacrilegii sese reum esse cognoscat. — Ceterum censet
J. Grimm, deutsche mythologie, Göttingen 1835. s. 370. cultu saxorum maxime
praecellere doctrinam Celticam, qualem Druidae constituerunt. Germanorum erat
mos, lapides judiciales et rituales sacrosanctos habere. Per totum vero medium
aevum superstitiosa opinio de viribus secretis lapidum late patuit, quam Marbodi
(†1123.) liber lapidum et Alberti Magni (†1280.) opus aluerunt. Graecorum lapidem
alectorium facillime recognoscimus in fabulosa gemma „siegstein“ dicta, de qua

19



Marbod l. c. cap. 3.

Invictum lapis hic reddit quemcunque gerentem,
Extinguitque sitim patientis in ore receptus.

Alias lapis serpentinus victoriam parans praedicatur in poëmate Vindobon. cod.
quod Grimm l. c. s. 632. laudat: „ich höre von den steinen sagen, daz grôze tugent
daran lige, die natern und kroten tragen, swer sie habe, der gesige.“ Lapis, quem di-
cunt „siegstein“ commemoratur Otnit 558. 559. et Vilkinasag. cap. 96. cui aequalis
est alius „wünschelstein“ apud Basile pentamerone 4. 1. Similes lapides mirifici in
carminibus epicis saepe ob viam currunt. Britanni etiamnunc lapidibus quibusdam
„holedstones“ sive „holystones“ dictis, i. e. saxis cavatis vires salutares attribuunt.
Jam Edda Saemund. 137b similis amuleti „Jarknas“ dicti mentionem facit, qui idem
esse dicitur, quem in corona imperatoris Romani immissum orphanum sive pupil-
lum vocant scriptores medii aevi. De lapidum cultu in Germania septentrionali vid.
Conringii antiqq. stat. Helmstad. —Wormii monument. dan. lib. 1. cap. 4. — Trogill.
Arnkiel, cymbrisches heydenthum s. 223. — Joann. Pickardt, korte beschryvinge
van eenige verborgene antiquiteten s. 23. Jusjurandum dederunt „at ursvoelum
unnar steini“ et „at enom hvîta helga steini“ Edda Saem. 165a. 237b. — Aërolithos,
quos dicunt „donnerkeile“ Dithmarsi hodie quoque venerantur et asservant, v.
Müllenhof schleswigsche volksagen no. 480. — Montem Lusaticum Czornebog
dictum urbi Budissin vicinum, cujus alterum latus „prasica“ appellatur ab oraculis
petitis, comparare licet cum Romana illa „bocca della verità“ quam supra lauda-
vimus, nec non cum saxo loquente Celtico, quem vocant „Llech-Llavar“ et cum
rupe mirabili Druidarum in insula Mona sita, cui nomen est „Maen Mordhwyd“
de quibus vid. Mones europäisches heidenthum 2. s. 457. Quid quod in fabulis
Christianis mirae res de lapidibus narrentur? In historia fabulari de Sancto Graali
lapis exillix commemoratur, qui e corona Luciferi in terram cecidisse et postea
in ciborium eucharistiae commutatus esse dicitur, quod hodie etiam Genovae
ostenditur, „il sacro catino“ dictum. — Simillimae mythorum Graecorum et Indi-
corum sunt innumerae paene fabulae de gigantibus, qui lapidescunt, quorum sua
quaeque gens monumenta in aeternam memoriam conservat et posteris tradit.
De nominibus gentium urbiumque a litholatria ductis jam antea disseruimus.

Haec habui, quae de nomine et cultu baetylorum dicerem: quibus pertractatis
restat, de origine et causis litholatriae disserere, sententiasque hominum erudi-
torum sub examen vocare.Quantum, idque gravissime peccatum sit in explicandis
quum Graecorum et Romanorum, tum ceterarum gentium fabulis, ut ab antiquis
ita maxime ab hodiernis scriptoribus, quis est qui nesciat? Quali licentiae, quam
permulti viri docti jure reprehenderunt, et in narranda et in explicanda de baety-
lis fabula ob viam occurramus, mox videbimus. Haud minimam culpae partem
attribuendam esse mythographis nostris, symbolicis qui dicuntur scriptoribus,
inter omnes constat. Des Brosses, du culte des Dieux fétiches, recte animadver-
tit: „le système du sens figuré une fois admis, on y voit facilement tout ce que
l’on veut, comme dans les nuages.“ Certe: media tutissimus ibis! — Exstiterunt

20



permulti interpretes, in quos egregium illud Goethianum cadat: „Ihr legt nicht
aus, ihr legt hinein.“ — Sunt qui in explicandis atque adumbrandis fabulis anti-
quis unam solam viam sequi studeant, quos in eo, quod ipsi justum ac verum
habebant, saepius valde errasse videmus: qui steriles herbas eligentes hortum
repurgent, eodemque tempore triticum evellant: vel quorum studia ac labores
culturae prosint, ac simul plantas parasiticas foveant. A pluribus interpretandi
rationibus opem solam poscendam esse existimo, nec in eorum numero haberi
volo, qui praeconceptis opinionibus atque immaturo examine ad rem tractandam
accedant. Friedrich August Wolf, vorlesungen über encyclopädie der philologie,
herausg. v. Stockmann, Leipz. 1831. s. 235: „keine einzige quelle kann so sein, dass
man alles in der mythologie aus ihr erklären könnte; vielmehr muss bei jeder
mythischen erzählung darauf gesehen werden, welcher art, ob sie historisch, phy-
sicalisch, astronomisch oder moralisch ist.“ — Notissima sunt somnia mythologica
Euhemeristarum inter Graecos, inter Germaniae septentrionalis rerum scriptores
Saxonis Grammatici, quorum dei atque heroes deposita veste mythica habitum
suum permutant, ut jam non fabulas, sed res gestas infiniti regum numeri legere
credamus. Artem hermeneuticam sive enarrationem fabularum, quas ab antiquis
accepimus, hypotheses paene fama spoliasse, satis cognitum est. Ne nimis procul
a veritate aberremus, id inprimis persuasum habeamus necesse est, omnes fabulas
ab una origine derivari non posse: et quanquam in omnibus, quas jam collectas in
medium proferemus, opinionibus hominum eruditorum de origine et causis cultus
baetylorum plus minusve inesse veri, negari non potest, tamen ne una quidem de
hoc argumento sententia rem acu tetigisse videtur.

Inter eos, qui cultum lapidum sanctorum ex sola fetissorum religione tamquam
ex primitiva explicare student, maxime des Brosses l. c. hanc suam sententiam
urget, quem magna ex parte secuti sunt Zoëga, Muenter, Dalberg, alii; qui quan-
quam id non absque eruditione praestiterunt, assensum tamen in omnibus vix ac
ne vix quidem merentur. Fetissismus, qui dicitur, est cultus numinum rudissimus
ac brutissimus, qualem etiamnunc multae vel plurimae Africae interioris aeque
ac Americae et Siberiae gentes fovent, quae qualibuscunque rebus modo utilibus
modo nocivis, truncis, sagittis, cippis, lapidibus, innumeris ceteris honorem di-
vinum perhibent. „Fetisso“ est vox portugallica, quamcumque rem incantatam
denotans, cujus etymon a latino verbo: fari, duci solet. Des Brosses, du culte des
Dieux fétiches (Berlin) 1763. primus hoc vocabulo usus esse dicitur, quod Winter-
bottom in account of the native Africans of Sierra Leona tom. 1. pag. 99. a voce
portugallica: feticeira, h. e. incantatrix, derivare mavult; in qua etymologia nihil
novi inest. Equidem inveni in Thomas Broughtons historischem lexicon aller reli-
gionen, Dresden u. Leipzig 1756. prius exemplum notionis fetissismi, qua narratur:
„die Neger zählen auch gewisse steine unter die fétiches.“ — Meiners de falsarum
religionum origine et causis, in commentar. Gottingens. tom. 7. pag. 70-73. in
numero fetissorum complectitur ignem, flumina, coelum, aërolithos etc. et distin-
guit inter fetissorum, hominum divorum et astrorum cultum. Boettiger. ideen zur
kunstmythologie, Zoëgae opinionem, qua baetylia omnia ad fetissos quosdam
obscuros Pelasgicos referenda esse censet, justissimam habet. Jam quis crederet,

21



etsi Graecos Romanosque antiquissimis temporibus morem illum colendi lapides
tanquam fetissos ex oriente adoptasse concedatur, eos populos tam illustres in
quaque arte scientiaque humana, eum cultum, quo barbari utebantur, postero
etiam retinuisse, quum jam philosophi exstiterant, qui de rerum natura, earumque
principiis disquisiverunt? Quis crederet, Graecos, quos ante omnes aequales et
posteros arte statuaria tantopere excelluisse constat, ut hodie quoque celeberrima
exempla nobis praebeant: quis crederet, quaeso, contentos fuisse rudibus illis
simulacrorum formis, quae in adytis deorum summis honoribus habebantur, nisi
vim quandam naturalem vel supranaturalem secretam inesse putassent, quae
venerando digna videretur? Conferant illi, qui ita de baetyliorum cultu ejusque
origine judicabant, conferant Graecos ceterosque populos omnes, qui fetissorum
cultores praedicantur, cum incultis illis, quas modo commemoravimus nationibus,
quae tantopere ab omni cultu atque ab humanitate absunt, quarum stupiditas in
proverbii consuetudinem veniret. Certe aliae causae cultus baetylorum quaeren-
dae sunt. Ipsi illi, qui originem litholatriae ex fetissismo ducere tentabant, aliam
quoque causam quaesiverunt, qua diversitas modo exposita tolleretur.

Idcirco Muenter l. c. pag. 9. ortum et baetyliorum et cultus eorum ab aërolithis
duxit, quos cum sabaeismo, qui astrorum cultus totum per orientem latissime
patuit, et sine dubio religio primitiva erat, consociare studet. Quod idem Scheuch-
zerus vir doctus Tigurinus, ineunte saeculo 18. florens, conjecit in libro cui nomen
dedit auctor kupferbibel, in welcher die physica sacra oder naturwissenschaft der
in der heiligen schrift vorkommenden sachen erläutert wird cap. 38. §. 265. seqq.
Boettiger et ipse, qui alias causam et originem litholatriae in fetissorum cultu
quaerit, a sabaeismo auxilium petit, cujus patria in Aegypto, in Arabia et Phrygia
ponitur. Jam si quaeritur, quo modo affinitas stellarum cum lapidibus, maxime
cum baetyliis probari possit: in primis hoc observandum est, cacumina montium,
excelsorum lapidum, aptissima fuisse loca et ad conspicienda et ad colenda astra,
unde venit, ut innumeros fere montes in toto terrarum orbe sacrosanctos haberent
homines superstitiosi. Deinde veteres permultis lapidibus vim quandam divinam
insitam attribuisse jam antea exposuimus, quam inprimis in magnete, in succino,
aliis reperiri crediderunt. Lapides illos animatos λίθους ἐμψύχους, quos Sanchu-
niathon in fragmento illo apud Eusebium in praep. evang. asservato memorat,
!Mנפשׁי Mאבני qui hebraice dicuntur, a veteribus stellas de coelo delapsas putatos
esse, ex eodem Euseb. lib. 1. 10. intelligi licet: Ἀστάρτη εὗρεν ἀεροπετῆ ἀστέρα, ὃν
καὶ ἀνελομένη ἐν Τύρῳ τῇ ἁγίᾳ νήσῳ ἀφιέρωσεν. — Astra de coelo delapsa genii
fugaces atque commutati esse putabantur, et lapis ardens e nubibus decasus stella
exstincta habebatur. Ergo cum lapides relationem quandam cum stellis habere
veteres putarent, uti multis exemplis docemur, stellis vero genii sive daemones aut
heroes et homines divi praeesse crederentur: ita facillime numina cum symbolis,
cum astris et postea cum lapidibus jungi poterant, quos pro simulacris habebat
cultus. Pausan. 3. 20: κίονες ἑπτά, κατὰ τρόπον οἶμαι ἄρχαῖον, οὓς ἀστέρων φασὶν
ἀγάλματα. — Beausobre, histoire du Manichéisme, tom. 1. pag. 223: Les Orientaux
croyaient, que les anges sont des esprits ignés, opinion, qui passa dépuis chez les
Chrétiens, et qui, si je ne me trompe, s’était communiquée aux Juifs longtemps

22



auparavant. — Hoc recte animadvertit auctor. Nam apud Judaeos lapis sanctus
in proverbium abierat, cf. Jes. 8, 14. Joann. Phil. Casselius in diss. περὶ τῶν λίθων
κεκραξομένων comment. ad. Luc. 19. 40. multa ad demonstrandam illam super-
stitionem, quae lapidibus nonnullis vim supranaturalem tribuerat, contulit. In
lapidibus numina habitantia a Graecis credita esse, multae docent fabulae, de
permutationibus deorum hominumque in lapides factis, quarum supra compluria
attulimus exempla. Muenter praeterea nummos notat, in quibus lapidum imagi-
nes atque insuper stellae excusae conspiciuntur. Miramur, viri doctissimi curas
et industriam nonnulla subterfugisse, quae ad sublevandam atque augendam
illam de baetyliorum origine opinionem haud inepta esse videntur. Plutarchus
de placitis philosophorum, cap. 13. Diogenem fere idem de astris sensisse, est
testis, qui stellas ardentes lapides pumicosos habuisse dicitur. Anaxagoram, De-
mocritum, Metrodorum, alios, solem massam igneam putasse, notat Plutarchus
ibidem. Philosophi in his de astris et lapidibus sententiis antiquam opinionem
adoptarunt, quae in saxis ignem elementarem atque principium procreationis
jacere contendit, unde venit, ut post diluvium Deucalioneum homines e lapidibus
progenitos esse fabularentur Graeci. — In eo quod Muenter de errore Eckhelii in
doctrina nummorum veterum circa pileos dioscurorum notat, mihi quidem ipse
errare videtur, eum dicat, formas lapidum stellis exornatorum non satis differre a
pileis dioscurorum, ita ut de hoc argumento disquisitio accurata etiamnunc sit
in piis desideriis. Quid stellae, quibus lapides in nummis excusi saepius ornati
videntur, aliud significant, quam vel affinitatem saxorum cum astris a veteribus
creditam, vel ipsum illum honorem divinum, quem Graeci et Romani pariter ac
populi orientales iis habuerunt? Stellae insuper lapidibus sunt attributa quaedam
numinum, quorum simulacra saxis repraesentabantur. Certe, si concedimus, eam
quam Muenter et alii eruditi homines sequuntur rationem originis litholatriae
explicandae, in ea singula exempla adhibendam esse, quae diserte a scriptoribus
aërolithi declarantur: tamen ad omnes locos, qui de baetylorum cultu nobis trad-
untur, pertinere, negemus oportet. Quid quod non solum lapides, verum etiam
simulacra lignea rudissimarum formarum, trunci, ancilia cetera de coelo cecidis-
se fabulentur Graeci et Romani: unde facile intelligi potest, id eo solum studio
praedicatum fuisse, quo major auctoritas evaderet et sanctitas, qua apud rerum
naturalium imperitos homines baetylia habebantur. Hodie etiam in terris orienta-
libus interdum aërolithos inveniri, multa exempla ab itinerum scriptoribus relata
docent: sed cur a Graecis tantus numerus eorum tanquam numina ipsa habita
sint, et qua re eorum cultus tam late patuerit, apud eos quoque, qui miraculorum
a sacerdotibus traditorum testes non fuerunt, non intelligitur. Satis superque
indices lapidationum ex scriptis veterum et hodiernorum afferebantur, quibus
omnia explicari posse puto, praeter id solum, ex aërolithorum casu ortam esse
totam baetyliorum religionem. De imbre lapidum, qui Mario consule evenit, scribit
Plin. hist. nat. 2. 58. Chronicon Syricum Aboulfaradi sive Gregorii Barhebraei
lapidationem anno 769. post Chr. nat. factam narrat, de qua vid. Silvestre de Sacy,
notes à la déscription de l’Égypte d’Abd-al-atif. Paris 1810. 4. pag. 505. — Stobaei
eclog. physic. cap. 15. 1. — Aristotel. de meteoris. — Jos. antiq. 10. 11. — Exod. 28.

23



24. Ceterum cf. Livium, Plinium, Flavium Josephum, Julium Obsequentem, qui
dispersa lapidationum exempla praebent. Hodiernorum, qui aërolithorum partem
naturalem premebant, inprimis hi sunt: Szarn, lithologie athmosphérique. Paris
1803. — Dr. Chladni, chronologisches verzeichniss der mit einem feuermeteor
niedergefallenen steine und eisenmassen, in Gilberts annalen der physik bd. 15. s.
307. — V. Ende, über massen und steine, die vom mond auf die erde gefallen sind.
Braunschweig 1804. — Noch ein beitrag zur geschichte der vom himmel gefallenen
aërolithen, in Vogts magazin für den neuesten zustand der naturkunde. März 1804.
— Boetticher, was ist von den steinen zu halten, die vom Himmel fallen? Deutsche
monatsschrift, August 1796. — Reuss, über den steinregen bei Lissa, im journal der
physik, chemie und mineralogie. 8. bd. 2. heft 5. 457. — Multa quoque dispersa
inveniuntur in his scriptis: Freret, réflexions sur les prodiges rapportés dans les An-
ciens. mém. d. l’acad. d. I. et d. B. L. tom. 6. pag. 706. seqq. — Falconnet, sur la pierre
de la mère des Dieux. ibid. tom. 23. pag. 213. — Falconnet, sur les baithyles. ibid.
tom. 6. pag. 513. seqq. — Illi qui in aërolithorum imbribus originem baetyliorum et
causam litholatriae quaerunt, maxime timorem metumque hominum urgent, quo
affecti esse debebant conspicientes saxa magna saepe mole e nubibus delapsa. In
qua opinione multum inest veri. Secundum versum Lucretii notissimum: Primus in
orbe deos fecit timor. — Hume, origine of religion, — Boulanger, antiquité dévoilée,
— Dalberg, meteorcultus der alten, — alii, metum ac timorem causam omnium
religionum fuisse contendunt. Zoëga quoque inter antiquissimas errores origines
et latissime patentes hoc refert, quod inopinato eventu perculsi rudes homines
uni aliive rei divinam et plus quam naturalem virtutem inesse crederent, ad bona
procuranda vel ad mala abigenda. l. c. pag. 241.

At forma et figura, nec non color aërolithorum, uti hodie novimus, saepissi-
me plane contraria est ejus, qualem veteres auctores describunt, certe multum
differt. Quid nunc? Jam pervenimus ad tertiam de origine litholatriae opinionem
discutiendam, quam multo majoris momenti esse in explicandis, de natura bae-
tyliorum fabulis videbimus. Antiquissimis temporibus, quibus ars statuaria in
cunabulis quasi fuit, lapides paene deformes, certe rudes atque inculti pro deorum
simulacris habebantur. Lapides inprimis, qui symbola virium divinarum esse pu-
tabantur, vel tales, quales natura ipsa formaverat, vel paulum modo adjuvante
arte humana colebantur. Maxime sublevari videtur haec opinio, quod in nonnullis
lapidibus honore divino cultis faciei cujusdam humanae vestigia sane rudia atque
irregularia conspiciebantur, qualia exempli gratia lapidi Pessinuntio Cybeli con-
secrato Prudentius hymn. 10. 155. et lapidi quem Arabes etiamnunc venerantur,
Hadschar-al-Assowat dicto, Euthymius Zygabenus in panoplia, ed. a Sylburg. tri-
buunt. Audiamus testes, qui ad corroborandam hanc sententiam adduci possunt.
Barbaros, quia artem sculptoriam ignorarent, lapides pro diis coluisse, dicit Dio
Chrysostomus in orat. 12: πολλοὶ τῶν βαρβάρων πενίᾳ τε καὶ ἀπορίᾳ τέχνης ὄρη
θεοὺς ἐπονομάζουσι καὶ δένδρα ἄργὰ καὶ ἀσήμους λίθους. — Item Pausanias in
Achaicis refert, solenne fuisse antiquitus in Graecia rudibus lapidibus exhibere
honores deorum. Böttiger, ideen zur kunstmythologie, bd. 2. herausg. von J. Sillig,
s. 135. ἀργοὺς λίθους, quos Pausanias commemorat, contractos esse ex ἀεργοῖς

24



λίθοις, recte notat. Respondent enim illis signa inertia, de quibus vid. Arnob. adv.
gent. 1. pag. 13. — Clemens Alexandrinus in stromat. πρὶν γ’ οὖν ἀκριβωθῆναι τὰς
τῶν ἀγαλμάτων σχέσεις, κίονας ἱστάντες οἱ παλαιοὶ ἔσεβον τούτους ὡς ἀφιδρύμα-
τα τοῦ θεοῦ. — In onomastico Pollucis, ed. Hemsterhuys. lib. 1. pag. 11. haec notio
reperitur: κοιλάναι λίθους εἰς θεοὺ μόρφην, excavare lapides in deorum imaginem.
In eo, quod Joann. Spencer de legg. Hebraeor. lib. 2. cap. 4. conjicit, gentes naturae
quodam instinctu res naturales nullo artificio adulteratas sine signis et figuris
numini gratiores existimasse, nihil est quod probari possit: cum populos omnes
numini nihil obtulisse praeter perfectissima quaeque et optima, satis constet. Ti-
rocinio artium finito apud omnes gentes statuas et templa deorum quam maxime
fieri potuit ornata videmus. Telchines, autochthonos insulae Rhodi primos fuisse,
qui simulacra deorum fecissent, laudat Diodor. Sic. bibl. 5. 55. Telchinium sive
Thelginium nomen a voce θέλγειν, quae denotat incantare, fascinare, derivatur,
de quibus vid. Lobeck Aglaoph. 3. 4. pag. 1181.

Proxima huic opinioni videtur esse ea, quae originem cultus baetyliorum in
honore permagno et quasi divino quaerit, qui lapidibus pro monumentis con-
stitutis habebatur. Ut a rebus exorsi rudibus ac simplicibus primaevi homines
per gradus ad elegantia et magnifica simulacra deorum pervenerunt: ita quoque
antiquissimo memoriae subsidio, rudibus saxis, lapidum mole, ligneisve truncis
utebantur, quibus posteritati notitiam rerum gestarum traderent, satis experti,
sine externo recordationis praesidio cognitionem rerum memoriae soli concredit-
am perire. Quo minus hoc fieret, simulque monumenta illa sine arte constituta
longum per tempus durarent, sacrosancta ut sua ita aliorum habebant. Innumera
fere hujus rei sunt apud veteres scriptores exempla, quorum ea modo afferamus,
quae lucis aliquid disquisitioni de hac institutione suscipienda praebeant. Magna
ex parte memoriam rerum a Diis vel ab heroibus gestarum posteris tradiderunt
illi lapides. In Athenarum Acropoli lapis ostendebatur non magnus, cui Silenus
insedisse ferebatur, quando in Atticam venit Bacchus, Pausan. 1. 3. — Apud Mega-
renses in arce Alcathoi regis alter ostendebatur lapis, in quo Apollo lyram dicebatur
deposuisse, opem laturus Alcathoo in arce muro cingenda, unde saxum sonans
evasisse fertur, v. Pausan. 1. 42. — In eadem civitate prope prytaneum saxum erat
quoddam Anaclethra dictum, ubi Cererem narrabant Proserpinam filiam raptam
ab inferis revocasse, Pausan. 1. 43. — Eleusinii monstrabant petram, cui nomen
erat Agelastos, ubi post longos errores consederat Ceres maerore afflicta de raptu
Proserpinae, Apollodor. bibl. 1. 5. — Eodem studio, in memoriam factorum et rerum
gestarum Aegyptii ingentiail la monumenta, pyramides, obeliscos erexerunt; e
quo scilicet solo conjici non potest, Aegyptios a cultu lapidum non abhorruisse,
cujus indicia obelisci et pyramides non sunt satis luculenta, uti quidam voluerunt,
exempli gratia Bidermann in otior. litterar. part. 1. pag. 136. qua de litholatria vete-
rum agitur. — De more antiquo apud Hebraeos erigendi monumenta, Rosenmüller
testimonia collegit in libro: altes und neues morgenland bd. 1. 5. 48. artikel 27. ad
1. Mos. 12. 7: „die patriarchen waren sorgfältig darauf bedacht, das andenken an
wichtige ereignisse durch altäre, behauene steine und andere dauernde denkmale
zu erhalten.“ — cf. Genes. 12. 7.; 13. 18.; 28. 18.; 31. 48.; 26. 33.

25



Hic commemorandi sunt termini, quibus honorem divinum habitum esse,
jam antea vidimus. Dulaure, des cultes qui ont précédé et amené l’idololatrie,
pag. 160. originem baetyliorum in terminis quaerit, ac primum quidem baetylum,
qui Delphis asservaretur, eo solo studio positum fuisse dicitur, quo fines templi
sacrosancti haberentur. Sanchuniathon docet, in Phoenicia multa baetylia inveniri,
ibique sacra haberi, tanquam terminos finibus tuendis positos. Cultum saxorum a
baetyliis, i. e. aërolithis, atque a terminis exortum esse, concedit Boettiger l. c. pag.
135. Jam antiquissimis temporibus lapides pro terminis positos esse, intelligitur ex
Homer. 2. 20. v. 403. ubi Minerva Martem percussura

λίθον εἵλετο χειρὶ παχείῃ

κείμενον ἐν πεδίῳ μελάνα, τρηχύν τε, μεγάν τε,
τὸν δ’ ἄνδρες πρότεροι θέσαν ἔμμεναι οὖρον ἀρούρης.

Termini et ipsi ab Herme, sive Mercurio nomen accepisse videntur, cum sermone
hebraico, !Mהר herem, fines denotet, a qua voce graecum nomen ῞Ερμης derivatur,
cujus simulacra terminorum simillima fuerunt. Quid quod conjecerint quidam,
vocem: „mark, merkstein“ affinem esse cum latino Mercurio. Apud Hebraeos quo-
que !Mתרפי theraphim, in viis publicis ponebantur, Ezech. 21. 26. in Iliade cf. Hom.
2. 303.; 22. 326. ubi in memoriam foederis instituti lapis ponebatur. A lapidibus,
quibus populi simulacris servientes ad foedera sancienda utebantur, forsitan mos
ortus est, per lapides jurandi, de quo conferatur, quod supra dictum est. Similes
lapidum, quales apud Graecos commemorantur, ut Kappotas apud Lacedaemoni-
os in quo Orestes insederat et a vesania liberabatur, vid. Pausan. 3. 22. etiam in
sacris litteris notantur, vid. Genes. 28. 18. ubi de lapide agitur, quem Jacobus in
memoriam somnii erexit, et cui nomen dedit בּיתÊאל! beth-el, i. e. domus dei. Cum
Jos. 4. 4. ubi Josua Jordanem transgressus duodecim lapides in medio flumine
elatos poni jussit juxta numerum stirpum Israëlitarum, cf. Jos. 24. 25. — Reg. 1.
7. 12. Samuel, fugatis Philistaeis, in memoriam victoriae lapidem posuit. — Huc
pertinet statua quam dicunt Irmensulam, quam in memoriam victoriae cujusdam
positam esse, dubitari non potest. Joduta quoque similis statua in pago Mans-
feldico Thuringiae fuisse videtur, fide non habita fabulis chronistarum, qui eam
in recordationem victoriae imperatoris Henrici 5. positam esse dicunt. Venerem
in magno lapide Brachthan dicto posteris etiam temporibus coluisse Muhame-
danos, quod crederent, super eum patriarcham Abrahamum cum pellice Hagar
coiisse, aut camelum ei alligasse, cum Isaacum filium erat sacrificaturus, scribit
Euthymius Zygabenus in panoplia. Sacri autem habiti sunt istiusmodi lapides eo,
quod omnium interesset, ne frangerentur, neve loco moverentur. Alia exempla
praetermitto. A prisca consuetudine, monumenta affusis unguentis, sertisque et
vittis impositis ac solemni sacrificio facto consecrare, repetendi videntur illi lapides
qui dicuntur uncti, λίθοι ἀληλιμμένοι, sive !Mנשׁפי Mאבני abanim neschephim, uti
Bochartus in libro qui inscribitur Phaleg et Canaan, corrigere voluit, pro Mאבני
!Mנפשׁי abanim neschephim, h. e. lapides animati. Cum his conferri possunt uncti
lapides apud Minutium Felicem, et pingues lapides sive λίθοι λιπαροί apud Cle-
mentem Alexandrinum, nec non apud Apulejum in apologia. Simulacrorum seu

26



idolorum apud Hebraeos ante Genes. 31. ubi de τοῖς !Mתרפי theraphim Labanis
agitur, mentio fieri non videtur. Illa idola, theraphim dicta, baetylia in modum
lapidis Pessinuntii formata, humanae faciei vestigiis exornata fuisse, verisimile
habeo. !Mתרפי theraphim, a nonnullis certe linguae hebraicae non satis peritis,
eadem habebantur cum !Mשׂרפי seraphim, et cum Serapide Aegyptiorum. Sed quid
inter utramque vocem apud veteres intercesserit discriminis, satis cognitum est.
Habet earum suam quaeque vox radicem, ut theraphim a verbo !Pתר tharaph h.
e. percontari, oraculum petere, seraphim vero aut a voce hebraica !Pשׂר urere, aut
a Sanscritica: sarpa i. e. anguis, derivetur. Eos, qui utrumque miscuerunt, fefellit
soni similitudo, ratione non habita radicum. Simulacra primo non in hos usus
posita, neque columnae, stelae aut cippi in deorum honorem fixa sunt, sed ad
memoriam et gloriae mortuorum cumulum statuebantur. De lapidum cumulis pro
sepulcris vel monumentis in honorem atque memoriam defunctorum constructis
apud gentes stirpis Germanicae vid. Conring de antiquitatt. stat. Helmstad. et
Worm in monumentis Danicis, lib. 1. cap. 4.Quae in Holsatia reperiuntur, describit
Trogillus Arnkielius in libro, qui inscribitur: Cymbrisches heydenthum, s. 223. De
gigantum sepulchris ingente mole lapidum constructis, quae germanice dicuntur
„hünenbedde“ vid. Joann. Pickardt, korte beschryvinge van eenige verborgene
antiquiteten, p. 23.

Postea non ita intererat hominibus, primordii monumentorum oblitis, an sym-
bolum, an numinis ipsius, an symboli figuram adorarent, praecipue longo temporis
spatio intermisso a conditis illis monumentis. Tantum abest, ut hanc supersti-
tionem miram atque inauditam habeamus, ut naturalibus causis exortam esse
putemus, praesertim cum etiamnunc multa hujus rei similia videamus. Recorde-
mur modo superstitionis nostratum, qui monumentis in coemeterio positis vim
sanandi morbos tribuunt. Vetustissimum etiam Graecorum morem fuisse, saxa
sive quadrata sive rudia ac prorsus inculta, saltem aliam quam saxi speciem prae
se non ferentia pro simulacris atque idolis ponere, neque aliter quam numinum
simulacris et statuis divinum honorem prohibere, docet Pausanias in Achaicis l. c.
ubi de Mercurio Pharensi ejusque tumulis e lapidibus constructis disserit. — Zoëga
dicit, innumeras esse quae occurrant hujus generis superstitiones, quae magna ex
parte ortae videantur e monumentis, licet nequaquam affirmari possit, omnes ab
hoc fonte effluxisse. Addit auctor, quin forte a monumentorum instituto natam
esse omnem illam fabulam de saxo a Saturno pro Jove devorato; quod concinnum
est cum nostra opinione in exordio demonstrata, fabulam postea fictam esse a
sacerdotibus vel mythographis, qui aliter nomen baetylorum explicare nescirent.
Illud Zoëgae dictum viam nobis demonstrat, in qua pergendum sit. Non ex una sola
causa explicanda est origo litholatriae, quantumvis lucis afferant eae, quas jam
laudavimus, opiniones, sed ad multa alia quoque respiciendum esse existimamus,
cum, quodcumque antea dictum est, non in omnia cadat.

Eodem jure, quo nonnulli homines eruditi ex figura lapidum a veteribus cul-
torum, qualem nobis scriptores adumbraverunt, cognationem eorum cum aëroli-
this conjecerunt, uti Falconnet, alii, levitate quadam judicandi et praeconcepta
opinione fecerunt: nos quidem longe aliud demonstrare et argumentis substruere

27



posse videmur, quod a paucis commemoratur, nedum urgeatur. Ratione enim ha-
bita similitudinis plurium baetylorum, ac paene plurimorum, cum phalli notissima
figura, persuasum habemus, baetylia magna ex parte nonnisi pro symbolis procrea-
tionis serviisse, ac propriam significationem phallorum in mysteriis explicatam,
occultam vero fuisse plebi, cui longe alium sensum fabulis exornatum persuaser-
int sacerdotes. Accedit, quod attributa eorum numinum, quorum pro simulacris
lapides sancti habebantur, consentiunt, deorum scilicet, qui vel agriculturae vel
procreationi praeerant, quorum inprimis notandi sunt Bacchus, Amor, Cybele,
Ceres, Venus etc. Cultum vero phalli affinem esse astrolatriae sive sabaeismo,
docemur locis veterum scriptorum, qui in hanc rem legi possunt, quorum ma-
gnam partem jam attulimus. Vis supranaturalis vel divina, quam veteres lapidibus
attribuisse exposuimus, maxime fuit ignis elementaris, atque una cum eo vis pro-
creationis, unde explicatur, quomodo achati potestas augendi amorem conjugalem
tribui potuerit. Egregie Zoëga l. c. pag. 213. affinitatem phalli cum cippis, truncis
et lapidibus conoidicis illis demonstravit. Boettiger, ideen zur kunstmythologie,
bd. 1. s. 54: „zwei hauptgegenstände in den religionen des alterthums sind der
phallus und die schlange. Die letztere gehört ganz eigenthümlich dem fetischis-
mus, der erstere dem symbolisirten sterndienst.“ — Contra Falconnet, qui baetylia
fere omnia echinitas habere voluit, Zoëga recte animadvertit, echinitas nunquam
habere formam vere sphaericam, neque ejus molis visos esse, ut magni lapides dici
possent. In echinitas non cadit descriptio baetylorum. At nisi echinitae fuerant
illa baetylia, quid impedit, quominus affirmante descriptione ab auctoribus facta
hysterolithos appellemus? De priapolithis et hysterolithis, quos hodie quidem
germaniee dicere solemus: „venusmuschel“ vid. Plin. hist. nat. lib. 37. cap. 10. 57.
qui eos diphyes appellat, adjungens, ita constructos esse eos lapides, ut concubitu
venereo apti viderentur, nisi lapides essent. cf. Knight, account of some remains of
the worship of Priapus, pl. 15. pag. 85. — Hinc ex concha nata esse dicitur Venus,
Plaut. Rud. 3. 3, 43. vid. Lichtensteinii specimen palaeograph. pag. 131. —Quantum
apud Graecos nec minus apud Romanos, inprimis vero apud gentes orientales
phalli cultus floruerit, neminem fugiet. Ante templum Veneris Hieropolitanum
duo phalli, ingenti mole, 190 pedes alti collocati erant, quos Bacchus in honorem
deae posuisse dicebatur. Sine dubio cultus Bacchi a phallo sive lingamo ortum
suum duxit, cf. Herodot. 2. 49. — „Joni“ sive „lingam“ nomen est phalli apud Indos,
apud quos etiamnunc luculentissima ejus cultus vestigia reperiuntur. In India
sunt monumenta immensae altitudinis, consecrata Shivae, quae propter simili-
tudinem quam cum phallo erecto habent, qui in cultu ejus dei magna est vi, pro
phallis habentur et adorantur. In Dapper’s Asia pag. 111. simulacrum Mahadewae,
procreationis dei, secundum descriptionem, quam della Valle dedit, adumbratur,
quod prorsus simile est phalli; cf. account of the kingdom of Nepal, in the second
part of the Asiatic researches 8. edit. pag. 307. Nepali prope Benarem lapidem
esse nigrum, quem homines simulacrum Mahadevae, dei amoris et procreationis,
habeant, refert Friedr. v. Dalberg, meteorcultus etc. s. 68. — In sacello Casmirien-
si, in pagoda Perwuttum sive Puravattam lapidem conoidem Mali-kardi dictum
pro phallo, symbolo ejusdem Mahadevae ab Hindostanis coli, notant itineraria,

28



quorum cf. Mackenzie’s reise nach Indien, 5. s. 20. — In museis atque antiquariis
multae asservantur gemmae Persicae, quas magna ex parte homines eruditi bae-
tylia esse arbitrati sunt. Quod fieri posse concedimus, sane in eo sensu, quo supra
definita sunt, tanquam amuleta. Similitudo antiquitatum illarum cum fascinis est
tanta, ut verisimile fiat, lapillos eos conicos, qui proprio nomine anticagli dicuntur,
nihil esse quam fascina, quae in cultu Bacchi aliorumque nominum, inprimis vero
in mysteriis et Graecis et Romanis maxime floruerunt. Accedit, quod plurimorum
baetyliorum formam conicam premunt scriptores, quae simillima erat figurae
phalli. Quid quod in voce ipsa affinitas coni cum procreatione exprimatur. κῶνος,
conus, symbolummembri genitalis, respondens voci γοῦνος, cunnus, cognationem
habet cum cuneo, γύνη, „können“ et „kennen“ pariter ac hebraicum verbum ידה!
jadah, cognoscere, in sensu communi et obscoeno, uti γίγνομαι et γιγνώσκω ean-
dem habent radicem; conus denotat quoque idem quod in graeco sermone φάλος,
arcum scilicet aereum in casside elatum. De etymologia phalli v. infra. Kanne, erste
urkunde der geschichte, s. 481. §. 74. persuasum habet, lingam, sive phalli cultum
Indicum conjunctissimum esse cum litholatria, quod maxime etymologices exem-
plis allatis demonstrare studet. Praetermittamus conjecturas illas, quae quamquam
sagacissimi ingenii testimonia, saepius tamen ab omni fundamento ut historico
ita critico nimis absunt; hypotheses, quas supra perstrinximus, licentia magis
excellentes quam scientiae utiles et fructuosas. Baetylia apud omnes fere populos,
quorum contulimus exempla, iis inprimis numinibus consecrata fuerunt atque
pro eorum simulacris habita sunt, quae vel agriculturae, vel procreationi et amori
praeesse credebantur: unde venit, ut Cybeli matri Deorum lapidem Pessinuntium,
Veneri baetylum conoidem Paphicum, Dusari-Baccho vel Veneri Uraniae lapidem,
quem dicunt Arabes Hadjar-al-Assowat, apud Indos Mahadevae saxum nigrum
addictum fuisse videamus. Quin etiam Apollini lapides consecrati erant, quia in
sole symbolum virium masculinarum procreationis venerantur populi orientales,
Lunam vero partem receptivam habent. E quibus conjectura de nexu lapidum cum
phallo clarior evadit. Quod qui mirum putant, veteres in re inanimata ac paene
mortua, qualis est lapis, vim procreandi coluisse, respiciant modo philosophorum
opiniones de affinitate saxorum cum stellis atque daemonibus earum geniis. Vis
quaedam secreta, veteribus non explicita in magnete, succino, ceterisque lapidibus
manifesta fieri credebatur. — Hic baetyliorum cum phallo nexus, qui negari non
poterat, multis eruditis tam mirus atque inauditus esse videbatur, ut hanc aliamve
causam originis quaererent. Inter quos Kanne l. c. cognationem quae est inter
lapidum et phallorum cultum, a nonnullis exemplis etymologicis optime electis
derivare studet, quae ut judicare possimus, recordemur oportet ejus, quod supra
de jurisjurandi Romanorum formula antiquissima: — per Jovem lapidem! — dictum
est. Testis denotat „zeuge,“ testa „hode,“ quae vocabula unum idemque etymon
habere, verisimilius etiam fit exemplis ceteris. In sermone germanico „zeugen“
ponitur pro „erzeugen“ et „bezeugen.“ Graecum vocabulum τέκμαρ cognatum
est cum radice τέκειν, unde τίκτειν. Deinde apud Graecos vox θρῖον significat
et testiculam et lapidem. „hode“ derivandum esse a voce hebraica: עוד! ud, h. e.
testari, עד! ed, i. e. testis, censet Kanne, qui his et multis aliis adjectis argumentis,

29



quae in extenso proferre non potuimus, conjicit, lapidem sacrum, qui pro testi
jurisjurandi et foederis sanciendi sumebatur, lingam lapidem vel phalli symbolum,
procreandi vi praeditum, fuisse. — Longe alio modo Zoëga l. c. pag. 213. originem
affinitatis baetyliorum cum phalli cultu demonstrat, qui et ipse ab arte etymologica
argumenta sua petens, radicem vocis φάλλος cum figuris baetyliorum, cipporum,
terminorum, columnarum comparat. In lingua hebraica עלה! alah, significat ela-
tionem, ascensum, quemvis motum sursus directum; in coptica ;lhz ascendere,
unde vocabula φάλης, φάλος, φάλλος, palus, „pfahl“ et voces graecae nonnullae
exortae sunt, quales sunt ἅλλειν, ἅλλεσθαι, saltu sese efferre, φάλος conus vel
apex, φάλαγξ lignum teres oblongum; Pales dea Etruscorum, quae ruri colendo
praeerat; fala, turris. Zoëga d. us. et or. obel. pag. 213: Phales aut Phallus, cujus
radix etiamnunc in Aegyptia lingua ac in Hebraica superest, quamcumque rem in
altum porrectam significat, nec aliud fuit apud priscos Graecos deus ille, quam
procerus stipes sive cippus oblongus ad agrum tuendum aut forum designandum
statutus. — Adjungit Zoëga, Aegyptios literas Π, Τ, Ν tanquam pronunciationis
adminicula quibuscunque vocabulis praefigere consuevisse singulas, quae postea
a grammaticis ita fuerint ordinatae, ut Π masculinum, Τ femininum genus, Ν
pluralem numerum significaret. Quod verum ac justum esse, vix dubitabitur: sed
cur originem litterae φ in voce graeca φάλλος in lingua Aegyptia quaesiverit Zoëga,
non intelligo, quoniam satis in sermone Graeco locus detur explicationi. Equidem
reperio caussam, cur praefixa sit litera φ, in digammate quod dicitur Aeolico F
cujus exempla conferre, supervacaneum esse videtur. Etiam vox Hebraica עלה! alah,
haud dubie cognata cum Graeca ἅλλειν, eum syllabae declarat sonum ,ע! quem nos
quidem pronunciare non solemus, qui tamen graece per digamma Aeolicum reddi
potest. — Ex hac baetyliorum cum phallo affinitate explicari mihi posse videtur
origo ac nomen famosissimi illius templariorum idoli, quod dicunt „baphomet.“
Jam antea vidimus, lapidum sanctorum cultum latissime patuisse inprimis in
terris Orientalibus, et Christianos quoque non solum primis saeculis ineuntis
aerae, verum etiam temporibus medii aevi plus minusve in eo versatos esse. Con-
ferendum est id quod supra dictum est de capitibus conciliorum Agathensis et
Nannetensis. Nomen illud baphometi, de quo sexcentas diversissimas fovebant
opiniones homines eruditi, originem duxisse a dialecto quadam orientali, plurimi
persuasum habent, quorum inprimis Hammer vocem illam derivare studet a baphi
meta h. e. baptismus igneus. Nicolai originem quaerit in vocibus βαφὴ et μῆτις,
baptismus et ratio, orientali sane modo conjunctis, vel genitivo μήτιδος mutato in
μήτους. Sunt etiam, qui similitudine quadam soni perducti Baphometum corrup-
tum esse Mahometum, abstruse sane arbitrentur. C. G. Lenz in libro, quem supra
laudavimus, verisimilem facere adnititur etymologiam a Paphi meta ductam, h.
e. conus Paphicus. Baphometum simulacrum quoddam fuisse ad instar Hermis,
forma lapidis conici, cujus cultum templarii equites in bellis pro sacris Christianis
susceptis, superstitione amuletorum in terris Orientalibus infecti, assumpsissent,
omnes consentiunt rerum scriptores et contemporanei et hodierni. Ex more tem-
plariorum, quo neophytae Baphometum adorabant atque equitum superiorum
umbilicum osculabantur, facile nexus quidam ejus idololatriae, quae pudenda

30



sacrosancta habebat, et aedoeolatriae cum cultu lapidis Veneris Paphicae, qualem
nobis describunt veteres, intelligitur. Idolum Baphometi repraesentasse figuram
admodum humanam barbatam, qui urgent, nostram de hac Baphometi origine
non confundunt opinionem, cum in Asia maxime Deum quoque Venerem cultum
fuisse satis constet. Ceterum templarios equites et Veneri masculae, quae dicitur,
deditus fuisse, neminem fugit. Antiquissimum deae Veneris simulacrum conus
erat lapideus, modo in umbilici modo in metae formam constructus, inter duas
magnas trabes positus in medio, quibus pariter ac in templis Phoeniciis sol et luna
indicarentur. Unde venit, ut in templo Hierosolymitano duae columnae collocatae
nomen acciperent: !Nיכי jachin et בּועז! boas, h. e. conus a verbo !Nכּו kun, i. e. ponere,
et בּוÊעז! boas, i. e. in eo vis. Sol et Luna apud omnes populos, ut in mythologia
Germaniae septentrionalis, ita in doctrinis philosophorum Graecorum, nec non in
fabulis Orientalium symbola habebantur virium procreationis et productivae et
receptivae. Secundum Creuzerum, qui dubitat an hoc Veneris baetylium aërolithus
fuerit, uti Boettiger contendit, phallus erat summum naturae symbolum.

Creuzer, mythol. und symbolik 2. s. 495: „Es kann nicht der geringste zweifel
stattfinden, dass im adyton zu Paphos die göttin als eine wirkliche spitzsäule
stand, und zwar nicht aus unbehilflichkeit uralter bildnerei so vorgestellt war,
sondern absichtlich als sprechendes symbol der zeugenden naturkraft.“ — Inde
umbilicus, qui in nummis et gemmis conspicitur, explicari potest. Parva simula-
cra phalli pro amuletis et talismanibus ferri solita erant a sacerdotibus Cybeles
Pessinuntiae et ab aliis, unde factum est, ut propter similitudinem eorum cum bae-
tylis magnis, et ipsa baetylia haberentur. Vestigia prisca cultus phalli quaerenda
sunt in mysteriis, in quibus inprimis ea numina, quae agriculturae et procreatio-
ni praeerant, colebantur. Similem fovebant cultum Hindostani, qui quodcunque
amoris et procreationis symbolum, non modo lapides phalloidicos, verum etiam
arbores mirabili quadam forma praeditas adorabant, uti exempli gratia Kaldeir
arborem quamdam, cujus radices formam phalli simillimam, symboli dei Shivae,
praebent, quapropter a Francogallis appellari solet: „l’arbre indécent.“ Ex Mani,
quod denotat puerum, phallum et ficum, juxta cosmogeniam Indicam Bhavani
et Shiva-lingam oriebantur. Cabirium mysteria connecti cum hoc phalli cultu,
non dubium est. Secundum schol. ad Apollon. 1. 915. cod. Paris, Kabirium fuisse
tres, dicit Mnaseas: Axiokerson, Axiokersam et Axieron, sive Plutonem, Proserpi-
nam, Cererem. Nonnulli adjungunt Casmilon, qui teste Dionysodoro, Mercurius
erat. Ceterum cf. K. O. Mueller, Orchomenos, s. 449: „Wenn irgend eine einzelne
ableitung des kabirensystems die richtige ist, so ist es die Indische, und die ana-
logie von Para-brama, Bhavani, Lingam, Brama, Wishnu, Shiva mit Hephaestos,
Kabeiros, Kadmilos, Axieros, Axiokersa und Axiokersos kann sehr weit verfolgt
werden. Auch ist Shiva-lingam dem Axiokersos-Kadmilos gleich.“ —Qualem vim
procreandi in lapidibus insitam veteres crediderint, ex fabulis quibusdam intelligi
licet. Agdus ingens rupes Phrygiae, Jovis semine gravida facta Agdestin heroem
hermaphroditum progenuisse dicitur. Simili modo Mithras misogynus rupem gra-
vidam fecit, a qua juvenis Diorphus natus est. Haud ineptum esse videtur, versum
illum Horatianum, qui in proverbii abiit usum, cum his fabulis conferre:

31



Parturiunt montes, — nascetur ridiculus mus! Ad recentiora tempora ut venia-
mus, recordari subit ultimorum vestigiorum, cultum Priapi et phalli indicantium,
quae reperire videmur in eo, quod Etienne, apologie pour Hérodote, tom. 2. pag.
253. notat, sanctos quosdam, quorum cultus in Francogallia floreat, St. Gilas et
St. René qui dicantur, sterilitatem muliebrem solvere posse credi, atque idcirco
phallos parvulos a sacerdotibus consecratos sanctisque deditos mulieribus opem
poscentibus vendi, quae insignia illa in collo tamquam amuleta ferre dicuntur.
Similis est hujus cultus superstitio quaedam, quae Iserniae in regno Neapolitano
floret et S. S. Cosmo et Damiano vim solvendae sterilitatis muliebris tribuit. —
Nihil novi sub sole! Idem, quod hodie sacerdotes de vi magica amuletorum et talis-
manium fabulantur, jam multis saeculis antea plebs superstitiosa et miraculorum
cupida tanquam oraculum a coelo ipso in terram missum crediderat. Renovata
esse videntur mysteria, in quibus phallus pro symbolo procreationis colebatur.

Iis, quas jam contulimus, caussis litholatriae, addi posse videtur jam ultima,
quam quidem in fraude sacerdotum quaerimus, qui in oraculis edendis et in mira-
culis faciendis baetyliorum viribus in sua commoda utebantur. Artes illas malas,
quas ministri deorum exercebant secuti proverbium illud notissimum: „mundus
vult decipi, ergo decipiatur!“ jam veteribus notas fuisse, indicant nonnulli apud
rerum scriptores loci, quorum haud parvam partem jam in extenso citavimus.
Sanchuniathon, ubi distinguit inter baetylia majora et minora, haec talia notat,
quorum adjutorio praestigiatores se et futura praescire et miras res efficere posse
gloriarentur. Artem vero praestigiatoriam sacerdotes soli sibi vindicarunt. Egregi-
um porro exemplum praebet Helenus vates, quem Orphei λιθικά commemorant,
qui lapidem Apollini sacratum possidere dicebatur; nec minus Eusebius ille me-
dicus, cujus Damascius in vita Isidori philosophi apud Photium l. c. mentionem
facit. Hunc Eusebii lapidem sanctum signis et lineis magicis pictum fuisse, qualia
etiamnunc in museis asservantur amuleta, diserte notat auctor in Photii bibliothe-
ca, pag. 1062. Neque est quod miremur, veteres his fallaciis decipi potuisse, cum
nostra quoque tempora similia praebeant exempla. Quis primum lapidem tollere
potest? — Romanos inprimis omnium tali superstitione captos esse, scimus ex
innumeris scriptorum locis. Cum barbarorum cultu numinum et omnes stultitius
ineptiasque superstitiosas cetero populorum adoptarunt; cf. Creuzer, symbolik
und mythologie, bd. 3. s. 50: „Baetylien, pygmäenidole, geweihete binden, amulete
wurden in den händen der adepten und gaukler, später besonders unter den für
solche dinge so empfänglichen Römern zu wirksamen dingen.“

Jam paucis repetendae esse videntur opiniones ut antiquorum ita hodiernorum
scriptorum de origine et caussis litholatriae, quibus, quid insit falsi aut veri, expo-
suimus. Certe ex multis diversissimis, quae sub examen vocavimus, argumentis,
eam habemus persuasionem, uti omnes fabulas, ita etiam mythum baetyliorum,
ejusque originem non ex una sola caussa explicari posse, eosque homines eruditos
plus minusve errasse, qui hanc viam ingrederentur. Contra in origine litholatriae
in qua veteres et Christiani quoque medii aevi versati fuerunt, demonstranda,
varias rationes interpretandi adhibendas esse inter omnes constat, atque ex eo
jam intelligitur, quod ii qui unam solam explicandi rationem secuti sunt, ne ipsi

32



quidem ea contenti fuerunt: quod aliter fieri non potuit, cum videremus, fetissis-
mum cum sabaeismo et primitivo et cum degenerato maxime cognatum, quin
conjunctissimum fuisse: cf. Hartmann, gemälde von Arabien und aufklärungen
über Asien, bd. 2. s. 874: „der reine gestirndienst der ursprünglich in Arabien zu
hause war, artete in bilderdienst und baetyliencultus aus.“ — Eorum, qui partem
naturalem fabulae et cultus baetyliorum solam premebant, atque in ea caussas
originis litholatriae quaerebant, nomina sola afferre satis habuimus, cum ab eo,
quod hic nobis tractandum erat, nimis abesset res, de qua illi disseruerunt. Eorum
contra, qui partem antiquariam urgebant, fere omnes, quantum in nobis erat,
contulimus, collatosque judicavimus. Idcirco in fetissorum atque astrorum cultu,
in monumentorum institutione, inprimis artis statuariae initiis, in aërolithorum
lapidationibus, in cultu deorum qui procreationi praeerant, praesertim in phalli
cultu, denique in circulatoriis sacerdotum praestigiis caussas quaesivimus, quae
litholatriam excitarent atque augerent, ad quam explicandam ac demonstrandam
nihil veteres, recentiores scriptores antiquitatis studii periti omnia contulerunt.

33



Vita

Natus sum ego Franciscus Ludovicus Boesigk Dresdae a. d. 13. cal. Jul. h. s. a. 30.
patre Joanne Aenotheo, matre Carolina Friderica e gente Ehrhardt, quo utroque
parente adhuc superstite laetor. Fidem profiteor evangelicam. Primis litterarum
rudimentis imbutus vere a. 1844. in quartum ordinem gymnasii S. Crucis, quod
rectore Groebel, postea quidem Klee, viris spectatissimis, Dresdae floret, receptus,
inde ab anno aetatis undevicesimo maturitatis testimonio instructus autumno
a. 1849. in universitatem Lipsiensem me contuli, cujus civibus Buelavio Rectore
Magnifico adscriptus sum, ubi primum studiis theologicis, postea philologicis
me dedens per tria semestria lectiones audivi horum doctorum illustrissimorum:
Anger, Brockhaus, Drobisch, Fechner, Fricke, Hartenstein, Niedner, Roscher, We-
stermann, Winer. Vere a. 1851. in hanc almam universitatem Friderico-Guilielmam
transivi, cujus civibus Twesten Rectore Magnifico adscriptus nomen dedi apud
Dove Decanum. Scholis interfui doctissimorum virorum: Benecke, Boeckh, Bopp,
Grimm, v. d. Hagen, Hertz, Massmann, Ranke, Trendelenburg. Quibus omnibus
meis praeceptoribus optime de me meritis, quantam debeam gratiam, pio animo
semper reminiscar.

34


