
De Baetyliis

Dissertatio inauguralis
quam consensu et auctoritate

amplissimi philosophorum ordinis
in Alma litterarum universitate

Fridericae Guilelmae
ad summos in philosophia honores

rite capessendos

Die 14. M. Augusti A. 1854
H. L. Q. S. publice defendet

Auctor

Ludovicus Boesigk
Dresdensis

Adversarii Erunt:

F. Schultz, Phil. Dr.
C. Euler, Phil. Dr.

A. Walter, Phil. Dr.

Berolini. 1854

Typis Gustavi Schade

Solar Anamnesis Edition

CC0 1.0 Universell



Augusto Boeckh
viro Illustrissimo et Magistro Carissimo.

Hasce studiorum primitias sacras esse pio gratoque animo

voluit

auctor.

1



Quaecunque in scriptis quum veterum tum hodiernorum auctorum anti-
quitatis studii peritorum de baetyliis dispersim nobis tradebantur, tantum
aberat ut prodessent ad explicandam lapidum illorum naturam, cultumque
eorum describendum, ut de eorum nomine, ejusque origine ac notione ho-
minum eruditorum sententiae etiamnunc in contrarias partes discederent.
Exstiterunt ut antiquis ita nostris quoque temporibus, qui huic argumento
lucis aliquid afferre studerent: quos, quamquam sexcentas res ad historiam,
mythologiam, ad studium antiquitatis nec non linguarum et orientalium et
occidentalium, vel ad historiam naturalem pertinentes attulerunt, ne nomen
quidem baetyliorum satis explicasse existimo; quod unde sit ortum, quidve
significet secundum locos a veteribus scriptoribus et sacris et profanis de
ea re nobis traditos, jam paucis verbis exponere conabor.

Saxa quaedam ab omnibus fere populis antiquis divino honore culta, ac
plerumque pro numinibus ipsis, certe pro simulacris deorum habita, graeco
nomine βαίτυλοι sive βαιτύλια, latine quidem baetylia sive betuli dicebantur, cf.
Plin. hist. nat. 37. 9, 51. In fragmentis Sanchuniathonis rerum Phoeniciarum
scriptoris, per Philonem Byblium graece versis, apud Eusebium in praepa-
rationis evangelicae lib. 1. 10. exstantibus nomen paullum aliter scriptum
commemoratur, de quo v. infra. Ibidem unum quatuor filiorum, quos Uranus
cum Gaea genuit, Βαίθυλον vocatum esse, dicit Sanchuniathon. Tum pergit
auctor noster, deum Uranum βαιθύλια, sive lapides animatos creavisse, —
ἐπενόῃσε θεὸς Οἰρανὸς βαιθύλια, λίθους ἐμψύχους μηχανησάμενος. — Bochar-
tus, Phaleg et Canaan lib. 2. cap. 2. p. m. 707 notionem graecam λίθους
ἐμψύχους male conversam ex lingua hebraica habere voluit, interpretem in
verbis Phoenicii scriptoris ipsis !Mנפ�י Mאבני abanim nepheschim, pro Mאבני
!Mנשׁפי abanim neschephim legisse arbitratus: quem qui sequitur, lapides unc-
tos pro lapidibus animatis assumere debebit; cf. des Brosses, du culte des
dieux fétiches, p. 106. „Ouranos trouva les Baityles et a fabriqué les pierres
animées ou plutôt selon la juste correction de Bochart, les pierres graissées.“
— Quae viri eruditissimi sententia, quamquam loco quem mox commemorabi-
mus, Genes. 28. 13. confirmari videtur, tamen inter judices lis est. De baetyliis
Hesychius ad h. v. refert, βαίτυλον illum lapidem esse, quem Rhea pelle capri-
na redimitum obvolutumque et lacte oblitum Saturno marito suo loco Jovis
recentis a partu in Thaumasio monte Arcadiae devorandum dedisset — οὕτως
ἐκαλεῖτο ὁ δοθεὶς λίθος τῷ Κρόνῳ ἀντὶ Διός. — Etymolog. Magn. — βαίτυλος
ἐκλῆθη ὁ λίθος, ὃν ἀντὶ Διὸς ὁ Κρόνος κατέπιεν · εἴρηται δὲ, ὅτι ἡ ῾Ρέα βαίτῃ
αἰγὸς σπαργανώσασα τῷ Κρόνῳ δέδωκεν. — Priscian. lib. 1. Abdir genus lapidis.
lib. 5. Abdir deus est: dicitur et hoc nomine lapis, quem Saturnus dicitur de-
vorasse pro Jove, quem Graeci βαίτυλον vocant. — Secundum hanc fabulam,
de qua v. Stephan. Byzantin. a. v. Θαυμάσιον. Apollodor. 1. 1, 5. Hygien. astron.
2. 43. Hesiod. theog. v. 467. seqq. Ovid. fast. 4. 205. mythographi βαιτύλου
nomen satis explicari per βαίτην, pellem caprinam, putaverunt. Maxima fuit
inter homines eruditos controversia, utrum nomen illius lapidis derivandum
sit a graeca voce βαίτη, uti mythographi contendunt, an ab antiquissimo

2



originis vestigio, quod invenire posse videtur in loco jam supra citato, Genes.
28. 18, 19. ubi Jacobus postero mane post notissimum illud somnium, quo
angelos de coelo ad terram in scala descendentes conspexerat, lapidem, quo
dormiens cervicali usus erat, statuisse narretur, quem בּיתÊאל! beth-el, h. e.
domum dei vocavit. Ex illo beth-el ortum esse nomen lapidum sanctorum,
quibusnam argumentis hoc defendi possit, quaerendum est. Firmissimum
hoc afferri posse videtur, quod non paucas voces, maxime nomina propria
graeca, ex linguis quae dicuntur Semiticis, inprimis ex lingua hebraica sumta
esse, multis exemplis demonstratur. Attamen viros doctos, qui in enodandis
nominibus laborarent, saepius in vocabulorum caussis explicandis modum
excessisse, negari non potest. Quanta est pugna doctissimorum hominum
de etymologices finibus! In quam egregium illud Horatianum cadit: — Iliacos
intra muros peccatur et extra. — Si respicimus, fabulam illam de lapide, quem
Rhea Saturno pro Jove deglutiendum daret, cujus supra mentionem fecimus,
post eventum quasi eoque studio fictam esse posse, ut per eam etymologia
baetyliorum a βαίτῃ explicaretur et verisimilis fieret, facere non possumus,
quin alteram opinionem, quae baetyliorum nomen ex lingua hebraica a voce
בּיתÊאל! derivare studet, sequamur, quippe quae multis iisque haud levibus
exemplis sublevatur atque augetur. Quis affinitatem vocis hebraicae cum
graeca non videt? Nihil ibi praeter flexionem immutatum est. Magna vi similli-
mum exemplum existimo, quod offert nomen oppidi Arabici ad mare rubrum
siti Βαίσαμψα dicti, quod simili modo ex vocibus בּיתÊשׁמשׁ! beth-schemesch h. e.
domus solis, ortum est, cf. Stephan. in lib. d. urbibus. Quam in rem probandam
varia collegit Bochartus, qui in eo tantum errasse videtur, quod praeconcepta
opinione rem demonstrare adnixus, periculosam exempli imitationem iis
prodidit, qui foetutinis grammaticis delectarentur. Tum Bocharto auctore
surgere potuerunt, qui, ut e multis pauca afferam, nomen ᾿Ολύμπου ab Mעולמי
בּו! olamimbo, h. e. aeterni dii in eo, derivarent; qui uti Joann. Turnerus in bibl.
universal. 15. pag. 53. inter alias ingenii delirantis ineptias originem pontificis
in אשׁ! את פּונת ponet et esch, h. e. qui ignem inspicit, quaererent. Certe hoc
non in nostram etymologiam cadit. Huc accidit, quod mos colendi saxa de
coelo delapsa atque asservandi in templis fanisque ex Oriente in Graeciam
introductus esse videtur, cum antiquissima illius cultus vestigia in Phoenicia
quaerenda sint, unde a Cadmo una cum literis in Graeciam translata fuisse,
fabula tradit. Phoenicibus pariter ac Hebraeis mos erat ex antiquissimis tem-
poribus, ut lapides cultui deorum consecratos ungerent, qui Jacobi exemplo
probatur. Res et ipsa una cum nomine ex Asia in Europam pervenit. Quae
cum ita sint, jam unde veniat litera θ in voce βαιθύλια, uti scriptum est in
fragmentis Sanchuniathonis apud Eusebium l. c. quamquam omnes reliquae
versiones habent literam τ, haud difficile intelligitur, ratione habita originis
Phoeniciae vocis βαιθυλίων. Litera scilicet hebraica ת! in בּיתÊאל! beth-el, par
eademque est cum graeca θ. Nihilominus usum communem in scribendo hoc
nomine sequi debemus, qualem mythographi graeci adoptarunt. De abstrusa
Fourmontis opinione, βαίτυλον nomen habere a Batuele, patre Labani, ac

3



βαιθύλια idem significare quod !Mתרפי theraphim, non est quod disseramus,
cf. Fourmont, reflexions critiques sur les histoires des anciens peuples, tom.
1. liv. 2. sect. 3. cap. 2. pag. 65.

Apud Priscianum in inst. graec. edit. Basil. 1586. p. 127. alterum etiam
nomen reperitur, Abdir sive Abadir, et Agdir sive Agadir, cujus de origine
multum disputatum est, dubio nondum prorsus remoto. Sunt qui nomen illud
per אדיר! Nאב eben adir h. e. lapis divus, explicare velint. Alii praeferunt ety-
mologiam a vocibus אדיר! אב ab adir, h. e. pater divus, ductam. נדר! Nאב eben
neder, esset lapis votivus. Qui originem in lingua sanscritica quaerunt, abadir
derivare student a vocibus abi et adir h. e. in finibus, idem quod terminus.
Bochartus vero rem acu tetigisse videtur, nomen abdir ductum esse ab Nאב
,דיר! putans, h. e. lapis rotundus. De immutata litera !N in א! conferenda sunt
similia exempla, quae lingua graeca praebet, uti accusativ. θῆρα pro θηρν,
δεχοίατο et εἰρύατο pro δέχοιντο et εἴρυντο. Contra ea Joann. Conrad. Stephan.
Hoellingius in dissertatione de baetyliis veterum sive de lapidibus unctione
numini consecratis, Groning. 1715. Lips. 1724. Brem. 1729. dicit:— Etiamsi Bo-
chartus in Phaleg et Canaan multi varia eruditione probare annitatur, vocem
Abaddir ex Phoenicio דיר! Nאב quod lapidem sphaericum denotet, corruptam
esse: vix tamen ipsi assentire potero, cum ex aliis auctoritatibus constet,
baetylia non semper sphaerica, sed etiam aliarum figurarum fuisse. — Eam
quam modo commemoravimus Bocharti opinionem de origine nominis ab
דיר! Nאב, sive a lapide sphaerico ducenda, sublevat locus, qui apud Plinium
in descriptione lapidum reperitur, ubi de gemmis cerauniis agens, betulos
rotundos esse lapides dicit, cf. Plin. hist. nat. lib. 37. cap. 9. per illas (scil.
ceraunias gemmas) quae nigrae sunt et rotundae, urbes expugnari et classes
(Sotacus refert) easque baetylos vocari. — Cum lapides illos, quibus nomen
baetyliis fuit, maximam partem rotundos fuisse constet, uti jam multis exem-
plis probabitur: quae Hoellingius l. c. contra Bochartum admonet, refellere
possumus. Nomen abadir una cum baetyliis longum per tempus veteribus
notum fuisse et postea deos ipsos significasse (uti Sanchuniathon unum
filiorum Coeli et Terrae Βαίθυλον vocat) ex Augustini, episcopi Hipponensis
epistola ad Maximum Madaurensem intelligi licet: Miror, quod nominum ab-
surditate commoto in mentem tibi non venerit, habere tuos et in sacerdotibus
eucaddires et in numinibus abaddires. — Abaddires apud Phoenices eosdem
fuisse, quos Romani deos selectos, magnos, potentes sive deos majorum
gentium vocarent, scimus. His omnibus argumentis satis probasse mihi vi-
deor, utrumque nomen lapidum illorum sanctorum, et baetylia et abaddires
originem ducere ex lingua hebraica, quam maximam affinitatem cum lingua
phoenicia habere, et ex ea ipsa ortam esse, neminem fugit, ratione habita
testimoniorum, quae in scriptis patrum, quos dicunt, continentur; cf. Augustin.
opp. ed. Antwerp. tom. 9. pag. 198: quod verbum linguae punicae consonum
est, sicut alia Hebraea permulta et paene omnia. — Id. in quaestt. super
judices 6. 16: istae linguae (Hebraea et Punica) non multum inter se differunt.
— Id. in Joann. tractat. 15.: cognatae quippe sunt linguae istae, Hebraea et

4



Punica. — Hieronym. in Jerem. 5. 25: Poenorum lingua Hebraeae magna ex
parte confinis est. — Id. in Jes. 3. 7: Lingua Punica, quae de Hebraeorum
fontibus manare dicitur.

Pertractatis his rebus jam mihi propositum est, locos veterum scriptorum
in medium proferre, in quibus exempla cultus baetyliorum referuntur. Fere
omnes loci, quorum sunt permulti, in forma baetyliorum describenda con-
sentiunt. In Asia, quae patria cultus lapidum sanctorum, sive litholatriae
(sit venia verbo!) fuisse videtur, inprimis Phoenicia, Sanchuniathone teste,
cultum illum fovebat, cf. Rosenmueller, altes und neues morgenland, 1. pag.
126: „bei den, den Hebraeern benachbarten Phoeniciern war die verehrung
der heiligen steine besonders gewöhnlich; aber auch in vielen anderen ge-
genden.“ Reperiebantur ibi dispersi multi lapides, quos terminos fuisse atque
sacrosanctos habitos esse, tradit auctor. Hypsouranion, quem mythographi
Phoenicii primum hominem ex quinta stirpe, natumque e genere gigantum
fuisse fabulantur, mortuum coluerunt Phoenices cippis et columnis, quas ei
pro simulacris consecraverunt. Orientales prisca aetate sancte ac religiose
lapides observasse, Eusebius est auctor, dem. evangel. 1., 10. quos consuevis-
se ait, τὰς στήλας προσκυνεῖν καὶ ταύταις ἑορτὰς ἄγειν κατ’ ἔτος. Emisae (cui
hodie apud Arabes nomen est: Hims) in templo dei Elagabali baetylum fuis-
se, quem postea Heliogabalus imperator Romanus, sacerdos illius numinis,
Romam portare juberet, Herodianus narrat, cf. Herodian. hist. lib. 5. cap. 3.
qui saxum ita describit: λίθος δέ τις ἔστι μέγιστος, κάτωθεν περιφερῆς, λήγων
εἰς ὀξύτητα · κωνοειδὲς αὐτῷ σχῆμα τε καὶ ἡ χρώια μελαῖνα. Διοπετῆ δὲ αὐτὸν
εἶναι σεμνολογοῦσιν ἐξοχὰς δέ τινας βραχείας καὶ τύπους δεικνύουσιν. εἰκόνα
δὲ ἡλίου ἀνέργαστον εἶναι θέλουσιν, οὕτω βλέποντες. — Qui lapis conspicitur
in nummis Romanis Heliogabali et in nummis Ephesiis, v. Eckhel, doctrina
nummor. vett. tom. 7. pag. 240. tom. 3. pag. 211. Beger, thesaur. Brandenburg.
2. 712. Vaillant, numismata Imperatorum praestantiora, ed. 2. tom. 22. pag.
285-288. Vaillant, numismata a populis Graecis cusa, pag. 127. Beger l. c.
nummum affert, cui circumscribitur: SANCTO DEO SOLI ELAGABAL, in quo
conspicitur lapis conoidicus, quem circumstant perticae quatuor umbracula
sustinentes, vehitur curru ab equorum quadriga tracto. Herodiano teste solis
imaginem in eo lapide humana arte non fabrefactam esse, saxumque ipsum
a coelo delapsum haberi, confirmat ille nummus. Herodianus l. c. addit: θε-
ον ἥλιον οἱ ἐπιχώριοι σέβουσι, τῇ Φοινίκων φωνῇ ᾿Ελαιογάβαλον καλοῦντες. —
Atenim vero primordia ejus nominis unde repetenda sint, dubitandi datur
occasio, ita ut multiplex sensus admittatur. Zoëga, de usu atque origine
obeliscorum explicat Elagabalum per deum Terminum גּבל! אל el gabal. Sal-
masius et Casaubonus in notis ad Lampridium interpretantur: deum montis.
Bochartus l. c. et Joann. Seldenus de diis Syriis syntagm. pag. 220. seqq.
conjiciunt nomen Elagabali, graece ῾Ηλιογαβάλου exortum esse ex Agolbal si-
ve Agalibaal, i. e. deus rotundus, quam notionem reperimus apud Ciceronem
de nat. deor.: deus rotundus, circularis aut volubilis, ut dicebant ii, qui sphae-
ram mundi deum sentiebant. Radix hebraica גלל! galal, denotat idem quod

5



latinum: volvere. Quod consentit cum conjectura Bocharti supra discussa
de origine nominis abaddir, quod ex דיר! Nאב h. e. lapis rotundus, corruptum
esse vidimus. Lapidem Pessinuntium, ut breviter dicam, qui Pessinunte urbe
Galatiae in templo Cybeles colebatur, tum quidem Attalo rege, jubentibus
libris Sibyllinis, Romam transportatus est (vid. Liv. 29. 10. sqq.), de coelo
cecidisse et pro simulacro deae habitum esse narrat Appianus in libro qui
inscribitur de bellis Annibal. cap. 56. et Dio Cassius 16. 33. edit. Reimar. pag.
313. quem Arnobius advers. gent. 6. 196. 7. 253. ita describit: Lapis quidem
non magnus, ferri hominis manu sine ulla impressione qui possit, coloris furvi
atque atri, angellis prominentibus inaequalis. — Prudentius, hymn. 10. 155.
huic baetylio effigiem humanam attribuit: Lapis nigellus evehendus essedo,

Muliebris oris clausus argento sedet. —

Claudianus de raptu Proserp. lib. 1. v. 201. lapidem in templo Cybeles, quod
erat in monte Idaeo, cultum, religiosam silicem vocat. — Cf. Bancir [Banier]
sur la mère des Dieux, mém. d. l’acad. d. I. et d. B. L. tom. 5. p. 244. Falconnet
diss. sur la pierre de la mère des Dieux, ibid. tom. 23. pag. 213. — Urbs Pes-
sinus et ipsa ἀπὸ τοῦ πεσεῖν nomen accepisse fertur, uti Ammian, Marcellin.
22. c. 22. et Herodian. 1. c. 2. docent, Herodian. l. c. αὐτὸ τὸ ἄγαλμα διοπετές,
ὡς λέγουσι... τοῦτο δὲ πάλαι μεν ἐξ οὐρανοῦ κατενεχθῆναι λόγος εἴς τινα τῆς
Φρυγίας χώραν · Πεσσινοῦς δὲ ὄνομα αὐτῷ. τῆν δὲ προσηγορίαν λαβεῖν τὸν τό-
πον ἐκ τοῦ πεσόντος ἀγάλματος καὶ πρῶτον ἐκεῖσε ὀφθῆναι. — Quid veri insit
tam levi etymologiae si quaeritur, Graecis numquam studiose inquirentibus,
unde nomina sint ducta, fidem habendam non esse inter omnes constat. Jam
antea egregium exemplum in origine baetyliorum nominis deducenda nobis
se praebuit. Nomen urbis Pessinuntis, pro quo etiam reperiuntur formae Πι-
σινοῦς, Πεσινοῦς, rectius derivatur a voce hebraica פּסּא! pissa (ἁπαξλεγόμενον
Ps. 76, 16.) i. e. abundantia, a radice פּ�ה! passa, se diffundere, aram. ,פּסּא!
chald. .פּסּה!

Jam ad cultum lapidum, quali Graeci utebantur, venimus, cujus a rerum
scriptoribus multa referuntur exempla. Fere omnibus numinibus plus minusve
baetyliorum Graeci consecraverant, quibusnam inprimis, mox videbimus.
Photius bibl. vit. Isidor. τῶν βαιτύλων ἄλλον ἄλλῳ ἀνακεῖσθαι θεῷ, Κρόνῳ, Διί,
῾Ηλίῳ καὶ τοῖς ἄλλοις, confirmat. In templo Gratiarum Orchomeni lapides
quidam temporibus Eteoclis regis a coelo delapsi colebantur, vid. Pausan.
11. 38: ᾿Ορχομενίοις τὸ ἀρχαιότατον τῶν Χαρίτῶν ἐστιν ἱερόν. τὰς μὲν δὴ πέτρας
σέβουσι τὰ μάλιστα. καὶ τῷ ᾿Ετεόκλει φασὶν αὐτὰς πεσεῖν ἐκ τοῦ οὐρανοῦ. —
Apud Aegospotamos tempore, de quo scriptores inter sese valde dissentiunt,
multos aërolithos de coelo cecidisse narrant Plutarch. in vit. Lysandri, Marmor
Parium: ἀφ’ οὗ ἐν Αἰγοσποταμοῖς ὁ λίθος ἔπεσεν. — Diog. Laërt. 2. 10, 12: φασὶ
δ’ αὐτὸν (Ἀναξαγόραν) προειπεῖν τὴν περὶ Αἰγοσποταμὸν γενομένην τῶν λιθῶν
πτῶσιν, ὅν εἶπεν ἐκ τοῦ ἡλίου πεσεῖσθαι. — Aristot. d. meteor. 1. 7. Plin. h. n. 2.

6



38: celebrant Graeci Anaxagoram praedixisse, coelestium litterarum scientia,
quibus diebus saxum casurum esset de sole. — Ammianus Marcellianus
22. 8. — Quo tempore ceciderint illi lapides, non satis constat: differt inter
olympiadem 72. 73. et 74. Testimonia de imbribus lapidum apud veteres rerum
scriptores dispersa collegit Stobaeus in eclog. phys. cap. 15. 1. Aristoteles
l. c. Livius, Plinius, Jul. Obsequens, alii. Athenis in templo Veneris Uraniae,
quam ferebant Parcarum vetustissimam, lapis erat instar Hermarum pro
simulaco Deae habitus, cf. Pausan lib. 1.: Οὐρανίας ἄγαλμα τετράγωνον κατὰ
ταῦτα καὶ τοῖς ῞Ερμαις. — Baetylus quidam in gymnasio Abydeno longum per
tempus colebatur, quem eundem esse cum eo, quem Plinius Cassandriae
sive Potidaeae viderat, verisimile habent non nulli, Plin. h. n. 2. 58: colitur lapis
et Cassandriae, quae Potidaea vocitata est, qui lapis etiamnunc ostenditur,
magnitudine vehis, colore adusto, comete quoque illis noctibus flagrante.

Praeter illa quae modo enumeravimus saxa, quae ipsis verbis de coelo
delapsa praedicabantur, multorum aliorum similium lapidum apud veteres fit
mentio, quibus templa dedita erant, vel quae pro simulacro numinis cujusdam
habebantur. Fere omnes hos baetylos conoidicos fuisse, ex permultis imagini-
bus, quae in nummis atque in monumentis delineantur, dilucide perspicimus;
cf. Pellerin, recueil de médailles, table 80. no. 70. Eckhel, mus. Caes. 1. p. 233.
Sestini, descr. numm. vett. 7. pag. 240 Beger, thesaur. Brandenburg. 2. 712.
Vaillant, numm. imperr. praest. ed. 2. tom. 2. pag. 285-288. — Eckhel, doctr.
numm. 3. p. 711. Uti antea Gratias sub forma lapidum cultas esse vidimus,
sic Amorem quoque item adoratum fuisse apud Thespienses, Pausanias
dicit, cf. 9. 27: θεῶν οἱ Θεσπιεῖς τιμῶσιν ῎Ερωτα μάλιστα ἐξ ἄρχῆς, καί σφίσιν
παλαιότατον ἄγαλμα ἐστὶν ἀργὸς λίθος. — Apud Orchomenios astra sub formis
columnarum vel cipporum culta, idem docet auctor 3. 20: κίονες ἑπτὰ κατὰ
τρόπον οἶμαι τὸν ἀρχαῖον, οὓς ἀστέρων τῶν πλανητῶν φασὶν ἀγάλματα.

Simulacrum Jovis Casii in templo Laodiceno erat lapis quidam, quem
statuisse dicebatur Juppiter Typhone apud montem Casium in Aegypto
superato. In nummis quibusdam cernitur lapis in medio templo positus,
cui hoc circumscribitur: ZEYC KACIOC. De quo vid. Creuzer Symbolik 3. 5.
105: „Juppiter wurde selbst als stein verehrt. Das war der Ζεῦς Κάσιος, als
unförmiger, wohl auch kegelförmiger stein vorgestellt.“

De baetylo in templo Delphico a Jove deposito, praeter id quod in exor-
dio de eo dictum est, vid. Pausan. 10. 40. Lycophron in Cassandra Jovem
appellat δίσκον μέγιστον, ratione certe habita formae sphaericae, qua lapis
ille praeditus erat. Teleius cognomen fuit, quod Juppiter a Tegeatibus rece-
perat, cujus simulacrum lapis tessellatus vix dedolatus fuisse dicitur. Item
Jovem Seleuciae, nobilissima Syriae urbe sub lapidis imagine cultum esse,
nummus est testis, quem J. F. Gronovius in Ammian. Marcellin. tab. 5. fig. 3.
tradit. Pausanias in Corinthiacis lib. 2. cap. 9. de simulacris Jovis Meilichii et
Dianae Patroae refert, quae nulla arte facta praedicat: ἐν Σικυῶνι ἐν τῇ ἀγορᾷ
ἐστὶ Ζεὺς Μειλίχιος καὶ ῎Αρτεμις ὀνομαζομένη Πατρῷα, σῦν τέχνῃ πεποιημένα

7



οὐδεμίᾳ πυραμίδι δὲ ὁ μειλίχιος, ἡ δὲ κίονι ἐστὶν εἰκασμένη. — Huc etiam pertinet
umbilicus Jovis Ammonis in templo notissimo oasis Libycae, de quo v. Curt.
4. 7, 23. Simile saxum, quale fuit cippus Dianae Patroae, in templo Laodiceno
pro deae simulacro colebatur. Salmasius, divos lapides fuisse in adyto Dianae
Laodicenae, arbitratus, sublevatur nota quadam Casauboni, lapides divos
appellari famosissimum illud simulacrum ab Oreste et Iphigenia e Taurica
ablatum. Lampridius in vit. Heliogabal. cap. 8: Lapides qui divi dicuntur ex
proprio templo Dianae Laodicenae ex adyto suo, in quo Orestes id posuerat,
afferre voluit. — Pausanias in Achaicis narrat, ante aedem Dianae Λυκείας
jacere lapidem quemdam sacrosanctum habitum. De numismate quodam
Philippi, in quo templum, ejusque in medio rupes vel mons cernitur, his verbis
circumscriptis: ΚΑΙ ΤΗΣ ΑΡΤΕΜΙΔΟΣ ΠΕΤΡΑΙΑΣ. vid. Pausan. in Phoc.
cap. 24. Pharenses triginta lapides tessellatos pro deorum simulacris coluer-
unt, quibus Mercurio consecratis nomen erat ἓρμακες sive ἑρμεῖοι λόφοι, quia
illis Mercurius periodos divisisse narratur, de quorum nomine et cultu cf. Hom.
od. 2. 471: ὅτι ἑρμαῖος λόφος ἐστίν. — Antholog. Graec. epigr. 4.: ῾Ιερὸν ῾Ερμείῃ
παραστείχοντες ἔχευαν ῎Ανθρωποι λίθινον σωρόν. — Quid quod ipsa oracula
Sibyllina fictitiam horum tumulorum lapideorum religionem exprobrent: Κἂν
πάρ’ ὁδοῖσι λιθῶν συνχρώματα ταῦτα σέβεσθε. — Pausan. 7. 22. τούτους σέβου-
σι νοἱ Φαρεῖς ἑκάστου θεοῦ τινος ὄνομα ἐπιλέγοντες · τὰ δὲ ἔτι παλαιότερα καὶ

τοῖς πᾶσιν ῞Ελλησι τιμὰς θεῶν ἀντὶ ἀγαλμάτων εἶχον ἀργοὶ λίθοι. — De Hermis
cf. H. Alexandri explic. tab. Heliac. in Graev. thesaur. vol. 5. p. 722. Schildium
de Chaucis 2. 3. Eberhard. Feithii antiqq. Hom. 1. c. 3. Creuzer, symbolik u.
mythol. 1. 5. 55: „früher als die eigentlichen hermen vertraten steine die stelle
der cultusbilder, vom himmel gefallene, gesalbte steine.“ — Magnum lapidem
tessellatum Amazones Marti in Aretiade insula quadam Ponti Euxini dedica-
verunt, quem Apollon. Rhod. Argonaut. 2. 1173. describit: εἴσω δὲ μέλας λίθος
ἠρηρεῖτο ῾Ιερὸς, ᾧ ποτε πᾶσαι Ἀμάζονες εὐχετόωντο. — Alia simulacra deorum
rudia ac deformia erant exempli gratia saxa, quae in templo Hyetti in Boeotia
Herculem et Amorem Thespium repraesentaverunt. Auctor Phoronidis apud
Clementem Alexandrinum Junonis Argivae statuam κίονα dicit vel columnam,
notante Scaligero ad Eusebium. Bacchus eodem teste sub columnae forma
cultus. Paeonas discum pro Sole adorasse docet Harpocrates. Cappadoci-
bus fuisse montem καὶ θεὸν καὶ ὅρκον καὶ ἄγαλμα, scribit Maximus Tyrius in
dissert. 38. Getas sive Dacos rupem quendam instar numinis coluisse, ex
Strabon. lib. 8. constat: παρὰ δὲ τοῖς Γεταῖς ὁ ἱερὸς ὠνομάζετο θεός · καὶ τὸ
ὄρος ὑπελείφθη ἱερὸν, καὶ προσαγορεύουσιν οὕτως. — Clemens Alexandrinus
multifariis exemplis docet, columnas olim a Graecis pro simulacris cultas
esse, stromat. 7. 713. πάντα λίθον τὸ δὴ λεγόμενον λιπαρὸν προσέκουν. κίονας
ἵσταντες πάντες οἱ παλαιοὶ ἔσεβον ὡς ἀφιδρύματα τοῦ θεοῦ. — Quid quod urbes
nonnullae, si Kanne erste urkunde der geschichte, sequimur, a cultu lapidum
sanctorum nomen acceperint, exempli gratia Μονογίσσα oppidum Cariae,
quod germanice redditur per „Einstein.“ Stephano Byzantino teste vox carica
γίσσον lapidem omnino, apud Graecos saxum quoddam mollius denotat.

8



Alterum oppidum Graeciae nomen obtinuerat Λᾶς. Simili modo Hernici juxta
etymologiam grammaticorum nomen suum duxerunt a voce Marsica: herna i.
e. lapis, pariter ac Saxones, si conjecturam quam Kanne l. c. statuit, sequi
licet. In Paeonia Λαινοι nomen derivasse dicuntur a voce: λᾶς. De Apollinis Ca-
rini simulacro quod Megaris erat, vid. Pausan. 1. 44: ἔστιν ἐν τῶν Μεγάρεων
γυμνασίῳ ἀρχαίῳ λίθος παρερχόμενος, πυραμίδος σχῆμα οὐ μεγάλης · τοῦτον
Ἀπόλλωνα ὀνομάζουσι Κάρινον. — In eo, quod Seldenus, de diis Syriis, ex
Suida atque Hesychio conjicit, statuam Apollinis Aegyei lapidem fuisse basi
circulari in conum desinentem, errat auctor. Praeter illum lapidem Pessinun-
tium deae Cybeli consecratum et baetylum Delphicum longe illustrissimum
est saxum conoidicum, quod pro simulacro Deae Veneris Paphi colebatur,
ubi antiquissimum ac celeberrimum ejus templum fuisse dicitur, cf. Hor. od.
1. 30, 1. Virg. Aen. 10. 51. Tac. hist. 2. 3. — Statuam Veneris in templo Paphico
nulli alii rei assimilari posse quam pyramidi albae, ex locis veterum auctorum
elucet, qualis et illa conspicitur in nummis Drusi apud Patinum, Trajani apud
Tristanum. Antiquissima deae imago lapis modo umbilici modo coni similis
erat, quem ne quis aërolithum esse putet, Boettiger et inprimis Lenz monent.
Tac. hist. 2. 3: simulacrum deae non effigie humana, continuus orbis, latiore
initio, tenuem in ambitum, metae modo exsurgens. — Serv. schol. ad Virg.
Aen. 1. 720: apud Cyprios Venus in modum umbilici, vel ut quidam volunt,
metae colitur. — In nummis Cypriis tres coni in templo positi excusi sunt,
quorum medius et is quidem altissimus statuam Veneris ipsam exprime-
re debet. Ab hoc lapide insula nomen Golgi accepisse dicitur, unde Venus
Γόλγων ἄνασσα praedicatur. Cf. Eckhel, doctr. numm. vett. 3. 86. Falconnet,
des baetyles, mém. d. l’ac. d. I. et d. B. L. tom. 6. pag. 258. Guigniaut, la Vénus
de Paphos et son temple, Paris 1827. 8. Reinhard, geschichte von Cypern,
bd. 1. tfl. 2. G. Lenz, die göttin zu Paphos, Gotha 1840. 4. Lapides conoidici,
quos in nummis Palaestinensibus excusos conspicimus, et ipsos nihil aliud
esse quam celeberrimum illud simulacrum Veneris Paphicae, verisimile est,
cum Veneris cultus per totam Asiam versatus, diversissimis et nominibus et
formis uteretur. Postea, ubi de more litholatriae Christianis etiam temporibus
florente dicendum erit, nos ad hunc Veneris lapidem revertamur necesse est,
quo facilius id, quod hucusque crux interpretum erat, explicemus, ratione
habita originis illius cultus.

Jam morem lapidum colendorum, qualis fuit apud Romanos, paucis verbis
adumbrabimus. Romae quoque lapidibus informibus honor divinus habeba-
tur, ut manali lapidi vel petrae, quae docente Festo extra portam Capenam
juxta aedem Martis erat, quam cum propter nimiam siccitatem in urbem
protraherent cives, insequebatur statim pluvia, eumque quod aquas manaret,
manalem lapidem dixere. In agro Crustumino, teste Liv. 41. 9. lapis qui de
coelo in lucum Martis ceciderat, sacer habitus est: quem eundem esse cum
eo, quem ex rostro avis sangualis decidisse narrat Liv. ibid. verisimile habeo.
Sunt qui contendant, nihil huc pertinere vetustissimum Romanorum usum,
uti Apulejo vocatur, jurandi per Jovem lapidem, quem Aulus Gellius in noct.

9



Att. 1. 21. jusjurandum sanctissimum dicit. Jos. Laurentius in Polymath. pag.
219. sanctissimum Romanis jusjurandum fuisse putat per Jovem Lapidem,
adeo ut etiam in proverbium cesserit, inde natum, quod Jovis simulacrum
in Capitolio lapis erat. Nonnulli locutionem eam ellipticam esse censent, et
qui ritu illo jurarent, silicem lapidem tenuisse haec verba dicentes: Si sciens
fallo, tum me Diespiter salva urbe arceque bonis ejiciat, ut ego hunc lapidem!
— Contra eos alii hanc jurisjurandi formulam explicare volunt per statuam
lapideam, quae Jovi in Capitolio posita erat. Sed fuit omnino mos populis
antiquis, cujus multa similia exempla se praebent, non solum Graecis ac Ro-
manis, verum etiam Hebraeis, ceteris, per lapides jurare. Ad lapides homines
profani juramenta praestabant, cf. Hesych. a. v. λιθωμόται; eosdemque lapides
populi simulacris servientes ad foedera sancienda adhibebant, vid. Herod.
lib. 3. Demosth. c. Conon. πρὸς λίθον ἄγοντες καὶ ἐξορκοῦντες. — Lapides
divos Turnebus putat esse simulacra deorum, veteresque inde per Jovem
lapidem jurasse. Item Zoëga originem formulae jurisjurandi illius in cultu
baetyliorum quaerendam esse dicit. Hannibalem commemorat Livius, cum
suis praemia polliceretur, agnum laeva, dextra manu lapidem tenentem. Huc
addi potest, quod Plutarch. d. flum. 18. 3. dicit. In flumine Argolidis Inacho
lapidem inveniri, haud dissimilem berylli, qui nigrascat, si quis eum manu
sumat, qui falsum velit dare testimonium. Quorum multos in fano Junonis
prosymnaeae jacere, Timoth. in hist. Argol. tradit. Mentionem quoque facit
eorum Agatho in secundo de fluminibus libro. Kanne, erste urkunde der ge-
schichte, vel proverbium nostrum usitatissimum: „stein und bein schwoeren“
ab antiquo illo more vult derivare. Deus terminus omnibus temporibus solo
lapide repraesentabatur, unde venit, ut termini et ipsi divi haberentur, cf.
Ovid. fast. 2.

Termine, sive lapis, sive es defossus in agris
Stipes! ab antiquis tu quoque numen habes.

Tibull. eleg. lib. 1.
Nam veneror, seu stipes habet desertus in agris,

Seu vetus in trivio florida serta lapis.
Propert. eleg. 1. 4.

Nullas illa suis contemnet fletibus aras,
Et quicunque sacer, qualis ubique lapis.

Lucianus in pseudomante Rutilianum notat quendam, si quando λίθον
ἀληλιμμένον ἠ ἐστεφανώμενον conspexisset, continuo in genua cecidisse,
adorasse, vota fecisse, et prospera ab illo postulasse. Lactant. divin. inst. lib.
1. cap. 20: lapidem colunt informem atque rudem, cui nomen est terminus.
Hic est quem pro Jove Saturnus dicitur devorasse. — Nota est Numae lex
de termino: QVEI TERMINON EXARASSIT IPSVS ET BOVIS SACREI SVNTO.
Haud inepta esse videbitur conjectura, ancile, quod Numa rege de coelo

10



cecidisse fertur, unde caelestia arma diceretur, et ipsum baetylum quemdam
fuisse, arte humana paullum transformatum; vid. Liv. 1. 20, 4. Ovid. fast. 3.
373. Virg. Aen. 8. 664. Aërolithorum modo colebatur.

Apud Aegyptios quoque et nostris etiam temporibus apud Arabes recepto
inter veteres more, saxa eorum quorum jam mentionem fecimus, simillima,
tanquam deorum simulacra, quin pro numinibus ipsis colebantur, etiamnune
coluntur. Falconnet l. c. pag. 526. ex hypopnestico Josephi Christiani cujus-
dam scriptoris saeculi quinti commentario ad Jamblichi librum de mysteriis
Aegyptiorum non satis adhuc cognito, locum attulit, ubi auctor narrat, in
templis saxa quaedam parietibus immissa fuisse, quae petentibus oracula
dedissent, quibusque nomen baetyliorum fuisset. Jamblich. d. myst. Aeg. ed.
Thom. Gale, pag. 215: τὰ ἐν τοῖς ναοῖς βαιθύλια διὰ λίθων ἐν τοῖς στοιχείοις
προσρασσόντων. — Hoc fere idem est, quod ab antiquis pariter atque a recen-
tioribus scriptoribus de saxo refertur, quod Meccae in templo, cui nomen est
Kaaba, muri columnae immissum est, quo sacerdotes tanquam oraculo uti
solent; cf. Sim. Assemanni, saggio sull’ origine, culto, letteratura e costumi
degli Arabi avanti Maometto. Padova 1798. pag. 21. 24. qua auctor narrat,
lapidem illum haberi monumentum Ismaëlis, quem patrem generis sui Ara-
bes praedicant. Muhamedani in parvo templo, quod ab Adamo fabulantur
esse conditum, postquam pulsus fuit paradiso, et in quo Abraham, Ismaël
et Mohamed preces suas fecisse dicuntur, colunt et osculantur lapidem al-
hajar-al-assowad, quem a Gabriele archangelo ad Abrahamum portatum
initio lacte et nive candidiorem atque instar solis lucidum fuisse, sed nigrum
factum propter peccata hominum, docet Chevraeus in historia mundi. Bern-
hardus a Breitenbach in itinerario Hierosolymitano, Mogunt. 1486. originem
lapidis albi et nigri, a filiis Lothi ducere studet, quibus nomen erat Ammon
et Moab. Niebuhr, beschreibung Arabiens s. 312. haec confirmat, paulum mu-
tato lapidis nomine in: Hhadjar-al-assonad. Antonius Martyr in itinerario suo
eundem lapidem commemorat. Job. Phil. Casselius in diss. περὶ τῶν λίθων
κεκραξομένων ad Luc. 19. 40. part. 1. pag. 15 dicit: fallor, numne huc (scil. in
numerum lapidum clamantium) referendus lapis brachtan, sive lapis niger,
qui Mekkae in patria Muhamedis summa olim religione colebatur, in media
templi Muhamedis sanctissimi, quod proprio nomine al-kaaba dicebatur, et
ab Adamo ad Muhamedis usque tempora conservatus sancteque cultus fuit.
— De Brachthan, alterum ut adeamus fontem, Veneris apud Arabes simulacro,
vid. catechesin Sarazenorum: anathematizo ipsam illam precationis domum
in Make, in cujus medio jacere ajunt lapidem magnum, effigiem Veneris
in se habentem! — De Brachthan, arabice: benedictus, a radice hebraica
בּר�! barach, h. e. benedicere, cf. Hadrian. Reland. d. relig. Muham. p. 155.
174. P. D. Huet. dem. evangel. prop. 4. pag. 81. Albert. Schumacher. diss.
d. Chemosch, Moabitarum idolo. pag. 22. Idem, quod Prudentius hymnor.
10. 155. lapidi Pessinuntio, Zygabenus lapidi Sarazenorum tribuit, effigiem
scilicet humanam. Des Brosses du culte des dieux fétiches, pag. 167: parmi
les pierres adorées il y en avoit quelquesunes de celles, que les Physiciens

11



appèlent Hystérolithes, où la nature en les formant, avoit inprimé une espèce
de figure de bouche ou du sexe féminin. — ibid. pag. 710: il n’y a guère
lieu de douter, que la fameuse pierre noire si ancienne dans le temple de
Mecque, si revérée par les Mahometans, malgré les saines idées, qu’ils ont
d’un seul Dieu, et de laquelle ils font un conte rélatif à Ismaël, ne fût autrefois
un fétiche. — De lapide Veneris Uraniae meminit Pausanias in Achaicis, et
Clemens Alexandrinus in Protreptico. Foemina quaedam angelos Arot et
Marot terram peragrantes hospitio perhumaniter excepit, atque ob eam cau-
sam caelo donata tanquam dea habita est. Atque haec forsan est, quam cis
Muhamedem cultam cum prisca Arabum Venere Urania confundunt Europaei.
Venerem in magno lapide Brachthan dicto etiamnunc colunt Muhamedani,
quod credunt, super eum Abraham cum Hagar coiisse, aut camelum ei alli-
gasse, cum Isaac filium erat sacrificaturus, ut scribit Euthymius Zygabenus in
Panoplia, ed. Sylburg: ὁ δὲ ῥηθεῖς λίθος κεφαλὴ τῆς Ἀφροδίτης ἐστι, τὸν πάλαι
προσεκίνουν οἱ ᾿Ισμαηλῖται. — Haud supervacaneum esse videtur, nonnullos
locos ex veteribus scriptoribus collectos afferre, quibus conjici possit, la-
pidem, de quo illi referunt, eundem esse cum nostro hadschar-al-hassovat
dicto. Arnob. 6. 196: videtis temporibus priscis coluisse. informem Arabas
lapidem. — Max. Tyr. diss. 38.: certe Palaestinae finitimi Arabes lapidem pro
deo coluerunt. — Descriptio lapidis, quam apud Suidam invenimus, cadit in
eum, quem hodierni Arabes etiamnunc ostendunt: Θευσάρης, τούτ’ ἐστι θεὸς
῎Αρης ἐν Πέτρᾳ τῆς Ἀραβίας · τὸν δὲ γὰρ μάλιστα τιμῶσιν. τὸ δὲ ἄγαλμα λιθός
ἐστι μέλας, τετράγωνος, ἀτύπωτος, ὕψος ποδῶν τεσσάρων, εὔρος δύο. — Suidas
Dusaren Arabum confert cum deo Marte: de Graecorum arte etymologica
quid sit judicandum jam supra vidimus. Ceterum vid. Hesych. et Stephan.
Byzant. s. v. Suida minimo jure nomen dei Arabici derivante a deo Marte,
alii deum, quem Arabes sub forma lapidis colebant, Bacchum habent, cui
cognomen Dusares fuerit. Nihil sermonis graeci in illis verbis quaerendum est.
Quid? mox demonstrabimus. Origenes cont. Cels. 5. 5. 37. Herod. 3. 8. hoc
confirmant, quo teste septem lapides in medio positi Bacchus atque Urania
vocati sunt. Ibidem Astarte sive Alilat dea fuisse praedicatur, quam Arabes
sub forma lapidis venerarentur. Astarte vero eadem fuit atque Venus. Orig.
c. Cels. 5. §. 37: οἱ Ἀράβιοι τὴν Οὐρανίαν καὶ τὸν Διόνυσον μόνους ἡγοῦνται
θεοῦς, ἐν οἷς ἡ θῆλυ καὶ τὸ ἄῤῥεν δεδόξασται. — Sunt etiam, qui Deum, quem
Herodotus ab Arabibus nomine Urotal cultum esse narrat, Dionysum, alii, qui
Uraniam habeant. Dionys. Periegetes in orb. descr. pag. 939. putat, Bacchum
Jovis filium apud Arabes natum fuisse, cui quid veri insit nescio. Ceterum
Suidas et Hesychius dicunt: Δουσάρην τὸν Διόνυσον καλοῦσιν οἱ Ναβαταῖοι,
ὡς φησίν ᾿Ισίδωρος. Alterum etiam nomen occurrit in Codin. orig. Constanti-
nopol: θήσαυρος θεὸς σέβεται · ῎Αραβες δὲ μάλιστα τιμῶσιν. τὸ δ’ ἄγαλμα αὐτοῦ
ἐστι μέγας λίθος τετράγωνος, ἀτύπωτος, ὕψος πόδων ’δ, εὔρος ’β, βάθος ἑνός.
— Pro Urania et Baccho, vel pro Venere et Sole Herodotus et ceteri rerum
scriptores quum profani tum ecclesiastici acceperunt ignota sibi numina ab
Arabibus culta, cf. Herodot. 3. 8. Theophrast. histor. plantar. 9. 4. Plin. hist. nat.

12



10. 2. Arrian. exped. Alex. Magn. 7. pag. 496. Origen. c. Cels. 5. 34. Philostorg.
histor. ecclesiast. 3. 4. Hieronym. in commentario ad prophetem Amos cap.
5. v. 25. Praeterea locus quidam Jes. 23. in hunc deum Arabum refertur juxta
opinionem interpretum. In museo quodam Romano nummus Adraenus, urbis
Arabiae Petraeae, reperitur, in quo deformis lapis conspicitur, circumscriptis
his verbis: ΑΔΡΑΗΝΩΝ ΔΟΥΣΑΡ, vid. Zoëga, de usu et origine obelisc.
pag. 207. Eodem auctore tres arae Neapoli in museo regio praestantes cum
epigraphe: DYSARI SACRVM testantur cultum ejusdem dei, quem in Italia
quoque sacrosancte habitum fuisse probabile facit antiquus inter Romanos
receptus mos, religionem numinum barbarorum accipiendi et fovendi. Asse-
mannus, quem supra laudavimus, Dusaren significare dicit: dominum domus,
a radice coptica qclic vel ;meic. Sunt etiam qui Dusarem affinem esse cum
Jove (Ζεύς) contendant. Ac mihi quidem nomen illud etymon ducere posse
videtur a vocibus hebraicis דושׂ! dus h. e. deterere, et !Zאר arez, ares, h. e. terra,
qua conjectura concinna cum ceteris argumentis, Dusares numen quoddam
agriculturae significaret. Nihil interest diversissimarum ejusdem nominis
formarum, quales enumeravimus, Θευσάρης, Δουσάρης, Θήσαυρος, Dysares,
quas ab una radice ducendas esse, apparet. Praeterire nolo Maimonidem
leges citantem, quibus defenditur, Mercoli deo (i. e. Mercurio) eum honorem
adhibere, de quo supra egimus, recepto apud nonnullos populos orientales
more, lapides colligendi, collectosque numini cuidam, inprimis Mercurio,
consecrandi. Verisimiles fit conjectura, respicientibus nobis superstitionis
notissimam lentitiam, in lapide Hadjar-al-Harsowat unum eorum conservari,
quos a priscis Arabibus cultos commemorant scriptores.

Hebraeos morem colendi lapides ab Aegyptiis et Phoenicibus finitimis
populis accepisse, haud dubium est. In libris V. T. multa traduntur exempla,
quibus dilucide perspicitur, Judaeos a monotheismo decessisse atque ad
cultum lapidum apud paganos usitatum se convertisse. Notissimum est illud
Genes. 28. 18. de quo jam dissertum est, quod quidem exemplum aptum esse
Augustinus omnino negat, dicens, Jacobum non more idololatriae lapidem
oleo perfudisse, velut facientem illum Deum, neque ei sacrificasse. — Qua
via haec controversia solvi possit, mox videbimus. Accedunt loci non pauci
in litteris sacris, qui hanc Augustini opinionem confundunt, cf. Genes. 21. 45.,
28. 18.; Levit. 26. 1., 21. 1.; Deuteronom. 4. 28., 28. 36. 64.; Numer. 9. 52.; Deut.
29. 17.; 2 Reg. 19. 18.; Jes. 27. 19., 57. 6.; Jerem. 2. 27., 3. 9.; Ezech. 20. 32.; Dan.
5. 4. 27.; Habac. 2. 19.; Actor. 17. 29.; Apocal. 9. 20.; Permultae leges quas
Moses, et admonitiones quas prophetae adversus hoc idololatriae genus
ediderunt, satis probant, apud Hebraeos finitimosque Palaestinae populos
venerationem saxorum latissime patuisse. Quantum honorem et divinum
paene cultum populi orientales, inprimis Hebraei lapidibus maxime gemmis
habuerint, elucet ex eo, quod de pontificis maximi Hierosolymitani thorace,
de !Mתומי Mאורי urim et thummim dicitur, h. e. lux et fas, quo tanquam oraculo
utebantur Judaei. Ex illa superstitione permulta transferebantur in cultum
deorum ut apud Graecos ita apud Romanos, iis praecipue temporibus, a

13



quibus ruina reipublicae et morum incepit. Judaei oraculo thoracis vim pro-
phetieam quandam lapidibus infixis insitam attribuerunt. Gemmarum, quibus
thorax pontificis maximi exornatus erat, nomina haec sunt: Lessem (amethy-
stus) — Schebo (magnetes) — Aschlamah (lapis quidam soporifer) — Odem
(sardus) — Pithera (topazius) — Barecheth (zmaragdus) — Nopheth (carbun-
culus) — Saphir (sapphirus) — Zahalom (jaspis) — Tharsis (chrysolithus) —
Schohem (onyx) — Jaspe (beryllus) — Praeter librum Epiphanii de ephod
sive thorace adhuc exstantem v. Braun, de vestitu sacerdotum ebraicorum
tom. 2. pag. 481. Ab Hebraeis haec superstitio ad Graecos et Romanos certe
per Phoenices vel Aegyptios transiit, quorum non pauci rerum naturalium
scriptores multa de vi quadam magica secreta lapidibus maxime gemmis
insita narrant. Achates amorem conjugalem augere, jaspis sacra jucunda ac
sacra facere, amethystus ebrietatem impedire vel tollere dicebatur. Simili
modo lapis alectorius mirificus habebatur, quem in stomachis gallorum vel
in jecinore inveniri fabulabantur Graeci. Idcirco non mirum est, Diogenem
Laërtium notare, Thalem principem philosophorum Milesiorum rerum natu-
ralium peritissimum magnetem vita praeditum habuisse, quem Plinius et
ipse tam multo tempore post, ferrum vivum appellat. Judaeis magnetes ante
omnes sacer habebatur.

Jam pervenimus ad discrimen exponendum inter baetylos magnos, qui
in publicis locis urbium, in templis adytisque ad damna a republica arcende
ponebantur, atque inter baetylia minora et portatilia, quibus omnes fere populi
veteris pro oraculis privatis, amuletis utebantur ad mala eludenda et bona
paranda. Tales lapides inunctos virtute divina valere, affirmabant superstitiosi
homines, multaque miracula vel potius fabulosa iis attribuerunt. Lucianus
in deorum consilio dicit, omnem lapidem vaticinari, si sit oleo perfusus:
πᾶς λίθος χρησμωδεῖ, ὃς ἂν ἐλαίῳ περιχύθη. Inquirentibus nobis caussam, qua
adducti veteres baetyliis illis honorem divinum perhibuerint, jam obviam currit
illud Ciceronis de natura deorum lib. 1. qua dicit, eos omnes deos esse habitos,
a quibus magna utilitas ad vitae humanae cultum redundaret. Baetylia minora
jam antiquissimis temporibus oraculorum naturam obtinuisse, ex Heleni vatis
exemplo intelligi licet, qui cum lapidem illum, quem donum Apollinis fuisse
tradunt, manibus contriverat, oracula ab eo accepisse fertur, uti Orphei λιθικά
sive de lapidibus liber docet, quem si Orpheo ipsi attribui posse negamus,
facere non possumus, quin antiquissimae esse originis concedamus. Orphei
λιθικά:

ὅπποτε γὰρ μὶν πάγχι καμῇς ἐν χείρεσι πάλλων

ἐξαπίνης ὀρσῇ νεογίλου παιδὸς ἀΰτην

μαίης ἐν κόλπῳ κεκλήγοτος ἀμφὶ γάλακτι.

Ibidem lapis σιδηρίτης appellatur, quem poëta et ipse lapidem sagacem et
animatum vocat. Conferendi sunt cum his λίθοι ἔμψυχοι, !Mנפשׁי Mאבני abanim
nepheschim, quorum apud Sanchuniathonem fit mentio, et quos Bochartus

14



in lapides unctos, λίθους ἀληλιμμένους, sive !Mנשׁפי Mאבני abanim neschephim,
vertendos esse non satis probavit, cum lapides nonnulli a veteribus vi quadam
vitali praediti haberentur. Hic de sancto Heleni vatis lapide locus, una cum al-
tero, quem jam commemorabimus, postea ad explicandam cultus baetylorum
(majorum) et baetyliorum (minorum lapidum) originem proderit. In biblio-
theca Photii, pag. 1048. qua epitome Damascii de vita Isidori philosophi
continetur, narratiuncula quaedam de Eusebio medico reperitur qui baetylio
ad similem modum oraculorum et amuletorum utebatur. Damascius in vita
Isidori narrat, Eusebium quendam coluisse et secum gestasse baetylum,
Gennaeo Heliopolitarum in Syria deo addictum, figurae sphaericae, diametro
dodrantali, coloris subalbidi, rubris litteris inscriptum. Quo lapide tamquam
oraculo usus est simili modo, uti Helenus, nam l. c. p. 1062 additur: εἶδον τὸν
βαίτυλον διὰ τοῦ ἀερὸς κινούμενον · qua de re Isidorus philosophus conjicit:
εἶναί τινα δαίμονα κινοῦντα αὐτόν. — In templo Solis Heliopolitano (quam ur-
bem hodie quidem in ruinis dirutam nostrates Baalbek vocant) Deum Solem
oraculum celeberrimum habuisse, a quo Trajanus imperator de bello Parthico,
consilium quaesivisset, testis est Macrobius in Saturnal. lib. 1. Ab auctore ety-
mologici magni secundum Phavorinum rectificati certe illustrissimus illorum
baetylorum minorum in singulari citatur his verbis: βαίτυλος λίθος γενόμενος
κατὰ τὸν Λίβανον τὸ ὄρος τῆς ῾Ηλιουπόλεως. Multa ibi videntur fuisse baetylia,
nam Damasc. vit. Isidor. in bibl. Phot. pag. 1048. dicit: ὅτι κατὰ τὴν ῾Ηλιού-
πολιν Συρίας εἰς ὄρος τὸ τοῦ Λιβάνου τὸν Ἀσκληπιάδην ἀνελθεῖν φησὶ, καὶ ἰδεῖν
πολλὰ τῶν λεγομένων βαιτυλίων, περὶ ὧν μυρία τετραλογεῖ ἄξια γλώσσης ἀσε-
βούσης · λέγει δὲ καὶ ἑαυτὸν καὶ ᾿Ισίδωρον ταῦτα χρόνῳ ὕστερον θεάσασθαι. —
Simile oraculum Heliogabali Emisae fuisse videtur. Sanchuniathon in histo-
riae fragmento apud Eusebium exstante, distinguit inter baetylum lapidem,
antiquissimum Phoenicum numen, Coeli Terraeque filium creditum: et inter
baetylia, minorum gentium deos, in lapidibus quibusdam non magnae molis
residentes, quorum adjutorio praestigiatores se et futura praescire et miras
res efficere posse gloriabantur, quem secuti Fridericus Muenter, über die vom
himmel gefallenen steine baethylien genannt, aus dem Dänischen übersetzt
von Joh. Ambros. Markussen, Copenhagen u. Leipzig 1805. 8. sowie schriften
d. kön. dän. Gesellsch. d. Wiss. v. J. 1804. differendum esse inter formam
βαίτυλον et βαιτύλιον: item Friedrich von Dalberg, über den meteorcultus der
alten, Heidelberg 1811. 8. inter Βαίτυλον, Phoenicum deum, atque βαιτύλιον
distinguendum esse putant. Superstitionem illam, quae maxime lapidibus
vires mirificas attribuit, valde communem fuisse, probat locus a Thom. Gale
in editione Jamblichi libri de mysteriis Aegyptiorum ex Nicephori notis in
Synesium pag. 239. allatus: δαίμονες ἐξ ἀερὸς καὶ γῆς θέλγονται οἱ μὲν τοῖς
λίθοις, οἱ δὲ ταῖς βοταναῖς. — Proclus in libro qui inscribitur de magia, dae-
mones plus cognationis cum lapidibus quam cum plantis habere, affirmat.
Similem Ophitis sive Sideritis lapidem, quo Helenus vates utebatur, notat
Plinius Astroidem Zoroastri Medi, hist. nat. 37. 9. ubi lapides vi magica pra-
editos enumerat de Asteria, Astroide, Astrobolo, Akopo, Antipathe, Mithrace,

15



Heliotropo, Carbunculo, Hephaestite, Calcophono etc. refert, in quibus qualis
insit vis, magna ex parte jam in nominibus ipsis exprimitur. Sacerdotes Cy-
beles Pessinuntiae in cingulo baetylia minora, certe pro amuletis, tulerunt. Ex
Genes. cap. 31. docemur, Rahel, uxorem Jacobi, fetissis quibusdam vel idolis
magicis, !Mתרפי theraphim dictis, tantum habuisse honorem, eorumque tam
cupidam fuisse, ut patri Laban raperet et secum ferret. Qui cum Fourmonte l.
c. nomen baetyliorum derivant a Batuele, baetylia eadem esse putant, quae
illa !Mתרפי. Nos quidem similitudinem in eo quaerimus, quod utrumque idolum,
et baetylus et theraphim, rudes ac vix dedolatae figurae appellantur. Poste-
ris temporibus spe et cogitatione quaestus commoti mercatores inprimis
orientales baetylia minora, amuleta, alia, summo pretio vendiderunt, quorum
maxime notandi sunt Idumaei sive Edomitae; cf. Zoëga, d. us. et orig. obelisc.
pag. 241. Plerique originem ad alios retulerunt, quorum inprimis Montfaucon,
antiquité expliquée, tom. 2. part. 2. culpam superstitionis ilius, quae baetyliis
vim magicam et quasi divinam tribuit iisque tanquam merce utebatur, in sec-
tas gnosticas Valentinianorum et Basilidianorum confert, cujus sententiam
tam duram comprobare non possumus, cum jam antehac baetylia mirifica
haberentur et venderentur: quamvis concedendum sit, hanc superstitionem
quae usque ad quartum vel quintum saeculum duravit, magna ex parte in
doctrina illorum hominum positam, iisque nolentibus ipsis, auctam esse.
Quin etiam alterum baetyliorum nomen, antea inauditum, usitatissimum po-
stea, dico abraxas, ex ipsis Basilidis verbis ducebatur, quippe qui in voce
ἄβραξας numerum 365 contineri docuisse dicitur. Literae scilicet singulae
vocis ἄβραξας significant singulos numeros, ita quidem, ut α respondeat 1,
β 2, ρ 100, α 1, ξ 60, α 1, ς 200, qui numeri si adduntur, summam formant
365, quem mystice observabant superstitiosi homines, quia in eo numerus
dierum communis anni continetur. Talium isopsephorum, quae dicuntur, mul-
ta sunt exempla, ut apud paganos, ita in doctrina sectarum Christianarum.
Totidem deos, quot annus dierum continet, esse Basilides arbitratus, hos
omnes uno nomine ἀβραξας complecti studebat. Innumeris lapillis, qui pro
amuletis servirent, hac literae inscriptae erant, qua de re J. C. Scaliger notat:
veteres haeretici, praesertim Valentiniani et Martosiani multa reliquerunt,
quae hodie in antiquariorum loculis asservantur, cum eorum Deo ΑΒΡΑ-
ΞΑΣ. Memorant hunc Gnosticorum deum etiam Tertullianus, et Irenaeus adv.
haeret. 1. 23. Epiphanius, alii. Quo spectat magna testimoniorum farrago,
quam Montfaucon in opere supra laudato producit. Multi alii in codice sacro
loci praestant, quibus hoc probetur. De amuletis, talismanibus, phylacteriis,
oppidorum erymatibus, baetyliis, et quaevis sint alia rerum similium nomina,
ut ἐπάρτημα, περιάμνα, ἀποτροπαῖον apud Graecos, בּיתÊנפשׁ! beth-nephesch, h.
e. domus animae, apud Hebraeos, vid. Genes. 31. 19. 34., 35. 4.; Euripid. Jon.
vers. 1018.; Plin. hist. nat. 11. 28., 20. 9., 30. 11. 15., 34. 15., 37. 3. 9.; Plutarch.
d. Is. — Rosenmüller, alt. u. neu. morgenland, bd. 1. s. 152: „die !Mתרפי gehören
zum sabischen (die gestirne verehrenden) aberglauben. Mehrenteils hatten
sie wohl eine menschliche gestalt.“ — Idcirco theraphim, (a radice syrica

16



!Pתר tharaph, i. e. percontari, inquirere) huc pertinere, negant quidam, ex 1
Sam. 19. 13. 16. idola illa humana facie praedita fuisse conjicientes. At idem
baetylis multis, lapide Pessinuntio, aliis, attributum est. Nota sunt Parsis sub
nomine telafim. Nostris etiam temporibus, teste des Brosses, du culte etc.
Romae in pede montis Palatini, in latere opposito versus Tiberim, lapis qui-
dam, forma baetylorum simillimus cernitur, quem populus vocat: bocca della
verità, qui forsitan prisco tempore tanquam oraculum instar illius Heleni et
Eusebii baetyli habebatur. Memoriam baetyliorum posteris etiam temporibus,
iisque maxime conservatam fuisse, proverbio probatur, quod reperitur in
Mich. Apost. proverb. 10. 71: κἂν βαίτυλον κατέπιες. quod significare videtur:
etsi tam prudens esses, quam si oraculum baetyli devorasses; habita sine
dubio ratione fabulae, quam supra commemoravimus, de lapide, quem Rhea
Saturno pro Jove devorandum dedisse dicitur. Contra hanc opinionem, quae
Etymologici magni definitionem secuta, proverbium illud ita exponit, Hoel-
lingius aliter explicat, quin nos de hac nostra sententia dimoveat, sensum
proverbii et singulorum verborum torquens, ut rem arduam, minusque nobis
gratam, contra animi sententiam eo exprimi contendat, baetylumque in illo
proverbio lapidem quemvis denotare. Omnem lapidem inunctum adorare, in
proverbium abiisse, docet Jos. Laurentius in polymathiae dissert. 37. ac de iis
usurpatum esse, qui temere ac sine judicio erga quosvis afficiantur. Lucianus
comparat Menippum philosophum in libro, cui titulus est Icaromenippo, cum
baetylo vel aërolitho quodam: Μηνίππος ἡμῖν διοπετῆς πάρεστιν ἐξ οὐρανοῦ. —
Hic informium rudiumque saxorum cultus diu duravit, ipsaque plebs christia-
na ea superstitione infecta erat, quod duobus exemplis probatur, quae Ivo
Carnotens. part. 11. cap. 38. de capite concilii Nannetensis agens, affert, quo
funditus effodi jubentur lapides, quos in ruinosis locis et silvestribus vene-
rantur. Item de cap. concilii Agathensis, quo statuitur, perscrutandum esse,
si aliquis vota vel ad arbores, vel ad fontes, vel ad lapides quosdam quasi
ad altaria faciat. Tanta erat vis litholatriae, ut saecula multa perduraret! Quid
dicam de supersitione, quam veteres populi ut orientales ita occidentales
fovebant, cum ne nostris quidem temporibus exstincta sit, contra etiamnunc
floreat? Quis est, quem fugiat amuletum illud famosissimum, quo Fastrada
ab Harun-al-Raschid principe Sarazenorum donata erat, qua mortua Carolus
magnus uxoris dilectissimae lapidem mirificum obtinuit: de quo nuperrime
serio in actis publicis referebatur, quem antea celeberrimus poëta Angli-
cus Lord Byron, nunc quidem Ludovicus Napoleo, Francogallorum imperator
possidere dicitur? Quare non est, quod miremur aut exagitemus, si animo
perpendamus, nosmetipsos superstitione illa adhuc infectos esse Judaeorum
fuerunt permulti, qui lapidem a Jacobo erectum, unctum et consecratum,
interjecto temporis intervallo, pro basi adhibitum fuisse statuerent, cui arca
foederis imposita esset; quos Theodor. Hasaeus in dissertatione de lapide
fundamentali arcae foederis, refutat. Curioso quodam fato illum a Jacobo
adoratum lapidem, qui regni amplitudinem augere dicebatur, in Scotiam
pervenisse ajunt quidam, uti e versibus his elucet:

17



Ni fallat fatum, Scoti quocunque locatum
Invenient lapidem hunc, regnare tenentur ibidem.

Anno vero 1297. Scotis a rege Angliae Eduardo 1. sub potestatem redactis,
lapis ille miraculosus — per varios casus, per tot discrimina rerum — in templo
Westmonasteriensi collocatus est, his versibus adjectis:

Si quid habent veri vel Chronica, cana fidesve,
Clauditur hac cathedra nobilis ecce lapis,

Ad capud eximius Jacob quondam patriarcha
Quem posuit, cernens numina mira poli.

Quem tulit ex Scotis spolians quasi victor honoris
Edwardus primus, Mars velut omnipotens,

Scotorum domitor, noster validissimus Hector,
Anglorum decus et gloria militiae.

cf. Georg. Buchanan, histor. rer. Scoticar. libr. 8. p. 251. De baetyliis, talisma-
nibus, amuletis etc. multi existunt libri, quorum titulos tantum afferam, cum
descriptio atque adumbratio hujus argumenti nimis abhorreat a re, quae hoc
libello est tractanda. v. traité des talismans ou des figures astrales, Paris.
1668. — W. E. Loescher et Koblig, dissert. antiquar. d. talismanibus, Witeberg.
1697. 4. — P. F. Arpe, de prodigiosis naturae et artis operibus, talismanes et
amuleta dictis. Hammon. 1717. 8. — Abhandlung von den talismans, Soorau
1763. 8. — Geschichte der talismanischen kunst, o. o. 1792. 8. — Fictuld,
probierstein, Dresden 1784.

Qualis fuerit cultus baetyliorum, quibusnam caerimoniis exornatus, partim
ex iis, quae jam protulimus, elucet. Reliqua addemus. Lapides, qui sacri, i.
e. numinibus quibusdam addicti habebantur, uncti, coronati, adorati sunt.
De lapidibus unctis cf. J. J. Bellermann, über die alte sitte steine zu salben.
Erfurt, 1793. et Theophrast. character. eth. cap. 17.: καὶ τῶν λιπαρῶν λίθων τῶν
ἐν τοῖς τριοδοῖς παριῶν ἐκ τῆς ληκύθου ἔλαιον καταχεῖν καὶ ἐπὶ γόνατα πεσῶν

καὶ προσκυνῆσας ἀπαλλάττεσθαι. — Siculus Flaccus d. cond. agror. p. 5: quum
terminos ponerent, ipsos quidem lapides in solidam terram rectos collocabant
proxime ea loca, quibus fossis defixuri eos erant, et ungento, velaminibusque
et coronis ornabant. — L. Apulejus: neque enim justius religiosam moram
viatori objecerit aut ara floribus redimita, aut spelunca frondibus adumbrata,
aut quercus cornibus onerata etc. vel lapis unguine delibatus. — Arnobius:
Si quando conspexeram lubricatum lapidem et ex olivi unguine sordidatum,
tanquam inesset vis praesens, adulabar, affabar, et beneficia poscebam. —
Lucian. concil. deor.: πᾶς λίθος χρησμωδεῖ, ὃς ἂν ἐλαίῳ περιχύθη. — Prudent. c.
Symmach.:

Lapis illic.
Si stetit antiquus, quem cingere severit error Fasciolis.

18



Lucret. lib. 5. Velatum vertier ad lapidem, idem est quam adorere lapides. —
Apulej. apolog. pag. 504: Negant, vidisse se, qui ibi fuere, unum saltem in
finibus ejus aut lapidem aut ramum coronatum. — Minutius Felix in epist.: Non
boni viri est, Marce frater, hominem domi forisque lateri tuo inhaerentem sic
in hac imperitiae vulgaris coecitate deserere, ut tam luculento die in lapides
eum patiaris impingere, effigiatos sane et unctos et coronatos. — Jacobum
defendit Augustinus, more idololatriae lapidem non perfudisse oleo, velut
facientem illum Deum, neque adorasse neque ei sacrificasse. Lucianus in
pseudomante narrat, Rutilianum, si quando conspexisset lapidem unctum vel
coronatum, continuo in genua cecidisse, adorasse, vota fecisse et prospera
ab illo postulasse. Sanchuniathon appellat baetylos lapides animatos, λίθους
ἐμψύχους, quos Bochartus correxit in lapides unctos. Clemens Alexandrinus
vocat eos λίθους λιπαρούς, lapides pingues, oleo perfusos.

Antiquissima apud Graecos litholatriae vestigia quaerenda esse mihi
videntur in multis fabulis, quae a poëtis rerumque scriptoribus de permutatio-
nibus deorum atque hominum in lapides traduntur; quibus ostenditur veteres
credidisse, in saxis habitare numina quaedam inferiora, vel daemones, pari-
ter atque nymphas in fluminibus et arboribus. Huc pertinet mythus omnium
notissimus de Deucalione et Pyrrha, qui ex lapidibus post tergum jactis ho-
mines procrearunt post diluvium magnum, quo totum genus humanum ad
internecionem redactum fuisse traditur. Accedunt fabulae mythographorum,
quas magna ex parte ab antiquitate traditas acceperunt, de commutationibus,
exempli gratia, Batti per Mercurium in lapidem Lydium, Celmi per Jovem
in adamantem, Phaëtontiadum per deos in succinum, Erycis aliorumque
Phinei comitum per Perseum in lapides, Kerkopum, aliorum. — Hindostani
multa fabulantur de lapide, cui nomen est Salagramma, in quem Wishnu
per exsecrationem mulieris cujusdam, quam assumta facie absentis mariti
fefellerat, mutatus est. Item Krishna in lapidem vertebatur.

Jam pauca nobis addenda sunt de cultu lapidum apud alios praeter
hos quos commemoravimus populos usitatissimo, cujus nonnulla at non
satis explicata et demonstrata exempla in medium proferunt Meiners, allge-
meine geschichte der religionen, bd. 1. s. 151. Zoëga de usu atque origine
obeliscorum pag. 196. Exempla litholatriae, qualis apud paganos versatur,
colligenda sunt in itinerum scriptoribus, quorum de Mogolibus et Seribus
vid. Isbrand, voyage de Moscou à Chine en 1692. tom. 8. des voyages du
Nord, pag. 111. — de Buraetis, Georgi, beschreibung der nationen des russi-
schen reichs, Petersburg 1776. s. 318. — de Jacutis, Sarytschen, reise in das
nordöstliche Sibirien, deutsch von Busse. Leipzig 1805. 8. 1. tom. pag. 27.
— de Lapponibus, Regnard, reise nach Lappland, im 6. band der sammlung
von reisen, s. 321. — Schefferi Lapponia, cap. 7. pag. 93. cap. 9. pag. 104.
— Haegstraem hist. gén. d. voyages. tom. 19. pag. 259. — de Tybetanis et
Hindostanis vid. A. Georgi alphabetum Tybetanum, Rom. 1762. 4. pag. 284. —
Rogerius, new eroeffnetes heydenthum, Nuernberg 1663. 8. 1. 16. — Tavernier,
reisebeschreibung, 1681. fol. 2. 169. — A. Hamilton a new account of the east

19



Indies, Edinburgh 1727. 8. pag. 383. 385. — de Tunkinesis v. Tavernier, reise-
beschreibung 3. 89. — de Amboinesis, Valentyn, ouden nieuw oost Indien,
Amsterdam 1724. fol. 3. 2. — de Peruvianis, Acosta histoire naturelle et morale
des Indes occidentales, Paris 1606. 8. pag. 206. — De Mexicanis, Alexander
v. Humboldt, vues des Cordillères, cah. 2. pag. 94. — de Aethiopibus et Afris,
de Bry descriptio regni auriferi Guineae, in tom. 6. Ind. orient. pag. 21. — de
Guineensibus Afris, Haegstraem hist. gén. d. voyages, tom. 1. liv. 9. cap. 7. §. 7.
— de Narsingensibus ibid. liv. 1. cap. 4. §. 4. — Quorum omnium fere auctorum
descriptiones de modo litholatriae et de forma ac colore lapidum consentiunt
cum iis, quas jam exposuimus. Idolum quoddam in pagoda Dschaggernau-
tensi cultum Hamilton l. c. describit, lapidem esse magnum pyramidalem
ceterum deformem et nigri coloris. — Ejusdem generis est Sommonacodom,
quod simulacrum sub forma rudis saxi colunt Siamesi. Deus „Tlaloteuctli,“ ut
diligentissimus animadversor Alexander ab Humbold observat, a Tultequibus
sub forma duorum candidorum lapidum colitur, qui „teotetl“ h. e. divini dicun-
tur. Hindostanos notat Fridericus a Dalberg l. c. urbe Nepali apud Benares pro
simulacro Mahadevae, amoris et procreationis dei, saxum nigrum venerari.
In pagoda sive sacello Puravattam vel Pervuttum dicto lapis stat coniformis,
quem „Mali-kardi“ dicunt, cf. Mackenzie’s reise, tom. 5. s. 20. Narsingenses
in Indiae peninsula habitantes tres lapides nigros in sacello positos adorant.
Vincent. Belior. in lib. arab. scripto advers. Muhamedanos, populos Indicos
Albarachumas et Zechiamos bis anno lapidum tumulos collegisse, collectos-
que pro numinibus adorasse, refert. „Adoscht“ nomen lapidis, quem veteres
Parsi sacrum habebant, in quo ignis sacer „aleschdan“ dictus splendebat.
In Atui, una ex insulis Sandwichianis lapis quadratus Tongoroae deo tutelari
consecratus fuit, cf. J. Cook. lib. 3. cap. 11. Exemplum, quod ad probandum
apud Frisios et Saxones morem colendi lapides Zoëga et Dalberg locc. citt.
afferunt, ineptum est, cum statuam illam lapidem deformem plane rudem ac
nulla arte fabrefactam fuisse, omnes rerum Germanarum scriptores negent.
Idcirco Zoëga immensum apparatum criticum omittere potuit, quem substru-
xit, quo nomen originemque statuae Irminsulae quae dicitur, explicaret. Apud
Aegyptios deum Canopum, cujus forma est notissima, ex baetylo quodam
traxisse ortum suum qui arbitrantur, a Zoëga recte refutantur. Apud veteres
Sauromatas deus Czur idem erat, qualis Romanis Terminus. Storjunkare,
juxta mythologiam Lapponicam dominus terrae, silvarum, sub forma lapidis
plane rudis colitur, cui idem est nomen, quod numini. In Saxonum morem
aliquid lucis affert Caroli Magni capitular. 7. §. 236: si infideles vel faculas
accenderint, vel arbores aut frondes aut saxa venerentur, et presbyter hoc
eruere neglexerit, sacrilegii sese reum esse cognoscat. — Ceterum censet J.
Grimm, deutsche mythologie, Göttingen 1835. s. 370. cultu saxorum maxime
praecellere doctrinam Celticam, qualem Druidae constituerunt. Germanorum
erat mos, lapides judiciales et rituales sacrosanctos habere. Per totum vero
medium aevum superstitiosa opinio de viribus secretis lapidum late patuit,
quam Marbodi (†1123.) liber lapidum et Alberti Magni (†1280.) opus aluerunt.

20



Graecorum lapidem alectorium facillime recognoscimus in fabulosa gemma
„siegstein“ dicta, de qua Marbod l. c. cap. 3.

Invictum lapis hic reddit quemcunque gerentem,
Extinguitque sitim patientis in ore receptus.

Alias lapis serpentinus victoriam parans praedicatur in poëmate Vindobon.
cod. quod Grimm l. c. s. 632. laudat: „ich höre von den steinen sagen, daz
grôze tugent daran lige, die natern und kroten tragen, swer sie habe, der
gesige.“ Lapis, quem dicunt „siegstein“ commemoratur Otnit 558. 559. et
Vilkinasag. cap. 96. cui aequalis est alius „wünschelstein“ apud Basile pent-
amerone 4. 1. Similes lapides mirifici in carminibus epicis saepe ob viam
currunt. Britanni etiamnunc lapidibus quibusdam „holedstones“ sive „holysto-
nes“ dictis, i. e. saxis cavatis vires salutares attribuunt. Jam Edda Saemund.
137b similis amuleti „Jarknas“ dicti mentionem facit, qui idem esse dicitur,
quem in corona imperatoris Romani immissum orphanum sive pupillum
vocant scriptores medii aevi. De lapidum cultu in Germania septentrionali
vid. Conringii antiqq. stat. Helmstad. — Wormii monument. dan. lib. 1. cap.
4. — Trogill. Arnkiel, cymbrisches heydenthum s. 223. — Joann. Pickardt,
korte beschryvinge van eenige verborgene antiquiteten s. 23. Jusjurandum
dederunt „at ursvoelum unnar steini“ et „at enom hvîta helga steini“ Edda
Saem. 165a. 237b. — Aërolithos, quos dicunt „donnerkeile“ Dithmarsi hodie
quoque venerantur et asservant, v. Müllenhof schleswigsche volksagen no.
480. — Montem Lusaticum Czornebog dictum urbi Budissin vicinum, cujus
alterum latus „prasica“ appellatur ab oraculis petitis, comparare licet cum
Romana illa „bocca della verità“ quam supra laudavimus, nec non cum saxo
loquente Celtico, quem vocant „Llech-Llavar“ et cum rupe mirabili Druidarum
in insula Mona sita, cui nomen est „Maen Mordhwyd“ de quibus vid. Mones
europäisches heidenthum 2. s. 457. Quid quod in fabulis Christianis mirae
res de lapidibus narrentur? In historia fabulari de Sancto Graali lapis exillix
commemoratur, qui e corona Luciferi in terram cecidisse et postea in ci-
borium eucharistiae commutatus esse dicitur, quod hodie etiam Genovae
ostenditur, „il sacro catino“ dictum. — Simillimae mythorum Graecorum et
Indicorum sunt innumerae paene fabulae de gigantibus, qui lapidescunt,
quorum sua quaeque gens monumenta in aeternam memoriam conservat
et posteris tradit. De nominibus gentium urbiumque a litholatria ductis jam
antea disseruimus.

Haec habui, quae de nomine et cultu baetylorum dicerem: quibus per-
tractatis restat, de origine et causis litholatriae disserere, sententiasque
hominum eruditorum sub examen vocare. Quantum, idque gravissime pec-
catum sit in explicandis quum Graecorum et Romanorum, tum ceterarum
gentium fabulis, ut ab antiquis ita maxime ab hodiernis scriptoribus, quis est
qui nesciat? Quali licentiae, quam permulti viri docti jure reprehenderunt,
et in narranda et in explicanda de baetylis fabula ob viam occurramus, mox

21



videbimus. Haud minimam culpae partem attribuendam esse mythographis
nostris, symbolicis qui dicuntur scriptoribus, inter omnes constat. Des Bros-
ses, du culte des Dieux fétiches, recte animadvertit: „le système du sens
figuré une fois admis, on y voit facilement tout ce que l’on veut, comme dans
les nuages.“ Certe: media tutissimus ibis! — Exstiterunt permulti interpretes,
in quos egregium illud Goethianum cadat: „Ihr legt nicht aus, ihr legt hinein.“
— Sunt qui in explicandis atque adumbrandis fabulis antiquis unam solam
viam sequi studeant, quos in eo, quod ipsi justum ac verum habebant, sae-
pius valde errasse videmus: qui steriles herbas eligentes hortum repurgent,
eodemque tempore triticum evellant: vel quorum studia ac labores cultu-
rae prosint, ac simul plantas parasiticas foveant. A pluribus interpretandi
rationibus opem solam poscendam esse existimo, nec in eorum numero
haberi volo, qui praeconceptis opinionibus atque immaturo examine ad rem
tractandam accedant. Friedrich August Wolf, vorlesungen über encyclopädie
der philologie, herausg. v. Stockmann, Leipz. 1831. s. 235: „keine einzige
quelle kann so sein, dass man alles in der mythologie aus ihr erklären könn-
te; vielmehr muss bei jeder mythischen erzählung darauf gesehen werden,
welcher art, ob sie historisch, physicalisch, astronomisch oder moralisch ist.“
— Notissima sunt somnia mythologica Euhemeristarum inter Graecos, inter
Germaniae septentrionalis rerum scriptores Saxonis Grammatici, quorum
dei atque heroes deposita veste mythica habitum suum permutant, ut jam
non fabulas, sed res gestas infiniti regum numeri legere credamus. Artem
hermeneuticam sive enarrationem fabularum, quas ab antiquis accepimus,
hypotheses paene fama spoliasse, satis cognitum est. Ne nimis procul a
veritate aberremus, id inprimis persuasum habeamus necesse est, omnes
fabulas ab una origine derivari non posse: et quanquam in omnibus, quas
jam collectas in medium proferemus, opinionibus hominum eruditorum de
origine et causis cultus baetylorum plus minusve inesse veri, negari non
potest, tamen ne una quidem de hoc argumento sententia rem acu tetigisse
videtur.

Inter eos, qui cultum lapidum sanctorum ex sola fetissorum religione
tamquam ex primitiva explicare student, maxime des Brosses l. c. hanc suam
sententiam urget, quem magna ex parte secuti sunt Zoëga, Muenter, Dal-
berg, alii; qui quanquam id non absque eruditione praestiterunt, assensum
tamen in omnibus vix ac ne vix quidem merentur. Fetissismus, qui dicitur,
est cultus numinum rudissimus ac brutissimus, qualem etiamnunc multae
vel plurimae Africae interioris aeque ac Americae et Siberiae gentes fovent,
quae qualibuscunque rebus modo utilibus modo nocivis, truncis, sagittis,
cippis, lapidibus, innumeris ceteris honorem divinum perhibent. „Fetisso“
est vox portugallica, quamcumque rem incantatam denotans, cujus etymon a
latino verbo: fari, duci solet. Des Brosses, du culte des Dieux fétiches (Berlin)
1763. primus hoc vocabulo usus esse dicitur, quod Winterbottom in account
of the native Africans of Sierra Leona tom. 1. pag. 99. a voce portugallica:
feticeira, h. e. incantatrix, derivare mavult; in qua etymologia nihil novi inest.

22



Equidem inveni in Thomas Broughtons historischem lexicon aller religionen,
Dresden u. Leipzig 1756. prius exemplum notionis fetissismi, qua narratur:
„die Neger zählen auch gewisse steine unter die fétiches.“ — Meiners de
falsarum religionum origine et causis, in commentar. Gottingens. tom. 7. pag.
70-73. in numero fetissorum complectitur ignem, flumina, coelum, aërolithos
etc. et distinguit inter fetissorum, hominum divorum et astrorum cultum.
Boettiger. ideen zur kunstmythologie, Zoëgae opinionem, qua baetylia omnia
ad fetissos quosdam obscuros Pelasgicos referenda esse censet, justissi-
mam habet. Jam quis crederet, etsi Graecos Romanosque antiquissimis
temporibus morem illum colendi lapides tanquam fetissos ex oriente ad-
optasse concedatur, eos populos tam illustres in quaque arte scientiaque
humana, eum cultum, quo barbari utebantur, postero etiam retinuisse, quum
jam philosophi exstiterant, qui de rerum natura, earumque principiis disqui-
siverunt? Quis crederet, Graecos, quos ante omnes aequales et posteros
arte statuaria tantopere excelluisse constat, ut hodie quoque celeberrima ex-
empla nobis praebeant: quis crederet, quaeso, contentos fuisse rudibus illis
simulacrorum formis, quae in adytis deorum summis honoribus habebantur,
nisi vim quandam naturalem vel supranaturalem secretam inesse putassent,
quae venerando digna videretur? Conferant illi, qui ita de baetyliorum cultu
ejusque origine judicabant, conferant Graecos ceterosque populos omnes,
qui fetissorum cultores praedicantur, cum incultis illis, quas modo comme-
moravimus nationibus, quae tantopere ab omni cultu atque ab humanitate
absunt, quarum stupiditas in proverbii consuetudinem veniret. Certe aliae
causae cultus baetylorum quaerendae sunt. Ipsi illi, qui originem litholatriae
ex fetissismo ducere tentabant, aliam quoque causam quaesiverunt, qua
diversitas modo exposita tolleretur.

Idcirco Muenter l. c. pag. 9. ortum et baetyliorum et cultus eorum ab
aërolithis duxit, quos cum sabaeismo, qui astrorum cultus totum per orientem
latissime patuit, et sine dubio religio primitiva erat, consociare studet. Quod
idem Scheuchzerus vir doctus Tigurinus, ineunte saeculo 18. florens, conjecit
in libro cui nomen dedit auctor kupferbibel, in welcher die physica sacra oder
naturwissenschaft der in der heiligen schrift vorkommenden sachen erläutert
wird cap. 38. §. 265. seqq. Boettiger et ipse, qui alias causam et originem li-
tholatriae in fetissorum cultu quaerit, a sabaeismo auxilium petit, cujus patria
in Aegypto, in Arabia et Phrygia ponitur. Jam si quaeritur, quo modo affinitas
stellarum cum lapidibus, maxime cum baetyliis probari possit: in primis hoc
observandum est, cacumina montium, excelsorum lapidum, aptissima fuisse
loca et ad conspicienda et ad colenda astra, unde venit, ut innumeros fere
montes in toto terrarum orbe sacrosanctos haberent homines superstitiosi.
Deinde veteres permultis lapidibus vim quandam divinam insitam attribuisse
jam antea exposuimus, quam inprimis in magnete, in succino, aliis reperiri
crediderunt. Lapides illos animatos λίθους ἐμψύχους, quos Sanchuniathon
in fragmento illo apud Eusebium in praep. evang. asservato memorat, Mאבני
!Mנפשׁי qui hebraice dicuntur, a veteribus stellas de coelo delapsas putatos

23



esse, ex eodem Euseb. lib. 1. 10. intelligi licet: Ἀστάρτη εὗρεν ἀεροπετῆ ἀστέρα,
ὃν καὶ ἀνελομένη ἐν Τύρῳ τῇ ἁγίᾳ νήσῳ ἀφιέρωσεν. — Astra de coelo delapsa
genii fugaces atque commutati esse putabantur, et lapis ardens e nubibus
decasus stella exstincta habebatur. Ergo cum lapides relationem quandam
cum stellis habere veteres putarent, uti multis exemplis docemur, stellis vero
genii sive daemones aut heroes et homines divi praeesse crederentur: ita
facillime numina cum symbolis, cum astris et postea cum lapidibus jungi
poterant, quos pro simulacris habebat cultus. Pausan. 3. 20: κίονες ἑπτά, κατὰ
τρόπον οἶμαι ἄρχαῖον, οὓς ἀστέρων φασὶν ἀγάλματα. — Beausobre, histoire du
Manichéisme, tom. 1. pag. 223: Les Orientaux croyaient, que les anges sont
des esprits ignés, opinion, qui passa dépuis chez les Chrétiens, et qui, si
je ne me trompe, s’était communiquée aux Juifs longtemps auparavant. —
Hoc recte animadvertit auctor. Nam apud Judaeos lapis sanctus in prover-
bium abierat, cf. Jes. 8, 14. Joann. Phil. Casselius in diss. περὶ τῶν λίθων
κεκραξομένων comment. ad. Luc. 19. 40. multa ad demonstrandam illam su-
perstitionem, quae lapidibus nonnullis vim supranaturalem tribuerat, contulit.
In lapidibus numina habitantia a Graecis credita esse, multae docent fabulae,
de permutationibus deorum hominumque in lapides factis, quarum supra
compluria attulimus exempla. Muenter praeterea nummos notat, in quibus
lapidum imagines atque insuper stellae excusae conspiciuntur. Miramur, viri
doctissimi curas et industriam nonnulla subterfugisse, quae ad sublevandam
atque augendam illam de baetyliorum origine opinionem haud inepta esse
videntur. Plutarchus de placitis philosophorum, cap. 13. Diogenem fere idem
de astris sensisse, est testis, qui stellas ardentes lapides pumicosos habuisse
dicitur. Anaxagoram, Democritum, Metrodorum, alios, solem massam igneam
putasse, notat Plutarchus ibidem. Philosophi in his de astris et lapidibus sen-
tentiis antiquam opinionem adoptarunt, quae in saxis ignem elementarem
atque principium procreationis jacere contendit, unde venit, ut post diluvium
Deucalioneum homines e lapidibus progenitos esse fabularentur Graeci. —
In eo quod Muenter de errore Eckhelii in doctrina nummorum veterum circa
pileos dioscurorum notat, mihi quidem ipse errare videtur, eum dicat, for-
mas lapidum stellis exornatorum non satis differre a pileis dioscurorum, ita
ut de hoc argumento disquisitio accurata etiamnunc sit in piis desideriis.
Quid stellae, quibus lapides in nummis excusi saepius ornati videntur, aliud
significant, quam vel affinitatem saxorum cum astris a veteribus creditam,
vel ipsum illum honorem divinum, quem Graeci et Romani pariter ac populi
orientales iis habuerunt? Stellae insuper lapidibus sunt attributa quaedam
numinum, quorum simulacra saxis repraesentabantur. Certe, si concedimus,
eam quam Muenter et alii eruditi homines sequuntur rationem originis litho-
latriae explicandae, in ea singula exempla adhibendam esse, quae diserte a
scriptoribus aërolithi declarantur: tamen ad omnes locos, qui de baetylorum
cultu nobis traduntur, pertinere, negemus oportet. Quid quod non solum
lapides, verum etiam simulacra lignea rudissimarum formarum, trunci, ancilia
cetera de coelo cecidisse fabulentur Graeci et Romani: unde facile intelligi

24



potest, id eo solum studio praedicatum fuisse, quo major auctoritas evaderet
et sanctitas, qua apud rerum naturalium imperitos homines baetylia habe-
bantur. Hodie etiam in terris orientalibus interdum aërolithos inveniri, multa
exempla ab itinerum scriptoribus relata docent: sed cur a Graecis tantus
numerus eorum tanquam numina ipsa habita sint, et qua re eorum cultus tam
late patuerit, apud eos quoque, qui miraculorum a sacerdotibus traditorum
testes non fuerunt, non intelligitur. Satis superque indices lapidationum ex
scriptis veterum et hodiernorum afferebantur, quibus omnia explicari posse
puto, praeter id solum, ex aërolithorum casu ortam esse totam baetyliorum
religionem. De imbre lapidum, qui Mario consule evenit, scribit Plin. hist.
nat. 2. 58. Chronicon Syricum Aboulfaradi sive Gregorii Barhebraei lapida-
tionem anno 769. post Chr. nat. factam narrat, de qua vid. Silvestre de Sacy,
notes à la déscription de l’Égypte d’Abd-al-atif. Paris 1810. 4. pag. 505. —
Stobaei eclog. physic. cap. 15. 1. — Aristotel. de meteoris. — Jos. antiq. 10. 11.
— Exod. 28. 24. Ceterum cf. Livium, Plinium, Flavium Josephum, Julium Ob-
sequentem, qui dispersa lapidationum exempla praebent. Hodiernorum, qui
aërolithorum partem naturalem premebant, inprimis hi sunt: Szarn, lithologie
athmosphérique. Paris 1803. — Dr. Chladni, chronologisches verzeichniss der
mit einem feuermeteor niedergefallenen steine und eisenmassen, in Gilberts
annalen der physik bd. 15. s. 307. — V. Ende, über massen und steine, die vom
mond auf die erde gefallen sind. Braunschweig 1804. — Noch ein beitrag zur
geschichte der vom himmel gefallenen aërolithen, in Vogts magazin für den
neuesten zustand der naturkunde. März 1804. — Boetticher, was ist von den
steinen zu halten, die vom Himmel fallen? Deutsche monatsschrift, August
1796. — Reuss, über den steinregen bei Lissa, im journal der physik, chemie
und mineralogie. 8. bd. 2. heft 5. 457. — Multa quoque dispersa inveniuntur
in his scriptis: Freret, réflexions sur les prodiges rapportés dans les Anciens.
mém. d. l’acad. d. I. et d. B. L. tom. 6. pag. 706. seqq. — Falconnet, sur la pierre
de la mère des Dieux. ibid. tom. 23. pag. 213. — Falconnet, sur les baithyles.
ibid. tom. 6. pag. 513. seqq. — Illi qui in aërolithorum imbribus originem
baetyliorum et causam litholatriae quaerunt, maxime timorem metumque
hominum urgent, quo affecti esse debebant conspicientes saxa magna saepe
mole e nubibus delapsa. In qua opinione multum inest veri. Secundum ver-
sum Lucretii notissimum: Primus in orbe deos fecit timor. — Hume, origine of
religion, — Boulanger, antiquité dévoilée, — Dalberg, meteorcultus der alten,
— alii, metum ac timorem causam omnium religionum fuisse contendunt.
Zoëga quoque inter antiquissimas errores origines et latissime patentes hoc
refert, quod inopinato eventu perculsi rudes homines uni aliive rei divinam
et plus quam naturalem virtutem inesse crederent, ad bona procuranda vel
ad mala abigenda. l. c. pag. 241.

At forma et figura, nec non color aërolithorum, uti hodie novimus, sae-
pissime plane contraria est ejus, qualem veteres auctores describunt, certe
multum differt. Quid nunc? Jam pervenimus ad tertiam de origine litholatriae
opinionem discutiendam, quam multo majoris momenti esse in explicandis,

25



de natura baetyliorum fabulis videbimus. Antiquissimis temporibus, quibus
ars statuaria in cunabulis quasi fuit, lapides paene deformes, certe rudes at-
que inculti pro deorum simulacris habebantur. Lapides inprimis, qui symbola
virium divinarum esse putabantur, vel tales, quales natura ipsa formaverat,
vel paulum modo adjuvante arte humana colebantur. Maxime sublevari vi-
detur haec opinio, quod in nonnullis lapidibus honore divino cultis faciei
cujusdam humanae vestigia sane rudia atque irregularia conspiciebantur,
qualia exempli gratia lapidi Pessinuntio Cybeli consecrato Prudentius hymn.
10. 155. et lapidi quem Arabes etiamnunc venerantur, Hadschar-al-Assowat
dicto, Euthymius Zygabenus in panoplia, ed. a Sylburg. tribuunt. Audiamus
testes, qui ad corroborandam hanc sententiam adduci possunt. Barbaros,
quia artem sculptoriam ignorarent, lapides pro diis coluisse, dicit Dio Chryso-
stomus in orat. 12: πολλοὶ τῶν βαρβάρων πενίᾳ τε καὶ ἀπορίᾳ τέχνης ὄρη θεοὺς
ἐπονομάζουσι καὶ δένδρα ἄργὰ καὶ ἀσήμους λίθους. — Item Pausanias in Achai-
cis refert, solenne fuisse antiquitus in Graecia rudibus lapidibus exhibere
honores deorum. Böttiger, ideen zur kunstmythologie, bd. 2. herausg. von J.
Sillig, s. 135. ἀργοὺς λίθους, quos Pausanias commemorat, contractos esse
ex ἀεργοῖς λίθοις, recte notat. Respondent enim illis signa inertia, de quibus
vid. Arnob. adv. gent. 1. pag. 13. — Clemens Alexandrinus in stromat. πρὶν γ’
οὖν ἀκριβωθῆναι τὰς τῶν ἀγαλμάτων σχέσεις, κίονας ἱστάντες οἱ παλαιοὶ ἔσεβον
τούτους ὡς ἀφιδρύματα τοῦ θεοῦ. — In onomastico Pollucis, ed. Hemsterhuys.
lib. 1. pag. 11. haec notio reperitur: κοιλάναι λίθους εἰς θεοὺ μόρφην, excavare
lapides in deorum imaginem. In eo, quod Joann. Spencer de legg. Hebraeor.
lib. 2. cap. 4. conjicit, gentes naturae quodam instinctu res naturales nullo
artificio adulteratas sine signis et figuris numini gratiores existimasse, nihil
est quod probari possit: cum populos omnes numini nihil obtulisse praeter
perfectissima quaeque et optima, satis constet. Tirocinio artium finito apud
omnes gentes statuas et templa deorum quam maxime fieri potuit ornata
videmus. Telchines, autochthonos insulae Rhodi primos fuisse, qui simulacra
deorum fecissent, laudat Diodor. Sic. bibl. 5. 55. Telchinium sive Thelginium
nomen a voce θέλγειν, quae denotat incantare, fascinare, derivatur, de quibus
vid. Lobeck Aglaoph. 3. 4. pag. 1181.

Proxima huic opinioni videtur esse ea, quae originem cultus baetyliorum
in honore permagno et quasi divino quaerit, qui lapidibus pro monumentis
constitutis habebatur. Ut a rebus exorsi rudibus ac simplicibus primaevi
homines per gradus ad elegantia et magnifica simulacra deorum pervener-
unt: ita quoque antiquissimo memoriae subsidio, rudibus saxis, lapidum
mole, ligneisve truncis utebantur, quibus posteritati notitiam rerum gestarum
traderent, satis experti, sine externo recordationis praesidio cognitionem
rerum memoriae soli concreditam perire. Quo minus hoc fieret, simulque
monumenta illa sine arte constituta longum per tempus durarent, sacrosanc-
ta ut sua ita aliorum habebant. Innumera fere hujus rei sunt apud veteres
scriptores exempla, quorum ea modo afferamus, quae lucis aliquid disquisi-
tioni de hac institutione suscipienda praebeant. Magna ex parte memoriam

26



rerum a Diis vel ab heroibus gestarum posteris tradiderunt illi lapides. In
Athenarum Acropoli lapis ostendebatur non magnus, cui Silenus insedisse
ferebatur, quando in Atticam venit Bacchus, Pausan. 1. 3. — Apud Megarenses
in arce Alcathoi regis alter ostendebatur lapis, in quo Apollo lyram dicebatur
deposuisse, opem laturus Alcathoo in arce muro cingenda, unde saxum son-
ans evasisse fertur, v. Pausan. 1. 42. — In eadem civitate prope prytaneum
saxum erat quoddam Anaclethra dictum, ubi Cererem narrabant Proserpinam
filiam raptam ab inferis revocasse, Pausan. 1. 43. — Eleusinii monstrabant
petram, cui nomen erat Agelastos, ubi post longos errores consederat Ceres
maerore afflicta de raptu Proserpinae, Apollodor. bibl. 1. 5. — Eodem studio,
in memoriam factorum et rerum gestarum Aegyptii ingentiail la monumenta,
pyramides, obeliscos erexerunt; e quo scilicet solo conjici non potest, Aegyp-
tios a cultu lapidum non abhorruisse, cujus indicia obelisci et pyramides
non sunt satis luculenta, uti quidam voluerunt, exempli gratia Bidermann
in otior. litterar. part. 1. pag. 136. qua de litholatria veterum agitur. — De
more antiquo apud Hebraeos erigendi monumenta, Rosenmüller testimonia
collegit in libro: altes und neues morgenland bd. 1. 5. 48. artikel 27. ad 1.
Mos. 12. 7: „die patriarchen waren sorgfältig darauf bedacht, das andenken
an wichtige ereignisse durch altäre, behauene steine und andere dauernde
denkmale zu erhalten.“ — cf. Genes. 12. 7.; 13. 18.; 28. 18.; 31. 48.; 26. 33.

Hic commemorandi sunt termini, quibus honorem divinum habitum esse,
jam antea vidimus. Dulaure, des cultes qui ont précédé et amené l’idololatrie,
pag. 160. originem baetyliorum in terminis quaerit, ac primum quidem bae-
tylum, qui Delphis asservaretur, eo solo studio positum fuisse dicitur, quo
fines templi sacrosancti haberentur. Sanchuniathon docet, in Phoenicia mul-
ta baetylia inveniri, ibique sacra haberi, tanquam terminos finibus tuendis
positos. Cultum saxorum a baetyliis, i. e. aërolithis, atque a terminis exortum
esse, concedit Boettiger l. c. pag. 135. Jam antiquissimis temporibus lapides
pro terminis positos esse, intelligitur ex Homer. 2. 20. v. 403. ubi Minerva
Martem percussura

λίθον εἵλετο χειρὶ παχείῃ

κείμενον ἐν πεδίῳ μελάνα, τρηχύν τε, μεγάν τε,
τὸν δ’ ἄνδρες πρότεροι θέσαν ἔμμεναι οὖρον ἀρούρης.

Termini et ipsi ab Herme, sive Mercurio nomen accepisse videntur, cum
sermone hebraico, !Mהר herem, fines denotet, a qua voce graecum nomen
῞Ερμης derivatur, cujus simulacra terminorum simillima fuerunt. Quid quod
conjecerint quidam, vocem: „mark, merkstein“ affinem esse cum latino Mer-
curio. Apud Hebraeos quoque !Mתרפי theraphim, in viis publicis ponebantur,
Ezech. 21. 26. in Iliade cf. Hom. 2. 303.; 22. 326. ubi in memoriam foederis
instituti lapis ponebatur. A lapidibus, quibus populi simulacris servientes
ad foedera sancienda utebantur, forsitan mos ortus est, per lapides jurandi,
de quo conferatur, quod supra dictum est. Similes lapidum, quales apud

27



Graecos commemorantur, ut Kappotas apud Lacedaemonios in quo Orestes
insederat et a vesania liberabatur, vid. Pausan. 3. 22. etiam in sacris litteris
notantur, vid. Genes. 28. 18. ubi de lapide agitur, quem Jacobus in memoriam
somnii erexit, et cui nomen dedit בּיתÊאל! beth-el, i. e. domus dei. Cum Jos.
4. 4. ubi Josua Jordanem transgressus duodecim lapides in medio flumine
elatos poni jussit juxta numerum stirpum Israëlitarum, cf. Jos. 24. 25. — Reg.
1. 7. 12. Samuel, fugatis Philistaeis, in memoriam victoriae lapidem posuit. —
Huc pertinet statua quam dicunt Irmensulam, quam in memoriam victoriae
cujusdam positam esse, dubitari non potest. Joduta quoque similis statua in
pago Mansfeldico Thuringiae fuisse videtur, fide non habita fabulis chronista-
rum, qui eam in recordationem victoriae imperatoris Henrici 5. positam esse
dicunt. Venerem in magno lapide Brachthan dicto posteris etiam temporibus
coluisse Muhamedanos, quod crederent, super eum patriarcham Abrahamum
cum pellice Hagar coiisse, aut camelum ei alligasse, cum Isaacum filium
erat sacrificaturus, scribit Euthymius Zygabenus in panoplia. Sacri autem
habiti sunt istiusmodi lapides eo, quod omnium interesset, ne frangerentur,
neve loco moverentur. Alia exempla praetermitto. A prisca consuetudine,
monumenta affusis unguentis, sertisque et vittis impositis ac solemni sa-
crificio facto consecrare, repetendi videntur illi lapides qui dicuntur uncti,
λίθοι ἀληλιμμένοι, sive !Mנשׁפי Mאבני abanim neschephim, uti Bochartus in libro
qui inscribitur Phaleg et Canaan, corrigere voluit, pro !Mנפשׁי Mאבני abanim
neschephim, h. e. lapides animati. Cum his conferri possunt uncti lapides
apud Minutium Felicem, et pingues lapides sive λίθοι λιπαροί apud Clemen-
tem Alexandrinum, nec non apud Apulejum in apologia. Simulacrorum seu
idolorum apud Hebraeos ante Genes. 31. ubi de τοῖς !Mתרפי theraphim La-
banis agitur, mentio fieri non videtur. Illa idola, theraphim dicta, baetylia
in modum lapidis Pessinuntii formata, humanae faciei vestigiis exornata
fuisse, verisimile habeo. !Mתרפי theraphim, a nonnullis certe linguae hebraicae
non satis peritis, eadem habebantur cum !Mשׂרפי seraphim, et cum Serapide
Aegyptiorum. Sed quid inter utramque vocem apud veteres intercesserit
discriminis, satis cognitum est. Habet earum suam quaeque vox radicem, ut
theraphim a verbo !Pתר tharaph h. e. percontari, oraculum petere, seraphim
vero aut a voce hebraica !Pשׂר urere, aut a Sanscritica: sarpa i. e. anguis, de-
rivetur. Eos, qui utrumque miscuerunt, fefellit soni similitudo, ratione non
habita radicum. Simulacra primo non in hos usus posita, neque columnae,
stelae aut cippi in deorum honorem fixa sunt, sed ad memoriam et gloriae
mortuorum cumulum statuebantur. De lapidum cumulis pro sepulcris vel mo-
numentis in honorem atque memoriam defunctorum constructis apud gentes
stirpis Germanicae vid. Conring de antiquitatt. stat. Helmstad. et Worm in
monumentis Danicis, lib. 1. cap. 4. Quae in Holsatia reperiuntur, describit
Trogillus Arnkielius in libro, qui inscribitur: Cymbrisches heydenthum, s. 223.
De gigantum sepulchris ingente mole lapidum constructis, quae germanice
dicuntur „hünenbedde“ vid. Joann. Pickardt, korte beschryvinge van eenige
verborgene antiquiteten, p. 23.

28



Postea non ita intererat hominibus, primordii monumentorum oblitis, an
symbolum, an numinis ipsius, an symboli figuram adorarent, praecipue longo
temporis spatio intermisso a conditis illis monumentis. Tantum abest, ut
hanc superstitionem miram atque inauditam habeamus, ut naturalibus cau-
sis exortam esse putemus, praesertim cum etiamnunc multa hujus rei similia
videamus. Recordemur modo superstitionis nostratum, qui monumentis in
coemeterio positis vim sanandi morbos tribuunt. Vetustissimum etiam Grae-
corum morem fuisse, saxa sive quadrata sive rudia ac prorsus inculta, saltem
aliam quam saxi speciem prae se non ferentia pro simulacris atque idolis
ponere, neque aliter quam numinum simulacris et statuis divinum honorem
prohibere, docet Pausanias in Achaicis l. c. ubi de Mercurio Pharensi ejusque
tumulis e lapidibus constructis disserit. — Zoëga dicit, innumeras esse quae
occurrant hujus generis superstitiones, quae magna ex parte ortae videantur
e monumentis, licet nequaquam affirmari possit, omnes ab hoc fonte efflu-
xisse. Addit auctor, quin forte a monumentorum instituto natam esse omnem
illam fabulam de saxo a Saturno pro Jove devorato; quod concinnum est cum
nostra opinione in exordio demonstrata, fabulam postea fictam esse a sacer-
dotibus vel mythographis, qui aliter nomen baetylorum explicare nescirent.
Illud Zoëgae dictum viam nobis demonstrat, in qua pergendum sit. Non ex
una sola causa explicanda est origo litholatriae, quantumvis lucis afferant
eae, quas jam laudavimus, opiniones, sed ad multa alia quoque respiciendum
esse existimamus, cum, quodcumque antea dictum est, non in omnia cadat.

Eodem jure, quo nonnulli homines eruditi ex figura lapidum a veteri-
bus cultorum, qualem nobis scriptores adumbraverunt, cognationem eorum
cum aërolithis conjecerunt, uti Falconnet, alii, levitate quadam judicandi et
praeconcepta opinione fecerunt: nos quidem longe aliud demonstrare et
argumentis substruere posse videmur, quod a paucis commemoratur, nedum
urgeatur. Ratione enim habita similitudinis plurium baetylorum, ac paene plu-
rimorum, cum phalli notissima figura, persuasum habemus, baetylia magna
ex parte nonnisi pro symbolis procreationis serviisse, ac propriam signi-
ficationem phallorum in mysteriis explicatam, occultam vero fuisse plebi,
cui longe alium sensum fabulis exornatum persuaserint sacerdotes. Accedit,
quod attributa eorum numinum, quorum pro simulacris lapides sancti ha-
bebantur, consentiunt, deorum scilicet, qui vel agriculturae vel procreationi
praeerant, quorum inprimis notandi sunt Bacchus, Amor, Cybele, Ceres, Venus
etc. Cultum vero phalli affinem esse astrolatriae sive sabaeismo, docemur
locis veterum scriptorum, qui in hanc rem legi possunt, quorum magnam
partem jam attulimus. Vis supranaturalis vel divina, quam veteres lapidibus
attribuisse exposuimus, maxime fuit ignis elementaris, atque una cum eo vis
procreationis, unde explicatur, quomodo achati potestas augendi amorem
conjugalem tribui potuerit. Egregie Zoëga l. c. pag. 213. affinitatem phalli
cum cippis, truncis et lapidibus conoidicis illis demonstravit. Boettiger, ideen
zur kunstmythologie, bd. 1. s. 54: „zwei hauptgegenstände in den religionen
des alterthums sind der phallus und die schlange. Die letztere gehört ganz

29



eigenthümlich dem fetischismus, der erstere dem symbolisirten sterndienst.“
— Contra Falconnet, qui baetylia fere omnia echinitas habere voluit, Zoëga
recte animadvertit, echinitas nunquam habere formam vere sphaericam,
neque ejus molis visos esse, ut magni lapides dici possent. In echinitas
non cadit descriptio baetylorum. At nisi echinitae fuerant illa baetylia, quid
impedit, quominus affirmante descriptione ab auctoribus facta hysterolithos
appellemus? De priapolithis et hysterolithis, quos hodie quidem germaniee
dicere solemus: „venusmuschel“ vid. Plin. hist. nat. lib. 37. cap. 10. 57. qui eos
diphyes appellat, adjungens, ita constructos esse eos lapides, ut concubitu
venereo apti viderentur, nisi lapides essent. cf. Knight, account of some re-
mains of the worship of Priapus, pl. 15. pag. 85. — Hinc ex concha nata esse
dicitur Venus, Plaut. Rud. 3. 3, 43. vid. Lichtensteinii specimen palaeograph.
pag. 131. — Quantum apud Graecos nec minus apud Romanos, inprimis vero
apud gentes orientales phalli cultus floruerit, neminem fugiet. Ante templum
Veneris Hieropolitanum duo phalli, ingenti mole, 190 pedes alti collocati erant,
quos Bacchus in honorem deae posuisse dicebatur. Sine dubio cultus Bacchi
a phallo sive lingamo ortum suum duxit, cf. Herodot. 2. 49. — „Joni“ sive
„lingam“ nomen est phalli apud Indos, apud quos etiamnunc luculentissima
ejus cultus vestigia reperiuntur. In India sunt monumenta immensae altitudi-
nis, consecrata Shivae, quae propter similitudinem quam cum phallo erecto
habent, qui in cultu ejus dei magna est vi, pro phallis habentur et adorantur. In
Dapper’s Asia pag. 111. simulacrum Mahadewae, procreationis dei, secundum
descriptionem, quam della Valle dedit, adumbratur, quod prorsus simile est
phalli; cf. account of the kingdom of Nepal, in the second part of the Asiatic
researches 8. edit. pag. 307. Nepali prope Benarem lapidem esse nigrum,
quem homines simulacrum Mahadevae, dei amoris et procreationis, habeant,
refert Friedr. v. Dalberg, meteorcultus etc. s. 68. — In sacello Casmiriensi, in
pagoda Perwuttum sive Puravattam lapidem conoidem Mali-kardi dictum pro
phallo, symbolo ejusdem Mahadevae ab Hindostanis coli, notant itineraria,
quorum cf. Mackenzie’s reise nach Indien, 5. s. 20. — In museis atque anti-
quariis multae asservantur gemmae Persicae, quas magna ex parte homines
eruditi baetylia esse arbitrati sunt. Quod fieri posse concedimus, sane in eo
sensu, quo supra definita sunt, tanquam amuleta. Similitudo antiquitatum
illarum cum fascinis est tanta, ut verisimile fiat, lapillos eos conicos, qui
proprio nomine anticagli dicuntur, nihil esse quam fascina, quae in cultu Bac-
chi aliorumque nominum, inprimis vero in mysteriis et Graecis et Romanis
maxime floruerunt. Accedit, quod plurimorum baetyliorum formam conicam
premunt scriptores, quae simillima erat figurae phalli. Quid quod in voce
ipsa affinitas coni cum procreatione exprimatur. κῶνος, conus, symbolum
membri genitalis, respondens voci γοῦνος, cunnus, cognationem habet cum
cuneo, γύνη, „können“ et „kennen“ pariter ac hebraicum verbum ידה! jadah,
cognoscere, in sensu communi et obscoeno, uti γίγνομαι et γιγνώσκω ean-
dem habent radicem; conus denotat quoque idem quod in graeco sermone
φάλος, arcum scilicet aereum in casside elatum. De etymologia phalli v. infra.

30



Kanne, erste urkunde der geschichte, s. 481. §. 74. persuasum habet, lingam,
sive phalli cultum Indicum conjunctissimum esse cum litholatria, quod ma-
xime etymologices exemplis allatis demonstrare studet. Praetermittamus
conjecturas illas, quae quamquam sagacissimi ingenii testimonia, saepius
tamen ab omni fundamento ut historico ita critico nimis absunt; hypotheses,
quas supra perstrinximus, licentia magis excellentes quam scientiae utiles et
fructuosas. Baetylia apud omnes fere populos, quorum contulimus exempla,
iis inprimis numinibus consecrata fuerunt atque pro eorum simulacris habita
sunt, quae vel agriculturae, vel procreationi et amori praeesse credebantur:
unde venit, ut Cybeli matri Deorum lapidem Pessinuntium, Veneri baetylum
conoidem Paphicum, Dusari-Baccho vel Veneri Uraniae lapidem, quem dicunt
Arabes Hadjar-al-Assowat, apud Indos Mahadevae saxum nigrum addictum
fuisse videamus. Quin etiam Apollini lapides consecrati erant, quia in sole
symbolum virium masculinarum procreationis venerantur populi orientales,
Lunam vero partem receptivam habent. E quibus conjectura de nexu lapidum
cum phallo clarior evadit. Quod qui mirum putant, veteres in re inanimata
ac paene mortua, qualis est lapis, vim procreandi coluisse, respiciant modo
philosophorum opiniones de affinitate saxorum cum stellis atque daemoni-
bus earum geniis. Vis quaedam secreta, veteribus non explicita in magnete,
succino, ceterisque lapidibus manifesta fieri credebatur. — Hic baetyliorum
cum phallo nexus, qui negari non poterat, multis eruditis tam mirus atque
inauditus esse videbatur, ut hanc aliamve causam originis quaererent. Inter
quos Kanne l. c. cognationem quae est inter lapidum et phallorum cultum,
a nonnullis exemplis etymologicis optime electis derivare studet, quae ut
judicare possimus, recordemur oportet ejus, quod supra de jurisjurandi Ro-
manorum formula antiquissima: — per Jovem lapidem! — dictum est. Testis
denotat „zeuge,“ testa „hode,“ quae vocabula unum idemque etymon habere,
verisimilius etiam fit exemplis ceteris. In sermone germanico „zeugen“ poni-
tur pro „erzeugen“ et „bezeugen.“ Graecum vocabulum τέκμαρ cognatum est
cum radice τέκειν, unde τίκτειν. Deinde apud Graecos vox θρῖον significat
et testiculam et lapidem. „hode“ derivandum esse a voce hebraica: עוד! ud,
h. e. testari, עד! ed, i. e. testis, censet Kanne, qui his et multis aliis adjectis
argumentis, quae in extenso proferre non potuimus, conjicit, lapidem sacrum,
qui pro testi jurisjurandi et foederis sanciendi sumebatur, lingam lapidem
vel phalli symbolum, procreandi vi praeditum, fuisse. — Longe alio modo
Zoëga l. c. pag. 213. originem affinitatis baetyliorum cum phalli cultu demon-
strat, qui et ipse ab arte etymologica argumenta sua petens, radicem vocis
φάλλος cum figuris baetyliorum, cipporum, terminorum, columnarum com-
parat. In lingua hebraica עלה! alah, significat elationem, ascensum, quemvis
motum sursus directum; in coptica ;lhz ascendere, unde vocabula φάλης,
φάλος, φάλλος, palus, „pfahl“ et voces graecae nonnullae exortae sunt, qua-
les sunt ἅλλειν, ἅλλεσθαι, saltu sese efferre, φάλος conus vel apex, φάλαγξ
lignum teres oblongum; Pales dea Etruscorum, quae ruri colendo praeerat;
fala, turris. Zoëga d. us. et or. obel. pag. 213: Phales aut Phallus, cujus radix

31



etiamnunc in Aegyptia lingua ac in Hebraica superest, quamcumque rem
in altum porrectam significat, nec aliud fuit apud priscos Graecos deus ille,
quam procerus stipes sive cippus oblongus ad agrum tuendum aut forum
designandum statutus. — Adjungit Zoëga, Aegyptios literas Π, Τ, Ν tanquam
pronunciationis adminicula quibuscunque vocabulis praefigere consuevisse
singulas, quae postea a grammaticis ita fuerint ordinatae, ut Π masculi-
num, Τ femininum genus, Ν pluralem numerum significaret. Quod verum
ac justum esse, vix dubitabitur: sed cur originem litterae φ in voce graeca
φάλλος in lingua Aegyptia quaesiverit Zoëga, non intelligo, quoniam satis
in sermone Graeco locus detur explicationi. Equidem reperio caussam, cur
praefixa sit litera φ, in digammate quod dicitur Aeolico F cujus exempla
conferre, supervacaneum esse videtur. Etiam vox Hebraica עלה! alah, haud
dubie cognata cum Graeca ἅλλειν, eum syllabae declarat sonum ,ע! quem nos
quidem pronunciare non solemus, qui tamen graece per digamma Aeolicum
reddi potest. — Ex hac baetyliorum cum phallo affinitate explicari mihi posse
videtur origo ac nomen famosissimi illius templariorum idoli, quod dicunt
„baphomet.“ Jam antea vidimus, lapidum sanctorum cultum latissime patuis-
se inprimis in terris Orientalibus, et Christianos quoque non solum primis
saeculis ineuntis aerae, verum etiam temporibus medii aevi plus minusve
in eo versatos esse. Conferendum est id quod supra dictum est de capi-
tibus conciliorum Agathensis et Nannetensis. Nomen illud baphometi, de
quo sexcentas diversissimas fovebant opiniones homines eruditi, originem
duxisse a dialecto quadam orientali, plurimi persuasum habent, quorum
inprimis Hammer vocem illam derivare studet a baphi meta h. e. baptismus
igneus. Nicolai originem quaerit in vocibus βαφὴ et μῆτις, baptismus et ratio,
orientali sane modo conjunctis, vel genitivo μήτιδος mutato in μήτους. Sunt
etiam, qui similitudine quadam soni perducti Baphometum corruptum esse
Mahometum, abstruse sane arbitrentur. C. G. Lenz in libro, quem supra lau-
davimus, verisimilem facere adnititur etymologiam a Paphi meta ductam, h.
e. conus Paphicus. Baphometum simulacrum quoddam fuisse ad instar Her-
mis, forma lapidis conici, cujus cultum templarii equites in bellis pro sacris
Christianis susceptis, superstitione amuletorum in terris Orientalibus infecti,
assumpsissent, omnes consentiunt rerum scriptores et contemporanei et
hodierni. Ex more templariorum, quo neophytae Baphometum adorabant
atque equitum superiorum umbilicum osculabantur, facile nexus quidam
ejus idololatriae, quae pudenda sacrosancta habebat, et aedoeolatriae cum
cultu lapidis Veneris Paphicae, qualem nobis describunt veteres, intelligitur.
Idolum Baphometi repraesentasse figuram admodum humanam barbatam,
qui urgent, nostram de hac Baphometi origine non confundunt opinionem,
cum in Asia maxime Deum quoque Venerem cultum fuisse satis constet.
Ceterum templarios equites et Veneri masculae, quae dicitur, deditus fuisse,
neminem fugit. Antiquissimum deae Veneris simulacrum conus erat lapideus,
modo in umbilici modo in metae formam constructus, inter duas magnas
trabes positus in medio, quibus pariter ac in templis Phoeniciis sol et luna

32



indicarentur. Unde venit, ut in templo Hierosolymitano duae columnae collo-
catae nomen acciperent: !Nיכי jachin et בּועז! boas, h. e. conus a verbo !Nכּו kun,
i. e. ponere, et בּוÊעז! boas, i. e. in eo vis. Sol et Luna apud omnes populos,
ut in mythologia Germaniae septentrionalis, ita in doctrinis philosophorum
Graecorum, nec non in fabulis Orientalium symbola habebantur virium pro-
creationis et productivae et receptivae. Secundum Creuzerum, qui dubitat
an hoc Veneris baetylium aërolithus fuerit, uti Boettiger contendit, phallus
erat summum naturae symbolum.

Creuzer, mythol. und symbolik 2. s. 495: „Es kann nicht der geringste
zweifel stattfinden, dass im adyton zu Paphos die göttin als eine wirkliche
spitzsäule stand, und zwar nicht aus unbehilflichkeit uralter bildnerei so
vorgestellt war, sondern absichtlich als sprechendes symbol der zeugenden
naturkraft.“ — Inde umbilicus, qui in nummis et gemmis conspicitur, explicari
potest. Parva simulacra phalli pro amuletis et talismanibus ferri solita erant a
sacerdotibus Cybeles Pessinuntiae et ab aliis, unde factum est, ut propter si-
militudinem eorum cum baetylis magnis, et ipsa baetylia haberentur. Vestigia
prisca cultus phalli quaerenda sunt in mysteriis, in quibus inprimis ea numina,
quae agriculturae et procreationi praeerant, colebantur. Similem fovebant
cultum Hindostani, qui quodcunque amoris et procreationis symbolum, non
modo lapides phalloidicos, verum etiam arbores mirabili quadam forma
praeditas adorabant, uti exempli gratia Kaldeir arborem quamdam, cujus
radices formam phalli simillimam, symboli dei Shivae, praebent, quapropter
a Francogallis appellari solet: „l’arbre indécent.“ Ex Mani, quod denotat pue-
rum, phallum et ficum, juxta cosmogeniam Indicam Bhavani et Shiva-lingam
oriebantur. Cabirium mysteria connecti cum hoc phalli cultu, non dubium est.
Secundum schol. ad Apollon. 1. 915. cod. Paris, Kabirium fuisse tres, dicit
Mnaseas: Axiokerson, Axiokersam et Axieron, sive Plutonem, Proserpinam,
Cererem. Nonnulli adjungunt Casmilon, qui teste Dionysodoro, Mercurius erat.
Ceterum cf. K. O. Mueller, Orchomenos, s. 449: „Wenn irgend eine einzelne
ableitung des kabirensystems die richtige ist, so ist es die Indische, und
die analogie von Para-brama, Bhavani, Lingam, Brama, Wishnu, Shiva mit
Hephaestos, Kabeiros, Kadmilos, Axieros, Axiokersa und Axiokersos kann
sehr weit verfolgt werden. Auch ist Shiva-lingam dem Axiokersos-Kadmilos
gleich.“ — Qualem vim procreandi in lapidibus insitam veteres crediderint, ex
fabulis quibusdam intelligi licet. Agdus ingens rupes Phrygiae, Jovis semine
gravida facta Agdestin heroem hermaphroditum progenuisse dicitur. Simili
modo Mithras misogynus rupem gravidam fecit, a qua juvenis Diorphus natus
est. Haud ineptum esse videtur, versum illum Horatianum, qui in proverbii
abiit usum, cum his fabulis conferre:

Parturiunt montes, — nascetur ridiculus mus! Ad recentiora tempora ut
veniamus, recordari subit ultimorum vestigiorum, cultum Priapi et phalli indi-
cantium, quae reperire videmur in eo, quod Etienne, apologie pour Hérodote,
tom. 2. pag. 253. notat, sanctos quosdam, quorum cultus in Francogallia flo-
reat, St. Gilas et St. René qui dicantur, sterilitatem muliebrem solvere posse

33



credi, atque idcirco phallos parvulos a sacerdotibus consecratos sanctisque
deditos mulieribus opem poscentibus vendi, quae insignia illa in collo tam-
quam amuleta ferre dicuntur. Similis est hujus cultus superstitio quaedam,
quae Iserniae in regno Neapolitano floret et S. S. Cosmo et Damiano vim
solvendae sterilitatis muliebris tribuit. — Nihil novi sub sole! Idem, quod
hodie sacerdotes de vi magica amuletorum et talismanium fabulantur, jam
multis saeculis antea plebs superstitiosa et miraculorum cupida tanquam
oraculum a coelo ipso in terram missum crediderat. Renovata esse videntur
mysteria, in quibus phallus pro symbolo procreationis colebatur.

Iis, quas jam contulimus, caussis litholatriae, addi posse videtur jam
ultima, quam quidem in fraude sacerdotum quaerimus, qui in oraculis edendis
et in miraculis faciendis baetyliorum viribus in sua commoda utebantur.
Artes illas malas, quas ministri deorum exercebant secuti proverbium illud
notissimum: „mundus vult decipi, ergo decipiatur!“ jam veteribus notas fuisse,
indicant nonnulli apud rerum scriptores loci, quorum haud parvam partem
jam in extenso citavimus. Sanchuniathon, ubi distinguit inter baetylia majora
et minora, haec talia notat, quorum adjutorio praestigiatores se et futura
praescire et miras res efficere posse gloriarentur. Artem vero praestigiatoriam
sacerdotes soli sibi vindicarunt. Egregium porro exemplum praebet Helenus
vates, quem Orphei λιθικά commemorant, qui lapidem Apollini sacratum
possidere dicebatur; nec minus Eusebius ille medicus, cujus Damascius in
vita Isidori philosophi apud Photium l. c. mentionem facit. Hunc Eusebii
lapidem sanctum signis et lineis magicis pictum fuisse, qualia etiamnunc in
museis asservantur amuleta, diserte notat auctor in Photii bibliotheca, pag.
1062. Neque est quod miremur, veteres his fallaciis decipi potuisse, cum
nostra quoque tempora similia praebeant exempla. Quis primum lapidem
tollere potest? — Romanos inprimis omnium tali superstitione captos esse,
scimus ex innumeris scriptorum locis. Cum barbarorum cultu numinum et
omnes stultitius ineptiasque superstitiosas cetero populorum adoptarunt;
cf. Creuzer, symbolik und mythologie, bd. 3. s. 50: „Baetylien, pygmäenidole,
geweihete binden, amulete wurden in den händen der adepten und gaukler,
später besonders unter den für solche dinge so empfänglichen Römern zu
wirksamen dingen.“

Jam paucis repetendae esse videntur opiniones ut antiquorum ita hodier-
norum scriptorum de origine et caussis litholatriae, quibus, quid insit falsi aut
veri, exposuimus. Certe ex multis diversissimis, quae sub examen vocavimus,
argumentis, eam habemus persuasionem, uti omnes fabulas, ita etiam myt-
hum baetyliorum, ejusque originem non ex una sola caussa explicari posse,
eosque homines eruditos plus minusve errasse, qui hanc viam ingrederentur.
Contra in origine litholatriae in qua veteres et Christiani quoque medii aevi
versati fuerunt, demonstranda, varias rationes interpretandi adhibendas esse
inter omnes constat, atque ex eo jam intelligitur, quod ii qui unam solam
explicandi rationem secuti sunt, ne ipsi quidem ea contenti fuerunt: quod
aliter fieri non potuit, cum videremus, fetissismum cum sabaeismo et pri-

34



mitivo et cum degenerato maxime cognatum, quin conjunctissimum fuisse:
cf. Hartmann, gemälde von Arabien und aufklärungen über Asien, bd. 2. s.
874: „der reine gestirndienst der ursprünglich in Arabien zu hause war, artete
in bilderdienst und baetyliencultus aus.“ — Eorum, qui partem naturalem
fabulae et cultus baetyliorum solam premebant, atque in ea caussas originis
litholatriae quaerebant, nomina sola afferre satis habuimus, cum ab eo, quod
hic nobis tractandum erat, nimis abesset res, de qua illi disseruerunt. Eorum
contra, qui partem antiquariam urgebant, fere omnes, quantum in nobis erat,
contulimus, collatosque judicavimus. Idcirco in fetissorum atque astrorum
cultu, in monumentorum institutione, inprimis artis statuariae initiis, in aëroli-
thorum lapidationibus, in cultu deorum qui procreationi praeerant, praesertim
in phalli cultu, denique in circulatoriis sacerdotum praestigiis caussas quae-
sivimus, quae litholatriam excitarent atque augerent, ad quam explicandam
ac demonstrandam nihil veteres, recentiores scriptores antiquitatis studii
periti omnia contulerunt.

35



Vita

Natus sum ego Franciscus Ludovicus Boesigk Dresdae a. d. 13. cal. Jul. h. s.
a. 30. patre Joanne Aenotheo, matre Carolina Friderica e gente Ehrhardt, quo
utroque parente adhuc superstite laetor. Fidem profiteor evangelicam. Primis
litterarum rudimentis imbutus vere a. 1844. in quartum ordinem gymnasii
S. Crucis, quod rectore Groebel, postea quidem Klee, viris spectatissimis,
Dresdae floret, receptus, inde ab anno aetatis undevicesimo maturitatis testi-
monio instructus autumno a. 1849. in universitatem Lipsiensem me contuli,
cujus civibus Buelavio Rectore Magnifico adscriptus sum, ubi primum studi-
is theologicis, postea philologicis me dedens per tria semestria lectiones
audivi horum doctorum illustrissimorum: Anger, Brockhaus, Drobisch, Fech-
ner, Fricke, Hartenstein, Niedner, Roscher, Westermann, Winer. Vere a. 1851.
in hanc almam universitatem Friderico-Guilielmam transivi, cujus civibus
Twesten Rectore Magnifico adscriptus nomen dedi apud Dove Decanum.
Scholis interfui doctissimorum virorum: Benecke, Boeckh, Bopp, Grimm, v.
d. Hagen, Hertz, Massmann, Ranke, Trendelenburg. Quibus omnibus meis
praeceptoribus optime de me meritis, quantam debeam gratiam, pio animo
semper reminiscar.

36


