Recherches sur le Culte
du Cypres pyramidal
chez les
Peuples civilisés

de
I'Antiquité

Par
M. Félix Lajard

Mémoires de I'Institut de France
Académie des Inscriptions et Belles-Lettres

Tome Vingtiéme

Paris 1854

Solar Anamnesis Edition
CCO0 1.0 Universal



Table des matiéres

1.1
1.1.1

1.1.2
1.1.3
1.14

1.1.5
1.2

1.2.1
1.2.2
1.2.3
1.2.4

2.1
2.1.1

2.2

2.2.1
2.2.2
2.2.3
2.2.4

3.1
3.2
3.3
3.4
3.5
3.6
3.7
3.8
3.9
3.10
3.11
3.12
3.13
3.14

Premier Mémoire — Du Cypreés pyramidal considéré
comme symbole de Vie et comme Embléme ou Attribut

des Divinités génératrices en Orient et en Occident 5
Premiére Section—Orient . . . . . . ... ... ... .... 5
Babylonie,  Assyrie, Syrie, Phénicie, Arménie,
Commagene, et Asie Mineure . . . . . . ... ....... 5
Arabie . . .. . ... e 63
Perse . . . . . . . e 68
Pays situés entre la Perse et I'Indus, Inde, Thibet, Chine et
Japon ... o 81
Egypte et littoral de Carthage . . . . . ... ... ... .. 88
Deuxiéme Section —Occident . . . .. ............ 103
Gréce et coloniesgrecques . . . . . ... ... ... ... 103
Ftrurie et Picentine . . . . . . .. .. . v ot 134
Rome et empireromain . . . . ... ... ... ...... 138
Ibérie et Lusitanie . . . . . . . . ... ... ... ... 152
Second Mémoire — Du cyprés pyramidal considéré

comme symbole funéraire et comme embléme ou
attribut des divinités infernales en orient et en occident 156

Premiere Section—Orient . . . . . ... ... ........ 156
Asie occidentale, Asie orientale, Arabie, Egypte et littoral
deCarthage . . ......... ... ... .. ...... 156

Deuxiéme Section —Occident . . . . ... .......... 165
Gréce et colonies grecques . . . . . ... ... ... ... 165
Ftrurie . . . . . . 169
Rome etempireromain . . . . ... .. ... ....... 172
Europe chrétienne . . . . ... ... ............ 184

Explication des planches 190

Planche 1™ . . . . . . . . . . . 190

Planche2 . . . . . . ... . . . .. e 192

Planche3 . . . . . .. .. .. . . . . . ... 194

Planche4 . . . . . ... ... . . . . ... ..., 196

Planche5 . .. ... ... ... . . . ... ... .. ..., 198

Planche 6 . . . . . . . . . . . i i 200

Planche7 . . . . . . . . . . . e 202

Planche8 . . . . . . .. .. . . . .. . 204

Planche9 . . . . . .. .. .. . . . . . ... 206

Planche10 . . ... ... .. .. .. ... ... .. ..... 208

Planche 11 . . . . . .. . . . . ittt 210

Planche12 . . . . . .. . . . . . i i 212

Planche13 . . . . . .. . . . . . . . . i 214

Planche14 . .. ... ... . . . . . . ... ... .. ... 216



3.15 Planche15 . . . . . . . . . . . . . . 218

3.16 Planche16 . . ... ... ... ... ... ... ....... 220
3.17 Planche17 . . . . . .. . . . . i i 222
3.18 Planche 18 . . . . . . . . . . . . . . i 224
3.19 Planche19 . ... ... ... . . . . ... ... .. .. ... 226
3.20 Planche20 . ... ... .. ... . . ... ... ... .... 228
3.21 Planche21 .. ... ... ... .. . ... ... .. .... 230



Introduction

(17 lecture, le 3 mars 1843. 2¢ lecture, le 2 juin 1843.)

L'étude des symboles qui entrérent dans le langage hiératique des nations civilisées de
'antiquité n’est pas seulement utile pour parvenir a la connaissance du sens intime de tel
ou tel mot employé dans un texte religieux, et de tel ou tel objet placé sur un monument
figuré; elle peut parfois servir aussi a constater un fait historique qui était resté inaper-
cu; a confirmer un événement sur lequel planait quelque doute; ou bien encore a suivre
les traces des conquétes ou des migrations d’un peuple. Si je ne me fais illusion, les obser-
vations que j’ai recueillies pendant le cours de mes recherches sur le symbole du cypres
pyramidal, justifieront pleinement ces diverses assertions.

Dés I'année 1642, le fils du fameux Meursius avait fait de cet arbre le sujet d'un chapitre
du petit traité qu’il publia sous le titre d’Arboretum sacrum' ; mais ce chapitre, a peine ébau-
ché et trés-superficiel, comme tout I'ouvrage, ne pouvait satisfaire les esprits les moins
exigeants.” Vers le commencement du 18° siécle, un savant dont s’honore I'’Allemagne, le
docteur Frédéric-Adolphe Lampe,’ entreprit des recherches plus étendues sur les cypres
pyramidal; et, en 1737, huit ans aprés sa mort, parut a Amsterdam, dans le premier volume
de ses ceuvres,’ recueil devenu trés-rare, un long fragment d’une dissertation philologique
et théologique sur le cypres. Incomplet sous le point de vue philologique, plus incomplet
encore sous le double rapport des monuments de I'art ot cet arbre est représenté, et des
traditions que nous ont conservées sur le cyprés les écrivains arméniens, arabes ou per-
sans, ce fragment néanmoins suffirait seul pour attester la riche et solide érudition de
'auteur. Apres le docteur Lampe, le P. Giorgi, en 1782, dans sa Lettre au chanoine Foggini
sur les inscriptions palmyréniennes du Musée capitolin,’ s’occupa du cypres a I'occasion
de deux monuments figurés dont je parlerai tout a I'’heure. Dominé par la supposition gra-
tuite que la composition de ces deux monuments appartient a des mages de la secte de
Zoroastre,’ il se borne a rapporter quelques-unes des traditions orientales qui concernent
les cypres plantés en divers lieux de la Perse par 'auteur du Zend-Avesta. Plus récemment,
dans une belle dissertation lue, en 1834, a I'académie d’Herculanum, mais publiée a Naples
en 1841 seulement,’ feu M. Avellino a su réunir, sur le culte du cypres, des documents plus
complets, des observations plus judicieuses que ne I'avaient fait ses devanciers. On regrette
toutefois que cet habile archéologue, dont la mort prématurée’® a causé une pénible sen-
sation dans I'Europe savante, ait cru devoir s’en référer a la Lettre du P. Giorgi, quant au
rdle que joua en Orient le symbole du cypres, sans ajouter sur ce point aucune remarque
qui lui soit personnelle, et qui prouve qu'’il ait compris, ou méme soupgonné que cet arbre

Joannis Meursii filii Arboretum sacrum, sive De arborum, fruticam et herbarum consecratione, proprietate, usu ac
qualitate libr. 3., Lugd. Batav. ex officin Elzevir. 1642; petit in-12.

*Il n’occupe que deux pages et demie, p. 51-53.

3Né en 1683 a Detmold ; mort a Bréme en 1729.

*Dissertation. philologico-theolog. syntagma, t. 1., p. 574-593.

®De inscription. palmyr. que in Mas. Capitol. adserv. epistola, etc. Rom., 1782, in-8°, fig.

f«... auctores agnoscunt Magos sacerdotes Solis de secta et schola Zoroastris. » (Ibid., p. 38.)

71l mito di Ciparisso, Memor. letta all’ Acad. Ercolan. in dilucidazione di an dipinto Pompejano (34 pages, avec une
planche). Cette dissertation est insérée dans le t. 3. (p. 265-296) des Mémoires de I’Académie royale d'Herculanum.

M. Avellino, né le 14 ao(it 1788, est mort le 9 janvier 1850. Il remplissait avec éclat les fonctions de secrétaire
perpétuel de 'académie d’Herculanum.



était I'embléme vivant de divinités qui ne se confondent ni avec Apollon, ni avec le Soleil.

En 1833, dans un mémoire sur le taureau et le lion considérés comme attributs caracté-
ristiques de Vénus, j’ai entretenu I’Académie de quelques monuments figurés asiatiques,
qui me paraissaient établir qu’en Orient le cypres pyramidal servit a représenter d’une ma-
niére symbolique, non-seulement le Soleil et la Lune, mais Vénus elle-méme. Ce mémoire,
qui fait partie de mes Recherches sur le culte de Vénus,” n’a pu étre imprimé qu’en 1847, et I'a
été tel que je I'avais composé et communiqué a I’Académie quatorze ans auparavant. Dans
I'intervalle, j'eus 'honneur de lire a la Compagnie, pendant les mois de mars, juin, aofit et
septembre 1843, un travail particulier sur le culte du cyprés chez les peuples civilisés de
I'antiquité. Une partie peu considérable de ce travail fut publiée, en 1847, dans les Annales
de U'Institut archéologique.” Depuis cette époque, je me suis livré a de nouvelles investiga-
tions; j’ai mis a profit plusieurs monuments figurés et quelques écrits qui successivement
sont venus & ma connaissance; ils ont fortifié mon opinion sur diverses questions de détail,
et m’ont donné lieu de la rectifier sur quelques autres. En méme temps, ils m’ont permis
de remonter avec plus de certitude a 'origine du culte du cypres chez plusieurs peuples
civilisés de I'Asie, de I’Afrique et de I'Europe, a la signification symbolique qu’eut primiti-
vement cet embléme, et a 'emploi particulier qu’on en fit, soit dans le culte public ou le
culte secret des divinités génératrices, soit dans les cérémonies funébres et dans la compo-
sition des monuments funéraires. C’est I'ensemble de mes recherches sur ces divers points
qu'aujourd’hui je soumets au jugement de I’Académie. Mon travail embrasse I'Orient et
'Occident; il se divise en deux mémoires : dans le premier, je considére le cyprés pyrami-
dal comme symbole de vie et, a ce titre, embléme ou attribut des divinités génératrices;
dans le second, je le considére comme symbole funéraire et comme embléme ou attribut
des divinités infernales.

°P. 119-240.
9T, 19., p. 34-104.



1 Premier Mémoire — Du Cyprés pyramidal considéré
comme symbole de Vie et comme Embléme ou Attribut
des Divinités génératrices en Orient et en Occident

1.1 Premiere Section — Orient
1.1.1 Babylonie, Assyrie, Syrie, Phénicie, Arménie, Commageéne, et Asie Mineure

Originaire des contrées méridionales™ de I’Asie antérieure, comme 'attestent la Bible,”
les traditions de I'Orient, les écrivains grecs ou latins, et les observations des géographes®
et des voyageurs modernes, le bel arbre que nous appelons le cyprés pyramidal ou le cyprés
toujours vert,” dut, par sa forme et par quelques particularités qui lui sont propres, atti-
rer de bonne heure 'attention de ces prétres studieux et méditatifs qui, sur le sol de la
Chaldée, s’efforcaient de remonter a I'essence de Dieu par I'étude des étres, des produc-
tions et des phénomeénes du monde créé. Préoccupés, dans cette belle étude, du soin de
saisir les rapports qui existent entre le Créateur et son ceuvre, entre les choses du ciel et
celles de la terre, entre les idées métaphysiques ou philosophiques et les objets matériels
ou physiques, les Chaldéens avaient fondé sur ces divers rapports un langage symbolique
dont les éléments furent empruntés a 'ordre physique. Ces mémes prétres, qui, dans leurs
conceptions abstraites, avaient eu I'idée d’attribuer a la divinité créatrice la forme d’une
pyramide, d’'un céne ou d’'un obélisque, se trouvérent conduits, par voie d’analogie, a choi-
sir, parmi les végétaux qui croissaient sous leurs yeux, le cypres pyramidal pour en faire
le représentant vivant et symbolique du Dieu créateur. Cet arbre, au port tout a la fois élé-
gant et majestueux, cet arbre qui s’élance vers le ciel comme la flamme, dont il affect la
forme,"” leur parut joindre a ces avantages, I’avantage non moins précieux de rappeler, par

Le cyprés pyramidal ne croit spontanément que sous un climat chaud et dans des lieux secs (voy. Théo-
phraste, Hist. plantar. 4., 1. Cf. Caton, De R. R. 48., 151.). « Alibi non nisi in tepore (cupressus) proveniens ... aquas
odere cupressi,» a dit Pline (H. N. 16., 60., 1; éd. Littré). On lit plus loin (17., 39., 2), que non-seulement le cyprés
n’aime ni 'eau, ni le fumier, mais que I'eau le fait périr : « quinetiam necatur riguis.» Toute fois I'auteur des
Geoponica (11., 5.), d’aprés Didyme ou Démocrite, prétend que cet arbre se plait surtout dans les lieux humides et
couverts, ou ombragés; il ajoute que la graine de cypres doit se semer apreés les calendes de septembre.

Fiiller (Miscell. sacr. 4., 5.) et Bochart (Phaleg. 1., 4) n’ont pas hésité a traduire par cypres le mot 93, gopher,
qui, dans le texte hébreu de la Bible, désigne le bois dont se servit Noé, d’aprés 'ordre expres du Seigneur, pour
construire I'arche (Gen. 6., 14). Les plus habiles philologues de notre siécle et du siécle dernier admettent cette
interprétation, rejettent les étymologies proposées par les écrivains grecs, et reconnaissent méme que les deux
premiéres syllabes, kundp, du mot grec kundpiooog ou kKuRAPLTTOG, « Cypres, » représentent indubitablement I’hé-
breu gopher ou kopher. En latin, on a d’abord écrit cyparissus, puis, par synérése, cypressus, puis enfin cupressus, par
suite de la conversion de I’y en u (Servius, ad Virgil. Zneid. 3., 64; ed. Alb. Lion).

3Sur la patrie, la culture ou la diffusion du cypreés pyramidal, il faut lire un article plein de savoir et d’intérét,
que M. le professeur Carl Ritter a placé, en 1844, dans le beau monument qu’il éléve aux sciences géographiques,
Die Erdkunde, 11., 567-582. Cf. 'Essai de M. Mirbel sur la distribution géographique des coniféres, Annales du Mu-
séum d’historié naturelle, t. 13., p. 41, 46, 49; tableau, p. 68 et suiv.

Y Cupressus fastigiata, de Cand. — Cupressus sempervirens, Linn.

1Sidereum gracili spectare cacumine coelum.

(ovide, Metamorph. 10., 3., v. 140.)
Théocrite (Idyll. 11., v. 45) dit : padivai kundpiocot. On trouve aérias cyparissos dans Martial (Epigr. 12., 50., v. 1);
celsa cupressus erigitur dans Aviénus (Descript. orb. terr. v. 1078, 1079; Poet. latin. minor. t. 5. : ed. Wernsdorf). C’est
par inadvertance que le Dr. Lampe (Dissertation citée) attribue a Priscien les deux vers que j'indique ici. Dans
la langue arabe, le mot serv ou serb, qui signifie cypreés, s’emploie avec le sens de majesté. Jésus, fils de Sirach
(Ecclesiastic. 24., 27), compare au cyprés la divine sagesse. Les Romains donnaient le nom de cyparisses aux feux



les conditions de sa propre existence, que le Créateur du monde réunit en lui-méme, sans
cesser d’étre un, le sexe masculin et le sexe féminin, ou, en d’autres termes, la puissance ac-
tive et la puissance passive. On sait qu’en effet le cypres, arbre de la famille des coniféres,
appartient a cette catégorie de végétaux que Linné range dans sa monoécie monadelphie;
végétaux dont les fleurs ne renferment point dans un méme calice les organes des deux
sexes, c'est-a-dire les étamines et les pistils, mais dont les chatons a fleurs méiles et les cha-
tons a fleurs femelles se montrent séparément sur un méme pied, s’y épanouissent et s’y
fécondent.” Sil'on doutait qu'une telle disposition efit attiré I'attention des anciens, il me
suffirait, pour dissiper toute incrédulité sur ce point, de faire remarquer que les peuples
chez qui le palmier croissait a cdté du cypres, n’avaient pu rester étrangers a la connais-
sance du sexe des plantes, puisqu’au temps de la floraison, ils fécondaient avec les fleurs
du palmier male celles du palmier femelle. De temps immémorial, les Indiens ont célébré
les noces des dieux sous 'embléme de deux palmiers, I'un méile, I'autre femelle; ils les
plantaient a c6té I'un de l'autre, au sommet de quelque montagne. En plusieurs endroits
de I'Hindoustan, de semblables plantations se voient encore aujourd’hui sur des collines
sacrées, et sont I'objet de la vénération des indigénes. Dans I’Asie occidentale, lorsque les
Babyloniens, les Assyriens, les Syriens et les Phéniciens eurent fait de leur dieu créateur,
originairement androgyne, deux divinités, 'une mile, 'autre femelle, ce fut un palmier
femelle qui représenta symboliquement Mylitta ou Astarté, leur déesse génératrice. Les
monuments figurés en font foi. Les Perses, de leur c6té, attribuérent a Mithra le palmier
méle; comme nous le verrons plus loin.

D’autres avantages naturels avaient d{i concourir a faire du cypres, dans les idées des

follets, parce qu'ils affectent la forme du cypres : « CYPARISSZE appellantur acies queedam ignez, quee noctu
apparere solent ad similitudinem cupressi. » (Festus, De signific. verbor., sub voc., p. 64; ed. K. 0. Miiller.) Parfois les
écrivains latins comparent aussi le cyprés a une pyramide, a une borne de forme obéliscale : «... metas imitata
cupressus, » dit Ovide (Metamorph. 10., 3., v. 106). « Femina (cupressus) sterilis diu : metze demum aspectu non
repudiata ... » (Pline, Hist. nat. 16., 60., 1.) Cf. Servius, ubi infra. On trouve dans Alciat (Emblematum Libellus, emblem.
198) les deux vers que voici :
Indicat effigies metae, nomenque cupressi,
Tractandos parili conditione suos.

16pline (Hist. nat. 16., 60., 1, 2; Cf. 13., 29., 3; 17., 14., 3) et Didyme ou Démocrite, cité par 'auteur des Geoponica
(11., 6.) sont, avec Servius (ad Virg. £neid. 3., 64), si je ne me trompe, les trois seuls écrivains qui commettent
la grave erreur de distinguer un cypres horizontal méile et un cyprés pyramidal femelle; ils confondent ainsi,
sous ces deux dénominations erronées, deux espéces de cypres, le cupressus horizontalis de Miiller et le cupressus
fastigiata de de Candolle, ou deux variétés du cupressus sempervirens de Linné. Le commentateur de Virgile, copiant
inexactement le naturaliste romain, va jusqu’a prétendre que le cypres femelle est stérile, et que le cypres male
porte seul des cdnes : «Duo ejus sunt genera : nam quee sterilis est, femina dicitur, ad mete formam in fastigio
convoluta ... contra mas latius spargit ramos, conosque profert nuci pinez non absimiles, licet minores ... » Pline
avait dit seulement : «femina sterilis diu» (16., 60., 1), ajoutant plus loin : «... e cupresso femina (mas enim,
ut diximus, non gignit), pilule collecte ...» (17., 14., 3). C’est de méme qu’on lit dans les Geoponica (loc. cit.) :
Kundpiooog ¢, 6 &ponv dyovog « le cypres méile est stérile. » On a cru pouvoir inférer d'un passage de Plutarque (in
Phocione, § 123), que cet auteur considérait le cyprés comme un arbre stérile. Le sens de ses paroles ne me semble
pas avoir été bien compris. Nous lisons dans ce passage que Léosthéne ayant fait aux Athéniens une harangue
pleine d’orgueil et d’insolence, Phocion lui dit : «Jeune homme, vos discours sont semblables aux cypres : ils
sont grands, ils sont hauts, mais ils ne portent pas de fruits;» Oi Adyot cov, einev (6 Pwkiwv), @ uelpdkiov,
£oikaot kumapitrolg - peydhot ydp &veg kai OPnAol, kapmodg ov @épovat ; ce qui, & mon avis, n'implique pas
que, chez les Grecs, le cyprés passait pour étre stérile, mais simplement qu'il ne porte pas des fruits qu soient
bons a quelque chose; assertion vraie, qui avait donné lieu a ce dicton : kurapittov kapmndg, «fruit de cypres,»
pour dire une chose inutile (Ceel. Rhodigin. Antiquar. lection. 25., 2). Aussi Servius (loc. cit.), continuant a parler du
prétendu cypres mile et de ses cones, s’exprime-t-il ainsi : « Mira inter arbores feecunditate, quippe quz trifera
est, fructusque habet et januario et majo et septembri maturos : nulli tamen rei utiles ... »



Chaldéens d’Assyrie, un embléme expressif du Créateur du monde : telles furent sans doute
la longévité de cet arbre trés-vivace,” sa fécondité, la forme tétragonale de ses rameaux,'
la persistance de son feuillage” toujours vert, toujours vivant, la nature réputée incorrup-
tible de son bois®; la bonne odeur qu’il exhale” ; les substances inflammables qu’il produit,
comme tous les arbres résineux; la croyance ou I'on était que les objets placés dans des

7Voyez, sur la longévité du cypres pyramidal et sur les grandes dimensions qu’atteint cet arbre, méme en
Europe, un article inséré, par M. Loiseleur-Deslongchamps, dans les Annales de la Société d’horticulture (83° livrai-
son, p. 37-53), et intitulé : Recherches sur I'histoire des cyprés. On a longtemps combattu une opinion que, dans ses
cours de botanique a la Faculté de médecine de Montpellier, j’ai entendu feu M. Pyrame de Candolle soutenir
avec autant de talent que de vrai savoir. Ce célébre professeur établissait que les arbres ont le privilege de ne
pas mourir de vieillesse, et qu'ils périssent seulement de mort accidentelle. Il a depuis, en écrivant sa Physiologie
végétale (t. 2., p. 1007), présenté ce fait comme une des lois générales de la végétation. Aujourd’hui le fait est
théoriquement et pratiquement admis par la grande majorité des botanistes. On reconnait que certains pieds
d’arbres ont pu, dans des circonstances favorables, traverser bien des siécles, comme les plus vieux monuments
d’architecture que nous ait 1égués I'antiquité. Aussi mon savant ami M. Flourens, dans son Eloge historique d’Au-
bert du Petit-Thouars (p. 16), prononcé en 1845, n’a-t-il pas hésité a dire que «le boabab d’Adanson date peut-étre
de la derniére catastrophe du globe. » «Par sa nature, dit quelque part M. Carl Ritter, le palmier est immortel; le
tronc mort renait sur sa racine comme un phénix rajeuni; et celle immortalité lui a valu de bonne heure d’étre
appelé de ce nom méme. »

8Le nombre quatre et la forme carrée ou cubique faisaient allusion aux quatre éléments, et furent consacrés a
Vénus et a Mithra (Zend-Avesta, t. 2., p. 228 et ailleurs), comme & toutes les divinités génératrices. Selon Plutarque
(De Isid. et Osirid. § 30, p. 52; ed. Parthey), les pythagoriciens exprimaient par le tétragone ou le carré la puissance
de Rhéa, d’Aphrodite, de Déméter, de Vesta et de Héra.

*Pline, Hist. nat. 16., 33., 1. Plutarque, expliquant ce phénoméne suivant les idées de son temps, I'attribue a
la résine (littéralement a la graisse) et  la chaleur que renferme le cyprés, aussi bien que I'olivier, le laurier et
méme le lierre : 'EAaiav 8¢ kai ddpvnv kai kundpittov detbalij SiabvAdooer to Aimapdv kal to Oepuov, Gomep O
K1TToG (Sympos. 3., queest. 2, ed. Reiske).

%Selon Théophraste (Hist. plantar. 5., 5.), de tous les bois incorruptibles, le cyprés est celui qui dure le plus.
Selon Pline (H. N. 16., 78., 1; 79., 1-3; 80., 2), le bois de cyprés est éternel; la vétusté, la carie, les vers ou les
teignes ne I'attaquent jamais. C’est pourquoi Platon voulait que toutes les lois fussent inscrites sur des tablettes
de cypres (cf. Rhodiginus, loc. cit.), comme, assure-t-on, les lois de Solon I'avaient été. Pline cite une statue de
Véjovis, de bois de cypres qui, depuis I'an 661 de la fondation de Rome, s’était conservée intacte jusqu’au temps
otril écrivait. Il cite aussi les portes du temple de Diane a Ephése, qui dataient de prés de quatre siecles. Il prétend
méme (18.,45.,2) qu'il suffit de méler des feuilles de cyprés avec des semences quelconques pour empécher celles-
ci d’étre attaquées par les vers. 1l ajoute, d’accord sur ce point avec Théophraste (loc. cit.), que le bois de cypres
poli ne perd jamais son éclat (cf. Gregor. Nyssen. Homil. 4 in Cantic. Canticor.). Ces divers faits ne 'empéchent pas
de tomber dans une erreur et une contradiction manifestes lorsqu’ailleurs il dit que la contexture de ce bois est
peu serrée, « materie rara» (60., 1.). De son cbté, Virgile (Georgic. 2., 442, 443) recommande le cédre et le cyprés
pour la construction des édifices. Martial (Epigr. 6., 73.) va jusqu’a dire :

... perpetua numquam moritura cupresso.

(Cf. Epigram. 6., 49. Théocrite, Idyll. 1. Horace, Ars poet. 330-332. Vitruve, 2., 9. Palladio, Nov. tit. 15. Junius, De pictur.
veter. 3., 11. Fiiller, loc. cit. Isidore de Séville, ubi infra. Bochart, loc. cit.) — J’ai eu I'occasion de voir un fragment
d’un coffret de cyprés trouvé dans un ancien tumulus, prés des ruines de Panticapée; il ne portait aucune trace
d’altération. Dans les temps modernes, on a pu quelquefois constater la propriété qu’a le bois de cypres, comme
celui de cédre, de se conserver plusieurs siécles. Lilius Gyraldus (Giraldi) en cite un exemple remarquable dans
sa dissertation De navigiis (cap. 7.). Vers le milieu du 15° siécle, les portes de Saint-Pierre de Rome n’étaient
nullement vermoulues quand le pape Eugéne 4 y fit substituer des portes d’airain. Plus récemment, des planches
de cyprés qui étaient entrées dans la construction d’un navire appelé le Trajan, furent trouvées intactes lorsque,
apres étre resté treize siecles submergé, ce navire fut retiré de 'eau (Léon Alberti, De re aedificatoria, 5., 12).

2. kal e0AO8NG kuTdprocog. (Homer. Odyss. E, 64.) Ces mémes mots sont répétés dans les Homerici centones de
Christo, 1., 28 (Poete gr. christ. Lutet. Parisior. 1609, petit in-8°). Varron (apud Servium ad Virgil. Zneid. 6., 216)
mentionne aussi la bonne et forte odeur qu’exhale le cyprés. Servius (ibid. 3., 64) la qualifie de « vehemens;» et
Pline (Hist. nat. 16., 60., 1) emploie I'expression « odore violenta. » Isidore de Séville (Origines, 17., 7., 34), voulant
caractériser la bonne odeur du cypres, dit : « Jucunditas odoris sui.»



coffrets de bois de cypres ou enveloppés de feuilles de cypres,” pouvaient se conserver
indéfiniment®; la vigueur de constitution de cet arbre, qui lui permet de braver a la fois
I'intensité de la chaleur, les frimats et les neiges™; la forme enfin de ses fruits, quelquefois
assimilée a celle de deux organes qui sont une partie essentielle de 'appareil génital de
I’homme.”

Le silence des auteurs anciens sur la plupart des motifs qui présidérent en Orient au
choix du cypres pyramidal, comme embléme ou comme attribut des divinités créatrices,
semblerait, au premier abord, fournir une objection contre la justesse de quelques-unes
des considérations par lesquelles je cherche a expliquer un tel choix. Mais, quel que soit le
degré de confiance qu’on leur accordera, rien ne peut infirmer les nombreux témoignages
qui nous restent de la consécration du cypres aux dieux générateurs, dés une haute anti-
quité. Nous allons voir les productions de I'art en Orient, comme en Occident, parfaitement
d’accord avec les textes pour mettre ce fait hors de toute contestation.

Les premiéres antiquités figurées dont je place les dessins sous les yeux de '’Académie,
nous transportent en Syrie, dans cette province qui, de méme que la Phénicie, rendait un
culte solennel a la Vénus des Babyloniens et des Assyriens. Ce culte se naturalisa si com-
plétement chez les Syriens, que cette divinité fut bient6t désignée sous le nom de Déesse de
Syrie. Aucun temple n’a été plus célebre que celui qu'elle avait a Hiérapolis. Visité, chaque
année, par une multitude de pélerins qui, de divers points de I’Asie occidentale, de I'Inde,
de I’Arabie, de I'Ethiopie, de I'Egypte, y apportaient des offrandes de toute espéce,” il ren-
fermait, avec des richesses immenses, deux statues d’or, dont I'une représentait la déesse
assise sur des lions et chargée des attributs de Junon, de Minerve, de Vénus Aphrodite, du
Soleil, de la Lune, de Rhéa, de Diane, de Némésis et des Parques.” L'autre statue représen-
tait, assis sur des taureaux, Baal ou Jupiter,” I'’époux de la déesse. Dans le méme temple,
on avait placé un tréne du Soleil, sans statue,” une image en pied d’'un Apollon barbu,” et

2Voy. Geoponica, 2., 18., 4. Columelle, 2., 9., 9.

»De la l'usage d’ensevelir les morts dans des cercueils de bois de cypres. De 1a aussi ces locutions, en parlant
d’écrits ou d’objets qui ne méritaient pas d’étre conservés : «non coacervanda ligna cupressina,» ou «ligna cu-
pressina ne coacervato. » Horace (Epist. ad Pisones, 331, 332, ed. Deering) a dit :

...... carmina fingi
Posse linenda cedro, et levi servanda cupresso?

*Voy. Théophraste (Hist. plantar. 4., 1). Les anciens croyaient que le cypres se couvre trois fois, chaque année,
de fruits qui miirissent aux mois de janvier, de mai et de septembre; de 12 'expression «trifera cupressus » (Pline,
Hist. nat. 16., 50., 2; Servius, loc. cit.). Les modernes se bornent a remarquer, quant a la vigueur réelle de cet arbre,
que, transplanté de sa patrie en Europe, il ne résiste pas a des froids rigoureux ; mais qu’il ne dégénére nullement,
de quelque maniére qu’on l'ait semé. Cette derniére observation n’avait point échappé a Pline (Hist. nat. 17., 11.,
1).

“Théophraste (De Caus. 1., 5.) caractérise le fruit du cyprés en disant : kapnov o@aipoeldii. Varron (De R. R.
40.) emploie I'expression galbulus. Je ne vois nulle part que les anciens se soient arrétés a remarquer la forme
pentagonale des scutelles qui couvrent la surface de la pomme du cyprés. C'est a tort que Pline (Hist. natur. 16.,
60., 1) désigne ce fruit sous la dénomination de baies (bacce). 1l dit mieux lorsqu’il emploie (ibid. 17., 14., 3) celle
de petites boules ou globules (pilule). Autrefois, en Europe, le fruit du cyprés figurait dans les pharmacopées et les
pharmacies sous la dénomination impropre de noix de cyprés.

*De Dea syria, §§ 10, 32.

“Ibid. 8§ 31, 32.

%L auteur du traité De Dea syria (§ 31) désigne ce dieu sous le nom de Zeus.

*1bid. § 34.

*1bid. § 35. — Je n’hésite pas a rapporter au dieu que 'auteur désigne ici sous le nom d’Apollon barbu, un buste
barbu et radié, qui se voit sur un autel de marbre, a quatre faces, dont les dessins m’ont été communiqués par
notre obligeant et savant confrere M. Raoul-Rochette. Cet autel, ou I'alliance des idées grecques avec les idées



plusieurs autres simulacres qui ne se rattachent pas directement a I'objet de ce mémoire.
Aucun des trois monuments syriens dont j’ai a parler, un autel & quatre faces, un bas-relief,
et un tréne votif de bronze, ne nous offre la répétition des deux statues principales du
temple de Hiérapolis; mais ils vont nous faire connaitre qu’en Syrie le culte de Vénus, ado-
rée sous le symbole du cypres pyramidal, s’associait tantdt au culte d’une triade supréme
et a celui de ’Amour, tantdt seulement au culte du Soleil et de la Lune. Bien que l'autel et
le bas-relief eussent été apportés a Rome des une époque fort ancienne,” et publiés méme
longtemps avant la mort du docteur Lampe, ils lui étaient restés inconnus. D’autres habiles
archéologues en ont fait, avant et apres lui, le sujet de savantes dissertations. Toutefois, il
faut bien le dire, les interprétations qu’ils ont proposées ne sont ni satisfaisantes, ni com-
plétes, et les dessins qui accompagnent leurs ouvrages manquent d’exactitude. Grice a
I'obligeance de MM. Edouard Gerhard, Emile Braun et G. Henzen, ceux que je joins ici®
offrent toutes les garanties désirables. Ils ont été exécutés en 1846, a Rome, sous les yeux
de ces savants®; les deux monuments qu'’ils reproduisent sont de marbre, proviennent
probablement de Palmyre ou de la Palmyreéne, et se conservent au Musée capitolin.”

Sur la face antérieure de I'autel est gravée une inscription latine que Pighius,” le pre-
mier, copia pendant son séjour dans cette ville. Vers 1602, elle fut publiée dans la pre-
miére édition du recueil de Gruter,” d’apres une copie plus complete que celle de I'anti-
quaire hollandais, restée manuscrite. En 1683, dans ses Recherches curieuses d’antiquité,”
et, en 1685, dans ses Miscellanées,” Spon fit graver un dessin peu fidele du monument vu
sous chacune de ses quatre faces. Ce dessin fut reproduit, sans aucune correction, dans le
deuxiéme volume de I’Antiquité expliquée du P. Montfaucon.” De 1603 a 1754, plusieurs
autres savants® ont donné des copies plus ou moins exactes de I'inscription bilingue de
notre autel et de celle que porte le bas-relief dont je parlerai plus loin; mais ils n’y ont pas

asiatiques est évidente, fut donné, il y a peu d’années, par les religieux du Liban, a M. le capitaine de vaisseau
de Suin. Il est succinctement décrit dans le mémoire de M. Raoul-Rochette sur I'Hercule assyrien (Mém. de I'Acad.
des inscript. t. 17., 2° partie, p. 98, 99), et sera prochainement publié et commenté par le docte académicien. Entre
autres faits neufs et curieux, il offre, sur trois de ses faces, outre le buste du dieu-soleil barbu, deux images en
pied de la Déesse de Syrie, images dont une se termine en gaine et semble identifier cette déesse avec la Diane
d’Ephése. La quatriéme face est occupée par un buste d’Hercule représenté avec un costume qui, non moins
que l'inscription grecque gravée sur une autre des quatre faces, décele le ciseau d’un sculpteur grec, mais d’'un
sculpteur de I'époque de la décadence. La téte d’'Hercule est coiffée avec le mufle d’un lion dont la peau tombe
sur les épaules du buste et vient s’attacher sur le devant de la poitrine, au moyen des deux pattes antérieures de
I'animal, qui se nouent I'une avec I'autre. Au-dessus de I’épaule gauche s’éleve le gros bout de la massue d’Hercule.

31Ce fait remontait a une date si reculée, que Bottari (Mus. capitolin. t. 4., p. 77-86), décrivant le bas-relief, se
demande ce qui empéche de conjecturer qu’il fut apporté de Palmyre a Rome par 'empereur Aurélien, sectateur
z81é, comme on le sait, du culte du Soleil.

#Pl.1,n° let2;pl.2,,n°s 1et2;pl.3, n° 1.

¥Les inscriptions ont été estampées avec le plus grand soin, puis réduites par le procédé de la photographie
pour étre calquées sur le cuivre de mes planches. Ainsi disparaitront quelques erreurs qui s’étaient glissées dans
la reproduction de ces inscriptions, lorsqu’en 1847 je publiai une premiére fois les dessins de I'autel et du bas-
relief palmyréniens du Musée capitolin (Monum. inéd. de I'Instit. arch. t. 4., pl. 38.,n° 11,11a,11b, 11 ¢, n° 6).

3 Avant d’étre déposé dans ce riche musée, 'autel a quatre faces avait été placé a la villa Bosia, puis dans les
jardins du palais Mattéi.

*Manuscrits cités par Gruter, ubi infra.

**Inscript antig. p. 36.,n° 1.

*Planche a la page 69.

3 Miscell. erud. antiq. planche ala p. 3.

*¥PL. 179, n°5.

“°0n en trouvera la liste plus loin, p. 40, note 2.



joint les dessins des figures qui ornent ces deux monuments. En 1782, le P. Giorgi, dans la
lettre citée plus haut, publia ses observations sur I'autel et le bas-relief palmyréniens, eny
insérant les remarques philologiques qu’Adler lui avait communiquées. Lannée suivante,
1783, cette lettre fut réimprimée a la fin du quatriéme volume de la Description du Musée
capitolin.” Dans ce dernier ouvrage, publié avec luxe, on est étonné de trouver l'autel a
quatre faces gravé dans une simple vignette,” qui reproduit le dessin en miniature et fort
inexact, que donne Giorgi” d’un si précieux monument. Ce dessin, on en aura la preuve
plus loin, a induit en erreur, sur un point important, deux archéologues d’'un grand mé-
rite, BSttiger* et Avellino.” Enfin, M. I'abbé Lanci, aprés avoir publié, en 1825, un fac-simile
et une traduction de 'inscription palmyrénienne de notre autel, a la suite de sa disserta-
tion sur la stele zegypto-phénicienne de Carpentras,” a inséré, vingt ans plus tard, dans le
premier volume de ses Paralipomenii,”” un commentaire accompagné d’un dessin qui laisse
encore beaucoup a désirer, et qui ne reproduit ni I'inscription latine, ni 'inscription en
caractéres palmyréniens.

Au-dessus de la dédicace latine, qui se compose de six lignes, on voit un buste radié,”
supporté par un aigle. Cet oiseau, attribut caractéristique du dieu solaire asiatique,” que
les Grecs et les Romains assimilent a Zeus ou Jupiter, dont I'aigle est de méme le symbole,”
cet oiseau, dis-je, nous avertit que nous avons ici sous les yeux I'image de Baal ou Bel,
qualifié Sol sanctissimus™ dans I'inscription latine, et, a ce titre, appelé dans I'inscription
palmyrénienne, comme nous allons le voir, Malackbel, c’est-a-dire, Bélus Roi. Les six lignes
latines, sans nommer ce dieu, nous disent que le monument fut consacré au Soleil Trés-
Saint, SOLI SANCTISSIMO, par trois personnages qui portaient des noms romains : Tiberius
Claudius Felix ; sa femme, Claudia Helpis, et leur fils, Tiberius Claudius Alypus.” A droite, la face

41p, 371-416.

*2Mus. capitolin. t. 4., p. 77.

“Lettre citée, planche pour la p. 107.

*Ideen zur Kunstmythol. p. 239.

*Mémoire cité, p. 26.

“Di un egizio monum. con inscriz. fenicia, etc. Spiegazione delle due epigrafi palmir. del Mus. capitol. (Roma, 1825, petit
in-folio, avec deux fac-simile), p. 143-152. — Bianchini et Montfaucon, d’aprés lui, nous avaient déja donné un
fac-simile assez satisfaisant de chacune de ces deux inscriptions.

“Paralipomeni alla illustrazione della sacra Scrittura per monument fenico-assirii ed egiziani (Paris, 1845, 2 vol. grand
in-4°), p. 29-37; pl. 2., n°" 1-4.

“Les rayons solaires dont la téte est ornée sont au nombre de sept, et font allusion tout a la fois, je le présume,
aux sept planétes et aux sept conseillers de Baal, types primitifs des sept amschaspands d’Ormuzd.

#Chez les Perses, I'aigle était le symbole de Mithra, dieu solaire et manifestation d’Ormuzd, le Jupiter du Zend-
Avesta.

**Remarquons que, sur plusieurs monuments romains, Jupiter, comme ici Baal ou Bel, est représenté par un
buste humain que supporte un aigle aux ailes éployées.

*!Les rapports que la théologie asiatique avait établis entre I'aigle et le soleil ne sont pas moins nettement
indiqués dans une croyance populaire fort répandue chez les nations civilisées de I'antiquité : on affirmait que
laigle est le seul oiseau qui puisse s’élever jusqu’au soleil et soutenir en face I'éclat de ses feux et de sa lumiére.
Lempereur Julien, au début d’une lettre (Epistol. 16.) qu’il écrivait au philosophe Maxime, ou, selon d’autres, a
Libanius, paraphrase cette tradition avec le tour d’esprit qu’on lui connait : «La fable, dit-il, rapporte que l'aigle,
pour éprouver si ses aiglons sont légitimes, les enléve tout jeunes et dépourvus de plumes jusqu’a la région
éthérée L3, il les présente aux rayons du soleil, comme pour apprendre de ce dieu témoin s'il est vraiment leur
peére, ou s'ils sont nés d’un coupable adultere. »

*2Félix et son fils Alypus faisaient partie de la troisiéme cohorte des Calbiens ou Galbiens, CALBIENSES DE COH.
3000; ce qui doit s’entendre d’une cohorte fournie par la ville appelée Calaba ou Galaba et située dans 'Osrhoene,
province de la Mésopotamie. Le savant Orelli (Inscript. latin. select. t. 1., p. 344, n. 1924) rapporte les six lignes de
l'inscription latine, sans autre commentaire que ces mots : « Calbienses Greevio ad Suet. Galb. 3. sunt milites calbeis

10



latérale” nous offre I'image du Soleil ascendant, représenté en pied sous les traits d'un
jeune homme imberbe, vétu a 'orientale, et tenant un long sceptre de la main droite; la
déesse de la Victoire lui pose une couronne sur la téte au moment ot il monte dans un char
qu’emportent vers le ciel quatre griffons ailés, dont il a pris les rénes en main. Au-dessous
de ce tableau est gravée, sur trois lignes, une inscription en caractéres palmyréniens, que
le P. Giorgi,” Eichhorn® et M. 'abbé Lanci* n’interprétent pas dans les mémes termes,
mais ol ces trois savants s’accordent a lire le nom de Malachbel, I'un des dieux de Palmyre,
et le nom de Tibérius Claudius Félix, qui lui consacra le monument. C’est ce qui résulte
aussi de la traduction littérale qu'a ma priére, M. le duc de Luynes a bien voulu faire de
cette inscription. La voici en latin, précédée d’une transcription en caractéres hébraiques,
selon la méthode qui est généralement suivie :

910 nhaD fashny moxnby
opho omp o™Mav 1P
ohw JatRY ®IDTM

1% ligne. Aram® hanc Malachbelo et diis Palmyree
2¢ ligne. obtulit T(i)B(e)RI(u)S CL(a)UDI(u)S F(e)L(i)CS
3¢ ligne. et Palmyreni diis suis. Salve (ou pax).

C’est-a-dire : « Tibérius Claudius Félix a consacré cet autel a2 Malachbel et aux dieux de
Palmyre, et les Palmyréniens a leurs dieux. Salut (ou paix)® ! »

Cette dédicace, rapprochée de la composition du monument et de la formule latine de
consécration, SOLI SANCTISSIMO, prouve, contrairement a I'opinion de Spon et de Mont-
faucon, que, chez les Syriens, Malachbel était la personnification d’un dieu-soleil, et non
de la lune, qui est appelée Aglibol dans les inscriptions du bas-relief palmyrénien dont il
sera bient6t question, et Selamanés, dans trois inscriptions lapidaires” trouvées en Syrie,
au sommet du mont Scheikh Béréquet, et non loin de I'emplacement de 'ancienne Béroée.*
La signification du premier de ces trois noms ne peut laisser subsister aucun doute; car

s. galbeis donati. »

3Pl 2., 1° 2.

*Lettre citée, p. 107.

%>Commentat. societ. reg. scient. gotting. recent. vol. 6., p. 98-118.

*Ouvrage cité, Spiegazione, etc. (loc. cit.).

’C’est a tort que M. Kopp (Bilder und Schrift. der Vorzeit, t. 2., p. 133) croit trouver dans cette inscription la
dédicace d’une colonne au Soleil. Le mot &n%y, eltha ou ealtha, qu'il traduit par colonne, appartient a la langue
syriaque, et signifie constamment autel dans la version syriaque de la Bible, autel et sacrifice (holocauste) dans
le dictionnaire de Castell. Les Maronites écrivent eltho ou eletho, et lui donnent aussi le sens d’autel. Enfin eltha
ou ealtha se retrouve, avec ce dernier sens, dans une autre inscription palmyrénienne en I'honneur du Soleil
(Comment. Soc. reg. scientiar. gotting. recent. t. 6., p. 84).

*8La transcription de M. le duc de Luynes en caracteéres hébraiques et celle qu’avait publiée, en 1825, M. 'abbé
Lanci (ouvrage cité, Spiegaz. p. 151), ne présentent entre elles aucune différence ; mais ce dernier ne traduit pas
tout a fait de méme. Sa version italienne est ainsi congue : Quest’ Ara a Malachbelo, e agli Dei di Palmira consacrd
Tiberio Claudio Felice, e i Palmireni. A’ loro Dei pace.

*Pococke, Inscript. antique, cap. 1., pag. 2, 7, 8; p. 3, 9. Corp. inscr. greec. vol. 3., nn. 4449, 4450; ed. Franz. Cuper,
Dissert. sur div. matiéres de relig. et de philolog. (la Haye 1714), t. 2., p. 47. Pococke, Inscr. antig. cap. 1., p. 2, 6. Egmond
et Heyman, Itiner. t. 2., p. 401. Muratori, t. 1., p. 64.; t. 4., Append. p. 1978, 1. 7. Corp. inscr. greec. loc. cit. n° 4451. Dans
les trois inscriptions, on lit : MAAABAXQ et MAAPAXOI, au lieu de MAAAXBHAQ.

% Aujourd’hui Alep.

11



il se compose de deux mots : malca ou malchus, roi, et baal ou bel, seigneur, qualifications
qui, 'une et 'autre, conviennent parfaitement et au soleil personnifié, et a Baal considéré
comme un dieu-soleil. Toutefois M. I'abbé Lanci,* sans s’arréter a cette considération, et
un peu trop préoccupé peut-étre du désir de trouver sur les quatre faces de notre autel
la personnification des quatre saisons de I'année en usage a Palmyre, ne veut reconnaitre
sous le nom de Malachbel que le représentant de la premiére de ces quatre saisons, '’équi-
noxe du printemps. 1l applique ce nom au personnage qui, monté sur le char attelé de
quatre griffons, est couronné par la Victoire; et, pour lui, le buste radié, posé sur un aigle,
serait la déification du solstice d’été.

La face latérale gauche du monument qui nous occupe® porte un buste voilé, que Spon
n’a pas cherché a qualifier, et qui serait, suivant Montfaucon, le portrait de Tibérius Clau-
dius Félix; selon Eichhorn, mais avec quelque doute, le portrait d'un ministre du culte de
Malachbel. Ces trois antiquaires prennent pour une faucille I'instrument placé sur I'épaule
droite du buste voilé. Spon penche méme a croire que cette faucille, embléme de la saison
des moissons, n’est pas sans corrélation avec le char du Soleil, qui est figuré sur I'autre
face. Le P. Giorgi ne s’explique pas sur ces deux derniers points, et veut que le buste dont
il s’agit représente Ormuzd, dieu des mages. M. I'abbé Lanci® le rapporte a 'automne divi-
nisé. Ce buste n’est ni un portrait, ni le dieu des Perses appelé Ormuzd, ni la déification de
'automne, ni Baal, mais bien le dieu supréme des Syriens et des Palmyréniens, que nous
trouvons, dans la triade divine des Assyriens et des Perses, sous le nom de Temps-sans-
bornes, c’est-a-dire 'Eternel. Toutefois il faut reconnaitre ici 'influence de I'art grec*; car,
tandis que les Assyriens, les Perses et méme les Phéniciens représentent habituellement
ce dieu supréme sous le symbole du cercle ou de la couronne,” emblémes d’éternité, nous
le voyons, sur I'autel dont je parle, figuré sous une forme humaine, et caractérisé par un

566 o

voile et une harpé*; ce qui achéve de I'assimiler au Saturne (Cronos) des Grecs.”

®!Paralipomeni, t. 1., p. 31-37.

2pl, 2., n° 1.

83 Ubi supra.

%11 faut reconnaitre aussi, dans la composition de notre monument, l'influence des idées grecques; car, de
méme que, chez les Grecs, Cronos ou Saturne finit par s’effacer pour laisser a Zeus ou Jupiter tous les honneurs
divins et le réle d’'un dieu omnipotent, de méme nous voyons, sur notre autel palmyrénien, le Temps-sans-bornes
ou Saturne relégué au second rang; c’est le buste de Baal qui occupe la place d’honneur, c’est-a-dire la face
antérieure de cet autel; et c’est a lui, qualifié Soleil trés-saint (Sol sanctissimus), qu’est dédié le monument dans
Iinscription gravée au-dessous de son image (pl. 1., n° 1).

Voy. Nouv. Journ. asiat. aoiit 1835, t. 16., p. 174, 175; Mém. de l'acad. des inscr. nouvelle série, t. 17., 1*¢ partie, p.
352-354.

%Je me réserve de montrer ailleurs que la harpé, instrument d’origine asiatique, fréquemment placé sur les
monuments romains des tauroboles et du culte de Cybele et d’Atys, a pour type primitif I'arme tranchante qui,
dans la légende de Mithra, empruntée aux Chaldéens d’Assyrie, est appelée l'oreille d’acier ou plutdt l'oreille de
cuivre rouge. (Voy. Zend-Avesta, t. 2., p. 229 et n. 5. Cf. ibid. t. 1., 2° partie, p. 347, 548, n. 3.)

’Dans la théologie chaldéenne ou assyrienne, Bélus, comme Ormuzd dans le Zend-Avesta des Perses, est as-
similé, non au Temps-sans-bornes ou a I'Eternité, mais au Temps limité, c’est-a-dire au temps qui doit marquer
la durée du monde créé. Cette distinction ayant échappé a 'attention des écrivains occidentaux, et Bélus, en
Orient, étant qualifié Temps (Chronos), quelques auteurs grecs ou latins ont commis la grave erreur de croire que
les peuples de I’Asie antérieure confondaient Bélus avec Saturne (Cronos). Je puis citer nommément Théophile,
évéque d’Antioche, dont le passage mérite d’étre textuellement rapporté : ... £vior pev, dit Théophile, oéfovron
tov Kpdvov, kai todtov adtdv dvoudlovot BiA, kai BaA, pdAiota ot oikobvteg ta dvatoAkd kAipata, pi yvod-
okovteg pfte Tig éotiv 6 Kpdvog, unte tic éotiv 0 BijAog - mapd 8¢ ‘Pwpaiolg Zatobpvog dvopdletar - 008 yap
avTOL YIVWOKOULGL TiG 0Ty abT@V mpdtepov, O Kpdvog fi 0 BAA. Ad Autolycum, 3., 29., p. 399 C; Parisiis, 1742; edit.
Maran. Voyez aussi Servius (ad Virgil. £neid. 1., 733), Damascius (Vita Isidor. apud Phot. Biblioth. cod. 242, p. 343,

12



Enfin, sur la face postérieure de notre autel,” s’éléve un grand cyprés pyramidal, char-
gé de ses fruits globuleux, et non un pin, comme le disent Gruter, Spon et Montfaucon, ou
un laurier, comme le veut Eichhorn.” Vers le sommet de I'arbre est attachée une couronne,
embléme d’éternité et de déité, que I'on pourrait aussi prendre pour le ceste de Vénus, si
elle était placée moins haut. Des flancs de ce cypres, image vivante de Vénus, nait I'’Amour,
qui, sous la forme d’un jeune enfant non ailé, porte sur ses épaules un bélier, symbole tout
ala fois de sa mére” et de son pére, Baal ou Bel, époux et frere de la déesse. Les Grecs et les
Latins attribuérent ce symbole & Hermés ou Mercure, époux d’Aphrodite ou Vénus et pére
de I’Amour, assimilant ainsi ce dieu a Baal, seconde divinité des Assyriens, des Syriens et
des Palmyréniens. L'antiquité grecque et I'antiquité romaine ont-elles jamais réussi a re-
présenter, par une composition aussi poétique, aussi ingénieuse, aussi discréte, les amours
d’Hermes et d’Aphrodite, de Mercure et de Vénus, et la naissance d’Eros ou de Cupidon? Je
suis tenté d’en douter, d{it-on m’accuser de partialité pour le génie symbolique de I'Orient.

Ce génie symbolique, si je ne me fais illusion, se manifeste surtout dans le choix de
Iarbre qui est, pour ainsi dire, le mot de 'énigme du tableau placé sous nos yeux. Il n’était
pas indifférent, comme on pourrait le croire, de faire naitre I’Amour des flancs d’'un arbre
de telle ou telle espece. Ne fallait-il pas, puisqu’il s’agissait de représenter sa meére, choisir
un arbre qui plt rappeler que primitivement Vénus réunissait en elle les deux sexes? Or le
cypres n'est-il pas androgyne ou hermaphrodite, s’il m’est permis de m’expliquer ainsi ? c’est-
a-dire, ne porte-t-il pas, sur un méme pied, des chatons méles et des chatons femelles? 11
était donc un embléme éminemment propre a représenter tout a la fois un dieu et une
déesse, et a exprimer 1'idée de I'union conjugale a laquelle Eros ou ’Amour devait sa nais-
sance. Ne suit-il pas de la que, sur I'autel du Musée capitolin, le cypres peut étre considéré
comme le symbole et de la Vénus asiatique et de son époux divin?

Lattribution de la puissance créatrice a un arbre sacré n’est point ici un fait unique et
isolé. Une tradition persane,” empruntée a une source qui nous est restée inconnue, fait
naitre d'un arbre Meschia™ et Meschiané, le premier homme et la premiére femme, confir-
mant ainsi la double signification de vie et d’arbre que la langue zende attribue au mot
orouéré, 'arvor ou arbor des Latins. Le grand bas-relief a deux faces découvert, en 1832, dans
un mithreeum, preés de Heddernheim, nous montre que la croyance des sectateurs de Zo-
roastre avait passé, avec le culte de Mithra, chez les Grecs asiatiques, qui, aprés avoir regu
des mains des Perses les types des monuments consacrés a ce culte, les transmirent, plus
ou moins modifiés, aux légions que Pompée et les empereurs romains ou leurs généraux
conduisirent dans I’Asie Mineure. Nous voyons, en effet, sur la face antérieure du bas-relief
de Heddernheim,” la naissance de Meschia, ou la premiére phase de la vie humaine, repré-
sentée par un enfant qui nait de I'arbre appelé reivas dans le Boun-déhesch.™ A la droite

ed. Bekker); et 'auteur anonyme de I'Exorde du 2° livre de la Chronique d’Eusébe (Chronic. 2., p. 239, edd. Maio
et Zohrabo; p. 14, ed. Aucher).

Pl 1., n°2,

% Comment. societ. reg. scient. gotting. recent. t. 6., class. historic. et philolog. p. 118.

A Amathonte, dans I'lle de Cypre, et & Corinthe, on offrait a Vénus un bélier chargé de toute sa toison. (Voy.
Jean Lydus, De mensib. 4., 45.)

7' Zend-Avesta (Boun-déhesch, 15.), t. 2., p. 376 et 377.

721] est, sans doute, inutile de faire remarquer I'identité de ce nom avec le Mensch des langues germaniques.

73 Annal. des Vereins fiir nassauische Alterthumsk. t. 1., pl. 1. Cette planche est reproduite, sous le n° 90., dans mes
Recherches sur le culte de Mithra.

7Zend-Avesta, t. 2., p. 376.

13



de cet arbre sont plantés trois cyprés; entre le premier et le second, un jeune homme, qui
porte sur ses épaules un taureau renversé, la téte en bas, nous offre I'image de la seconde
phase de la vie humaine. Plus loin, entre le second et le troisiéme cypres, on remarque un
groupe de deux figures, oll, dans une autre occasion,” nous avons reconnu Mithra posant
une couronne sur la téte du méme personnage parvenu a la troisiéme phase. La tradition
qu'attestent tout a la fois ce précieux monument et les livres sacrés des Parses, avait pro-
bablement été recueillie chez les Chaldéens ou les Assyriens; aussi s’était-elle répandue
parmi d’autres peuples de I’Asie. Les Annales des Ouigours m’en fournissent la preuve.
«A Coumlandjou, lieu situé au confluent des rivieres Tougola et Sélinga,” qui prennent leur
source dans les monts Caracorum,” il y avait, disent ces Annales,” deux arbres voisins, 'un
appelé fistouc, semblable au pin, dont le feuillage ressemble a celui d'un cyprés, et dont le
fruit a la forme et la saveur de la pomme de pin; I'autre était un bouleau. Les deux arbres
s’enflérent; ils étaient éclairés par une lumiere céleste ; continuant a croftre, ils formerent
comme une montagne, d’ott 'on entendit sortir des sons harmonieux. Toutes les nuits,
elle était entourée d’une vive lumiére. Lorsqu’elle fut parvenue au terme de sa grossesse,
une ouverture laissa voir cinq chambres, semblables a des tentes et entourées d’un fil d’ar-
gent; dans chacune était assis un enfant allaité au moyen d’un tube suspendu a sa bouche.
Les chefs des tribus, frappés d’étonnement, venaient admirer et adorer ces prodiges ... Les
cing enfants étaient traités par les peuples de cette contrée avec le respect qu'on rend aux
fils des rois ...» Il n’est pas moins curieux de trouver dans les livres religieux des Thibé-
tains une légende ou I'on voit la reine, qui porte dans son sein le Bédhisattva, s’avancer,
dans le jardin de Loumbini, jusqu’a un arbre qui s’incline et la salue; elle saisit une de ses
branches, et, au méme instant, le B6dhisattva sort par son c6té droit, sans la blesser.” Dans
cette légende, on le voit donc, un arbre devient 'embléme vivant d'une déesse remplissant,
comme Vénus, Junon, Ilithyie, Lucine et Artémis ou Diane, les fonctions d’obstétrice.

Des traditions analogues a celles que je viens de rapporter se reproduisent méme, mais
avec plus ou moins d’altération, dans certaines l[égendes orientales, importées en Gréce et
en Italie. C’est ainsi, par exemple, que les mythographes de ces deux contrées® font naitre

7>Nouv. annal. de U'Instit. archéol. t. 1., p. 474, 475. Mém. de ’Acad. roy. des inscr. t. 14., 2° partie, p. 84, 85.

’Dans le Syllabaire mandchou-chinois, intitulé : Thsing-han-toui-in-tseu-che, on trouve, en mandchou, Toula et
Selengge, et, en chinois, Thou-la et Se-ling-'ge.

7’Sous cette forme, il faut reconnaitre la chaine appelée par Raschid-el-din Kara-Korum. Ce nom désigne, en
général, toutes les montagnes situées dans le voisinage de deux riviéres dont le confluent est 8 Koumlandjou, et
d’une autre riviére nommeée Orkhon.

8Ce sont les Annales mémes des Ouigours que Raschid-el-din et le vizir Ala-el-din ont eues entre les mains. Le
dernier, dans son Histoire du conquérant du monde (Djenghis-Khan), en a donné un extrait, qui, traduit en francais,
a été inséré par M. d’Ohsson, ministre de Suéde a la Haye, dans son Histoire des Mongols (Paris, 1824, in-8°). C’est
a cette traduction que j'emprunte le passage qui est transcrit ici. Les faits qu’il renferme sont aussi rapportés,
mais avec quelques variantes, dans I'Histoire de la dynastie mongole, écrite en chinois par Tchao-yuan-phing et
intitulée : Su-houng-kian-lou (section 29., fol. 14 verso). Le pays ol a lieu le prodige y est nommé Khorin; il n’est
question que d’un seul arbre, dont la rotondité est comparée a celle d’une femme enceinte. Au bout de neuf
mois et dix jours, I'arbre accouche de cing garcons; le cadet recoit le nom de Bouka-khan, et devient roi des
Ouigours, apres avoir soumis les peuplades voisines. Feu M. Jules Klaproth, a qui I'on doit une traduction francaise
de ce morceau (Journ. asiat. 1824, t. 5., p. 268, 269), remarque (ibid. p. 272) que si, avec toute raison, I'historien
chinois déclare fabuleux le fait qu’il rapporte, on ne doit pas moins conclure de son récit, que les principales
circonstances en avaient été empruntées a une méme source par lui et par les historiens persans.

Voy. le Rgya Tch’er Rol Pa, 2° partie, chap. 7., p. 80 et suiv. de la traduction frang. de M. Foucaux (Paris, 1848,
in-4°).

% Apollodore, 3., 14., 4-7. Ovide, Metamorph. 10., 490 sqq. Servius, ad Virgil. Eclog. 10., 18; ad Zneid. 5., 72. Scrip-

14



Adonis d'une mére métamorphosée en arbre,” et alternativement désignée sous le nom
de Myrrha et sous celui de Smyrna. Selon les uns, elle était fille de Cinyras, qualifié roi
de Cypre, prétre d’Aphrodite a Paphos, et méme fondateur de cette derniére ville. Selon
Panyasis, cité par Apollodore,” elle avait pour pere Théias, roi des Assyriens. Hygin® la dit
fille de Cinyras, et donne a ce prince le méme titre de roi d’Assyrie. La 1égende grecque
qui nous parle de Myrrha punie d’'un commerce incestueux par sa métamorphose en un
arbre d’ou nait Adonis, au bout de dix mois, avait donc été puisée a une source assyrienne
ou du moins phénicienne.” Elle inspira la composition d’'un camée dont 'empreinte a été
publiée a Rome, en 1839, par les soins de la direction de I'Institut archéologique.” Ce ca-
mée représente une nymphe® retirant, par un pied, le jeune Adonis des flancs d’un arbre,
qui est la métamorphose de sa coupable mére, et dont le tronc affecte sensiblement les
formes d’une femme. A leur tour, les peintures qui ornent quelques vases grecs inédits,
dont je dois la connaissance a M. de Witte, nous ont conservé le souvenir de ce mythe,
puisqu’elles nous montrent Adonis placé auprés de Myrrha changée en arbre. Le méme
archéologue m’apprend qu’a Naples, dans la collection Torrusio, il existe une amphore
de Nola, qui représente deux personnages, 'un barbu, I'autre imberbe, sortant chacun du
tronc d’un arbre. D’autre part, un rite curieux, dont la mention se trouve dans Julius Firmi-
cus, nous autorise a croire que, chez les Phrygiens, dans la célébration de la féte annuelle
appelée Megalesia, et instituée en 'honneur de la Mére des Dieux, on entendait représen-
ter I'enfantement de la déesse et la naissance d’Atys, en coupant un pin a une certaine
hauteur, et fixant au centre de cet arbre I'image d’un adolescent.” Le méme écrivain nous
dit aussi que, dans les fétes consacrées a Proserpine, on coupait un arbre et on le fagonnait
de maniere a lui donner la forme d’une vierge.” De son c6té, Virgile met dans la bouche
d’Evandre deux vers® qui prouvent que, de son temps, I'Italie conservait une tradition re-

tores rerum mythicarum latini tres, t. 1., p. 60, 85, 239; ed. Bode. Conf. M. J. de Witte, Nouvelles Annales de I'Instit.
archéol. t. 1., p. 539. MM. Ch. Lenormant et J. de Witte, Elite des monuments céram. t. 2., p. 220.

81Cet arbre est celui qui produit la myrrhe. Parfois cependant les écrivains de I'antiquité lui substituent le
myrte.

83, 14.,,3.

®Fab. 58., v. 242.

811 parait que non-seulement I’Asie occidentale est la source des traditions qui avaient répandu chez les Grecs
la croyance a des personnages mythologiques nés d’'un arbre et a des métamorphoses en arbre, mais qu'une
corrélation plus ou moins directe existait entre ces traditions et certaines cérémonies propres a l'initiation aux
mysteéres de la Vénus assyrienne, cérémonies ol I'initié paraissait vétu d’un costume au moyen duquel on pouvait
le croire métamorphosé en arbre. Une scéne de ce genre est gravée sur un cylindre du cabinet de M. le duc de
Luynes, que reproduit le n° 12 de la pl. 54. B de mes Recherches sur Mithra.

8 Centur. 6., n° 34. Voy. Bulletino dell’ Inst. arch. 1839, p. 109.

%Une tradition écrite substitue ici a la nymphe obstétrice un sanglier, le méme animal qui devait un jour
causer la mort d’Adonis : de ses défenses il frappe I'arbre, et des flancs entr’ouverts de cet arbre sort le jeune
enfant (Servius, ubi supra).

% In sacris phrygiis, que Matris Deim dicunt, per annos singulos (11. calend. apr.) arbor pinea ceeditur, et in media
arbore simulacrum juvenis subligatur. Jul. Firmicus Maternus, De err. profan. relig. 28., p. 103; ed. Miinter. Cf. Ovide,
Metamorph. 10., 104. Arnobe, Advers. Gentes, 5., 39.

8 In Proserpine sacris cesa arbor in effigiem virginis formamque componitur ... (loc. cit. p. 104). A ce sujet, il n’est peut-
étre pas sans intérét de remarquer que, dans la langue zende comme dans la langue latine, le mot qui signifie
arbre est du genre féminin. Répétons que ce mot, orouéré, arbor ou arvor, est identique dans les deux langues, et
ajoutons que les livres sacrés des Perses qualifient I'arbre pur fille lumineuse de I'eau (Zend-Avesta, t. 2., p. 255).

8Heec nemora indigene Fauni, Nympheaque tenebant,

Gensque virim truncis et duro robore nata.
ZEneid. 8., 314, 315.

15



ligieuse sur une race d’hommes nés du tronc des arbres et nommément des chénes. Enfin,
dans la mythologie des peuples du Nord, 'homme primitif est aussi un arbre; le tronc de
cet arbre reverdit, fleurit, et puise sa nourriture a trois sources : la nuit, la terre et le ciel.”

Toutefois, la naissance de ’Amour portant un bélier sur ses épaules et sortant des
flancs d’un cypres chargé de fruits, est un fait nouveau dans le recueil des mythes ou des
traditions hiératiques des peuples de 'antiquité; et ce fait confére a notre autel palmy-
rénien le privilege qu’ont souvent les monuments figurés de remplir quelques-unes des
lacunes que présentent les écrits qui nous restent des mythographes grecs et des mytho-
graphes latins. Mais, si aucun auteur ancien ne fait mention d’'un Amour Criophore, un pas-
sage de Jean Lydus, déja cité,” nous apprend que, chez les Cypriens et les Corinthiens, le
bélier était consacré a Vénus. D’autre part, le témoignage formel de Pausanias établit que
I'attribution du bélier 2 Hermeés ou Mercure, pére de I’Amour, remonte a une haute anti-
quité, se lie primitivement et d’une maniére intime aux institutions hiératiques de I’Asie
occidentale, et ne doit étre considérée, chez les Grecs, que comme une importation., Décri-
vant Corinthe et ses environs, cette célébre cité ou I'usage de consacrer le bélier a Aphro-
dite avait été importé d’Amathonte, Pausanias rapporte que, sur la route qui conduit di-
rectement a Léchée, il a vu un bélier sculpté aupres d’une statue d’Hermes assis; et, apres
avoir cité deux vers de I'lliade qui ont trait a la préférence accordée au bélier par ce dieu
protecteur des troupeaux, il a soin d’ajouter qu’il doit taire ce qu’on lui a révélé du role
assigné a Hermeés et au bélier dans les initiations aux mysteres de la Mére des dieux,”
divinité dont assurément personne n’est tenté de contester I'origine asiatique. Un autre
passage du méme voyageur,” sur lequel je reviendrai plus loin, nous apprend qu’en Messé-
nie, dans le canton appelé de son temps le bois Carnasius, on célébrait ces mysteres, et que
13, au milieu d’un bois trés-épais de cypres, étaient placées les statues d’Apollon Carnéius,
d’Hermes portant un bélier, et de Cora, fille de Déméter et surnommeée la Chaste (&yvr}). La
suite de mon travail montrera, par d’autres témoignages, que si les Phéniciens et les Sy-
riens faisaient naitre d'un cypres, embléme de sa mére, I’Amour Criophore, et attribuaient
ainsi le symbole du bélier tout a la fois a ce jeune dieu et a Baal, son pére, ils avaient de
méme consacré le cypres pyramidal, non-seulement a Vénus et a ’Amour, mais aussi a

*Mone, dans le tome 5 de la Symbolique de M. le professeur Fic. Creuzer (2° édit. allemande), p. 349, 350.

1Ci-dessus, p. 19, note 4.

%22.,3.,4:...TOV 8¢ €v Te)eTi) Mntpog émi Epufi Aeyduevov kai t@ kpid Adyov émiotduevog, o0 Aéyw. Ce passage
ne sera pas rapproché sans intérét d’un bas-relief publié par Bartoli (L’Antr. eleusin. rappresent. in un greco antico
basso rilievo del mus. Nani; pl. pour la page 3.). On y distingue les Grandes Déesses placées debout sur le seuil
de I'antre d’Eleusis. Deux béliers et deux lions sont accroupis sur les rochers qui forment le cintre de cet antre.
Mentionnons également une scéne d’initiation qui nous reporte dans I’Asie occidentale, et qui est gravée sur une
plaque de bronze, du musée royal de Berlin, dont il sera question plus loin. Nous y voyons (pl. 7., n° 6) un des
assistants élever le bras droit et tenir dans la main un baton court, au bout duquel est attachée une grosse téte de
bélier. Dans le bas du monument on remarque, au-dessous de cette figure, un animal de méme espéce, marchant a
la suite d’'un taureau. J'appelle aussi I'attention des archéologues sur le role important que remplit le bélier dans
la composition des types d’'un grand nombre de médailles asiatiques, en téte desquelles il faut surtout placer,
aprés les monnaies autonomes attribuées a I'lle de Cypre, les monnaies coloniales de Damascus (Ccelé-Syrie).
Ces diverses pieces et I'attribution du bélier & Baal, & Hermés, 2 Mercure, a Fros, a Cupidon, me donnent lieu de
soupgonner que cet animal symbolique s’est substitué au taureau par suite d'un emprunt fait & I'Egypte. Cette
substitution établit ainsi entre le dieu Ammon, générateur, le Baal ou I'Hermes Criophore des Phéniciens et des
Syriens, et 'Hermes ithyphallique des Grecs, certains rapports qui méritent d’autant plus d’étre étudiés, que les
monuments figurés de la Phénicie et de la Syrie offrent d’autres preuves de I'influence quexerca I'Egypte sur les
usages religieux de ces deux contrées asiatiques.

*4,,33,5.Cf. 11,22, 2.

16



Baal, a ce dieu que les Grecs appellent tantét Zeus, tantot Hermes.

D’autre part, I'autel palmyrénien du Musée capitolin n’est pas le seul monument qui
nous révéle que la Syrie comptait I’Amour Criophore, de méme que Baal Criophore, au
nombre des dieux qu’elle adorait. Une statuette de bronze, inédite, et récemment trouvée
dans cette partie méme de I'Asie occidentale, justifie mon assertion. M. le duc de Luynes,
a qui elle appartient, et dont I'obligeance et la libéralité égalent le savoir, veut bien me
permettre de la publier ici,” d’apreés un dessin exécuté sous ses yeux, et réduit au tiers des
dimensions de I'original.” Ce bronze représente un adolescent nu et debout, qui porte un
bélier sur ses épaules, et qu’a la premiére vue il est impossible de ne pas déclarer identique
avec ’Amour Criophore de notre autel palmyrénien. Il fut découvert en 1849, dans un sacel-
lum ou dans une grotte artificielle,” que recélaient les flancs d'une assez haute montagne
située a environ 20 kilometres de Seyde, I'ancienne Sidon. Au sommet de cette montagne
est bati un petit village appelé Rimat. En face de la statuette étaient placés deux bustes
de bronze,” qui, la téte ornée de douze rayons, représentent chacun un dieu solaire ou le
Soleil personnifié. Ainsi, dans cette grotte, chose bien digne d’attention, on avait réuni, de
méme que sur les faces sculptées de I'autel du Musée capitolin, le culte et les images du
Soleil et de ’Amour Criophore. Un rapprochement si plein d’intérét n’indique-t-il pas que
je suis fondé a désigner sous le nom d’Amour Criophore I'enfant qui, sur cet autel, nait des
flancs d’un cypres, et a donner le méme nom a I'adolescent que représente la statuette de
M. le duc de Luynes? Ici le bélier,” modelé dans des proportions beaucoup plus fortes, est

%Pl 4,n° 1.

La hauteur est d’environ 50 centimetres.

*Tous les détails relatifs a cette intéressante découverte sont rapportés dans une lettre que M. Péretié, chan-
celier du consulat général de France a Beyrouth, a eu la complaisance de m’adresser le 3 juin 1850. Cette lettre
est insérée dans le n° 29 (mai 1851, p. 50-52) de I’Archdologischer Anzeiger, que publie & Berlin M. Ed. Gerhard.

“’'un a 30 centimétres de hauteur, I'autre 8 centimeétres seulement.

%M. Ed. Gerhard a enrichi d’un savant article sur I'attribution du bélier a plusieurs divinités la cinquiéme
livraison (n°® 14 et 15, février et mars 1850, p. 149-160; pl. 15.) de son recueil intitulé : Denkmailer, Forschungen und
Berichte, als Fortsetzung der archdologischen Zeitung; recueil qui ne saurait étre trop recommandé a I'attention et
aux encouragements de tous les amis de la science. Parmi les monuments inédits que nous fait connaitre I'article
cité, on doit remarquer, a cause surtout de sa provenance et de son originalité, une terre cuite, coloriée, qui a
été rapportée de I'lle de Chypre par M. le professeur Ross, et qui, selon M. Gerhard, représente Jupiter Ammon
accroupi sur un bélier debout (pl. 15., n° 3). Elle est déposée au musée royal de Berlin, et me parait confirmer
4 la fois le fait de I'influence exercée par I'Egypte sur les doctrines religieuses des Phéniciens ou des Cypriens
et l'attribution que, depuis peu, on fait a I'lle de Cypre de plusieurs médailles classées pendant longues années
parmi les incertaines de Cilicie. ]'entends parler de celles qui portent d’un coté un bélier, de I'autre une croix ansée
ou une téte de bélier. La plupart des piéces de la premiére de ces deux catégories sont figurées sur la planche 1
du savant mémoire de notre confrére M. Raoul-Rochette, intitulé : De la croix ansée ou d’'un signe qui y ressemble
(Mém. de I'Acad. des inscript. t. 16., 2° partie, p. 286-382). — Ceci était écrit lorsque j'ai pu prendre connaissance
d’une récente publication due au zéle et au savoir d’un habile archéologue dont le nom est cher a tous les amis
de la science, M. le duc de Luynes. Profitant des richesses de son propre médaillier, et ne négligeant pas de
puiser dans les autres collections particulieres et les collections publiques d’Europe, il a réuni, dans un ouvrage
intitulé : Numismatique et inscriptions cypriotes (Paris, 1852, 1 vol gr. in-4°, avec 12 planches), toutes les médailles
qui appartiennent aux deux catégories dont j’entends parler. Il n’hésite pas a les attribuer a I'lle de Cypre; et, par
une étude aussi persévérante qu’intelligente, il est méme parvenu a en lire les 1égendes avec assez de certitude
pour rapporter nominativement dix de ces piéces 8 Amathus ou Amathonte (p. 3-8; pl. 1., n°s 1-8, 10 et 14), quatre
a deux villes alliées, Salamine et Amathus (p. 8, pl. 1., n°® 12 et 13; pl. 6., n° 10; pl. 12, n° 1), et une (p. 8; pl. 1., n°
11) a I'alliance de Salamine avec une ville qu'il croit étre Lapathus, sans cependant affirmer. Enfin, il attribue a
une ville incertaine de la confédération cyprienne (p. 7) la médaille n° 9 de sa planche 1. A I'’époque ot M. Raoul-
Rochette publiait son mémoire sur la croix ansée, on était loin de soupgonner que la numismatique de I'lle de
Cypre comprit un nombre aussi considérable de médailles au type du bélier, et on désespérait de déchiffrer les

17



caractérisé de maniére a ne pouvoir étre confondu avec une autre espéce de quadrupeéde,
comme il est advenu du petit bélier de 'autel palmyrénien.

On objectera peut-étre que si les deux figures dont je viens de parler représentent réel-
lement I'’Amour, elles devraient avoir des ailes attachées aux épaules. Lobjection tombe
a la vue de deux médailles autonomes d’argent, frappées a Nagidus, et, par conséquent,
dans une province de |'Asie Mineure, la Cilicie, presque aussi renommée que la Syrie, la
Phénicie et I'lle de Cypre méme, par le culte solennel qu’elle rendait a Vénus. Ces deux
médailles, déja publiées dans mes Recherches sur cette déesse,” sont reproduites ici';
elles nous montrent ce culte associé, comme il I'était chez les Syriens et les Phéniciens,
au culte du dieu que I'Orient adorait sous les noms de Baal ou Bel, d’Adad, de Sabazius, de
Temps, et qui s’identifie avec Zeus ou Jupiter et avec Hermes ou Mercure. Au droit de la
premiére des deux piéces,” on reconnait sans peine ce dieu asiatique, dont le buste radié
et supporté par un aigle est sculpté sur une des faces de I'autel palmyrénien; au revers,
comme sur la face postérieure de cet autel, nous trouvons la déesse, épouse de Baal ; mais
ici I'anthropomorphisme a repris ses droits. Baltis ou Beltis, appelée aussi Astarté, est re-
présentée sous une forme humaine, et vétue seulement de la ceinture aux pieds, de méme
que I'Aphrodite Génétyllis des Grecs et la Vénus Génétrix des Romains. Assise sur un trone,
la téte ceinte d’une couronne crénelée, elle fait, avec la patére qu’elle tient de la main
droite, une libation sur un autel placé a ses pieds.”™ Derriére le trone, se tient debout son
fils, ’Amour, complétement nu et sans ailes, comme I’Amour Criophore du cabinet de M.
le duc de Luynes, comme I’Amour Criophore qui, sur la face postérieure de 'autel palmyré-
nien, nait des flancs du cypres, image symbolique de Vénus. Ainsi, nous avons sous les yeux
une des médailles de Nagidus composées d’apres des traditions religieuses communes aux
Syriens, aux Palmyréniens et aux Ciliciens. Elle remonte a une époque ot les dominateurs
de la Cilicie n’avaient pas encore osé appliquer aux types asiatiques les modifications que,
plus tard, le sentiment du beau et du vrai, principe fondamental de I'art grec, devait leur
faire subir. Mais a la suite de la série de médailles qui comprend cette piéce, vient se ranger
une autre série, o 'on découvre un des exemples les plus frappants que, dans la numis-
matique asiatique, on puisse citer des heureuses transformations opérées par le burin des
artistes grecs. A cette seconde catégorie appartient une élégante médaille autonome, d’ar-
gent,” ol nous voyons I'Aphrodite grecque substituée a 'Astarté des Nagidiens. La déesse
fait aussi, de la main droite, une libation sur un autel posé a ses pieds; mais elle passe,
avec une tendresse toute maternelle, son bras gauche autour du cou de son fils, et ce fils
a des ailes, comme nous sommes habitués a en voir aux épaules de I’Amour sur les monu-
ments figurés des Grecs ou des Romains. La planche ot j’ai placé, a c6té 'un de l'autre, le
dessin de chacune de nos deux médailles nagidiennes, rendra beaucoup plus sensible le
contraste qui résulte du rapprochement de deux piéces monétaires, semblables quant a la
composition de leurs types, mais différentes par le style propre a chacune d’elles. Ce rap-

légendes gravées sur celles de ces pieces qui étaient alors connues des numismates.

9P, 194-197; pl. 5., n° 7 et 8.

10p], 8., n°* 8 et 9.

917bid. n° 8. Cette médaille était inédite, lorsque je I'ai publiée dans mes Recherches sur Vénus.

12Une autre médaille autonome de Nagidus, publiée par Pembroke (Numismat. antig. pars 2., tab. 22), offre une
variante intéressante : la déesse, dans le méme costume et assise sur son trone, fait une libation, non sur un autel,
mais sur une fleur qui ressemble a une rose on au balaustium. Une Victoire ailée vole dans le champ de la médaille
et vient poser une couronne sur la tiare d’Astarté.

1% Numismat. ant. pars 2., tab. 22, n° 9.

18



prochement aura de plus I'avantage de mettre hors de doute l'identité des deux Amours
Criophores de Syrie, non-ailés, avec I'Eros ailé des Grecs et le Cupidon ailé des Romains.

Cette derniére observation est d’autant mieux placée ici qu'il me parait intéressant de
rapprocher des deux Amours Criophores un trés-petit bas-relief de bronze, que je crois in-
édit et qui fut trouvé, il y a quelques années, dans des ruines romaines, en Transylvanie."
Le dessin qui le reproduit, d’aprés un platre que j’en posseéde, est gravé sous le numéro 2
de ma planche 3. Ici 'Amour est représenté avec des ailes, bien qu'’il soit accompagné du
bélier. Toutefois il ne le porte pas sur les épaules; il est, au contraire, étendu ou couché sur
le dos de I'animal symbolique,” et devient ainsi un Cupidon Criopole; mais cette attitude
ne met pas moins en évidence I'intention formelle qu’on avait eue de faire ainsi allusion a
la naissance de Cupidon, fruit des amours de Vénus avec Mercure Criophore." Par-1a, se
trouve confirmée une fois de plus l'interprétation que je donne au sujet représenté sur la
face postérieure' de 'autel du Musée capitolin.

Ce sujet est étrangement défiguré dans les dessins qui en ont été publiés jusqu’a ce
jour. Sur la planche jointe a la Lettre citée du P. Giorgi, on a substitué au bélier que porte
I’Amour un veau ou une génisse. Le dessinateur ou le graveur dont s’est servi M. 'abbé
Lanci, a remplacé le bélier par une chévre. Un autre érudit a pris ce bélier pour un che-
val."® Bien plus, dans le dessin que publia Spon et que reproduisit 'auteur de 1’Antiquité
expliquée, on ne découvre aucune trace d’enfant, de bélier, de veau, de génisse, de chévre,
ni de cheval. On congoit dés lors qu'aucun de mes savants devanciers n’ait été amené a

1%Je dois la connaissance de ce petit monument aux obligeantes communications de Mme. la baronne Jésika,
dont la mort, arrivée en 1850, est un sujet de bien vifs regrets pour ses amis et pour toutes les personnes qui
cultivent les sciences et les arts.

1%Telle était probablement I'attitude d’Aphrodite Pandémos, dans le groupe de bronze que Pausanias (6., 25., 2)
avait vu a Elis et qui représentait la déesse placée sur un bouc. Ce groupe, ouvrage du célébre statuaire Scopas,
nous explique I'origine du surnom d’Epitragia qu’avait requ Aphrodite. Comme déesse de la mer, nous la trouvons
tantdt couchée, tantdt assise sur les mémes animaux qui lui sont attribués comme déesse de la terre. C’est ainsi,
par exemple, que la représente un bas-relief du Musée capitolin (Mus. capitolino, t. 4., pl. 62.), ot il faut particu-
lierement remarquer le bouc marin sur le dos duquel est placée Vénus. Ajoutons a ce bas-relief un vase d’argent
ciselé, découvert aux environs de Vienne en Dauphiné, et orné de la représentation des quatre saisons. Le prin-
temps y est figuré sous les traits de Vénus assise sur le dos du taureau équinoxial (voy. mes Recherches sur Vénus,
pl. 14. G, n° 17). — Mon mémoire était déja livré a I'impression, lorsque, dans le nouvel ouvrage de M. le duc de
Luynes, cité plus haut (p. 28, 29, note 2), j'ai trouvé reproduites (p. 25, 28, pl. 5., n° 3; p. 31, pl. 6., n° 5) deux rares
médailles autonomes et bilingues de Salamine (ile de Cypre), qui appartiennent au Musée britannique, et qui re-
présentent chacune, mais dans un module différent, au droit, un taureau ou une génisse que l'on vient d'immoler,
et, au revers, un bélier portant Vénus vétue d’une longue tunique transparente, et coiffée comme la Vénus de
Médicis. On voit quelle corrélation s'établit, d’une part, entre cette Vénus Criopole, Baal ou Mercure Criophore,
I’Amour Criophore des Syriens, et I'’Amour Criopole du petit bas-relief ici figuré (pl. 3., n° 2); d’autre part, entre
cette méme Vénus Criopole et les autres représentations figurées de Vénus que jai indiquées ci-dessus. La sub-
stitution du bélier au taureau ou a la génisse dans les images de la déesse, comme dans sa légende, est un fait
qui, si je ne me trompe, ajoute quelque intérét aux observations que renferment la note 1 de la page 26 de ce
mémoire et la note 2 de la page 28. De plus, ce fait, rapproché des médailles de I'ile de Cypre au type du bélier,
et rapproché surtout des monuments figurés qui m’ont autorisé a reconnaitre un Amour Criophore et un Amour
Criopole, me donne lieu de douter qu'il faille, avec M. Théodore Panofka, rapporter au mythe de Phrixus le joli
vase qu’il a publié dans une savante dissertation intitulée : Atalante und Atlas (Berlin, 1851, in-4°), p. 10 et 11, n°®
4 et 4 a de la planche qui accompagne le texte.

%Dans la mythologie indienne, c’est Agni, le dieu du feu, qui parait monté sur un bélier. (Voy. M. Ch. Coleman,
The mythology of the Hindus (Lond. 1832, in-4°), pl. 22., n° 4.)

107p] 1, n° 2,

108C’est ce qu'affirme M. I'abbé Lanci (Paralip. t. 1., p. 34), en s’abstenant charitablement de nommer 'auteur
d’une pareille méprise.

19



reconnaitre sur notre autel la naissance de I’Amour Criophore, et que tous, sans excep-
tion, se soient plus ou moins égarés dans I'interprétation de I'ensemble du monument. Le
P. Giorgi,"” par exemple, se préoccupe exclusivement de I'idée que cet autel, comme le
bas-relief palmyrénien dont je parlerai plus loin, doit s’expliquer par les doctrines ou les
traditions propres aux sectateurs de Zoroastre. De 13, il conjecture que I'oiseau sculpté au
bas du buste radié est I'éoroschasp ou le simorg, oiseaux consacrés a Mithra, et que la figure
ailée, qui pose une couronne sur la téte du personnage placé dans un char attelé de quatre
griffons, est Ormuzd instituant roi des rois Mithra ou le Soleil.”™ Il ne met pas en doute que
le cypres représenté sur chacun des deux monuments ne fasse allusion a Zoroastre, qui,
selon le témoignage des auteurs persans, grava sur I'’écorce d'un arbre de cette espéce cer-
tains dogmes religieux. Le P. Giorgi rappelle a ce sujet que, dans les écrivains orientaux, il
est aussi question d’un autre cypres qui renfermait 'esprit ou le férotiier du faux prophéte,
et dont les propriétés étaient merveilleuses et surnaturelles. Aunombre des miracles pro-
duits par ce second cypres, le méme philologue, sans citer aucune autorité, se croit en
droit de comprendre la naissance de I'enfant que nous voyons sortir des flancs d’'un cy-
pres sur une des faces de I'autel du Musée capitolin. Il avance que cet enfant est Zoroastre
lui-méme, tenant dans ses mains la portion antérieure du corps d’une vache, pour rappeler
une des circonstances fabuleuses de sa propre naissance : « Ad indicandum spiritum simul
et genitale semen corporis Zoroastris, vaccino lacti a Deo creatore immixtum." » Un habile
archéologue de Dresde, feu M. Béttiger," adoptant avec trop de complaisance I'opinion du
philologue romain, poursuit ce méme systéme d’explication, et suppose que I'enfant dont
il s’agit est un des vingt-huit izeds du Zend-Avesta, « qui, dit-il, éléve vers le ciel un jeune
taureau, symbole du taureau solaire, ou plutdt de ce taureau du monde que mentionnent
fréquemment les livres de Zoroastre, et que des auteurs orientaux postérieurs ont appelé
le taureau Aboudad. » Ainsi, au lieu de chercher tout naturellement I'explication d’un mo-
nument figuré palmyrénien dans la légende des divinités que 'on sait avoir été honorées
en Syrie d'un culte particulier, ou dans le rapprochement des divers monuments de I'art
qui furent consacrés a ces mémes divinités, le P. Giorgi et Bottiger ont cru qu'’ils devaient
la chercher exclusivement dans les livres de Zoroastre ou dans les traditions persanes. Il
est cependant avéré que le culte d’Ormuzd et de Mithra ne se répandit point en Syrie, et
que le culte beaucoup plus ancien de Baal et de Baltis, Astarté ou Dercéto y resta dominant.
Des erreurs analogues a celle que je reléve se reproduisent fréquemment, je le dis a regret,
dans les dissertations archéologiques ou il s’agit, soit d’expliquer des antiquités figurées
orientales qui n’appartiennent pas a la Perse, soit de remonter a la source des influences
exercées par un art asiatique sur certains monuments figurés de I’Occident. Toutefois Gior-
gi et Bottiger n’auraient peut-étre pas encouru le reproche que je me vois obligé de leur
adresser, si le premier de ces deux érudits, examinant avec plus de soin qu’il ne I'a fait le
quadrupede que porte sur ses épaules 'enfant qui nait du cypres, avait reconnu dans ce
quadrupede, non point une génisse ou un taureau, mais bien un bélier, animal symbolique,
dont les fragments qui nous restent des livres zends ne font aucune mention.

199 ettre citée, p. 39 et suiv.

107bid, p. 110.

M De inscription. palmyrenis quee in Mus. capitol. adserv. interpretand. Epistola, p. 41 et 42. Dans le passage que je cite,
le P. Giorgi fait allusion a une tradition recueillie par Scharistani (voy. Th. Hyde, Hist. relig. veter. Persar. p. 300; 2°
édition).

"2]deen zur Kunstmytholog. p. 239.

20



De son coté, le dernier interprete de notre autel palmyrénien, M. I'abbé Lanci, aprés
avoir cru reconnaitre sur trois des faces de ce monument, je I'ai déja dit, la représenta-
tion des trois premiéres saisons de I'année, le printemps, I'été et 'automne, ne met pas
en doute que la face postérieure ne représente I'hiver. A cette quatriéme saison préside,
selon lui,™ le Soleil femelle, le Soleil pluvieux, Aglibol, roi ou dominateur de la constellation
zodiacale du Capricorne; il se cache ici dans les rameaux du cypres, symbole de I'exalta-
tion du soleil, de I'exaltation de la gloire™ ; 1a petite chévre (capretta), placée sur les épaules
de cette divinité féminine, fait allusion au Capricorne, et, ajoute-t-il, au retour du Soleil
femelle parvenu a ce signe zodiacal.™® Une telle interprétation ne se serait sans doute pas
présentée a l'esprit de 'ingénieux auteur des Paralipomeni, si, regardant d’un peu plus pres
le monument original, il n’avait pas pris le bélier pour une petite chévre, et le jeune enfant
pour une déesse solaire, Aglibol, que nous allons trouver représentée comme une divinité
male et lunaire sur un autre monument palmyrénien, non moins authentique.

Les diverses interprétations proposées par mes savants devanciers ne sauraient donc,
sije ne me fais illusion, infirmer I'explication que j’ai donnée de chacune des sculptures qui
ornent l'autel a quatre faces du Musée capitolin. Cette explication, je ne I'ai pas cherchée
ailleurs que dans 1'étude des croyarnces religieuses et du langage symbolique qui furent
communs aux Assyriens, aux Syriens et aux Phéniciens. Si, considérant le monument dans
son ensemble, nous nous rappelons, d’une part, les témoignages anciens qui assimilent le
Soleil a Baal ou Jupiter," et, d’autre part, le célebre passage de Julien'” sur les trois soleils
qu’admettait la théologie syrienne," nous sommes amenés a supposer que notre autel
palmyrénien représente, outre Vénus, cette triade solaire, c’est-a-dire le dieu supréme des
Syriens et ses deux manifestations. Dans cette hypothese, le buste orné d'un voile et d'une

harpé,™ et le buste radié posé sur un aigle,™ seraient I'un I'image du Temps-sans-bornes, le

116

Bpgralipom. t. 1., p. 34-37.

M1bid. p. 57.

*Tai quelque peine a concilier ces idées avec I'opinion ol est M. Lanci (ibid. ibid.) que le cypreés était consacré
a Aglibol, et que le gopher des Hébreux et le saru des Arabes, qui sont deux des noms de cet arbre en Orient,
appartiennent a deux racines sémitiques exprimant une méme idée, celle de la disposition a la génération ou a
I'enfantement. Je laisse aux maitres en philologie le soin de décider jusqu’a quel point est fondée cette derniere
observation.

11%Voy. plus loin, p. 47, 48, 99.

70rat, 4. in Solem, Opp. p. 131 sqq. ed. Spanh. Cf. Scriptor. rer. mythicar. latini tres, Mythogr. 2., fab. 18., t. 1., p. 80,
ed. Bode. On lit ici ces paroles trés-explicites : « Constat autem triplicis esse Apollinem potestatis, et eundem esse
Solem apud superos, Liberum patrem in terris, Apollinem apud inferos ...»

18Nous retrouvons des traces de cette croyance chez les Egyptiens, qui, selon Plutarque (De Isid. et Osir. p. 372,
ed. Xylandro; p. 93, 94, ed. G. Parthey), sacrifiaient trois fois par jour au Soleil, et chez les Perses, qui donnaient
a Mithra une épithéte que les écrivains grecs ont traduite par tpimAdotog. D’accord avec la signification de cette
épithete, la liturgie du Zend-Avesta renferme 'obligation d’adresser trois priéres par jour a Mithra.

19p]. 2. n° 1.

120P]. 1., n° 1. N'oublions pas que, chez les Perses, I'aigle était le symbole de Mithra, dieu solaire et manifestation
d’Ormuzd. C’est pourquoi un grade de péreaigle avait été institué dans les mysteéres de ce dieu, et pourquoi aussi
nous lisons dans le Zend-Avesta (t. 2., p. 388), que 'aigle se balance entre les deux extrémités du monde, c’est-a-
dire entre les deux portes du ciel, le soleil et la lune. — Depuis que ces remarques ont été placées ici, j'ai trouvé
plusieurs autres exemples des rapports directs que la théologie asiatique ou chaldéenne avait établis entre 'aigle
et le soleil. Ils me sont fournis par le nouvel ouvrage de M. le duc de Luynes, dont j'ai parlé ci-dessus. Le savant
auteur y publie (p. 11 et 14, pl. 2., n° 18; p. 14 et 55, pl. 12., n° 6) deux rares et belles médailles d’or, d’Evagoras
1%, I'une du cabinet de S. A. 1. le grand-duc de Toscane, I'autre de la collection Hunter, et représentant chacune,
au revers de la téte tourellée de Vénus Paphienne, un aigle posé sur la croupe d’un lion et 'astérisque du soleil
gravé au-dessus de ce groupe. Un tel type, on le voit, nous raméne a I'autel palmyrénien du Musée capitolin, dont

21



Saturne des Grecs et des Romains; I'autre, I'image de Baal, c’est-a-dire les images sensibles
des deux soleils intellectuels et immatériels qui, selon les expressions de Julien, donnent
I'intelligence aux dieux et aux étres immatériels et invisibles. Le personnage placé sur un
char ascendant et attelé de quatre griffons™ serait et ne peut-étre que le troisieme soleil
de cette théologie : soleil matériel et apparent ou visible, il dispense a la terre la lumiere,
la chaleur, et, chaque année, vainqueur (sol invictus) dans sa lutte avec les ténébres, le froid
et le principe humide, il recommence son ascension vers le ciel, couronné par la Victoire,
comme nous le voyons ici. Enfin, sur une quatriéme face,” le cypres enfantant ’Amour
est 'embléme expressif de la Vénus asiatique, Baltis ou Beltis, épouse et sceur de Baal ou
Jupiter, et, par conséquent, fille du Temps-sans-bornes, comme Baal.”

Que cette interprétation soit fondée ou non, il reste un fait certain, la réunion sur un
seul autel de quatre bas-reliefs qui nous offrent I'image d’un dieu supréme qu'’il faut néces-
sairement assimiler a Cronos ou Saturne, l'image de Baal ou le Temps limité, qui s’assimile a
Jupiter et a Ormuzd, I'image du soleil matériel et ascendant, personnifié, et celles enfin de
Vénus et de I’Amour, Par-1a, nous constatons que, si dans le célébre temple d’Hiérapolis,
comme chez les Cypriens," on avait associé le culte du Soleil a celui de Baal ou Jupiter et de
Baltis ou Vénus, il en était de méme a Palmyre." Par 12 aussi nous pouvons, avec toute cer-
titude, remonter a I'origine asiatique du temple érigé, dans I’Acro-Corinthe, en 'honneur
d’Aphrodite armée, temple ol Pausanias™ avait vu réunis les statues et, par conséquent,
le culte d’Aphrodite, d’Hélios et d’Eros. Nous remontons avec non moins de certitude a
I'origine également asiatique du type de quelques monnaies autonomes de Dyrrhachium,
colonie corinthienne fondée en Illyrie; elles nous montrent le buste radié du Soleil super-
posé au groupe d’une vache allaitant un veau'”; et ce groupe, comme je I'ai dit ailleurs,”

une face (pl. 1. n° 2) nous offre I'image symbolique de Vénus enfantant I’Amour; une autre face (ibid. n° 1) nous
montre le buste d’'un dieu-soleil, placé sur un aigle. D’autres médailles de I'lle de Cypre, également publiées par M.
le duc de Luynes, présentent d’un c6té une téte de lion tirant la langue, symbole treés-significatif du soleil d’été :
et, de l'autre cdté, tantdt un aigle se balancant dans les airs au-dessus d’un lion couché (ouvrage cité, p. 9, 10 et
12; pl. 2., n°® 3-8), tantdt, au lieu d’un aigle, I'astérisque méme du soleil gravé au-dessus d’un lion pareillement
couché (ibid. p. 10 et 12; pl. 2., n° 9).

2Pl 2,1 2.

122p], 1., n° 2.

1BC’est pourquoi, dans les légendes hiéroglyphiques qui accompagnent quelques images de la Vénus assy-
rienne importée en Egypte sous le nom d’Hathor ot Athyr, la déesse est qualifiée fille du Soleil. Une note, qui
m’a été communiquée par M. le vicomte Emmanuel de Rougé, m’apprend que telle est la véritable signification
des signes que Champollion le Jeune traduisait par ces mots : Grande génératrice du Soleil (Mém. de I'Acad. royale des
sciences, t. 13., p. 647-649).

247ulien (loc. cit. p. 135 D et p. 144 C) dit expressément que les Cypriens élévent des autels en commun a Hélios
et a Zeus, et qu’Apollon est I'assesseur de Zeus.

%association du culte et des images du Soleil et de Baal en Cypre et a Palmyre, comme a Hiérapolis, me
rappelle un passage de Zosime (Histor. 1., 61.,3-5), ot il est dit qu’Aurélien, le vainqueur de Zénobie, employa les
trésors enlevés de Palmyre & construire dans Rome (d’autres disent dans Palmyre méme) un magnifique temple
en ’honneur du Soleil, et & 'orner des statues du Soleil et de Bélus (‘HA{ov te kai Bfjlov kab18pvoag dydApata).
Reitemeier, dans son édition de Zosime (Lipsiz, 1784), n’a pas hésité a suivre ici le sentiment de Scaliger et a
rejeter la lecon proposée par Saumaise. Ce dernier, a cause de I'identité du Soleil et de Bélus chez les Syriens,
pensait qu’il fallait lire : ‘HA{ov oG kai BjAov ; ce qui, observe Scaliger, ne peut s’accorder avec la terminaison
plurielle du mot dydApata. Notre autel confirme cette judicieuse remarque qui, sans doute, n’avait pas échappé
au savant Tillemont; car il traduit : « Aurélien y mit les statues du Soleil et de Bel (Baal). » (Voy. Hist. des emper. t.
3., p. 400; Paris, 1720-1738.)

122.,4.,7.

27Voy. Recherch. sur Vénus, pl. 14. H, n°® 2 et 4.

128Voy. ibid. p. 165-168.

22



représente symboliquement la fille du dieu-soleil, la Vénus asiatique, allaitant son fils. A
leur tour, ces monnaies de Dyrrhachium et le temple de ’Acro-Corinthe, aussi bien que
I'autel du Musée capitolin, nous permettent de croire que, si a Rimat on a découvert, dans
un méme sacellum souterrain, deux bustes du Soleil et une image de I’Amour Criophore, ce
n’est point accidentellement que ces trois monuments s’y trouvaient réunis.

Le bas-relief palmyrénien que reproduit le n° 1 de ma planche 3, nous offre un second
exemple de la représentation de Vénus-Beltis sous le symbole du cypres pyramidal. Ce
marbre, déposé d’abord dans les jardins du palais Mattéi, puis dans la vigne du palais du
cardinal Carpi,"” fut ensuite placé, selon les uns, au musée Borgia, selon les autres,™ dans
les jardins du palais Giustiniani, d’ot le pape Benoit 14 I'aurait fait transporter au Mu-
sée capitolin. 1 fut signalé a I'attention des archéologues, en 1601, par Gruter,”" qui tou-
tefois n’en donna que les inscriptions et une description succincte d’apres les notes de
Smeth. Spon** le publia intégralement en 1683 et en 1685. Depuis, il a été reproduit ou
seulement commenté par plusieurs autres savants™; et, chaque fois, le sujet qu’il repré-
sente et l'inscription bilingue grecque et palmyrénienne, qui lui assigne la date du mois
péritius de 'an 547 de I'ére des Séleucides,” ont exercé sans beaucoup de succes la sagacité
des antiquaires et des philologues. Aucun d’eux, en effet, ne parait avoir soupgonné que le
cypres sculpté ici sous le portique d’'un temple distyle est 'image symbolique de la Vénus
orientale,” et que les deux personnages placés I'un a la droite, 'autre a la gauche de ce
cypres, contractent une alliance conjugale et mystique sous les auspices de cette déesse.

129Ms. 3429 du Vatican, fol. 122, cité par Bottari (Mus. capitolin. t. 4., p. 78). Gruter, loc. cit. Spon, loc. cit. — Eichhorn
(loc. cit. p. 99) substitue indliment ici le nom de Carpegna a celui de Carpi.

13%Voy. Mus. capit. t. 4., p. 78. — Cest par inadvertance, sans doute, que Selden (ubi infra) place ce bas-relief
dans les jardins du palais Farnése. Il parait certain qu’en 1708, il se trouvait au palais Giustiniani (voy. Bianchini,
Opuscula, t. 1., p. 55-59).

Bnscript. antiq. p. 86.,n° 8.

32Recherch. cur. d’antiquité, p. 59 et suiv. Miscellan. erud. antig. p. 1, 599. 1l cite ici, p. 2, a propos d’Aglibol et de
Malachbel, un écrit de Frangois Malaval (Malavallius Massiliensis), que je n’ai pu me procurer.

3 Bernard et Smith, Versio et note ad inscript. grec. Palmyr. (Traj. ad. Rhen. 1698, in-8°), p. 14; ou Inscript. greec.
Palmyrenor. cum scholiis et annotationib. p. 2, n° 3. Selden, De diis syris, p. 152, sqq; edit. Amstelod. 1680. Halley,
Philosophic. transact. vol. 19. (1695-1697), n° 218, p. 171, 172. Abraham Seller, The antiquit. of Palmyra (Lond. 1696,
in-8, fig.), Append. chap. 8., p. 352; Acta erudit. lipsiens. Supplem. t. 3. (1702), sect. 3, p. 102. Th. Hyde, De relig. veter.
Persar. p. 114, tab. 12., p. 116, edit. 1760. Reland, Palestin. illustr. (Traj. Batav. 1714), t. 2., p. 525, 526. Montfaucon,
L’Antiquit. explig. t. 2., 2¢ part. p. 389-391; pl. 174., fig. 3; Paris, 1719. Dawkins et Wood, The ruins of Palmyra, p. 27,
n°® 6 et 9;Lond. 1753, grand in-f*. Barthélemy, Réflex. sur 'alphab. et sur la langue dont on se servait autrefois a Palmyre,
Explic. p. 21; Paris, 1754, in-4°; ou Mém. de l’Acad. des inscr. t. 26. (ann. 1759), p. 557 et suiv. Bianchini, Opuscula, t.
1., p. 51-70; Rom. 1754, in-4°. Swinton, An explicat. of all the inscript. in the Palmyrene lang. and charact. cinq lettres
adressées a Th. Birch et insérées dans le 48° volume des Philosophic. transact. (ann. 1754), n° 87., p. 690-756; pl. 24-
30. Giorgi, Lettre citée, p. 107, tab. 1. Bottari, Mus. capitolin. t. 4., p. 77-86; pl. 18.; Rom. 1782. Eichhorn, Comment.
Societ. reg. scient. gotting. rec. t. 6., (ann. 1828), Class. historic. et philologic. p. 98-105, 117, 118. Boeckh, Corp. inscr. gr. t.
3. p. 824, 825, n° 6015. M. 'abbé Michelange Lanci, Di un egizio monum. con iscriz. fenic., Spiegazione, etc. p. 143-152;
Paralipomeni, t. 1., p. 29-37, pl. 2., n° 1. Gésénius, Scriptur. lingueque pheenic. monum. (Lips. 1837, in-4°) pars 1., p.
80-82. M. le Dr. Stark, Forschung. zur Geschichte und Alterthumsk. des hellenist. Orients, t. 1., p. 570, 571 (Jena, 1852,
in-8°).

134Cette date correspond au mois de février 234 ou 235 de I'ére chrétienne.

350n ne peut trouver, sur deux monuments palmyréniens, la Vénus assyrienne représentée symboliquement
par un cypres, sans étre amené a supposer que les épaisses foréts de cypres et de palmiers qui entouraient
Palmyre et qui n’ont pas entiérement disparu (voyez Petr. Terz. Syria sacra, p. 128, et les voyageurs plus ré-
cents) étaient consacrées a la déesse, de méme que les cyprés du mont Liban. Les monuments figurés asiatiques
prouvent que le palmier femelle, comme le cyprés, était aussi attribué a la Vénus orientale.

23



136

Bien plus, Gruter ou plutét Smeth, Spon, Montfaucon™ et, en dernier lieu, M. I'abbé Lan-
ci,”” méconnaissant chacun la forme caractéristique de cet arbre pyramidal, 'ont pris pour
un pin. Bottari® penche fortement a croire qu’au lieu d’un cypres on a voulu représenter
ici un palmier. Le P. Giorgi et M. Avellino n’ont pas commis de telles erreurs; mais le pre-
mier, je I'ai déja dit, ne veut voir dans le cypreés de nos deux monuments palmyréniens
qu'une représentation de ceux qui furent solonnellement plantés en Perse par les mains de
Zoroastre. Larchéologue napolitain™ se contente de rapprocher du bas-relief le type des
médailles de Damascus et d’Héliopolis dont il sera question plus loin et qui portent, celles-
ci," un cypres planté a I'entrée d’un temple; celles-13,"" un cypres placé entre un cheval
et un taureau. A ses yeux, cet arbre n’a jamais représenté que le soleil; aussi adopte-t-il
sans restriction 'opinion ot était Eckhel** que, sur les médailles impériales de Damascus,
le cypres, embléme du soleil, nous apprend pourquoi Cyparisse, cher a Pheebus, fut chan-
gé en un arbre de cette espéce. Malgré toute ma déférence pour les jugements portés par
I'illustre fondateur de la science numismatique, un tel commentaire, je 'avoue, me semble
peu satisfaisant. Un savant académicien de Gottingue' a trouvé plus simple de passer sous
silence le cypres de notre bas-relief palmyrénien; en conséquence, il cherche a interpréter
le sujet de ce marbre sans s’occuper des rapports qui peuvent exister entre les deux per-
sonnages mythologiques qu’on a voulu y représenter et I'arbre sacré qui s’éléeve au milieu
d’eux. Quant a M. I'abbé Lanci, aux yeux de qui ces deux figures sont la personnification du
commencement et de la fin de 'année palmyrénienne, il considére le prétendu pin placé
entre elles, comme 'embléme de la vie perpétuelle du soleil.”* 1l est cependant impossible,
deés le premier abord, de ne pas reconnaitre, sous les traits du personnage male, sculpté a
droite du cypres, le dieu Men ou Lunus parfaitement caractérisé par le grand croissant at-
taché a ses épaules. Dés lors, la figure féminine, dont la main droite s’enlace avec la main
gauche de ce dieu, ne peut étre que la personnification du soleil devenu, chez plusieurs
peuples de I'Orient, une divinité femelle le jour ol la Lune fut déclarée un dieu mile. Si
je répeéte que ce couple adelphe s’unit ici en présence de I'image symbolique de Vénus,"*
c’est pour dire, par anticipation, que plusieurs autres monuments nous montrent la déesse

3Ce savant bénédictin, dans le deuxiéme volume de I’Antiquité expliquée (p. 391, et pl. 179., n° 4), a publié
un bas-relief palmyrénien du palais Giustiniani, déja figuré, en 1651, sur la planche 117. (part. 2.) de la Galleria
Giustiniana, et presque semblable a celui qu'il reproduit d’apres le dessin de Spon. Il le prend pour l'original; et,
en ce cas, le bas-relief du Musée capitolin n’en serait qu'une copie, tandis que I'opinion contraire me parait bien
plus plausible.

37 Paralipom. t. 1., p. 20.

8L oc. cit.

B9Mémoire cité, p. 25.

4Voy. ma planche 6., n° 5.

“1bid. n° 3.

142D, N. 3., p. 532.

"3Ejichhorn, loc. cit. t. 6., p. 98-105.

" Paralipom. t. 1., p. 30.

SDans les temps anciens, les institutions civiles de I'Orient, calquées sur les institutions religieuses, voulaient
que le roi et la reine fussent assimilés aux dieux créateurs du monde, et qu'ils parussent au milieu de leur cour
revétus, le roi, des insignes du Soleil; la reine, des insignes de la Lune. La loi exigeait, de plus, que, le Soleil et
la Lune, comme Bel et Beltis ou Mylitta, comme Jupiter et Junon en Occident, étant réputés frére et sceur et
unis par un lien conjugal, le roi choisit parmi ses sceurs sa femme légitime. Ce mariage, ainsi sanctionné par les
prescriptions hiératiques, n’avait rien d’incestueux aux yeux des peuples de I'Orient, et se célébrait chez eux en
présence et sous les auspices, soit de Mithra, soit de la Vénus assyrienne, comme ’hyménée du Soleil avec la
Lune représenté sur notre bas-relief palmyrénien.

24



placée tant6t sous 'embléme du cypres, tantdt sous une forme humaine, entre le Soleil et
la Lune représentés, a leur tour, soit sous 'embléme de deux cypres, soit sous leur forme
d’astres, soit enfin sous les traits d’Apollon et de Diane. Giorgi'* commet donc une grave
méprise en assimilant a Ormuzd, dieu des Perses, la premiére des deux figures de notre bas-
relief palmyrénien, et 2 Mithra la seconde. Eichhorn ne tombe pas dans une erreur moins
grave lorsqu'il prend ces deux figures pour deux personnages méles, et transformes-en un
simple suppliant, qui implore le dieu Lunus, la figure féminine placée a gauche de I'arbre.”
Le peu de mots que j’ai dits de I'opinion de M. I’abbé Lanci a suffi, sans doute, pour mon-
trer a I’Académie combien il s’est écarté de I'idée qu’attachaient les Palmyréniens au sujet
sculpté sur le monument qui nous occupe. Par-13, il s’est trouvé dans I'impossibilité de
proposer une explication admissible du réle qu’y jouent le personnage femelle et le per-
sonnage male sous les traits de qui nous devons reconnaitre le Soleil et la Lune. Bien qu'’ils
n’eussent pas compris le véritable sens de cette scéne, Spon, Montfaucon, Saumaise,* Zoé-
ga'™ et Avellino™ n’avaient pas hésité a y reconnaitre aussi la présence de ces deux astres
personnifiés. C’est, en effet, a la Lune et au Soleil divinisés qu’est consacré le monument
par une inscription bilingue, qui leur donne le nom d’Aglibol ou Aglibolos et de Malachbel
ou Malachbélos, en les qualifiant, mais dans le texte grec seulement, dieux de la patrie, TIA-
TPQOI-©EOL™ Les quatre premiéres lignes se lisent ainsi : ATLIBOAG - KAl MAAAXBHAG)
- [TATPOIC - ©EOIS - KAI - TO - CI'NON * APTYPOYN * CYN * [TANTI - KOZM® - ANEOHKE -
T - AYP - HAIOAGPOC - ANTIOXOY - AAPIANOC - TAAMYPHNOC ‘ EK - TGN - TAIGON - YITEP
- COOTHPIAC. AYTOY. KAI - T - CYMBIOY - KAI - T - TEKN®N - ETOYC - Z M - & - MHNOC -
MEPITIOY ; c’est-a-dire : « Tite Auréle Héliodore Hadrien, palmyrénien, fils d’ Antiochus,
a consacré, a ses frais, a Aglibolos et & Malachbélos, dieux de la patrie, (ce monument) et
une statue d’argent avec tous ses ornements, pour la conservation de sa vie et de celle de
sa femme et de ses enfants, année 547, mois de péritius.»

Les deux lignes de caractéres palmyréniens qui, sur le marbre, suivent immédiatement
cette inscription, n’en sont pas la traduction exacte. C’est ce qui arrive fréquemment dans
les inscriptions bilingues ou trilingues; et, faute d’avoir tenu compte de ce fait, d’habiles
philologues se sont parfois égarés en s’obstinant a vouloir trouver entre les mots de chaque
texte une parfaite correspondance. Le premier essai tenté pour déchiffrer les caractéres
palmyréniens de notre bas-relief remonte a Joseph Scaliger. Il dut lui en colter beaucoup
d’avouer qu’il n’avait pu les lire, «lui qui cependant se glorifiait de savoir assez de langues
pour pénétrer par terre jusqu’a la Chine, sans le secours d’aucun interprete.” » En 1632,
Samuel Petit™* donna une version latine de I'inscription palmyrénienne. Ce second essai
fut plus malheureux encore : on mit en doute le bon sens du traducteur.” Je ne m’arréterai

M6 ettre citée, p. 62-72, 99-102, 110, 111, 114-117.

M7 oc. cit. p. 99, 100.

148 In Flav. Vopiscum note ; voy. Histor. August. scriptor. p. 370.

9 Abhandlung. p. 175; ed. Welcker.

**Mémoire cité, p. 25.

B1Voy. sur cette qualification les observations de M. le Dr. Stark, ouvrage cité, t. 1., p. 570 et suiv.

1*2M. I’abbé Lanci lit : A - AYP - (Spiegazione, etc. p. 147).

53Barthélemy, Mém. de I'Acad. des inscript. t. 26., p. 578.

154 Epistol. ann. 1632 ad Peireskium, apud Spon. Miscell. erud. antiq. p. 2, 3. On trouve 13, de plus, une lettre écrite
a Spon par Galland, qui se moque agréablement de Samuel Petit, et lui reproche d’avoir fait une exposition tout
aussi énigmatique que les caracteres orientaux qu'’il a cherché a expliquer.

*Loc. cit. Cf. la Lettre citée du P. Giorgi, p. 6.

25



pas a raconter ici toutes les autres tentatives, plus ou moins infructueuses, qui se succé-
deérent depuis 1632 jusqu'en 1754. Labbé Barthélemy en a fait le récit,” et s’est acquis
I'’honneur d’avoir, le premier, restitué 'alphabet palmyrénien et transcrit I'inscription de
notre bas-relief et celle de 'autel a quatre faces avec assez d’exactitude pour ne laisser a ses
successeurs qu’un trés-petit nombre de rectifications a opérer ou de lacunes a remplir. En
1825, M. I’abbé Lanci, trés-versé dans la connaissance des idiomes sémitiques ou araméens,
et fort peu satisfait, ainsi qu’Akerblad,"” du travail de Giorgi, a proposé'” une transcription
en dialecte chaldaique et une version italienne, qui se rapprochent beaucoup de la lecture
de 'académicien francais. Je les rapporte ici 'une et 'autre :

TITIXI XD *T XABOY 23090 Matayh
929991 93 1Y 710 10 92y
N TR 9y e-wawh 91 my
(3m23pm) Mw vaw [a AN

Ad Aglibolo e Malachbelo, e il simulacro di argento, e gli ornamenti suoi, fece a sue spese Iarchi,
figlio di Chaliphi, figlio di larchi, figlio di Lascémesc-séad, per la salute sua, e la salute de’ figli suoi,
nel mese di Scebat dell’ anno 547.

A ma priére, M. le duc de Luynes a bien voulu revoir, sur 'estampage qui m’avait été
envoyé de Rome, la transcription et la traduction de M. I'abbé Lanci. Voici comment il
transcrit en caractéres hébraiques et traduit en latin le texte palmyrénien que reproduit
fidélement cet estampage :

=92 °9°707932 M A0 18 73y AANAYI XD *T AAM3 17300 Patash
: P A TT N mw baw A AN I AR Y 1wwwnwia ny

1. Aglibolo et Malachbelo sacellum argenteum et decorationem ejus fecit ex propria pecunia
Iarchi,” filius Chalifi,® filii
2. larchi, filii Lasemesceari,"" pro salute leochaice,' filii sui, mense scebat, anno 547.

C’est-a-dire : «Iarchi, fils de Chaliphe (ou Kalife), fils de Tarchi, fils de Lasemescear, a consa-
cré a Aglibol et a Malachbel, a ses propres dépens, une chapelle d’argent avec tous ses orne-
ments, pour la conservation de la vie de son fils Iéochaia, dans le mois de scébat de I'année
547.»

156 oc. cit. p. 578 et suiv. A 'opuscule qu'il cite de 'orientaliste Rhenferd, il faut ajouter une lettre ol Gisbert
Cuper transmet a Bianchini la traduction faite par Rhenferd de l'inscription palmyrénienne dont il s’agit. Cette
lettre est insérée dans le tome 1 (p. 60-70) des Opuscula de Bianchini (Rom. 1754). L'écrit de Rhenferd, publié en
1704, sous le titre de Periculum pheenicium, a été réimprimé en 1722, a Franecker, dans le recueil in-4° des ceuvres
de cet auteur.

157M. I’abbé Lanci, ouvrage cité (Spiegaz.), p. 145.

581bid. p. 149.

159y, Tarchi, de 7, « luna, mensis. » (Note de M. le duc de Luynes.)

160, Chalifi, de 471, «successit, vires obtinuit; » cf. chalife, s 1dem,

1y wwawy, Lasemescear, ou de wowYe, Lasemes, « solis;» 9y, scear, « porta. » Id.

12y, Jeochaia, de 1, Iao; ', « vivere fecit.» Idem.

1L es lettres numérales de la date sont curieuses, et je ne les retrouve pas absolument semblables dans les
autres inscriptions palmyréniennes que je connais : 72500 + >3 40 + A 5+ P 2 = 547. P est le 2 arabe. Id. — Ce
sont ces lettres numérales que Rhenferd (Bianchini, Opuscula, t. 1., p. 69, 70) avait prises pour un nom de prince
ou de magistrat.

26



Le déchiffrement de M. le duc de Luynes et celui de M. I'abbé Lanci présentent entre
eux, on le voit, quelques légeres différences. Le premier de ces deux savants a désiré, avec
sa modestie habituelle, que son travail fit soumis a un juge dont personne ne peut contes-
ter la compétence, M. Salomon Munk. J’ai dii déférer a ce désir, et il m’est trés-agréable
d’avoir a dire que la transcription de M. le duc de Luynes en caractéres hébraiques a obte-
nu I'assentiment de M. Munk, sauf les mots rendus par pro salute leochaic, filii sui, qui, selon
lui, comme selon M. I’abbé Lanci, doivent se lire : '3 mm »nrn by, c’est-a-dire, pro vita sua
et vita filiorum suorum.

La traduction de M. le duc de Luynes et celle de M. I'abbé Lanci s’accordent & nous
montrer combien le texte palmyrénien différe du texte grec : 'habitant de Palmyre, ou de
la Palmyreéne, qui a composé la dédicace dans I'idiome national, reprend pour son pére et
pour lui-méme, dans cette dédicace, le nom qu'ils portaient avant de se laisser imposer
ou d’adopter des noms grecs ou romains; au lieu d’'une statue d’argent, il est question ici,
selon M. de Luynes, d’une petite chapelle d’argent, ce qui nous donnerait a8 comprendre
que la statue dont parle le texte grec était placée dans un sacellum, ou dans une niche. Enfin,
selon les meeurs de I'Orient, 'auteur de la dédicace palmyrénienne ne fait aucune mention
de sa femme, et ne désigne parmi ses enfants que ses fils (si I'on suit la traduction de M.
Lanci et celle de M. Munk), ou que son fils Iéochaia (comme traduit M. le duc de Luynes),
parce que vraisemblablement ses autres enfants étaient des filles.

Dans les deux textes nous lisons le nom de Malachbel. 11 désigne ici le Soleil. Sur l'au-
tel décrit plus haut, il s’applique a Baal ou Bel lui-méme, représenté sous les traits d'un
dieu-soleil et qualifié sol sanctissimus. Par-1a, nous acquérons une nouvelle preuve de la
confusion qui avait fini par s’établir entre Baal et le Soleil, chez les Syriens, comme entre
Mithra et le Soleil chez les Perses et les Romains. Malgré 'avis contraire du savant Selden,
qui veut," dans Aglibol, reconnaitre le dieu-soleil Alagabal ou Elagabal, Aglibol, dans I'ins-
cription bilingue de notre bas-relief palmyrénien, est donc nécessairement le nom' qu’a
Palmyre on donnait a la Lune ou plutét au dieu Lunus. Dans le texte grec, comme dans le
texte palmyrénien, Aglibol est nommé le premier; et, bien que la dédicace s’adresse simul-
tanément a Aglibol et a Malachbel, c’est-a-dire a Lunus et au Soleil, Tite Aurele Héliodore
Hadrien, en présentant pour offrande une statue d’argent, accomplissait sans doute un
voeu particulier fait a Aglibol; car I'argent, personne ne 'ignore, était partout le métal
consacré a la lune, comme l'or au soleil.* Cette supposition semble étre confirmée par le
soin que, sur notre bas-relief, on avait eu d’orner d’une couronne a pointes la téte d’Agli-
bol et de le revétir du costume militaire des empereurs romains, tandis que Malachbel,
vétu al'orientale, s’y montre sans armes et sans couronne. C’est une flatterie qui s’adresse
aux dominateurs de la Palmyréne, et qui ne peut nous laisser aucun doute, ce me semble,

1%4De Diis syriis, syntagm. 2., cap. 1., p. 152, 153.

1Ce nom, qui a été lu tant6t Agalibalus, tant6t laribolus, n’a jamais été interprété d’'une maniére satisfaisante.
Plusieurs érudits, au nombre desquels on est étonné de trouver Selden (loc. cit. p. 149), ont proposé de le traduire
par Deus ou Dominus rotundus, attendu, disent-ils, que I'antiquité identifiait Dieu avec la sphére du monde. Je vois
avec peine qu'a 'exemple de Selden M. le Dr. Stark, dans son savant ouvrage sur I'Orient hellénistique, cité plus
haut, identifie (t. 1., p. 571) Aglibol avec Elagabal, et en fait le dieu du soleil. Avellino ne commet pas cette erreur;
il reconnait (Mémoire cité, p. 25) le dieu Lunus sous le nom d’Aglibol, comme Halley et Barthélemy I'avaient
reconnu sous le nom d’Iaribolus.

1665j le voeu s’était adressé au Soleil, c’est-a-dire a Malachbel, I'offrande aurait été une statue d’or ou dorée.
Telles étaient les statues consacrées & Apollon, & Mithra; et nous apprenons de Pausanias (5., 19., 3) que, dans
IAltis, on voyait un xoanon d’Apollon dont la téte était dorée.

27



quant a la prééminence accordée ici a Aglibol sur Malachbel, conséquence naturelle du
changement de sexe qu'une prescription hiératique, passablement extraordinaire, avait
fait subir au Soleil et a la Lune.'” Toutefois, si aprés avoir remarqué que, dans la dédicace
bilingue, Aglibol prend le pas sur Malachbel, on était tenté de croire que celui-ci, dans les
sculptures du bas-relief, occupe la place d’honneur, puisqu'’il est placé a la droite, et Agli-
bol a la gauche de Vénus, représentée sous 'embléme du cypres,'* les médailles asiatiques
dont je parlerai plus loin nous prouveraient qu’on ne peut attacher aucune importance a
cette disposition, ni en tirer une conséquence quelconque; car elles nous montrent le so-
leil et réciproquement la lune, tant6t a la droite, tant6t a la gauche de Vénus. Malgré cette
variante, les artistes ne croyaient pas sans doute violer le dogme qui assigne a Mylitta une
place habituelle au ciel entre le soleil et la lune, les deux agents de la création et de la
reproduction, les deux astres chargés de donner 2 la terre la lumiére, la chaleur, I'eau et
la fécondité, les deux astres que I'hérésiarque Bardesane, au rapport d’Abou’lpharage,®
appelait : le pére et la mére de la vie. Un dogme semblable est formellement énoncé a I'égard
de Mithra dans les livres sacrés des Perses.”™ De la ces nombreux monuments qui repré-
sentent le dieu ayant a sa droite le buste ou le char du Soleil, et a sa gauche le buste ou
le char de la Lune. De 12 aussi ce commandement de la liturgie du Zend-Avesta, qui, cer-
tainement emprunté aux Chaldéens d’Assyrie, veut que le soleil et la lune soient invoqués
en méme temps que Mithra dans les prieres composées en ’honneur de ce dieu.” De plus,
le Zend-Avesta renferme deux priéres particuliéres (néaeschs) qui s’adressent, lune au so-
leil,” T'autre a la lune,” et il impose aux mazdéiesnans I'obligation de réciter entre ces
deux priéres le néaesch et I'iescht de Mithra.”* Ne nous étonnons donc pas de voir un habitant
de Palmyre qualifier le soleil et la lune dieux de la patrie. Ils regoivent la méme qualification,

1'ai déja dit ailleurs (Recherch. sur Vénus, p. 20) que cette prescription hiératique me parait avoir été elle-méme
la conséquence forcée d’une révolution politique qui, ayant amené sur le tréne d’Assyrie une femme ambitieuse
et douée d’une haute intelligence, Sémiramis peut-étre ou toute autre, avait causé une grave perturbation dans
les institutions civiles en faisant descendre a une position subordonnée le mari de la reine. Dés lors, un des
rapports les plus essentiels qu’on avait précédemment établis entre les institutions civiles et les institutions reli-
gieuses se trouvait tout a coup rompu par la force et la violence. Pour rétablir I'assimilation de la reine et du roi
aux dieux créateurs du monde, il fallut sans doute faire intervenir un décret sacerdotal, qui transporta a la divini-
té féminine la prééminence jusqu’alors attribuée  la divinité méle, et qui, en méme temps, déclara la lune méle
et le soleil femelle, changeant ainsi le sexe qu’auparavant on avait assigné a ces deux astres. Un nombre consi-
dérable de monuments figurés attestent cette innovation religieuse et confirment sur ce point le témoignage de
notre bas-relief palmyrénien. Et, chose aussi remarquable que conforme aux régles suivies par le sacerdoce dans
'antiquité, le changement de sexe du soleil et de la lune se révéle avec non moins d’évidence dans les langues
d’Orient et dans celles d’Occident. En Orient, selon que les peuples se soumirent ou non a la révolution politique
et a la réforme religieuse dont j’entends parler, nous voyons uniformément, dans leurs idiomes respectifs, le
mot lune prendre le genre masculin, ou conserver le genre féminin, et les mots soleil et amour, qui souvent sont
synonymes, prendre le genre féminin, ou conserver le genre masculin. En Occident, la langue grecque, la langue
latine et les idiomes qui en sont dérivés ont conservé le mot lune au féminin, et les mots soleil et amour au
masculin; tandis que les langues germaniques et les langues slaves, dont la formation et I'importation d’Asie en
Europe sont d’une époque beaucoup moins ancienne, affectent a la lune le genre masculin, et aux mots soleil et
amour le genre féminin.

*pL3.,n° 1.

19Pag. 125.

170Zend-Avesta, t. 1., 2° partie, p. 28; t. 2., p. 13.

1bid. t. 2., p. 15, 16; 204-232.

1721bid, p. 8-14.

3 1bid. p. 16-19.

41bid, p. 15, 16.

28



175

non-seulement dans une autre inscription lapidaire trouvée a Palmyre,” mais aussi dans
les trois inscriptions citées,” qui proviennent d'une montagne de Syrie, appelée Scheikh
Béréquet. Au témoignage des monuments de tout genre qui attestent combien était répan-
du, dans I'Asie occidentale, le culte de ces deux divinités, vient s’ajouter le témoignage,
pour ainsi dire, officiel qui résulte d’'une médaille impériale, frappée a Tripolis, en Phéni-
cie,”” médaille dont le type nous offre, au revers de la téte d’Antonin le Pieux, les images
debout du Soleil et de la Lune personnifiés et entourés de la légende grecque : HAIOC -
CEAHNH - TPITIOA1Twv. Les formules latines de consécration, SOLI « INVICTO ¢ ET « LVNAE
* AETERNAE"®; AETERNITATTI « SACR * SOLI « ET « LVNAE"”; SOLI « AETERNO « LVNAE,” ou
simplement, SOLI « ET « LVNAE,™ se rencontrent bien souvent sur les monuments lapi-
daires, et attestent, a leur tour, que les Romains, comme les Grecs, avaient adopté, dans
I'Asie occidentale, I'usage d’adresser nominativement leurs veeux au Soleil et a la Lune
divinisés.

De méme que notre bas-relief palmyrénien, le troisieme monument de Syrie dont il
me reste A parler nous montre ces deux divinités formant une triade secondaire avec la
Vénus asiatique représentée sous le symbole du cypres pyramidal. Mais ici le Soleil et la
Lune, au lieu d’étre figurés sous une forme humaine, sont eux-mémes représentés chacun
sous 'embléme de cet arbre sacré, symbole de vie, preuve nouvelle et irrécusable que le
cypres sculpté sur le bas-relief et sur I'autel palmyrénien du Musée capitolin est bien réel-
lement, comme je I'ai avancé, I'image symbolique de la Vénus qu’adoraient les Syriens.
Le monument qui nous fournit cette preuve est un petit tréne votif, de forme asiatique
et de bronze, que M. Henri Guys, ancien consul de France a Beyrouth, a rapporté de Sy-
rie, en 1848, et qu’il a cédé au cabinet des médailles et antiques de la Bibliothéque impé-
riale. Ce tréne n’a que 28 a 29 centimetres de haut, sur 12 a 13 de large. Il est supporté
par quatre griffes de lion, et orné, en relief, sur chacune de ses faces latérales, d’un lion
debout, marchant de gauche a droite et formant une saillie trés-prononcée. La face anté-
rieure est décorée de trois cyprés pyramidaux également en relief, placés sur un méme
plan. Celui qui s’éléve au milieu des deux autres les dépassent d’un tiers environ. Ce mo-
nument votif® ne doit remonter qu'a la derniére période de la domination romaine sur
la Syrie. Le style en est lourd, incorrect, et entaché de tous les défauts qui accusent une
époque de décadence. L' Académie en jugera par les deux dessins que j'ai placés sous les
n°* 1 et 2 de la planche 5, et qui représentent ce petit trone, l'un de face, l'autre de profil.
Mais, & mes yeu, il rachéte toutes ses imperfections par le fait nouveau qu'’il apporte a
la science archéologique; et ce fait, bien qu'il soit unique jusqu’a ce jour, est néanmoins
en parfaite harmonie avec les témoignages qui résultent des documents écrits. Lucien, ou

*Wood, Rud. Palmyr. p. 27, n° 4 (cf. Philosoph. Transact. vol. 48., p. 691, n° 4). Corp. inscript greecar. vol. 3., n° 4480.

76 Ci-dessus, p. 17.

77pellerin, Mélang. de div. méd. 1., p. 343. Eckhel, D. N. 3., p. 374. Mionnet, Descript. de méd. 5., 400, 401, n° 426.

8Gruter, Inscr. antiq. p. 33., nn. 5, 6.

1714, ibid. p. 32.,n. 9.

'¥]d. ibid. n. 10.

18114, ibid. p. 31., nn. 11, 12, 13. Maffei, Mus. veron. p. 81, n. 10.

1821 es témoignages ne manquent pas pour prouver que souvent les anciens consacraient, dans les temples,
des trénes d’or, d’ivoire ou de bronze. Je désigne celui-ci comme un monument votif, parce qu’il ne m’est pas
démontré que, malgré la dépression circulaire qui se fait remarquer dans I'intérieur, une statuette ait jamais été
placée sur ce petit trone.

29



plutdt lauteur inconnu du célébre Traité sur la Déesse de Syrie,”™ la Vénus assyrienne, ne
nous apprend-il pas' que, dans le temple d’Hiérapolis, la statue de cette antique divinité
était assise sur des lions, et celle du dieu, son époux, assise sur des taureaux? Et ces deux
especes de quadrupedes ne représentent-elles pas, dans le langage symbolique, 'une le
soleil, 'autre la lune™ ? De plus, la déesse n’avait-elle pas la téte ceinte des rayons du so-
leil, en méme temps qu’elle portait, parmi d’autres attributs, ceux d’Artémis ou Diane, et
de Séléné ou la Lune™ ? De son c6té, Macrobe a soin de nous dire que, chez les Assyriens,
des lions étaient placés aux pieds d’Atergatis, par la méme raison que, chez les Phrygiens,
on attelait des animaux de cette espéce au char de la Mére des Dieux, qui est la Terre."” Or
Atergatis, divinité également tellurique, est la méme que la Déesse de Syrie. Strabon™ et
Pline,™ aussi bien que Macrobe, ne nous laissent aucun doute sur cette identité. Le passage
cité du traité attribué a Lucien regoit méme une éclatante confirmation du témoignage
d’un moyen bronze™ frappé en ’honneur d’Alexandre Sévere a Hiérapolis méme,”" dans
la Cyrrhestique. Il représente, au revers de la téte radiée de ce prince, et entourés de la
légende OEOI - CVPIAC - IEPOIIOAITQN, la Déesse de Syrie assise sur une couple de lions,
et son divin époux, Baal ou Bel, assis sur un couple de taureaux. Entre ces deux divini-
tés s’éleve un sacellum surmonté d’une colombe, oiseau de Vénus; un lion placé au bas de
cet édifice achéve de le caractériser comme un sanctuaire particuliérement consacré a la
déesse.” Ce type, a quelques 1égeres différences pres, se reproduit au revers d’une belle té-
tradrachme de Caracalla, frappée a Antioche de Syrie, décrite premiérement par Pellerin,
puis par Eckhel™ ; mais, a mon grand étonnement, omise par Mionnet dans sa Description

185 je suis bien informé, un savant helléniste, M. le professeur Immanuel Bekker, qui prépare une édition
critique des ceuvres de Lucien, a lu récemment a I’Académie royale de Berlin une dissertation composée dans le
but d’établir que ce satyrique grec n’est pas l'auteur du traité Iepi tig ovping Oeod.

%4 De Dea syria, 31, 32; ed. Lehmann.

'8 Voyez mes Recherches sur le culte de Vénus, p. 220-227.

1% De Dea syria, loc. cit.

¥« Sub eodem (Atargatis) simulacro species leonum sunt, eadem ratione, terram esse monstrantes, qua
Phryges finxere Matrem De(im, id est terram leonibus vehi. » (Saturnal. 1., 23.; edit. Varior.)

188 1) BapPokn, fiv kol "ESeccav kai Tepav méAv kahodotv, &v 1 Tip@ot thv Tupiav Bedv thv Atapydrv. (Geogr.
16., p. 748, Casaub.)

18« Bambycen, que alio nomine Hierapolis ... ibi prodigiosa Atargatis ... colitur.» (H. N. 5., 19.,1.)

*Pour me conformer a I'usage suivi jusqu’a présent, j'emploie, dans ce mémoire, les dénominations vulgaires
de petit bronze, moyen bronze, grand bronze, médaillon, quoique je reconnaisse combien M. le comte Borghesi est
fondé a proposer de leur substituer les dénominations scientifiques qui résultent des divisions et subdivisions
légales de la monnaie chez les Romains. Voyez la lettre de ce savant archéologue & M. I'abbé Cavédoni, datée du
13 aofit 1849, et insérée par ce dernier dans sa Numismatica biblica (Modéne, 1850, in-8°), p. 111-136.

191Ce nom, sur les médailles, est écrit : Hiéropolis.

%2Cette belle et rare médaille, qui appartient au cabinet impérial de Vienne, est figurée sous le n° 1 de la
planche 3 B de mes Recherches sur Vénus. Les numismates ne I'ont pas toujours interprétée avec une connais-
sance suffisante de la mythologie orientale, bien que Eckhel, leur illustre maitre, efit tracé la route a suivre, en
rapprochant de cette médaille le passage cité du traité De Dea syria (Voy. D. N. 3., p. 262, 263). Il ne lui avait pas
échappé non plus (ibid. p. 296) que la belle tétradrachme de Caracalla, dont je parle quelques lignes plus bas, se
rapporte au méme passage. Toutefois le revers de cette tétradrachme n’est pas absolument semblable a celui de
la médaille impériale de Hiérapolis, quoiqu’on pit conclure le contraire de ces paroles d’Eckhel (ibid. p. 263) : «In
quo (tetradrachmo) eadem omnino est aversa, nisi quod pro leone inferne conspicitur aquila. » C’est une légére
inadvertance; car plus loin (ibid. p. 296) il décrit ainsi ce méme revers, d’aprés Pellerin : « Sacellum, intra quod
signum militare, numine hinc et inde adsidente, quorum uni adstat leo, alteri taurus ... »

1%Ce lion marche de gauche a droite, comme chacun des deux lions qui ornent le petit trone votif figuré ici
sous lesn°® 1 et 2 de la pl. 5.

4D, N. t.3., p. 296. — Cette tétradrachme parait étre restée unique, et j’ignore méme entre les mains de qui elle

30



de médailles et dans son Supplément.

D’autre part, quelques médailles impériales, frappées dans I'lle de Cypre™ et a
Sardes,”™ ont pour type un cbne, symbole de Vénus, placé au milieu du temple de la
déesse, et ce temple est surmonté de I'astérisque du soleil, superposé au croissant de
la lune. Un cbne, d’origine asiatique, que j'ai publié"” il y a déja plusieurs années, nous
montre la Vénus orientale, hermaphrodite, tenant de la main droite un serpent, symbole
de vie,"* la téte couronnée des rayons du Soleil, et de la main gauche un autre serpent,
celui-ci surmonté d'un croissant. Une pierre gravée, que j'ai également publiée,”
représente Vénus assise sur un trone, ayant a sa droite le soleil, a sa gauche la lune.”
Plusieurs médailles impériales d’Apollonia d’lllyrie, dont il sera question plus loin,
portent, a leur revers, 'image de la déesse pareillement assise sur un tréne, mais placée
au milieu d’'un temple flanqué de deux cypres, qui sont, n’en doutons pas, le cypres du
soleil et celui de la lune, et surmonté de cing autres cypres, qui ne peuvent étre que
les représentants des cing autres planétes.” Bient6t nous verrons sur des bas-reliefs
d’époque romaine Mithra placé de méme entre sept cypres, emblémes des sept planétes,
ou simplement entre deux cyprés plantés, 'un a c6té du buste de la Lune, I'autre a
c6té de celui du Soleil. Enfin, au revers de deux médailles impériales frappées a Perga
(Pamphylie), en '’honneur d’Aurélien, et figurées sous les n°* 1 et 2 de ma planche 14,
nous voyons a I'entrée du temple d’Artémis, divinité qui se confond avec Vénus, un cone,
image symbolique de chacune de ces deux déesses, placé entre deux cypres plantés, 'un
sous I'astérisque du soleil, I'autre sous le croissant de la lune.*

se trouve; le médaillier de la Bibliothéque impériale ne la posseéde pas.

1%Voy. mes Recherches sur Vénus, pl. 1., n° 12.

%Mionnet, Supplém. 7., 422, n° 481; Descript. de méd. 4., 125 et 126, n° 714.

97Recherch. sur Vénus, p. 32-118; pl. 1.,n°** 1 et 1 a.

%8 1bid. p. 35 et 36.

Voyez Recherch. sur Vénus, pl. 14. G, n° 4.

2L es monuments de l'art établissent de méme des rapports directs entre d’autres divinités génératrices et le
soleil et la lune. Les représentations figurées de Zeus ou Jupiter, de Héra ou Junon, en fournissent des exemples
aussi bien que celles de Pan, le dieu créateur par excellence. Parmi ces derniéres, je citerai un vase peint d’Apulie,
trés-curieux et publié par M. Ed. Gerhard (Lichtgottheiten, p. 8; pl. 3.,1n° 3); il représente Hélios et Séléné, tous deux
debout sur un quadrige placé dans une barque, selon un usage hiératique, que I’Asie occidentale peut revendiquer
tout aussi bien que 'Egypte. Le char est précédé par le dieu Pan, qui lui sert de guide. Sur un autre vase (cratére)
peint, M. Th. Panofka (Vases Blacas, n°® 17 et 18) croit reconnaitre le méme dieu placé entre le quadrige du Soleil
et la Lune personnifiée.

»'Le n° 4 de la planche 8 ci-jointe offre un exemple de ce type. Ailleurs Vénus, comme déesse a la fois solaire
et lunaire, est représentée assise sur un trone, ayant a ses pieds deux griffons, symboles du soleil et de la lune, et
portant sur la main droite une chouette, embléme de la nuit. (Voyez mes Recherches sur Vénus, pl. 14. H, n° 10.)

22Quelquefois le cone, embléme d’Artémis, est placé entre le Soleil et la Lune représentés tout a la fois sous
leur forme d’astres et sous une forme humaine (voy. Recherches sur Vénus, p. 48 et 49, pl. 1., n° 13). C’est aussi sous
'embléme d’une pierre conique que le dieu Men ou Lunus était adoré a Carrhes, en Mésopotamie. Nous en avons
la preuve sur des médailles coloniales, frappées dans cette ville en 'honneur de Septime Sévére, et longtemps
attribuées a Zlia Capitolina, 'ancienne Jérusalem. Lorsqu’en 1847, M. Adolphe de Rauch faisait insérer dans le 19°
volume des Annales de I'Institut archéolog. (p. 282; pl. P, n° 5) une description et un dessin d’une monnaie coloniale
frappée a Carrhes, sous le régne de Septime Sévére, il la croyait inédite, et pensait que, pour la premiére fois,
on avait sous les yeux une représentation du temple érigé dans cette ville en '’honneur du dieu Lunus. Mais
il ignorait que, dés I'année 1837, j’avais publié, sous le n° 9 de la pl. 15 de mes Recherches sur Vénus, une piece
coloniale, inédite, de la méme ville et a I'effigie du méme empereur, qui faisait connaitre la forme de ce temple.
Par une circonstance fortuite, dix ans plus tard, je publiais, en méme temps que M. de Rauch, dans le volume
cité des Annales (p. 45; pl. C, n° 3), une autre monnaie coloniale de Carrhes, également inédite, trés-analogue a
celle que posseéde cet habile numismate, mais d’un coin différent, et dont le revers, mal frappé, offre en entier la

31



Il n’est donc pas douteux que, sur la face antérieure de notre trone votif,” orné latéra-
lement des deux lions de la Déesse de Syrie, les trois cypres représentent symboliquement
la déesse elle-méme, le soleil et la lune, qui forment ici, comme sur le bas-relief palmyré-
nien, une triade secondaire, a la fois céleste et tellurique. Remarquons que 'auteur de
ce petit monument, fidele aux régles de 'art asiatique, a eu soin d’indiquer, dans cette
triade, la supériorité des fonctions et du rang de la Déesse de Syrie, en donnant au cypres
qui la représente des proportions colossales, et aux deux cypres qui représentent le soleil
et la lune, de trés-humbles proportions. Tel est aussi le contraste que nous offrent, sur
les médailles citées de Perga, le cone colossal, qui tient lieu de I'image d’Artémis, et les
deux petits cypres plantés aupres de ce cone, et surmontés, l'un, de I'astérisque du soleil,
l'autre, du croissant de la lune. Tel est encore le contraste qui se manifeste sur une médaille
d’Epheése,”™ ou, au revers de la téte de Septime Sévére, nous trouvons le simulacre de Ju-
non Pronuba placé entre deux petites figures nues et assises a terre, au-dessus desquelles
on voit, dans le champ, le soleil et la lune. Les graveurs cependant ne se sont pas toujours
assujettis a la régle que je constate. C’est du moins ce qu’il est permis de croire, si l'on ad-
met comme exact le dessin, plus que médiocre, que Pembroke™ a publié d’'une monnaie
autonome d’Apamée. Cette piéce, qui nous reporte en Syrie et qui me semble étre restée
unique,” aurait pour type, au revers de la téte laurée d’un personnage méle, mais imberbe,
trois cypres® de taille égale, plantés sur un méme rang. Je n’ai pas vu l'original, et je ne
puis dire si, comme il est arrivé quelquefois, le dessinateur n’a pas pris ici trois épis de blé
pour trois cypres. Dans le cas ol il ne se serait pas trompé, il y aurait un rapprochement
intéressant a faire entre ces trois cyprés gravés au revers d’une monnaie frappée dans une
ville de Syrie, et les trois cypres placés sur la face antérieure du tréne votif trouvé dans la
méme contrée et consacré a la divinité qui s’appelait la Déesse de Syrie.

Les trois monuments syriens, ol Vénus vient de se révéler a nos yeux sous 'embléme

facade du temple de Lunus, sans permettre de lire la légende. Ce dernier défaut se retrouve a peu prés sur la piece
que j’avais publiée en 1837 et reproduite en 1847, sous le n° 10 de la planche 38 des Monuments inédits de I'Institut
archéolog. 11 nous explique pourquoi ces deux piéces, qui appartiennent au riche médaillier de la Bibliotheque
impériale, y sont restées classées a Zlia Capitolina, jusqu’au moment ott M. de Rauch, ayant sous les yeux un
exemplaire parfaitement conservé, I'a judicieusement attribué & Carrhes devenue colonie romaine sous le nom
d’Aurelia Carrhenorum. C’est avec leur fausse attribution a Zlia Capitolina que j’avais publié les deux pieces que
possede la Bibliothéque impériale; et, de plus, trompé, comme mon dessinateur, par I'état fruste du revers d’'une
de ces monnaies, j’ai commis I'erreur de prendre pour des cypreés les deux enseignes militaires entre lesquelles
est placé 'embléme conique du dieu Lunus. Le bel exemplaire publié par M. de Rauch m’a fait reconnaitre ma
méprise; et si je reproduis ici, sous le n° 4 de la planche 6, celui dont j’avais donné un dessin en 1837 et en 1847,
c’est afin que I’Académie puisse juger de la fausse apparence qui a causé cette méprise. A mon grand regret,
lerreur s’est reproduite, en dernier lieu, dans une note que j’avais remise & mon savant ami M. le vicomte de
Santarem au sujet de l'arbre du soleil et de I'arbre de la lune qui servent a caractériser I’Asie ou I'Inde sur plusieurs
cartes géographiques du moyen age. Cette note a été imprimée, sans que j’en aie pu voir et corriger les épreuves,
dans le 3¢ volume (p. 506-513) de I'important ouvrage de M. de Santarem, intitulé : Essai sur Uhist. de la cosmogr.
pendant le moyen dge, etc. Paris 1852, in-8°, avec atlas gr. in-fol.

*®PL5.,n% let2.

“Mionnet, Suppl. 6., 156, n° 502.

25 Numism. antiq. pars 2., tab. 73.

26E]le me parait avoir échappé a I'attention de Mionnet.

27Ces trois cypres, tels que les a reproduits le dessinateur de Pembroke, présentent chacun, au-dessous de la
naissance de leur feuillage, une saillie ou une espéce de crochet que forme un court rejeton et qui se retrouve a
la méme place, soit sur le tronc du plus grand des trois cyprés qui ornent le trone votif de la Déesse de Syrie (pl.
5.,1° 5), soit sur le tronc d’un cyprés planté a c6té d’Apollon, au milieu d’'un disque d’argent dont il sera question
plus loin (voy. ma planche 20., n° 5).

32



du cyprés pyramidal, me conduisent tout naturellement a rechercher si quelque trace
d’une représentation semblable, ou, du moins, de I'attribution du cypres a Vénus, ne se
découvre pas dans la Babylonie et I’Assyrie, ces deux contrées célebres™ qui furent le
berceau du culte de la déesse, et qui voyaient des foréts de cyprés croitre spontanément
sur leur sol. Je ne m’arréterai pas a examiner quelle présomption, a cet égard, il serait
permis de tirer d'un passage ol Strabon,” décrivant I’Ataceéne, rapporte qu’aux environs
d’Arbeles on trouve un cyparisson ou cupressetum (6 kumapioowv), une source de naphte,
des feux sacrés (ta mupd) et un temple d’Aneea (10 tfig Avaiag iepdv). Cette divinité est la
méme que I'Anahid ou la Vénus-Mylitta des Babyloniens et des Assyriens; mais, bien qu’un
illustre géographe allemand, M. Carl Ritter,” n’ait pas hésité a croire qu'il s’agit ici d’'un
bois de cypres consacré, comme le temple, a la déesse Anzea, le texte du géographe d’Ama-
sie ne me semble pas établir explicitement le fait. Observons toutefois qu’a 'exemple des
autres écrivains grecs, Strabon attache ici au mot kvnapioowv un sens qui implique I'idée
d’un bois sacré.” C’est un pareil cupressetum que nous offre un bas-relief qui décore une
portion de la face sud-est du palais assyrien découvert a Khorsabad par M. Botta.”” On y
remarque une colline plantée de cypres, au milieu desquels est placé un pyrée. Quatre co-
lombes voltigent entre ces arbres, et nous rappellent que le nombre quatre et la colombe
étaient consacrés a Mylitta, comme a Vénus. Un autre bas-relief de Khorsabad™ nous four-
nit une preuve bien plus certaine de Iattribution du cypres a la déesse; mais la scéne qu'il
représente nous transporte évidemment hors de 'empire assyrien; car elle fait partie d'un
grand tableau destiné a perpétuer le souvenir de la prise d’une ville ou d’une forteresse par
I'armée du roi d’Assyrie. Dans cette scéne, nous voyons des soldats assyriens occupés a dé-
molir et a piller plusieurs édifices, parmi lesquels on distingue un petit temple, a fronton
triangulaire, qui, sans aucun doute, était consacré a la Vénus asiatique, puisque, devant
cet édifice, est placé, sur un socle, le groupe d’une vache allaitant son veau. La plupart des
archéologues reconnaissent aujourd’hui avec moi que, chez les peuples de I’Asie occiden-
tale et particulierement chez les Phéniciens et dans leurs colonies, ce groupe symbolique
représentait Vénus et I’Amour™; de plus, des boucliers coniques, dont le centre est orné

28strabon (Geogr. 16.) comprend Babylone dans I’Assyrie; mai les inscriptions gravées en caractéres cunéi-
formes sur les monuments antiques de la Perse donnent constamment des noms distincts a 'Assyrie et a la
Babylonie.

2 Geogr. 16., p. 738.

#9Dje Erdkunde, 11., p. 577, 578.

#10n ne peut appliquer le méme sens aux plantations de cyprés qu’Ammien Marcellin (24., 6., 3) vit dans les
environs de Ctésiphon et dont il parle en ces termes : «In agro consedimus opulento, arbustis et vitibus et cu-
pressorum viriditate leetissimo. »

“2Monum. de Ninive, pl. 107., n° 13, et pl. 114.

1bid. pl. 141., salle 13, n° 4.

4Voy. mes observations a ce sujet dans le recueil des Mémoires de I'’Académie, nouvelle série, t. 15., 2¢ partie, p.
80, note 6; et dans mes Recherches sur le culte de Vénus, p. 165-168; Atlas, pl. 14. G, n°* 9, 10, 12, 13, 18; pl. 14. H, n°®
2-6,9. L'obélisque grec découvert dans la vallée du Xanthus, en Lycie, par M. Ch. Fellows (An account of discoveries
in Lycia, p. 169 et suiv. pl. pour la p. 170), met hors de toute contestation mon interprétation du groupe dont il
s’agit. Un des beaux bas-reliefs qui ornent cet obélisque nous montre, sur la face occidentale, deux images de
Vénus placées en regard I'une de I'autre. La premiére nous offre, sous une forme purement humaine, I’Aphrodite
des Grecs, assise et entiérement vétue. La seconde, posée sur un cippe, représente Astarté figurée, a la maniére
orientale, par le groupe symbolique d’une vache allaitant son veau. A ce témoignage, si decisif, il ne me reste plus
qu’a ajouter celui qui résulle d’'un fragment de cylindre assyrien, ot I'on voit aussi une vache allaitant son veau.
Ce cylindre provient des secondes fouilies de M. Layard.

33



215

en saillie d’'une téte de lion,” animal consacré a la déesse, sont suspendus aux fenétres
du temple. Ne nous étonnons donc pas si cet édifice, comme le trone votif de la Déesse
de Syrie,” fut décoré de trois cypres pyramidaux : I'un est placé au sommet du fronton,
les deux autres s’élévent derriére les deux personnages qui gardent 'entrée du temple.
Quelques-unes de ces particularités, de méme que I'ornement en échiquier ou en treillis
qui couvre toute la surface du tympan, me portent a conjecturer que la ville ou la forteresse
qui renfermait ce temple était située en Phénicie ou, du moins, sur un territoire soumis a
la domination phénicienne.

Si nous ne reconnaissons avec certitude le cypres sur aucun des bas-reliefs qui ornent
les palais assyriens découverts a Nimroud et a Koyoundjuk par M. A. H. Layard™; et si les
bas-reliefs du palais de Khorsabad nous offrent les deux seuls exemples cités de I'emploi
du cypres avec un sens religieux,” n’oublions pas que nous sommes loin de posséder la
série entiére des sculptures qui décoraient ces vastes et somptueux édifices™ ; n’oublions
pas non plus qu'il nous reste a interroger les petits monuments exhumés des ruines de Ba-
bylone et de Ninive. Parmi ceux-ci, plusieurs cylindres et plusieurs coupes, dont le témoi-
gnage n’a jamais été invoqué dans la question qui nous occupe, présentent des exemples
certains de I'attribution du cyprés a la déesse Mylitta. Ils peuvent ainsi, on va le voir, sup-
pléer aux documents écrits et aux grands monuments de sculpture qu’ont fait disparaitre,
depuis tant de siécles, les révolutions politiques et les bouleversements physiques qui dé-
truisirent de fond en comble I'empire assyrien, ses institutions, ses belles et vastes cités,
ses édifices publics, réputés si longtemps, les uns et les autres, les plus étonnantes mer-
veilles de 'art et de la magnificence de I'Orient. Un passage important, recueilli par Moise
de Khoren, mais jusqu’a ce jour resté inapergu et sans commentaire, nous permettra aussi
de constater que, dés une époque trés-reculée, le culte de Mylitta et du cypres pyramidal
fut porté du territoire assyrien dans la partie de ’Asie antérieure qui successivement regut

217

218

#5Cet ornement nous rappelle les tétes de lion placées en saillie sur les murs extérieurs du temple de Dendérah
consacré a Vénus-Hathor.

#6Ci-dessus, p. 51 et suiv. pl. 5., n°* 1 et 2.

#Ces deux personnages nous réveélent peut-étre 'origine d’'un usage qui nous est attesté par les médailles
sassanides ol nous voyons I'autel du feu également gardé par deux personnages, sous les traits de qui on a méme
cru reconnaitre le roi et la reine de Perse.

8Un semblable échiquier ou treillis sert fréquemment de soubassement aux sujets religieux représentés sur
des cdnes, des métroides et des scarabées de travail phénicien.

9Ce z€1€ voyageur désigne, avec raison, sous le nom de sapins (fir-trees) les arbres plantés sur le sol d’'une
contrée montagneuse, traversée par une armée assyrienne dont la marche est représentée sur un des bas-reliefs
qu’il a découverts a Koyoundjuk (Monuments of Nineveh, pl. 81). Il remarque judicieusement (ibid. p. 18) que cette
contrée devait étre située a une grande distance de Ninive, et au nord de 'empire assyrien, puisque le sapin ne
croit pas au-dela des limites septentrionales de I’Assyrie.

0Les cypres que l'on voit sur d’autres bas-reliefs du palais assyrien de Khorsabad (Monum. de Ninive, pl. 108.,
109., 111-113.), sont plantés, comme ornement, dans un parc ot le roi se livre & I'exercice de la chasse. Peut-étre
cette scéne fait-elle partie d’'une féte analogue a la féte des rois, qui, en Perse, selon Firdousi, nous le verrons plus
loin, se célébrait anciennement dans la partie des jardins ou du parc des palais des rois d’Irdn qui était ornée de
hauts cypres.

1 Au moment méme ol ces lignes s'impriment, je recois de M. Layard un exemplaire d’un beau volume qu’il
vient de publier (Londres, 1853, gr. in-8°, fig.) et qui contient la relation de sa seconde expédition dans I'Asie
occidentale. Cet important ouvrage, intitulé : Discoveries in the ruins Of Nineveh and Babylon, etc. est orné des dessins
d’un grand nombre de monuments assyriens, parmi lesquels je remarque (p. 232) deux bas-reliefs tirés des ruines
de Koyoundjuk et représentant chacun un jardin royal, planté de cyprés et d’une autre espéce d’arbre, moins
facile a reconnaitre. Je trouve en méme temps, a la p. 604, le dessin du cylindre assyrien dont j’ai parlé ci-dessus
(p. 59 et 60, note 4).

34



les noms de Haigasdan et d’Arménie.

Je place sous les yeux de ’Académie les dessins de quatre cylindres assyriens,”” ou
la présence du cyprés au milieu de scénes d’initiation,” sur lesquelles je me réserve de
m’expliquer ailleurs, nous autorise a reconnaitre, comme nous I'avons fait sur les trois mo-
numents syriens décrits plus haut, que le cypres est 'image symbolique de la déesse qui
présidait aux mysteres. Le premier de ces cylindres appartenait autrefois a M. J. Robert
Steuart. J'ignore en quelles mains il est passé depuis la mort bien regrettable du posses-
seur et la vente publique de sa précieuse collection. Deux autres™ sont déposés au Musée
britannique; le quatriéme® se conserve au cabinet des médailles et antiques de la Biblio-
théque impériale. Aprés ces quatre cylindres, je pourrais en produire ou en citer beaucoup
d’autres qui offrent, comme ici, la représentation de Vénus-Mylitta sous 'embléme d’'un
cypres, dont la forme est plus ou moins conventionnelle.” 11 me suffira, sans doute, de
dire qu'il en existe un grand nombre, dans les collections publiques™ ou privées, depuis
que les fouilles et les voyages en Orient ont enrichi 'Europe d’'une masse considérable
de cylindres assyriens, babyloniens, phéniciens ou persépolitains, petits monuments qui
étaient encore trés-rares a I'époque ot feu M. Cl. Rich en recueillait une trentaine a Bag-
dad et dans les ruines de Babylone et de Ninive. Toutefois, parmi ceux qu’on possede, il ne
serait pas facile d’en indiquer plusieurs qui pussent présenter un second exemple d’une
particularité intéressante que nous offre un cinquiéme cylindre, figuré sous le n° 3 de la
planche 9. Celui-ci, qui, de méme que le n° 4, appartient a la Bibliothéque impériale, porte
deux cypres au lieu d’'un seul. Au-dessus de ces deux arbres, plantés a coté 'un de I'autre,
est gravé un astérisque cruciforme, qui représente ici, comme sur beaucoup d’autres cy-
lindres, I'étoile de Vénus-Mylitta.” Si nous nous reportons aux divers monuments figurés
ol déja nous avons trouvé la déesse placée, ainsi qu'Artémis et Mithra, entre le cyprés
du soleil et celui de la lune, nous ne pourrons mettre en doute que, sur notre cylindre,
les deux cypres plantés au-dessous de I'étoile de Vénus-Mylitta ne soient également les
images symboliques des deux astres qui caractérisent la puissance génératrice de la Reine
des cieux.

Sur un grand nombre de coupes de bronze, travaillées au repoussé et découvertes dans
les nouvelles fouilles que M. Layard a faites derniérement & Nimroud et a Koyoundjuk,
pendant sa seconde expédition,”™ on voit, comme sur les cylindres ici figurés, des cypres

22p],9,,n° 1,2,4 et 5.

3Ces initiations, en Orient, comme chez quelques peuples d’Occident, avaient lieu dans des gtottes ou des
antres; et si je fais remarquer ici que les cypres, dont '0dyssée (E, 63-65) vante la bonne odeur, ombrageaient
'entrée d’une grotte, c’est que ce poéme renferme plus d’une allusion a des initiations ou a des métamorphoses
qui faisaient partie d’une institution de mystéres d’origine asiatique. Je reviendrai plus loin sur cette observation.

PL9,n* 2et5.

*bid. n° 4.

8L es cypres des jardins royaux représentés sur les bas-reliefs de Khorsabad, sur les coupes de bronze ou d’ar-
gent doré et sur les plats d’argent doré dont il sera question plus bas, affectent aussi des formes conventionnelles.
Ceux qui sont sculptés sur les murs de Persépolis se rapprochent un peu de la nature.

*’Le Musée royal de la Haye en posseéde, a lui seul, sept ou huit de cette catégorie. Il s’en trouve plusieurs aussi
dans le musée du Louvre et dans le Musée britannique.

28Mém. de ’Acad. des inscript. t. 17., 1€ partie, p. 370, 371; p. 3., n° 2 et 5.

Je tiens ce renseignement de M. Layard lui-méme, dont je ne saurais trop louer 'empressement a faire toutes
les communications qui peuvent étre utiles aux progres de I'archéologie asiatique. Ce zélé voyageur publiera
prochainement deux nouveaux ouvrages, qui feront connaitre en détail au monde savant les résultats inespérés
de ses secondes fouilles sur le sol assyrien. — Depuis que ceci a été écrit, I'un de ces deux ouvrages a paru. Voy.
ci-dessus, p. 61, note 2.

35



plantés au milieu de scénes d’initiations, qui appartiennent a la célébration des mystéres
de Mylitta. Le méme fait se reproduit sur deux belles coupes d’argent doré, trouvées dans
I'lle de Chypre, et sur deux plats de méme matiere exhumés d’un des hypogées d’Etrurie.
Je parlerai plus loin de ces quatre monuments, qui, sans aucun doute, ont une origine
assyrienne ou plut6t phénicienne.

Quelques cylindres asiatiques, sans nous offrir le cypreés pyramidal planté a la place
méme que devrait occuper la statue de Mylitta, de Beltis, d’Astarté ou de Mithra, nous
montrent ce symbole porté a la main par un prétre, ou par une prétresse, au milieu d’une
scéne d’initiation. Dans mes Recherches sur le culte de Mithra,” j’ai publié un petit monument
de cette catégorie. Je me réserve d’en parler dans le paragraphe de ce mémoire ol j’aurai
a entretenir I’Académie d’un bas-relief de Dendérah qui donne lieu a des rapprochements
dignes d’attention.

I serait fort difficile de préciser I'époque oli, chez les Babyloniens et les Assyriens, com-
menga l'usage d’introduire le symbole du cypres dans la liturgie propre au culte des dieux
qu’ils adoraient. Les premiers pas a faire dans une telle investigation seraient d’assigner
une date certaine a l'institution primitive de ce culte, des mystéres qui s’y rattachaient,
et du culte de la divinité féminine qui, plus tard, sous le nom de Mylitta, présida a ces
mysteres. Or les renseignements nous manquent; mais les traditions recueillies par les
historiens de Syrie nous révelent un fait qui, joint a la mention que nous trouvons de la
déesse Astarté ou de la Reine des cieux, dans quelques parties anciennes de la Bible et
dans les fragments qui nous restent de la théologie phénicienne rédigée par Sanchonia-
thon, atteste que, chez les Assyriens, le culte du cyprés remontait a une haute antiquité.
Dans les extraits que Moise de Khoren™ nous a conservés du livre présenté a Valarsace,”
roi d’Arménie, par le Syrien Mar Iba Cadina ou Mar Ibas Katina,” et composé, assure-t-il,
d’apres les chroniques chaldéennes,” nous lisons** que Sémiramis, a la téte d’une armée
assyrienne, ayant porté la guerre chez les Arméniens et vaincu leur roi, Ara le Beau, qui
fut tué dans le combat, confia a Gartos, fils de ce prince, le gouvernement de I’Arménie, et
lui fit prendre le nom de son pére. Quelques années apres, Ara 2, fils d’Ara le Beau, se révol-
ta contre Sémiramis, et périt, a son tour, dans une bataille que lui livra cette belliqueuse
princesse. 1l laissa un fils appelé Anouschavan, qui se rendit célébre par son courage et
sa sagesse, non moins que par ses paroles et ses hauts faits. Il était surnommé Sés, ajoute
Mar Iba Cadina, parce qu'il avait été sacré au pied des cypres®® jadis plantés par Armé-

0Atlas, pl. 36.,n° 11.

BINé vers I’an 370, mort vers 450.

B2valarsace, premier roi de la branche des Arsacides d’Arménie, régna depuis 'année 149 avant notre ére
jusqu'a I'année 127, selon Saint-Martin (Memoire sur I’Armenie, t. 1., p. 410).

#30n trouve aussi ce nom écrit Mar Apas Gadina, Mar Abas de Catina, et, par abréviation, Mar Ibas ou Maribase.

B4Voy. sur ce point les observations de M. Quatremére (Journal des Savants, juin 1850, p. 364, 365), et celles de
M. Ed. Dulaurier (Journ. asiatique, janvier 1852, p. 19-21, note 1).

25Mos. Choren. Histor. armen. 1., 15., 19.; édit. des fréres Whiston.

26, « perche secondo il rito era stato iniziato nei cipressi di Aramanec, » selon la traduction italienne de Moise
de Khoren par M. I'abbé Cappelletti (p. 49). Un usage analogue se retrouve chez les Israélites, a une époque qui,
selon la chronologie de la Vulgate, correspond a I'an 1235 avant la naissance de J. C. Nous lisons, en effet, dans le
livre des Juges (9., 6) : «Congregati sunt autem omnes viri Sichem el universz familiee urbis Mello : abieruntque
et constituerunt regem Abimelech juxta quercum quee stabat in Sichem. » Toutefois, a moins d’admettre que le
couronnement d’Abimelech au pied d’un chéne était un emprunt illicite, fait, comme plusieurs autres, par les
Israélites a quelque peuple paien, il est difficile de concilier ce passage du livre des Juges avec ceux du Deutéro-
nome (16., 21) et de 'Exode (34., 13), qui contienneni la défense expresse de planter un bois (lucus) ou seulement

36



237 N

nag ou Aramanéag,” a Armavir, 'antique capitale de I’Arménie.” Pendant un long temps,
poursuit I'historien syrien, les prétres arméniens conserverent 'usage de tirer des cypres
d’Arménag des augures favorables ou sinistres, selon qu'un vent doux ou un vent violent
agitait les rejetons et les rameaux de ces arbres.” Ici les fréres Whiston, éditeurs de Moise
de Khoren, ont eu soin de placer une note* qui n’ajoute pas peu a I'importance du passage,
en nous apprenant que, dans la langue arménienne, le mot sds signifie cyprés; car, chez les
Grecs et les Romains, nous trouvons Vénus appelée d'un nom, Konpig ou Cypris, qui, je dois
le répéter ici, est le méme que ceux sous lesquels furent connus I'lle phénicienne que tout
le monde sait avoir été consacrée a la déesse, et 'arbre que je place au nombre des em-
blémes qui servirent a la représenter symboliquement. Remarquons, en méme temps, que
si Ille de Vénus s’appelle Kompog en grec, Cyprus en latin, et 'arbre de Vénus, kundpiooog
ou KUTdp1TTog et cyparissus ou cupressus, le cuivre, métal consacré a la déesse, comme le

un arbre quelconque aupres de I'autel du Seigneur, et I'ordre non moins expres de couper les bois sacrés dont
les gentils entouraient les autels ou les statues des faux dieux.

#7Ce prince, fils de Haig, le chef de la premiére dynastie des rois d’Arménie, monta sur le tréne I’an 2026 avant
J. C. selon Saint-Martin, ouvrage cité, tom. 1., p. 407.

#8Voy. Moise de Khoren, Hist. armen. lib. 1., cap. 11., p. 32. Jean Catholicos, Hist. d’Arménie, chap. 8., mss. de la
Bibliothéque impériale, n° 91, fol. 18; trad. frang. de J. Saint-Martin, p. 10 et 11.J. Saint-Martin, Mém. sur '’Arménie
t. 1., p. 123, 124, 207 et 296. — Armavir était située au nord-est de la ville moderne d’Erivan (voy. M. Carl Ritter,
Die Erdkunde, 11., 467, 571).

9« Araeus Araeades, cum Semiramide bellum gerens, interficitur; relicto filio, fortitudine et prudentia, cum
dictis tum factis preecellentissimo, Anusavano illo, qui Sosius appellabatur, quippe qui pro eorum ceerimoniis
apud Armenaci cupressos in Armaviro consecratus fuerat; quarum cupressorum surculis ramisque seu leni sive
violento vento agitatis armenii flamines ad longum tempus in auguriis uti consueverunt.» (Mos. Choren. Hist.
armen. lib. 1., cap. 19.). Voy. la note ci-aprés.

#9Mos. Choren. loc. cit. not. 1 : « Vox haec sos in sermone armenio cupressum arborem sonare videtur. » Cette note
est reproduite par M. Joseph Cappelletti dans sa version italienne de Moise de Khoren (Venez. 1841), ot il traduit
également sds par cyprés (p. 49, note 2). Le mot ss, dans les anciens auteurs arméniens, s’emploie indifféremment
pour désigner deux especes d’arbres, chacune de forme pyramidale, le cypres et le peuplier blanc (voy. le grand
Dictionnaire arménien de I'’Académie de Saint-Lazare. Venise, 1836). Mais, dans certaines parties de la version
arménienne de la Bible, il n’a que le seul sens de cypres. Dans quelques autres, on lui substitue le mot nodj ou
nouedj. Aujourd’hui les Arméniens désignent le cypres pyramidal sous le nom de selvi ou servi, altération du mot
serv, qui a la méme signification dans les vocabulaires persans, et qui est aussi en usage chez les Arabes et chez les
Turcs. Les Mékhitaristes, dans leur version italienne de Moise de Khoren (Storia di Mose Corenese. Venezia, 1841, p.
61), revue par M. N. Tommaseo, traduisent sds par platane. Je ne connais pas les raisons qui les ont portés a faire
une substitution aussi arbitraire; elle n’a point obtenu I'assentiment de M. Carl Ritter. Ce savant géographe s’en
tient, comme moi,  la traduction des fréres Whiston (voyez Die Erdkunde, 11., 571). De son c6té, M. le Vaillant
de Florival, dans sa version francaise de Moise de Khoren, imprimée avec le texte, la méme année 1841, a la
typographie arménienne de Saint-Lazare, sous les yeux et avec le concours des Mékhitaristes, traduit également
s0s par platane, a 'exemple de ces RR. PP. Mais, pressé de s’expliquer sur les motifs de la substitution de ce nom a
celui de cypres, il n’a pas fait difficulté de m’avouer qu’elle n’a point pour elle I'autorité d’'un manuscrit de Moise
de Khoren, qui serait resté inconnu aux fréres Whiston. S’il s’est déterminé a 'adopter, c’est dans la seule pensée
que le passage ol Mar Iba Cadina parle de la plus ou moins grande agitation des branches et des rejetons des
arbres plantés par Arménag, s’applique plus convenablement au platane qu’au cypres, dont le feuillage est peu
mobile. M. Edouard Dulaurier, qui se livre avec autant d’ardeur que de succés a I'étude de la langue arménienne,
a bien voulu, a ma priére, revoir ce passage sur le texte; il reconnait au mot sés le double sens de cyprés et de
peuplier, et me fait remarquer que I'expression sésavioun ou sésap’hioun indique le bruissement on le murmure,
et non |'agitation que cause dans le feuillage le souffle de I'air ou du vent. Le méme orientaliste m’apprend que,
dans I'Histoire de la croix d’Abarank, saint Grégoire de Nareg (Euvr. compl. Venise, 1827, in-8°, page 285), voulant
désigner les deux especes de bois dont Salomon s’était servi pour reconstruire le portique du temple, emploie
les mots nodj et sés, qui représentent ici le cypreés et le cédre, conformément aux passages de la Bible ot il est dit
que, dans la réédification du temple, on avait fait entrer concurremment ces deux sortes de bois tirées du mont
Liban. Mais aucune autorité ne justifie la traduction du mot sés par platane.

37



241

prouve la monture des objets qui appartiennent a son culte," est désigné en grec par les
mots KUTpLog XaAkdg, en latin par cuprum.*” De plus, I'lle de Chypre, le cypres et le cuivre
ont retenu, dans toutes les langues de 'Europe, leur nom primitif, dérivé du grec ou du la-
tin; et ce nom, identique avec celui de la déesse Cypris,” nous donne ainsi lieu de constater
que 'antique culte de Vénus fut importé de I'Orient en Occident avec I'usage d’'imposer le
nom méme de la déesse aux objets qui lui étaient consacrés. Ajoutons que les Etrusques
avaient recu de I'Asie occidentale le culte d’'une divinité féminine qui porte le nom tres-
remarquable de Cupra ou Cypra®; et si les auteurs latins assimilent a Junon cette déesse, il
ne faut pas oublier que primitivement Junon et Vénus étaient une seule et méme divinité.
Rappelons-nous aussi qu'un des arbres consacrés a Apollon s’est appelé Daphné; qu'un or-
nement de téte et une coiffure ont retenu le nom de pitpa, mitra, et une pierre précieuse,
originaire de Perse, celui de mithrax.** Rappelons-nous enfin que, chez les Egyptiens, se-
lon le témoignage de Champollion le jeune,* les animaux consacrés aux dieux générateurs
portent, dans les 1égendes hiéroglyphiques, les noms mémes des divinités dont ils sont les
emblémes. C’est ainsi que le taureau s’appelle Apis; le bélier, Amon; I'ibis, Thoth; le chacal,
Anébo; le bouc, Mendés; le crocodile, Souk, etc. 11 est permis d’espérer que, lorsqu’on sera
plus avancé que nous ne le sommes dans 'interprétation des hiéroglyphes idéographiques,
on parviendra également a constater que, chez les Egyptiens, certaines plantes, certaines
pierres précieuses, certains métaux, portaient aussi les noms des dieux a qui on les avait
consacrés.

Bien qu’aucune tradition ne fasse directement mention d’une divinité appelée Sés,*”
les diverses observations qui précédent nous autorisent a supposer, avec quelque vraisem-
blance, que ce nom était trés-analogue, sinon semblable, 2 'un de ceux sous lesquels les Ar-
méniens adoraient la Vénus assyrienne ou babylonienne, puisque sds est le nom du cypres,
c’est-a-dire d’'un arbre qui, sur les monuments de I’Asie antérieure, représente symbolique-
ment Mylitta et Astarté; d’un arbre qui, transplanté du sol asiatique sur le sol européen,
n’a été et n’est encore connu dans tout 'Occident, je le répéte, que sous I'un des anciens

#!Les montures antiques des cylindres et des cones assyriens que je rapporte aux mysteéres de Mylitta, sont
toutes de cuivre, sans aucune exception. Uarme de Mithra s’appelle, dans le Zend-Avesta, 'oreille de cuivre. Saint
Jérbme (invita S. Hilarionis, § 21), racontant comment saint Hilarion délivra une jeune fille des enchantements pra-
tiqués par un jeune homme des environs de Gaza, qui n’avait pu la séduire, nous dit que ce jeune homme s’était
rendu a Memphis, pour y apprendre des prétres du temple d’Esculape I'art de faire succomber la vertu d’'une
vierge. Il revint au bout d’un an, prononga certaines paroles magiques sur le seuil de la porte de son amante, et
y enfouit des lames d’une espéce de cuivre appelée s cyprium. Ces lames étaient couvertes de figures extraor-
dinaires, «et portentosas figuras sculptas in aris cyprii lamina defodit ...» De telles superstitions avaient sans
doute été importées autrefois a Memphis par les Phéniciens, avec le culte d’Esculape ou de la Vénus assyrienne.

2L e latin cuprum, I'allemand Kupfer et 'anglais copper, qui signifient également le cuivre, nous raménent 2 la
forme gopher ou kopher qu’avait recue le nom du cyprés dans la langue hébraique (voy. ci-dessus, p. 4 et 5, note
2).

*3Remarquons que la forme cypris se retrouve dans les noms cipris, tziprus, que porte le cypres, chez les peuples
slaves, et dans les adjectifs qui en dérivent, ciprisowi, ciprisni, tziprusi. On emploie, substantivement aussi, ciprisowi,
et il signifie alors un cyparissén ou cupressetum (voy. le Lexicon slavicum de Bernoldk; Bude, 1825; 6 vol. in-8°).

#4strabon, Geogr. 5., p. 241. Servius, ad Virgil. £neid. 1., 426.

#5pline, H. N. 37., 63., 1.

26panthéon égyptien, explication de la pl. 22 et ailleurs.

*71] est bien probable que le nom de cette divinité était entré dans la composition de celui de deux rois d’Assyrie
appelés, I'un Sésarés (Zwadpng), I'autre Ssarmus (Zwoapuog), dans la Chronique d’Eusébe (1., p. 45; 2., 241,290, 294;
edit. Mediolan.) ; S6smarés et Sésarmus, dans la version arménienne (1., p. 99; 2., p. 119, 129; ed. Venet.) La méme
remarque peut s’appliquer au nom de Sésarmus, roi des Médes (Euseb. Chronic. 1., p. 46).

38



noms de Vénus. Lorsque le roi d’Arménie Anouschavan prenait le surnom de Sos, il en-
tendait donc probablement s’attribuer le nom méme de la déesse en ’honneur de qui un
de ses prédécesseurs, Arménag, fils de Haig, avait établi le culte du cypres, vers les bords
de I'Araxe, sur la colline méme o, peu d’années apres, s’élevérent les murs de I'antique
Armavir, En agissant ainsi, Anouschavan ne faisait que suivre 'exemple de plusieurs rois
d’Assyrie, qui, on le sait, se firent appeler du nom méme d’une des divinités adorées dans
leur empire; et cet exemple, I'histoire nous 'apprend, fut suivi, non-seulement par leurs
successeurs, mais par les rois de Perse, par les Arsacides qui régnerent sur I’Arménie et
le Pont, et par les princes qui gouvernérent la plupart des autres provinces de I'Asie occi-
dentale. Que ma conjecture a I'égard du surnom de S6s soit fondée ou non, il est certain
que, dés une époque voisine, sinon contemporaine, de la fondation du royaume d’Armé-
nie, la premiére dynastie, celle des Haiganiens,” avait établi le culte du cyprés, embleme
vivant d’'une divinité créatrice. Il n’est pas moins avéré que ce culte continuait d’étre en
vigueur, chez les Arméniens, au moment ol Anouschavan, neuviéme descendant de Haig,
avait recu, avec la couronne d’Arménie,” comme prince feudataire de 'empire assyrien,
le surnom de S6s ou Cypres. Et sije suis porté a admettre que la divinité représentée par cet
arbre symbolique était la Vénus assyrienne, une pareille supposition n’a rien assurément
qui doive nous étonner, lorsque nous nous rappelons que Haig et ses compagnons d’armes,
avant d’aller chercher un refuge dans la contrée septentrionale qui successivement s’est
appelée le Haigasdan et I'’Arménie, habitaient le territoire d’Assyrie, et avaient dil y vivre
soumis aux institutions religieuses et civiles du pays,” bien que, comme les Chaldéens
d’Assyrie, ils ne fussent ni sémites, ni araméens. Or personne n’ignore que, dés une haute
antiquité, les Chaldéens avaient établi, dans les pays situés entre le Tigre et I'Euphrate, le
culte et les mystéres d’'une divinité que les Assyriens adoptérent en lui donnant le nom sé-
mitique ou araméen de Mylitta. Nous pouvons donc croire que ce culte fut apporté dans le
Haigasdan ou I’Arménie par Haig lui-méme; et si nous trouvons dans cet antique royaume
I'arbre symbolique de la déesse appelé d’'un nom qui n’appartient point aux langues des
enfants de Sem, n’oublions pas que, selon le témoignage formel de la Bible** et de tous les
écrivains arméniens,” la maison de Thogormah ou Thorgom, dont Haig fut le chef, était
issue de la race japhétique.” C’est a cette méme race que se rattachent les Chaldéens, ins-
tituteurs des Babyloniens, des Assyriens, et fondateurs d’un culte ot le symbole du cypres
jouait un bien grand réle.

Lorsqu’on voit un des successeurs de Haig se faire couronner roi d’Arménie au pied
de I'arbre sacré qui était un des emblémes de Mylitta et d’Astarté, la pensée se reporte
involontairement vers I'un des monuments figurés les plus anciens de ’Asie occidentale,

250

#83elon Saint-Martin (Mém. sur 'Armén. t. 1., p. 407), elle commenca avec I'année 2107 avant J. C. Jean Catholicos
recule cette date jusqu’en 2297 ou 2295.

29En I'année 1725 avant J. C. (Saint-Martin, loc. cit.).

»%Sur les liens politiques qui trés-anciennement existaient entre I'empire assyrien et le Haigasdan ou I’Armé-
nie, voy. Moise de Khoren, Histor. armen. 1., 12.

“'parmi les faits qui justifient cette assertion, je me bornerai a rappeler que jusqu’au temps de Mesrob, c’est-
a-dire jusqu’au commencement du 5° siécle de I'ére chrétienne, les Arméniens n’eurent point, pour écrire leur
propre langue, un alphabet qui leur fiit particulier; ils se servaient des caractéres syriaques.

2Genes. 10., 3.

#3Voy. Saint-Martin, ouvrage cité, t. 1., p. 253 et suiv.

»4Un savant dont I’Allemagne s’honore, M. Gdrres, soutient méme I'opinion que la race japhétique tirait son
origine de I’Arménie (voyez I'ouvrage qu'il a publié sous le titre suivant : Die Vélkertafel des Pentateuchs, oder die
Japhetiden und ihr Auszug aus Armenien. Regensburg, 1845).

39



le grand bas-relief découvert par M. Charles Texier* a Yazili-kaia, sur le sol de 'antique
Phrygie; bas-relief ol 'on a représenté un prince assyrien ou phrygien recevant des mains
d’Astarté le sceptre et la couronne. La présence de la déesse, figurée ici sous une forme
humaine, explique suffisamment pourquoi, dans cette scéne, nous ne trouvons pas le sym-
bole du cypres; mais le lion, sur lequel Astarté est debout, et le taureau, qu'on n’a pas oublié
de placer a ses c6tés, ne nous ramenent-ils pas aux monuments figurés que j’ai produits
dans mon Mémoire sur le taureau et le lion considérés comme attributs caractéristiques
de Venus™? Tout a I'heure, sur quelques médailles de Syrie et de Phénicie, ne verrons-
nous pas, planté entre un lion et un taureau, un cyprés pyramidal, image symbolique de la
déesse? En Perse, plusieurs bas-reliefs, taillés sur des faces de rochers, comme l'est celui
d’Yazili-kaia, et congus dans le méme esprit que ce dernier monument, représentent, a leur
tour, un prince sassanide au moment ou il recoit tantét des mains d’Ormuzd, en présence
de Mithra,” tantdt des mains de la déesse Anais,”® la couronne du monde, c’est-a-dire la
couronne royale de Perse. Un bas-relief d’époque romaine va bientét nous montrer un ini-
tié recevant des mains du dieu Mithra, au pied de trois cypres, la couronne mystique ou
céleste.

La domination de Sémiramis sur I’Arménie, loin d’affaiblir la ferveur des rois de ce pays
pour le culte de Vénus, I'aurait au contraire excitée, s’il en avait été besoin; car qui ne sait
combien histoire de cette trop célebre princesse est intimement liée a la 1égende de la
Vénus asiatique ? Et ne dois-je pas faire remarquer que, par une coincidence qui ne saurait
avoir été fortuite, Sémiramis, née en Syrie, ou Vénus était représentée sous 'embléme
du cypres, trouva le culte de la déesse établi, chez les Arméniens, avec le culte du cypres,
comme elle I'avait certainement trouvé institué avec le culte de ce méme arbre dans la
célebre contrée située entre le Tigre et I'Euphrate, qui vit naitre cette antique théologie
chaldéenne dont il n’est pas impossible, encore aujourd’hui, de retrouver les principaux
dogmes et de constater I'influence sur les idées théologiques et cosmologiques des peuples
les plus civilisés des autres parties du monde ancien?

Cette remarque me conduit a faire observer qu’un des traits saillants de la théogonie et
de la cosmogonie chaldéennes se découvre dans la tradition que Mar Iba Cadina avait pui-
sée a une source quelconque, et qui se rapporte au culte du cypres chez les Arméniens. Le
role de 'air ou du vent, dans cette tradition, et I'association intime de cet agent physique
au culte de I'arbre qui était 'embléme de Mylitta, ne nous rappellent-ils pas que, selon
le systéme chaldéen, la déesse médiatrice entre ’homme et la divinité supréme était assi-
milée a I'air, cosmologiquement parlant? Et ce fluide ne remplit-il pas, a son tour, entre
I'eau et le feu, le réle de médiateur, c’est-a-dire le réle d’un agent intermédiaire destiné a
faciliter la combinaison entre eux de deux éléments d’une nature opposée ? Je dirai méme,
a cette occasion, que le mot qui signifie proprement air dans les langues sémitiques ou
araméennes, n’appartient a aucune d’elles, tandis qu'il a son radical dans les idiomes ja-
phétiques. C’est un point sur lequel je reviendrai ailleurs, lorsque je serai amené, par le
cours de mes travaux, a réunir dans un mémoire toutes les observations qui m’ont per-
mis d’avancer que les Chaldéens descendent des enfants de Japhet, et sont les inventeurs
du culte et des mysteres de la divinité qu’ils nommaient Mithra, et que les Assyriens ont

5 Description de l’Asie Mineure, 1'¢ partie, t. 1., pl. 78.
6Recherch. sur Vénus, p. 119-240.

»7porter’s Travels in Georgia, Persia, etc. vol. 2., pl. 66.
281d, ibid. vol. 1., pl. 19.

40



appelée Mylitta.

Lhistorien arménien Jean Catholicos, dans 'abrégé tres-rapide qu'il s’est contenté de
nous donner du livre de Mar Iba Cadina, n’a pas, a 'exemple de Moise de Khoren, conservé
le passage relatif au culte du cypres établi dans Armavir par Arménag; mais, du moins,
aprés avoir, a son tour, affirmé que I'historien syrien avait puisé a des sources chaldéennes,
il ne néglige pas de dire qu’Anouschavan recut le nom de S6s.” 1l supplée méme sur un
point au silence de Moise, en nous apprenant que le pére de ce prince s’appelait Gartos
avant d’avoir pris le nom d’Ara, d’apres le désir ou I'ordre de Sémiramis.

1l serait sans doute intéressant de connaitre, avec quelque certitude, la date de I'in-
troduction du culte du cyprés en Arménie, contrée généralement élevée et froide, ou cet
arbre ne croit pas spontanément.* Je suis disposé a croire que la ce fait, de méme que I'ins-
titution de la féte des roses™ en ’honneur d’Anahid, ne doit pas étre séparé de celui de I'im-
portation du culte de la Vénus assyrienne,** et qu’il est permis d’attribuer a Haig cette im-
portation. Toutefois je pense qu'a défaut de traditions antérieures au témoignage qui nous
a été conservé par Mar Iba Cadina, il convient de ne pas remonter au-dela du régne d’Ar-
ménag, fils de Haig, puisque ce prince est le premier roi d’Arménie dont le nom se trouve
associé a une mention expresse du culte du cypres dans cette contrée ; mais 'époque de ce
régne ne saurait elle-méme étre déterminée d’'une maniere rigoureuse. La chronologie des
historiens orientaux ne repose pas sur des bases assez solides pour que nous admettions
avec une entiére confiance les dates qu’elle fournit. Moise de Khoren, I'auteur le mieux in-
formé des faits qui appartiennent a I'histoire ancienne de I’Arménie, ne fixe méme aucune
date pour les régnes des rois d’Arménie antérieurs a la conquéte de la Perse par Alexandre
le Grand; et si feu mon savant ami M. Saint-Martin a placé en I'année 2026 avantJ. C. I'avé-
nement d’Arménag,’ il a eu soin d’avertir ses lecteurs™ que toutes les dates qui, dans ses
tables chronologiques de I'Histoire d’Arménie, se rapportent a des rois de la dynastie des
Haiganiens, sont empruntées a I'historien Michel Tchamtchéan,” et paraissent étre dé-
terminées d’une maniére fort arbritaire. Il déclare méme qu’il ignore sur quelles autorités
le P. Tchamtchéan se fonde pour les donner. U'an 2026 de I'ére ancienne n’est donc que
la date plus ou moins approximative de la premiére mention du culte du cypres chez les
Arméniens, En adoptant, sous toutes les réserves convenables, ce point de départ, nous

2%Hist. d’Armén. mss. arméniens de la Bibliothéque impériale, n° 91, chap. 8., fol. 23; trad. fr. de Saint-Martin, p.
13.

#0Le palmier-dattier ne croit pas non plus spontanément sur le sol de I'ancienne Arménie;; et cependant, selon
le témoignage d’Hérodote (1., 194), le vin de palmier était une des principales denrées que les Arméniens trans-
portaient par eau a Babylone. Il faut donc supposer qu’avec la culture du cypres ils avaient aussi importé chez
eux celle du palmier-dattier.

#1Cette féte, en arménien, s’appelait Vartavar, mot composé, dont I'interprétation présente quelques difficultés
(voyez Moise de Khoren, GEuvres compl. p. 344; Venise, 1843). Selon quelques-uns, il signifierait littéralement éclat
ou splendeur des roses. M. I'abbé Cappelletti le rend par les mots : Fiammegiature delle rose. Vartavar est aujourd’hui
le nom que donnent les Arméniens a la féte de la Transfiguration.

#27°ai précédemment publié plusieurs monuments figurés, dont le témoignage s’ajoute a celui des médailles
citées plus haut, pour prouver que le culte du palmier-doum, comme celui du cypres, se liait a la légende de Mylitta
ou Astarté, a celle d’'Hermes ou Mercure, et, par suite, au culte de Mithra, du soleil et de la lune. Remarquons que
si les prétres arméniens tiraient des augures du cyprés pyramidal, chez les Grecs, on en tirait du palmier (Orphic.
Fragm. 40., p. 496; ed. Hermann); la Sibylle écrivait méme ses oracles sur des feuilles de ce dernier arbre.

*3Loc. cit.

241bid. p. 404 et 405.

#5Ce sont aussi les dates fournies par le P. Tchamtchéan qui servent de base a la chronologie des rois arméniens
dans 'ouvrage de M. I’abbé Joseph Cappelletti intitulé : Armenia (Florence, 1841; trois vol. in-8°).

41



266

trouvons, avec le P. Tchamtchéan, que le roi Ara le Beau ou Ara 1°", qui fut tué dans un
combat contre Sémiramis, était monté sur le tréne d’Arménie mille sept cent soixante-
neuf ans avant la naissance de J. C., que son fils, Ara 2, qui périt de la méme maniere,
avait recu de Sémiramis, en 1743, 'investiture du royaume d’Arménie; et qu'il eut pour
successeur immédiat son fils Anouschavan, couronné en 1725 sous le nom de S6s, a Arma-
vir, au pied des cypres plantés par Arménag. Ces dates, bien qu’incertaines, fournissent
trois nouveaux termes qu’il conviendrait peut-étre d’ajouter aux diverses données dont
on s’est servi jusqu’a ce jour pour assigner au régne de Sémiramis une date approximative.
Personne n’ignore que les circonstances les plus importantes de ce dernier événement
restent encore plongées dans 'obscurité qui dérobe a nos yeux les origines de 'empire
d’Assyrie et I'histoire des premiers siécles de son existence. Aussi I'avénement de cette
princesse a-t-il été placé par les écrivains modernes a des époques si diverses, qu’elles va-
rient depuis 'année 737 jusqu’a 'année 2200 avant I'ére chrétienne. Moise de Khoren,*” en
disant qu’Abraham mourut pendant le régne de Ninyas, qui avait assassiné Sémiramis, sa
mere, nous autorise a supposer qu'il assignait au meurtre de cette princesse une date an-
térieure a 'année 1821, époque de la mort d’Abraham, selon la chronologie de la Vulgate;
mais cette chronologie ne fait dater que de I'an 1215 le régne de Sémiramis. Les savants au-
teurs de I'Art de vérifier les dates ont adopté I'année 1916. Fréret penchait pour cette méme
date; M. Daunou, pour celle de 1196 ou 1195.* Saint-Martin,* s’écartant ici des calculs du
P. Tchamtchéan, fait commencer en 1997, et finir en 1957, les quarante années que dura
le regne de Sémiramis. D’apreés I'historien arménien et d’apres M. I'abbé Joseph Cappellet-
ti, dont il est 'unique guide, cette princesse aurait conquis I’Arménie apres 1769 et avant
1743. Quel que soit le chiffre qu’il faille admettre, on est amené a reconnaitre que 1'im-
portation du culte du cypres chez les Arméniens remonte a une haute antiquité, puisque
nous venons de constater qu'il y était établi dés le régne d’Arménag, fils et successeur de
Haig, chef de la premiére dynastie royale d’Arménie. Cette époque est donc antérieure a
la domination de Sémiramis.

Le culte de la Vénus assyrienne, partout sans doute associé a celui du cypres pyramidal,
se répandit de la capitale des rois arméniens dans les différentes parties de leur royaume.
Nous apprenons méme de Pline,” de Strabon” et de Dion Cassius,”* qu'un canton de la
Grande Arménie, situé non loin des sources de I'Euphrate, avait recu le nom de contrée
Anditique (Anditica regio), et méme le nom d’Anaitis (Avairig).” Pline ajoute™ que dans les
environs se trouvait le lac Anditique (Anditicus lacus). Ces diverses dénominations se rap-
portent, on le voit, a la déesse appelée Anahid, Anais ou Anaitis. Nous savons, de plus, parle
double témoignage des textes et des monuments figurés, que, chez les Arméniens, cette
déesse continua d’étre adorée jusqu'au moment ot I’Arménie fut entiérement convertie
au christianisme, c’est-a-dire plusieurs siécles apres la naissance de J. C.

De I'Arménie, le culte de la déesse et celui de son arbre symbolique pénétrérent chez

274

L oc. cit. p. 407. (Cf. M. Cappelletti, Armenia, t. 2., p. 9.)

27Hist, armen. 1., 19.

*8Biogr. univers. de Michaud, t. 41., p. 550-555.

2 Biogr. univers. de Michaud, article Sanchoniathon, t. 40., p. 305, 1" col.
#H,N.5.,20.,1; cf. 33., 24, 1.

7 Geogr. 11., p. 532.

#236., 31, 36.

3Strab. loc. cit.

“4Hist. nat. 16., 64., 1.

42



les Albaniens et s’étendirent méme jusque chez les Huns. Nous en trouvons des preuves
plus ou moins directes dans I'Histoire des Aghouans par Moise Gaghagantouatsi, ouvrage
arménien inédit, dont M. Edouard Dulaurier a bien voulu, 4 ma priére, extraire et traduire
plusieurs passages importants. Dans deux de ces passages,” on voit que, vers la fin du 7¢
siecle de notre ére,” le culte d’Anahid ou d’Aphrodite et celui des arbres se pratiquaient en-
core chez les Huns. Deux autres passages, que je vais rapporter, font une mention expresse
des cypres qui, chez les Aghouans,”” vers la méme époque,” entouraient une chapelle
chrétienne, et d’un prodige qui se manifesta au-dessus de ces arbres. Lhistorien arménien,
ayant a raconter la découverte de la croix de saint Mesrob dans le village de Kis,”” ol s’était
rendu Israél, évéque des Aghouans, s’exprime en ces termes™ : « Le saint prétre de Dieu ne
pouvait découvrir avec certitude 'endroit o était enfouie cette croix; et tandis qu’il était
occupé a le chercher, un prodige admirable éclata sur des cypres touffus qui, espacés d'un
cbté et d’autre, renfermaient dans leur enceinte la sainte chapelle. Au-dessus de ces arbres
apparurent des rayons d’un feu brillant, de forme circulaire, lesquels, se concentrant a I'ex-
trémité la plus élevée de cette coupole, se mouvaient en tout sens et au-dessus des arbres,
semblables a I'arc qui se montre dans les nuages.” » Un peu plus loin, dans le méme cha-
pitre,” I'écrivain arménien continue son récit en disant : « Le saint prétre de Dieu, Israél,
s’étant acquis la vénération du catholicos et du prince, ainsi que des grands (du pays des
Aghouans), obtint d’eux la permission de faire librement tout ce qu'il voudrait. Au bout
de quelques jours, désirant perpétuer le souvenir du prodige merveilleux et éclatant qui
s’était opéré un grand nombre de fois sur ces cypres, il voulut les consacrer a la sainte croix,
en leur donnant la forme de celle de Notre-Seigneur; et ayant appelé des ouvriers habiles
en menuiserie, il leur ordonna de faire une croix convenablement travaillée. 1l la fit orner
d’incrustations représentant la passion de Jésus-Christ.” » Ces deux passages, rapprochés
du témoignage qui se rapporte au culte de Vénus chez les Huns, nous permettent de suppo-
ser que la chapelle chrétienne placée au milieu d’un cupressetum, chez les Aghouans, avait
été élevée la sur les ruines d’un ancien sacellum d’Anahid. Ils nous prouvent du moins que
ce dernier peuple n’avait pas cessé d’attacher au cypres des idées religieuses.
Siduroyaume d’Arménie nous descendons dans une contrée voisine, la Commageéne,™

#5Ms. de la bibliothéque du couvent patriarcal d’Edchmiadzin, liv. 2., ch. 41., fol. 122, 124. M. Dulaurier a pu
obtenir une copie de ce précieux manuscrit, qui est unique.

2Vers I'an 685.

77C’est le nom original du peuple qui habitait I'ancienne Albanie du Caucase.

8yers I'an 667.

79Ce village est situé dans la province d’Oudie, qui comprend une partie de I’ancienne Albanie.

201 jv. 2., chap. 33., fol. 104.

be ng gpmbpn] wnnogh) L ’p Sy Swpk qobgpt, Gngt dwfugl Bywh qupfwlgp (pubp pobpay swe
nupfunquin Swnngh nlpygh, npp bplpupwiighip wunp b whnp SpPwenpbug ncibpi ghbp bl qlngupwit
unLpp. np tl[![l hPl; &lu:lnLlﬁJ Ii[ll.LliI.uanHlu&lusl.uilz Llh[unJ nL‘hhl llunflu[nu&lL [ ’tl ‘th‘h ﬁ'tlluﬂhlul Q-
wwp ghpulunog gEpbRpE pucwlguljogbe uwdbug GunwguyRbp b Suype Swunngl tnbpgl Gpygppnugbo
wrbnuwlg np yufpo bplp:

2Fo], 107.

2833mj'lu]‘4hu1|; I]‘h&ulpm_ hrlhml_guJQm‘uulJ‘u U\umnl_bnj l‘u[lmjl;l um.ulzb l{ml}nrll'll{nutl‘l.l [ blbm‘ub‘u 'S Juigu
lﬂi&uu“i&ujﬂ‘u, unL‘thp Lo 4[|unl'u1‘u ’[l ‘ungm‘ul; r{np&hl l.lun“i‘um.!ﬁ Cmﬁ'mp&mllmu.ll;u.‘ b Jlﬂn uncn tl'hz wLnLpy
Junts wouck) Spuppyl b ShSuwdks upwlishibugh' np pugaod whgued bqbuy bp ’p bpuy Swengl UnGpyg,
lunfligue gh 'b Unckp bpwp &luL‘l.lhuﬂl; qunuw ’b wunlbp whwnbwld iy fuwghi: bu wndunfwgl Ynghuy
Jupdunpe wpu Gwpmwpn 4puwiy, sunwlwpop jucphBib] qwl pugh. pwliqulbpy qupgee gpeoos
ghipny] wunpuwonncdhufp quifbuw gl pun gopdng Shwnt:

#4Ce nom est écrit par deux m sur les médailles et aussi dans deux inscriptions lapidaires, latines, qui ont été

43



nous y trouvons la preuve que les habitants de ce pays avaient regu, avec le culte de Vé-
nus, celui du cypres. Cette preuve résulte du témoignage, pour ainsi dire, officiel d’une
médaille frappée en I'honneur de Julia Domna dans la ville que les Romains appelaient
Germanica Ceesarea. Sur cette médaille, dont le n° 7 de ma planche 8 reproduit un dessin fi-
deéle, nous voyons, au revers de la téte de I'impératrice, une galére qui est renfermée dans
un cercle ou dans une couronne, et qui nous rappelle la galére d’Astarté si fréquemment
placée sur les monnaies romaines de Phénicie; au-dessous est gravé un taureau, symbole
affecté a cette méme déesse; et, a gauche, on voit un cyprés® planté sur un autel carré. Un
cylindre du musée du Louvre®™ nous montre un cypres également placé sur un autel. Deux
personnages accomplissent un acte d’adoration devant cet arbre symbolique, et nous four-
nissent ainsi un exemple irrécusable de 'usage de représenter, sous 'embléme du cypres,
la divinité asiatique qui préside aux mystéres.

Dans un autre pays voisin de I’Arménie et de la Commagene, 'antique Phrygie, dont les
origines ne sont pas mieux connues que celles de 'empire assyrien et du royaume fondé
dans la Babylonie, le culte du cypres, dés une époque antérieure a la guerre de Troie, s’y
montre uni a celui de Rhéa et de Vénus, divinités primitivement identiques, qui, dans la
suite des temps, conserverent chacune, au nombre de leurs symboles ou attributs, le lion,
le taureau, et non-seulement le cypres, mais aussi le pin, deux arbres mystiques que nous
retrouvons, avec le lion et le taureau, dans la 1égende de Mithra. Au moment de fuir des
murs d’Ilion embrasé, Enée indique, pour point de ralliement, aux malheureux Troyens
qui veulent partager son sort, un antique cypres que, depuis longues années, leur dit-il,
conserve la piété de nos peéres. Cet arbre vénéré était planté hors de la ville, a c6té d’'un
temple abandonné de Cérés ou Rhéa:

Est urbe egressis tumulus, templumque vetustum
Desertae Cereris, juxtaque antiqua cupressus
Relligione patrum multos servata per annos.”

C'est ainsi que Virgile, d’apres une de ces traditions hiératiques qu’il avait recueillies
avec le plus grand soin, fait parler le fils d’Anchise et de Vénus. Nous verrons bientbt que
le pieux Troyen, apres s’étre embarqué au port d’Antandre, aborde sur les rivages de la
Thrace, et y célebre les funérailles de I'infortuné Polydore en faisant dresser des autels
funéraires que I'on couvre de branches de cypres.”

trouvées en Algérie, depuis peu d’années, et qui font une mention expresse de la sixieme cohorte des Commagé-
niens (voy. I'intéressant rapport de M. Léon Renier & M. le ministre de I'Instruction publique, daté de Lambeése
(I'ancienne Lambesis), le 2 avril 1851, p. 38-40 du tirage a part des quatre Rapports de ce z€1é voyageur).

#5]ci cet arbre est de 'espéce vulgairement appelée cyprés de Montpellier (cupressus horizontalis. De Candolle et
Miller. Cupressus sempervirens, var. f. Linn.), parce que, selon une tradition locale, elle couvrait autrefois la colline
sur laquelle est batie la ville. Comme le cypres pyramidal, cette espéce ou variété croit sur le Liban.

#6Ce cylindre et plusieurs autres qu’a récemment acquis le musée du Louvre seront décrits dans le Catalogue
d’antiquités assyriennes dont M. de Longpérier va publier une seconde édition.

#7Virgile, £neid. 2., 713-715.

8 Cette circonstance et le role important que joue ailleurs le cyprés dans les rites funéraires, ont entrainé
Servius (ad Virgil. Zneid. 2., 714) a faire sur les vers cités de I'Enéide, un commentaire qui prouve jusqu’a quel
point il ignorait que cet arbre avait été placé au nombre des emblémes funéraires, précisément parce qu'il était
I'image symbolique des divinités qui, comme Cérés ou Rhéa, président tout a la fois au ciel, a la terre et aux enfers :
«Antiqua cupressus] Ad vetustatem retulit, dit-il; cupressum autem funebrem arborem bene ante templum dez
lugentis esse confirmat. »

44



Si'immortel chantre de I'lliade, par le réle qu'’il fait jouer a Vénus, et par 'arrivée des
troupes assyriennes envoyées au secours de Priam, nous révele a grands traits les liens
religieux et politiques qui existérent entre le roi des rois, chef de 'empire d’Assyrie, et
ses feudataires les rois de Phrygie, le poéte latin confirme le témoignage du poete grec
en nous donnant des détails qui nous prouvent que le culte du cypreés était passé de chez
les Assyriens chez les Troyens avec le culte d'une déesse que les écrivains grecs, lorsqu'’ils
parlent des divinités assyriennes ou babyloniennes, désignent tantét sous les noms d’Ura-
nia,” de Mylitta,”™ d’Alitta,”" d’Alilat,”* d’Anaa™ ou Nanea,” et d’Anaitis,” tant6t sous
le nom de Rhéa,” tantdt enfin sous ceux de Déesse de Syrie, et de Héra®” ou Junon. Nous
verrons bientdt Diodore de Sicile attester, a son tour, que, dés une époque fort reculée, le
culte du cypres s’associait a celui de Rhéa chez les Crétois, tout comme chez les Phrygiens.
Nous verrons bientdt aussi Claudien, dans son poéme sur I’enlévement de Proserpine, at-
tribuer directement a Cérés, comme Virgile, cet arbre symbolique. Ajoutons enfin que ces
deux poétes™ célebrent, chacun de leur c6té, les beaux cypres qui couvraient le mont Ida.

Apreés tant de témoignages directs ou indirects recueillis en faveur de I'attribution du
cypres a la divinité polynome que nous connaissons aussi sous les noms de Mére des dieux,
de Cybele, de Dea bona, il me reste cependant a invoquer ceux que peuvent fournir quelques
médailles asiatiques dont, 4 dessein, j’ai différé d’entretenir I’Académie. A tort ou i raison,
j’ai congu 'espoir que les observations qui précédent disposeraient la Compagnie & m’ab-
soudre du reproche de témérité, obligé que je suis de combattre, au sujet de ces médailles,
une opinion soutenue par Eckhel, le prince de la science numismatique, et par ses émules.
Les pieces dont il s’agit furent frappées en Phénicie et en Syrie pendant la domination ro-
maine. Si elles appartiennent ainsi a une époque peu ancienne, elles ont du moins, comme
la plupart de celles que j'ai déja décrites ou que je décrirai plus loin, I'avantage de faire
partie d’une série qui fréquemment nous offre la reproduction de types hiératiques, dont
I'invention et I'usage remontent a une haute antiquité. C’est a la politique adoptée par les
Grecs dans les provinces conquises de I’Asie occidentale et suivie par les Romains, leurs
successeurs, que nous sommes redevables de la conservation ou de la restauration de ces
types et d’'une multitude d’autres représentations religieuses, non moins intéressantes a
étudier. N'est-il pas permis de penser que les conquérants grecs, comme les conquérants
romains, pour le dire en passant, durent éprouver d’autant moins de répugnance a faire
d’une telle conduite la base principale de leur politique, que dans I’Asie occidentale ils
retrouvaient, sous d’autres noms, il est vrai, plus d’'une divinité dont jadis le culte et les
symboles avaient été importés de cette contrée en Gréce et en Italie?

En téte des médailles dont j'entends parler, se place une suite nombreuse de pieces

29Hérodote, 1., 131.

2014, ibid.

21, ibid.

221d, 3., 162.

23Strabon, Geogr. 16., p. 738.

242, Machab. 1., 13 et 15.

¥ Strabon, Geogr. 11., p. 512,532;12., p. 559; 15., p. 733. Plutarque, in Vita Artax. § 27. Pausanias, 3., 16., 6. Clément
d’Alexandrie, in Protreptic. 5., Opp. t. 1., p. 57; ed. Potter. Dion Cass. p. 104; ed. Reimar. Agathias, 2., 24; ed. Bonn.
Eustathe, ad Homer. Iliad. 14., v. 295; in Dionysium, v. 846. — 'Avaitig, Tavaitic, An@a, Nanea, ne sont que des
altérations de la forme orientale Anahid.

2¢Diodore de Sicile, 2., 9; ed. Dindorf.

»7De Dea syria, Lucian. Opp. t. 9., p. 81.

*8Virgile, Georgic. 2., 84. Claudien, De raptu Proserp. 3., 371, 372.

45



qui, sous la domination romaine, furent frappées dans I'lle phénicienne d’Aradus. Elles
ont toutes pour revers un cypres planté entre un lion et un taureau. Les n°* 1 et 2 de ma
planche 6 en reproduisent deux : la premieére est a I'effigie de Caracalla; la seconde, a I'ef-
figie d’Flagabale. Eckhel et tous les numismates qui ont écrit aprés lui ne veulent voir ici,
dans le cypres, que 'embléme du soleil, et dans les deux animaux, que les signes distinc-
tifs des enseignes de deux légions romaines. Mais ils ne tiennent compte ni de 'autel et
du bas-relief palmyréniens,” ou le cypres est indubitablement I'image symbolique de la
Vénus asiatique, ni des nombreuses monnaies autonomes de I'lle d’Aradus, dont le type
est un taureau bondissant, gravé au revers de la téte d’une divinité femelle qui ne peut
étre que Vénus-Astarté; ni enfin des documents qui attribuent a cette déesse le symbole
du taureau et celui du lion. Or, si nous rapprochons des deux marbres palmyréniens le
tréne votif syrien de la Bibliotheque impériale* et les divers monuments écrits ou figurés
qui, dans mon mémoire cité,” établissent d’'une maniere incontestable, ce me semble, la
double attribution du taureau et du lion a Vénus en Orient et en Occident, nous sommes né-
cessairement conduits a reconnaitre que, sur les médailles impériales d’Aradus, le cypres
qui s’éléve entre ces deux animaux est I'image d’Astarté placée entre deux symboles, dont
I'un, le taureau, représente la lune et le principe humide ou passif, et dont I'autre, le lion,
est 'embléme du soleil et du principe igné ou actif.” Ici, comme sur le bas-relief palmyré-
nien du Musée capitolin et sur la face antérieure du tréne votif syrien de la Bibliotheque
impériale, comme sous la base du cdne asiatique cité*” et sur la pierre gravée également
citée, Vénus forme donc une triade avec le soleil et la lune, avec le principe igné et le
principe humide, ces grands agents célestes et terrestres de la création et de la reproduc-
tion. Remarquons de plus qu'a Yazili-Kaia, dans le grand bas-relief sculpté sur le roc et
découvert en 1834 par M. Ch. Texier," Astarté est représentée debout sur un lion, ayant
tout aupres d’elle un taureau. Remarquons aussi que sur un fragment de frise antique, pu-
blié dans mes Recherches sur Vénus, la déesse est placée entre des taureaux et des lions; et
n’oublions pas qu’a Persépolis®” Mithra, divinité primitivement identique avec Vénus, est
de méme placée (sous I'embléme du mihr ou de la colombe) entre des taureaux et des lions,
formant ainsi avec ces deux espéces de quadrupedes une triade symbolique, évidemment
empruntée au systeme religieux des Chaldéens d’Assyrie.

2Pl 1,n®let2;pl.2,n" 1et2;pl.3.,n° 1.

30p], 5, n°S 1 et 2.

1 Recherches sur Vénus, p. 119-240.

2Je suis heureux de pouvoir dire ici que mon explication des diverses significations symboliques du taureau
et du lion a obtenu le plein assentiment de deux juges trés-compétents, notre savant confrére M. Raoul-Rochette
(voy. Journal des Savants, janv. 1850, p. 39 et 40) et M. Christian Walz, habile professeur a I'université de Tubingue.
Ce dernier, dans une belle dissertation (De Nemesi Greecorum. Tubing. 1852, in-4°, fig.), m’a fait méme I’honneur de
transcrire en entier (p. 16, not. 90) le passage de mes Recherches sur Vénus ol je résume (p. 222, 223) les opinions
de I'antiquité sur le lion et le taureau.

*3Ci-dessus, p. 54.

34Ci-dessus, p. 55.

*5Voy. Recherch. sur Vénus, p. 126-130; pl. 2. M. Ch. Texier, Descript. de ’Asie Mineure, 1™ part. pl. 78. — Ce voyageur
donne le nom de Pterium aux ruines antiques qui se voient non loin d’Yazili-Kaia. La Commission chargée, en 1831,
de faire a I’Académie des belles-lettres un rapport sur le voyage de M. Texier croit reconnaitre dans ces ruines
Soandus au lieu de Pterium (Journal des Savants, juin 1831, p. 370). M. J. W. Hamilton, qui a visité Yazili-Kaia deux
ans apres M. Texier, n’adopte ni l'un ni 'autre de ces noms, et leur substitue celui de Tavium, métropole de la
Galatie (Research. in Asia Minor, Pontus and Armenia, vol. 1., p. 391. Journ. of Royal Geogr. Society, vol. 7., p. 74).

*%pag. 170-218; pl. 8., n° 1.

3”MM. Flandin et Coste, Voyage en Perse, Perse ancienne, pl. 155. (Voy. mes Recherches sur Mithra, atlas, pl. 4.)

46



A c6té des médailles dont il vient d’étre question, je n’hésite pas a placer plusieurs mon-
naies impériales ou coloniales frappées & Damascus, dans la Ceelésyrie; elles sont a I'effigie
d’Elagabale,™ de Trébonien Galle,* ou de Volusien.™™ Leur type, presque identique avec
celui des monnaies citées d’Aradus, a certainement la méme signification symbolique; car,
si le cypres pyramidal, au lieu de s’élever entre un taureau et un lion, est planté ici entre
un taureau et un cheval, il faut se rappeler que le cheval est un autre symbole solaire, qui,
comme le lion, fut consacré a Vénus chez les Grecs et chez les Romains. J'ai déja eu I'oc-
casion de le dire dans une dissertation que I’Académie a jugée digne de faire partie du
recueil de ses Mémoires.” Une des monnaies citées de Damascus, celle qui porte l'effigie
de Trébonien Galle, est figurée ici sous le n° 3 de la planche 6. Le docte Eckhel ne fait au-
cune difficulté de reconnaitre que le cheval et le taureau sont les symboles du Soleil et
de la Lune; et, avec toute raison, il cite, a 'appui de cette interprétation, le témoignage
des médailles autonomes grecques de la méme ville, ou se voient, d’'un c6té, le buste du
Soleil, et de I'autre, le buste de la Lune.””” On s’étonne qu’aprés ce judicieux rapproche-
ment, l'illustre numismate, négligeant de rapprocher des monnaies de Damascus celles
d’Aradus, affirme que, sur ces derniéres, le lion et le taureau placés en regard d’un cypres
sont, non point les emblémes du Soleil et de la Lune, mais les emblémes de deux légions
romaines.* Il avait dit, quelques pages plus haut,™ que le cypres fut consacré tout a la fois
au Soleil, d’apres la raison qu’il en avait donnée précédemment, et a la Lune, divinité iden-
tique avec Hécate ou Proserpine, parce que, selon le témoignage formel de Pline, le cypres
était consacré a Pluton. On n’est pas moins surpris qu’Eckhel ait pu écrire ces mots sans
se trouver amené a supposer que primitivement le cypres avait dii étre 'embléme sacré
d’une divinité androgyne et créatrice, dont le Soleil et la Lune étaient les agents et la ma-
nifestation. N'avait-il pas, dans la Phénicie méme, le témoignage de plusieurs monuments
monétaires ot 'on voit, a I'entrée du temple tétrastyle d’Astarté, le feu sacré, embléme de
cette divinité, briller sur un autel posé entre la statue d’Apollon ou du Soleil et la statue
d’Artémis ou de la Lune, en méme temps que parfois, au milieu du tympan d’un fronton
triangulaire, est placé, je I'ai déja dit, le buste radié d’Astarté? Le n° 3 de ma planche 8
fournit un exemple de ce dernier type,™ au revers d’une piece frappée a Tripolis de Phé-
nicie, en ’honneur de Caracalla. On sait que les médailles de ce prince, plus peut-étre que
celles d’aucun autre empereur romain, nous offrent, pour I'histoire des religions de 'Asie
occidentale, un grand nombre de types anciens qui, sans cette circonstance, seraient res-
tés inconnus aux archéologues. Le n° 2 de cette planche 8 nous montre, au revers de la
téte du méme empereur, sur une autre monnaie de Tripolis, un type analogue a celui que

3% Mus. Theupol. p. 720.

*Mionnet, Descript. de méd. 5., 295, n° 83.

*1°1d. ibid. 296, n° 89.

*Tome 15., 2° partie, pages 292-294. — On connait maintenant des médailles impériales de Trébizonde qui
font de Mithra une divinité équestre, comme Vénus, comme chacun des deux Dioscures, comme le Soleil, comme
la Lune.

*2Voyez Mionnet, Descript. de méd. 5., 283, n° 10. Sestini, Lett. numism. continuaz, 6., 86, n° 4.

*BD.N. 3.,394.

1bid. p. 331, 332.

$15D’autrefois la statue d’Astarté est placée sous le portique d’un temple, entre deux sacellum ot 'on n’apergoit
ni figures, ni cypres; tel est le type d’un moyen bronze d’Elagabale, frappé aussi a Tripolis de Phénicie, et figuré
sous le n° 1 de ma pl. 8. Ici les deux petites chapelles sont certainement dédiées au Soleil et a la Lune; et les trois
colonnes qui décorent le portique de chacune d’elles font allusion, je le suppose, au triple Soleil et a la triple
Hécate.

47



316

représente le n° 3; mais, dans le fronton triangulaire®® du temple d’Astarté, on a substi-
tué au buste radié de la déesse un petit globe, embléeme connu de la divinité qu'adoraient
les Phéniciens. Il nous rappelle, en effet, qu'a Aphaques, dans le Liban, le jour de la féte
d’Astarté, on faisait paraitre dans les airs un globe de feu.”” Je ne puis prononcer le nom
d’une montagne si célebre par le culte qu'on y rendait a la Vénus surnommée Libanitis™ et
Libanéis,” sans remarquer que 13, dés une haute antiquité, le temple et les sanctuaires de
la déesse avaient dii se trouver entourés de cypres, I'arbre symbolique qui lui était consa-
cré. Le troisiéme et le quatriéme livre des Rois,™ le deuxiéme livre des Paralipoménes,™
I’Ecclésiastique, Isaie,” Ezéchiel,** Zacharie,” le Cantique de Salomon,* saint Jérome* et
saint Cyrille*” font une mention expresse des belles foréts de cypres du mont Liban. Dio-
dore de Sicile™ ajoute son témoignage a celui des écrivains sacrés; et Jésus, fils de Sirach,
désigne nominativement, dans 'Ecclésiastique,™ la partie du Liban qu’on appelait Hermon.
Je montrerai ailleurs comment ce nom, qui avait été substitué a celui de Sénir, se lie plus
intimement que peut-étre on ne le pense a la légende de la Vénus asiatique; mais tout a
I'heure je produirai deux médailles et quelques autres monuments figurés qui prouvent
que le symbole du cypres était attribué a Hermeés ou Mercure, tout aussi bien qu'a Vénus.

Les observations placées par M. Movers dans son savant ouvrage sur les Phéniciens™
établissent avec certitude, ce me semble, non-seulement que sur le Liban le cypres était
consacré a cette déesse, mais que 13, comme aussi & Aphaques, a Byblos, a Béryte et au
lieu appelé maintenant Kalaat-Fakra, la Vénus du mont Liban portait le méme nom que
cet arbre. Sur ce point, 'opinion de I'habile professeur de Breslau n’a pu étre influencée
par le témoignage des monuments figurés phéniciens, syriens ou palmyréniens; il n’en
cite aucun, et ne parait méme pas avoir soupgonné que I'antiquité asiatique nous a légué
plus d’'un exemple de la représentation de Vénus sous la forme d’un cypres pyramidal. 11
prend texte d’un passage ot Sanchoniathon,” en méme temps qu'il place au nombre des
montagnes déifiées le Casius, le Liban et I’Antiliban, nous fait connaitre une divinité lo-

38Deux astérisques sont gravés dans le champ de la médaille, I'un a droite, 'autre a gauche de ce fronton, et
représentent sans doute ici I’étoile du matin et I'étoile du soir, ou la planéte Vénus sous ses deux aspects.

3177 0sime, Historie, 1., 58., 4; ed. Reitemeier.

S18Lucien, Advers. Indoctum, § 3.

**Nonnus, Dionysiac. 43., v. 105; ed. Greefe.

303, Reg. 5., 8-10; 6., 15, 34; 9., 11; 4. Reg. 19., 23. — Dans la construction du temple de Jérusalem, on employa
concurremment du bois de cypres et du bois de cedre, tirés I'un et I'autre des foréts du mont Liban. Un passage
du Cantique de Salomon (1., 16) nous prouve que dans les édifices particuliers les solives étaient de cédre et les
lambris de cypres.

12.,3.,5.

32237., 24; 60., 13.

3327.,5.

2411, 1, 2.

3251, v, ultim.

326Comment. in Esa. 60.; in Ezech. 27.

7 Super Isaiam, lib. 5.

3%819,,58., 3; ed. Ludov. Dindorf. — Lhistorien grec fait ici une mention expresse de I'admirable beauté et de la
hauteur des cypres el des cédres que, peu aprés la mort d’Alexandre le Grand, on tira du Liban pour construire
la flotte d’Antigone.

32924.,13. Cf. 50., 11-14.

°Die Phénizier, t. 1., ch. 15., p. 575-584.

*1Fragm. p. 18; ed. Orelli.

48



332 333

cale appelée Brathy (Bpaf0). Or Dioscoride,™ Hiller en avait déja fait la remarque,™ nous
apprend que 'une des deux especes de sabine portait le nom de Bpa®0, brathy, a cause de
la ressemblarice de ses feuilles avec celles du cypres. Pline™ confirme le fait et ajoute que,
pour cette raison, quelques personnes appellent la sabine cyprés de Créte (cupressus cretica).
1l nous dit, de plus,”™ qu’un arbre appelé bratus, brathus ou brathys* croit dans I'Elymaide
et ressemble a un cyprés dont les rameaux descendraient vers la terre, particularité qui
me porte a penser qu’il s’agit ici de 'espéce de cyprés nommée par les botanistes cupressus
horizontalis. Ces divers renseignements conduisent M. Movers a considérer brathy comme
un mot qui, dans un dialecte mixte, sémitique et araméen, servait a désigner tout a la fois
le cypres et la sabine. En conséquence, il n’hésite pas a identifier le nom de la déesse Brathy
avec brathy, un des noms que portait le cypres. D’autre part, cet arbre, dans la Bible, étant
fréquemment nommé béroth, bérouth ou barouth, I'écrivain allemand a toute raison de se
croire autorisé a déclarer identique avec la déesse Brathy du Liban une divinité que San-
choniathon® nomme Bérouth (Bnpou6),” et dont '’époux habitait les environs de Byblos.
Deés lors ces deux déesses, appelées chacune du méme nom que le cypreés, se confondent a
leur tour avec la Vénus du mont Liban adorée a Aphaques, a Béryte,” a Byblos et au lieu
nommé aujourd’hui Kalaath-Fakra. Ainsi nous avons, dans ces divers rapprochements, une
nouvelle preuve de la consécration du cypres a la Vénus asiatique, et un second exemple
d’un usage qui déja nous était révélé par I'identité du mot cyprés avec le nom de la déesse
Cypris. Ny a-t-il pas lieu de s’étonner que ce dernier rapprochement ait échappé a I'atten-
tion de M. Movers? Ce léger oubli, je me hite de le dire, est amplement racheté par les
nombreux témoignages qu'il a su recueillir’® touchant la coutume, trés-répandue chez les
peuples de 'Asie occidentale, de représenter leurs divinités féminines sous la forme d’'un
arbre coupé ou d’une colonne de bois, et de leur consacrer, non-seulement le cyprés, mais
aussi le pin, le grenadier et "'amandier. Rapprochés de I'autel et du bas-relief palmyréniens
du Musée capitolin, ainsi que du tréne votif de la Bibliothéque impériale et d’'un passage
ou Zosime™ dit expressément que la déesse adorée a Palmyre était I’Aphrodite surnom-
mée Aphacitis,” c’est-a-dire la Vénus d’Aphaques, ces témoignages me portent a croire que,
dans cette dernieére ville, ol Vénus était appelée Brathy, c’est-a-dire Cyprés, la déesse devait

1., 88.

*3Hierophyticon, pars 1., cap. 40., p. 375.

*Hist. nat. 24., 61., 1.

3%51bid. 12.,39., 1. — C’est un des arbres, observe Pline, dont 'empereur Claude, dans ses Histoires, parle comme
d’une merveille. Il dit que les Parthes mélent ses feuilles a leurs boissons; que son odeur rappelle celle du cédre,
et que la fumée qui s’exhale de son bois, quand on le brile, détruit les qualités pernicieuses des exhalaisons
de quelques autres espéces d’arbres. On le trouve sur le mont Zagrus. J’ajoute que le cupressus horizontalis croit
spontanément aussi sur le Liban; 12 il est mélé avec le cypres pyramidal.

$¢Saumaise (Exercit. Plinian. p. 260) a proposé de lire brathyn dans le passage cité de Pline (12.,39., 1). Quelques
éditions récentes portent, les unes, bratum, les autres, brathum. M. Movers (ouvrage cité, t. 1., p. 575) et M. Littré
lisent bratum.

*7Fragm. p. 24; ed. Orelli.

38identité de ce nom avec celui de la ville appelée Béryte, Bnputdg, nous permet de constater ici un second
exemple d’éponymie dans la 1égende de Vénus.

$¥Nonnus (Dionysiac. 41., 83, 143 sqq. ed. Greefe), aprés avoir célébré la haute antiquité de la ville appelée
d’abord Béroé, puis Béryte, énumere les divinités qu’on y adore, et qualifie cette ville de maison de Vénus et de-
meure des Amours (ibid. v. 146) : ... Tlaging 6pog, oikog 'EpHTwV.

0L oc. cit. p. 560-584.

341 Historice, 1., 58., 7; ed. Reitemeier.

3#2Ce surnom a échappé a I'attention du savant Larcher.

49



343

étre habituellement représentée sous la forme méme d’'un cypres,*® comme elle I'est sur
les trois monuments palmyréniens ou syriens ici figurés.

Je suis loin, quant au cypres, d’avoir épuisé les précieux secours que M. Movers a com-
plétement négligé d’emprunter a la nombreuse série des monnaies asiatiques qui attestent
la consécration de cet arbre aux divinités génératrices, soit méiles, soit femelles. Plusieurs
piéces coloniales frappées a Damascus,’* dans la Ccelésyrie, méritent I’attention de I'’Aca-
démie, non moins que les monnaies de la méme ville dont il a été question plus haut. Elles
sont a l'effigie de Sévere Alexandre,” de Philippe pére,” de Philippe jeune, ou de Tré-
bonien Galle,* et nous montrent, en adoration devant un cypres pyramidal, la figure nue
de Siléne ou d’'un Faune qui, sur I'épaule gauche, porte une outre gonflée par le liquide
qu'elle contient. Le n° 1 de la planche 7 ci-jointe offre un exemple de ce type. Le méme
personnage mythologique, sur quelques monnaies coloniales de Tyr, a I'effigie de Caracal-
la,* d’Elagabale,™ de Sévere Alexandre,” de Philippe pére,** ou de Trébonien Galle,” se
retrouve placé, dans une attitude semblable, devant un palmier que nous reconnaitrons
ailleurs pour un autre embléme de la Vénus orientale, et qui est accompagné ici de I'étoile
d’Astarté et d’'un murex que, dans ce cas, je prends pour 'équivalent du cteis gravé sur plu-
sieurs cdnes ou cylindres asiatiques, consacrés a cette déesse.™ Je dirai, dés a présent, que
si 'on pouvait douter que, sur les diverses médailles citées, Siléne ou Faune Ascophore fiit
en adoration devant I'image symbolique d’Astarté, il suffirait, pour acquérir une entiére
conviction a cet égard, de jeter les yeux sur un nombre considérable d’autres médailles
asiatiques, oll ce méme personnage, portant, comme ici, une outre sur I’épaule gauche,
accomplit un acte d’adoration aux pieds d’une statue colossale d’Astarté. Les monuments
monétaires de Sidon, de Tyr et de Bostra, qui se rapportent aux régnes de Caracalla,” d’Ela-
gabale,” de Sévére Alexandre,” de Gordien Pie,” de Philippe pére,” de Philippe jeune,*

*3Voyez ce que dit M. Movers (loc. cit.) au sujet de Vénus-Aschéra.

*Je ne crois pas devoir y comprendre une monnaie coloniale de la méme ville, qui porte I'effigie de Valérien
pere et dont le revers est décrit en ces termes par I'abbé de Tersan, dans le Catalogue des médailles du cabinet
d’Ennery : «Un cabas ou espéce de panier de jonc, d’oli sort une branche de cyprés ou un thyrse.» Bien que
Mionnet ait admis sans rectification cette monnaie dans son Suppl. (8., 206, n° 59), et bien que je n’aie pas vu
loriginal, je suis porté a penser qu’il y a une erreur dans I'indication d’'une branche de cypres.

¥ Sestini, Descript. num. var. p. 528. Mionnet, Descript. de méd. t. 5., p. 292, n° 61.

*6vaillant, Num. in colon. percuss. t. 2., p. 232. Mionnet, loc. cit. n°® 62.

*Mionnet, loc. cit. p. 294, n° 77.

381d. ibid. p. 295 et 296, n° 85. Mus. Sanclem. Numism. select. p. 512, tab. 34., n° 371.

*9Voy. le n° 5 de la planche 7 ci-jointe. Eckhel, Catalog. Mus. cesar. vindob. t. 1., p. 244, n° 20; cf. n° 19.

¥0Sestini, Mus. Hederv. 3., p. 97, n° 34. Mionnet, loc. cit. p. 434, n° 650.

$1Mionnet, ibid. p. 438, n° 674.

¥2Recherches sur Vénus, pl. 12, n° 5.

*3Mionnet, loc. cit. p. 443 et 444, n° 703.

*4Voy. mes Rech. sur Vénus, p. 52-54, pl. 1., n°° 1 et 2.

35Eckhel, catalogue cité, t. 1., p. 244, n°® 19 et 20. Mionnet, Descript. de méd. t. 5., p. 429, n° 626.

$¢Vvaillant, Num. in colon. percuss. Sestini, Mus. Hederv. 3., p. 97, n°® 30 et 37; C. M. H. n°® 6148 et 6100. Mionnet,
loc. cit. p. 384, n°° 319 et 320.

%7Sestini, Descript. num. var. p. 539, n° 32. Mionnet, loc. cit. p. 437, n° 673.

*¥Mionnet, ibid. p. 438, n° 676.

391d. ibid. p. 439 et 440, n° 685; p. 441, n° 692. — Ajoutez une médaille de la méme série, a I'effigie d’Otacilie, ibid.
p. 441 et 442, n° 695.

301d. ibid. p. 442, n° 698.

50



de Trajan Déce,” de Trébonien Galle,”* de Volusien,™ de Valérien pere* et de Gallien,
fournissent des exemples de ce sujet; j’en ai choisi trois que je place sous les yeux de I’Aca-
démie.

Je n’ignore point que, selon le témoignage irrécusable des monuments, le dieu Faune
ou le dieu Siléne, portant une outre sur 1'épaule, figure seule et sans Astarté ou Vénus
sur les médailles coloniales romaines, frappées a Alexandria-Troas, a Antioche de Pisidie,
a Bostra en Arabie, a Ccela dans la Chersonese de Thrace, et a Corinthe. Je n’ignore pas
non plus que la plupart des numismates, et nommément 'illustre Eckhel,” le consideérent
comme un simple signe colonial, méme lorsque, sur les médailles romaines citées de la Coe-
1ésyrie, de la Phénicie et de ’Arabie, nous le voyons adorer Astarté tantét sous I'embléeme
du cypres pyramidal, tant6t sous une forme humaine. Mais je ne puis me défendre de pen-
ser que les Romains, en le placant dans cette attitude aupres de la déesse, avaient entendu
par-la indiquer qu'il existait des rapports particuliers entre elle et le personnage mytho-
logique dont il s’agit, personnage ambigu qui était resté une énigme pour les écrivains
latins les plus instruits.* La supposition qu’il me suggere ne pourrait-elle pas se justifier
par le souvenir des relations que I'Italie, comme nous le verrons plus loin, avait ancienne-
ment établies entre le symbole du cypres et le dieu Silvain, qui a tant d’analogie avec le
dieu Faune? Et cette attribution du cypres ne nous autoriserait-elle pas a rechercher si la
déesse Fauna n’avait, de son cbté, aucun trait de ressemblance avec I'Astarté des peuples
de I'Asie occidentale ? Ce n’est point ici le lieu rie discuter ces questions incidentes. Je me
contenterai de faire remarquer qu’au revers d’une belle médaille, qui fut frappée a Thes-
salonique, en ’honneur de Trajan Déce,” on voit, devant la statue colossale d’une divinité
hermaphrodite,” a deux tétes, vétue a mi-corps comme la Vénus Génitrice, et vaguement
désignée sous le nom de Janus bifrons, une petite figure semblable en tout au Faune ou au Si-
léne Ascophore qui, sur les monnaies d’Asie et d’Arabie, est en adoration tant6t aux pieds
d’Astarté, tant6t devant I'arbre symbolique de la déesse.

Les médailles que j'ai décrites plus haut, celles surtout d’Aradus et de Damascus,
concourent a établir, comme les trois monuments syriens nous avaient déja permis de
le faire, que, chez les Assyriens, les Syriens, les Arméniens et les Phéniciens, Vénus fut
adorée sous le symbole du cypres. Toutefois, nous n’avons pas encore interrogé les

*1Sestini, Descript. num. vet. p. 539. Mionnet, loc. cit. p. 584 et 585, n° 35.

*2Mionnet, ubi supra, p. 443 et 444, n° 703; p. 444, n° 704.

*3Vaillant, ubi supra. Mionnet, loc. cit. p. 445, n°® 714 et 716. — Mus. Theupol. p. 760.

*“Mionnet, loc. cit. p. 447, n° 724.

1d. ibid. p. 449 et 450, n° 739. — Ajoutez une médaille de la méme série, a I'effigie de Salonine, et décrite par
Sestini (Mus. Hederv. 3., p. 98, n° 45).

3Pl 7.,n°S 2 et 4; pl. 8.,n°10.

*7Voy. Mionnet, Descript. de méd. t. 5., p. 237, n°S 19 et 20; p. 582, n° 24; t. 2., p. 643 et 644, n° 104; p. 645, n° 110;
p. 647,n° 124; p. 652 et 653, n° 159; t. 3., p. 493, n° 8; t. 2., p. 179 et 180, n° 233. Vaillant, Num. in colon. percuss. t. 2.,
p- 114. Christ. Ramus, Catal. num. vet. reg. Danic, 1., 346, n° 8. Sestini, Descript. p. 79, n° 5; Lett. numism. t. 4., p. 93; t.
9., p. 18. D’Ennery, Catal. p. 558. Mionnet, Suppl. t. 3., p. 165, n° 1073, pl. 9., fig. 1.

38D, N. t. 4., p. 493-496.

3%« Nam Fauni vocem equidem numquam audivi; tibi, si audisse te dicis, credam; etsi Faunus omnino quid sit,
nescio. » (Cicéron, De natur. Deor. 3., 6., p. 216; ed. Schiitz.) — Personne n’ignore que les Romains adoraient aussi
une déesse appelée Fauna. (Lactance, De falsa relig. 1., 22., ed. Walch. Cf. Macrobe, Saturn. 1., 12., et Arnobe, 1., p.
15; 5., p. 168). On I'identifie avec Cybéle ou Céres, avec la Dea bona; mais sa légende est tout aussi obscure que
celle du dieu Faunus.

°Voy. Mionnet, Suppl. t. 3., p. 165, n° 1073, pl. 9., fig. 1.

1 Cette figure attend un commentaire.

51



antiquités de Cypre, et il importe d’autant plus de ne point les laisser dans I'oubli que
cette ile, tout aussi phénicienne qu’Aradus, est bien autrement célebre par le culte qu'y
recevait, dés les temps les plus reculés, la Vénus assyrienne. Personne n’ignore que, selon
les témoignages les plus dignes de foi,”” ce culte fut porté d’Ascalon en Cypre par les
Phéniciens; et nous pourrions a priori, et sans craindre de nous étre trop avancé, affirmer
que le culte du cypres, inséparable de la [égende et des rites de la déesse, fit partie d’'une
si mémorable importation. Les monuments de I'art, loin de nous démentir, prouvent que
cette assertion est parfaitement fondée. Ici, cependant, nous ne trouvons a invoquer le
témoignage d’aucune médaille frappée dans I'lle de Cypre; mais, a défaut de médailles,
je citerai deux monuments précieux, récemment exhumés du sol méme de cette ile et
encore inédits. Ce sont deux belles coupes d’argent doré, qui jadis furent probablement
en la possession de deux rois, a I'usage de qui tout annonce qu’elles étaient destinées.”
Lune, il y a deux ans, a été rapportée de Beyrouth par M. de Saulcy, qui libéralement en a
fait don au musée du Louvre; elle est gravée en creux. L'autre, ciselée en relief, vient
d’étre acquise par le méme musée. Je me propose de les publier incessamment avec les
commentaires nécessaires. En attendant, je me bornerai a dire ici que je rapporte aux
cérémonies instituées dans les mysteres de la Vénus assyrienne les sujets mystiques
représentés dans I'intérieur de ces deux coupes royales, et que, sur les deux coupes, les
initiations s’accomplissent en présence d’un cypres, ou de deux cyprés accouplés. Je ne
puis donc douter que, chez les Cypriens, comme chez les Aradiens, comme chez les
habitants de la Phénicie continentale, de la Syrie et de 'empire assyrien, le cypres n’efit
été consacré a la déesse dont il porte le nom, aussi bien que I'fle”* ot1 une tradition fait
aborder Cypris au moment de sa naissance. On verra, dans la suite de mon travail, que le
culte de cet arbre symbolique fut importé par les Phéniciens, non-seulement dans I'ile
d’Aradus, dans I'lle de Cypre et en Etrurie, mais aussi chez les Grecs et dans la péninsule
hispanique.

Si, en Asie, nous trouvons ce culte intimement lié a la légende de Vénus, et cette déesse,
le soleil, 1a lune et I'’Artémis de Perga représentés chacun sous 'embléme du cypres, nous
ne pouvons-nous défendre de la présomption que les peuples de I'Orient avaient di at-
tribuer ce méme symbole a la divinité maile, solaire, qu'ils adoraient sous divers noms.

52Hérodote, 1., 105. Pausanias, 1., 14., 6.

373Ces deux coupes faisaient partie d’un trésor enfoui dans la terre, qui comprenait dix autres coupes du méme
genre et un grand nombre d’objets ou de bijoux d’or ou d’argent doré. 1l parait certain que tout a été fondu, a
'exception des deux coupes apportées a Paris. C’est pour la science une perte a jamais regrettable; mais cette
perte est en partie compensée par les belles coupes de bronze ciselées qui proviennent des secondes fouilles de
M. Layard sur le sol assyrien.

7*Je n’ignore point que je heurte ici une opinion généralement admise : on veut que I'lle de Cypre ait donné son
nom a la Vénus asiatique, tandis que, 2 mon avis, elle 'aurait recu de la déesse elle-méme, appelée Cypris, nom
identique avec celui de I'arbre qui servait & la représenter symboliquement; mais il est vrai de dire que jusqu’a ce
jour personne n’avait soupconné un tel usage, ni, par conséquent, été amené a remarquer l'identité du nom de
Cypris et du nom de Cypre avec le mot gopher ou kopher qui, dans les langues sémitiques, signifie cyprés, et peut-
étre avec le mot Kupfer qui, en allemand, désigne le métal consacré ala déesse, le cuivre. Le plus savant géographe
de notre temps, M. Carl Ritter, semble, indirectement et a son insu, me donner raison, lorsqu’il dit (Die Erdkunde,
11.,p. 577,578) que le nom de I'lle appelée Cypre lui parait venir des foréts de cyprés (gopher) qui devaient couvrir
une grande partie de cette ile et fournir aux Phéniciens les bois de construction dont ils avaient besoin pour leurs
flottes. De son c6té, mais également a son insu, M. Movers justifie d’avance mon opinion en établissant, comme
je I'ai dit plus haut (p. 88-90), que, chez les Phéniciens, Vénus s’appelait aussi du nom de Bérouth, qui, comme
gopher, signifie cypres, et qui était, en méme temps, le nom que la ville phénicienne de Béryte avait sans doute
recu de la déesse du Liban.

52



Bien plus, cette présomption se change en certitude a la vue des médailles frappées dans
une ville de la Ccelésyrie ol chacun sait quels honneurs religieux y recevaient le soleil et
le dieu asiatique dont j’entends parler, alternativement confondus I'un avec 'autre. A dé-
faut d’autres témoignages, le nom de Baal-Hamon, et ceux d’Héliopolis et de Baalbeck, que
porta successivement cette ville, confirmeraient la confusion ou I’assimilation que je juge
nécessaire de rappeler ici. Je rappellerai, en méme temps, que la cité connue sous ces trois
noms était située non loin de la pointe culminante de ce mont Liban qui, dés une époque
trés-reculée, fut, dans I'Asie antérieure, un des principaux siéges du culte de la Vénus assy-
rienne. Les monnaies coloniales d’Héliopolis, qui attestent I'association du culte du cypres
avec celui de ses deux divinités éponymes, Hélios et Baal, nous offrent, au revers de la téte
de Philippe pére® et au revers de la téte d’Otacilie,” son épouse, la facade d’un temple do-
décastyle, ou 'on monte par un escalier de six marches. Sous le péristyle de ce majestueux
édifice, s’éléve un cypres pyramidal, planté a la place méme o, sur d’autres monnaies
asiatiques, nous voyons tantdt une pierre conique, embléme d’Astarté et d’Artémis, tan-
tot la statue en pied de la premiére de ces deux déesses, ou de quelque autre divinité d'un
ordre également supérieur, tantdt enfin un buste colossal d’Astarté. Il n’est donc pas dou-
teux qu’ainsi placé, le cypres représente symboliquement une des divinités principales
qu’on adorait a Héliopolis. Les numismates, et un grand nombre d’autres archéologues, ne
veulent ici encore considérer cet arbre que comme I'embléme du soleil.””” Toutefois la sé-
rie des monuments monétaires d’Héliopolis et un passage de Macrobe bien souvent cité,
mais toujours a I'occasion de monuments peu judicieusement interprétés, permettent de
croire que les Héliopolitains attachaient au symbole du cypres, non pas seulement I'idée
de I'astre qui répand sur la terre la lumiére et la chaleur, mais I'idée d’une divinité solaire,
ou tout a la fois solaire et lunaire. Car le philosophe néoplatonicien affirme que le Soleil et
Jupiter sont un méme dieu, une méme puissance, et que, pour cette raison, les Assyriens
rendent au soleil, dans la ville d'Héliopolis, un culte solennel sous un nom que 'on tradui-
sait en grec par la dénomination de Zeus Héliopolite.””® 1ls donnaient aussi a ce dieu le nom
d’Adad, c’est-a-dire unique, et 'honoraient comme la divinité supréme; c’est le méme écri-
vain qui le dit. Mais, ajoute-t-il, les Assyriens associent a Adad une déesse nommée Atarga-
tis; ils les considérent comme les arbitres souverains de toutes choses. Sous ces deux noms,
ils entendent le Soleil et la Terre; et, au lieu d’énoncer par une multitude d’épithétes les
diverses espéces de puissance et de prééminence attribuées a ces deux divinités, ils les ex-
priment par les symboles dont ils ornent leurs images. Ces symboles, poursuit Macrobe, se
rapportent au soleil, car la téte d’Adad est ceinte de rayons inclinés, qui indiquent que la
force du ciel réside dans ceux que le soleil envoie a la terre. Les rayons de la téte d’Atarga-
tis tendent, au contraire, vers le ciel, montrant ainsi que la force des rayons qui viennent
d’en haut fait naitre tout ce que la terre produit.”” Déja nous savions, par le témoignage

75Voy. la médaille figurée sous le n° 5 de la planche 6. Elle est décrite dans le 5¢ vol. de Mionnet, p. 302, n° 123.

¥6Vaillant, Numism. in colon. percuss. 2., 262.

7J'ai le regret d’étre obligé de dire que feu notre confrére M. Emeric David n’a pas su éviter cette erreur dans
son savant ouvrage intitulé Jupiter (tome 2., page 437).

78« Nec ipse Jupiter, rex deorum, solis naturam videtur excedere, sed eumdem esse Jovem ac solem claris do-
cetur indiciis ... unde utrumque constat una potestate censendum. Assyrii quoque sub nomine Jovis, quem Dia
Heliopoliten cognominant, maximis ceremoniis celebrant in civitate quae Heliopolis nuncupatur ...» (Saturnal. 1.,
23.)

3« Deo enim, quem summum maximumque venerantur (Assyrii), Adad nomen dederunt; ejus nominis in-
terpretatio significat, unus. Hunc ergo ut potentissimum adorant deum; sed subjungunt eidem deam nomine

53



de Strabon™ et de Pline,”™ qu’Atargatis, Adargatis ou Adergatis, était un des noms de la
Déesse de Syrie. Déja aussi Hérodien, parlant d’une divinité locale (to0 émixwpiov Beo0d),
dont I'oracle avait promis la victoire aux habitants d’Aquiléia, ville de la Pannonie, nous
avait appris que les Aquiléiens donnaient a cette divinité le nom de Bélis, I'identifiaient
avec Apollon et lui rendaient un culte solennel.”® Hésychius, de son c6té, dit** que, chez
les Laconiens, le soleil est adoré sous le nom de Béla. D’autre part, Servius, dans ses savants
commentaires sur I'Enéide de Virgile, affirme que Bel, Hel et Hélios, sont des dénominations
identiques,™ et que, chez les Assyriens, par une raison qui tient a certains dogmes reli-
gieux, Bel, Saturne et le soleil sont une seule et méme divinité. Plus tard, Damascius™
affirme a son tour que les Phéniciens et les Syriens identifient Saturne, El, Bel et une di-
vinité qu'il nomme Bélathé.”” Enfin, un mythographe latin anonyme, des derniers temps
du paganisme, nous dit qu’on identifiait Adonis avec le soleil,” et nous savons qu’Adonis
et Bélus étaient un méme dieu. Ces diverses traditions ne contribuent pas peu, avec les
autres témoignages que j’ai produits plus haut, a nous montrer que, sur les quatre faces
de l'autel palmyrénien® du Musée capitolin, il faut réellement reconnaitre, comme j’ai
proposé de le faire, les images du Temps-sans-bornes, de Baal ou Bel et du Soleil réunies a
I'image symbolique de Vénus, dont le nom asiatique Beltis ou Baaltis semble facile a recon-
naitre sous la forme Bélathé, qui en est probablement une altération, ainsi que Belethé et
Belthés. En méme temps, nous pouvons, par un passage trés-curieux attribué a Ptolémée,
constater le rapport intime qui liait au dogme théologique, fondement de cette associa-
tion de divinités, une croyance astrologique répandue dans I'Orient. Le sens formel de ce
passage est que, chez les Assyriens, les Babyloniens, les Perses, etc. qui vivent sous le tri-
angle notapéliotique et qui adorent Vénus, Saturne, et Mithra, qui est le soleil, les organes
de la génération sont sacrés, a cause des aspects du soleil, de Saturne et de Vénus, qui sont
séminaux.>”

Sestini a publié** une monnaie coloniale d’Héliopolis, qui, tres-différente de celle dont
je viens de parler, mérite néanmoins d’en étre rapprochée. Au revers du buste de Valérien,
elle représente deux athlétes assis et vus de face; ils posent chacun sur leur téte une cou-

Adargatin; omnemque potestatem cunctarum rerum his duobus attribuunt, Solem Terramque intelligentes; nec
multitudine nominum enuntiantes divisam eorum per omnes species potestatem, sed argumentis quibus ornan-
tur, significantes multiplicem praestantiam duplicis numinis. Ipsa autem argumenta solis rationem loquuntur;
namque simulacrum Adad insigne cernitur radiis inclinatis, quibus monstratur vim cceli in radiis esse solis, qui
demittuntur in terram. Adargatis simulacrum sursum versum reclinatis radiis insigne est, monstrando radiorum
vi superne missorum enasci quacunque terra progenerat.» (Macrobe, ubi supra.)

¥ Geograph. 16., p. 748.

*$'Hist. nat. 5., 19., 1.

382BéAy 8¢ kahoDot Todtov, oéPoudt te OmepPLidS, AtéAAwva eival 0éAovteg. (Hérodien, Histor. 8., 3; ed. Imm.
Bekker.) — Le manuscrit de Venise, au lieu de BéAwv, porte BéAev.

83Sub voc. BéAa.

®1Ad Eneid. 1., 646.

#«... Apud Assyrios autem Bel dicitur, quadam sacrorum ratione, et Saturnus et sol. » (Ad Zneid. 1., 733.)

¥ In Vita Isidori, apud Phot. Biblioth. cod. 242, p. 343; ed. Imm. Bekker.

37, 811 dofvikeg kai Z0pot Tov Kpbvov "HA kai BAA kai Boladnv énovoudlovotv.

388 Scriptor. rer. mythic. latini tres; Mythogr. 3., fab. 11., 17.

Pl 1. ci jointe, n°s 1 et 2; pl. 2., n°* 1et 2.

3., kabiepoltai te map' avTOIG T& YEVVNTIKA HOpLa, Sk TOV TAV MPOKEIHEVWY GOTEPWY OXNUATIOUOV, SVTX
omepuatikov @ioel. (Ptolémée, Tetpdfiprog cOvtadic padnuatiky, liv. 2., ch. 3., p. 17 édit. de Nuremb. 1535, in-
4°,)

¥1Descriz. delle med. ant. gr. del mus. Hederv. 3., 82, n° 10; pl. 31., fig. 1.

54



ronne et soutiennent 'urne des jeux, ornée de deux palmes. Aupres de I'un est planté un
chéne; a c6té de 'autre s’éléve un cypres. 1l est difficile de ne pas supposer que ces arbres
sacrés sont les emblémes des deux divinités en ’honneur de qui furent institués a Héliopo-
lis les jeux gymniques ol nos deux athlétes avaient obtenu les palmes de la victoire; et ces
divinités étaient, je le présume, Baal ou Jupiter, a qui nous savons que le chéne fut consa-
cré, et Beltis, Atergatis ou Junon, que déja, plus d’une fois, nous avons vue représentée
sous 'embléme du cypres pyramidal. Mais rapprochons de cette seconde monnaie colo-
niale d’Héliopolis les médailles impériales frappées a Epheése, et nous aurons, au revers de
celles-ci, la preuve directe et irrécusable que si, dans I'Asie antérieure, on consacrait le
chéne a Zeus ou Jupiter, on lui consacrait aussi le cypres. Or, sous la domination des Grecs
et des Romains, le culte de cette divinité ne devait-il pas étre la continuation, pour ainsi
dire, du culte de Baal ou Bel, dieu créateur qu’adoraient les Babyloniens, les Assyriens, les
Syriens, les Phéniciens? C’est, en effet, un type composé dans un gofit asiatique, qui, sur
deux beaux médaillons de bronze, frappés a Ephése en ’honneur d’Antonin le Pieux, nous
offre un cypres pyramidal, placé, comme symbole de vie, auprés de I'image de Jupiter et
au milieu d’édifices dont I'architecture offre un caractére tout particulier. On en jugera
par les dessins que je joins ici de ces deux médaillons.” Mionnet™ décrit en ces termes le
revers du premier : « [TIEIQN - EOECION.* Jupiter-Pluvius tourné a droite, assis sur un siége
placé sur le sommet du mont Pion; il verse la pluie de la main droite et tient un foudre
de la gauche; sur le c6té droit du mont, on voit deux habitations a trois étages; sur le c6té
gauche est un autre édifice de méme architecture; au pied du mont, a droite, est un temple
distyle, vu de c6té, derriere lequel est un cypres; a gauche, un fleuve barbu, couché.» Le
revers du second médaillon®” ne différe de celui-1a que par la suppression des trois édifices
a trois étages et crénelés, que Mionnet indique par ces mots : « habitation a trois étages. »
Lhabile numismate, en décrivant ce second médaillon d’Antonin le Pieux,” commet I'er-
reur de désigner sous le nom de peuplier I'arbre que, avec toute raison, il reconnait pour un
cypreés sur le premier. Lors méme que le témoignage de ces deux monuments monétaires
nous manquerait, nous ne pourrions révoquer en doute I'usage oti furent les Ephésiens de
rendre un culte quelconque au cyprés. Artémidore, né 2 Ephése, sous le régne méme d’An-
tonin le Pieux, comprend expressément cet arbre au nombre des objets dont I'apparition
dans les songes a une signification digne d’étre remarquée. Loin de le considérer comme
un présage de mort prochaine, il dit*” que le cypres, a cause de la hauteur qu'il atteint, est
le signe de la longanimité et de la temporisation.

Nos deux médaillons servent, pour ainsi dire, de commentaire a cette interprétation,
puisqu’ils attribuent le symbole du cyprés a Jupiter, dispensateur supréme de la vie. Ils
nous montrent de plus qu’a Ephése, comme ailleurs, le Jupiter qu’on adorait était un dieu
tout a la fois solaire et lunaire ; d'une main, il lance le feu céleste, source des feux du soleil ;
de l'autre main, il répand sur la terre des torrents de pluie qui, selon les doctrines com-
munes a tous les peuples de I'antiquité, ont leur source dans la lune. Ces deux attributs

2P, 4,,n° 4 et 5.

33 Suppl. 6., 141, 142, n° 413.

*4Sur le nom MEIQN, il faut lire les observations trés-instructives que notre savant confrére M. Hase avait
communiquées a feu M. Mionnet et que ce dernier s’était empressé de publier (loc. cit. note a); elles rectifient
une opinion erronée de Seguin, reproduite par Eckhel lui-méme.

35p]. 4, n° 5.

3% Supplém. 6., 142, n° 414.

37 Oneirocritic. 2., 25.; 4., 12.; ed. Reiff.

55



398

nous rappellent un passage de Clément d’Alexandrie®® ou il est dit que les Mages consi-
deérent 'eau et le feu perpétuel comme les images de la divinité. C’est aussi pourquoi, au
revers de trois monnaies d’Alexandria-Troas, dont j’aurai bient6t a parler, on voit Apollon
faire une libation sur un trépied allumé. Parfois, il nous apparait avec I'attribut de la foudre,
et, dans ce cas, sa chevelure est nouée sur son front de maniére a figurer une foudre. Tel le
représente un buste placé dans la belle galerie de M. le comte de Pourtalés-Gorgier. Deux
médailles autonomes grecques d’Alexandria-Troas, décrites par Mionnet,” nous révelent
la méme attribution, a I'aide d’un type qui de plus exprime une idée fort analogue a celle
que nous présentent le revers des trois autres médailles citées de la méme ville et le revers
des deux médaillons d’Antonin le Pieux; ici, au revers de la téte laurée d’Apollon, nous
voyons un cheval paissant, embléme du soleil qui, selon les stoiciens, se nourrit de I'hu-
midité de la terre; au-dessous du cheval est gravé un foudre. Et puisque la numismatique
d’Epheése et d’Alexandria-Troas nous permet de constater 'assimilation de Jupiter au So-
leil ou a Apollon, et vice versa, ainsi que le caractére a la fois solaire et lunaire de ces deux
divinités, il ne sera pas inutile de dire ici que, non loin d’Ephése, selon Strabon,™ était
situé un bois sacré nommé Ortygie et principalement planté de cyprés. Parmi plusieurs
temples, ce bois en renfermait un ot I'on voyait, aupres de la statue de Latone portant un
sceptre, un groupe composé de ses deux enfants, Apollon et Artémis, que leur nourrice
tenait par la main. Ajoutons que, dans la ville d’Ephése, les portes du temple d’Artémis
ou Diane étaient de bois de cypres.” Vitruve' mentionne méme une statue de la Diane
d’Ephese, faite avec du bois de cette espéce.”® Xénophon™* dit pareille chose d’une statue
d’Artémis dont il avait orné le temple érigé par ses soins, a Scillonte, ville d’Elide, située
dans la Triphylie. De son c6té, Virgile nous apprend*® que des bois de chénes et de cypres
étaient consacrés tant6t a Jupiter, tantét a Diane. Il nous raméne ainsi a la monnaie colo-
niale d’Héliopolis que je viens de citer d’apres Sestini, et qui nous a offert un chéne et un
cypres plantés a c6té 'un de I'autre, comme images vivantes de Baal, le Jupiter des Syriens,
et de Beltis, qui se confond avec Artémis ou Diane.

Apres ces divers faits, et surtout aprés le témoignage qui résulte des médailles citées
de Perga,™ quant a I'attribution du cypres a Artémis, ne doit-on pas s’attendre a trouver
dans les textes, ou sur les monuments figurés, la preuve qu’en Orient, sous la domination
des Grecs et des Romains, cet arbre symbolique fut nominativement consacré a Apollon,
comme il I'était a Artémis ou Diane, au soleil et a la lune? En effet, nous apprenons de

402

3% Admon. ad gentes, p. 43; ed. Potter.

¥ Mionnet, Supplém. 5., 510, n°* 76 et 77.

% Geograph. 14., p. 639 et 640.

“'Théophraste, 5., 5. Pline, Hist. nat. 16., 79., 1 et 2. — Sur les portes de bois de cyprés, voyez Sagittaire, De januis,
cap. 23.

22,19,

1] ne peut s’agir ici de la statue qui se voyait dans le temple méme d’Ephése. Celle-ci n’était pas de bois de
cyprés; mais on varie beaucoup sur la matiére qu'on y avait employée. Selon Xénophon (de Cyri expeditione, 5., 3.,
12), cette statue était d’or; selon Pline (H. N. 16., 79., 1 et 2), la plupart des écrivains s’accordaient a la dire de bois
d’ébéne; mais, ajoute-t-il, Mucien, I'écrivain le plus récent parmi ceux qui ont vu la statue, affirme qu’elle est
de bois de vigne, et nous apprend méme le nom du sculpteur qui I'avait faite, Pandémion. Cette statue, poursuit
Pline, n’a jamais été changée, bien que le temple qui la renferme ait été rebati jusqu’a sept fois.

M Loc. cit.

% Eneid. 3., 678-680.

“PL 13, n°" Let 2.

56



407

plusieurs écrivains grecs ou latins*” qu'’il existait, dans le célébre faubourg d’Antioche de
Syrie appelé Daphné, un bois de trés-grands cypres et de lauriers, qui, plantés entre des
rochers et sur un terrain accidenté, entouraient un temple dédié a Apollon, divinité dont
1a, comme ailleurs, les Grecs avaient probablement substitué le nom a celui de Baal ou du
dieu solaire adoré par les Syriens sous quelque autre nom. Selon Malala,” ce serait Mel-
karth, dieu solaire des Tyriens, qui aurait planté les cypres de Daphné. L3, dit Philostrate,™
la terre, & cause de Cyparisse réputé assyrien, passait méme pour produire le germe ou
la semence du cyprés. Couper un des arbres du bois sacré de Daphné, c’était une grave
offense envers Apollon.”™ Aussi la plantation s’était-elle conservée jusqu’au temps du bas-
empire, comme le prouvent a la fois le témoignage des historiens contemporains,™ et les
dispositions du code Théodosien et du code Justinien** qui eurent pour but de mettre le
cupressetum de Daphné a I'abri des dévastations que, selon la remarque de M. Avellino,*
on pouvait craindre de la part des néophytes chrétiens.

Les monuments monétaires de la Troade confirment le témoignage des textes; ils at-
tribuent le cypres a Apollon, et par 12 se lient intimement aux représentations figurées
qui déja, en Syrie et a Perga, nous ont montré le soleil tant6t sous I'embléme d’un des
trois cypres qui ornent le tréne votif de la Déesse de Syrie,” tant6t sous 'embléme d'un
cypres surmonté d’un astérisque et placé en regard d’un autre cypres surmonté du crois-
sant de la lune.™ Déja Virgile nous avait permis de constater que, dés une haute antiquité,
le culte du cypres s’était introduit a Troie méme, associé au culte de Cérés ou Rhéa,"” di-
vinité primitivement identique avec la Vénus assyrienne. C’est maintenant dans la ville
d’Alexandria-Troas que nous allons trouver le culte du cypres associé a celui d’Apollon,
de ce dieu dont Lucien avait vu la statue placée a Hiérapolis, dans le temple de la Déesse
de Syrie.”® Au revers des monnaies autonomes coloniales de cette ville, I'image d’Apollon
Sminthius, vétu de la stole et vu de face, est placée sur un socle, entre un cyprés pyrami-
dal et un trépied allumé. De la main gauche le dieu tient son arc, et de la main droite une
patére, dont il se sert pour faire une libation sur le feu sacré, acte solennel, qui, je le ré-
pete, lui donne le méme caractére que nous avons reconnu a Jupiter Pluvius, au revers
des médailles impériales d’Epheése.” Je place sous les yeux de I’Académie un exemple

413

420

“7philostrate, in Vit. Apollon. 1., 16. Libanius, De vita sua, p. 76 et 77; in Antiochic. p. 380, 381; ed. Morell. Saint
Jean-Chrysostome, Homil. 17., ad popul. Antioch. de statuis evers. Sozomene, Hist. eccl. 5., 19. Procope, Persicor. 2., 11.,
14. Cf. Claudien, De raptu Proserp. 3., 372, 373 ; et les commentaires de Godefroy sur le Code Théodosien (ad libr. 10.,
1.,12). — Ce savant jurisconsulte a soin de faire remarquer que, sur la Table de Peutinger, le bois sacré de Daphné
est indiqué par des cypres.

“%Chronic. p. 204; edit. Bonn.

L oc, cit.

“°0jbanius, De vita sua, p. 77.

“1Procope, Persic. 2., 14.

“2Lib. 10., tit. 1., De jure fisci.

*13De cupressis ex luco daphnensi vel perseis per Egyptum non excindendis vel vendendis (lib. 11., tit. 77).

“4Mémoire cité, p. 35.

415p] 5. n° 1.

4P, 14, n°5 1 et 2.

#7Ci-dessus, p. 80, 81.

“8Ci-dessus, p. 11 et 38.

“9pl. 4., n" 4 et 5.

420p]. 13., n° 1. — Cette piéce inédite appartient au cabinet des médailles de la Bibliothéque impériale; elle n’a
pas été publiée par Mionnet. Celle qu’a décrite (Supplém. 5.,512, n° 90) ce laborieux et trés-regrettable numismate
offre au droit, comme toutes les autres monnaies coloniales de la méme ville, un vexillum placé derriére la téte

57



inédit du type que je viens de décrire. A quelques variantes prés, on retrouve ce type sur
les monnaies impériales coloniales d’Alexandria-Troas. Je joins ici”' les dessins de deux de
ces piéces que je crois inédites aussi. Lune, a I'effigie de Commode,” nous offre la statue
d’Apollon vu de profil seulement; le dieu solaire, vétu d’une longue stole et placé debout
sur un piédestal, est tourné a droite vers un trépied allumé. Comme sur les monnaies auto-
nomes coloniales, il porte son arc de la main gauche, et tient de la main droite une patére
au-dessus du feu sacré. Mais ici, autour du trépied s’enroule un serpent, symbole de vie*;
sa téte s’éleéve au-dessus des flammes de cet autel. Derriére Apollon est planté un cypres
pyramidal, autre symbole de vie. La seconde monnaie impériale coloniale” présente, au
revers de la téte de Maxime, le méme sujet, avec ces deux seules différences, qu’ici Apollon
porte un carquois attaché derriére 'épaule gauche, et qu’autour du trépied ne s’enroule
pas un serpent. Il sera intéressant pour nous de constater plus loin, par le témoignage d’'un
précieux monument d’argent, trouvé dans les Gaules et déposé au musée du Louvre,”
qu'un type analogue a celui qui est gravé au revers des médailles autonomes coloniales
d’Alexandria-Troas fut importé en Occident dés une époque assez rapprochée du temps
ol Auguste avait érigé cette ville en colonie romaine.

Apollon, Baal ou le Temps, Adad, Zeus ou Jupiter, Beltis, Mylitta, Astarté, la Déesse de
Syrie, Rhéa ou Céres, et Artémis ou Diane ne furent sans doute pas les seules divinités, non
plus que le soleil, la lune et les planétes, qui, chez les peuples de I’Asie antérieure, eurent
pour embléme ou pour attribut le cypres pyramidal. Hermes ou Mercure doit étre ajouté
a cette liste déja si nombreuse. Et ne serait-il pas surprenant que I'arbre qui tient son nom
de Cypris et qui devient I'image symbolique de la déesse au moment méme ou elle donne
le jour au fils de Mercure, n’efit pas été consacré a un dieu dont la légende est inséparable
de celle de Vénus; a un dieu qui représente 1'énergie méle d’une divinité primitivement
androgyne, dont Vénus est I'énergie femelle; a un dieu qui préside, non-seulement a la vie
terrestre, mais a la vie future ou céleste, puisqu’il est revétu de la haute fonction de psy-

tourrelée de la ville personnifiée. Ce vexillum manque sur la piéce que je publie.

“!bid. n°* 2 et 3.

#22N° 2. On conserve cette piéce au cabinet des médailles de la Bibliothéque impériale. Elle ne parait pas avoir
été connue de Mionnet; mais elle a beaucoup d’analogie avec celles qu’il décrit sous le n° 115, aux pages 645 et 646
du tome 2 de sa Description de médailles, et sous le n° 141, dans son Suppl. t. 5., p. 519. Un revers a peu prés semblable
a celui de ces deux derniéres monnaies se trouve déja sur les pieces coloniales de la méme ville, frappées sous le
régne de Marc Auréle. (V. Mionnet, Descr. de méd. 2., 644, 645, n° 109.)

*BSur la signification symbolique du serpent, je demande a I’Académie la permission de me référer a ce que j'en
ai dit dans mes Recherches sur Vénus, p. 35 et 36. Ce qu'il importe de remarquer ici, c’est que le reptile qui s’enroule
autour du trépied d’Apollon est le bon serpent, que nous retrouvons sur d’autres monuments qui représentent, soit
ce dieu solaire, soit Esculape, soit Hygie. I sert ainsi a caractériser ces deux derniéres divinités, dont les fonctions
sont de présider a la conservation de la vie et de la santé. Dans la légende d’Apollon, il est opposé au mauvais
serpent, appelé Python, que ce dieu tue a coups de fleches. De méme, dans les livres sacrés des Perses, Mithra
combat avec son arc et ses fleches I'ennemi du ciel, Ahriman, qui a revétu la forme d’une grande couleuvre; et,
sur les monuments mithriaques d’époque romaine, on voit méme le bon serpent attaquer résolument le serpent
d’Ahriman, c’est-a-dire le mauvais serpent. Ajoutons que, selon Damascius (in Vita Isidori, ap. Phot. Bibl. cod. 242, p.
352), 'Esculape qu’on adorait a Béryte n’était ni grec, ni égyptien, mais d’origine phénicienne.

#24Pp], 13., n° 3. Cette médaille a été dessinée par M. Muret, lorsqu’elle était en vente a Paris chez un marchand
d’antiquités. 1l la croit authentique, mais il ignore quel en est le possesseur actuel. On ne connaissait, avant
l'apparition de cette piéce, aucune monnaie coloniale d’Alexandria-Troas qui, au revers de la téte de Maxime,
offrit le type que nous avons ici sous les yeux. Ce type peut maintenant étre rapproché de celui d’une autre piece
coloniale de la méme ville et a I'effigie du méme prince, ot 'on voit, placée dans un temple, la statue d’Apollon
tenant un arc a la main. (Eckhel, Catalog. Mus. ces. vindob. 1., 162, n° 17.)

425P], 20.,n° 5.

58



chopompe ou conducteur des 4mes ? Déja un passage de Pausanias, cité plus haut,” nous
a fait connaftre qu’'une statue d’Hermes Criophore avait été placée dans un bois sacré de
cypres, a Carnasius en Messénie. Un autre passage du méme auteur*” nous apprend qu’en
Arcadie, au sommet du Cylléne, on voyait les ruines d’'un temple dédié a Hermes Cyllénien
et une statue colossale de ce dieu, faite avec du bois de citrus. Or, c’est dans une grotte de
cette montagne célebre que Maia avait donné le jour a Hermes ; et Ovide,™ en caractérisant
le Cylléne par I'épitheéte de cupressifere (cupressifera Cyllene), nous autorise a croire, malgré
le silence de Pausanias sur ce point, que la le temple et la statue d’'Hermeés avaient aussi
été érigés au milieu d’un bois de cypres. Les médailles de Lydie que je vais décrire, celles
d’Achaie™ et un fragment de patére™ dont je parlerai plus loin, achéveront de mettre
hors de doute I'attribution du cypres a Mercure en Orient comme en Occident. Les dessins
joints ici reproduisent quatre piéces frappées a Mosténe de Lydie. La premiére* est une
monnaie autonome ot I'on voit, au revers de la téte du Déme, une amazone a cheval, la téte
ceinte d’une couronne murale et un bipenne sur I'’épaule gauche; elle s’avance vers un au-
tel allumé et vers un cyprés planté a c6té de cet autel. L'intention religieuse d’un tel sujet
est manifeste. Nous retrouvons ce type au revers de plusieurs monnaies impériales de la
méme ville, les unes a I'effigie d’'Hadrien,*” les autres a |'effigie de Commode,” de Philippe
pére,”™ ou de Gallien.” Je donne ici** un exemple de celles de ces pieces qui furent frap-
pées en '’honneur d’Hadrien et de Commode. Une quatriéme®’ représente, au revers de la
téte de Gallien, non-seulement un cyprés, un autel allumé et une amazone a cheval, mais
Hermes ou Mercure, qui, nu et placé a droite de I'arbre sacré, tient d’'une main son cadu-
cée, et saisit de I'autre la bride du cheval de 'amazone. Par ce mouvement et par toute son
attitude, il nous indique, clairement que le but de son intervention est de conduire cette
amazone au-dela de l'autel et du cypres, c’est-a-dire dans un sanctuaire ot sans doute,
on célébrait des mystéres fondés ici, comme partout, sur le dogme de la descente et de
I'ascension des dmes. C’est ainsi que, dans I'Odyssée,"® Hermés se présente a Ulysse au mo-
ment ol le héros, arrivé dans I'lle d’Ea,” va franchir le seuil du redoutable palais de Circé :
il lui donne, avec la plante appelée moly, le pouvoir d’échapper aux enchantements qui
ont métamorphosé ses compagnons en porcs, en loups, en lions. Déja, par I'ordre supréme
de Zeus ou Jupiter, Hermes avait rempli aupres d’Ulysse la mission d’'un dieu sauveur en
mettant fin a la captivité ol le retenait Calypso dans une grotte de I'lle d’Ogygie," entou-

#6Ci-dessus, p. 26, 27.

478,,17.,1et 2.

428 Fqst, 5., 87.

9Pl 7.,n°3.

40P, 18, n° 2.

“1P]. 3., n° 3. Mionnet, Descript. de méd. 4., 89, n° 482.

“2vaillant, Num. grec. Mionnet, Suppl. 7., 393, n°® 350 et 351.

“33Mionnet, Descr. de méd. 4., 91, n° 493.

B4Sestini, Letter. numism. t. 8., 94.

“>Mionnet, Descript. de méd. 4., 92, n° 498; Supplém. 7., 394, n° 355.

$6pL. 3., n° 4; pl. 4., n° 2.

“7PL. 4., n° 3. Mionnet, Descript. de méd. 4., 92, n° 497.

810., v. 275 sqq.

#90u Eeea, ile du Pont-Euxin, selon les uns; ile de la Mer tyrrhénienne, selon d’autres. Pline (H. N. 25., 5., 2)
assigne I'ltalie pour patrie a Circé.

41]e de la Mer ionienne.

59



441

rée d’aunes, de peupliers et de cyprés.*! Or, 2 mes yeux, cette grotte et surtout le palais
de Circé étaient aussi des sanctuaires consacrés a la célébration des mysteres de la Vénus
asiatique; et si Calypso et Circé se présentent a nous avec le double caractére de grandes
prétresses et de déesses, si, dans les vers du chantre de 'Odyssée, elles recoivent méme
la qualification de déesses,** c’est que la haute dignité hiératique dont elles étaient revé-
tues impliquait nécessairement que, de leur vivant, elles avaient obtenu les honneurs de
'apothéose. Les fonctions de psychopompe attribuées a Hermes et le passage cité** de
Pausanias sur le role qu'il remplissait dans les mysteres de la Mére des dieux justifient, ce
me semble, mes diverses interprétations. Dans mon ouvrage sur le culte de Mithra, j’au-
rai prochainement I'occasion de montrer que les amazones jouent un grand réle parmi les
personnages initiés aux mystéres de la Vénus asiatique. Nous les verrons méme accomplir,
en présence du cypres et du palmier femelle, certaines cérémonies propres a ces mysteres.
Cette circonstance me donne lieu de supposer que si, au revers d’'une monnaie autonome
de Mastaura,” autre ville de Lydie, nous voyons un cypres planté a c6té d’un autel, sans
étre accompagné d’aucune figure, nous pouvons cependant rapporter ce type au culte de
la Vénus asiatique ou a celui de Mercure**; car, au revers d'une monnaie impériale de la
méme ville, frappée en 'honneur de Tibére et de Livie,"* nous retrouvons une amazone
a cheval; et, bien que le cyprés ne se montre pas dans la composition de ce type, nous
sommes tout naturellement ramenés aux médailles citées de Mosténe, et, par conséquent,
a un culte lydien, ot Vénus, le cypres et les amazones jouaient un réle particulier.

Ces remarques me portent a penser que si, au revers d’une médaille frappée en ’hon-
neur de Commode a Héraclée de Bithynie et publiée par Sestini,”” on voit, a c6té d’un cy-
pres pyramidal, Hercule debout, armé d’un arc et d’une massue, ce cypres n’est ni 'arbre
des Hespérides, comme le veut le numismate italien, bien qu’il le reconnaisse pour un cy-
pres, ni «'arbre consacré au Soleil, et a ce titre I'arbre le plus propre a la construction
du blcher d’'Hercule, » comme le conjecture notre savant confrére M. Raoul-Rochette.” Je

15 v. 28 sqq.

“2Cet usage était passé en Occident. Tacite (De morib. Germanor. 8.) parle d’'une prétresse nommée Véléda qui,
chez les Germains, au temps de Vespasien, était regardée comme une divinité.

#3Ci-dessus, p. 25-27.

“4pembroke, Num. antiq. pars 2., tab. 39. Mionnet, Descript. 4., 83, n° 453.

“SRemarquons cependant qu’une monnaie impériale de Mastaura, a I'effigie de Caracalla, offre un revers que
Mionnet (ibid. 85, n° 464) décrit en ces termes : « Apollon nu, le pallium sur I'épaule, debout devant un autel prés
duquel est un arbre entouré d’un serpent, et tenant dans la main droite une pateére, la gauche sur le flanc; pres
de lui un cippe. » Je n’ai pas vu cette piéce, qui appartenait autrefois & Cousinéry; mais je suis trés-porté a croire
que l'arbre non dénommé par Mionnet est un cypres. S'il en est ainsi, nous avons 1a une variante curieuse de la
médaille impériale d’Alexandria-Troas (pl. 13., n° 2), ot Apollon est placé debout entre un cyprés et un trépied
allumé, autour duquel s’enroule un serpent. Dés lors, le type de la monnaie autonome de Mastaura que je cite
pourrait tout aussi bien se rapporter au culte d’Apollon qu’a celui de Vénus ou de Mercure. La numismatique
de cette ville prouve que la premiére de ces trois divinités y était en grande vénération; car il faut ajouter a la
médaille citée de Caracalla deux monnaies autonomes (Mionnet, Descript. 4., 83, n°® 454 et 455) qui nous offrent
'image d’Apollon. En méme temps, la série des monnaies impériales nous montre (ibid. p. 87, n° 477. Mus. Theup.
2., p. 1336) que les habitants de Mastaura rendaient aussi un culte particulier a Vénus et a Mercure.

“Du Mersan, Descr. des méd. du cab. Allier de Hauteroche, p. 99.

*7Letter. num. 6., 42, 43; pl. 2., n° 5.

“8Mém. de 'Acad. des inscr. nouv. série, t. 17., 2¢ part. p. 294. — Dans le savant Mémoire que je cite ici, M. Raoul-
Rochette, adoptant sans restriction 'opinion d’Eckhel, semble ne considérer le cyprés que comme 'embléme
d’une seule divinité, le Soleil. Il pense qu’a ce titre le cyprés devait entrer dans la construction du biicher (pyra)
d’Hercule, et faisait allusion a 'apothéose de ce personnage mythologique. Par-13, il se trouve disposé a recon-
naitre cet arbre aupres d’Hercule sur quelques monuments ol personne avant lui ne I'avait reconnu. C’est ainsi,

60



pencherais plutét a croire qu’au lieu d’avoir un sens funéraire, le cypres est ici, de méme
que sur les médailles citées de Mostene, 'image symbolique de la Vénus orientale, de cette
déesse aux mystéres de qui Hercule, comme chaque amazone, avait été initié. Uhabile ar-
chéologue que je viens de nommer me fournit lui-méme, a son insu, deux arguments qui
peuvent justifier ma supposition. D'une part, il soutient avec toute raison*® que I'Hercule a
qui les habitants d’Héraclée rendaient des honneurs divins, était non ’'Hercule grec, mais
'Hercule phénicien. D’autre part, il n’hésite pas a reconnaitre” la téte d’Astarté, la Vénus
phénicienne, sur plusieurs monnaies d’argent, de petit module et de fabrique archaique,
qui appartiennent a la numismatique de cette ville. 1 publie quatre de ces piéces,*' et n’a
pas de peine a établir leur authenticité, longtemps mise en doute. Si, comme je le crois
avec lui, leur type nous offre la téte de la Vénus phénicienne, représentée avec un carac-
tére de physionomie étranger a 'art grec, ne devient-il pas tres-probable que les Grecs,
comme plus tard les Romains, a leur exemple, ne se bornant pas a figurer cette divinité,
sur les médailles, d’apres un tel type, la représentérent aussi sous un des emblémes sym-
boliques qui lui étaient consacrés dans les sanctuaires des Phéniciens? Et le cypres pyra-
midal n’était-il pas un de ces emblémes ? Un fait semblable a celui que me parait présenter
la série des monnaies d’Héraclée ne se reproduit-il pas dans la numismatique de I'ile phé-
nicienne d’Aradus et de la ville syrienne de Damascus ? Ne nous fournit-elle pas la preuve
que, dans ces deux localités, on représentait la déesse Astarté tantét sous une forme pure-
ment humaine, tant6t sous le symbole du cypres pyramidal ? Ailleurs, ne trouvons-nous
pas, sur les monuments d’une méme contrée, d’'une méme ile, d’'une méme cité, Vénus et
Diane figurées chacune alternativement sous une forme humaine, sous une forme moitié
humaine, moitié animale, et sous 'embléme d’un coéne?

Je ne sais a quelle divinité, a quelle province de I'Asie occidentale rapporter nominati-
vement et avec certitude le monument dont il me reste a parler pour achever la revue de
toutes les antiquités asiatiques qui, @ ma connaissance, offrent quelque trace du culte du
cypres. Le style du monument, le sujet qu'il représente, le costume des personnages que
nous y voyons figurer, le choix et la disposition des symboles ou des accessoires qui les ac-
compagnent, tout nous avertit, au premier abord, que de nouveau nous avons devant les
yeux une de ces compositions religieuses dont la conception appartient a I'Orient et dont
I'exécution décele les derniers temps de la domination romaine. Celle-ci est gravée en
creux sur une petite plaque de bronze, carrée, que M. Ed. Gerhard acquit 2 Rome, en 1835,
et qu'il déposa au musée royal de Berlin. Le dessin que j'en donne,** d’apres un calque
dont je suis redevable a ce savant ami, la représente avec les dimensions de 'original.”
Une explication compléte du sujet qui en couvre la surface m’entrainerait beaucoup trop

par exemple, qu'au revers de deux monnaies autonomes de Sardes, publiées, I'une par Sestini (Descr. numism. ve-
ter. p. 436, n° 15), 'autre par Hunter (Mus. Hunter. tab. 47, n° 18.), Hercule nu, assis sur un rocher, lui parait étre
appuyé sur un cypres (loc. cit. p. 210). Je suis obligé de dire qu’ici Hercule s’appuie non sur un arbre, mais sur sa
massue renversée; il en est de méme au revers des médailles impériales de la méme ville (voy. Vaillant, Num. gr.
Sestini, Descriz. d’alc. med. gr. del mus. Fontan. t. 1., p. 112, n° 4; pl. 3., p. 74, n° 5. Mionnet, Suppl. 7., 421, n° 476),
médailles ol Hercule est représenté debout, au lieu d’étre assis.

“Mémoire cité, p. 290.

“01bid. p. 291, 292.

“11bid. pl. 5., n°° 1-4.

2Pl 7., n° 6.

“3Deux trous carrés, pratiqués, I'un dans le haut, l'autre dans le bas de cette plaque, nous montrent qu’elle
avait d{i étre fixée sur les parois d’un édifice, ou sur un objet quelconque destiné a un usage religieux.

61



loin. Elle trouvera plus convenablement sa place dans mon travail sur les mystéres insti-
tués en Orient, et n’est pas nécessaire pour comprendre le réle symbolique que jouent ici
les deux cypres plantés, 'un a droite, 'autre a gauche de la scéne principale. Deux serpents
naissent chacun du centre de ces arbres, et s’élancent vers une téte de lion, vue de face et
gravée, dans le haut du tableau,”* entre deux astérisques a six branches, qui me paraissent
tenir ici la place de la planéte Vénus considérée sous son double aspect, c’est-a-dire le ma-
tin et le soir. A gauche de I'un des deux astérisques, on voit le buste du Soleil, et, & droite du
second, le buste de la Lune. Ces deux puissants agents de la création et de la reproduction,
ainsi représentés sous une forme humaine, occupent chacun un des angles supérieurs du
monument; ils se trouvent donc superposés ici a deux cypres, comme le sont également,
mais sous leur forme d’astres, le soleil et la lune au revers des deux médailles citées de
Perga.”® Une disposition différente, dont toutefois la signification est la méme, se fait re-
marquer sur trois bas-reliefs mithriaques, de travail romain, olt nous verrons bientot deux
cypres plantés tant6t a cté des bustes du Soleil et de la Lune, tantdt entre ces deux bustes.
Mais sur notre plaque de bronze, je le répéte, du centre de chacun des deux cypres nait
un serpent, et cette circonstance achéve de caractériser, comme symboles du principe ac-
tif et du principe passif de la vie, ces deux arbres sacrés, 'arbre du soleil et celui de la
lune; car nous ne pouvons oublier que le serpent est lui-méme un symbole de vie.”* Ici
les deux reptiles semblent mordre chacun une des oreilles du mufle de lion. Leur téte est
ainsi liée ou soudée a celle de cet animal solaire, en méme temps que leur queue, comme
une racine dans la terre, reste engagée dans le centre de I'arbre ou elle puise la vie. De
cette double disposition, il résulte que la téte de lion devient le point culminant d’un en-
cadrement formé par les deux cypres et par les deux serpents. Ainsi les personnages de la
scéne d’initiation gravée au centre de cet encadrement se trouvent placés entre la région
supérieure ou la lumieére, et la région inférieure ou les ténébres; la premiére, représentée
ici tout a la fois par le Soleil, la Lune, Phosphore, Hesper, et la téte de lion, animal solaire;
la seconde, caractérisée dans le bas du tableau par un bélier, un taureau, un poisson et
une oie, tous symboles du principe humide. A la vue de cette téte de lion, pour ainsi dire
mordue de chaque c6té par un serpent, on se rappelle involontairement les statues ou les
bas-reliefs que j'ai restitués a Mithra Léontocéphale,”” et un petit bas-relief assyrien ou je
me suis cru autorisé a reconnaitre 'image de Vénus Léontocéphale.” Les figures de Mithra
dont j'entends parler représentent ordinairement ce dieu des Perses le corps entouré par
les replis d'un serpent qui, s’élevant graduellement, place sa téte au sommet et sur le de-
vant d’une téte de lion implantée sur les épaules de Mithra au lieu d’une téte humaine.”
D’autrefois le serpent se replie autour du cou de ce dieu, et parait vouloir mordre le bas de
la téte de lion™; ou bien, le serpent est double et alors ses deux tétes viennent se placer,
en regard l'une de l'autre, sur la poitrine de Mithra Léontocéphale.** D’autrefois encore
deux serpents s’enroulent autour des ailes de cette divinité et s’élancent de la vers sa téte

““Nous retrouverons sur un bas-relief mithriaque romain, dont il sera question plus loin, un mufle de lion, vu
de face, et placé entre le buste du Soleil et le buste de la Lune superposés chacun a un cyprés (voy. ma pl. 15.).

“5Pl. 14.,n°% 1 et 2.

#¢Voy. ci-dessus, p. 106, 107, note 5.

“7Mém. de ’Acad. des inscript. nouvelle série, t. 15., 2¢ partie, p. 201-306.

“31bid. p. 230 et suiv.

*9Recherch. sur Mithra, atlas, pl. 70.; pl. 72., n°° 1 et 2.

*°1bid. pl. 73., n° 1; Mém. de I'Acad. des inscript. loc. cit. pl. 1., n° 1.

*1Rech. sur Mithra, atlas, pl. 71.,n° 3.

62



de lion.** De son cbté, le petit monument assyrien représente Vénus-Mylitta a téte de lion,
tenant un serpent de chaque main.*” C’est toujours, quant aux rapports du serpent avec
le lion et a la signification symbolique de ces deux animaux, la méme idée exprimée, on le
voit, par des procédés différents. Un second rapprochement va nous révéler une nouvelle
communauté d’idées, qui donne a la plaque de bronze du musée de Berlin un intérét tout
particulier dans la question de la signification symbolique du cypres sur les monuments
figurés que nous a légués I'antiquité asiatique. Nous ne pouvons, en effet, voir ici la vie,
sous le symbole du serpent, sortir du sein d’'un cypres, comme ailleurs, sous le méme sym-
bole, elle s’échappe de la ciste sacrée des mysteres dionysiaques, sans nous rappeler la
face antérieure du grand bas-relief mithriaque découvert, en 1832, a Heddernheim : 13,
du sein d’'un arbre, et sous la forme d’un enfant, sort la vie humaine, de méme que, sur une
des faces de I'autel palmyrénien du Musée capitolin,” I’Amour Criophore nait des flancs
mémes d’un cypres. J'expliquerai plus loin comment, dans les sculptures du bas-relief de
Heddernheim, trois arbres de cette derniére espéce servent a caractériser les trois grandes
phases de la vie humaine. Dés a présent, je crois en avoir dit assez pour montrer combien
peu sont fondés les archéologues qui ne veulent voir dans le cyprés qu’une image du so-
leil** et qu'un embléme funéraire.

1.1.2 Arabie

Hérodote nous apprend que les Arabes avaient recu des mains des Assyriens le culte de
Vénus-Uranie, et qu'ils la nommaient Alitta’ et Alilat."® Ce fait important est confirmé,
soit par les nombreuses médailles impériales frappées a Bostra,* a Esbus*® et a Moca,”
sur lesquelles est gravée I'image de la Vénus asiatique, soit par les inscriptions himyarites,
soit par le témoignage de saint Hilarion, soit enfin par les écrits mémes de plusieurs Arabes
musulmans et par certains usages, certaines superstitions que I'islamisme n’a pu abolir.

Les inscriptions himyarites dont j'entends parler ont été découvertes, il y a peu d’an-
nées, par M. Arnaud,” sur le sol de 'Arabie. M. Fulgence Fresnel™ a essayé de les inter-
préter, et croit y trouver la preuve que les anciens habitants de cette contrée adoraient

*21bid. n° 2.

43 Mém. de ’Acad. des inscript. loc. cit. pl. 2., n°° 1 a, 1 b et 1 ¢; Recherch. sur Vénus, pl. 17.,n°° 1, 1aet 1 b.

4 Annal. des Vereins fiir nassau. Alterthumsk. t. 1., pl. 1. Recherches sur Mithra, atlas, pl. 110.

45P], 1., n° 2.

“66C’est donc a tort que feu M. Emeric David (Jupiter, t. 1., Introd. pag. 269.; p. 107; t. 2., p. 436, 437), partant
de I'idée que I'obélisque est 'image des rayons du soleil, considére exclusivement le cyprés comme «un obé-
lisque naturel qui s’emploie souvent, dans les compositions allégoriques, a la place de 'obélisque artificiel. » 11
est a regretter que M. Avellino ait circonscrit la signification symbolique du cyprés au point de donner son plein
assentiment 2 cette opinion (voy. Mém. cité, p. 29, 30).

“’Hérodote, 1., 131. — Selden (De diis syr. syntagm. 2., cap. 2., p. 179) identifie avec I’Alitta d’'Hérodote la divinité
qui, dans le Koran (sur. 53., v. 19), suivant les diverses maniéres de lire le nom, est appelée Allat (Lat), Alleth, ou
Alletto. M. Kopp (ouvrage cité, p. 269) estime que ce passage du Koran a été mieux interprété par Selden que par
aucun autre traducteur.

“8Hérodote, 3., 162.

*Mionnet, Descript. de méd. 5., 579-584, n°* 7-10, 14, 29, 35. Sestini, Descr. num. veter. p. 548, n° 1.

“""Mionnet, loc. cit. 585, n° 38.

“11d, ibid. 586, n° 40.

42V oy. la relation du voyage de M. Arnaud et les pieces publiées par les soins de M. Jules Mohl dans le Journal
asiatique, 4° série, t. 5., p. 208 et suiv. t. 6., p. 169 et suiv.

“Voy. ses Lettres a M. J. Mohl, ibid. p. 194-237.

63



une divinité du nom d’Athtor ou Othtor. Il n’hésite pas a reconnaitre sous ce nom la déesse
que les Sidoniens et les Hébreux appelaient Aschtéreth; les habitants de Saba, Aschtor; les
Egyptiens, Ator ou Athor, Athyr ou Athyri; les Grecs, Astarté. Par-1a se trouverait confirmée
l'origine asiatique que, malgré le silence d’Hérodote sur ce point, jattribue a la déesse
égyptienne en I'assimilant a la Vénus des Assyriens et des Phéniciens. Si 'on remarque
que le nom du pays appelé Aschour et Atour, dans la Bible,” Assyrie, chez les Grecs et les
Romains, est écrit 'Atvpia, Aturie, dans quelques manuscrits de Dion Cassius” ; Athour, ,»3,
dans Massoudi”*; Athurd, dans les inscriptions en caractéres cunéiformes du systéme per-
sique, qui sont gravées sur les murs de Persépolis,” ou sur le roc, a Bi-sutoun,”” et enfin As-
sur dans les inscriptions en caractéres cunéiformes du systéme assyrien ou babylonien,”
on sera peut-étre méme tenté de supposer avec moi que Vénus, chez les Arabes et chez
les Egyptiens, avait recu un nom ou un surnom qui rappelait 'origine assyrienne de son
culte.” N’est-ce pas pour la méme raison que chez les Grecs on I'appelait ©ed doovpia,™
la Déesse assyrienne ou d’Assyrie, et, plus tard, ®ed ocvpia,™ la Déesse syrienne ou de Syrie?
Mais M. Fresnel,” apres avoir dit que le nom Athtor ou Othtor «ne coincide exactement
avec aucurne racine hébraique ou arabe, » constate que, par une transformation dont il cite
d’autres exemples, Athtor s’identifie avec 1'Aschtdreth (Astarté) des Hébreux et des Phéni-
ciens, sauf I'absence de la terminaison féminine dans le premier de ces noms™; et il pro-
pose une étymologie qui rapprocherait Athtor d’une racine arabe qu’on trouve dans le mot
ks (atar). Je me réserve d’examiner ailleurs, avec toute 'attention que méritent les opi-
nions de ce savant, la valeur de cette étymologie.*® Ce qu’il importe de faire remarquer ici,

474 Aschour, dans le texte hébreu; Atour, dans les versions araméennes.

“In Trajano (68., 14., 26). — Reimar (p. 1141) et Sturz (t. 4., p. 334) substituent 'Acovpia a la forme "Atvpia ou
"Attupia. Dans Strabon (16., 737), Atovpia ne désigne que le territoire de Ninive.

“6Notic. et extr. des Mss. t. 8., p. 159.

7M. le professeur Lassen, Uber die Keilinschriften der erst. und zweit. Gattung, p. 46, 48, 52, 92, 99, 175, 176, 178.

“8M. le lieutenant-colonel Rawlinson, Journ. of the roy. asiat. Soc. vol. 10., part. 1., p. 1, col. 1, 1. 14, 15; p. vj, col.
11,L7.

91d. ibid. vol. 14., part. 1., col. 1, 1. 5, 1. 40. — Aschour et Assur nous révélent peut-étre I'étymologie d’Aschéra,
nom qui, dans la Bible, parait désigner Vénus.

“0Remarquons toutefois que le nom du pays commence par un aleph, tandis que le nom de la déesse a pour
premiére lettre un ayin.

“!Nonnus, Dionysiac. 31., 203.

2] ucien, Opp. t. 9. — Cicéron (De nat. Deor. 3., 23) compte Astarté au nombre des quatre Vénus qu’il trouve dans
les auteurs anciens; il la déclare syrienne et née a Tyr. — Larcher (Mém. sur Vénus, p. 23), sans citer ses autorités,
dit que Vénus avait 2 Rome un temple ou elle était adorée avec Adonis, «suivant le rite assyrien.»

L oc. cit. p. 199.

“4M. Fresnel (ibid. pag. 200, 237) dit qu’Athtor, la Vénus des Arabes, n’est point une divinité femelle, comme
Iétait Aschtdreth ou Astarté, mais qu’elle est une des trois divinités dont le nom, dans les inscriptions himyarites,
«a une forme masculine, » grammaticalement parlant. Cette observation est d’autant plus précieuse a recueillir,
que le nom d’Athtor devient ainsi, avec celui de Mithra, un second exemple de I'assimilation d’une divinité méale ou
androgyne avec la déesse femelle qu’Hérodote (1., 131) appelle Uranie et Mylitta. Par-1a se trouve indirectement
confirmée I'interprétation que je donne au passage si controversé, ou cet historien identifie Mithra avec ces deux
derniéres divinités et avec Alilat ou Alitta (voy. mes Recherches sur Vénus, p. 183-190).

“Jexaminerai alors aussi I'étymologie qu’on a proposée du nom d’Hathér, demeure ou maison d’Horus, d’apres
les signes hiéroglyphiques qui servaient a écrire ce nom sur les monuments antiques de 'Egypte. On peut déja
pressentir que je ne suis pas disposé a 'adopter, et que je penche plutét & considérer la forme Hathér ou Athyr
comme la transcription égyptienne d’un adjectif qui, dans les idiomes asiatiques, signifiait ’Assyrienne. Une note
que me communique en ce moment M. Adrien de Longpérier, et que je publierai dans mes Recherches sur Vénus,
me prouve que les racines fournies par 'arabe, par 'hébreu et par le dialecte chaldaique, loin de contrarier ma
supposition, servent puissamment a la justifier. Car, s’il résulte des observations philologiques de ce savant que

64



c’est que le cuivre, comme je I'ai dit plus haut, était le métal consacré a Vénus, et qu'on
a découvert, dans la presqu’ile du Sinai, un grand nombre de stéles égyptiennes, d’ancien
style, qui représentent la déesse Hith6r"™ et mettent sous sa protection particuliére les
riches mines de cuivre situées dans cette presqu’ile célebre.”” A ce témoignage il convient
d’ajouter celui de saint Hilarion* et celui de saint Théodule,* fils de saint Nil. Nous appre-
nons de ces deux pieux personnages que, de leur temps, c’est-a-dire au 4° et au 5¢ siecle
de notre ére, les Sarrasins nomades qui vivaient dans les déserts d’Arabie, les Iduméens
ou Ismaélites, et nommément les habitants de la ville d'Elusa™ et de la presqu'ile du Sina,

le nom d’Athor ou Hathér emporte avec lui, comme je I'ai toujours conjecturé, la double idée ou signification de
taureau et d’Assyrie, je suis amené a faire remarquer que la province de la Gréce ancienne appelée Béotie avait vu
Thebes, sa capitale, batie sous les auspices de la Vénus assyrienne ou phénicienne, symboliquement représentée,
comme dans tout I'Orient, par une vache. Car c’est la déesse elle-méme qu'il faut reconnaitre dans la vache qui,
ainsi que I'avait annoncé I'oracle, servit de guide & Cadmus lorsqu’il débarqua sur les cétes de la Gréce pour y
fonder une colonie. A c6té de ce fait vient se placer le témoignage d’Hésychius. Ce lexicographe (voc. A80p ; ed.
Alberti) nous dit que, chez les Egyptiens, Athyr était 2 la fois le nom d’un mois et le nom d’une vache. Remarquons
cependant que, dans les textes hiéroglyphiques des monuments égyptiens, la vache sacrée, embléme d’Hathér,
regoit (Champollion le jeune, Panth. égypt. expl. de la pl. 23 E) le nom d’Ehé ou Ahé, probablemment emprunté aux
idiomes sémitiques ou araméens, qui lui attribuent la double signification de vie et de serpent (Recherch. sur Vénus,
p. 35, 36). Mais ajoutons que cet emprunt est une nouvelle preuve de l'origine asiatique qu'avaient en Egypte le
culte de Vénus Hathor et les symboles de la vache et du taureau.

“6Voy. la note ci-apres.

“7Les gisements du cuivre sont dans la vallée que les Arabes appellent Ouadi-Magarah et a Serbout el-quadim.
Les inscriptions hiéroglyphiques des stéles consacrées dans ces lieux a la déesse Hathor fournissent la preuve
que, dés une époque tres-reculée, et principalement sous les 4¢, 5%, 12¢, 18¢, 19° et 20° dynasties, ces mines
étaient exploitées par les Egyptiens. Sur les stéles, le nom du pays est écrit Mawek, selon la transcription de M.
le vicomte Emmanuel de Rougé; Mafek, selon celle de Champollion le jeune, qui reconnait que ce nom, dans le
groupe %= £, est en méme temps celui du métal exploité, le cuivre. Presque tous les proscynémes trouvés dans
la presquile s’adressent a la déesse Hathor. Les légendes hiéroglyphiques qui la accompagnent son image lui
donnent le nom de == = ¢ ®, Dame de Mawek, ce qui implique 2 la fois I'idée du cuivre et celle du pays, mais
surtout cette derniére. Ici, la déesse est représentée sous une forme humaine; elle est vétue a I'égyptienne, et
sa téte est surmontée d’un disque placé entre deux grandes cornes de vache. Quelques-uns de ces monuments
ont été indiqués par les premiers voyageurs européens qui ont visité le mont Sinai. Burton en a publié plusieurs
dans ses Excerpta hieroglyphica. M. le comte Léon de Laborde a donné de quelques autres, dans son Voyage en
Arabie, des croquis faits un peu 2 la hite. Mais M. Lottin de Laval (voyez Revue archéol. septiéme année, n° du 15
juillet 1850; huitiéme année, n° du 15 mai 1851), a rapporté et déposé au musée du Louvre les empreintes de
toutes les steles de cette espece qu’il a moulées sur les lieux mémes. Enfin, dans le grand et bel ouvrage qui nous
fait connaitre les découvertes et les travaux de la commission envoyée en Egypte par S. M. le roi de Prusse, M.
le docteur R. Lepsius vient de publier presque tous ceux de ces monuments qui offrent un intérét particulier. —
J'extrais la plupart de ces détails d’une note savante qu’a bien voulu me remettre M. de Rougé et que j'insérerai en
entier dans mes Recherches sur Vénus. Elle se termine par I'observation que, dans quelques textes hiéroglyphiques
sacrés, Mawek est pris pour le type de I'Orient, ce qui, par rapport a I'Egypte, semble naturel, eu égard a la position
topographique de la contrée appelée Mawek.

“8Saint Jérdme, in Vita S. Hilarionis, § 25; cf. in Amos, 5. Cf. Gordien le moine, in S. Placidi martyr. Vita, n. 61. —
Sous le régne de I'empereur Arcadius (395 4 408) le culte de Vénus était encore en grand honneur 2 Majuma, port
de Gaza, ville peu éloignée du bourg de Thabatha ou était né saint Hilarion.

*9Voyez un écrit attribué sans preuves suffisantes a saint Nil et intitulé : De ceede monachorum in monte Sina (capp.
4.,14.). 1l a été inséré, par le P. Combefis, dans I’Auctar. novissim. Biblioth. Patrum, et, par les Bollandistes, dans les
Acta Sanctorum, au 14 janvier. Cet écrit et la Vie de saint Hilarion m’ont été indiqués par notre savant confrére
M. Reinaud. — Voyez aussi, dans le recueil des Bollandistes (loc. cit.), un fragment qui a pour titre : De S. Theodulo
presbytero, monacho in monte Sina. — Les renseignements fournis par saint Théodule sont d’autant plus précieux
que ce religieux, enlevé par les Sarrasins nomades, vécut assez longtemps au milieu d’eux pour connaitre en
détail les rites qu'ils observaient dans les priéres, les sacrifices humains et les sacrifices de chameaux blancs
qu'ils offraient a 'étoile du soir et a I'étoile du matin, c’est-a-dire a Vénus.

#0Cette ville, située dans I'ldumée, sur les confins de I’Arabie Pétrée, s’est appelée aussi Elusium et Eolesa.

65



rendaient un culte particulier a I'étoile du soir et a I'étoile du matin, qui, pour ces peuples,
étaient la manifestation de la déesse que nous appelons Vénus.

A leur tour les écrivains arabes musulmans rapportent certaines traditions, malheu-
reusement peu nombreuses et trés-succinctes, qui sont relatives a une divinité féminine,
identique avec la Vénus-Allat ou Alitta d’Hérodote, et honorée d’un culte qui, avant I'isla-
misme, parait avoir été fort répandu dans I’Arabie. Ils la désignent sous les noms d’Allat ou
Ellat et d’el-Samora, dont le sens littéral n’est pas bien connu, et sous celui d’el-Uzza ou el-
0zza, qui signifie a peu pres la Glorieuse. 11 y a plus d’une raison de croire qu’elle était adorée
a la Mecque, dans le temple méme qui est devenu la mosquée la plus révérée des musul-
mans, et un lieu célébre par le peélerinage que, chaque année, ils y font en grande pompe.
Scharistani, cité par Pococke,”" nous apprend que la déesse avait un temple a San’a ou Sa-
naa, dans le Yémen. Ce temple, qui s’appelait Bayt-Ghomdan, maison ou demeure de Ghomdan,
fut détruit par le khalife Othmarn. Les Sarrasins surnommaient el-Khabar, la Grande,*” la di-
vinité qu'on y adorait; et, jusqu’au temps de Mahomet, le culte de cette divinité continua a
étre pratiqué parmi eux. Nous en avons la preuve dans la formule d’'un anathéme qu’était
obligé de prononcer contre la déesse el-Khabar tout Sarrasin qui se convertissait au christia-
nisme.*”* De nos jours encore, les Arabes donnent a la planéte Jupiter le surnom de Grande
Fortune, et a la planéte el-Zahara,”* qui est Vénus, le surnom de Petite Fortune. Ajoutons que
les écrivains orientaux confessent hautement qu’el-Zahara est la planéte de l'islam, et nous
comprendrons combien sont restées profondes les racines que le culte assyrien de Vénus
avait jetées dans le sol de ’Arabie.

D’autre part, si le zéle fanatique des sectateurs de Mahomet n’a laissé subsister dans
cette contrée aucun des livres sacrés des Arabes, adorateurs de Vénus, aucun monument
architectonique ou figuré qu’on puisse avec toute certitude rapporter au culte national
de cette antique divinité, les poétes et les historiens orientaux nous fournissent du moins
la preuve qu’avec le culte de Mylitta les Assyriens avaient transmis aux Arabes I'usage de
consacrer a la déesse le palmier et le cypres. Remarquons d’abord que si le dernier de
ces deux arbres n’est pas indigéne en Arabie, comme on I'assure, il y est du moins cultivé
de temps immémorial,” et joue, dans les poétes nationaux, le méme réle que lui attri-
buent les poétes persans. Les écrivains arabes I'appellent de quatre noms, serv (serb) ou
sarou,” div-dar ou div-darou™’ et arar. Les trois premiers n’appartiennent ni a la langue
arabe, ni a aucun idiome sémitique ou araméen ; mais ils se trouvent dans les lexiques per-
sans. Arar est indiqué par le Borhan-katti, et M. Carl Ritter*® parait disposé a I'identifier
avec le mot abra, qui, en pehlevi, signifie également cypres. Ne nous étonnons donc point
si Ferdousi, dans le Livre des Rois (Schah-nameh),”” donne le nom persan de Serv, Cypres, au
roi du Yémen dont les trois filles épousérent les trois fils de Féridoun, le héros de I'lran.

“1Spec. hist. Arab. p. 120; ed. Oxon. 1806.

“2Voyez, dans mes Recherches sur Vénus (p. 106, 107), mes observations sur I'identité de ce nom avec celui de
Cabire.

*3Voy. Rech. sur Vénus, p. 107.

#%Ce nom ou ce surnom emporte avec lui I'idée de splendeur, de lumiére éclatante.

% Les voyageurs modernes citent des plantations de cyprés notamment a Ouadi-Bischeh et sur la route d’Aakik
a Thérad (voy. M. Carl Ritter, Die Erdkunde, t. 1., p. 957, 998).

#60n écrivait autrefois sarvei.

*7Voy. sir William Ouseley, Travels in var. countr. of the East, vol. 1., p. 387; et ibid. note 75.

“%Die Erdkunde, 11., 569.

9T, 1., p. 121; trad. frang. de M. Jules Mohl.

66



Ce nom, rapproché de celui de Sés, Cyprés, qu’avait recu un des premiers rois de 'Haigas-
dan,”™ nous réveéle, entre les anciens usages de I'Assyrie, de I’Arabie et de '’Arménie, une
communauté qui s’explique tout naturellement par la notion de I'importation du culte de
la Vénus assyrienne dans ces deux derniéres contrées. Le témoignage de Firdousi acquiert
quelque poids, lorsque nous voyons d’autres écrivains musulmans attester que le culte des
arbres était anciennement répandu en Arabie et dans le Yémen en particulier. Divers au-
teurs arabes, cités par Pococke," disent, en effet, que plusieurs tribus adoraient, sous I'em-
bléme d’un arbre, la divinité qu’ils nomment tantdt Allat, tantdt el-Samora, tantét el-Uzza
ou el-0zza. Ce dernier nom est méme celui que portait un palmier ou un dattier qu’ado-
rait, comme embléme sans doute de la déesse, la tribu de Khozaa.” Un rocher appelé Allat
ou el-Lat, comme la divinité dont I'image y avait trés-probablement été sculptée,™ était
en grande vénération parmi les Béni-Thékif.* Mahomet, ajoutent les mémes auteurs, abo-
lit le culte de cette déesse, fit renverser et briiler les arbres et les temples qui lui étaient
consacrés. Selon Firouzabadi,”™ un personnage nommé Dhdlem avait, le premier, dans la
tribu des Ghatfan ou Ghafan, consacré un arbre a Allat ou el-Samora, et placé sur cet arbre
une maison ou chapelle qu'il avait appelée boss; on ne pouvait y entrer sans entendre un
son particulier. Un officier de Mahomet, nommé Chaled, détruisit le petit édifice, fit jeter
I'arbre dans le feu, aprés qu'il eut été scié, et perca méme de son épée la prétresse d’Allat,
qui remplissait Iair de ses cris de désespoir, a la vue de cet acte de profanation. Une partie
de ce récit rappelle les traditions persanes ou arabes qui nous apprennent que Zoroastre
avait fait construire un palais, ou du moins une grande salle, sur le cypres planté par lui
a Kaschmer. Tabary, de son c6té, rapporte™ que, dans le Yémen, les habitants de Nédjran
conservaient, dans la partie orientale de leur ville, un superbe palmier autour duquel ils
célébraient chaque année une féte solennelle : ils s’y rendaient processionnellement, dit-il,
apres I'avoir couvert de riches étoffes et entouré de leurs idoles; ils déposaient 1a des of-
frandes, et ils récitaient des priéres jusqu’'a ce qu’un esprit ou démon leur elit fait entendre
sa voix du milieu de I'arbre. Ils se prosternaient alors devant le palmier, apres quoi ils se
retiraient. A la suite de ces détails curieux, qui nous reportent aux monuments figurés des
Assyriens, des Syriens et des Phéniciens, oti le palmier est 'embléme de Mylitta et d’Astar-
té, 'historien arabe raconte comment un descendant des apdtres de Jésus-Christ, venu de
Syrie dans le Yémen, abattit le palmier de Nédjran, et se servit de cette circonstance pour

#0Ci-dessus, p. 65-71.

5% Specim. hist. arab. p. 90 sqq. — Conf. le Discours préliminaire (p. 23.) que Sale a mis en téte de sa traduction
du Koran (édit. de 1795).

92 Azraki cité par Burckhardt, Voyage en Arabie, trad. frangaise d’Eyriés, t. 1., ch. 9., p. 220.

5% Ce fait mérite d’étre rapproché de la découverte des deux figures colossales que M. le lieutenant Burnes a
trouvées sculptées dans le roc, sur le territoire de Bamiyan, dans la contrée la plus sauvage de I'Hindou-khou,
vers la source du Surkhab, un des affluents de I'Oxus. Ces deux énormes colosses, dont il a publié la description
et le dessin dans I'intéressante relation de son voyage (Travels into Bokhara, etc. 2¢ éd. vol. 2., pag. 159 et suiv. et
pl. pour la pag. 159), sont encore aujourd’hui 'objet de la vénération des habitants du pays, qui leur donnent, a
I'un, le nom de Lat, a l'autre, celui de Munat, probablement le Ménat du Koran (sur. 53., v. 20).

*“Burckhardt, loc. cit. — Ce z€]é voyageur ajoute ici qu'un grand arbre, nommé zat arouat, était particulierement
vénéré par les Koreisch. On peut croire qu’en général le culte des arbres était fort répandu chez les Arabes. Nous
en retrouvons des traces évidentes jusque dans le Koran et dans la légende de Mahomet. (Voyez Pococke, Specim.
hist. Arab. notes, p. 192.)

*5Cité par Pococke, Specim. hist. Arab. p. 92, 93.

*%Dans un passage de sa Chronique, cité par Sir William Ouseley (Travels, vol. 1., appendix, p. 369-371).

67



507

convertir au christianisme les habitants. Selon Djennabi,” ce fut Mahomet lui-méme qui
brisa et fit jeter hors de I'édifice une colombe de bois qu’on avait anciennement placée dans
le temple de la Mecque qui depuis s’est appelé la Kaaba. 11 est sans doute permis de suppo-
ser que cet oiseau symbolique était de cypres, bois réputé incorruptible, et qu'il avait été
consacré a la Vénus des Arabes, qui, comme la Vénus des Assyriens, des Phéniciens et de
tous les peuples d’Occident, avait pour embléme ou pour attribut la colombe.

La narration de Firouzabadi, a quelques 1égeres différences pres, est confirmée par Za-
karia Cazwini,® qui écrivait sa Chronique dans le 13¢ siecle de notre ére. Ce dernier auteur
fait précéder son récit de cette observation, que les Arabes qui primitivement suivaient la
religion d’Abraham, étaient ensuite tombés dans une grande idolatrie, et adoraient les uns
une pierre,’ les autres un arbre. Nous avons a regretter qu’a 'exemple des écrivains cités
par Pococke, Zakaria ne dise pas si cet arbre était un cypres ou un palmier. Mais nous de-
vons remarquer, a 'appui des observations qui précédent, que le cypres, chez les Arabes,
ne peut avoir porté des noms étrangers, ni servi de nom propre a un roi du Yémen et de
comparaison aux poétes nationaux, pour exprimer les idées de majesté et de beauté, sans
avoir été la, comme chez les Assyriens, le symbole de la déesse qui réunissait au supréme
degré ces deux qualités.

1.1.3 Perse

Le cypres pyramidal croit spontanément sur le sol de la Perse, du golfe Persique jusqu’a
la mer Caspienne, sans en excepter le Khorassan.”™ Les témoignages a cet égard abondent;;
ils sont méme unanimes pour établir que la cet arbre atteint les plus grandes dimensions
et forme un des plus beaux ornements de certaines localités. Thomas Herbert,™ qui voya-
geait en Perse dans les années 1627 et 1628, fait une mention particuliére des cypres majes-
tueux qu'il vit dans les foréts, les parcs ou les jardins des environs de Schiraz. Déja, en 1622,
un autre voyageur, Pietro della Valle,™ avait été frappé de I'incomparable beauté d’'un
groupe de cypres qu'il remarqua sur sa route, a I'est de cette ville. Plus tard, Keempfer,™
faisant la description de Schiraz, parle avec admiration des arbres de méme espéce®™ qui
ornaient les magnifiques jardins dont la ville était entourée. Il compare enfin a de superbes

*7Voy. Pococke, ubi supra, p. 100.

*8Cité par Sir William Ouseley, ubi supra, p. 371.

*®Voy. mes Recherch. sur le culte de Vénus, p. 61, note 4.

51%Voy. les nombreuses citations que M. Carl Ritter (Die Erdkunde, 11., 568-574) a réunies pour montrer que le
cypres pyramidal est indigéne dans toute la Perse et, en particulier, dans les foréts du Khorassan; mais il a soin
d’ajouter (ibid. p. 575) que I'Ir4n ne fut pas la seule patrie de cet arbre et qu'on le trouvait également indigéne
dans I'empire assyrien, dans le pays des Cananéens, sur le Liban et 'Hermon, de méme que sur les montagnes
de la Judée. J’ai cité plus haut un passage de Pline qui nous apprend qu’une autre espece de cypres (cupressus
horizontalis) croissait spontanément dans I'Elymaide.

*!1Some yeares Travels into divers parts of Asia and Afrique (London, 1638), p. 134, 135.

*2Viaggi, t. 2., La Persia, parte 2a, lett. 16., de’ 27 di luglio 1622, p. 311; Rom. 1658; t. 2., p. 449; Venetia, 1661.

>3 Ameenit. exotic. fascic. 2., p. 366, 367.

M« Telluris genio earum (cupressorum) vigori singulariter favente ... Audeo affirmare, nusquam terrarum ex-
tare, vel tantam uno loco cupressorum multitudinem, vel tam alto fastigio, tam laeto et concordi elegantia luxu-
riantium. » (Ibid. p. 367.)

68



hallebardiers les cypres qui bordaient la route royale.” En 1811, sir William Ouseley,™ tra-
versant le territoire de Schiraz, trouva encore debout, a I'est de la ville, une douzaine de
ces cypres qui autrefois avaient attiré I’attention de Pietro della Valle. La station ot ils se
sont conservés s’appelle Servistdn ou Selvistdn «le jardin des cypres, » vraisemblablement
a cause de la quantité d’arbres de cette espéce qui jadis couvraient ce canton.””

Des traditions écrites, des monuments figurés, vont nous apprendre qu’au 6° siécle
avant |'ére chrétienne, 'usage de faire du cypres un embleme religieux fut porté de la Ba-
bylonie chez les Perses avec le culte de Mithra, comme il I'avait été chez les Arabes avec
le culte d’Alitta, Alilat ou Allat. Nous acquerrons ainsi une preuve nouvelle de I'authenti-
cité des renseignements qui avaient permis a Hérodote, deux siécles plus tard, d’affirmer
que le culte de Mithra, de méme que celui d’Alitta, dérivait du culte assyrien de Mylitta ou
Vénus-Uranie.

Le Schah-nameh de Firdousi, le Muntekhab-el-tewarikh ou Schemschir-khani,”® le Schah-
nameh-nasr,”™ le Rauzet-el-safa™ de Mirkhond, le Fehrenghi-Djihanguiri, le Borhan-katti, un
écrit de Boundary ou Bondary, et les autres ouvrages orientaux ou fragments cités par
Thomas Hyde, d’'Herbelot,” Anquetil du Perron, ou publiés par MM. Jules Mohl et Olshau-
sen,” et par M. le Dr Vullers,” s’accordent en effet a nous dire, avec des circonstances plus
oumoins croyables, plus ou moins merveilleuses, que Zoroastre, puissamment secondé par
le roi Gustasp, introduisit dans la Bactriane et dans le pays que nous appelons aujourd’hui
le Khorassan le culte et le pélerinage du cyprés, en méme temps qu'’il y établissait le culte
de Mithra. A peine arrivé 4 la cour de Gustasp, & peine admis 2 lire devant ce prince le livre
de laloi ou le Zend-Avesta, le disciple des Chaldéens d’Assyrie ou de Babylone planta dans
la ville de Bactres, a c6té du palais du roi, un cypres qui, selon 'auteur du Schah-nameh en
prose,™ acquit en peu de jours de telles dimensions, que dix grandes cordes, dont a la véri-
té on ne nous indique pas la longueur, suffisaient tout juste a embrasser sa circonférence,
et que I'heureux planteur put faire construire une grande salle sur les branches les plus éle-
vées de I'arbre miraculeux. Tawakhol-Beg™ ajoute que les feuilles de ce cypres donnaient
de l'intelligence ou de 'esprit a ceux qui en mangeaient. Les traditions qui se rapportent
a un second cypres, également planté par Zoroastre, sont plus détaillées. Ici je laisserai
parler Anquetil, qui les avait recueillies avec soin, sans se douter pourtant que le culte du
cypres et originairement été institué, avec le culte de Mylitta, par les Chaldéens ou les As-

523

515« Tot desuper intuemur cupressorum densas series (in via regia), cum ad viz latera, tum per viridariorum

margines consitas, quz velut hastatas satellitum copias, et nescio qualem ineffabilis magnificentie speciem ima-
ginationis nostrae objiciunt; adspectu, quo nullum elegantiorem, collatis in unum studiis, ars et natura possint
efficere.» (Ibid.)

*8Travels, vol. 2., p. 74, 90-94.

57Plus & I'est de Schiraz, & Fassa ou Passa, le voyageur anglais remarqua aussi de beaux cypres (loc. cit.).

SEcrit en persan, au 17° siécle de notre ére, par Tawakkol-Beg.

*¥Quvrage anonyme et composé, par quelque destour ou prétre parse, d’apres le Schah-nameh de Firdousi.

50n prononce : assafa ou essafa.

*21Cf. Golius, in Alfergan. p. 231. Elmacin, Histor. Saracen. livr. 2., p. 186, 191 et suiv. de la trad. lat. d’Erpénius; p.
160 de la trad. frang de Vatier.

22Fragm. relatifs a la relig. de Zoroastre, extr. des mss. persans de la Biblioth. du roi. Paris, 1829, in-8° (textes sans
traduction).

% Fragm. iiber die Relig. des Zoroaster (Bonn, 1831, in-8°), p. 70 et suiv.

54 Schah-nameh-nasr, cité par Th. Hyde, Relig. veter. Pers. p. 324; edit. 2a. Anquetil du Perron, Zend-Avesta (Vie de
Zoroastre), t. 1., 2¢ partie, p. 33.

*Dans son Muntekhab-el-tewarikh, cité par Anquetil, ubi supra, note 2.

69



syriens; sans se douter non plus que cet arbre mystique jouat un réle quelconque dans les
monuments figurés mithriaques. «1l y avait, dit-il,” dans Kaschmer (ou Kischmer), village
du Khorassan,” un atesch-gah™® célébre. Prés de la porte de ce temple, Zoroastre planta
un cypres, et grava sur I'écorce du tronc de cet arbre, que Gustasp avait embrassé sa Loi.”
Apreés plusieurs années, ce cypres étant devenu grand, épais et garni de branches, on batit
dessus un palais qui avait quarante coudées de haut et en carré. 1l renfermait deux salles,
dont le toit était d’or, le plancher d’argent, les murs d’ambre et ornés de pierres précieuses.
On y forma (sic) les portraits de Djemschid et de Féridoun. Gustasp se retira dans ce palais,
pour de 1a s’élever au ciel lorsque son heure serait venue. Ce prince, continue Anquetil,”™
dépécha des courriers aux extrémités de son empire, et écrivit aux gouverneurs de venir
a pied visiter le cyprés, écouter Zoroastre, et d’abandonner le culte des idoles du Touran
et de Tchin. Boundari ajoute qu’on lui obéit moitié de gré, moitié de force; et ce fut ce zéle
ardent qui occasionna en partie les guerres sanglantes que Gustasp eut a soutenir.» An-
quetil termine en disant, dans une note,” que, selon le Fehrenghi-Djihanguiri,”* Zoroastre
planta deux branches de cypres qu'il avait apportées du ciel, 'une a Kaschmer,” village
du canton de Tarschiz,”™ dans le Khorassan; 'autre a Féroumad,” qui était un des villages
du canton de Tous, dépendant aussi du Khorassan. Cette derniére tradition avait déja été
puisée a la méme source par le Dr Thomas Hyde,” qui n’a pas oublié, comme I'a fait An-
quetil, d’ajouter que, suivant le Fehrenghi-Djihanguiri, les deux cypres furent plantés sous
une étoile heureuse.” Le savant Anglais cite un passage de Scharistini,”® ot nous lisons
que Dieu, apres avoir placé I'esprit ou 'Ame de Zoroastre dans un arbre qui croit sur les
montagnes les plus élevées, planta cet arbre dans I’Aderbaidjan, sur le mont Asmuidacher.
Hyde n’hésite pas a dire qu'il s’agit ici du cypres.”

Firdousi, dans son Schah-nameh ou Livre des rois,” ajoute, au sujet du cypres de Kisch-
mer, quelques détails qui ont été négligés par les écrivains que je viens de citer, et qui
méritent d’étre rapportés. C’est ainsi que, selon le poéte, le temple du feu, devant lequel
Zoroastre planta cet arbre, s’appelait Mihr-Berzin, dénomination qui, pour nous, a le pré-

*26Quvrage cité, t. 1., 2¢ partie, p. 46 et 47. — Ce passage d’Anquetil du Perron est tiré d’une histoire inédite des
sulthans Seldjoukydes, par Emad-eldyn, intitulée : &,<s)l &, i,ail ¥ (C’est-a-dire, La créme du secours et le choix du
temps), et abrégée par I'iman Alfath, fils d’Ali-el-Boundary d’Ispahan, qui écrivait vers I’an 1230 de notre ére. La
Bibliothéque impériale de Paris posséde un exemplaire de cet abrégé (manuscr. arab. ancien fonds, n° 767 A).

%7 Ce village était situé dans le canton de Nischapour; son nom s’écrit ou se prononce tant6t Kaschmer, tant6t
Kischmer, tant6t méme Kaschmir.

%8 Autel du feu ou pyrée.

2Ce dernier fait, dans la traduction que nous donne Thomas Hyde (Hist. relig. veter. Persar. p. 321; edit. Oxon.
1760) d’un passage emprunté a un auteur musulman, est rapporté en ces termes : «in cujus trunco scripsit (Zo-
roaster), quod Guschtasp acceptaverat Dei Religionem, quod testaretur ista cupressus. »

*%0Quvrage cité, t. 1., 2¢ partie, p. 47.

*11bid. p. 46 et 47, note 2. Mém. de I'Acad. roy. des inscriptions, t. 37., p. 728.

$2Composé, en 1605, par Djémal-eldyn-Hussein-Andjou.

53Kischmer dans le Schah-nameh de Firdousi et ailleurs. Le Borhan-katti et un autre dictionnaire, intitulé : Les
Sept mers, donnent a ce village, comme le Fehrenghi-Djihanguiri, le nom de Kaschmer.

934M. Kleuker écrit ce nom Tarschitz; M. Vullers, Terschis; M. Carl Ritter, Turschiz.

*%Hyde (ouvrage cité, p. 332) fait observer que ce lieu est aussi désigné sous les noms de Pharouyad et de Pherdid.

5361bid. p. 332.

M. le Dr. Vullers (Fragm. iiber die Relig. des Zoroaster, p. 113, 114, note 20) a publié le texte du Borhan-katti relatif
a ces deux cypres.

*¥Hyde, ouvrage cité, p. 300.

9 bid. p. 332.

*0Pag. 1067 et 1068; éd. de Calcutta; trad. frang. de M. Jules Mohl, partie inédite.

70



cieux avantage de montrer le culte du cyprés aussi intimement 1ié, chez les Perses, au culte
de Mithra, qu’il I'était, chez les Assyriens et les Phéniciens, au culte de Mylitta ou d’Astar-
té. Lexpression dont se sert Firdousi, en parlant du palais que fit construire le prophéte,
est assez vague pour qu’il soit possible de comprendre que ce palais fut édifié, non sur
les branches du cyprés, mais bien autour de I'arbre. Diverses variantes, recueillies par M.
Mohl, qui a eu la complaisance de me les communiquer, présentent ce dernier sens. On
lit ensuite, dans le Schah-nameh, que Zoroastre fit peindre, sur les murs du palais, Gustasp
en adoration devant le soleil et la lune, Féridoun armé de sa massue a téte de taureau, et
les portraits de tous les autres rois de Perse. Quand I'édifice fut achevé, Gustasp envoya
dans toutes les parties de son empire un message congu en ces termes : «Qu'y a-t-il de
comparable dans le monde au cypres de Kischmer ? Dieu me I'a envoyé du ciel, et m’a dit
que de 12 j’irais dans le ciel. Ecoutez maintenant, vous tous, mon conseil : rendez-vous
a pied aupres du cypres de Kischmer; suivez tous la voie de Zoroastre et tournez le dos
aux idoles de la Chine. Au nom du pouvoir et de la gloire des Iraniens, je vous ordonne
de vous ceindre tous du kosti, d’abandonner les coutumes de vos péres et de vous réunir
sous 'ombre de ce cypres. Venez au temple du Feu, d’aprés I'ordre du prophéte véridique. »
«Tous ceux qui portaient des diadémes, reprend Firdousi,* se rendirent, sur 'ordre du roi,
aupres du cypres de Kischmer; par leur présence, le temple devint semblable au paradis,
et Zoroastre y enchaina les divs. Donre a ce cypres I'épithéte de paradisiague, si tu ne sais
pas pourquoi il se nomme le cyprés de Kischmer. Pourquoi ne 'appellerais-tu pas un rejeton
du paradis? Dans ce monde voit-on s’élever un cyprés comme celui de Kischmer®*?» Plus
loin, le poéte raconte™ qu’au bout de huit années d’un second séjour a la cour de Gustasp,
Zoroastre, voyant que le pelerinage du cypres s’était ralenti, conseilla au roi de secouer le
joug du Touran. Son but probablement était d’essayer de ranimer le zéle de ses sectateurs
par une guerre de religion.

Le Dabistan** décrit, d’apres le code de Mahabad, les différentes régions dont se com-
pose le paradis. Les minéraux appartiennent a la premiére; les végétaux, a la seconde.
Celle-ci renferme deux arbres : le platane et le cypres. Lauteur du Dabistdn* ne fait men-
tion que d’une seule branche de cypres qui, selon les livres des Behdinians, aurait été rap-
portée du paradis®™ par Zoroastre et serait devenue un arbre, aprés avoir été plantée de
ses mains devant I'atesch-gah ou pyrée de Kischmer; mais le méme ouvrage nous apprend
que,”” selon quelques Yezdénians, Zoroastre avait imploré en faveur de ce rejeton la pro-
tection particuliére d’Azerwan (I'ized du feu), surveillant supérieur de tous les arbres de
I'espéce du cypres. On voit ici comment I'idée du feu, exprimée a la fois par un pyrée et par

> Fragm. relatifs a la relig. de Zoroastre, texte persan de la vie de Gustasp, p. 20. Fragm. iiber die Relig. des Zoroaster,
trad. allem. de M. le Dr. Vullers, p. 72.

**2Hamdallah Kazwini rapporte, au sujet du cypres de Kaschmer, quelques particularités qui s’écartent de celles
que présente le récit de Firdousi. (Voy. Sir William Ouseley, Travels, vol. 1., p. 388 et 389.)

53 Schah-nameh, 3¢ djeld, cité par Anquetil du Perron (Vie de Zoroastre, dans le Zend-Avesta, t. 1., 2° partie, p. 54).

**“The Dabistan or School of manners, translated from the original Persian by David Sea and Antony Troyer, vol.
1., p. 150 (Paris, 1843, 3 volumes in-8°).

545 1bid. p. 309.

6 Cette tradition, qui, comme le passage ci-dessus de Firdousi, place dans le paradis céleste le cyprés, symbole
de vie, a probablement sa source dans les témoignages bibliques relatifs a I'arbre de vie, a I'arbre du bien et du mal,
que le Seigneur avait mis au milieu du paradis ol vivaient Adam et Eve. Ce rapprochement ne pouvait échapper
a la pénétration de M. Carl Ritter (Die Erdkunde, 11., 571). Il faut y ajouter celui que suggére I'arbre merveilleux
placé par Mahomet dans le paradis du Koran.

**"The Dabistan or School of manners, p. 309.

71



le génie qui préside a cet élément, se rattache a la signification symbolique de 'arbre dont
on avait fait 'embléme ou I'attribut des divinités génératrices, et dont la forme pyramidale
rappelle la forme de la flamme, qui s’élance de la terre vers les cieux.” Lauteur anonyme
du Desdtir,” s'il est permis de citer une pareille composition, renchérit sur cette alliance
d’idées : parmi les nombreux emprunts qu'il fait au Dabistdn, sans indiquer la source ou il
puise, nous retrouvons la tradition qui caractérise la région des végétaux par le platane
et le cyprés; mais il ajoute au nom d’Azerwan celui de Nouzerwan (I'ized de la lumiére), qui
aurait été le second gardien de ces deux arbres.

Le docteur Hyde*™ n’a pas omis de rapporter, d’aprés le Fehrenghi-Djihanguiri, que, par
I'ordre de Motawakkel, dixieme khalife abbasside, le cyprés qu’avait planté Zoroastre a
Kaschmer (Kischmer), dans le Khorassan,™ fut coupé et transporté a Baghdad, malgré les
instances et les offres considérables d’argent™ que firent en corps les mages ou destours
pour obtenir la révocation des ordres du khalife. Ces faits sont racontés fort au long dans
un chapitre du Dabistdn,” et dans un article du Borhan-katti, cité par Anquetil du Perron,**
par Sir William Ouseley* et par M. le docteur Vullers.” Ils s’y trouvent accompagnés de
quelques détails qui nous apprennent de plus que, lorsque la volonté de Motawakkel fut
connue a Kischmer, la population du canton et celle de tout le Khorassan se rassemblérent
au pied du cypres sacré, suppliant, avec des lamentations et des larmes, le gouverneur
arabe™ d’épargner cet objet de leur vénération. Le refus de ce gouverneur fut suivi d’une
scéne de désolation générale, et 'arbre, en tombant sous les coups redoublés de la hache
des Arabes, causa d'immenses dégits aux bitiments et aux fontaines du voisinage. Une
grande catastrophe devait marquer la chute de ce cypres sacré et empécher qu'il ne fit
mis en la possession du khalife qui I'avait fait abattre. Le convoi qui transportait a Bagh-
did le tronc et les dépouilles de cet arbre était parvenu, le 12 décembre 861, a une journée
du palais appelé Djafari ou Djafariah,” lorsqu’on apprit que, pendant la nuit et a la suite
d’une débauche, Motawakkel avait été assassiné dans cette résidence par les chefs de la
garde turque.” Selon le Dabistdn, les Yezdénians prétendaient que le gardien céleste des

*%Je me félicite de me trouver également d’accord sur ce point avec M. Carl Ritter; et je ne puis résister au
plaisir de rapporter textuellement ici les judicieuses remarques que lui suggérent, en termes élégants, les divers
faits qui, chez les Perses, se rattachent au culte du cypres : «Kann man sich wundern, dit-il (ubi supra), wenn
die Cypresse, ein Paradiesbaum, durch ihren pyramidalen Wuchs, wie die Flamme, majestitisch in hohen Liiften
steigend, an die Pforte des heiligsten Feuertempels gepflanzt, mit der von Zoroaster eingegrabenen Schrift des
Gesetzes, durch ganz Iran die Begleiterin jedes Heiligthums, jedes Ateschghas, jedes Paradeisos, jeder Konigsre-
sidenz der Diener Ormuzds wurde ?»

>P.9,§57.

*OHist. relig. veter. Pers. p. 332.

$1C’est a tort qu’Anquetil du Perron (ubi supra) reproche a Th. Hyde d’avoir confondu ici Kaschmer avec Kache-
mir.

20n porte la somme a cinquante mille dinars, environ six cent mille francs.

3The Dabistan, etc. vol. 1., p. 306 et 308.

*54Mém. de I'Acad. royale des inscript. t. 37., p. 728-730.

*3Travels, vol. 1., p. 387 et 388.

¢Loc. cit.

711 s’appelait Taher, fils d’Abdallah.

M. le Dr. Vullers (Fragmente, p. 114, note) dit que ce palais était ainsi nommé parce qu’il avait été bati par le
khalife Motawakkel, qui s’appelait aussi Djafar. Selon le Borhan-katti, cet édifice était situé dans I'Irak arabique,
sur la rive occidentale du Tigre, & Samira ou Samrah, ville dont le nom, ajoute le savant orientaliste allemand,
s'écrit de plusieurs maniéres. Il renvoie ici & d’'Herbelot (Bibloth. orient. art. Sermenrai) et & Abow’lféda (Annal.
moslem. 2., 204, 207, 220).

*9Sur cet assassinat, voyez Abou’lféda, Annal. moslem. 2., p. 204. — D’apreés la version rapportée par Anquetil

72



cypres était apparu a un docteur nommé Hakim Mirza, pour lui annoncer d’avance qu'’il
avait ordonné que I'on mit & mort Motawakkel, coupable du crime d’avoir fait abattre le
cypres de Kischmer. Le compilateur persan, voulant nous donner une idée des dimensions
gigantesques qu’avait atteintes cet antique cypres, porte a la somme exorbitante de cing
cent mille dinars® le montant des frais occasionnés par le transport du tronc seul, et ra-
conte que les branches formeérent la charge de treize cents chameaux. Quelques écrivains,
ajoute-t-il, disent que le tronc n’avait pas moins de trente-trois coudées et trois quarts
de circonférence.” Le Fehrenghi-Djihanguiri prétend que dix mille beeufs pouvaient se re-
poser a 'ombre de ce cyprés. Le Borhan-katti, moins porté ici a I'exagération, réduit ce
nombre a deux mille. Mais les deux dictionnaires s’accordent a dire avec assurance que
la chute de I'arbre ébranla tellement la terre, que les canaux et les batiments voisins en
furent trés-endommagés. Selon le Fehrenghi-Djihanguiri et le Dabistdn, quatorze cent cin-
quante ans s’étaient écoulés depuis le jour ou il avait été planté jusqu'a 'année 232 de
I’hégire.”” Cette derniére date, qui correspond a I’an 846-847 de notre ére, ferait ainsi re-
monter la plantation du cypres de Zoroastre jusqu’en I'année 604 ou 590 avant J. C. si le
nombre 1450 doit s’entendre d’années solaires, et seulement a I'an 562 ou 548, s'il s’agit
d’années lunaires.”® Quelle que soit la date qu’il convienne d’adopter, nous pouvons tenir
pour certain que, si le culte du cypres n’avait pas déja été introduit dans ce pays au temps
de Djemschid** ou de Féridoun, comme le donne a entendre Firdousi, il y fut institué au
plus tard vers le milieu du 6° siécle avant J. C. par Zoroastre, I'éléve des Chaldéens d’Assyrie.
Ce fait mérite d’autant plus d’attirer notre attention que, avec le culte du cypres, 'auteur
du Zend-Avesta apportait en Perse, je le répete, le culte de Mithra, divinité androgyne, pri-
mitivement identique avec la Vénus babylonienne ou assyrienne, dont nous avons vu que
le cypres, dés une époque trés-reculée, fut un des symboles ou un des attributs caractéris-
tiques.

Remarquons aussi que Zoroastre, en plantant un cypres a cdté du pyrée de Kischmer,
ne faisait qu'imiter un usage dont nous avons trouvé des exemples analogues, soit sur des
médailles asiatiques qui reproduisent des types propres a la religion des Assyriens, des Sy-
riens ou des Phéniciens, soit dans un récit emprunté aux traditions religieuses des Troyens
ou des Phrygiens. D’autres exemples, comme nous le verrons plus loin, se rencontrent sur
des médailles frappées en Occident, ou dans la description qui nous reste de plusieurs édi-

(ubi supra, p. 729), le khalife aurait été coupé en morceaux par ses esclaves.

*0C’est aussi la somme qu'indiquent le Fehrenghi-Djihanguiri et le Borhan-katti. Le dinar est une monnaie de
compte, par laquelle on entend ordinairement la valeur du sequin de Venise ou de Hongrie, c’est-a-dire un peu
moins de douze francs. Quelquefois cependant on prend le dinar pour 'équivalent de treize francs.

*¢1Ces dimensions, sans doute, sont fort exagérées. Cependant il semble avoir été donné a la famille des cypres
de produire des espéces capables d’atteindre de grandes proportions. Ainsi, par exemple, feu M. Dupratz attestait
avoir vu, prés de la Nouvelle-Orléans, un pied de cyprés de la Louisiane (cupressus disticha. Linn.) qui avait douze
brasses de circonférence et une hauteur extraordinaire. (Cubiéres, Mém. sur le cyprés de la Louisiane, lu a I'Institut
le 24 avril 1809, p. 5.) Il n’en précise pas la hauteur, mais on sait que, dans les états de la Delaware et du Maryland,
il n’est pas rare de rencontrer des pieds de cypres distique qui ont vingt-sept a trente meétres de haut. En Orient,
le cypres pyramidal atteint presque cette derniére dimension.

%2« Le Borhan-katti ne marque pas la date, dit Anquetil (loc. cit. p. 729); et, si le calcul du Fehrenghi-Djihanguiri
est juste, il faut que I'on n’ait transporté le cyprés de Kaschemer a Sermen-rai que treize a quatorze ans aprés
l'avoir abattu.»

563 Zend-Avesta, t. 1., 2¢ partie (Vie de Zoroastre), p. 61.

*4’époque de I'arrivée de Djemschid en Perse est fort incertaine. Langlés la fixait au 8¢ siécle avant J. C. Saint-
Martin la reculait jusqu’au 15°.

73



fices religieux de la Grece.

Remarquons enfin que 'auteur du Schah-nameh, qui partout se montre trés-initié a la
connaissance des anciens usages religieux ou civils de la Perse, dit que Féridoun planta des
cypres et des roses a la place des herbes sauvages™ ; il compare fréquemment au cypres,
au soleil, a la lune, les princes et princesses des premiéres dynasties persiques; il emploie
méme, avec intention sans doute, certaines images qui font une allusion plus ou moins di-
recte a quelque tradition antique ou a quelque ancien monument de I'art. C’est ainsi, par
exemple, qu'il nous représente, dans la salle du trone, le roi d’Irin, Féridoun, tant6t placé
comme un grand cypres, au-dessus duquel brille la lune, entre ses deux épouses, Schehri-
naz «a la taille de cyprés» et Arnewaz «a la face de lune*;» tant6t entouré de ses trois
fils «a stature de cyprés®” » et de ses trois belles-filles,”® de méme que le soleil est entou-
ré des six planétes. Poursuivant le récit de la vie et des actions de son héros, Firdousi*®
raconte que, dans un acte de violent désespoir, Féridoun, qui venait de recevoir la nou-
velle de la mort de son troisieme fils, Iredj, roi d’Irin, mit le feu au palais et au jardin ou
parc de ce prince, et brlila notamment «les hauts cypres » plantés dans la partie du jardin
ou se célébrait la féte des rois. Ces plantations de cypres dans de tels lieux, pour le dire en
passant, semblent étre un nouvel emprunt fait par les Perses aux Assyriens, car plusieurs
bas-reliefs du palais de Khorsabad représentent une chasse royale dans un parc ou jardin
planté de beaux cypres.” Précédemment™ le poéte avait appelé « cypres argenté » la fille
de Djemschid, qu’il nomme peu aprés Arnewaz «a la face de lune.» Plus loin,” Zal, dans
un entretien avec son amante Roudabéh «au visage de lune, » l'interpelle en ces termes :
«0 cyprés au sein argenté et parfumé de musc™ ! ... » Par-1a Firdousi nous permet de croire
que, puisque le cypres de la lune était d’argent, le cypres du soleil devait étre d’or. Cette
remarque, rapprochée de la tradition persane qui nous a appris qu'a Bactres le palais éle-
vé auprés du cyprés de Zoroastre avait une toiture d’or et un plancher d’argent, ne nous
montre-t-elle pas que ces deux métaux étaient tout aussi bien consacrés a Mithra qu’a My-
litta, 2 Apollon et a toutes les divinités créatrices qui, primitivement androgynes, avaient
pour manifestation, dans I'ordre de la création du monde, le soleil et la lune, agents du

5%5Le Livre des rois, traduct. frang. de M. J. Mohl, t. 1., p. 119. — Au début de ce poéme (ibid. p. 9), Firdousi, dans
un beau passage, compare la parole a un arbre dont la cime touche aux cieux et dont les racines ne sont pas
accessibles a 'homme. La pensée qu’exprime ici le poéte persan nous rappelle un vers des Oracles attribués a
Zoroastre, dont le sens est que I'arbre de la vérité n’appartient pas a la terre :

0V yap &AnBeing gutov évi xBovi.
(Oracula Zoroastr. 10., 282; ed. Stanley.)

%1 e Livre des rois, p. 103; cf. p. 73, 77, 79.

$7Jésus, fils de Sirach (Ecclesiastic. 50., 11-14), emploie une image analogue dans le portrait qu’il fait du grand
prétre Simon et de ses fréres.

%1 e Livre des rois, p. 119 et 137.

59 1bid. p. 163.

**Monum. de Ninive, pl. 108., 109., 111-113.

*1Le Livre des rois, p. 75.

21bid. p. 269.

573 Aprés Firdousi, plusieurs autres poétes orientaux continuent 2 faire I'éloge de la beauté en prenant le cypres
pyramidal pour terme de comparaison : la téte d’une belle femme est comparée a la lune, et sa taille a un cypres;
son amant I'interpelle ou la supplie en ui disant : « O mon Cypres, 6 ma lune!» (Voy. les fragments de poésie per-
sane cités et traduits par M. le baron de Hammer-Purgstall dans I'intéressant recueil intitulé : Schéne Redekiinste
Persiens). Il n’est pas jusqu’aux historiens persans ou arabes qui ne comparent au cyprés la taille de leurs héros.
Mirkhond nous en fournit un exemple dans son Histoire des Seldjoukydes (p. 133 de la traduction allemande publiée
a Giessen, en 1837, par M. le Dr. Vullers).

74



pouvoir générateur actif et du pouvoir générateur passif? Le palais d’or et d’argent éri-
gé aupres du cypres, image symbolique de Mithra, comme d’Apollon,”™ le cypres d’or du
soleil et le cypres d’argent de la lune ne nous rameénent-ils pas ainsi a un antique usage
qui, de I'Asie occidentale, était passé chez les Grecs, et sur lequel, dans une autre occasion,
j'ai appelé 'attention des savants,”™ 1'usage d’ériger aux divinités génératrices des statues
composées d’or et d’argent, ou d’or et d'ivoire?

Le temps, qui ne respecte rien, les tremblements de terre et le fanatisme aveugle des
musulmans, qui ont couvert de ruines le sol de la Perse, semblent avoir cependant lais-
sé subsister une partie des antiques sculptures de Persépolis pour servir de confirmation
au double témoignage que, dans la question de I'importation en Perse du culte du cypres,
nous fournissent les traditions conservées par les écrivains musulmans que j'ai cités, et les
monuments mithriaques, d’époque romaine, dont il sera question tout a I’heure. Au milieu
des groupes de I'imposante panégyrie qui décore le grand escalier de I'édifice impropre-
ment appelé Tchéhelminar, les quarante colonnes, on voit plusieurs cyprés,” dont la présence
justifie Firdousi d’avoir placé des cyprés dans la partie des jardins du palais d’Iredj ou se
célébrait la féte des rois”; car les archéologues et les voyageurs s’accordent a reconnaitre
que, sur les faces des quatre rampes du grand escalier de Tchéhelminar, on avait voulu re-
présenter la féte du neu-rouz ou nouvel an, instituée tout a la fois en ’honneur d’Ormuzd
et de Mithra, et en ’honneur des rois. Le neu-rouz aujourd’hui n’est qu'une cérémonie ci-
vile, qui se célébre dans le palais du prince régnant; mais, comme autrefois, remarquons-le
bien, elle se célebre a 'équinoxe vernal,” a I'époque ol une nouvelle vie se répand sur la
terre. Les sculptures de Persépolis présentent le double caractere, religieux et civil, qu'on
observe dans la composition de tous les autres monuments antiques de la Perse, comme
dans la composition des bas-reliefs qui ornent les édifices assyriens dont les ruines ont,
de nos jours, été découvertes a Khorsabad, a Nimroud, a Koyoundjuk. Et si, a 'angle de
chacune des quatre rampes du grand escalier de Tchéhelminar, on trouve, non loin des
cypres et de la panégyrie royale, le groupe d’un lion dévorant un taureau, embléme éner-

74Ci-dessus, p. 104-107.

> Nouv. Annal. de U'Instit. archéol. t. 1., p. 204-209. Recherches sur le culte de Vénus, p. 108-116.

76Chardin, Voyage en Perse, t. 2., pl. 58.; édition d’Amsterdam, 1735. Corneille le Bruyn, Voyage par la Moscovie
en Perse, t. 2., pl. 126.; éd. d’Amsterdam, 1718. Niebuhr, Voyage en Arabie, en Perse, etc. t. 2., p. 103, 105, 106, pl. 22.,
23.; édition d’Amsterd. 1780. Porter’s Travels in Georgia, Persia, etc. vol. 1., pl. 34 et 38. MM. Eug. Flandin et Pascal
Coste, Voyage en Perse, Perse ancienne, planche 105. — Les cypres pyramidaux des bas-reliefs de Persépolis et ceux
des sculptures de Khorsabad ont entre eux une grande analogie de style, quant a leur forme conventionnelle et
a la disposition non moins conventionnelle des branches et du feuillage; mais les premiers, comme la plupart
des figures et des objets divers qu’on voit représentés a Persépolis, sont lourds et ramassés. Leur tronc est trés-
court, leur feuillage pyramidal fort massif, tandis qu’a Khorsabad les cyprés sculptés sur plusieurs bas-reliefs
sont trés-élancés; leur tronc s’éléve a une grande hauteur, et leur feuillage est beaucoup plus épais ou touffu
qu’a Persépolis. Ici tout accuse un art imité de I'art assyrien a une époque de décadence.

*""Les rois de Perse ont conservé jusqu’a ce jour l'usage fort ancien de faire planter des cypres dans leurs jardins
et dans leurs parcs. Gmelin (Reise durch Russland, th. 4., s. 67, 111, 465 ; Pétersb. 1771-1774) en cite un exemple qui
se rapporte au régne de Schah Abbas le Grand, dans la premiére moitié du 17¢ siécle.

8Selon le témoignage des auteurs arabes, 'usage d’offrir au souverain des présents, a 'époque du neu-rouz
ou nouvel an, s’était perpétué a la cour des khalifes de Baghdad jusqu’au temps des Abassides (voy. Ibn Khallikan’s
Biographical Dictionary, translated from the Arabic by baron Mac Guckin de Slane. Paris, 1842, in-4°; vol. 1., p.
203, et p. 340, note 13). Cet usage était certainement la continuation d’une coutume qui se pratiquait a la cour
des anciens rois de Babylone et de Ninive, avec cette différence cependant que, sous les Abassides, le neu-rouz
se célébrait a I'équinoxe d’automne et non a I'’équinoxe vernal. C’est ainsi que nous verrons ailleurs la féte de
Mithra (le Mihirdjan ou Mihrgan) transportée de I’équinoxe du printemps a I’équinoxe d’automne.

75



gique du phénomeéne solaire propre a I'équinoxe vernal,” quelques bas-reliefs qui ornent
d’autres parties des édifices de Persépolis nous montrent Mithra, sous le symbole de la
colombe ou du mihr, placé au milieu d’une rangée de taureaux et au milieu d’une rangée
de lions superposées 'une a l'autre,™ et figurant symboliquement la lune et le soleil, le
principe humide ou passif et le principe igné ou actif.”™ Ces diverses particularités nous
rameénent, on le voit, aux médailles asiatiques citées,”™ qui ont pour type Vénus-Astarté
représentée sous I’embléme d’'un cypres planté entre un taureau et un lion, ou Artémis
figurée sous 'embléme d’un cone placé entre deux cyprés surmontés, 'un du croissant de
lalune, 'autre de I'image du soleil. En méme temps, nous découvrons a quelle source avait
été puisé le dogme du Zend-Avesta,”™ qui place au ciel, entre le soleil et la lune, la résidence
habituelle de Mithra.

Une preuve moins directe, mais non moins authentique, des rapports que le systeme
religieux emprunté par Zoroastre aux Chaldéens d’Assyrie avait établis entre Mithra, le
soleil, la lune et le cypreés, se tire de cing bas-reliefs mithriaques, d’époque romaine, dont
je me réserve de parler avec détail dans le cours de ce mémoire, et ot nous trouverons le
cypres du soleil et le cypres de la lune sculptés, 'un a la droite, l'autre a la gauche du dieu
des Perses.

Les témoignages que nous fournissent les sculptures de Persépolis et ces cinq bas-
reliefs mithriaques romains nous permettent de croire que les cylindres persiques, gravés
pour les sectateurs du culte secret de Mithra, reproduisaient, a leur tour, 'embléme du
cypres, tout comme les cylindres des mysteres assyriens de Mylitta. Je ne puis en citer au-
cun; mais je dois dire que si, au lieu d’attribuer au culte secret de Mithra les cing cylindres
reproduits sur la planche 9 ci-jointe, je les ai compris au nombre de ceux que revendiquent
les mysteres de la Vénus assyrienne, je ne m’y suis trouvé déterminé que par I'apprécia-
tion du style propre a chacun de ces cinq petits monuments, et non par des considérations
tirées de tel ou tel détail caractéristique. J'en excepte cependant le cylindre n° 4, qui porte
une légende o 'on reconnait un systéme d’écriture cunéiforme qui n’est pas celui des
Perses. Je ferai voir ailleurs que, lorsque les cylindres et les cénes ne sont accompagnés
d’aucune légende en caractéres cunéiformes ou en caractéres propres aux écritures natio-
nales des peuples sémitiques ou araméens, il est impossible de distinguer, autrement que
par appréciation toujours difficile et plus ou moins arbitraire du style de la gravure, ceux
de ces petits monuments figurés qu'il conviendrait de rapporter aux mystéres de Mylitta
ou d’Astarté, et ceux qui réellement appartiennent aux mysteres de Mithra. Presque tou-
jours ils se confondent les uns avec les autres par I'identité de leurs sujets, de leur style et
des divers symboles sous lesquels y sont représentées ces deux divinités, qui jamais, a ma
connaissance, ne s’y trouvent figurées sous une forme humaine.

Un passage trés-laconique de Dinon, que nous a conservé Athénée,™ est tout ce qui
nous reste des détails que les auteurs anciens avaient di recueillir sur 'emploi du cypres,

584

7Voy. Mémoires de I’Acad. des inscript. nouvelle série, t. 15., 2¢ partie, p. 65-69.

*0Chardin, Voyage en Perse, tome 2., pl. 63 et 64. Corneille le Bruyn, Voyage par la Moscovie en Perse, t. 2., pl. 153.
Niebuhr, Voyage en Arabie, t. 2., pl. 29 et 30. — Dans mes Recherches sur le culte public et les mystéres de Mithra (atlas, pl.
4),j’ai publié, d’aprés un dessin beaucoup plus fidéle, habile-exécuté sur les lieux par M. Eug. Flandin, le bas-relief
que j'indique ici.

*¥1Recherches sur Vénus, p. 156-158.

82Ci-dessus, p. 83-85; pl. 6, n°* 1 et 2; pl. 14, n° 1 et 2.

BT, 2., p. 13. Voy. Mém. de ’Académie des inscript. nouv. série, t. 14., 2 part. p. 98.

¥ Deipnosoph. 11., p. 503, ed. Casaubon; t. 2., p. 1132, ed. G. Dindorf.

76



en Perse, dans les cérémonies religieuses ou civiles. Ce passage nous apprend que, chez
les Perses, on tressait des couronnes de cyprés, mais il ne nous dit pas a quel usage on les
faisait servir; et nous manquons des renseignements nécessaires pour décider si la elles
étaient employées, comme ailleurs, dans les cérémonies propres a 'apothéose et dans les
rites funéraires.

Avant de quitter la terre classique ou il faut étudier les doctrines, les symboles et les
monuments de I'art propres au culte public et aux mystéres de Mithra, examinons si elle
ne fournirait pas quelque témoignage non équivoque, qui pit étre ajouté a celui que déja
nous ont fourni les sculptures de Persépolis. Examinons si, en méme temps que, dans une
province d’Arménie limitrophe de la Perse, 'entrée d’une grotte creusée dans le roc, aux
environs de Van, a retenu, d’Age en 4ge jusqu’a nous, le nom de Porte de Mithra,” le souvenir
du culte du cypres et la vénération des Perses pour cet arbre symbolique ne se seraient pas
également perpétués parmi les habitants actuels de la Perse méridionale.

A l'ouest et A trois heures de distance des sépultures royales de Nakhsch-i-Roustem,
s’élevent trois rochers qu’on désigne communément sous le nom de forteresses d’Istakhr
ou Istakhar. Autrefois fortifiés par I'art, ils durent servir a défendre I'entrée de la plaine
ou sont situées les ruines de Persépolis; ils dominent cette plaine; et, comme si le culte
du cypres, dans des lieux qui furent chers aux sectateurs de Zoroastre, n’avait jamais di
cesser d’étre attesté par un témoin vivant, on voit aujourd’hui encore, sur la plate-forme
du rocher du milieu, un vieux cyprés planté a c6té d’une ruine que les Persans appellent
Kaleh-serv, c’est-a-dire le Fort du cyprés.™ Cet arbre, objet de leur vénération, provient, sans
doute, des cypres qui autrefois avaient dii étre plantés devant les portiques de Persépo-
lis,*” a I'exemple des cypres que les Assyriens, les Syriens, les Phéniciens, les Lydiens, les
Phrygiens, plantaient devant ou dans les sanctuaires de Baal et de Mylitta ou Astarté; et a
I'exemple aussi des deux cypres plantés par Zoroastre, 'un a Bactres, devant le palais du
roi Gustasp, 'autre a Kischmer, devant un pyrée. Le tronc n’a pas moins de quatre metres
de circonférence; il touche a un grand réservoir, qui recoit de plusieurs autres réservoirs
supérieurs les eaux pluviales, et qui semble destiné a nous rappeler que le culte de Mithra
devait toujours se célébrer aupres d’une source naturelle ou artificielle.”™ Plus au midi de
la Perse, a I'ouest de Persépolis, dans les montagnes des Bahméi, au lieu nommé Tenghi-
Saoulek, et situé a six ou sept parasanges de Bahbéhan, M. le baron Bode, en 1841, a trouvé
dans une forét de chénes et de cypres deux bas-reliefs antiques qui, s'il est permis d’en
juger d’apres une description trés-sommaire,” ont di appartenir a quelque monument
consacré au culte de Mithra. Ajoutons, sur la foi de tous les voyageurs, que dans le midi de
la Perse,”™ comme dans 'ancienne Babylonie, comme aux environs des ruines de Palmyre,
les foréts de cypres ne sont pas rares, et que cet arbre y atteint des proportions majes-

%Le docteur Frédéric Schulz (Journal asiat. 3° série, t. 9., p. 302 et suiv.) nous apprend, en effet, que cette entrée
s’appelle encore aujourd’hui Meher-Capoussi.

*¥Voy. un rapport de M. Pascal Coste, inséré dans le journal l'Institut, n° 77, mai 1842, p. 69.

*¥7'ai déja dit ci-dessus (p. 126) qu'au temps ol Thomas Herbert voyageait en Perse, il avait eu I'occasion de
remarquer que le cypres pyramidal croit abondamment dans le Farsistan, province ot sont situées les ruines
antiques appelées Tchéhelminar. 1l a soin d’ajouter que les arbres représentés sur quelques bas-reliefs qu’on voit
dans ces ruines sont précisément de cette méme espéce.

*8Eubule cité par Porphyre, De antr. nymphar. 7.; cf. 17.; ed. van Goens.

*¥Voyez la Lettre de M. Eugeéne Boré, qui a été publiée dans le Journal asiatique, 3° série, t. 13., 1842, p. 328 et
suivantes.

**Voy. ci-dessus, p. 126, 127.

77



591

tueuses. Ajoutons aussi, d’apres le témoignage d’un passage de Firdousi,” cité par mon
savant ami M. Jules Mohl,** qu’a Merv, sous le régne du sultan Mahmoud, vivait un per-
sonnage nommé Serv-Azad, qui se disait de la famille de Sam, fils de Nériman. 1l s’appelait
ainsi parce que probablement le nom de Serv-Azad, que j'expliquerai dans mon second
mémoire, était en usage au temps des ancétres dont il prétendait descendre. Ce qui n’est
pas douteux, c’est que ce nom composé, dont la premiére partie signifie cyprés, nous ra-
meéne a ceux de Sos et de Serv, que nous avons vus portés, I'un par un ancien roi d’Arménie,
Iautre, par un roi du Yémen, contemporain de Féridoun.

Personne n’ignore que, de tout temps, le culte des arbres, malgré I'invasion des doc-
trines exclusives de I'islamisme, n’a pas cessé d’étre trés-répandu dans les diverses pro-
vinces de la Perse.” On trouvera plus loin la preuve que 1'usage d’employer le cypres
comme embléme funéraire s’y est également conservé, de méme que dans toute I'Asie.
Le poéte Saadi, dans son Gulistan ou Jardin des roses, nous montre un personnage persan
qui, chaque nuit, se rend au pied d’'un arbre sacré, s’y agenouille, et prie Dieu de lui accor-
der un fils. Cet arbre, dit le poéte,” était journellement visité par une foule de pélerins qui
avaient quelque grice a demander. Barbaro, envoyé a la cour de Perse vers I'année 1471,
par le gouvernement de Venise, fut étonné, en traversant les provinces persanes, d’y trou-
ver de vieux arbres qui recevaient une espeéce du culte.” Plus tard, en 1622, Pietro della
Valle éprouve le méme étonnement lorsqu’en présence d’un vieux cypres resté debout a
Passa ou Fasa, auprés des ruines antiques que 'on croit étre celles de Pasargarde, il apprend
quelles dévotions viennent accomplir les Persans au pied de cet arbre, et avec quelle foi
ils croient que ce cypres renferme 'esprit ou 'dme de quelque personnage bienheureux.
Plus tard encore, Chardin®” et le frére Angélo,” pendant leur voyage en Perse, signalent,
en plusieurs lieux, le culte qu'ils voient les Persans rendre a de vieux arbres, appelés du
terme générique de dirakht-i-fazel, c’est-a-dire les arbres excellents, expression que I'on croi-
rait empruntée au langage de Zoroastre. Le voyageur frangais, faisant une mention parti-
culiére d’un platane planté sur une des places d'Ispahan et journellement visité dans un
but religieux, remarque que, parmi les Persans musulmans, les dévots aiment mieux faire
leurs priéres sous un vieux arbre que dans une mosquée. On sait aussi, par les récits des
écrivains musulmans et des voyageurs européens,” qu’a Schiraz, pendant bien des siécles,
deux superbes cypres, appelés 'amant et sa maitresse,” furent I'objet d’une espéce de culte
de la part des habitants de la ville et de la province. Lorsqu’on les abattit, il y a quelques
années, une indignation générale et presque une révolte éclatérent contre les auteurs de
cet acte, qui fut considéré comme un sacrilége. De nos jours encore, et je puis apporter ici

598

**"Manuscrits persans de la Bibliotheque impériale, n° 229, fol. 3 v°.

2L e Livre des Rois, trad. frang. tom. 1., préface, p. 47.

% Les relations des voyageurs européens sont unanimes a cet égard. Voyez surtout Chardin, Voyage en Perse, t.
2., p. 44-49, 86, 87, 200; édit. d’Amsterdam, 1735, in-4°. W. Ouseley, Travels, vol. 1., p. 313; appendix, n° 9., p. 359
et suiv. vol. 2., p. 83.

5%Cité par Ouseley, Travels, t. 1., p. 377.

*%Voy. la traduction latine de son itinéraire dans I'ouvrage de Bizarus, intitulé : Rerum Persicarum historia, p. 469
sqq.

L oc. cit.

> Voyage en Perse, t. 2., p. 44, 47, 49, 86, 87 et 200.

% Gazophyl. ling. Pers. sub. voc. Platanus, p. 293.

%Voy. Francklin, A Tour from Bengal to Persia (Calcutta, 1788), p. 26. Ouseley’s Travels, vol. 1., appendix, p. 400 et
suiv.

% Aaschouk et maaschouka.

78



mon témoignage personnel, on rencontre fréquemment en Perse des arbres de diverses
especes, tout chargés de morceaux d’étoffes que des pélerins sont venus y suspendre avec
une intention superstitieuse.” Sir William Ouseley, dans 'appendice de I'intéressante rela-
tion de son Voyage en Perse,” rapporte méme une anecdote qui prouve que, depuis Saadi
jusqu’a nous, la Perse a vu plus d’une fois se renouveler, au pied des arbres excellents, une
priére inspirée par le désir d’obtenir le bonheur de la paternité.

On se tromperait fort si 'on croyait que l'usage de suspendre des offrandes aux
branches de ces arbres est né en Perse dans les temps modernes. Des traditions certaines
nous apprennent qu'a 'époque des Achéménides, il y était déja établi. Sous le régne de
I'un de ces princes, Xerxes 1%, c’est le roi lui-méme qui, parvenu a une journée de
Sardes, s’arréte au pied d'un superbe platane, suspend aux branches de cet arbre de
riches chlamydes, des bracelets d’or, plusieurs autres offrandes, et prépose a la garde
de I'objet de sa dévotion un des guerriers du corps des immortels. Le fait nous est attesté
par Hérodote® et par ZElien.** Ce dernier écrivain place dans son récit quelques détails
que ne contient pas celui d’'Hérodote, et qui nous permettent de croire qu’il avait puisé
ailleurs que dans le livre de son célébre devancier. Xerxes, en agissant comme on le
raconte, ne faisait qu’ajouter de puériles démonstrations aux préceptes tracés dans
le Zend-Avesta, préceptes que Zoroastre disait avoir recus d’Ormuzd lui-méme, et qui
s’accordent parfaitement avec le culte des arbres en général et avec le culte du cypres
en particulier. Le Vendidad,” par exemple, ordonne de prier, d’'invoquer les arbres, et
les qualifie de purs et saints : « Approchez-vous des arbres qui croissent, dit Ormuzd a
Zoroastre dans ce livre.* Prononcez bien ces paroles prés des arbres qui croissent : je
prie les arbres purs et saints qu'Ormuzd a donnés.” Labondance et le béhescht*® sont
pour le juste qui est pur. Celui-la est pur qui est saint, qui fait des ceuvres célestes et
pures. Tirez de ces (arbres) le barsom long d’une fois la largeur (de I'arbre). Qu'il n’y ait

604

“1Dans les temps anciens, un semblable usage avait été importé de I’Asie occidentale chez les Etrusques. (Voyez
Annal. de I'Instit. archéolog. lettre citée, t. 5., p. 97.)

2 Trayels, vol. 1., p. 384, 385. — Dans ce méme volume, on trouve des détails pleins d’intérét sur le culte des
arbres en Egypte et dans quelques autres parties de I’Afrique (p. 391 et 394), comme aussi sur le platane appelé
Ménélais (p. 389).

37.,31. — Le méme historien (7., 27) fait une mention particuliére d’un platane d’or et d’'un cep de vigne, égale-
ment d’or, que Pythius, seigneur lydien qui habitait la Phrygie, avait donnés en présent a Darius, fils d’'Hystaspe.
Voy. les autres autorités citées par M. Roulez, dans ses savants commentaires sur Ptolémée Hephastion (p. 82).
Le méme commentateur rappelle (ibid. p. 37) que Priam possédait aussi un cep de vigne d’or. Antigone en trouva
un dans le trésor des rois de Perse, & Suze, aprés avoir défait Euméne et s'étre emparé de la citadelle (Diodor.
Sicul. 19., 48., 7; ed. Ludov. Dindorf). C’est probablement celui que Darius avait recu de Pythius.

4Var. histor. 2., 14. : cf. 9., 39. Eustath. ad Homer. Iliad. 2., 307.

“Le Vendidad est le vingtiéme nosk du Zend-Avesta.

% Zend-Avesta, t. 1., 2¢ partie (Vendiddd, farg. 19.), p. 416.

“’Dans le Bahman iescht pehlvi, qui passe pour étre la traduction ou le précis seulement d’un office ou d’'une
priére dont l'original zend n’existe nulle part et semble méme n’avoir jamais existé, on trouve la description de
deux arbres merveilleux et fatidiques qu'Ormuzd montre a Zoroastre : 'un porte quatre branches de métal, et
l'autre, sept. La piéce a été traduite en parsi ou persan; la version pehlvie est rare dans I'Inde. Les plus habiles
destours du Kirman, de Surate et de Bombay ne croient pas a l'authenticité de ces deux traductions, et ils ont
raison. Mais la version parsie n’en est pas moins entre les mains de la plupart des Parses ou des Guébres de I'Inde
et duKirman. (Voy. Anquetil du Perron, Zend-Avesta, t. 1., 2° partie, pag. 18 et 19.) — Le Rév. John Wilson (The Parsi
Religion, p. 252, 259, 262, 267; Bombay, 1843) a réuni divers passages qui se rapportent au culte des arbres parmi
les Parses de I'Inde.

“%Ce mot, qui équivaut a gorotman et a albordj, sert a désigner le lieu du ciel ol résident Ormuzd, Mithra, les
amschaspands, les izeds et les férotiers des bienheureux.

79



que 'homme pur qui coupe le barsom; et que, le tenant de la main gauche, il fasse
izechné a Ormuzd, aux amschaspands,” au hom de couleur d’or, grand et trés-pur,
au pur Bahman® qu'Ormuzd a établi chef du behescht.» Aussi trouvons-nous dans
le deuxiéme hi de l'izeschné™ cette formule, plusieurs fois répétée ailleurs : « Avec
ce zour,”® avec ce barsom, je prie tous les arbres donnés d’Ormuzd, purs, et je leur
fais iescht.» Ces paroles se prononcent a la suite d'une invocation dans laquelle le
mazdéiesnan adresse sa priére a Mithra, au soleil, a la lune, au feu, fils d’'Ormuzd, et a
I'eau pure et excellente, donnée d’Ormuzd.™ Bien plus, on retrouve la priére aux arbres
dans le néaesch du soleil™ et dans le néaesch de la lune,™ qui, je le répéte, doivent se
réciter I'un avant, l'autre apres le néaesch de Mithra. De telle sorte que, si les bas-reliefs
romains nous montrent Mithra placé entre le cyprés du soleil et le cypres de la lune,””
la liturgie du Zend-Avesta nous montre la priére a Mithra placée entre deux priéres,
I'une au soleil et aux arbres, 'autre a la lune et aux arbres. Dans l'iescht de Mithra, il
est dit™ que ce dieu «augmente I'eau et les arbres qui sont les délices des keschvars™;
que les keschvars sont placés sous sa surveillance et qu'il est le germe des germes.” » Le
quatriéme temps de la création, qui s’appelle le Gahanbar Eiathrem,” doit, d’apres |'ordre
de Zoroastre, se célébrer comme il se célébre encore maintenant, dans le mois de Mithra.
Or c’est pendant ce quatriéme temps qu’Ormuzd, aidé des sept amschaspands, a créé les
arbres.*” Enfin, on lit dans la priere déja citée, que « Mithra donne 2 la terre 'eau, les
arbres, les féroiiers.” » Les rapports que ce passage établit entre les arbres et les férotiers
méritent d’étre remarqués; ils nous font comprendre comment, chez les Perses, le culte
des arbres se liait a celui des féroiiers, c’est-a-dire au culte des manes ou des ombres des
saints et des héros : «Si de la terre, dit Ormuzd a Zoroastre,” croissent en abondance les
arbres qui donnent d’eux-mémes la vie, c’est pour la gloire et I'éclat des férotiers (des
saints forts et bien armés).» Plus loin,” Zoroastre prie en ces termes : «Je fais izeschné

610

e soleil et la lune, dans le Zend-Avesta, sont qualifiés du titre d’amschaspands, comme les sept conseillers
d’Ormuzd.

°1%0n n’est pas d’accord, et on ne peut 'étre, sur I'espéce a laquelle appartiennent le hom des Perses et le hom
(soma) des Indiens. Dans le Zend-Avesta, ce n’est certainement qu’'un nom générique; car, sur les monuments
figurés des Assyriens, des Phéniciens et des Perses, le hom est constamment représenté avec des formes conven-
tionnelles et trés-variées, dont aucune ne saurait étre rapportée a une espéce d’arbre connue. Quant au cypres,
il n’est pas une seule fois nommé dans les fragments qui nous restent du Zend-Avesta. Le Boun-dehesch (§ 22.) n’en
fait mention qu’en énumérant quelques-uns des arbres dont les fruits ne peuvent servir de nourriture a ’homme.

®1'Bahman est la manifestation d’Ormuzd et de Mithra comme rois du ciel (voy. Mém. de I’Acad des inscr. nouv.
série, t. 15., 2° part. p. 220-227).

12Zend-Avesta, t. 1., 2¢ part. p. 96.

B3Le zour est une eau consacrée, dont la liturgie persique prescrit un fréquent usage.

1 Zend-Avesta, loc. cit. p. 95.

15 Zend-Avesta, t. 2., p. 14.

©161bid. p. 19. — Dans cette méme priére (p. 18) on récite ces paroles : « Lorsque la lumiére de la lune répand la
chaleur, elle fait croitre les arbres de couleur d’or, elle multiplie la verdure sur la terre.»

°7Ci-dessus, p. 141.

©1815¢ cardé, Zend-Avesta, t. 2., p. 215.

¥Selon la cosmogonie du Zend-Avesta, la terre fut divisée, par Ormuzd, en sept parties appelées keschvars.

%0 Zend-Avesta (iescht de Mithra, 16° cardé), t. 2., p. 215, 216.

1Selon la transcription d’Anquetil.

22 Zend-Avesta, t. 2., p. 85.

51bid. (iescht de Mithra, 25° cardé), t. 2., p. 223.

%1bid. (iescht favardin, c’est-a-dire office des férotiers, cardé 1.), t. 2., p. 249.

%% Zend-Avesta, (iescht favardin), t. 2., p. 257.

80



aux purs, forts et excellents féroiiers des saints, qui montrent aux arbres créés a croitre
purement; qui, placés au-dessus (des arbres) donnés en abondance (comme) sur un
tréne, sont occupés a les bénir pendant le temps long (de la durée du monde) : par-l3,
ils répandent I'abondance pour les hommes donnés d’Ormuzd, sur (le monde qui est)
la voie aux deux destins, sur les grains produits avec profusion, sur les arbres, 'amour
d’Ormuzd, 'amour des amschaspands.» On a fait remarquer avant moi que 'auteur de
cette priére avait di puiser a la méme source ou les Grecs prirent I'idée de leurs Dryades
et de leurs Hamadryades, devenues, sous la plume des poétes chrétiens du moyen 4ge et
de la renaissance, des foréts et des arbres enchantés. Mais je crois avoir, le premier, il y a
plusieurs années,”™ signalé I'importation en Ftrurie de I'usage asiatique dont je parlais
tout a I'heure, celui de suspendre des péplus, des écharpes ou des morceaux d’étoffes aux
branches des arbres sacrés. Lexemple incontestable que j’en ai cité a été tiré des belles et
curieuses peintures de la grotte Marzi.

1.1.4 Pays situés entre la Perse et 'Indus, Inde, Thibet, Chine et Japon

Sur les plateaux habités de I'Afghanistin, et du royaume de Kaboul en particulier,
comme aussi dans les vallées dépendantes des chaines de montagnes qui traversent ou
qui bordent ces deux pays, on trouve, mélée avec des cedres, des chénes, des chitaigniers,
des oliviers sauvages et d’autres arbres, une grande espece de cypres. Si je ne me trompe,
elle fut remarquée pour la premiére fois, en 1808, par M. Mount Stuart Elphinstone.®”
M. Carl Ritter” n’hésite pas a la rapporter a I'espece appelée en Europe pyramidale,
bien que le voyageur anglais ne s’explique pas sur ce point et semble faire ses réserves
en disant : « A sort of gigantic cypress are also among the natives of the mountains. »
Lhabile géographe allemand n’hésite pas davantage a affirmer® que le cypres pyramidal
est du nombre des arbres dont se composent les foréts situées aux environs de Hérat,
dans I’Afghanistan, mais qu'il ne croit pas spontanément dans les vallées du Kachemr.

On peut du moins regarder comme certain que la culture du cypres pyramidal a été
importée dans ce dernier pays. Elle y est méme fort répandue, selon les témoignages una-
nimes que j’ai recueillis de la bouche de plusieurs voyageurs instruits. Elle remonte a une
époque qu’on ne saurait déterminer, mais qui peut étre suivit de pres, si elle ne 'avait pré-
cédée, I'arrivée de Zoroastre dans un pays voisin, la Bactriane, et 'inauguration des deux
cypres que ce personnage célebre placa, 'un devant le palais du roi Gustasp, a Bactres,
l'autre, devant le pyrée de Kischmer, dans le Khorassan. Ce qui me porte a présenter cette
conjecture, c’est le nom de déva-darou, 'arbre de dieu ou 'arbre divin, qu’a retenu le cy-
prés pyramidal chez les Kachemiriens. Dans leurs poémes épiques populaires, il est fré-
quemment désigné sous cette dénomination. Il y sert de terme de comparaison a peu prés
comme dans le Schah-nameh et dans les autres poémes modernes de I'Orient; et nous ver-
rons un peu plus loin que ce ne peut étre un emprunt fait aux poétes indiens. Remarquons
que déva-darou est identique avec le div-dar et le div-darou des lexiques persans ou arabes.
D’un autre cbté, les ornements que, dans les chéles de Kachemir, nous appelons impro-
prement palmes, doivent, selon toute probabilité, leur origine a I'imitation du cypres py-

% ettre citée, Annal. de I'Inst. archéol. t. 5., p. 97.

%27 An Account of the kingd. of Caubul (Lond. 1815, in-4°, fig.), p. 146.
“28Die Erdkunde, 11., 568.

B 1bid. p. 568, 569.

81



ramidal. Cette opinion semble trouver une confirmation dans la comparaison que chacun
peut faire de la forme habituelle de ces palmes avec la forme de convention qu’affectent
les cypres sculptés sur les murs des palais assyriens de Khorsabad et de Nimroud, et parti-
culiérement sur les rampes du grand escalier a Persépolis. Or cet arbre est originaire des
contrées occidentales de I’Asie, et non de la province de Kachemir. Si j’ajoute que la fabri-
cation des chiles, commune a ce pays et a la Perse, remonte a une époque fort ancienne,
de méme que le tissage des brocarts d’or ou d’argent et des étoffes de soie, ol les Persans
se plaisent a prodiguer les palmes, c’est-a-dire les cyprés, nous serons conduits a conjectu-
rer aussi qu’en Perse, comme dans le Kachemir, ce genre d’ornement a dii primitivement
étre appliqué aux étoffes riches et précieuses dont on avait, dans tout 'Orient, I'usage de
parer les statues et les temples des dieux. Ces étoffes, ainsi que celles dont on se servait
pour le costume des prétres, des rois et des dignitaires de la cour, étaient souvent char-
gées de symboles religieux. Les sculptures des palais assyriens découverts a Nimroud par
M. Layard ne laissent aucun doute sur ce point.

Quant aux traces d’un culte religieux qui, dans les provinces appelées maintenant ’Af-
ghanistan proprement dit, le Kaboul et le Kandahar, aurait compté le cypres pyramidal au
nombre de ses symboles ou de ses emblémes, nous n’en découvrons aucune. Mais on sait
combien sont rares les monuments figurés antiques et les traditions qui se rapportent a
ces contrées; et il y a tout lieu de croire que le culte du cypres ne fut pas importé par Zo-
roastre a Bactres et a Kischmer, ni adopté par le roi Gustasp, sans s’étendre dans les pays
situés au midi de la Bactriane, de la Margiane et de I'Hyrcanie.

Au-dela de I'Indus et de ses affluents, dans I'Inde anglaise, le cyprés pyramidal ne se
montre indigéne nulle part. Mais le lieutenant-colonel Fitz-Clarence,”™ traversant le pla-
teau élevé du Dékan septentrional, I'a trouvé cultivé dans les jardins d’Aurengabad, au mi-
di du fleuve Tapti. Ce fait nous autorise-t-il a penser que, dés les temps anciens, la culture
du cypres pyramidal n’était pas restée étrangeére au sol ni aux usages religieux de I'Inde?
Je n’ose me prononcer affirmativement. M. Carl Ritter se déclare pour la négative®™; et,
apres avoir constaté que des plantations de cyprés se montrent aux environs d’Aurenga-
bad, il fait remarquer que cet arbre manque absolument dans le Bengale et I'Hindoustan. Il
en conclut que le cypres a dii étre importé dans le Dékan par les musulmans, qui, observe-
t-il avec raison, aiment beaucoup a le placer sur leurs tombeaux. Cette importation lui
parait remonter au temps d’Ibn-Batoutah, c’est-a-dire vers I’an 1340 de notre ére. Toute-
fois on trouve, a diverses reprises, m’assure-t-on, une mention expresse du cypres dans les
plus anciens livres sacrés des Indiens, les Védas. Il y regoit, de méme que dans les poemes
kachemiriens, le nom de dévadarou, I'arbre de Dieu.”” De plus, il y est présenté comme I’ob-
jet d’un culte particulier auquel s’associe celui de plusieurs personnages mythologiques,
trés-analogues aux Faunes, aux Dryades et aux Hamadryades des écrivains occidentaux
de I'antiquité; circonstance qui a conduit a remarquer que ces deux derniers noms nous
offrent, dans leur composition, la syllabe dry,” identique avec drou et darou, qui, en sans-
crit, comme dans les idiomes de la Perse, signifient arbre. Mais, en méme temps, il faut

#Journal of a route across India (Lond. 1819, in-4°), p. 170.

®1Die Erdkunde, 6., p. 334.

#2Les Hindous donnent aussi le nom de déva-darou, arbre de Dieu, a une espéce de pin qui croit dans les foréts
de I'Himalaya.

3« ApDg. TIav VoV, kal dévdpov, » dit Hésychius, sub voc. ed. Alberti. Pline (Hist. nat. 16., 95., 1) pense que le
nom des Druides peut venir de ce mot grec dp0g.

82



observer que les monuments figurés qui nous restent de 'Inde ancienne ne présentent
aucun exemple de l'attribution du cypres a une des nombreuses divinités du panthéon
indien, ni de son emploi comme embléme funéraire. Il faut observer aussi que, dans tout
I'Hindoustan, on ne voit cet arbre planté aupres d’aucune sépulture, et que les poétes mo-
dernes de cette vaste contrée, au lieu de comparer au cypres, comme le font les poetes
arabes ou persans, le port et la taille de leurs héros et de leurs héroines, les comparent
a d’autres especes d’arbres qui sont indigenes sur le sol de I'Inde. C’est parmi celles qui
portent sur deux pieds séparés leurs fleurs méles et leurs fleurs femelles, que les Indiens
choisissent, je I'ai dit plus haut, les deux arbres qui, selon un trés-ancien usage, servent
a célébrer d’une maniére symbolique les noces des dieux.” J’ajoute ici que les livres reli-
gieux de ce peuple qui nous font connaitre cet usage, mentionnent aussi la coutume ot
étaient les dévots d’adopter pour fils un arbre, et de lui adresser des invocations en I'ap-
pelant « mon fils.” » Toutefois nous ne voyons pas que cet arbre f{it de I'espéce du cypreés.

Il n’en est pas de méme des arbres dont nous parlent certaines traditions qui de I'Orient
étaient passées en Occident, et qui, a I'époque de la décadence, avaient cours encore dans
I'empire romain.” Si ces traditions ne nous ont été conservées que dans des ouvrages
ou elles sont accompagnées de circonstances plus ou moins merveilleuses, fabuleuses, in-
croyables, on ne peut cependant, a mon avis, leur dénier toute authenticité, ni mécon-
naitre que, quant au fond, elles ont une origine ancienne. Ainsi, par exemple, dans I’his-
toire fabuleuse d’Alexandre le Grand, nous voyons le conquérant macédonien, a son arri-

#4Ci-dessus, p. 7. — Le culte des arbres, en général, parait avoir été fort répandu dans I'Inde. Anquetil du Per-
ron (Zend-Avesta, t. 1., 1" part. p. Ixxxiij-Ixxxvij) a tiré de I'’Ezour-Védam plusieurs passages qui mettent ce fait
hors de toute contestation. Déja les savants auteurs des Lettres édifiantes (t. 12., p. 429) avaient recueilli une tradi-
tion dont un de ces passages n’est qu'une variante. Dans d’autres traditions indiennes, il est souvent question de
I'arbre du désir des dieux et de I'arbre qui remplit tous les désirs, qualification que les Hindous donnent encore main-
tenant a leurs divinités et, par similitude, aux grands personnages historiques. (Voy. a ce sujet les observations
intéressantes de M. A. Troyer, Radjatarangini, Hist. des rois du Kachemir, trad. frang. t. 2., notes du livre 1., p. 165.)

#Voici une de ces invocations : «J’invoque comme témoins le feu dans lequel des sacrifices ont été faits par
des Brahmanes, d’apres la maniére prescrite, et le soleil qui est au ciel ; tous deux voient que je te nomme, 6 arbre,
pour remplir envers moi, a jamais, les devoirs d’un fils.» Je dois la connaissance de cette invocation au savant
indianiste nommé dans la note précédente. Déférant, avec son obligeance habituelle, au désir que je lui avais ex-
primé, il a bien voulu la traduire en francais et me la communiquer. Elle est tirée du Bhavisch yottara Pourana, que
'on sait étre un supplément ancien au Bhavischya Pourana, I'un des dix-huit pouranas composés par les commenta-
teurs des Védas. Ce supplément contient I'exposition détaillée des observances et des devoirs religieux imposés
aux Indiens, a diverses époques de leur histoire. La formule qu’en a extraite M. le major A. Troyer justifie, on
le voit, Abraham Roger d’avoir dit, il y a deux siécles révolus, que les Hindous « semblent avoir conservé encore
des restes d’un ancien magisme dans le respect qu’ils portent a un feu qu’ils appellent homan, et qu’ils regardent
comme sacré, et & un certain arbre nommé casta, dont ils n’oseraient cueillir une feuille, et en ’honneur duquel
ils batissent de petits temples. » Cette observation, si curieuse par sa date et par son exactitude, se trouve (p. 189
de la trad.) dans un ouvrage qu’en 1651 I'auteur publia a Leyde (in-4°), sous le titre un peu singulier de De Open-
Deure tot het verborgen Heydendom, c’est-a-dire, La Porte ouverte pour parvenir a la connaissance du Paganisme caché.
Ce titre est ainsi traduit dans la version francaise que Thomas La Grue donna du livre d’Abraham Roger, en 1670
(Amsterd. in-4°).

#8Le culte des arbres et les idées superstitieuses qu'il avait fait naitre se perpétuérent d’dge en age dans I'Orient,
comme dans I'Occident; 'islamisme, non plus que le christianisme, ne parvint jamais a en faire disparaitre les
derniéres traces. Lempereur Julien, qui, loin de répudier les superstitions du paganisme défaillant, s’efforcait
de leur rendre la vie, croyait aux songes et au réle qu’y jouent les arbres en particulier. Dans une lettre que,
pendant ses démélés avec 'empereur Constance, il écrivait a Oribase (Epistol. 17.), il raconte & ce médecin qu’il
a vu en songe deux arbres : des racines de I'un, qui était vieux et couché sur le sol, il en sortait un autre, jeune,
vigoureux et encore debout. Ce songe avait jeté du trouble dans I'esprit de Julien; mais un génie lui apparut, et
le rassura un peu en lui disant que le jeune arbre resterait intact et recevrait méme des forces nouvelles.

83



vée dans 'Inde, consulter 'arbre du soleil et I'arbre de la lune, qui lui répondent en indien
et en grec,” et qui, ajoute Julius Valérius,” ressemblaient a des cyprés de 'espece appelée,
selon lui, mirobolani. Dans la lettre De mirabilibus Indice, attribuée au méme conquérant, il
est question de I'arbre du soleil et de ses fruits®; les arbres sacrés des Indiens y sont éga-
lement assimilés a des cypres.”® Or peut-on se défendre de rapprocher de ces traditions
les monuments figurés asiatiques ot nous avons reconnu le cyprés du soleil et le cypres
de la lune, et notamment les médailles impériales de Perga, qui nous ont montré I'arbre
du soleil et I'arbre de la lune représentés par deux cyprés pyramidaux surmontés, I'un, de
I'astérisque du soleil, I'autre, du croissant de la lune? Peut-on aussi se défendre de son-
ger aux médailles occidentales et aux bas-reliefs mithriaques romains dont j’ai déja dit
quelque chose, et ot nous allons tout a 'heure retrouver le cypres du soleil et le cypres
de la lune ? Puis-je enfin m’abstenir de rappeler ici que de I'Orient les traditions relatives
al'arbre du soleil et a l'arbre de la lune passérent méme dans les sciences et la littérature de
I'Europe chrétienne ? Sur quelques cartes géographiques, qui remontent au moyen age,™"

637

#7C’est sans doute a l'oracle rendu par ces deux arbres que fait allusion la carte de Peutinger, par ces mots tracés
a I'extrémité nord-est de I’Asie : Hic Alexander responsum accepit. Nous lisons dans la Vie d’Apollonius de Tyane, par
Philostrate (6., 10.), que, sur 'ordre de Thespésion, chef des gymnosophistes, un ormeau salua Apollonius en lui
adressant la parole d’'une maniere distincte et d’une voix semblable a celle d’'une femme.

% Res gest. Alexandr. 3., 38-42.

#9¢f. Silv. Girald. Topograph. hibern. pars 2., cap. 4. Petri Cosmetoris Scholastic. Histor. Argentor. 1515, in-4°, —
Le célébre voyageur Marco Polo, visitant 1’Asie vers la fin du 13° siécle, rapporte, au chapitre 40. (27.) de sa
relation, que, dans la province de Tonocain ou Timochain, on trouve I'arbre seul, appelé par les chrétiens I'arbre
séche (voy. Recueil de voyag. et de mém. publié par la Soc. frang. de Géogr. Paris, 1824, in-4°, tom. 1., p. 37, 38, et p.
326). Les manuscrits donnent les curieuses variantes : arbore del Sole, arbon Solis. D’autre part, les voyageurs et les
romanciers des 13¢ et 14° siécles emploient les expressions sec-arbre, sech-arbre ou arbre-sec, pour désigner tantdt
un arbre de la vallée de Mambré, aux environs de la mer Morte (Mandeville, Relation de ses voyages, mss. francais
de la Biblioth. impériale, n° 8392, fol. 157 v°), tantét et plus généralement les terres mémes situées a I'extrémité
de IAsie orientale. Voy. Roman du comte de Poitiers (13€ siécle), publié par M. Francisque Michel (Paris, 1831, in-8°),
p- 54, v.1286; p. 68, V. 1636; et la Note supplémentaire a ce roman, placée a la suite du Roman de Mahomet et Livre de la
loi au Sarrazin (14° siécle), par MM. Reinaud et Fr. Michel. Les savants éditeurs n’ont pas omis de faire remarquer
que le passage de Mandeville sur I'arbre-sec manque dans 'édition de la relation de ce voyageur qui fait partie du
recueil de Bergeron, édition d’ailleurs fautive et incompléte. Ce passage se trouve dans les manuscrits, dans les
éditions en caracteres gothiques et dans la traduction allemande.

0« In medio autem luci sacratze arbores, simillimee cupressis frondium genere, pedum altze centenorum, erant,
quas Betrionas Indi appellant. »

®1Je crois faire une chose agréable a '’Académie en plagant ici sous ses yeux une note qu’a ma priere un de
mes meilleurs amis, M. le vicomte de Santarem, qui est a la fois un habile homme d’état et un des membres les
plus érudits de ’Académie royale de Lisbonne, a eu la complaisance de me remettre. Elle prouvera, s'il en était
besoin, combien ce savant est versé dans la connaissance particuliére de tous les documents qui appartiennent
a l'histoire de la géographie durant le moyen 4ge :

«Au 12° siecle, on remarque, pour la premiére fois, dans une mappemonde tirée de I'ouvrage manuscrit de
Lambertus, intitulé Floridus, qui se conserve a la bibliothéque de l'université de Gand et a celle de Paris, la men-
tion de l'arbre du Soleil et de I'arbre de la Lune. Le cosmographe place ces arbres dans I'India ultima, c’est-a-dire a
I'orient de la Perse.» (« Voyez ce monument dans mon Atlas, et I'analyse dans le tome 2., p. 189, de mon Histoire
de la cosmographie et de la cartographie pendant le moyen dge, etc.» )

«Dans la mappemonde du Polychronicon de Ranulphus Hydgen, ( « Cette mappemonde se trouve reproduite
dans mon Atlas. Voyez 'analyse dans le tome 2., p. 28, de 'ouvrage cilé. » ) dressée au commencement du 14° siécle
(ms. du British Museum), on remarque une légende placée dans I'Inde, qui dit : »

Hic Alexander petebat responsum ab arboribus.

«La méme légende se rencontre dans la mappemonde du musée du cardinal Borgia, dressée au commence-
ment du 15° siécle. ( « Voy. ce monument dans mon Atlas, et I’analyse dans le tome 3., p. 28, de mon ouvrage. » )
Dans cette carte, la 1égende est placée du c6té de la Perse. La voici : »

Arbores conserti (sic) quibus locutus est Alexander. C’est-a-dire :

84



ne voyons-nous pas I'Inde ou ’Asie orientale caractérisée par les mots Arbor Solis et Lune
(sic), ou par deux arbres peints ou dessinés, et surmontés des images du Soleil et de la
Lune? Un romancier du 14° siecle®” n’est-il pas plus explicite encore, lorsque, parlant de
l'arbre du soleil et de 'arbre de la lune, il les place sur le mont Tigrisonte et les déclare
semblables a des cypres? Enfin, dans I'ancien poéme italien intitulé : Alessandro Magno ou
Alessandreide, et attribué, ainsi que Il Trojano, a Jacopo di Carlo, prétre florentin, les deux
arbres fatidiques consultés dans 'Inde par Alexandre le Grand ne sont-ils pas dépeints en
ces termes*” ?

L'arbor del Sole le sue foglie hauia
Rosse si come lo oro lustrante®;
Quello della luna bianche le tenia

Si come argento chiare, candidante.

645

Ces quatre vers, on le voit, peuvent de plus servir a confirmer 'opinion ot je suis qu’en
Asie, soit a I'entrée des temples, soit dans les sculptures et les peintures religieuses, le
cypres du soleil devait étre d’or ou doré, et le cypres de la lune, d’argent ou argenté.

Tout n’est pas dit, sans doute, sur les traces qui peuvent rester du culte du cypres dans
I'Inde. Je reprendrai ce sujet dans le mémoire suivant, ot je traite de I'emploi de cet arbre
comme embléme funéraire ; mais j'aurai bien peu de chose a ajouter; et tant que la partie
des Védas ou il est question du cypres pyramidal n’aura pas été publiée, les observations
que j’ai pu recueillir sur le réle qu’il joue dans les anciennes traditions et dans les usages
des Indiens resteront trés-incompleétes et fort peu satisfaisantes.

Je ne serais pas davantage en mesure de parler avec quelque certitude des idées que
les Chinois* et les Japonais attachaient anciennement ou attachent maintenant encore au
cypres pyramidal, si notre confreére M. Stanislas Julien, dont I'obligeance est aussi inépui-
sable que le savoir, n’avait eu, a ma prieére, la complaisance de rechercher dans les livres

«La forét d’arbres auxquels Alexandre s’adressa (pour les consulter).»

«Enfin, dans la mappemonde tirée du livre trés-rare intitulé : Rudimentum novitiorum, monument géogra-
phique du 14° siécle, copié d’autres plus anciens, on remarque, au midi de la Perse, un arbre supportant les
figures du Soleil et de la Lune, avec cette légende :

Arbor Solis et Lune.» («Voyezt. 3., p. 239, de mon ouvrage. » )

«Le Soleil se trouve placé a droite, et la Lune a gauche. »

«D’apres le rapprochement que j'ai fait de ces légendes avec la lettre d’Alexandre a sa meére, extraite du
Pseudo-Callisthéne, j’ai pensé que ces légendes, ainsi que les figures ou emblémes qu’elles accompagnent, doivent
avoir leur origine dans les traditions religieuses de I'ancienne Asie.»

«En rapprochant la date de la premiére croisade de Pierre 'Hermite, qui eut lieu de 1093 4 1094, et la date
de la composition de I'ouvrage de Lambertus (1120) ol se trouve, pour la premiére fois, la mention de I'arbre du
soleil et de I'arbre de la lune, il me semble que les cosmographes occidentales ont di recevoir cette tradition de
I'Orient a I"époque des premiéres croisades. »

«Paris, le 22 mars 1852.»
«Vte DE SANTAREM. »

2 ’auteur inconnu du roman italien intitulé : Guarino ou Guerino il Meschino.

*3Chant 10.; édit. de Venise, 1627, in-12, fort incorrecte.

%445Sj come loro e rilustrante, dans une autre édition non moins incorrecte.

5Si come argento chiare e candidante, ibid.

%460n sait, depuis longtemps, que le culte des arbres est fort répandu dans le royaume de Tonquin, limitrophe
de la Chine, et dans le royaume de Bao, tributaire du Tonquin, dont jadis il était une des seize provinces. (Voyez la
relation du P. Philippe de Marini, intitulée : Delle missioni de’ Padri della compania di Giesu nella provincia del Giappone,
e particolarmente di quella di Tunkino (Rom. 1663, in-4°, lib. 2., cap. 11., p. 250.)

85



chinois et de traduire en frangais les passages ou les articles qui se rapportent a I'arbre
appelé pe. C’est le nom qu’en Chine et au Japon on donne au cypres. Voici les extraits que
le savant sinologue a bien voulu me communiquer :

«Pe 1, cypres (Pen-tsa’o-kang-mo, liv. 34.). »

«Li-chi-tchin (le compilateur du Pen-tsao) s’exprime ainsi d’aprés le dictionnaire Lou-
chou-tsing-wen, de Wei-tseu-thsai : »

«Tous les arbres se tournent vers le midi (cdté du principe Yang), mais I'arbre pe, seul,
se tourne vers le couchant; or, c’est un arbre placé sous I'influence du principe In. Le nom
de cet arbre se compose du signe générique mou 7 (arbre) et du mot pe B (blanc), parce
que le blanc est la couleur affectée a 'occident. »

«On lit dans le dictionnaire Pi-ya de Lo-tien : «Le cyprés montre I'occident, comme
I'aiguille aimantée montre le nord. »

«Ibidem. Keou-tsong-pe dit : «Quand je remplissais une charge dans la province du
Chen-si, je montai sur les hautes montagnes et je vis des milliers de cypres qui tous mon-
traient le couchant. Or cet arbre a un bois extrémement dur, et il ne craint ni la gelée, ni
la neige. »

«Ibidem. T’ao-hong-king dit : «En tous lieux on voit des pe (cypres); on préfére ceux
du mont Thai-chan; mais (pour 'usage de la médecine) il faut éviter de prendre (cueillir)
les feuilles de ceux qui sont plantés autour des tombeaux. Les meilleures sont celles qu'on
recueille en été et en automne. »

«Lauteur du Pen-ts‘ao donne beaucoup de détails sur le pe; mais ils se rapportent aux
propriétés médicinales des feuilles de cet arbre, de ses graines, etc.»

«Extrait du grand dictionnaire Tching-tseu-t'ong. »

«On lit dans I'ouvrage Ou-king-t'ong-i : « Les princes feudataires (reguli) faisaient planter
des cypres (pe) autour de leurs tombeaux. »

«Ibid. On lit dans les Annales des Han, biographie de Tong-fang-sou : « Le cypres est le pa-
lais (sic) des démons. Les démons et les esprits, dit le commentateur Yen-kou, recherchent
I'obscurité et le mystére; c’est pourquoi ils prennent les pins (song) et les cypres pour pa-
lais (c’est-a-dire, pour asile).*” »

«Dans I'Encyclopédie botanique (Kouang-kiun-fang-pou, 1. 71., fol. 16 r°), il est dit,
d’apres le mémoire intitulé Hoa-youen-ki, que «les feuilles de cypres sont la médecine
de 'immortalité (Tch’ang-sing-yo).» 1l faut, dit-on, faire sécher les feuilles de cypres, les
réduire en poudre, prendre longtemps de celte poudre, et s’abstenir de manger de toute
sorte de chair d’animaux (sic). »

Plusieurs particularités sont a remarquer dans ces passages importants, dont je ne
sache pas que personne ait encore fait usage. Et d’abord, I'affectation que mettent les au-
teurs chinois a dire que le cypreés se tourne constamment vers le couchant ne souléve-t-elle
pas deux questions intéressantes ? Faut-il croire que, par occident, ces auteurs veulent dé-
signer 'empire des morts ? Ou bien devons-nous admettre que, par occident, ils entendent

7M. Stanislas Julien ne m’a pas laissé ignorer qu'ayant consulté, a I'article Cyprés, beaucoup d’autres diction-
naires chinois, entre autres le Pin-tseu-tsien (qui a servi de base a celui du P. Basile) et le King-tsie-tsouan-kou (en
soixante volumes), il n’y a rien trouvé qui méritat d’étre cité.

86



assigner pour patrie a cet arbre 1’Asie occidentale, d’ou, en effet, il est originaire, et ou il
jouissait du privilege de représenter symboliquement les dieux créateurs, le soleil, la lune
et les planétes? 1l ne m’appartient pas de prononcer; mais si les Chinois nous disent que
le cypres est placé sous l'influence du principe In, qui, chez eux, équivaut au principe fe-
melle; et s’ils ajoutent que le nom de cet arbre se compose du signe générique arbre et du
mot qui signifie blanc, n’est-il pas trés-probable qu’en recevant de |'Asie occidentale le cy-
pres, leurs ancétres avaient appris que la cet arbre était particulierement consacré a une
divinité femelle et lunaire? Et la qualification d’arbre blanc ne nous reporte-t-elle pas au
cypres de la lune, a ce cypres qui, selon mes observations, devait étre d’argent ou argenté,
et que le poete italien cité plus haut*® caractérise en disant que ses feuilles sont blanches :

Si come argento chiare, candidante?

Bien des siécles avant ce poéte, une inscription grecque, trouvée dans le royaume de
Naples, applique également au cyprés I'épithete de blanc, Aevkn, et le consacre a Hades ou
Pluton. Ces diverses coincidences, sur lesquelles je reviendrai plus loin, ne nous autorisent-
elles pas a penser qu'il faut chercher ailleurs que dans la coutume chinoise d’affecter a
'occident la couleur blanche et de porter les deuils en blanc, l'origine de la dénomination
pe, blanc, attribuée, en Chine, au cyprés pyramidal ? Enfin, si nous lisons dans les Annales
des Han que cet arbre est le palais des démons et des esprits, ne sommes-nous pas ramenés
aux traditions qui nous ont révélé, chez les peuples de I’Asie occidentale et de I’Arabie,
'usage d’ériger des palais ou des chapelles sur les cypres consacrés aux dieux* ?

Jexaminerai plus loin® les faits qui, dans les livres des Chinois, se rapportent au cypres
pyramidal, considéré comme symbole de 'immortalité et comme embléme funéraire. Ces
faits concourent, avec les remarques qu’on vient de lire, a mettre en évidence les communi-
cations qui jadis existérent entre la Chine et 'Asie antérieure; ils semblent nous permettre
de supposer, quant au cypres, que les idées des Chinois furent communes aux habitants
du Thibet et du Japon. J'ignore toutefois si I'on posséde a cet égard des renseignements
directs, et si la culture du cypres pyramidal s’est introduite ou non chez ces deux derniers
peuples.

Les relations des voyageurs s’accordent a montrer qu’en Chine, comme dans I'Inde, le
cypres ne croit pas spontanément, mais qu’il y a été importé. M. Timkowski,”" aprés I’avoir
cherché en vain dans les foréts d’arbres verts qu’on rencontre aux environs de Pékin, I'a
trouvé trés-répandu dans les provinces plus septentrionales du céleste empire. La il est
cultivé par la main de I'’homme, et ordinairement planté, avec quelques espéces de juni-
pérus et de thuya, autour des temples et des sépultures. De son c6té, un voyageur anglais
de date beaucoup plus récente, M. Robert Fortune, ne cite point le cyprés pyramidal au
nombre des arbres verts qui sont indigénes dans les diverses parties de la Chine qu’il a
parcourues; mais il a découvert,” dans un des districts ou I'on cultive le thé, non loin de
la ville appelée Yen-tchéou-fou, une belle espece de cypres, dont les rameaux retombent
vers le sol; celle-ci croit spontanément, et il la nomme funereal cypress, cupressus funebris.

#8Ci-dessus, p. 159.

#9Ci-dessus, p. 128, 129 et 131.

#%Voy. mon second mémoire.

!Voyage en Chine, t. 2., p. 55, 80; édit. de Klaproth.

%52 A Journey to the tea countr. of China (Lond. 1852, in-8°, fig.), p. 61-64; pl. & la p. 63.

87



Quelques mois plus tard, il la retrouva, parmi des pins, dans un autre district.”® Le dessin
placé au bas de la page 239 de sa relation nous prouve que parfois cette espéce remplace
autour des tombeaux le cyprés pyramidal, et que, comme ce dernier, elle y est accompa-
gnée de quelques autres arbres verts. Ce que M. Fortune parait avoir ignoré, c’est que, dans
I'Encyclopédie japonaise, parmi les arbres odorants, on trouve décrit et figuré, a I'article Pe,
le cypres qu’il appelle cupressus funebris. Bien que le dessin en soit médiocrement exécuté,
comme la plupart de ceux qui, dans cette Encyclopédie, représentent d’autres végétaux, il
m’a été facile d’y reconnaitre ce cyprés a 'aide de la relation du voyageur anglais.

1.1.5 Egypte et littoral de Carthage

Le cypres pyramidal ne croit pas non plus spontanément sur le sol de I’Afrique, ou,
comme dans l'Inde, le Thibet et la Chine, rien n’indique méme que la main de 'homme
ait jamais été employée a planter et cultiver des foréts de cet arbre. C’est de la Syrie que,
dans les temps anciens, I'Egypte tirait tout le bois de cypres dont elle avait besoin pour
ses constructions navales.” Lors donc que nous trouvons des cypres représentés sur les
anciens édifices religieux ou sur les monuments funéraires que nous a légués I'antiquité
égyptienne, nous pouvons hardiment affirmer que les Egyptiens avaient recu de I’Asie oc-
cidentale le culte de cet arbre symbolique avec le culte de quelque divinité génératrice,
ou de quelque divinité infernale. Parmi les sculptures égyptiennes que le temps a respec-
tées, je suis en mesure de citer ou de produire plusieurs bas-reliefs et deux stéles dont le
témoignage peut étre invoqué, avec toute confiance, a I'appui d’une telle assertion.

Le premier monument sur lequel j’appellerai 'attention de I’Académie est un bas-relief
qui décore, a I'est, une des faces du grand temple de Dendérah, de ce temple que I'on sait
avoir été élevé en ’honneur d’Hathor, divinité originaire de I’Asie occidentale, et identique
avec la Vénus assyrienne ou babylonienne. Une des significations symboliques que j’attri-
bue au cypres pyramidal se réveéle ici a nos yeux d’une maniere non moins explicite que sur
les monuments figurés asiatiques qui ont été cités dans les trois premiers paragraphes de
ce mémoire. Le bas-relief dont j'entends parler, et dont un dessin est gravé dans la Descrip-
tion de I'Egypte,”™ représente, en effet, un prétre debout, accomplissant un acte d’adoration
devant un dieu male et ithyphallique, et portant de la main droite un jeune cypres pyrami-
dal, qu'il éléve vers ce dieu. C’est ainsi qu'un cylindre asiatique,” appartenant & M. Robert
Goff, nous montre un arbre de cette espéce, porté, de la méme manieére, par une prétresse
de Mylitta ou Astarté. Sur ce cylindre, dont j’ai déja dit quelques mots, ce n’est point une
offrande que fait la prétresse. Debout devant deux mystes debout aussi et armés, elle leur
présente un jeune cyprés comme un symbole de vie, c’est-a-dire comme le symbole de
cette nouvelle vie ol les pas progressifs des initiés sont marqués par les grades qu'ils se
rendent dignes d’obtenir.”” Une croix ansée, autre symbole de nouvelle vie, est gravée,

31bid. p. 70.

4] est étonnant que Vitruve (2., 9.), contrairement au témoignage de toute I'antiquité, ait pu comprendre
I’Afrique au nombre des contrées ol le cyprés croit spontanément : « Nascuntur autem he arbores (cupressi),
dit-il, maxime Cretee et Africae et nonnullis Syrie regionibus. » Si I'on trouve aujourd’hui des pieds de cet arbre
en plusieurs lieux de I’Afrique septentrionale, ils y ont été plantés de la main des musulmans.

> Antiquités, t. 4., pl. 26., fig. 1.

1] est figuré sous le n° 11 de la planche 36. (atlas) des Rech. sur Mithra.

®7Le jeune cypres que porte ici la prétresse était sans doute d’or ou doré. Cette supposition, justifiée, ce me
semble, par les observations présentées plus haut sur le cypres du soleil ou de la lumiére, rend compléte 'allusion

88



dans le champ du cylindre, entre la prétresse et les deux mystes; elle semble confirmer
I'interprétation que je donne de cette scéne, et nous rappelle que la déesse Hathér, iden-
tique, nous allons le voir, avec la Vénus qui, chez les Assyriens et les Phéniciens, présidait
aux initiations, est souvent représentée tenant a la main une croix ansée.®® Tout a 'heure
nous retrouverons un jeune cyprés pyramidal a la main d’'un personnage qui, a Edfou, dans
deux tableaux des douze mois de 'année, représente, soit le dieu générateur qui préside
au mois de t6bi, soit le mois de t6bi lui-méme, personnifié. Par ces rapprochements instruc-
tifs, on peut remonter sans peine a l'origine des dendrophories, et constater une certaine
communauté d’usages religieux entre les Assyriens, les Phéniciens, les Phrygiens et les
Egyptiens.

Malgré la forme caractéristique du cypres et ses dimensions, sur le bas-relief cité du
grand temple de Dendérah, MM. Jollois et Devilliers, a qui I'on doit la description de cet édi-
fice, indiquent dans le texte, au lieu d’un jeune cyprés pyramidal, « une espéce de pomme
de pin.» Un de nos savants confréres, M. Jomard, n’hésite pas a penser avec moi qu'il y a
inadvertance dans une pareille désignation, et que le dessin qui accompagne la descrip-
tion du bas-relief ne laisse aucun doute sur 'intention qu’avait eue le sculpteur égyptien
de représenter un jeune cypres pyramidal. Or le dieu qui recoit I'offrande de cet arbre
est celui que Champollion le jeune appelle tant6t Ammon générateur ou Mendés,* tantdt le
grand dieu générateur, Ammon-Horus.* 1l I'assimile a Pan ou a Priape, dont nous trouvons,
chezles Grecs, le culte associé a celui de Vénus-Aphrodite, de méme qu’a Dendérah le culte
d’Ammon générateur se montre associé a celui de Vénus-Hathér.

Cette derniére association mystique nous est attestée, avec plus d’évidence encore,
par deux steles égyptiennes, qui mettent le fait hors de toute contestation. Champollion
le jeune ne les a pas connues. Lune a été dessinée au Musée britannique et publiée par
M. E. Prisse.”" Elle est décrite, par M. Samuel Birch, dans le Catalogue des monuments
égyptiens de ce musée, et provient du sanctuaire d’'un temple situé en Nubie, au lieu ap-
pelé Abou-Sembil. Par son style, elle appartient a la série des monuments qui remontent
au temps ol régnaient, en Egypte, les premiers rois de la 19° dynastie. Deux scénes ou ta-
bleaux occupent la face antérieure de cette stele; elles y sont superposées I'une a 'autre.
Dans la premiére, c’est-a-dire dans la partie supérieure du monument, on voit une déesse
qu’au premier abord on pourrait croire entiérement nue, mais dont le corps, comme celui
d’Isis, est, en réalité, couvert d’'un vétement long, trés-collant et trés-transparent. Elle est
vue de face,® debout et les pieds posés sur le dos d’'une lionne ou d’un lion qui, tourné
de gauche a droite, lui sert et de monture et de piédestal. Dans la main droite, elle tient

a l'initiation aux mysteres, qui se découvre sans peine dans le célébre récit de Virgile, ot la Sibylle ordonne au
pieux Enée d’avoir 4 la main, pour descendre aux enfers, un rameau d’or, détaché de I'arbre sacré.

#8Champollion le jeune, Panth. égypt. pl. 18. — Voy. mes Rech. sur le culte de Vénus, pl. 14 D, n°® 5 et 5a; et mes
Observat. sur la croix ansée (Mémoires de I’Acad. des inscr. t. 17., 1" part. p. 374).

9Panthéon égypt. texte pour la pl. 4.

0 Mémoires de I'Acad. des inscriptions et belles-lettres, nouv. série, t. 15., 1™ partie, p. 112.

1Revue archéologique, troisiéme année, numéro du 15 février 1847; Monuments égyptiens, pl. 37. — La stele que
jindique ici est reproduite dans mes Rech. sur Vénus (atlas, pl. 14 F), d’apres une réduction du dessin original de
M. Prisse. Elle a depuis été répétée, en divers pays, dans plusieurs ouvrages ou dissertations archéologiques. M.
Prisse (Monum. Egypt‘ p. 7) cite deux antres stéles du méme genre, mais plus petites, qui se conservent également
au Musée britannique.

2 Egyptian Room, n° 308.

“3Cette disposition est rare sur les monuments égyptiens.

89



664

une tige de lotus; cette tige, en s’enroulant autour de la main, forme un cercle* et porte
une fleur épanouie, accompagnée de deux boutons, allusion manifeste a I'idée de la géné-
ration, au nombre trois, qui était consacré a Vénus,* et a la triade dont elle faisait partie
chez les Assyriens et les Phéniciens, comme chez les Egyptiens.* Ici, dans sa légende hié-
roglyphique, elle recoit un nom et une qualification que M. Prisse interpreéte ainsi : « Koun,
reine absolue du ciel. » M. le vicomte Emmanuel de Rougé, comme on le verra plus loin,
dans une lettre pleine d'intérét et de savoir, qu’'il m’a fait I’honneur de m’écrire, n’admet
cette lecture qu'avec quelque doute. Il hésite a lire Ken® plut6t que Kesch le nom de la
Dame du ciel**; mais, a 'exemple de M. Prisse et de M. Birch, il assimile cette déesse a la
Vénus assyrienne, nommée, sur d’autres monuments égyptiens, Hathér ou Athyr. Je n’avais
pu me défendre d’établir une semblable identité au moment méme ou je connus la stéle
du Musée britannique par le dessin que M. Prisse voulut bien m’en communiquer avant
de le publier. En présence de ce dessin, ma mémoire me rappela et la Vénus assyrienne
de Yazili-Kaia, également montée debout sur une lionne ou un lion,” et une multitude
de figures d’autres déesses, de dieux, de prétresses et de prétres que des monuments asia-
tiques™ représentent placées aussi debout sur des lions, sur des taureaux ou sur d’autres
animaux symboliques. Je ne pouvais avoir oublié que tel ne fut pas l'usage suivi par les
sculpteurs ou les peintres d’Egypte, lorsqu’ils eurent a reproduire les images des dieux ou
des personnages réputés d’origine égyptienne.” A la gauche de la déesse de notre stele
est sculptée debout une divinité mile, dont la barbe est taillée en pointe, comme celle des
dieux assyriens ou phéniciens, particularité caractéristique, qui ne se montre jamais dans
les images des dieux de 'Egypte. Le nom de cette divinité male est écrit en caractéres hié-
roglyphiques, et se lit, selon M. Prisse, Ranpo ou Renpho; selon M. Birch et M. de Rougé,
Renpou (? Réseph). Ce nom nous ramene dans I’Asie occidentale, tout comme la forme de

“Ce cercle, que nous retrouverons sur la seconde stéle (pl. 11 ci-jointe), ne nous rappelle-t-il pas celui qui est
une partie intégrante du sceptre de la Vénus assyrienne de Yazili-Kaia, également placée debout sur le dos d’'un
lion ou d’une lionne ? (Voy. Recherches sur Vénus, atlas, pl. 2.)

#5Voy. Recherches sur Vénus, p. 203, 204. — La Vénus représentée sur la seconde stele égyptienne (pl. 11 ci-
jointe) porte a la main une seule fleur de lotus; mais son bras gauche est orné d’un triple bracelet qui me semble
reproduire I'allusion directe que fait au nombre trois le bouquet de trois fleurs de lotus placé dans la main de la
déesse sur la premiére stéle (Recherches sur Vénus, atlas, pl. 2.).

6yvénus, en Orient et en Occident, était considérée comme une divinité triple, c’est-a-dire comme reine du ciel,
reine des vivants ou de la terre, et reine des morts ou des enfers (voy. Ibid. p. 40-44, 47-51, 71, 72, 74, 75, 97-100, 226, 227).
C’est pourquoi le nombre trois lui était consacré, et pourquoi aussi on lui donnait deux parédres ou assesseurs,
qui formaient avec elle une triade particuliére.

7M. S. Birch lit Ken.

80n voit comment cette qualification de Dame du ciel nous raméne a Méléket-aschschamaim (Reine des cieux), a
“Hpa, & Aéonowva (Domina) et & Regina ceeli, noms ou qualifications qu’Astarté, Junon et Vénus, divinités identiques,
recevaient chez les Hébreux, les Grecs et les Latins.

9Rech. sur Vénus, p. 126-130; atlas, pl. 2.

°Parmi les nombreux cylindres que je pourrais citer, il faut distinguer surtout celui qui est reproduit sous le n°
12 de la pl. 4 de I'atlas de mes Rech. sur Vénus. On y voit, debout sur une lionne ou une pantheére, une prétresse de
Mylitta, coiffée, vétue et armée comme devaient I'étre certaines images qui, chez les Assyriens, représentaient la
déesse elle-méme. Une pierre gravée, de travail romain, que j’ai publiée dans le méme ouvrage (pl. 19., n° 8), nous
montre une Minerve panthée, également debout sur un lion, et accompagnée du symbole du taureau, comme la
Vénus assyrienne de Yazili-Kaia. J'ai publié aussi (ibid. pl. 17., n°® 9 et 9a, et n° 10) les dessins d’'une amulette et
d’un scarabée de terre émaillée, qui proviennent d’Egypte, et qui représentent chacun une divinité male, placée
debout sur un lion. Ici I'imitation d’un type asiatique se déceéle non moins évidemment que sur I'intaille romaine.

71Cette remarque n’a point échappé & M. Chr. Walz; il fait trés-judicieusement observer (De Nemes. Greecor. p.
9) que tout, dans la figure qui représente Vénus-Hathér sur la stéle du Musée britannique, est étranger a I'art

égyptien.

90



la barbe du dieu qui le porte. A la droite de la déesse, on remarque un second dieu; celui-
ci est ithyphallique; le premier éditeur de la stéle le nomme Amon-Ra, le Fécondateur. Ce
dieu est I’Ammon-Horus de Champollion, qui, en le surnommant ainsi, ne connaissait pas
I’étroite alliance que la stéle d’Abou-Sembil établit entre Amon-Ra et Vénus-HAthér, Nous
allons retrouver ces deux divinités dans les mémes rapports sur une seconde stele, de plus
ancien style, o M. de Rougé lit le nom du dieu ithyphallique : Min-Amon-Ra. Ici, a ses c6tés,
est placé un embléme trés-expressif de génération : une tige fleurie de lotus, plantée entre
deux cypres,” qu’on pourrait prendre pour les symboles asiatiques du soleil et de la lune.
Leur sommet s’incline vers la déesse en signe d’adoration; et c’est ainsi que nous verrons,
dans le mémoire suivant, deux cyprés courber leur téte vers un autel et une urne funé-
raire, sur deux lampes romaines,” et vers la croix du Christ, sur des tombeaux du moyen
age. Nous retrouvons deux cypres dans la seconde scene sculptée sur la stéle que je décris;
elle en occupe la partie inférieure. Le sommet des deux arbres n’est pas incliné; et, au lieu
d’étre plantés aupres d’une fleur de lotus, ils sont placés entre les trois pieds ou supports
d’une table ou d’'un autel™ couvert d’offrandes et posé devant une divinité femelle, assise,
coiffée du diadéme d’Osiris qu’on appelait atew, et armée d’une lance, comme Astarté sur
les médailles asiatiques, comme Aphrodite a Lacédémone, en souvenir des fonctions belli-
queuses et de 'hermaphroditisme attribués a un type primitif.”” Notre déesse armée est,
de méme que la déesse Ken ou Kesch, une autre forme de la Vénus assyrienne; mais son
culte, dans ce second tableau, n’est pas associé, comme dans le premier, au culte d’Amon-
Ra et de Renpou. Son nom se lit Anta™ ou Anata™ dans la 1égende hiéroglyphique gravée
aupres d’elle; il y est accompagné des qualifications de Dame du ciel et de Régente des dieux.
Un acte d’adoration, avec offrande, s’accomplit devant I'image de la déesse par trois per-
sonnages : un chef de famille dont le nom est en partie effacé, sa sceur et son fils. Celui-ci

677

2Cet embléme est reproduit sous le n° 2 de ma planche 10. Comme la triple fleur de lotus placée a la main de
la déesse, sur la stéle du Musée britannique, il rappelle le nombre trois, qui était consacré a Vénus (Recherch. sur
Vénus, p. 203, 204), et la triade divine dont elle fait partie. On remarquera de plus que la fleur de lotus dépasse de
beaucoup, en hauteur, les deux cypres, de méme que, sur la face antérieure du trone votif de la Déesse de Syrie
(pl. 5., n° 1), le cyprés qui représente cette divinité domine le cyprés du soleil et le cyprés de la lune.

3Pl 19.,n° 1 et 2.

4Voy. pl. 10.,n° 1.

*De méme Mithra, chez les Perses, d’apres ce type primitif, était une divinité androgyne, armée non-
seulement d’une lance, mais de plusieurs autres armes qui sont détaillées et décrites avec le plus grand soin
dans le Zend-Avesta (t. 2., p. 211, 222, 223, et surtout p. 229 et 230).

76Selon la lecture de M. de Rougé et de M. Prisse. Ce dernier pense qu’on peut aussi lire Tanata (avec le T, article
féminin), et considérer ce nom comme l'origine primordiale du mot grec 6dvatog, la mort. Mais si cette lecture
était admise, Tanata, ce me semble, devrait plutdt nous rappeler la déesse Tanath ou Taneth des inscriptions pu-
niques découvertes dans I’Afrique septentrionale, et la déesse Tanaitis ou Anaditis des auteurs occidentaux, I'une
et l'autre identique avec la Vénus-Anahid des Assyriens, qui, sans nul doute, était une divinité armée comme
I'Astarté des Phéniciens, comme le Mithra des Perses, comme 1’Aphrodite de Lacédémone, comme la Minerve
des Grecs et des Romains, avec qui elle se confondait primitivement. Sur le nom d’Anta et sur plusieurs autres
particularités propres a 'unique stele ot il est écrit, on lira avec beaucoup d’intérét les remarques contenues
dans la lettre de M. de Rougé que je transcris plus loin.

77Selon la lecture de M. Birch (loc. cit.). Ce savant, dont I'autorité en ces matieres est fort grande, remarque,
dans ses Observations on two Egyptian cartouches, recently found at Nimroud (Transactions of the royal Society of litter. 2d
series, vol. 3., part 1, p. 161, 162), que c’est a partir des 18° et 19° dynasties que, sur les monuments égyptiens,
on commence a trouver les divinités assyriennes Baal et Astarté, le dieu phénicien Renpou ou Réseph, la déesse
mohabite Ken, et la déesse arménienne et assyrienne Anata ou Anaitis. — M. le Dr. R. Lepsius, dans un savant
mémoire, intitulé : Uber den erst. eegypt. Gétterkreis (p. 30 du tirage & part), place la déesse Hathur ("ABwp, A@poditn)
au septiéme ou au huitiéme rang des dieux de Memphis, c’est-a-dire la derniére, et au huitiéme rang des dieux
de Thébes, c’est-a-dire I’avant-derniére. Ici, il I'associe a Hur (Horus).

91



porte, de la main droite, une tige fleurie de lotus, ce qui nous ramene a la fleur de lotus
placée dans la main de la déesse Ken, dans le premier tableau, et a la fleur de lotus qui
fait partie de 'embléme sculpté aupres d’elle, derriere le dieu ithyphallique. De la main
gauche, le jeune homme parait tenir une colombe, offrande dont la Vénus asiatique reven-
dique l'usage primitif.

La seconde stele que j'ai annoncée appartient au musée du Louvre. Elle représente,
comme la premiére, une divinité femelle, vue de face, debout sur un lion, et placée entre
deux assesseurs ou paredres divins, Amon-Ra ithyphallique et Renpou.” Ici nous retrou-
vons, a c6té du premier de ces dieux, une tige fleurie de lotus, plantée sur un autel, entre
deux cypres de 'espéce pyramidale. La déesse, dans sa légende hiéroglyphique, porte le
nom d’Atesch ou (? ) Satesch, mais ne s’identifie pas moins que Ken et Anta ou Anata avec
Vénus-Hathdr, et par conséquent avec Vénus-Mylitta et Vénus-Astarté. Elle est nue; tou-
tefois une ceinture est attachée au-dessus de ses hanches. A mes yeux, cette ceinture est
une des particularités qui ne contribuent pas peu a nous révéler I'origine asiatique de la
déesse; car personne n’ignore que Mylitta, Mithra et leurs sectateurs portaient une cein-
ture nommée kosti dans le Zend-Avesta. C’est le keotdg des Grecs et le cestus des Latins,
qu’avait seule le droit de ceindre Vénus-Uranie,” identique avec Mylitta. D’autre part, la
téte de la déesse est ici surmontée du disque de la lune placé entre deux grandes cornes de
vache.® Une telle coiffure nous rappelle tout a la fois les monuments asiatiques qui nous
montrent Astarté tantdt sous la forme d’une vache allaitant son veau,”" tantét sous celle
d’une femme a téte de taureau ou de vache®; et les images égyptiennes qui représentent
Hathor sous les traits d’une femme a téte de vache, dont le front est orné d’un disque posé
entre les deux cornes,” ou sous la forme d’une femme a téte humaine, enveloppée dans
la peau d’une vache dont la téte, pareillement ornée d’un disque, vient s’ajuster sur la téte
de la déesse, de maniére a former une espéce de diadéme.® Ainsi, remarquons-le bien,
Vénus-Atesch,”™ sur la stele du Louvre, se présente a nos regards comme une divinité so-
laire et lunaire a la fois : solaire par le lion qui lui sert de monture ou de piédestal, lunaire
par le disque placé entre ses cornes de vache. Ces deux titres réunis nous avertissent que
primitivement elle était androgyne. C’est aussi en souvenir de ce dernier caracteére que le
grand bas-relief de Yazili-Kaia®™ représente la Vénus assyrienne ou phénicienne debout
sur le lion solaire et accompagnée du taureau lunaire; elle porte de plus un sceptre sur-

8P, 11. — Le corps de la déesse, le disque placé entre les deux cornes de vache implantées sur sa téte, et la
criniére du lion qui lui sert de monture, sont peints en rouge ple. Cette particularité n’est pas sans intérét. Le
cuivre fut consacré a Vénus, parce qu'il est rouge; et il ne faut pas oublier que cette couleur était, en général,
celle des dieux générateurs asiatiques, et, en particulier, celle de Mithra et de Bacchus. Dans le Zend-Avesta, le
feu créateur est appelé feu rouge, fils d’'Ormuzd; et 'arme de Mithra, la harpé primitive, est I'oreille de cuivre rouge.
Sur les monuments mithriaques d’époque romaine, la tiare de ce dieu est parfois peinte en rouge, comme nous
le montre un fragment de bas-relief qui se conserve au musée Chiaramonti. (Rech. sur Mithra, atlas, pl. 78.,n° 1.)

De Dea syria, § 32.

#0Cette coiffure avait donné lieu a Champollion (Mus. Charles 10., p. 24, n° 433) de présumer que la stele repré-
sente la déesse Ioh ou la Lune.

“1voyez ci-dessus, p. 59 et 60, note 4.

%2 Recherches sur Vénus, p. 135, 136; atlas, pl. 3., n° 1.

S Champollion le jeune, Panth. égypt. pl. 18. — La figure que j'indique ici est reproduite sous les n°* 5 et 5a de
la pl. 14 D de I'atlas de mes Rech. sur Vénus.

¥ Recherch. sur Vénus, atlas, pl. 14 E.

M, Prisse (loc. cit.) lit ce nom Atsch ou Atosch. Remarquons qu’une princesse de Perse s’appelait Atossa.

% Rech. sur Vénus, atlas, pl. 2. M. Texier, Descr. de I'Asie Min. 1€ part. pl. 78.

92



monté du croissant de la lune. Sur la tablette assyrienne de feu le baron Roger,” Mylitta,
debout sur un taureau, se montre avec une téte de lion, au lieu d’une téte humaine.*®®

La petite stéle qui me permet de faire ces divers rapprochements remonte a une
époque plus ancienne que la stéle citée du Musée britannique. M. de Rougé® croit y
reconnaitre le style du siécle de Toutmes 3, ou plutdt du dernier régne des rois de la 18¢
dynastie. Elle est de pierre calcaire, taillée en forme de porte et sculptée sur ses deux
faces et sur les tranches ou épaisseurs. Sa provenance n’est pas connue. Le dessin que
j’en donne ici,” et qui la reproduit avec les dimensions de l'original, est le premier, si
je ne me trompe, qu'on en ait publié jusqu'a ce jour. Il a été exécuté sous les yeux de
M. de Rougé, qui déja avait décrit ce monument, mais d’'une maniére succincte, dans le
Catalogue du musée confié a ses soins éclairés.”” A ma priére, il a bien voulu, dans la
lettre qu’on va lire, décrire plus amplement cette précieuse stéle et me communiquer les
savantes observations qu’elle lui a donné lieu de faire :

«Monsieur, »

«J’ai réuni, comme vous me 'aviez demandé, mes notes sur la déesse représentée de-
bout sur un lion dans la stéle (4, 433%%) du musée du Louvre; en voici le résumé : »

«Cette déesse, que je crois d’origine asiatique et seulement implantée en Egypte, 2 la
suite des expéditions de la 18° dynastie, nous est connue par trois monuments : 1° la stele
précitée, du Louvre; 2° la stéle du British Museum, publiée par M. Prisse dans son Choix de
monuments, pl. 37., et par vous, Monsieur, d’aprés lui, dans vos Recherches sur Vénus (atlas,
pl. 2.); 3° une stéle du musée de Turin, portant le n° 89.»

«La stele du Louvre est bien conservée; une partie des couleurs qui rehaussaient la
sculpture est encore visible; la couleur de chair, rose d’un ton clair, qui couvrait le corps de
la déesse est surtout remarquable. »

«Au centre de la scéne, on voit une divinité féminine représentée de face, entierement
nue et debout sur un lion passant, c’est-a-dire dessiné de profil et dans 'attitude d’une
marche tranquille. Une légére ceinture était peinte au-dessus du pubis; la couleur n’a pas
tenu. La coiffure est caractéristique : les cheveux, rassemblés en deux grosses masses, se
recourbent a droite et a gauche du cou en deux grosses boucles, qui ressemblent a des vo-
lutes retournées. Cette coiffure appartient, dans le panthéon égyptien, a la déesse Hathor.
Il en est de méme du disque soutenu par deux cornes en forme de croissant, qui compléte
la coiffure de la déesse. Elle tient de la main droite un bouquet composé d’une fleur de

7 Rech. sur Vénus, p. 130-132; atlas, pl. 17.,n°* 1, 1a, 1b.

*80n voit comment, par des procédés variés, I'art hiératique, sans s’écarter des bases fondamentales du lan-
gage symbolique écrit, parlé ou figuré, parvenait a exprimer une méme idée. Aux trois exemples que je viens
d’emprunter a la série des monuments figurés de Vénus, ne faut-il pas ajouter ceux que nous fournissent la stele
citée du Musée britannique et un cone asiatique de mon ancienne collection ? Chermaphroditisme de la déesse
et son caractére a la fois solaire et lunaire, ne sont-ils pas exprimés, sur la stéle (Rech. sur Vénus, pl. 14 F), par le
lion, par le symbole du principe humide placé dans une des mains de Ken, et par le serpent méle et le serpent
femelle réunis dans I'autre main; sur le cone (ibid. pl. 1., n° 1), par deux serpents surmontés, I'un, des rayons du
soleil, 'autre, du croissant de la lune, et placés dans les mains d’une divinité moitié homme, moitié femme?

% Notice des monum. égyptiens du Louvre, p. 87, n° C, 86; 2° édit. (Paris, 1852).

#0PL 11.

%1 Notice, etc. loc. cit.

%2 Ancien numéro; elle est décrite dans ma notice sous le n° C, 86.

93



lotus et de deux boutons; sa main gauche soutient un serpent. Aupres de la téte on lit la
légende : »

1=n = it m o
«Sa TeSch NeV-t Pe HeNT NeTeR-ou NiV. »

«Atesch ou Satesch (? ), maitresse du ciel, régente de tous les dieux. »

«Le nom de la déesse est trés-important; c’est pourquoi j’ajouterai ici que j'ai trouvé
plusieurs variantes qui me paraissent éclaircir la valeur du premier caractere 1, jusqu'ici
douteux. 11 y a, par exemple, dans le Rituel funéraire, une série de personnages qui se
retrouve deux fois (chapitres 144 et 147); le second porte le nom de Sati-ha. Il est écrit dans
le premier endroit /1517, et dans le second [¥"; il en résulte que, suivant toute apparence,
le signe Test syllabique et se pronongait sat. Les signes syllabiques sont, a volonté, escortés
de leurs compléments phonétiques, comme ici Vde slett=; cependant, comme on ajoute
quelquefois aux radicaux une s préfixe (causative), il serait possible que la valeur de 1 fat
seulement at.*” Je reviendrai sur le nom Satesch quand j’aurai décrit toute la stele. »

«A droite de la déesse, figure Ammon dans sa forme ithyphallique, accompagné des
attributs ordinaires de cette forme. Sa légende n’est pas tout a fait celle qu’on trouve ha-
bituellement : »

B b T "L~ B |

«MiN®*? AMeN-RA N&a PeHPeH HeR HéSe-w OUeR-t NeTeR Naa. »

«Min-Amon-ra, le plus grand des vaillants, le supérieur de sa grande demeure, dieu
grand.»

«Remarquez, je vous prie, cette qualification : le plus grand des vaillants, ou peut-étre
mot a mot : le grand de la vaillance; elle établit une analogie entre ce dieu et le second pa-
rédre de la déesse Satesch. »

«Celui-ci est représenté debout, de profil; au premier abord, on remarque sa coiffure,
composée d’'un diadéme sur lequel se détache une téte de gazelle, et sa barbe, exactement
semblable a celle que les artistes égyptiens donnent partout aux Asiatiques. Aucune divini-
té égyptienne n’en porte une semblable. Sa main droite tient une lance, et sa main gauche,
la croix ansée ¥, signe de la vie divine. Sa 1égende le nomme Renpou :»

i S N I L R e ) e 4 SR

«ReN POU NeTeR N&& NeV eR NeHeH HiK Té TeN NeV PeHPeH eM CheN-nou PA-ou
NeTeR-ou.*”” »

“J"ai trouvé, depuis que ceci est écrit, des variantes qui semblent devoir faire préférer la lecture at, Atesch.

La véritable prononciation du nom spécial de la forme ithyphallique d’Ammon est encore 'objet de nom-
breuses contestations.

>Je ne puis entrer ici dans des détails philologiques; je me bornerai a remarquer, 1° que dans le mot peh-ti
ou pehpeh, Nsert de phonétique (nagoy « pars posterior » ) et 4 4 de déterminatif; 2° que - wl doit se lire paou et
désigne un ensemble de dieux, ce que j'expliquerai ailleurs.

94



«Renpou, dieu grand, seigneur des siecles, roi éternel, seigneur de la vaillance parmi les
dieux (ou dans le séjour des dieux).»

«Soit qu'on ait considéré ici ce dieu comme accessoire, soit qu'on l'ait identifié
avec Ammon, il est a remarquer qu'il n’est pas rappelé dans les actes d’adoration qui
remplissent le reste de la stéle; ceux-ci s’adressent uniquement a Satesch et 8 Amon-ra. »

«Le bas de la stéle, les deux tranches et toute la partie postérieure sont couverts par
des actes d’adoration que prononcent un magistrat nommé Houi, & et toute sa fa-
mille. Ces formules contiennent quelques particularités dignes de remarque, et d’abord
plusieurs titres y sont donnés a la déesse; entre ceux déja signalés de dame du ciel et de
régente des dieux, on y lit : 1° la qualification de = — «régente des deux mondes, » ce qui
s'applique ordinairement a I'Egypte, mais peut aussi s’entendre du monde en général; 2°

e \, «déesse nourrissant le monde. » Cette traduction, donnée par Champollion, me
laisse des doutes; c’est d’ailleurs un titre qui appartient ordinairement 8 Amon-ra, comme
dieu supréme, 3° A~ ¥ schera-t our R4, «fille ainée du Soleil ; » ce qui est un nouveau
trait de ressemblance avec Hathor, 4° —.. S M T25=W), meri-t en Rd, out’d en Toum, «'ai-
mée de Ra, I'ceil de Toum; » cette qualification se rapporte, comme vous le savez, aux deux
principales formes de I'astre, considéré comme soleil levant et comme soleil couchant. La
personne qui donne ce dernier titre a Satesch indique de plus le caractere infernal de la
déesse, en lui demandant de lui faire voir ses beautés dans la région inférieure :»

U N N SN TE I N

« TA-t MAA-3 NoWRe-ou-t &M NeTeR KeR. »

Mot a mot : « Da videam decora tua in orco.»
«Ce caractere funéraire est encore plus tranché dans I'invocation du chef de la famille,
— W% Houi; voici ce qu’il demande a Satesch : »

- 4 — 9
== [> X Ic- q*‘gé%
— == - 10 -

«T&-s KRaS NoWRe-t Ha CheT Adou. »

«Qu’elle donne une sépulture bonne apres la vieillesse. »

«Tel est, Monsieur, I'ensemble des qualifications de la déesse; mais je veux aussi vous
faire remarquer celles que prennent les femmes qui I'invoquent sur ce monument. La pre-
miére se nomme W1 W v 1\, Tacharou. Ce nom, qui signifie littéralement «la Syrienne, »
n’est pas rare sous les 18° et 19° dynasties; il indique des tendances qui ne peuvent vous
échapper. Cette femme prend le titre de : odiste de sa maitresse, .- (hosi en hent-s) ; cette
indication me porte a penser que Satesch avait, a 'époque de notre stele, obtenu un culte
public dans quelque partie de I'Egypte.*” Cette conjecture se confirme par la qualification
que prennent les autres femmes. Elles se disent toutes X —u—, VeK-t-s «sa servante.» Le
fils de Houi se qualifie seul X V2 VeK eN AMouN «serviteur d’Amon. » »

% Ce mot curieux, déterminé par le vieillard courbé sur son baton, Hf, a été souvent confondu avec our « grand, »
m ol ’homme marche droit, tenant le baton de commandement. La phonétique, écrit complétement, est AN
déou. (Conf. oyw, «finire,» eyaoyw, «deficientes.» )

“7Probablement a Thebes, puisque le dieu Amon-ra est qualifié sur ce monument : supérieur de sa grande de-
meure.

95



«Je vous ai dit, Monsieur, que je regardais cette stéle comme appartenant a la 18¢ dy-
nastie; les noms propres, le style et le tracé des hiéroglyphes me rappellent 'époque de
Thoutmes 3. 1l faut remarquer néanmoins que le nom d’Amon n’a pas subi le martelage
qui défigure ordinairement les stéles de cette époque; la petitesse du monument aurait
pu facilement le soustraire a cet outrage officiel. J'inclinerais néanmoins, a cause de cette
circonstance, a le placer tout a la fin de la 18° dynastie. »

«La stele du British Museum me semblerait un peu plus récente, quoique son style se
rapproche beaucoup du méme type. Ici la déesse a perdu sa nudité primitive; elle est en-
veloppée, comme Isis ou Hithér, d’'un vétement long et collant; sa chevelure est toujours
enveloppée de la méme fagon; mais elle n’a plus son disque sur la téte. Le lion, a I'enco-
lure fortement caractérisée, du monument du Louvre, est devenu une lionne. La déesse,
quoique bien reconnaissable, a changé de nom; sa légende se lit : bty Z, Ken (?),
«dame du ciel.» C’est ce nom que M. Prisse a rapproché des mots coptes keN, KoyN «si-
nus, pudenda.» (Il faudrait le retrouver une seconde fois pour bien établir la lecture; la
forme un peu large du second signe — laisse des doutes entre —, Ken, et —, Kesch.) Les
dieux parédres, Amon ithyphallique et Renpou, ont les mémes caractéres que sur la stele
du Louvre; il faut seulement observer qu'ici la déesse présente a Renpou deux serpents
au lieu d’'un. Ce monument est malheureusement moins riche en légendes que celui du
Louvre, mais il est complété par une seconde scéne, extrémement curieuse. Une déesse,
coiffée du diadéme ordinaire d’Osiris, nommé atew, est assise, vétue a I'égyptienne; elle
tient de la main gauche une lance, comme Renpou, et de la main droite la hache de combat.
Cette belliqueuse divinité porte le nom d’Anta, 1, auquel les analogues asiatiques ne
mangquent pas. Ses qualifications ~= 2212111, «dame du ciel et régente des dieux, » I'iden-
tifient avec la divinité que nous venons d’étudier. Les personnages qui sont devant elle lui
adressent leur hommage dans des termes qui ne nous apprennent rien de nouveau. »

«Dans la stéle de Turin, la déesse est nue, le pubis noir; mais le nom et la coiffure sont
comme sur la stele de Paris; elle est accompagnée des deux mémes dieux. Ce monument
est de la 19° dynastie et d’origine thébaine.”® »

«Si le nom douteux de Ken ne nous fournit que peu de renseignements sur la patrie
primitive de notre déesse, il n’en est pas de méme heureusement pour les noms d’Anta et
de Satesch ou Atesch. Elle devient ici la déesse éponyme de deux villes qui figurent parmi
les conquétes de la 18° et de la 19° dynastie, et qui nous conduisent directement en Asie.
Vous savez, Monsieur, tout ce qui reste a faire pour que nous puissions étre guidés un peu
plus nettement dans la géographie de I’Asie antique. C’est pourquoi, sans vous proposer
une identification positive pour la ville nommée Atesch ou Satesch, 1 = L., qui est citée
bien souvent dans les papyrus et les monuments, je me contenterai de vous indiquer ici
les principaux renseignements qui peuvent aider a chercher sa position : 1° sur la grande
inscription des campagnes de Toutmes 3, transportée de Karnak au Louvre, on lit (lig. 7)
que ce roi, se dirigeant vers le pays des Rotennou, s’approcha de Satesch, la pilla et la rasa;
2° Séti 1", dans son expédition d’Asie, la désigne comme appartenant au pays d’Amara
(Rosell. M. R. pl. 53.), que M. Birch rapproche des Amorrhéens. Ce savant a fait remarquer
aussi que notre ville était en rapport fréquent avec les Chétas. Elle faisait probablement

%M. Prisse cite encore au British Museum une stele trés-effacée et un fragment ou se trouve la méme déesse.
Ces monuments n’ont pas été publiés. Le fragment est précieux, en ce qu’il porte au revers la figure de Ramses 2,
ce qui enléve toute incertitude sur son époque.

96



699

partie de leur confédération,” ot il faut, sans aucun doute, reconnaitre les fils de Chet ou
Chittim de la Bible, qui nomme méme tous les rois de la Palestine o*an 21 «les rois des
Chittis » (2. Rois, 7). D'un autre c6té, Satesch est trés-fréquemment mentionnée, ce qui doit
faire conjecturer qu’elle se trouvait sur la route ordinaire des expéditions dirigées contre
la Mésopotamie. On la trouve aussi figurée dans une sorte de plan ou vue perspective de
la marche de I'armée égyptienne, qui a été publié par Rosellini (M. R. pl. 91.).»

«Le nom d’Anta se retrouve tout aussi clairement dans la ville nommée Béitd-anta,
c’est-a-dire «la demeure d’Anta. » Cette ville figure dans les conquétes du grand Ramses
et de Séti 1¢, son pére. La composition du mot nous conduirait directement en Palestine.
Les planches, assez fautives, de Burton (Excerpta, 16.) permettent cependant de reconnaitre
qu’on a conservé, dans le nom de cette ville, le déterminatif dieu, ?ﬂ, au nom d’Anta, 1%
et le déterminatif O3, demeure, au mot baita, n'a ; de sorte " que le sens, demeure de la
déesse Anta, qui ressort du nom == de cette ville, était bien compris des Egyptiens eux-I{t
mémes. La Bible nous présente le nom parfaitement identique Beit-anat, My n3, dans le
territoire de Nephthali (Jos. 19., 38). Ce nom, comme celui de Bet-schems, a pu étre appliqué
a plusieurs villes, puisqu’il est constant qu’Anat ou Anta est le nom d’une grande divinité
du pays; mais 'indication du livre de Josué n’en devra pas moins étre mise en premiére
ligne, quand on voudra déterminer de plus pres la position de nos deux villes. »

«Enfin, Monsieur, je retrouve la déesse Anta, d'une maniére assez inattendue, dans le
nom d’une princesse a qui le grand Ramsés accorda un rang élevé, et qui parait avoir rem-
pli, pendant un certain temps, les fonctions de régente. Elle a été signalée par Champollion,
a Ipsamboul, sous le nom de Batianti. Ce nom propre se lit exactement comme celui de la

ville que je viens d’étudier, Baita-Anta : Q Seulement le mot bait ne porte plus le déter-
minatif habitation, C3. Aussi je ne saurais dire si la princesse avait recu le nom de la ville
par souvenir de la conquéte, ou si le nom divin Anta avait été combiné avec quelque autre
élément sémitique, tel que n3, «fille.”™ » Bat-anat serait un nom féminin des plus réguliers.
Quoi qu'il en soit, ce nom est une médaille de plus qui nous atteste I'influence des idées
religieuses de 'Asie a la cour de Séthos 1" et de Ramsés 2, et vous savez déja, Monsieur,
combien de faits curieux se rattachent a cette influence et y trouvent leur explication. »
«J'ai I'’honneur de vous assurer de mes sentiments les plus dévoués. »

«Vicomte EMM. DE ROUGE. »
«Paris, le 6 juin 1852.»

Les remarques qu’on vient de lire et celles dont je les avais fait précéder servent a confir-
mer, par le témoignage authentique de trois steles égyptiennes, d’ancien style, I'identité
de la Vénus des Egyptiens avec la Vénus des Assyriens et des Phéniciens. De plus, ces deux
précieux monuments nous montrent que, chez les Egyptiens, dés une époque reculée, le
symbole du cyprés pyramidal, arbre vert qui, je le répéte, est originaire de I’Asie occiden-
tale et non de I'Egypte, se trouve intimement lié au culte de Vénus-Hathdr, représentée
sous deux formes et avec trois noms différents, et au culte de deux divinités males, qui

“Je crois que c’est cette ville qui est désignée dans les papyrus historiques sous le nom métaphorique de épine
dorsale des Chétas.
0n trouve une variante écrite benta-anta, qui peut se rapporter a la prononciation arabe bent pour le mot

fille.

97



servent d’assesseurs ou de paredres a la déesse, et dont I'un parait étre aussi d’origine asia-
tique; l'autre est ithyphallique, comme Hermés ou Mercure, dont nous voyons, en Orient
et en Occident, les images accompagnées parfois du méme arbre symbolique.™

Sur un des bas-reliefs qui, a Theébes, décorent le plafond d’une des salles du palais de
Rhamses 2, nous retrouvons deux cypres pyramidaux. Ce bas-relief est un tableau des
douze mois de I'année personnifiés, et 13, les deux arbres sont placés au-dessus d’un au-
tel ou d’un édicule, tout aupres d’'un personnage ithyphallique,” qui représente le mois
appelé tobi, ou le dieu générateur qui préside a ce mois et que Champollion le jeune dé-
signe sous le nom d’Ammon-Horus.” Or c’est dans le mois de tobi que tombe, assure-t-on,™
’équinoxe vernal; ou, comme le dit le méme savant,” tobi est le premier mois des récoltes.

A Edfou, dans un temple couvert de sculptures, Champollion dessina lui-méme™” deux
tableaux ol sont aussi figurés les douze mois personnifiés.”” Ici les idées de génération,
de vie et de reproduction qui s’attachent a I'idée du printemps, ne sont point aussi éner-
giquement exprimées qu’elles le sont dans le tableau sculpté au Rhamesséum de Thébes.
Le personnage qui, a Edfou, représente le mois de tobi, ou le dieu générateur qui préside a
ce mois, n’est pas ithyphallique; mais il porte, de la main droite, un jeune cypres pyrami-
dal, symbole de vie, et, de la main gauche, une croix ansée, autre symbole de vie. De plus,
on remarque un arbre de méme espéce parmi les signes hiéroglyphiques dont se compose
la légende gravée aupres du mois de tobi ainsi personnifié. Cette 1égende est absolument
la méme dans les deux tableaux d’Edfou. On peut s’en convaincre en jetant les yeux sur
les n°® 4 et 5 de la planche 10 ci-jointe, qui reproduisent les deux images du mois de t6bi
d’apres les dessins de Champollion, réduits et publiés par M. Biot.”

Le premier de ces deux savants académiciens, commentant les tableaux des mois sculp-
tés a Edfou et au Rhamesséum de Thebes, commet deux erreurs, je le dis a regret. 1l veut™
qu'a Edfou le dieu qui représente le mois de t6bi tienne dans la main «un chaton de pal-
mier.» «Ce personnage, ajoute-t-il, porte le nom de wqtea, Schftba, dans la composition
duquel entre, en effet, le mot Ba, nom du chaton de palmier dans les textes hiéroglyphiques,

71Ci-dessus, p. 25-27, 108-111.

2Ce bas-relief, réduit d’aprés un dessin rapporté de Thébes par Champollion le jeune, a été publié par M. Biot,
en téte des planches qui accompagnent son beau Mémoire sur 'année vague des Egyptiens, inséré dans le tome 13
des Mémoires de I’Acad. roy. des sciences, p. 553-707.

"%Voyez ce groupe dans la réduction des dessins de Champollion, publiée, par M. Biot, sous le n° 3 de la planche
dumémoire cité dans la note précédente. — Le n° 3 de la planche 10, que je joins ici, reproduit seulement les deux
cypres et l'autel placés derriére le dieu ithyphallique.

7*Mémoire cité, p. 111, 112.

%M. Biot, mémoire cité, p. 622, 623, 632.

7% Champollion le jeune, mémoire cité, p. 112.

7Voyez le mémoire cité de M. Biot, p. 618.

"%1bid. pl. 3., fig. 1 et 2.

"Mém. cité, pl. 3., fig. 1 et 2. — J'ai voulu recourir aux dessins originaux de Champollion, qui m’eussent per-
mis de reproduire moins réduites les deux images du mois de t6bi tirées des tableaux d’Edfou, et 'embléme tiré
du tableau du Rhamesséum de Thebes. Ces dessins se sont égarés, et, jusqu’'a présent, il a été impossible de les
retrouver. La perte en serait d’autant plus regrettable, que la représentation de sujets astronomiques ou de calen-
driers est rare sur les monuments égyptiens, et que, par une négligence ou un oubli dont on a peine a se rendre
compte, le tableau du Rhamesséum de Thebes et les deux tableaux d’Edfou, si importants a étudier, n’ont été
publiés ni dans le grand ouvrage de feu Champollion, ni dans celui de feu Rosellini. Espérons que les publications
de la Commission prussienne, qui a visité avec tant de soin les monuments antiques de 'Egypte, combleront une
si fAcheuse lacune.

7OMém. de 'Acad. des inscr. nouvelle série, t. 15., 1" partie, p. 111, 112.

98



lequel recoit ici, pour déterminatif, I'image de ce méme chaton. Le tableau du Rhames-
séum, poursuit Champollion, consacre le mois de t6bi, le premier mois des récoltes, au grand
dieu générateur Ammon-Horus, le Pan égyptien, représenté sous sa forme ordinaire, et
ayant aussi a c6té de lui deux grands chatons de palmier mdle.» On voit, par cette derniére
phrase, que I'auteur, bien qu’averti ici par les dimensions de I'objet dont il s’agit, confond,
une seconde fois, le cyprés pyramidal avec le chaton du palmier. Il suffit cependant de je-
ter un coup d’ceil sur les planches de la Description de I'Egypte (histoire naturelle), ou d'un
ouvrage quelconque de botanique, pour se convaincre que la forme et la disposition du
régime ou de la grappe de fleurs que portent, soit le palmier dattier, soit le palmier doum,
n’auraient pas dii exposer le célebre académicien a la méprise que je suis obligé de relever.
D’autre part, les habiles agyptologues que j’ai consultés, tout en avouant qu’a Edfou la
1égende hiéroglyphique du mois de tbi est trés-difficile a interpréter, reconnaissent una-
nimement I'impossibilité de trouver un mot qui signifie chaton de palmier, dans le groupe
de signes hiéroglyphiques dont 13, selon Champollion, serait formé le nom wqrea, Schft-
ba. Un savant étranger, M. le Dr. R. Lepsius, dont 'opinion est d’un si grand poids dans
ces questions, va plus loin, et n’hésite pas a dire que la derniére partie de ce nom, dont il
donne la transcription sous la forme Schefteb, offre trés-vraisemblablement le nom méme
du mois de tbi.™

On me pardonnera peut-étre d’avoir autant insisté sur ces deux points, lorsque j'aurai
indiqué les conséquences importantes qu’il est possible de déduire de la présence du cy-
pres pyramidal dans les tableaux des mois a Edfou et au Rhamesséum de Thébes. Et d’abord
remarquons que cette présence ne contribue pas peu a nous révéler l'origine étrangere,
et par conséquent asiatique, du calendrier sacré représenté dans ces tableaux. D’une part,
le cyprés caractérise, pour ainsi dire, I'Asie occidentale; d’autre part, le calendrier hiéra-
tique de Thébes et celui d’Edfou divisent 'année en deux sections de six mois chacune,™ et
non en trois tétrades, comme devrait le faire un calendrier d’origine vraiment égyptienne,
c’est-a-dire établi d’apres les phénoménes climatériques propres a 'Egypte.”” D’une autre
part enfin, c’est dans le mois de tébi, nous dit M. Biot,”* que tombe 1'équinoxe vernal. Or le
dieu générateur Ammon-Horus ou Ammon-Ra, ithyphallique au Rhamesséum de Thebes et
sur les deux steéles citées, préside au mois de t6bi, et se montre a nos regards, la comme a
Edfou, caractérisé par 'attribut du cypres, par un arbre qui, dans toute I’Asie occidentale,
nous I'avons vu, est un symbole de vie consacré aux dieux créateurs ou générateurs, et
dont la graine, remarquons-le bien, se récolte et se séme au printemps.” A Thébes et a Ed-
fou, le tableau des douze mois de I'année assigne donc a cette saison le caractére qui lui est
propre sous le climat régulier de I'Asie occidentale, c’est-a-dire le caractere de la saison qui
voit se manifester sur la terre la germination, la feuillaison, la reproduction des étres, une
nouvelle vie enfin.”* Mais si ces phénomeénes naturels ne s’observent en Egypte qu’aprés

e transcris ici en entier le passage ou cette opinion se trouve énoncée : « Memphitisch Twsi, thebanisch
Twee, heisst der fiinfte Monat, griechisch Tupi geschrieben. Im Rhamesseum steht ihm der ithyphallische Gott
~F vor, in Edfu derselbe, aber mit dem Namen Schefteb. Die Vermuthung liegt nicht fern, dass in dem zweiten
Teile dieses letzteren Namens, der des Monats enthalten sei. » (Einleitung zur Chronologie der Zgypter, p. 138.)

"2Voyez le mémoire cité de M. Biot et les planches qui 'accompagnent.

BVoyez, a ce sujet, les observations que j’ai présentées dans mes Recherches sur Vénus, p. 225, 226.

"“Mémoire cité, p. 622, 623, 632.

"5M. Percennius Nolanus, cité par Caton, De R. R. 151.; cf. 48.

76C’est dans le méme esprit, n’en doutons pas, que, chez les Romains, a I'’équinoxe du printemps, et en confor-
mité d’un usage emprunté a la Phrygie, on dressait des pins en ’honneur de la Mére des dieux (Pline, H. N. 16., 14.,

99



le solstice d’été, il faut nécessairement conclure, pour la seconde fois, que les tableaux des
mois, 2 Thébes et 4 Edfou, représentent, non un calendrier d’origine égyptienne et en har-
monie avec les anomalies climatériques propres a 'Egypte, mais un calendrier importé’™”
d’un pays a climat régulier dans cette célébre contrée, avec des institutions hiératiques
dont il était impossible de le séparer.” Ne suit-il pas de 1a qu’un tel calendrier dut étre ap-
porté chez les Egyptiens, au plus tard, pendant la période qui vit 'Egypte recevoir le culte
des divinités assyriennes et phéniciennes que I'on reconnait sur les monuments érigés
par les rois des 18° et 19° dynasties ? Et, parmi ces divinités importées, la Vénus qu’adorait
toute I’Asie occidentale n’occupe-t-elle pas le premier rang? Cette déesse, qui, en Asie et
en Europe, donna deux de ses noms au cypres pyramidal; cette déesse qui, selon la théo-
logie asiatique, avait sa place marquée a I'équinoxe du printemps et paraissait montée
sur le Taureau,”™ symbole du premier mois de cet équinoxe dans I'ancien calendrier dés
Chaldéens d’Assyrie; cette déesse, sur les deux steles égyptiennes, nous la retrouvons ac-
compagnée tout a la fois, comme sur les monuments asiatiques, du symbole du cypres et
de deux personnages qui forment avec elle une triade divine. Un de ces personnages, dans
les calendriers sculptés a Thebes et a Edfou, se montre comme le protecteur ou comme
la personnification méme du mois égyptien de tébi, dans lequel tombe I’équinoxe vernal

15. Julien, Orat. in Matrem deor. p. 168). Cf. le passage cité plus haut de Julius Firmicus (De error. profan. relig. 28.,
p. 103). — Le pin, arbre toujours vert comme le cypreés, et, comme lui, symbole de vie, était, a ce titre, consacré,
non-seulement a la Mére des dieux ou Rhéa, mais aussi a Vénus et a Mithra. Les monuments figurés en font foi.

"Voyez Rech. sur Vénus, p. 225, 226.

78] me sera peut-étre permis de rappeler ici que, dés 'année 1833, j’avais signalé ces importations. Loin de trou-
ver faveur, mes idées rencontrérent une opposition passionnée, qui s’est perpétuée bien longtemps. Plus qu'un
autre j’ai donc, ce me semble, quelque droit & me réjouir de la presque unanimité avec laquelle on commence
enfin a reconnaitre I'influence religieuse, philologique et scientifique qu’exerca sur I'Egypte ’Asie occidentale,
cette belle contrée qui dut étre civilisée de bonne heure, parce qu’elle fut tout 2 la fois le berceau du genre hu-
main, le lieu ol se conserverent les traditions, et le lieu aussi ol s’illustra dans les sciences et les arts la caste
sacerdotale des Chaldéens, qui a fait la gloire de la Babylonie et de I’Assyrie. Un jour viendra, j’aime a 'espérer
dans l'intérét d’une science qui est en progres, un jour, dis-je, viendra ot une étude approfondie et comparée
des institutions religieuses et civiles, du langage symbolique, des phénomeénes climatériques et des productions
naturelles de I'Asie occidentale et de I'Egypte, conduira méme a reconnaitre, tout aussi unanimement, que l'ac-
tion directe de la premiére de ces deux contrées sur la seconde remonte bien au-dela des 18° et 19° dynasties
égyptiennes. En attendant ce jour désiré, je ne me laisserai pas de répéter que, physiquement et historiquement
parlant, le double fait de la population et de la civilisation doit étre considéré comme bien plus ancien dans I’Asie
occidentale qu’en Egypte. Aussi, dés a présent, peut-on dire, quant a I'Orient, sans méme excepter la Phénicie,
que I'Egypte a beaucoup regu et trés-peu donné.

"Porphyre, De Antr. nymph. 24., p. 22, 23, ed. Van Goens. Mém. de 'Acad. des inscript. t. 15., 2 partie, p. 230-
236. Recherches sur Vénus, p. 130-132; atlas, pl. 17., n°® 1, 1a, 1b. — Le n° 17 de la pl. 14 G de ce dernier ouvrage
reproduit un groupe qui, sur un vase d’argent d’époque romaine, trouvé aux environs de Vienne en Dauphiné, et
orné des quatre saisons personnifiées, représente le printemps. Ce groupe nous offre Vénus assise sur le taureau
équinoxial et entourée de plusieurs petits Amours; composition rare, qui, rapprochée d’un passage de Virgile
(Georgic. 1., 217, 218) bien souvent cité, mais pas toujours compris,

Candidus auratis aperit quum cornibus annum

Taurus ... ...
est un exemple précieux et mémorable de la fidélité et de la persévérance avec lesquelles les artistes, comme les
poetes de I'antiquité, nous ont transmis d’age en age les traditions hiératiques les plus anciennes. Sur d’autres
monuments figurés, qui ne représentent pas les quatre saisons, nous voyons la Vénus asiatique placée debout
sur un taureau (Recherch. sur Vénus, p. 130-132; pl. 17, n°* 1, 1a, 1b), ou assise sur deux taureaux (ibid. p. 128, 129;
pl. 3 B, n° 1). C'est ainsi que, dans le panthéon des Indiens, la déesse Parvati, qui a tant d’analogie avec Vénus
et Junon, se montre tant6t assise sur un taureau (ibid. pl. 14 D, n° 7), tant6t chevauchant sur un quadrupéde de
méme espéce (ibid. n° 6), tantdt enfin assise sur un trdne, a c6té de Giva, et posant un pied sur un lion, pendant
que son divin époux pose un pied sur un taureau (ibid. n° 4).

100



et 13, caractérisé, ainsi que ce mois et cet équinoxe, par le symbole du cypres, il est au
lieu et place du mois de t6bi, c’est-a-dire, théologiquement parlant, il est placé au seuil de
I'équinoxe du printemps, de méme que la déesse dont il est I'assesseur. Enfin nous verrons,
dans le mémoire suivant, Vénus présider aux cérémonies funébres en Egypte, comme en
Asie, comme chez les Grecs; et son arbre symbolique, le cypres, tout étranger qu'’il est au
sol égyptien, ne le verrons-nous pas aussi figurer, en méme temps qu’elle, dans les pein-
tures qui, en Egypte, ornent les caisses de momie ? J’avais donc quelque raison de dire,
au début de ce mémoire, que parfois, lorsque 'histoire reste muette, un symbole tiré des
productions de la nature peut nous révéler le fait des communications d’une nation avec
une autre, et nous apprendre que telle ou telle divinité, tel ou tel usage religieux, que
I’on croyait propres a un peuple trés-anciennement civilisé, sont néanmoins des emprunts
faits par lui a un peuple plus ou moins voisin.

Ajoutons que le Rhamesséum de Theébes et les deux steles décrites ci-dessus ne sont
pas les seuls monuments o, jusqu’a ce jour, on ait trouvé deux cyprés figurés aupres du
personnage divin qui tout a la fois est un des assesseurs de Vénus-Hathor et le protecteur
du premier mois de 1'équinoxe vernal. Ce sont aussi deux jeunes cypres pyramidaux que
'on reconnait sans hésitation sur un des autels qui, dans une peinture du sanctuaire de
Karnak, sont placés a c6té de ce dieu.”” Ici, il est ithyphallique, et Champollion™ le désigne
sous le nom & Ammon générateur ou Mendés. Entre ces deux arbres, qui sont peints en vert,
et qui nous rappellent les deux cypres plantés a c6té de Vénus-Astarté, d’Artémis ou de
Mithra, sur les monuments asiatiques, on voit s’élever, comme sur les deux steles citées,
une tige fleurie de lotus; la fleur est bleue; elle s’épanouit au sein d’un calice peint en rouge
et en jaune.”” Cet embléme religieux a été gravé, avec la figure du dieu ithyphallique, dans
la Description de 'Egypte, ™

723

et reproduit par Champollion dans son Panthéon égyptien™ ; mais
il n’a donné lieu, de sa part, a aucune remarque. Ce savant I’a méme complétement passé
sous silence, et, par conséquent, nous laisse ignorer s’il prenait ici les deux cypres pour
deux grands chatons de palmier, comme il I'a fait plus tard en décrivant le tableau des
mois sculpté au Rhamesséum de Thébes.

D’autres parties de I’Afrique civilisée, ot le cypres pyramidal ne croit pas spontané-
ment, avaient sans doute, comme I'Egypte, recu de I’Asie occidentale le culte de cet arbre
avec celui de quelque divinité génératrice. Nous pouvons méme tenir pour certain que
ce symbole fut du nombre de ceux que les Phéniciens portérent, avec le culte d’Astarté,
dans les colonies qu'ils établirent sur les cotes septentrionales de I'Afrique, a 'ouest du
Delta. Toutefois nous n’en avons qu’une preuve indirecte; elle se tire des traditions rela-
tives aux rites funébres qui étaient en usage chez les Carthaginois. Je dois donc différer de
la produire jusqu’au moment ot je serai amené a considérer le cyprés comme un embléme
funéraire.

Ne doutons point que si les révolutions politiques dont Carthage fut le théatre

720 Apres tous les exemples que j’ai cités de la présence du cypres sur les monuments figurés égyptiens, on peut
s’étonner de ne point trouver cet arbre parmi les végétaux placés, par Horapollon, au nombre des hiéroglyphes
dont il donne la signification.

"21Panth. égypt. texte pour la pl. 4.

7220n voit comment un art hiératique, assujetti a des régles conventionnelles, a reproduit dans cette fleur, outre
I'idée de I'’hermaphroditisme et de la génération, quatre des couleurs, le bleu, le rouge, le jaune et le vert, que
l'antiquité attribuait aux divinités génératrices, et qui rappellent le ciel, le feu, le soleil, et la vie ou le printemps.

3 Antiquités, t. 3., pl. 47.,n° 2.

724p]. 4.

101



n’avaient pas détruit ou dispersé les monuments d’un culte apporté de Tyr par les
fondateurs de la nouvelle cité, nous aurions, dans les antiquités figurées, comme dans les
livres sacrés des Carthaginois, d’aussi fréquents exemples de I'attribution du cypres a la
déesse Astarté que nous en fournissent les antiquités qui, sur le sol de la Phénicie, ont
survécu aux bouleversements politiques et physiques. Et ce que je dis ici de Carthage doit
s’entendre également de tous les établissements que les Phéniciens avaient formés sur
les cotes de I'Afrique septentrionale.

102



1.2 Deuxiéme Section — Occident
1.2.1 Gréce et colonies grecques

Si le culte du cyprés pyramidal fut importé de I'Asie antérieure dans ce vaste continent
qui renfermait I'Egypte et le territoire de Carthage, ne devons-nous pas nous attendre a
le trouver aussi établi dans 'archipel situé entre les cotes de 'Asie et celles de la Grece, et
dans plusieurs parties du continent européen? Nous savons que, dés une haute antiquité,
le culte des arbres, en général, et des arbres verts, en particulier, était fort répandu dans
plusieurs iles de la mer Egée et de la Méditerranée, dans la Thrace, la Gréce, I'ltalie, la
Germanie, les Gaules, I'Ibérie, la Lusitanie. C’est sans doute a l'institution d’un tel culte
qu'il faut rapporter 'antique usage de consacrer aux dieux des foréts, des bois, et d’y pla-
cer leurs temples, leurs statues, leurs autels.” Des troncs d’arbres servirent a fagonner
les premiéres images des divinités de la Gréce; et Pausanias,™ lorsqu'il rappelle cette cou-
tume, place I'ébéne et le cypres en téte des différentes especes d’arbres employées par les
anciens a faire des xoana. De bonne heure, en effet, et certainement a une époque anté-
rieure a la fondation en Asie des premiéres colonies grecques, le culte asiatique du cypres
avait pénétré dans la Gréce comme dans la Thrace; et si Ovide’ nomme cet arbre parmi
ceux qui vinrent se ranger autour d’Orphée,™ attirés par le charme irrésistible des sons
que le chantre de Thrace savait tirer de sa lyre, Pausanias,” de son c6té, reconnut dans
I'Argolide, au milieu d’un cupressetum, les ruines de I'antique temple de Jupiter Néméen qui
avait été érigé prés du bourg de Némée, a quinze stades environ de 'antre du lion terrassé
par Hercule. Enfin, dans I’Arcadie, le mont Erymanthe, également célébre dans I'antique
1égende d’'Hercule par la victoire que remporta sur un sanglier ce héros d’origine asiatique,
était lui-méme couvert d’une plantation de cypres.”™

En quittant I’Argolide, cette province a laquelle se rattache avec éclat la légende de
Persée, autre héros asiatique, le voyageur grec™ nous signale, sur la route d’Argos a Tégée
et au milieu des beaux cypres qui couvraient entiérement le mont Lyconé, le temple d’Ar-
témis Orthia.”™ Ce temple, bati au sommet d’une montagne dont le nom, Lyconé, fait allu-
sion a la lumiére, renfermait trois statues de marbre blanc, qui représentaient Latone avec

%Cet usage dut naitre du besoin de continuer a célébrer les cérémonies religieuses dans des lieux retirés,
couverts, mystérieux, comme les bois et les foréts, alors que 'accroissement successif de la population et les
progrés de I'architecture, de la sculpture, de la statuaire, obligérent le sacerdoce a restreindre a la célébration
des mysteéres ou des initiations, 'emploi des grottes et des antres sacrés.

7268,,17., 2.

2 Metamorph. 10., 106.

"8pierius Valerianus, connu aussi sous le nom de Valeriano Bolzani, rapporte, dans ses Hieroglyphica (52., 8.),
mais sans citer aucune autorité, qu’une statue de bois de cypres avait été consacrée a Orphée, dans la ville de
Libethre, prés du mont Olympe, qui sépare la Thessalie de la Macédoine. Voici en quels termes il parle de cette
statue et d’un prodige qu’on lui attribua du temps d’Alexandre le Grand : «Et in Lebethris Orphei simulacrum
ex cupresso cultum, quod cum Alexandri temporibus sudorem multum emisisset, omnibus eo prodigio perterre-
factis, responsum est ab Aristandro, viro sapiente, bene sperandum, siquidem quod nunc opus Alexander aggre-
deretur, ob rerum gestarum magnitudinem maximum esset sudorem et laborem poetis ac Musarum cultoribus
allaturum. »

72.,15., 2.

°0vide nous I'apprend dans ces deux vers (Heroid. Epist. 9., v. 87, 88) :

Ut Tegeaeus aper cupressifero Erymantho
Incubet, et vasto pondere leedat humum?
712.,24., 6.
2peut-étre ce surnom d’Orthia était-il en rapport avec la forme droite du cyprés, image symbolique de la déesse.

103



ses deux enfants, Apollon et Artémis.”” L'ordre que suit Pausanias, en énumérant ces trois
figures, nous autorise a croire que Latone était placée entre Apollon et Artémis, comme
la Vénus assyrienne, meére des dieux, est elle-méme placée entre ces deux derniéres di-
vinités, ou entre le cypres du soleil et le cypres de la lune, sur les monuments figurés
asiatiques que j'ai cités dans la premiere section de ce mémoire. Le récit de notre auteur
mérite d’étre rapproché des détails que nous trouvons dans un passage de Strabon™ dont
précédemment je n’ai dit que quelques mots. Il s’agit d’un bois sacré, nommé Ortygie, et
planté de plusieurs sortes d’arbres, mais surtout de cypres. Ce bois, dont le nom est un de
ceux que portait anciennement I'fle de Délos, était situé non loin d’Ephése et traversé par
le Cenchrius, petit fleuve o Latone, disait-on, fit ses ablutions aprés avoir mis au monde,
dans cette contrée, Apollon et Artémis, qui eurent pour nourrice une femme également
appelée Ortygie. Aussi Strabon nous apprend-il que, dans un des temples que renfermait le
bois sacré, on voyait la statue de Latone portant un sceptre, et accompagnée d’'un groupe
composé de ses deux enfants et de leur nourrice Ortygie, qui les tenait chacun par la main.
1l y a donc lieu de croire que le cypres fut consacré a Latone, mére des dieux, aussi bien
qu'a Vénus et a Rhéa, qualifiées chacune mére des dieux, et, comme Latone, assimilées a
la Nuit, divinité essentiellement génératrice. Et si, dans I’Asie occidentale, les monuments
figurés ou les traditions nous ont montré le cypres du soleil et le cypreés de la lune attri-
bués a Vénus, a Rhéa et a la déesse de Syrie; si, comme j’en ai fourni la preuve, le cypres
fut nominativement consacré a Apollon et a Artémis chez les Grecs asiatiques, ma supposi-
tion, quant a Latone, se trouve confirmée par la loi hiératique qui transmettait aux jeunes
divinités les symboles et les attributs de leur pere ou de leur mére.

La Grece, par conséquent, doit nous offrir plus d'un exemple de I'attribution du cy-
prés a Apollon et a Artémis. Et d’abord, notons ici que, selon le témoignage expres de
Pindare,™ les lambris du temple d’Apollon a Delphes,” ou du moins d’une des cella de ce
temple,”” étaient de bois de cypres. Notons aussi que trés-anciennement, sur le mont Par-
nasse, consacré a Apollon et aux Muses, ses fideles compagnes, il existait, au milieu d'un
cupressetum, une ville qui, primitivement appelée Cyparissia, fut ensuite nommée Apollo-
niade.

Les médailles impériales de deux villes de I’Argolide, Epidaure et Trézéne, fournissent
des témoignages non moins explicites. Parmi les premiéres, je citerai deux piéces long-
temps attribuées a une prétendue ville de Cyparisus ou Cyparissus, dont on ne pouvait, et
pour cause, indiquer la position topographique; elles furent frappées en 'honneur d’An-
tonin le Pieux. Au revers de la téte de cet empereur, elles nous montrent, l'une et I'autre,
une chévre allaitant un jeune enfant au pied d’'un grand cypres.” Sestini commet I'erreur

La statue de Latone, ainsi placée sur la montagne de la lumiére, avec ses deux enfants, qui représentent, l'un
le soleil, I'autre la lune, nous rappelle que le nom de Latone emporte avec lui le sens de nuit ou d’une chose cachée.
J'ajoute que le nom de Damia, donné a la déesse dans une tradition qui la fait arriver du pays des Hyperboréens a
Délos, signifie, en zend et en sanscrit, ténébres. Cette remarque, si je ne me trompe, n’avait pas encore été faite.

4Geogr. 14., p. 639, 640.

7 Pythic. 5., 52.

6C’est ainsi que Winckelmann (Opp. t. 6., p. 162) entend le passage de Pindare.

7Feu M. Avellino (mémoire cité, p. 8, note 3), s’appuyant sur un commentaire du scoliaste de Pindare, croit
que les mots kunapicovov péAadpov, dont se sert le poéte, s’appliquent, non a tout le temple, mais seulement a
la cella ol Arcésilaiis consacra son char.

$Mionnet, sans faire remarquer que Sestini, dans I'écrit intitulé : In Catalogi musei Hedervariani partem primam
Castigationes (p. 46, n° 6012), restitue a Epidaure les médailles dont il s’agit, classe, avec doute cependant, parmi
celles de I'lle de Crete, la médaille impériale décrite par Sestini dans ses Lettere numismatiche (Continuazione, t. 3.,

104



de désigner I'enfant sous le nom d’Apollon.” Feu M. Avellino,” mieux inspiré, prend ici le
cypres pour I'image symbolique de ce dieu, et 'enfant pour Esculape, nourri a 'ombre de
I'arbre consacré a son pére. Le savant archéologue napolitain n’oublie pas de rappeler que,
selon les traditions grecques qui avaient encore cours du temps de Pausanias, Esculape en-
fant aurait été découvert, dans le pays des Epidauriens, par le chevrier Aresthanas,” ou par
Autolaiis, fils illégitime d’Arcas.” Les monnaies impériales d’Epidaure qui ont pour revers
un sujet si habilement interprété, sont encore rares. La Bibliotheque impériale de Paris en
posséde deux depuis peu d’années seulement; leur état de conservation laisse beaucoup
a désirer. Elles proviennent de la collection formée, au musée Hedervar, par le comte de
Wiczay, et ne sont pas d'un méme flan.”” Je les ai fait dessiner avec soin, et placer sous
les n°* 1 et 2 de la planche 21 ci-jointe. Au revers, la premiére offre, coupées par le haut,
les trois lettres EIII, gravées du méme c6té que le cypres, et les deux lettres terminales
N, placées a 'exergue. Les lettres AAYPI, qui sont ici presque entiérement effacées, se
voient nettement au revers du n° 2; de sorte qu’en rapprochant les deux médailles, on a la
légende entiére EMMIAAYPIQN, « des Epidauriens. » 1l existe au cabinet impérial de Vienne
un autre exemplaire de la piéce n° 2. Neumann en a donné’ un dessin trés-inexact, o
I’on ne retrouve pas le jeune Esculape allaité par la chévre. Le dessin qu’a publié Sestini’*
d’un quatrieme exemplaire, semblable a celui de Vienne et tiré du musée Bondacca, est
un peu moins mauvais. Enfin il en indique un cinquiéme exemplaire dans le musée Sancle-
mente.” En 1846, M. Th. Panofka, dans une savante dissertation intitulée : Asclepios und
die Asklepiaden,” nous a fait connaitre deux autres médailles impériales qui offrent, au re-
vers, le méme sujet que ces cing piéces : 'une porte I'effigie de Caracalla, et se conserve au
médaillier impérial de Vienne™; I'autre, ot nous retrouvons 'effigie d’Antonin le Pieux,
est déposée dans le médaillier royal de Copenhague.” L'habile académicien de Berlin rap-
porte, sans hésitation, la premiére a Epidaure, mais ne sait a quelle ville il convient d’at-
tribuer la seconde; il indique avec doute Cyparissie de Messénie, ou Cratie de Bithynie.
Comme les six autres cependant, celle-ci appartient a Epidaure.

Parmi les monnaies impériales de Trézéne qui nous offrent le cypres, je trouve deux
moyens bronzes a citer : le premier représente, au revers de la téte de Septime Sévere, un
temple placé sur une colline qui s’éléve entre un cerf et un cypres™; le second, qui est
a l'effigie de Julia Domna, porte le méme revers, avec cette seule différence que le cerfy
est remplacé par un laurier.”” Quoique le cerf et le laurier soient, comme le cypres, des
emblémes consacrés a Vénus tout aussi bien qu’au dieu des Muses, je n’hésite pas a croire,

p. 44 et 45), et I'attribue & une ville qu’il désigne sous le nom de Cyparisus incerti situs. (Voy. Suppl. 4., 316, n° 137.)

In Catalog. mus. Hederv. part. 1 Castigationes, loc. cit.

OMémoire cité, p. 22.

71Pausanias, 2., 26., 4.

21d. 8., 25., 6.

3Une de ces médailles est décrite par I’abbé Caronni dans le Catalogue du musée Hedervar (pars 2., n° 6012).

" Num. populor. t. 2., tab. 7., fig. 7.

7% Descript. numor. veter. tab. 13., fig. 2.

48] etter. numism. Continuaz. t. 3., p. 45.

"7Berlin, in-4°, fig.

"8Pag. 10, pl. 1., n° 1.

"Pag. 10 et 11, pl. 1., n° 2.

70Sestini, Descr. num. veter. p. 215, n° 3.

>Mus. Sanclemente, num. select. t. 2., p. 299, tab. 25., fig. 235. — C’est a tort que I'abbé Sanclemente désigne ici
sous le nom d’olivier 'arbre placé en regard du cypreés.

105



752

avec M. Avellino,” que I'édifice qui, sur chacune de ces deux médailles, orne le sommet
d’une colline, ne soit un de ces deux temples qu’'au rapport de Pausanias les Trézéniens
avaient dédiés & Apollon, surnommé, dans 'un, Théarius,”* dans I'autre, Epibatérias.”™ A
cette occasion, le savant auteur du mémoire sur le mythe de Cyparisse a soin de mention-
ner 'autel que, selon le voyageur grec,” ces mémes Trézéniens avaient consacré a Hélios
Eleuthérios ; mais il ne connaissait pas le sens philosophique d’un des noms, serv-azad, qu’en
Perse on donne au cypres, a cet arbre qui fut 'embléme tout a la fois de Mithra, du soleil,
de la lune et des cing autres planétes; c’est-a-dire I'embléme du dieu psychopompe et des
sept cieux ou les 4mes, rendues a la liberté et a la vie spirituelle, doivent achever de se
purifier avant de rentrer dans le séjour des bienheureux. Dés lors, M. Avellino n’a pu faire
un rapprochement qui se présente a notre esprit; il n’a pas remarqué la corrélation qui
existe entre le surnom d’Eleuthérios, donné par les Trézéniens au Soleil, porte du ciel, et
attribué ailleurs a Dionysus, prince des mystéres; les surnoms de Liber et de Libera ou Libi-
tina, appliqués, chez les Romains, 'un a Bacchus, I'autre a Vénus ou a Proserpine, déesses
des vivants et des morts; et I'épithéte azdd,™ sans vie ou libre, ajoutée au nom de I'arbre
qui chez les Perses, comme chez les Assyriens et les Phéniciens, était non-seulement un
symbole de vie, de liberté ou de vie spirituelle, mais aussi I'image immortelle de la divinité
qui préside a des mystéres fondés sur le dogme de la descente et de I'ascension des 4mes.
Cest ici le lieu de rapporter en entier un passage de Pausanias dont j’ai déja dit quelque
chose’™ a propos d’un autre récit ol le méme écrivain s'impose un silence religieux sur le
rdle de Mercure et de son bélier™ dans la célébration des mystéres de la Meére des dieux.
Malgré une seconde réticence, nous allons trouver ici la preuve que, chez les Grecs, on as-
sociait le culte du cypres aux cultes réunis d’Apollon, des Grandes Déesses adorées dans les
mystéres, et du dieu que les Egyptiens, sous le nom de Thoth ou Thaut, et les Grecs, sous
le nom d’Hermes, considéraient comme une divinité psychopompe. «En face des champs
stényclériques, dit Pausanias,™ il y a un lieu que les anciens appelaient Echalia, et qui se
nomme maintenant le bois Carnasius.”® On y voit une forét trés-épaisse de cypres, qui
renferme les statues de plusieurs dieux : Apollon Carnéus, Hermes portant un bélier, et
Coré la Chaste, fille de Déméter. Prés de cette derniére statue coule une fontaine. Dans le
Carnasius, on célébre des mystéres en 'honneur des Grandes Déesses; mais je garderai le
silence sur le rite qu’on y suit. Ces mystéres m’ont paru tenir le premier rang apres ceux
d’Eleusis. » Ce passage, rapproché des sculptures de I'autel palmyrénien du Musée capito-
lin et des observations placées dans la section précédente, prouve jusqu’a I'’évidence qu’en

?Mémoire cité, p. 22-24.

73Pausanias, 2., 31., 9.

1. ibid. 32., 2.

7°1d. ibid. 31., 8.

>Dans mon second mémoire, je donne sur la formation de cette épithete philosophique les explications né-
cessaires.

57Ci-dessus, p. 26, 27.

8Une agate-onyx, que M. le duc de Luynes a récemment acquise et qu’il veut bien me communiquer au mo-
ment ou cette feuille est sous presse, fournit une preuve nouvelle et irrécusable de 'authenticité des traditions
qui attribuent au symbole du bélier un réle important dans la célébration des mysteéres d’origine asiatique. D’'un
c6té, cette agate-onyx, dont le travail me parait phénicien ou assyrien, offre en relief une téte de bélier; de l'autre,
elle représente, gravé en creux, un griffon ailé et crété, dévorant un bouc terrassé. Dans mes Recherches sur Mithra,
je montrerai comment ce groupe se rattache directement aux mysteéres de la Vénus assyrienne.

*%4,,33.,, 5.

7K apvdoiov dAcog.

106



Gréce, comme dans I’Asie occidentale, le culte d’Apollon, ou d’un dieu-soleil désigné sous
divers noms, se liait intimement a I'institution des mysteres.

Un autre lieu, un autre monument, peuvent ajouter une nouvelle preuve a celles que
déja nous avons de I'attribution du cypres a Apollon chez les Grecs. J’entends parler de la
fresque dont un dessin au trait accompagne le mémoire cité de feu M. Avellino, et qui a été
fidelement reproduit sur la planche 12 ci-jointe. Bien que cette belle peinture provienne
des ruines de Pompei,”* elle a droit, par la simplicité de sa composition et par 1'élévation de
son style, a étre comptée au nombre des monuments dont les artistes grecs revendiquent
I'invention. Elle représente, vu de face, Apollon debout, presque nu, la téte ceinte d’'une
couronne de laurier et entourée d’un limbe, la main gauche appuyée sur une grande lyre
a dix cordes posée a terre, et une branche de laurier dans la main droite. Une chlamyde,
dont un bout est jeté sur le bras gauche, est agrafée au-dessous de I'épaule droite, et tombe
par derriére jusqu'a mi-jambe. Les pieds sont chaussés du cothurne. A la gauche du dieu,
et plongé dans la tristesse, on voit le beau Cyparisse assis, tenant de la main gauche deux
longues lances. Une draperie, jetée sur le bras droit, passe sur la cuisse droite et enveloppe
le bas des reins, la cuisse et la jambe gauches; le reste du corps est nu. Du sommet de la
téte sort la cime d’un cypres pyramidal. Cyparisse est donc représenté au moment méme
ot selon la fable, Apollon, touché de la douleur que cause a ce jeune homme la mort d’une
biche ou d’un cerf qu'il aimait et qu’il a tué par imprudence, le métamorphose en cypres.
Aussi le peintre a-t-il placé aupres du siége de Cyparisse un jeune cerf, ou peut-étre une
biche. Derriére les deux seuls personnages qu’on voie dans le tableau, s’élevent de belles
constructions, qui nous annoncent qu’ici la métamorphose de Cyparisse s’opére devant
un temple dédié a Apollon : le trépied, I'arc et le carquois posés sur ces constructions, et
le bois de cypres dont elles sont entourées, ne laissent aucun doute a cet égard. Ce sont,
avec la branche de laurier qui pend de la main droite d’Apollon, les mémes accessoires
caractéristiques que nous avons trouvés aupres de ce dieu, sur les médailles coloniales
d’Alexandria-Troas™ ; mais, au lieu d’un seul cypres que ces médailles nous montrent plan-
té a ses cbtés, la fresque de Pompet, seul monument figuré, authentique, qui nous reste de
la métamorphose de Cyparisse, laisse distinctement apercevoir un cupressetum autour de
I'édifice consacré a Apollon.

Les traditions relatives au mythe de Cyparisse varient beaucoup dans les auteurs grecs,
comme dans les auteurs latins.

Philostrate™ reconnait a ce mythe une origine asiatique : en parlant du bois sacré de
cypres et de lauriers planté auprés du temple d’Apollon, dans le faubourg d’Antioche de
Syrie, appelé Daphné, il a soin de dire que Cyparisse était un jeune Assyrien, qui passait
pour avoir été changé en cyprés; et, ajoute-t-il, la beauté de I'arbre fait foi d’une telle
métamorphose.

Une autre tradition, recueillie par Servius,” assigne I'ile de Créte pour patrie a Cypa-
risse, jeune homme aussi chaste que beau, dont Apollon, ou Zéphyre, était éperdument
amoureux, et qui, voulant conserver la pureté de ses moeurs, s’enfuit vers le fleuve Oronte,
et se réfugia sur le mont Casius, ou il fut changé en cypreés. Si, dans cette légende, I'ile
de Créte est le lieu ot Apollon chercha a séduire Cyparisse, n’oublions pas que les écri-

764

71E]le fut découverte en 1833 ou 1834.
762Ci-dessus, p. 105-107; et pl. 13., n°® 1-3.
7% In Vita Apollon. 1., 16.

74 Ad Virgil. Zneid. 3., v. 680.

107



vains grecs ou latins désignent comme la patrie du cypres une ville de cette ile, Tarrha, cé-
lebre, de méme que Cnosse, par le culte qu’on y rendait a Apollon.” Remarquons, d’autre
part, que, dans le récit de Servius, le mont Casius et le fleuve Oronte nous raménent en
Syrie, cette partie importante de I’Asie occidentale, qui déja, par ses monuments figurés
et par ses traditions écrites, nous a fourni la preuve que le culte du cypres y fut tres-
anciennement établi en ’honneur d’Apollon et du soleil, comme en I’honneur de Vénus
et de la lune.” Si Zéphyre est substitué a Apollon dans une variante de cette légende re-
cueillie par Servius,” nous le trouvons nommé dans un passage oi Nonnus semble dire
qu'Apollon et Zéphyre s’étaient disputé le coeur de Cyparisse.® A ce nom de Zéphyre,
pouvons-nous ne pas nous rappeler que la Vénus asiatique était assimilée a l'air, cosmo-
logiquement parlant, et que, chez les anciens habitants de I’Arménie, peuple sorti du ter-
ritoire de 'empire assyrien, cet élément intervenait dans les augures qui se tiraient de la
plus ou moins grande agitation du feuillage des cyprés sacrés d’Armavir’ ?

Ovide, sur l'autorité, sans doute, de quelque mythographe grec, dont les écrits et méme
le nom ne nous sont point parvenus™; Ovide, le plus ancien des écrivains de 'antiquité
qui nous ont conservé la fable de Cyparisse et Apollon; Ovide” place la scéne principale
dans I'ile de Céos ou Céa,” dans une ile presque contigué a I'Attique, cette célébre contrée
ou le culte d’Athéné, la 1égende et les symboles de la déesse, 'assistance qu’elle préte a
Hercule dans ses douze travaux ou ses initiations,” la légende de Thésée et bien d’autres
faits, nous révelent une civilisation importée de I’Asie occidentale. Aussi trouvons-nous
dans le récit du docte et ingénieux chantre des Métamorphoses, plus d’un trait qui tout a
la fois décele aussi une origine asiatique et s’accorde avec la fresque de Pompei. D’autre
part, des témoignages authentiques nous apprennent que, sous divers noms et dés une
époque reculée, Apollon fut adoré dans I'lle de Céos,” et qu’il continua de ’étre jusqu’aux
derniers temps du paganisme. Il y portait principalement les surnoms d’Aristée et de Car-
théen. De nos jours on a découvert, dans les ruines de Carthée, les restes d’'un temple dédié
a Apollon Carthéen’; et c’est aux environs mémes de Carthée, que, selon le poéte latin,
Cyparisse tua par mégarde un trés-beau cerf objet de tous ses soins, et qui était consacré
aux nymphes des champs appelés carthéens, cartheea arva. Ce cerf, comme le cypres, doit

7%Sur la haute antiquité et 'importance du culte d’Apollon dans 1'lle de Créte, nommément a Cnosse et a Tarrha,
voyez les savantes remarques de K. 0. Miiller (Die Dorier, t. 1., p. 206-209).

%6 Ci-dessus, p. 19, 20, 37-41, 51-58, 96-99, 104-107.

7$7Servius, loc. cit.

78K ai ZE@upov khovéeoke Adkwv vEog - GAAG [BavdvTa

‘HPntiv Kundpiooov idwv Epatevog dritng
Ebpev ‘ApvkAaioto mapaipasiny Yokiveouv.
Dionysiac. 11., 363-365.

7% Ci-dessus, p. 64-73.

Voyez, a ce sujet, les observations de Gierig, dans la préface de son édition des Métamorph. d’Ovide, et celles
de M. Avellino (mémoire cité, p. 13-17, 21).

' Metamorph. 10., 106-142.

772 aujourd’hui Zéa.

Voy. surtout les peintures d’une série nombreuse de vases grecs, d’ancien style.

Voy. sur I'lle de Céos, sur les ruines de Carthéa et sur le culte d’Apollon dans cette ile, les manuscrits auto-
graphes et inédits d’Anse de Villoison, déposés a la Bibliothéque impériale (le 3¢ vol. surtout), et les notes écrites,
par le méme voyageur,  la marge des pages 15, 16 et suivantes du 2° volume du Voyage de Tournefort au Levant (éd.
de Lyon, 1727; trois vol. in-8°). Lexemplaire se conserve aussi a la Bibliothéque impériale. (Cf. Bréndsted, Voyag.
et Recherch. dans la Gréce, p. 1-76; pl. 8., 16-19.)

75Brdndsted, ibid. p. 18 et suiv. pl. 8., 16-19.

108



étre pour nous une image symbolique d’Apollon lui-méme.” Le portrait qu’en trace Ovide
ne permet aucun doute sur ce point : il était trés-grand™; il avait des cornes d’or ou do-
rées,” un collier de pierres précieuses, une bulle d’argent suspendue sur le front, ce qui,”
pour le dire en passant, caractérisait Apollon comme un dieu solaire et lunaire a la fois.”
Cette description, que j'abrége, ne se rapporte nullement au quadrupede placé prés du
siége de Cyparisse, dans la fresque de Pompei. Les petites proportions que lui a données
le peintre ne répondent ni a un cerf ordinaire, ni au cerf des champs carthéens, tel que
le poéte le dépeint. De plus, 'animal, plein de vie, n’est point dans 'attitude ou devrait
étre un cerf blessé a mort. Ne dirait-on pas plutét une biche™ ou un jeune cerf apprivoi-
sé, qui tourne la téte vers Cyparisse, pour exprimer qu'il I'aime et qu’il attend de lui un
regard, une caresse ? Et si C’est un cerf, comme je suis porté a le croire, ne représente-t-
il pas ici symboliquement Apollon lui-méme, le protecteur céleste de Cyparisse? Dans les
traditions écrites, le quadrupeéde tué par Cyparisse est tantdt un cerf,” tant6t une biche™;
mais le trait principal du mythe, qui, dans la fresque de Pompei, marque la métamorphose
du jeune chasseur, ce trait est fidélement reproduit dans le récit d’Ovide™ : le peintre fait
naitre du sommet de la téte de Cyparisse la cime d’'un cyprés pyramidal; le poéte, a son
tour, apres ces mots caractéristiques, metas imitata cupressus,® dépeint la métamorphose
dans les vers que voici :

In viridem verti cceperunt membra colorem;
Et modo, qui nivea pendebant fronte capilli,
Horrida ceesaries fieri, sumptoque rigore
Sidereum gracili spectare cacumine ccelum.

776 A I'appui de cette opinion, j’aurais a citer les témoignages que plusieurs savants archéologues, nommément
MM. le duc de Luynes, Raoul-Rochette, Rathgeber, Ph. le Bas, Em. Braun, Avellino, ont produits pour prouver que
le cerf et la biche furent consacrés a Apollon, comme & Artémis ou Diane. Je me bornerai a faire une mention
particuliére des monnaies autonomes de Caulonia, qui nous montrent, au droit, un cerf placé sur un autel, a c6té
de I'image d’Apollon, et, au revers, un cerf regardant tantét a droite, tantét a gauche (voy. I'intéressante notice
publiée par M. Emile Braun, dans le Bulletino dell’ Instit. arch. année 1843, p. 94, 95). C'est ainsi que, sur un des
bas-reliefs de I'obélisque de Xanthus, 'image symbolique de Vénus, une vache allaitant son veau, est placée en
regard de I'image anthropomorphique de la déesse.

777« Ingens cervus. »

«Cornua fulgebant auro.»
7%Bulla super frontem parvis argentea loris
Vincta movebatur ... ...

Voyez mes observations sur I'emploi simultané de I'or et de 'argent dans les images des divinités (Recherches
sur Vénus, p. 108-116).

81Les biches qui jouent un réle dans les fictions mythologiques des Grecs et des Romains, sont souvent repré-
sentées avec un bois de cerf.

820vide, loc. cit. Servius, ad Virgil. Zneid. 3., 64, 680. Lactantius Placidus, Argum. Ovid. Metamorph. 10., 3. Scriptores
rer. mythic. latini tres, t. 1., fab. 177., p. 134.

"8Servius, ad Virgil. Georgic. 1., 20. Scriptores rer. mythic. latini tres, t. 1., fab. 6., p. 2; fab. 178., p. 135.

784 Cette conformité avait tellement frappé M. Avellino, que, selon lui (Mémoire cité, p. 15), 'auteur de la fresque
l'aurait peinte, 'imagination pleine des vers d’Ovide. 1l a soin de dire que les inscriptions latines trouvées a
Pompei prouvent que les poétes de la haute latinité étaient parfaitement connus dans cette colonie romaine, et
il renvoie a l'opuscule de M. Wodsword intitulé : Inscriptiones pompejane (Lond. 1837). Toutefois les différences
que je signale entre le récit du poete et I'ceuvre du peintre ne me permettent pas de souscrire sans restriction a
I'opinion du docte académicien de Naples.

1] n'est pas sans intérét de faire remarquer ici que d’autres écrivains latins, pour désigner le cypres, em-
ploient quelquefois, au lieu de cupressus, le mot cyparissus, identique avec le nom du personnage changé en cypres
par Apollon. Virgile nous en fournit deux exemples, 'un dans les Géorgiques (2., v. 84), le second dans I'Enéide (3.,
V. 680).

778

109



On chercherait en vain dans les autres poétes ou mythographes de I'antiquité les pré-
cieux détails qui accompagnent cette fiction; et il est difficile de ne pas reconnaitre dans
le récit d’Ovide, comme dans la fresque de Pompei, un exemple de I'’habitude qu’avaient
les Grecs et les Romains de transformer en mythe le symbole. Remarquons de plus qu’ici
I'origine asiatique de la légende de Cyparisse ne se trahit pas moins par le nom méme du
lieu ol s’accomplit la métamorphose. Ce nom, Carthéa, appartient a plusieurs idiomes de
I'Asie occidentale; il signifie la ville, et dut nécessairement étre imposé par une colonie
phénicienne a la cité qu’elle fonda dans I'lle de Céos. Le nom seul de Carthage justifierait,
au besoin, une pareille assertion.

Lactantius,* dans I'analyse succincte qu'il fait de chaque livre des Métamorphoses
d’Ovide, n’avait pas a reproduire les détails que je loue dans le récit du poéte; mais, tout
en se bornant a rapporter les deux faits principaux, la coupable passion d’Apollon et la
métamorphose de Cyparisse, il place aussi le lieu de la scéne dans I'lle de Céos; et s'il omet
de désigner nominativement la ville de Carthée, en revanche il nous montre qu'’il avait
puisé ses renseignements ailleurs que dans Ovide, car il nous apprend que Cyparisse avait
pour pére Amyclée. Cette derniére notion ne se trouve ni dans Ovide, ni dans aucun autre
écrivain. Rapprochée des trois vers cités de Nonnus,” ot Cyparisse a pour patrie la Laco-
nie, elle nous raméne dans cette contrée; et l1a nous trouvons, non-seulement une trés-
ancienne ville du nom de Cyparissia,™ mais une Aphrodite armée, dont le culte dut étre,
de bonne heure, importé en Gréce par les Phéniciens, adorateurs d’Astarté armée, et une
Athéné Cyparissia,® autre divinité armée, qui se confond a la fois avec la déesse Onka ou
Onga de ces mémes Phéniciens, et avec la Vénus Mylitta de Babylone et de Ninive.

Une autre tradition” donne pour pére a Cyparisse, au lieu d’Amyclée, Télephe, qu'une
biche, disait-on, avait nourri; et, par une coincidence digne d’attention, nous voyons, sur
un bas-relief de la villa Borghese,”" une biche accroupie aupres d’Augé, mere de Télephe,
comme nous trouvons une biche ou un cerf accroupi aupres de Cyparisse sur la fresque de
Pompel.

Enfin quelques écrivains latins substituent le nom de Silvain ou Sylvain a ceux d’Apol-
lon et de Zéphyre dans la 1égende, de Cyparisse.””” Parmi ces écrivains, nous retrouvons
Servius, et ici le témoignage qui résulte de sa riche érudition est d’autant plus important
qu’il se produit a I'occasion de ce vers ol Virgile’” nous apprend que 'on représentait
Silvain portant a la main un jeune cypres :

Et teneram ab radice ferens, Silvane, cupressum.

Cette attribution du cypres a Silvain est confirmée tout 2 la fois par la substitution de
ce dieu a Apollon, dans la fable de Cyparisse, et par les monuments figurés que citent a

" Loc, cit.

87Ci-dessus, p. 201, note 4.

"8 Ci-apres, p. 245.

"Pausanias, 3., 22., 7.

"Servius, ad Virgil. £neid. 3., 680.

Visconti, Monum. scelti borghesiani, pl. 33.; édit. de Milan.

"2Servius, ad Virgil. Georgic. 1., 20; ad Eclog. 10., 26. Scriptores rer. mythic. latini tres, t. 1., fab. 6., p. 2; fab. 178., p.
135.

"% Georgic. 1., 20.

110



794 795

ce sujet Heyne™ et Visconti.” A ces monuments, selon la judicieuse observation de M.
Avellino, il faut ajouter une inscription latine, métrique, composée en I'’honneur du dieu
Silvain et découverte dans I’Abruzze citérieure, sous le chateau de Capistrano, diocése de
Valva.” Le vers cité des Géorgiques de Virgile est introduit dans cette inscription.

Lidentité de Silvain et d’Apollon ressort donc a la fois, on le voit, de la substitution
du premier au second dans la 1égende de Cyparisse, et de 'attribution du cypres a Silvain,
comme a Apollon. Le culte de Silvain, divinité fort énigmatique, dont nous ne découvrons
en Gréce aucune trace, avait-il été importé de I'Orient chez les Romains™ ? ou bien ceux-ci
trouverent-ils ce culte établi chez les anciens peuples d’Italie, & qui une émigration asia-
tique I'aurait apporté en méme temps que le symbole du cypreés? Ce sont des questions
insolubles, ce me semble, dans ’état actuel de nos connaissances. Bornons-nous a remar-
quer que le vers cité des Géorgiques nous rappelle un usage originaire de I'Asie occidentale,
comme le cypres; un usage simultanément constaté par des cylindres asiatiques et par des
monuments égyptiens, olt nous avons vu un jeune cypres placé a la main, soit d’un prétre,
soit d'un initié, soit d’'une divinité chargée de présider a la vie et au printemps.” Mais com-
plétons cette remarque en transcrivant ici le commentaire entier de Servius sur le méme
vers de Virgile, commentaire ou Silvain, a 'exemple des divinités de I’Asie occidentale,”
se montre avec le double caractere de dieu des vivants ou de la terre et de dieu des morts
ou des enfers : «Silvain est le dieu des foréts. Il aima un jeune homme, nommé Cyparisse,
qui avait une biche parfaitement apprivoisée. Le dieu, sans le savoir, ayant tué cette biche,
Cyparisse en mourut de douleur. Silvain, qui le chérissait,™ le changea en cyprés, arbre
ainsi appelé du nom de Cyparisse; et, pour se consoler, dit-on, il porte a la main un arbre
de cette espéce. Quelques-uns pensent que Silvain est une divinité infernale,™ et, pour
cette raison, ils lui attribuent le cyprés, qui, & cause de la faiblesse de ses racines, convient
aux rites funéraires.” »

Que le dieu qui change Cyparisse en cypres s’appelle Silvain ou Apollon, cette méta-
morphose ne cache pas moins un sens élevé, que mes savants devanciers ne semblent pas
avoir pénétré a travers la fiction érotique inventée par I'imagination sensuelle et dépravée
des Grecs. On n’a pas compris que Cyparisse est un initié qui atteint, non sans de pénibles

79 Ad Virgil. loc. cit.

7% Mus. Pio-Clement. t. 7., explication de la pl. 10. (Cf. le Dr. Frédéric Creuzer, Symbolik, t. 3., p. 843; 3¢ édition.)

7% Copiée par I’abbé Costanzo, cette inscription fut publiée dans les Papiri diplomatici (p. 332) de Marini, puis
dans les Nouvelles annales de I'Institut archéologique (vol. 6., p. 150), ou M. Avellino (mémoire cité, p. 27, note 1) est
fondé a dire qu’elle n’aurait pas di étre annoncée comme inédite. Elle a, plus récemment, été reproduite par M.
Liberatore, dans ses Opuscoli (p. 112).

7Voyez, sur le dieu Silvain, les inscriptions latines que M. le Dr. Jean Labus a rapportées dans ses Marmi antichi
bresciani, et les savantes observations dont il a accompagné ces inscriptions (p. 74-77).

78Ci-dessus, p. 64, 165, 166, 183-185.

79Voy. Mém. de I’Acad. des inscriptions, nouv. série, t. 14., 2¢ partie, p. 68, 173. Recherches sur Vénus, p. 43, 44, 72,
74,75, 226, 227, 238-240.

80Mot a mot : «le dieu amoureux. »

#IMot a mot : «un dieu funeébre. »

802 Silvanus deus est silvarum. Hic amavit puerum Cyparissum nomine, qui habebat mansuetissimam cervam.
Hanc quum Silvanus nescius occidisset, puer est extinctus dolore : quem amator deus in cupressum arborem
nominis ejus vertit, quam pro solatio portare dicitur. (Hunc Silvanum quidam funebrem deum putant, et ideo
cupressum tribuunt ei, quia eadem arbor apta sit funeri ob radicum infirmitatem). » Servius, ad Virgil. Georgic. 1.,
20. — Ces mémes renseignements se trouvent, mot pour mot, dans le premier et le second des trois mythographes
latins dont les écrits ont été retrouvés a la bibliothéque du Vatican, par les soins de S. Em. Mgr. le cardinal Mai.
(Voy. Script. rer. mythicar. latini tres Rome nuper reperti, t. 1., fab. 6., p. 2; fab. 178., p. 135; ed. Bode.)

111



efforts, le but que s’étaient proposé les fondateurs des mysteres. Son dme est restée vic-
torieuse dans le combat qu’elle avait a livrer a la matiére, source de toutes les passions
charnelles et déréglées; et cette victoire est représentée symboliquement par la mort que
Cyparisse donne lui-méme au cerf ou 2 la biche qu’il chérissait. Le cerf, dans certains rites
propres al'institution des mysteéres chez les Assyriens et les Phéniciens, se substitue au tau-
reau.*” Dominé par des désirs impétueux, emporté par sa grande vigueur, furieux méme
au temps des amours, le cerf, animal herbivore comme le taureau, est, comme lui aussi,
le symbole du principe humide,™ et, par conséquent, le symbole de la vie matérielle, le
symbole des dieux créateurs ou qui dispensent la vie.*® Mais il a sur le taureau I'avantage
de marquer, tout a la fois par son rut et par la perte annuelle et périodique de son bois,
I’époque du printemps, cette saison si impatiemment attendue, ou, chaque année, une
nouvelle vie se manifeste a la surface de la terre.* Dans le langage symbolique des mys-
téres, dompter et tuer le cerf ou le taureau, c’est donc la victoire de la vie spirituelle sur
la vie charnelle, la victoire de I'Ame sur le corps. Ce triomphe appartient a Cyparisse, dont
les habitudes pieuses et la pureté de moeurs nous sont attestées par les légendes grecques
qu’Ovide et Servius avaient eues sous les yeux. Sorti victorieux des épreuves et des com-
bats institués, en Orient, dans les initiations, il meurt, c’est-a-dire il achéve, par la mort de
son corps, de rendre a son dme la liberté qu’elle avait perdue. Comme Hercule, aprés que
sa dépouille mortelle eut été consumée sur le biicher mystique, il regoit, avec le don de
I'immortalité, les honneurs insignes de 'apothéose. Il les recoit d'un dieu solaire, Apollon
ou Silvain, qui, comme Mithra, modele de perfectibilité proposé aux initiés, préside a la
vie future et a la célébration des mysteres. La métamorphose de Cyparisse en cyprés, sym-
bole d’Apollon et de Silvain, symbole de la vie éternelle ou de I'immortalité, est donc une
véritable apothéose.*” Je ne sais si je m’abuse, mais il me semble que la fresque de Pompet,
monument ou se révéle un sentiment profondément religieux, confirme le sens élevé que
je préte au mythe de Cyparisse.

Lattribution du cypres a Apollon, chez les Grecs d’Europe, de méme que chez les Grecs
asiatiques, est, on le voit, pleinement justifiée par le témoignage indirect de la légende de
Cyparisse ou nous lisons le nom de Silvain, comme par les témoignages directs que j'ai rap-
portés plus haut. Je ne puis produire un nombre aussi imposant de preuves en faveur d’'une
attribution semblable a Artémis, la Diane grecque, sceur et compagne inséparable d’Apol-

83De [a, cette double attribution du cerf et du taureau a Apollon et a Artémis ou Diane; de 13, sur des bas-reliefs
assyriens et sur des pierres gravées ou des scarabées de travail phénicien, ces groupes composés d’un ou deux
lions, d’un ou deux griffons, qui dévorent un cerf au lieu d’un taureau; de la aussi, des tétes de cerf substituées a
des cornes ou a une téte de taureau, comme ornement des tiares des rois parthes.

84Voy. Rech. sur Vénus, p. 156-162, 191, 192, 220-225.

85Que si I'on objectait que, dans le récit d’Ovide et sur la fresque de Pompef, je prends le cerf des champs
carthéens pour I'image symbolique d’Apollon, je demanderais si Zeus ou Jupiter, Osiris, Giva, Dionysus, ne se
métamorphosent pas en taureau sous la plume des mythographes et des poétes, ou ne sont pas représentés avec
les formes de cet animal dans les monuments de l'art.

860n voit encore une fois ici que les institutions religieuses et le langage symbolique des Chaldéens ou des
Assyriens n’avaient rien emprunté aux phénomenes climatériques de I'Egypte, ni aux productions de son sol.

%7M, Emeric David et M. Avellino reconnaissent bien que le cypres est un symbole solaire, et le cerf ou la biche,
un symbole du principe humide; mais ils ne tirent pas de ces deux faits les conséquences qu'il convient d’en
déduire, pour les appliquer a I'interprétation du mythe de Cyparisse. Lacadémicien napolitain n’entre méme
pas dans I'examen du sens psychologique de ce mythe. U'académicien frangais, j’en fais & regret 'observation,
se trompe lorsqu’il dit (Jupiter, t. 2., p. 436, 437) : «Ce n’est point Cyparisse qui fut changé en cyprés; c’est, au
contraire, 'amour d’Apollon pour le cypres qui donna naissance a la fable de Cyparisse ...»

112



lon. Mais le fait n’est pas moins certain; il pourrait méme étre affirmé par voie d’analogie
ou de consanguinité, a défaut de preuves.

Déja nous avons appris de Pausanias que, sur la route d’Argos a Tégée, au milieu du
cupressetum planté sur le mont Lyconé, on avait érigé, en 'honneur d’Artémis Orthia, un
temple qui renfermait les statues de Latone, d’Apollon et d’Artémis.*®

Dans la Phocide, a Banthéa, ou Aphrodite avait un temple, le méme voyageur® vit, un
peu au-dessus de la ville, un bois sacré de cypres et de pins, et, dans ce bois, un temple et
une statue d’Artémis.

Xénophon, exilé de sa patrie, se retire a Scillonte,™ ville batie par les Lacédémoniens
aux environs d’Olympie. Par 'ordre méme des dieux, il y achéte, pour le consacrer a Arté-
mis, un territoire qu’arrosait un petit fleuve nommé Sélinus, comme celui qui coulait pres
du temple de la déesse, a Epheése. L3, avec les dimes des richesses rapportées de son expé-
dition en Asie, Xénophon érige un temple, une statue et un autel a Artémis. «Le temple,
nous dit-il lui-méme, ressemble en petit & celui d’Ephése; mais a Ephése, la statue de la
déesse est d’or; ici, elle est de cypres.”™ »

Ovide, dans ses Métamorphoses,* représente comme couverte d'une épaisse forét de
cypres® la vallée de Gargaphie™ consacrée a Diane, qui s’y baignait avec les nymphes
lorsqu’elle fut surprise par Actéon. La détermination de la position de cette vallée dans la
Béotie n’offre point de difficulté. M. Panofka® me semble fondé a la placer au pied méme
dumont Cithéron. Décrivant un bas-relief de sarcophage,™ ot I'on voit Actéon attaqué par
quatre de ses propres chiens, au moment ot la déesse offensée le métamorphose en cerf, il
dit : « Des cypres et des pins contribuent a désigner le mont Cithéron, sur lequel ces deux
espéces d’arbres croissaient en abondance. » Toutefois cette derniére assertion n’est pas
justifiée par les deux passages, 'un d’Ovide,” I'autre de Philostrate,” auxquels il renvoie

88Ci-dessus, p. 192, 193.

8Pausanias, 10., 38., 5.

8100y Scillunte. Ce fut 1a qu'il écrivit sa célebre histoire de la retraite des dix mille.

8110 3¢ vadg W HikpoOg HeydAw T@ v E@éow eikaotat, kal T0 £davov €oikev Mg KumapitTivov Xpuod 8vtt T
&V E@éow. (Cyri expeditio, 5., 3.,12; ed. Lud. Dindorf.) — Les écrivains latins ne sont d’accord, ni entre eux, ni avec
Xénophon, sur la matiére qui avait servi a faire la statue de Diane a Ephése. Pline (H. N. 16., 79.) rapporte que,
selon la plupart, cette statue était d’ébene, mais que, selon Mucien, le plus récent des écrivains qui I'avaient vue
sur les lieux, elle était de bois de vigne, et n’avait jamais été changée, bien que le temple ou elle était enfermée
elit été rebati jusqu’a sept fois. Mucien, ajoute Pline, nomme le sculpteur qui avait choisi le bois de vigne pour la
statue : il s’appelait Pandémios.

8123 fab. 2., 155, 156.

813 Acuta densa cupressu.

8140u Gargaphia.

815 Antiques du cabinet Pourtalés, p. 53.

816Ce sarcophage, découvert en 1738, dans une vigne appartenant a l'illustre famille des Borghese, est passé de
lavilla Borghése, autrefois villa Pinciana, au musée du Louvre. Il est de marbre de Luni, et a bien souvent été décrit
ou figuré (voyez notamment : Villa Pinciana, st. 7., n°> 16 et 17. Millin, Monum. inéd. t. 1., p. 40; Galerie mytholog. 100.,
101.,405, 406, 407. Bouillon, Musée des antig. t. 3., bas-reliefs, pl. 17. Clarac, Mus. de sculpt. anc. et mod. t. 2., 1™ part. n°
315, p.321-330; pl. 113 et 114). Je reparlerai de ce précieux monument dans mon second mémoire. Feu M. Avellino,
le trouvant décrit dans I'ouvrage de M. Panofka sur le cabinet de M. le comte de Pourtalés-Gorgier, a commis
lerreur de le désigner comme appartenant a ce riche cabinet. Le savant académicien de Berlin le mentionne a
'occasion d’un vase peint grec, qui déja avait été publié par feu le comte Alexandre de Laborde (Collection du comte
de Lamberg, p. 37, vignette), et qu'il reproduit (ouvrage cité, p. 53-57, pl. 21.) d’aprés I'original que posséde M. de
Pourtalés.

87 Metamorph. 3., v. 155.

88 Imagin. 1., 14.

113



le lecteur. Si le poéte latin et I'écrivain grec ne nous apprennent rien sur 'emplacement
précis de la vallée et de la fontaine de Gargaphie, le second fait mention d’Actéon a pro-
pos d’une fontaine ou d’une source qui doit étre celle de Gargaphie, située prés du mont
Cithéron, bien qu’il ne la désigne par aucune dénomination.

En diverses parties de la Gréce, d’anciens usages, d’anciens monuments de I'art, d’an-
ciens noms de lieux ou de cités vont nous révéler quelle importance, quelle extension
avaient acquises, chez les Hellénes, le culte et la culture du cypres pyramidal, ou plutét
le culte et les rites des divinités dont cet arbre vivace et toujours vert était le symbole ou
I'image idéographique. Dans cette revue, quelquefois fastidieuse, nous recueillerons, du
moins, des témoignages qui attestent qu’en Gréce le cypres ne fut pas seulement consacré
a Apollon et a Artémis, mais, pour ainsi dire, a toutes les divinités créatrices, aux divi-
nités célestes, comme aux divinités terrestres et infernales. Nous trouverons enfin, dans
les récits des auteurs anciens, ou dans la composition des monuments d’antiquité figurée,
quelques particularités importantes qui ne nous permettront pas de douter que le culte
du cypres ne fiit passé de 'Asie antérieure chez les Grecs avec le culte des dieux que révé-
raient les peuples d’Orient les plus anciennement civilisés.

C’est par I'intermédiaire des iles situées entre le continent asiatique et la Gréce que se
fit cette double importation. Les documents écrits, de méme que les monuments de l'art,
mettent ce fait en évidence. Déja nous venons de trouver le mythe de Cyparisse trans-
porté de Syrie, ol il avait pris naissance, dans I'lle de Céos, aupres d’une cité appelée
d’un nom qui, dans un des idiomes de I'Asie occidentale, signifie ville. Déja aussi j’ai ci-
té, quant a I'lle de Cypre, des traditions et deux coupes d’argent doré, ciselées, ou gravées,
qui prouvent que, dés une haute antiquité, le culte du cypres y avait été introduit. A dé-
faut de ces preuves, le nom de Cypre,”™ rapproché, comme je I'ai fait, du nom de la déesse
Cypris, du nom de 'arbre qui nous occupe, et du nom du métal consacré a cette divinité,
suffirait pour nous donner lieu de croire que les cypres, dont la cime pyramidale s’élance
au-dessus de tous les autres arbres dans les foréts ou les bois qui, sur le sol de I'ile, attirent
les regards du voyageur moderne, sont autant de rejetons des plants de cypres que les Phé-
niciens durent autrefois apporter d’Ascalon en Cypre avec le culte de la Vénus Assyrienne.
Limportation de ce culte est attestée, je le répéte, par le témoignage formel d’Hérodote™
et de Pausanias.*" Et nous ne pouvons trouver la Vénus assyrienne représentée sous 'em-
bléme d’un cypres, au revers des médailles d’'une autre ile phénicienne, Aradus,” et son
culte introduit avec celui du cypres dans la Phénicie continentale, en Syrie, en Arménie,
dans I’Asie Mineure, en Arabie et en Egypte, sans admettre que les mémes faits s’étaient
produits lors de la colonisation de I'lle de Cypre par les Phéniciens. Au témoignage formel
des deux coupes citées, nous aurions a ajouter plus d’une preuve matérielle, si la numis-
matique de cette ile, trop souvent conquise et dévastée depuis cette époque, était plus
compléte qu’elle ne I'est dans nos collections d’antiquités.

Au-dessus de I'ile de Cypre, nous trouvons celle de Rhodes, ot les médailles et les tra-
ditions s’accordent a montrer que les croyances religieuses du continent asiatique avaient

819Cette ile, avant d’avoir recu le nom de la déesse méme, Vénus-Cypris, dont le culte y fut introduit par les
Phéniciens, avait successivement porté plusieurs autres noms. Le témoignage de Pline I’Ancien (Hist. nat. 5., 35.,
1) est formel a cet égard.

8201, 105.

#11,,14., 6.

82Cj-dessus, p. 83-85.

114



jeté de profondes racines. Le culte d’Aphrodite et d’Eros y tenait le premier rang, et 13, sans
doute, le symbole du cypres marquait, comme la rose, I'origine phénicienne ou assyrienne
de ce culte. Toutefois les historiens et les poétes ne me laissent pas autre chose a dire sur
la question qui nous intéresse, si ce n’est que I'lle de Rhodes était renommeée pour ses bois
de cypres.®

Samos, cette 1le dont les traditions et les médailles autonomes conservaient, sous la
domination successive des Grecs et des Romains, 'empreinte d’une civilisation asiatique;
cette ile ot1 Héra, par la double attribution du lion et du taureau,™ se confondait, comme
en Syrie, avec la Vénus assyrienne, Samos me donne lieu de remarquer que, selon le témoi-
gnage formel de Pline,™ elle s’était primitivement appelée Cyparissia. Je n’ignore point que
cette dénomination a été jugée fabuleuse par un habile archéologue de Berlin,* qui a fait
de T'histoire des Samiens I'objet d’une étude particuliére. Mais son opinion n’a pas obte-
nu l'assentiment de feu M. Avellino®™ ; et il me sera peut-étre permis d’ajouter que, selon
toute probabilité, M. Panofka efit modifié son sentiment, et M. Avellino insisté davantage
sur 'argument que lui fournissait le passage de Pline, si, remontant I'un et I'autre a I'ori-
gine du nom de Cyparissia, ils avaient tenu compte des faits qui se rattachent directement
ou indirectement a I'histoire du cypres. Ils eussent, par exemple, remarqué que cet arbre
avait nécessairement dii étre attribué a Héra et a Junon, comme nous avons vu, et comme
nous verrons plus loin, qu'il le fut a Zeus et a Jupiter. Ils en avaient méme une preuve di-
recte et formelle dans un passage o1 Tite-Live™ rapporte qu’a Rome on conservait, dans
un temple érigé sur le mont Aventin, deux statues de Junon Reine (Juno Regina) d’origine
étrusque et faites avec du bois de cypres. Ils eussent remarqué, de plus, que l'ile de Sa-
mos s’était aussi appelée Parthénia,” et que si Héra, qui passait pour y étre née et y avoir
épousé son frere Zeus, recut de cette ile le surnom de Samia, elle avait pu, a des époques
antérieures, porter ceux de Parthénos (vierge) et de Cyparissia. D’'une part, ces deux der-
niers surnoms expliqueraient les noms de Parthénia et de Cyparissia qui furent donnés a
I'lle natale de la déesse™; d’autre part, ils confirmeraient I'identité d’'Héra avec Athéné
et Vénus-Uranie, toutes deux réputées vierges, et surnommées, I'une Cyparissia,” 1'autre
Cypris. Enfin, les deux savants académiciens eussent remarqué que I'attribution commune
du cypreés a chacune de ces trois divinités est une conséquence de leur identité primitive,
et une confirmation du passage controversé de Pline. N'allons-nous pas tout a I'heure trou-
ver, en Ftrurie et en Picentine, Héra ou Junon adorée sous le nom de Cypra ou Cupra, et ce
nom donné méme a plusieurs villes de la Picentine qui rendaient a cette déesse un culte
particulier?

L'le de Créte, plus voisine du continent grec que I'ile de Samos, et célébre par plusieurs
mythes dont I'origine assyrienne ou phénicienne ne saurait étre contestée et sera de ma

83Théophraste, Histor. plantar. 4., 6.

824Voy. Mémoires de 'Acad. des inscr. t. 15., 2¢ partie, p. 93, 94; Recherch. sur Vénus, pl. 3 B,n°* 9, 11 et 13, pl. 18., n°
7; et rapprochez les médailles autonomes de Cnide (Carie), Rech. sur Vénus, pl. 3 B, n°® 12 et 14-18. Sestini, Descr.
dell. med. ant. gr. del Mus. Hederv. 2., 223, 1n° 9.

825Hist, nat. 5., 37., 1.

826M. Th. Panofka, Res Samiorum, p. 8, 9.

87Mémoire cité, p. 11.

82827.,37. — Cf. Obsequens, De prodig. 106.

89Varron cité par Lactance, De fals. relig. 1., 17. Virgile, Zneid. 1., 15, 16. Etienne de Byzance, voc. Z&uog.

#00vide (Metamorph. 8., v. 220) désigne I'ile de Samos sous le nom d’Insula junonia.

81Ci-dessus, p. 205; ci-aprés, p. 243.

115



part, dans un autre travail, 'objet d’un examen approfondi; I'lle de Créte, dis-je, est le lieu
auquel se rattache une des plus anciennes légendes de la mythologie grecque. Diodore de
Sicile,” dans un passage dont j’ai déja cité quelque chose, rapporte, en effet, une tradition
qui avait cours chez les Crétois et qui confirme mon observation. Ces insulaires racontaient
que les Titans avaient habité le territoire de Cnosse. On voit encore sur ce territoire, ajoute
I’historien sicilien, les fondations et la cour de la maison ot vécut Rhéa, ainsi qu’un bois de
cypres, d'une haute antiquité.*® Or nous avons déja recueilli, dans les autres textes et dans
les monuments figurés que j’ai produits, plus d’une preuve de I'attribution du cypres a la
Déesse de Syrie et a Rhéa, divinités primitivement identiques. D’autre part, Zeus, qu'on
disait avoir été élevé dans I'lle de Creéte, était adoré en Syrie et dans I’Asie Mineure sous
I'embléme d’un cypres; en Occident, on lui érigeait des statues faites avec le bois de cet
arbre. Selon Pythagore, le sceptre de ce dieu est aussi de cypres.” C’est une modification
grecque de l'usage oriental de placer un jeune cypres a la main des divinités, ou des prétres
qui les représentent. Enfin, d’aprés les légendes rapportées plus haut, Cyparisse passait
tantdt pour étre né dans I'lle de Crete, tantbt pour étre né en Syrie. A ces divers témoi-
gnages, il faut ajouter que la culture du cypres était si répandue en Créte™ et remontait a
une époque si reculée, que les auteurs grecs et les auteurs latins s’accordent a considérer
cette ile comme la patrie du cypres.” On précise davantage : on désigne nominativement

825 66.,1; ed. C. Miillero.

3. kal kunapittwv dAoog ¢k talaiod xpdvou Gvelpévov. — Cf. les vers de Virgile cités plus haut, p. 80, 81.

#4Jamblique, in Vita Pythag. 28. Hermippe, apud Diogen. Laért. 8., 10. — M. Boeckh (ad Pindar. Fragm. p. 631) et M.
Lobeck (Aglaoph. p. 896) adoptent 'opinion d’Aldobrandini, qui, dans ses notes sur Diogéne de Laérte, veut qu'on
ait donné a Jupiter un sceptre de bois de cypres, par la seule raison que ce dieu était né dans I'lle de Creéte, patrie
de cet arbre. Mais I'attribution du cypres aux divinités asiatiques que j'ai désignées dans la premiere section
de ce mémoire, prouve qu'il faut chercher ailleurs que dans I'lle de Créte I'origine et le motif de 'usage dont il
s’agit. Bochart (Geograph. sacr. 1., 4.) est bien plus dans le vrai, ce me semble, lorsqu’il dit qu’aux mains de Jupiter
un sceptre de bois de cypres était le symbole de la durée éternelle de son empire. Il faut louer Meursius d’avoir
approuvé cette interprétation. Ils auraient pu, I'un et 'autre, ajouter que ce sceptre de cyprés marquait aussi que
Jupiter est le souverain maitre de la vie.

850n sait aussi, par le témoignage d’Athénée (Deipnosoph. 5., 10.), que la ville de Milet, colonie primitivement
fondée par les Crétois, sur les cotes de la Carie, fournissait au commerce du bois de cypres, qui jouissait d’'une
grande réputation.

86Théophraste, Hist. plantar. 4., 1., 6. Virgile, Georgic. 2., 84. Vitruve, 2., 9. Pline, Hist. nat. 16., 33., 60. Athénée,
Deipnosoph. 1., p. 27 f. Plutarque, Sympos. 1., problem. 2, n° 5. Philostrate, Imagin. 1., 9. Claudien, De rapt. Proserpin.
3.,370-372. Cf. Eurip. ap. Porphyr. De abstin. 4., 19; ed. Rhoer. Bod. ad Theophrast. loc. cit. Meursius, in Creta, p. 105.
Spanhem. ad Callimach. p. 159, 160. — M. Avellino (mémoire cité, p. 4, note 3) fait remarquer que Saumaise a eu
tort de vouloir lire, dans le passage cité de Pline, in Tarento, au lieu de in Creta, et qu’il a été justement repris a ce
sujet par le P. Hardouin. Mais il omet de dire que les éditeurs postérieurs de Pline ont conservé le passage ol ce
naturaliste dit : «La Créte est la patrie du cyprés, que pourtant Caton qualifie de tarentin, sans doute parce que
Tarente fut la premiére ville ot on I'importa. » Les voyageurs modernes s’accordent a dire, avec Théophraste et
Pline, que le cypres est trés-répandu dans certaines parties de I'ile de Créte (Candie), et qu'il y croit méme, au
milieu des neiges, sur les plus hautes montagnes (voy. Tournefort, Voyage dans le Levant, t. 1., p. 32. Sieber, Reise
nach der Insel Kreta (Leipzig, 1833), t. 2., p. 86, 87. Cf. M. Carl Ritter, Die Erdkunde, t. 11., p. 581, 582). Les montagnes
désignées, a ce sujet, par les écrivains anciens, sont les Monts Idéens et les Monts blancs (Aevkof), ces derniers
probablement ainsi nommés & cause des neiges perpétuelles qui couvraient leurs sommets. Les uns et les autres
nous rappellent I'épithéte de kumapioodropoc, qui nous est connue par les anciens scoliastes d’Homére (ad Iliad.
A, 131; 2., 797, etc.). Voy. Thesaur. ling. greec. sub voce; édition de MM. Hase et Dindorf fréres.

116



838

laville crétoise de Tarrha,” dont les habitants honoraient d’un culte particulier Apollon,
a qui les monuments figurés des peuples de I'Orient et des peuples d’Europe attribuent le
cypres, en méme temps que les traditions écrites font jouer a ce dieu et a son symbole un
si grand réle dans la 1égende de Cyparisse.

Bien que la Sicile ne soit pas située sur les mers que nous parcourons en ce moment,
je demande a I’Académie la permission d’appeler son attention sur une idylle de Théo-
crite qui nous a conservé le souvenir de I'importation du cypres dans cette ile célebre. Ce
charmant poéte, décrivant la grotte ot1 Polyphéme supplie Galathée de venir partager son
ardeur amoureuse, dit expressément que cette grotte était ombragée par des lauriers et
par des cyprés élancés.” Mais si le personnage de Polyphéme, comme chaque cyclope,
comme la légende d’Ulysse et Polyphéme, introduite par Homére dans I'Odyssée, appar-
tient a des traditions dont 'origine asiatique ne saurait étre méconnue; si Théocrite, pas
plus qu'Homeére décrivant la grotte de Calypso,* n’oublie ici de faire mention des cypres,
n’est-il point singulier que cet arbre, qui joue un si grand réle dans les antiquités figurées
des Phéniciens et des Syriens, ne se soit pas encore rencontré sur les monuments de la Si-
cile? N’y a-t-il pas lieu aussi d’étre surpris de ne trouver que dans un seul auteur la preuve
de l'importation du cypres dans une fle successivement occupée par les Phéniciens et les
Grecs? Ces deux espéces de problémes semblent pouvoir se résoudre en admettant que
le palmier, qui, dans I'Asie occidentale, partageait avec le cyprés les honneurs d’un culte
symbolique, se substitua complétement a ce dernier arbre.

Si de 'archipel grec, de I'lle d’Ogygie et de la Sicile, revenant sur le continent grec,
nous abordons en Béotie et parvenons a ces lieux ou jadis les Phéniciens, conduits par
Cadmus, batirent une ville et des temples, qu’ils consacrérent a la Vénus assyrienne, nous
y découvrons sans peine des traces certaines de I'importation du culte du cypres. Déja,
dans la Phocide, province voisine de la Béotie, nous avons constaté qu’a Delphes on avait
revétu de lambris de cypres le temple d’Apollon, ou, du moins, une des cella de cet édifice;
et que, sur le mont Parnasse, il avait existé, au milieu d’un cupressetum, une ancienne ville,
primitivement appelée Cyparissia.*" Je ne m’arréterai pas a rechercher si du bois de cypres,
qui avait servi a construire les galéres des Phéniciens, fut, comme on 'assure, employé a
fabriquer les trois xoanon qu'Harmonie consacra a Vénus.*” Mais je dirai, avec toute cer-
titude, qu'a Tyr le cypres et le cédre entraient principalement dans la construction des
vaisseaux, et que ces deux espéces de bois provenaient des foréts du mont Sénir,** dans le

Liban. C’est Ezéchiel** qui nous donne ce renseignement.* Théophane,* 4 son tour, nous

87Théophraste, loc. cit. — Cet auteur avance méme qu’a Tarrha le cyprés recevait I'épithéte de kovpilopévn,
parce que, de quelque maniére qu'il elit été coupé, il repoussait du tronc et méme des racines. Ceci n’est nullement
justifié par I'expérience, pas plus pour le cypres que pour les autres arbres verts; ce qui n’a pas empéché Pline
(ubi supra) de dire, de son c6té, que, dans I'lle d’Enarie, le cypres repousse apres avoir été coupé.

88K, 0. Miiller, Die Dorier, t. 1., p. 207.

89 Padvai kundpiooot. (Idyll. 11., v. 45.)

800dyss. 5., v. 64.

841Ci-dessus, p. 194.

842pausanias, 9., 16., 2.

83Pplus tard on I'appela le mont Hermon.

#427., 5.

#5Cet usage s’introduisit en Occident. Du moins voyons-nous Platon (De legib. 4.) le recommander particuliere-
ment aux constructeurs de navires.

846 Vita Anastasii (Baron. Annal., ad A. 714). Théophane dit formellement que les Sarrasins d’Alexandrie allaient
couper en Phénicie et dans I'lle de Cypre les bois de cyprés dont ils avaient besoin pour leur flotte.

117



apprend que, de son temps, en Orient, on continuait a construire les navires avec du bois
de cypres. Le méme usage, a I'époque d’Alexandre le Grand, se pratiquait dans les ports du
golfe Persique; car c’est a 'embouchure du Tigre que ce prince, voulant conquérir I’Arabie,
fit réparer sa flotte avec du bois de cette espéce, tiré de la Babylonie, ot les foréts de cypres
abondaient, tandis que le pays était dépourvu d’autres arbres propres aux constructions
navales.””

Dans I’Arcadie, cette province si riche en souvenirs asiatiques, nous voyons Hercule
vaincre le terrible sanglier d’Erymanthe, montagne qui, de méme que le Cylléne, recoit
d’ovide® I'épithete de cupressifére. Un tel combat, dans la légende de ce héros, nous aver-
tit suffisamment que les flancs de I'Erymanthe recelaient une grotte consacrée a la célé-
bration de mysteres originaires de I’Asie occidentale. Dés lors, si Ovide nous montre cette
montagne plantée de cypres,*” il ne faut oublier ni les cylindres asiatiques, ni les médailles
lydiennes, ol nous avons remarqué un cypres placé, comme image symbolique de la Vénus
assyrienne, au milieu de scénes d’initiation.*® Nous retrouverons plus loin des arbres de
cette espece sur des coupes d’origine phénicienne, qui, comme les deux coupes citées de
I'lle de Cypre,™ représentent également des initiations aux mystéres de la méme déesse.

Sans quitter ’Arcadie, nous pouvons recueillir un témoignage non moins direct de I'al-
liance du culte du cypres avec le culte de Vénus. Un temple et une statue avaient été érigés
en I'’honneur de la déesse au milieu d’'un bois sacré de cypres, planté vers le confluent du
Lymax avec la Néda; et 13, bien que Vénus fiit adorée sous un nom dont nous ne connais-
sons pas I'équivalent dans sa 1égende orientale, elle était représentée sous une des formes
qui, empruntées a 'iconographie religieuse des Assyriens et des Phéniciens, servaient a
exprimer I'antique croyance, que les premiers étres vivants naquirent au sein des eaux ou
de la mer. « A environ douze stades au-dessus de Phigalie, dit Pausanias,” il y a des bains
chauds, et le Lymax se jette dans la Néda, a peu de distance de ces bains. On voit, vers leur
confluent, un temple d’Eurynome, qui, depuis longtemps, est en grande vénération. Situé
dans un endroit tres-escarpé et d’un abord tres-difficile, il est entouré de beaucoup de
cypres, trés-serrés les uns contre les autres. Le peuple, a Phigalie, croit qu’Eurynome est
un surnom d’Artémis; mais ceux d’entre eux qui connaissent les écrivains anciens disent
qu'Eurynome était fille de 'Océan, et qu'Homere en fait mention dans I'lliade, lorsqu’il
dit qu'Héphaestus fut recueilli par Eurynome et Thétis. Le temple d’Eurynome ne s’ouvre
qu'un seul jour dans I'année; il reste fermé tout le reste du temps. Le jour qu’on I'ouvre,
on y offre des sacrifices tant au nom de la ville qu'au nom des particuliers. Comme je ne
m’y suis pas trouvé dans le temps de la féte, je n’ai pu voir la statue d’Eurynome; mais j’ai

7 Aristobule, cité par Arrien, 7., 19., 4; ed. Diibner. — Strabon (Geogr. 16., p. 741) dit méme qu’Alexandre fit
construire une partie de sa flotte dans la Babylonie avec des cypreés tirés des foréts et des paradis, ce qui, pour
le dire en passant, montre que les plantations des parcs ou des jardins royaux ne furent pas épargnées par le
vainqueur.

88 Epist. 9., 87.

#9Horace pensait sans doute aux cyprés du mont Erymanthe lorsqu’il exprime cette opposition :

Nigris aut Erymanthi
Silvis, aut viridis Cragi.
(1.,0d. 21.,7 et 8.)
M. Déring, dans ses savants commentaires sur les poésies d’Horace, ne parait pas s'étre rappelé qu'Ovide
donne au mont Erymanthe I'épithéte de cupressifere.

80voy. pl. 9.,n°% 1, 2, 4; pl. 4., n° 3.

®1Ci-dessus, p. 95.

$28.,41., 4.

118



appris des Phigaliens que ce xoanon®™ est lié avec des chalnes d’or; qu'’il représente une
femme jusqu’aux cuisses, et que le reste du corps a la forme d’un poisson; ce qui indique,
d’une maniére bien évidente, une fille de I'Océan, habitant le fond de la mer avec Thétis.
Mais on ne voit pas, ajoute le voyageur grec, comment, et d’apres quelle tradition vraisem-
blable, on aurait pu attribuer cette forme a Artémis. » Pausanias, il faut bien le dire, ne nous
donne pas ici une haute idée de son savoir, lorsqu'il repousse une tradition fondée tout a
la fois sur I'identité primitive de Vénus et de Diane chez plusieurs peuples de I'Asie occi-
dentale, et sur les rapports que la théologie assyrienne avait établis entre I’eau ou la mer
et ces deux divinités.” Il ne parait méme pas avoir soupgonné que I'Eurynome des Phiga-
liens, moitié femme, moitié poisson, est identique avec Dercéto ou Atergatis, cette Vénus
marine que 'Orient représentait sous une forme semblable, en méme temps que Dagon,
son époux, était figuré sous les traits d'un homme barbu, a corps et queue de poisson.*
Nous avons pour témoin de I'identité non indiquée par Pausanias une image authentique
de Dercéto, sculptée sur un des bas-reliefs découverts a Yazili-Kaia par M. Ch. Texier.** Ici,
la déesse, vue de face, et représentée avec un corps et une queue de poisson, a la téte sur-
montée d’un grand mihr.”” Le centre et le sommet de cet embléme sont ornés chacun d’'un
astérisque. Superposés I'un a l'autre, les deux astérisques représentent, sans aucun doute,
la planéte Vénus sous ses deux aspects du soir et du matin. Aux épaules de la déesse sont
attachées deux ailes, qui, en se recourbant, simulent, avec une intention marquée, le crois-
sant de la lune. Je rapprocherai de cette figure une autre image, non moins curieuse, non
moins instructive, qui représente Mylitta, la Vénus assyrienne, sortant du sein de la mer
ou des eaux. Celle-ci est brodée ou peinte sur la stole d’'un roi d’Assyrie revétu d'un cos-
tume solennel, que, dans une autre occasion, j’ai comparé a la stole olympiaque décrite par
Apulée.” Ce roi, entouré de sa cour, est assis sur son troéne, au milieu d’'un beau bas-relief,
qui provient des ruines de Nimroud, et qui n’est pas une des moins précieuses conquétes
dues aux premiéres fouilles de M. A. H. Layard. La déesse™ n’a point un corps de pois-
son; et sa téte, au lieu d’étre surmontée du mihr, est coiffée d’une tiare conique, ornée de
deux cornes de vache. Mais son corps et ses pieds sont enveloppés d’'un grand méandre,
symbole qui des monuments assyriens, ou il représente les eaux, est passé, avec la méme
signification, dans les monuments des Phéniciens et des Grecs; et ce méandre est disposé
de maniére a nous faire comprendre que la déesse sort du sein des eaux ou de la mer. Nous
avons donc sous les yeux une image de la divinité féminine que Bérose, cité par Alexandre
Polyhistor,** nomme Omoroca ou Omorca, Marghaia ou Marcaja, et méme Thagattha ou Tha-
ladta,” c’est-a-dire la mer®; cette déesse, n’en doutons pas, fut le type de I’Aphrodite Ana-
dyomeéne des mythographes, des peintres et des sculpteurs grecs. Fille de 'Océan comme

83Statue de bois. Voy. plus loin la note 3 de la page 224.

84Ce sont précisément les rapports d’Artémis avec le principe humide que K. 0. Miiller (Die Dorier, t. 1., p. 376)
prend en considération pour justifier les Phigaliens d’identifier cette déesse avec Eurynome.

85Recherches sur Vénus, pl. 19.,n° 7; pl. 22., n°* 1 et 1a, 9 et 9a, pl. 24., n°® 15, 16, 19 et 20.

86 Descript. de I’Asie Mineure, etc., 1" partie, t. 1., pl. 79., n° 1. Voy. mes Recherches sur Vénus, pl. 22., n° 2.

7 Altération du type primitif d’une colombe a ailes éployées, embléme de Mylitta et de Mithra.

880pp. t. 1., Metam. 11., p. 804, 805; ed. Oudendorp.

#9Voy. Layard’s Monuments of Nineveh, pl. 9. Voy. aussi mes Recherches sur Vénus, pl. 19 B, n° 6.

89 Apud Euseb. Chronic. 1., 4 et 5.

8] est curieux de retrouver cette forme du nom de Vénus dans le nom d’une courtisane qui, selon Athénée
(Deipnosoph. 13., p. 567 c), s’appelait Thalatta. C’était aussi le titre d’'une comédie grecque, qui ne nous est point
parvenue (ibid.).

%2Voy. mes Recherches sur Vénus, p. 41, 42.

119



Aphrodite, comme Eurynome, et assimilée, comme elles aussi, a Artémis, elle tient de la
main gauche une coupe qui a la forme d’un croissant, et qui ainsi est, a double titre, le
symbole du principe humide. La méme idée est exprimée sur le grand bas-relief d’Yazili-
Kaia,* ol la Vénus asiatique tient, dans la main gauche, un sceptre court, orné d’une fleur
de lotus, et, dans la main droite, un long sceptre surmonté du croissant de la lune. Apres
cette remarque, je reviens au méandre de la Vénus Anadyomene des Assyriens, pour dire
qu'a Nimroud ce symbole affecte une forme qui pourrait aisément le faire confondre avec
une chaine, comme déja plus d’une fois j’en ai été témoin. Dés lors nous sommes amenés
a conjecturer que les chalnes qui, selon le récit fait a Pausanias par les Phigaliens, liaient
la statue d’Eurynome, déesse-poisson, étaient en réalité un méandre** semblable a celui
dont les ondulations enveloppent le corps de la Vénus Anadyoméne de Nimroud.** Deés
lors aussi ne convient-il pas de remarquer que, si divers traits de conformité se révelent
entre I'image de 'Eurynome des Phigaliens et les images citées de la Vénus assyrienne
ou phénicienne, une preuve de I'identité de ces deux divinités ressort également du soin
qu’avaient eu les ancétres des Phigaliens d’entourer le temple et le xoanon** d’Eurynome
d’un bois de cypres, arbre particuliérement consacré a Vénus par les Assyriens et les Phé-
niciens? Tout a I’heure nous verrons en Illyrie, dans une colonie de Corinthe, une statue
de Vénus placée au milieu d'un temple orné de sept cypres.

Si nous suivons Pausanias dans l'antique cité que je viens de nommer, et si
nous n’avons pas perdu le souvenir des monuments figurés que nous ont 1égués les
Corinthiens, nous ne pouvons méconnaitre I'origine asiatique de plusieurs croyances
religieuses et de certains usages privés de ce peuple célebre. Déja nous avons trouvé dans
un temple de I'acropole de Corinthe, comme dans les sanctuaires des Syriens, le culte
d’Aphrodite associé au culte d’Eros et a celui d’'Hélios. Non loin de la ville, le voyageur
grec™ nous montre, réunis dans un bois sacré de cypres, appelé le Cranéon, le temple
d’Aphrodite surnommée Melenis ou la Noire, le temple de Bellérophon et le tombeau
de la célebre Lais. Ici le surnom d’Aphrodite nous rappelle que la théologie orientale
confondait dans une méme divinité les idées de nuit et de génération. Cette observation
n’ajoute pas peu de prix, ce me semble, a un témoignage qui nous apprend que, chez les
Grecs, on avait planté aupres de Vénus la Noire I'arbre pyramidal et toujours vert, qui, en
Asie, était un symbole de vie, consacré aux divinités génératrices.

Sans sortir de la Corinthie, nous allons trouver, sur les pas de Pausanias, un exemple

83M. Ch. Texier, ouvr. cité, pl. 78. Voy. mes Recherches sur Vénus, pl. 2.

84Quelquefois, sur les cdnes et les cylindres assyriens ou phéniciens, I'eau est représentée non par un méandre
a enroulements, mais par plusieurs filets réunis parallélement et plus ou moins ondulés. On en voit quelques
exemples dans mes Recherches sur Mithra (Atlas, pl. 31.n°% 4, 5, 7; pl. 32., n°® 1 et 2). Je reproduis ici, sous les n°s 5
et 6 de la planche 8., les dessins des sujets gravés en creux sous la base de deux cdnes qui, chacun, représentent
précisément deux figures barbues, a corps et queue de poisson, analogues, quant a leur forme, aux images citées
d’Eurynome et de Dercéto, et, comme elles, enveloppées de filets d’eau qu’on pourrait, au premier abord, prendre
pour des liens.

830n objectera peut-étre que, selon les Phigaliens, le xoanon d’Eurynome était 1ié avec des chaines d’or. Mais il
ne faut pas oublier qu’une des croyances les plus répandues dans 'antiquité, était que le soleil, a son lever, sort
du sein de 'Océan et qu'’il s’y replonge au moment du coucher. Dés lors, il n’est pas étonnant qu’on elit employé,
pour un méandre destiné a représenter '0Océan ou la mer, le métal consacré au Soleil et a Vénus, qualifiée tantdt
fille de I’0Océan, tantét fille du Soleil.

86Remarquons que, selon Diogéne de Laérte (in Prefat.), les mages passaient pour étre les inventeurs des statues
de bois appelées xoana par les Grecs.

872.,2., 4.

120



de I'attribution de cet arbre a une antique déesse qui, adorée par les Grecs sous deux noms
qu’au premier apercu on ne serait pas tenté de rapporter a Vénus, se confond néanmoins
avec cette divinité, tout comme I'Eurynome des Phigaliens. « Dans 'acropole de Phlionte,**
dit notre guide,™ vous verrez d’abord un bois de cypres, puis un temple qui, depuis les
siecles les plus reculés, est 'objet d’une grande vénération. La déesse qu’on y adore portait
anciennement, dans le pays, le nom de Ganyméda; plus tard, elle prit celui d’Hébé ; Homeére
la nomme ainsi dans le récit du combat singulier entre Paris® et Ménélas, ou il dit qu’elle
versait a boire aux dieux, et dans le récit de la descente d’Ulysse aux enfers, ot il nous
apprend qu’elle était 'épouse d’Héracleés (Hercule). Olen, dans son hymne a Héra (Junon),
dit que cette déesse avait été élevée par les Saisons, et que ses enfants étaient Arés (Mars)
et Hébé.» Plus loin, Pausanias nous fait remarquer que dans le temple de 'acropole de
Phlionte, aucune statue n’est exposée a la vue du public ni gardée en un lieu secret. Il ajoute
que, pour agir ainsi, les Phliasiens se fondent sur une tradition sacrée. Je n’insisterai pas
ici sur les diverses circonstances qui, dans ce récit, me donnent lieu de supposer que la
déesse Ganyméda était identique avec la Vénus assyrienne. Je me bornerai simplement a
faire remarquer que le cyprés lui était consacré, et que son premier nom, comme le passage
d’Homere ou elle est appelée HébE, nous reporte dans I’Asie occidentale. A I'appui de cette
derniére observation je citerai une pierre gravée, phénicienne, qui prouve que I'idée de
représenter Hébé versant le nectar dans la coupe de Zeus ou Jupiter fut un emprunt fait
par les Grecs aux peuples de ’Asie occidentale. Sur cette intaille, Baltis ou Beltis est placée,
dans la méme attitude, devant Baal assis sur son tréne.” Une autre intaille phénicienne®”
nous montre la déesse assise sur les genoux de Baal et recevant de la main droite de ce
dieu une fleur de lotus, en échange de la coupe qu’elle lui a présentée et qu'’il tient de la
main gauche.

D’autre part, des médailles authentiques peuvent apporter dans la question de I'impor-
tation en Grece du culte du cypres associé a celui de Vénus, un témoignage direct et décisif,
bien que personne, a ma connaissarce, n’ait encore invoqué ce témoignage pour éclaircir
I’histoire du cypres oulalégende de la déesse. Le type de ces médailles a de plus, a mes yeux,
'avantage de montrer comment, dans le cadre si resserré du revers d’une monnaie, I’an-
tiquité savait, a I'aide de symboles empruntés aux formes géométriques, aux nombres et
au régne végétal, exprimer simultanément plusieurs idées théologiques et cosmologiques
de I'ordre le plus élevé. Les pieces dont j'entends parler appartiennent a la numismatique
de la ville d’Apollonia, en Illyrie, colonie de Corinthe, et, par conséquent, fille d’'une mé-
tropole et d’une province ol nous venons de trouver plus d’'une trace du culte de Vénus,
du culte du cypres, et de I'influence exercée par I’Asie occidentale sur les croyances et les
usages religieux de la Gréce. Ce sont de grands bronzes, a I'effigie de Septime Sévere, de Ju-
lia Domna et de Géta, qui jamais n’ont été décrits ou figurés avec exactitude.” Leur revers
est uniforme; il nous fait connaitre un édifice religieux dont aucune description, aucun
autre dessin ne nous est parvenu, et dont les ruines sont encore a découvrir. Cet édifice,
certainement érigé dans Apollonia, d’aprés un modéle apporté de Corinthe, est un temple

880u Phliunte, a quarante stades environ de Titané, dans la Corinthie.
89Pausanias, 2., 13., 3.

870 Alexandre, dans le texte grec.

81Voy. mes Recherch. sur Vénus, atlas, pl. 14 B, n° 1.

872 1bid. ibid. n° 3.

873Voy. plus loin, p. 228, note 1.

121



tétrastyle, orné de sept cypres, et ot 'on voit, assise sur un trone, une divinité féminine,
qui n’a jusqu'a ce jour regu aucune dénomination mythologique dans les recueils de nu-
mismatique ou d’archéologie. Cette circonstance, la construction de I'édifice, la statue de
la déesse, les accessoires, tout concourt a recommander un tel type a notre attention. Je
place sous les yeux de la Compagnie™ le dessin d’un grand bronze a 'effigie de Julia Dom-
na,” ol ce type est reproduit dans un état de conservation qui ne laisse aucune incertitude
sur les détails que nous avons a examiner.”*

Le fronton du temple est triangulaire, et I'entablement supporté par quatre colonnes;
ce qui, a mon avis, dut originairement exprimer que la divinité adorée dans un temple de
cette forme était revétue d’un triple caractere et présidait aux quatre éléments, qui sont
les agents de la création et de la reproduction, et, pour ainsi dire, les quatre soutiens du
monde créé. Telle fut Vénus en Orient et en Occident. Reine, tout a la fois, du ciel, de la
terre et des enfers,” et divinité génératrice, elle avait, parmi ses attributs, les quatre élé-
ments; les nombres trois, quatre et sept lui étaient consacrés; et si nous trouvons ici un
globe sculpté sur le fronton, au centre du tympan, il doit nous rappeler que fréquemment,
a la méme place, on voit un globe semblable sur les médailles asiatiques dont le revers
représente le temple d’Astarté.”” Dans I'un et I'autre cas, nous ne pouvons oublier qu’a
Aphaques, dans le Liban, le jour de la féte de la déesse, on faisait paraitre dans les airs un
globe de feu.”” Deux grands cyprés pyramidaux s’élévent, I'un a droite, 'autre a gauche du
temple; ils représentent symboliquement le soleil et la lune, et nous raménent aux deux
cypres qui, sur la face antérieure du trone votif de la déesse de Syrie,”™ tiennent lieu de ces
deux astres, et aux deux autres cypres qui, sur les médailles impériales de Perga,”™ sont
surmontés, I'un de I'image du soleil, 'autre du croissant de la lune. Mais, de plus, au re-
vers du grand bronze frappé a Apollonia, cinq petits cypres s’élévent derriére le sommet
et les deux cbtés inclinés du fronton du temple. L3, comme sur un monument étrusque®

$74p]. 8., n° 4.

85 original appartient au médaillier de la Bibliothéque impériale, ol j’ai pu aussi examiner les grands bronzes
frappés a Apollonia en 'honneur de Septime Sévére et de Géta, que j’ai cités plus haut.

86Le docte Eckhel ne fait aucune mention de ce type. Il n’est pas reconnaissable dans les descriptions ou les
dessins qui ont été publiés des trois grands bronzes ou il se reproduit uniformément. Dans le Musée Arigoni (t.
1., tab. 8., n. 119), le texte, d’accord avec un dessin trés-inexact, décrit ainsi le revers du grand bronze de Julia
Domna : « Temple tétrastyle, dans lequel est Jupiter assis; de chaque c6té, un arbre.» Plus loin, dans le méme
ouvrage (t. 4., tab. 10., n. 51), le revers du grand bronze de Septime Séveére est décrit en ces termes : « Temple
tétrastyle, dans lequel est Jupiter assis, tenant de la main droite une patére, et de la gauche une haste; autour
du temple, des arbres.» Mionnet, malgré son exactitude habituelle, ne commet pas moins une erreur tout aussi
grave. Oubliant que, dans le deuxiéme volume de sa Description de médailles (p. 34, n° 67), il avait décrit ainsi le
revers du grand bronze de Julia Domna : « Femme assise a gauche, dans un temple tétrastyle, le chapiteau orné de
cypreés; de chaque c6té, un cypres, » 'habile numismate ne s’apercoit pas que ce type est exactement reproduit
aurevers d'un grand bronze frappé, en ’honneur de Géta, dans la méme ville d’Apollonia. Il décrit succinctement
ce dernier revers, en disant (Suppl. 3., 327, n° 105) : «Jupiter assis dans un temple tétrastyle; de chaque cété, un
cypres.»

877Recherch. sur Vénus, p. 43, 44, 72, 74, 75, 226, 227, 238-240. Mithra était revétu de ce méme triple caracteére
(Mém. de I'Acad. des inscr. nouv. série, t. 14., 2° part. p. 68, 173).

878Voy. le n° 2 de la pl. 8 ci-jointe. Voyez aussi mes Recherches sur Vénus, atlas, pl. 1., n° 9; pl. 4., n° 5; pl. 15., n°
7;pl.35,1°°1,2,3 et 11.

879Zosime, Histor. 1., 58., 4 et 5; ed. Reitemeier. — Sozoméne (Histor. ecclesiast. 2., 5.), au lieu d’'un globe de feu,
parle d’un feu semblable a une étoile.

80Ci-dessus, p. 51-58, et pl. 5., n° 1.

#1Ci-dessus, p. 55, 56, et pl. 14., n°s 1 et 2.

#2yoy. pl. 13.,n° 5.

122



et sur deux bas-reliefs mithriaques dont je parlerai plus loin, ils sont les emblémes de
cing des sept planétes que comptaient les anciens, en y comprenant le soleil et la lune.
Tres-fréquemment les cylindres et les cones asiatiques que je rapporte aux mystéres de la
Vénus assyrienne ou aux mysteres de Mithra, représentent aussi les sept planétes, mais
sous la forme de sept petits globes, ou de cing petits globes placés auprés de I'astérisque
du soleil et du croissant de la lune. Sur les monuments mithriaques d’époque romaine,
les sept planétes sont figurées, tantdt par sept cypres,™ tantdt par sept autels allumés ou
non,™ tantdt par cing astérisques accompagnés du soleil et de la lune,”™ tantét enfin par
sept astérisques.™ Dans ces deux derniers cas, les sept planétes sont sculptées sur le man-
teau (candys) méme de Mithra. C’est donc au milieu d’un temple orné des sept planétes
symboliquement représentées, qu’était placée I'image de la déesse adorée a Apollonia. Le
long sceptre qu’elle porte de la main gauche, la patére que probablement elle tenait de la
main droite, mais qui est cachée par une des quatre colonnes, 'arrangement des cheveux,
I'agencement de la draperie, qui s’enroule au bas des reins, de maniére 2 laisser nu le haut
du corps, toutes ces particularités, ajoutées au témoignage qui résulte du globe et des sept
cypres, nous autorisent a reconnaitre ici Vénus représentée avec son triple caractére de
reine du ciel, reine de la terre et reine des enfers, et avec son caractére aussi de divini-
té génétrice ou génératrice. Rapprochée du type des médailles autonomes de Nagidus de
Cilicie, dont j’ai parlé plus haut,” I'image qui est sous nos yeux justifie pleinement la dé-
nomination que je propose de lui appliquer. Bien plus, dans sa pose, dans son ensemble
et dans quelques-uns de ses détails caractéristiques, elle nous offre la preuve que, comme
la Vénus de Nagidus figurée sur la médaille n° 9 de la planche 8, la Vénus d’Apollonia est
due a l'imitation d’'un modele asiatique, modifié et embelli par le gofit et I'imagination
des Grecs.™ Si des médailles frappées en Illyrie sous la domination romaine, nous remon-
tons aux monnaies autonomes d’Apollonia, de Dyrrachium ou Dyrrhachium, de Corcyre,
et a celles que Mionnet™ attribue a Euchélies ou Enchéli d’Illyrie,” nous voyons méme
Corinthe répandre au loin, sans les avoir modifiés, d’autres types quelle avait directement
recus de I’Asie occidentale. Citons surtout la vache allaitant son veau, groupe qui, en Orient,
représentait symboliquement Vénus et ’Amour, et qui se fait remarquer, avec divers ac-
cessoires, sur les monnaies autonomes dont j’entends parler.*”

Non loin de Corinthe, a Sicyone, furent frappées, a I'effigie de Plautille, épouse de Ca-

83Voy. mes Recherch. sur Mithra, atlas, pl. 92.

#41bid. pl. 78.,n° 1; pl. 79., n° 2; pl. 96., n°* 1 et 2.

85Voy. mes Recherch. sur Mithra, atlas, pl. 80., n° 1.

e bid. ibid. n° 2.

87Ci-dessus, p. 29-31.

880n retrouve I'imitation du méme modéle, avec la légende VENUS FELIX, au revers d’un joli quinaire d’argent,
frappé en I'honneur de Fausta, épouse de Constantin le Grand. Il est reproduit sous le n° 4 de la pl. 26 de mes
Recherches sur Vénus, d’apres un dessin dont je suis redevable a I'obligeance et au talent de M. E. Carlier. Cf. le bel
aureus de la Bibliothéque impériale que j’ai publiée (Ib. pl. 21 A, n° 11). On y voit, au revers de la téte d’'Hadrien,
Vénus assise sur son trone et entourée de la légende VENERIS FELICIS.

89 Descript. de méd. 2., 44, n° 165; Suppl. 3., 353, n° 315; pl. 12., fig. 8.

80M. 'abbé Cavédoni (Bulletino del Inst. arch. n° 12, déc. 1841, p. 190) n’admet pas cette attribution. Il penche a
classer les piéces dont il s’agit parmi les monnaies archaiques de Corcyre ou d’Apollonia, ou méme d’un Dyrrha-
chium d’Epire, dont je ne trouve aucune autre indication.

81yoy. Mém. de I'Acad. des inscrip. nouvelle série, t. 15., 2¢ partie, p. 267, 268. Recherches sur Vénus, p. 165-168;
atlas, pl. 14 G, n° 9-13, 18; pl. 14 H, n°S 2-6. Cf. ibid. n° 9.

123



893

racalla, deux monnaies de bronze, I'une de moyen module,*” I'autre de petit module,” qui
nous offrent chacune un nouvel exemple de I'attribution du cyprés a une divinité adorée
dans une cité grecque. Je joins ici** un dessin de la premiére de ces deux piéces, d’apres
I'exemplaire bien conservé qu’en posséde la Bibliotheque impériale.” Sur cette monnaie,
comme sur |'autre,® on voit, au revers, un petit temple tétrastyle, sans statue, érigé au
sommet d’'un rocher placé entre deux statues terminées en gaine et représentant chacune
un méme dieu barbu. A cdté de l'une et de l'autre de ces deux statues, s’éléve un beau
cypres pyramidal. Une grande incertitude régne sur la divinité dont elles nous offrent
I'image et a qui avait été dédié le petit temple. Mionnet se contente de les désigner ici
par le mot termes; mais en décrivant la seconde monnaie,”” il leur applique la dénomina-
tion d’hermés. M. I'abbé Cavédoni®® se croit autorisé a reconnaitre sur la premiére, comme
sur la seconde, le temple d’Esculape dont Pausanias® fait mention dans sa description de
Sicyone. Malgré la déférence habituelle que j’ai pour les décisions d’un juge aussi com-
pétent, je ne puis m’empécher de placer ici quelques remarques qui montreront que son
sentiment n’est pas a I'abri de toute contestation. Et d’abord constatons qu’a Sicyone le
temple dont parle Pausanias n’était pas exclusivement consacré a Esculape. On y voyait,
dit-il, outre la statue de ce dieu, celles d’Hypnos (le Sommeil), d’Apollon Carneius, de Pan,
d’Artémis, etc. Il n’en était pas de méme du temple érigé en '’honneur d’Aphrodite par
les Sicyoniens™ : la déesse y régnait sans partage™ ; sa statue d’or et d’ivoire, ouvrage cé-
lebre de Canachus, la représentait assise; telle était aussi la pose de la Vénus de Nagidus
et celle de la Vénus d’Apollonia adorée dans un temple tétrastyle, flanqué de deux cypres
et surmonté de cing autres arbres de cette méme espéce. Ajoutons que les monnaies auto-
nomes de Sicyone ne laissent apercevoir aucune trace du culte d’Esculape, et que, parmi
les médailles impériales de la méme ville, deux seulement nous rappellent ce culte.”” Au
contraire, une multitude de monnaies autonomes ou impériales de Sicyone attestent, par
les types les plus expressifs, que le culte d’Aphrodite, d’Hermes™ et d’Eros, ou les cultes
réunis d’Aphrodite et d’Apollon, étaient la religion dominante chez les Sicyoniens, comme
chez les Corinthiens. Si, d’autre part, nous nous rappelons qu'Hermes ou Mercure, tout
comme Esculape et Jupiter, fut représenté par des statues terminées en gaine; et si nous
remarquons qu’ici les deux statues ainsi fagonnées ne sont point accompagnées du sym-
bole qui habituellement sert a caractériser Esculape, un serpent enroulé ou non autour
d’un biton, il ne restera guere plus de raison de rapporter a ce dieu plutét qu’a Hermes
ou a Aphrodite le petit temple qui se voit sur notre médaille. Car les témoignages ne nous
ont pas fait faute pour établir que I'antiquité attribuait le symbole du cyprés a Hermes et

#2Mionnet, Suppl. 4., 172, n° 1141.

¥1d. ibid. n° 1142.

894p], 7.,n° 3. C’est le n° 1141 de Mionnet.

85Un second exemplaire se trouvait autrefois dans le médaillier de feu M. Allier de Hauteroche.

8%N° 1142 de Mionnet, décrit par ce numismate d’apres I’exemplaire qui appartenait a feu M. J. Millingen.

87N° 1142.

8% Spicileg. numism. p. 92, 93.

8992.,,10.,2 et 3.

*CPausanias, 2., 10., 4.

“1Une statue d’Antiope avait seule obtenu la faveur d’étre placée dans ce temple avec la statue d’Aphrodite.

“2'une, au revers de la téte de Géta (Mionnet, Descr. de méd. 2., 201, n° 382), représente Hygie; l'autre, au revers
de la téte de Caracalla (Vaillant, Numism. greec. p. 110), porte I'image d’Esculape.

%Le revers d’une médaille de Caracalla, frappée a Sicyone (Mus. Arig. 1., 9, n° 129), offre pour type une statue
d’Hermés terminée en gaine.

124



a Zeus ou Jupiter, aussi bien qu’a Esculape. Les deux arbres de cette espéce que nous trou-
vons ici plantés aupres des deux statues en gaine ne peuvent donc résoudre une question
qui me parait devoir rester longtemps indécise. Toutefois je n’ai encore produit, quant
a l'attribution du cypres a Esculape, que le témoignage indirect qui résulte d’un revers
gravé sur quelques médailles impériales d’Epidaure, dont I'attribution a méme été le su-
jet d’'une longue controverse entre les numismates.” 1l convient a tous égards que nous
interrogions ici les autres monuments de la Gréce. Je n’en trouve qu'un a citer. C'est un
antique temple d’Esculape, dont 'enceinte était intérieurement ornée d’une plantation de
vieux cypres. Situé a Titané, non loin de Sicyone, ce temple, selon Pausanias, renfermait
une statue d’Hygie, et avait, disait-on, été fondé par Alexanor, fils de Machaon et petit-fils
d’Esculape lui-méme.

Parmi les personnages mythologiques dont la Gréce avait recu la 1égende avec les di-
vinités, les systémes religieux, les sciences et les arts importés de 1'Asie occidentale en
Europe, Cyparisse n’est pas le seul que les traditions grecques nous montrent métamor-
phosé en cyprés. Personne n’ignore qu’Etéocle passait pour avoir, le premier, institué en
Béotie des sacrifices en '’honneur de Charis,” 'une des trois Graces, c’est-a-dire en ’hon-
neur d’Aphrodite elle-méme, puisque, dans I'lliade,”” Homeére donne le nom de Charis a
'épouse d’Hépheestus ou Vulcain. Personne n’ignore non plus que la Béotie est précisé-
ment la province ol les Phéniciens, conduits par Cadmus, avaient importé le culte de la
Vénus assyrienne, et trés-probablement, avec ce culte, le symbole du cypres pyramidal.
Or il est dit, dans un passage curieux des Géoponiques,™ que les filles d’Etéocle, pendant
qu'elles dansaient en 'honneur des Déesses, c’est-a-dire Déméter et Cora, tombeérent dans
un puits, et furent changées en cypres, par la miséricorde de Ghé, la déesse de la Terre.
Ces filles d’Etéocle, appelées ici, pour cette raison, les Cyprés, kundpiooot, sont désignées
ailleurs® sous le nom de Charites, x&piteg. Par 1a nous acquérons la preuve qu’on les assi-
milait aux Graces; et dés lors nous sommes autorisés a croire que les compagnes fideles de
la déesse appelée Cyprés™ avaient réellement pu, comme Vénus, étre surnommées elles-
mémes Cypres, et, comme elle aussi, étre représentées sous la forme symbolique du cy-
pres; car Vénus, je le répete, est 'ainée des trois Graces, de méme qu’elle est I'ainée des
trois Parques.” Les filles d’Etéocle, ou plutdt Vénus et les deux autres Graces, composaient
donc une triade qui, chez les Béotiens, était symboliquement représentée par trois cypres,
comme |'était, chez les Syriens et, selon toute probabilité, chez les Phéniciens, la triade
formée de Vénus, du soleil et de la lune. N’avons-nous pas reconnu cette derniere triade
dans les trois cypres qui ornent la face antérieure du tréne votif de la Déesse de Syrie, que
jai décrit plus haut™ ?

A leur tour, les myrtes de Vénus furent parfois appelés les Charites, xdpiteg : nous I'ap-

Voyez ci-dessus, p. 194-196.

%2, 2., 6.

%Théocrite, 16., 104. Scoliaste de Pindare, ad Olymp. 14., 1. Pausanias, 9., 35., 1. Cf. K. 0. Miiller. Orchomen. p. 134,
177.

9718., v. 382. Cf. Pausan. 9., 35., 4.

%%11., 4.

*Voy. Eustathe, Didyme et les Scoliastes publiés par d’Anse de Villoison, ad Homer. Iliad. 5., 51.

1Bérouth, Brathy, Cypris. Voy. ci-dessus, p. 88-91.

M Recherches sur Vénus, p. 59, 60, 98.

92Ci-dessus, p. 51-58; p. 5., n°5 1 et 2.

125



913

prenons de quelques anciens commentateurs d’Homere.”” D’autre part, en méme temps
que les filles d’Etéocle ou les trois Graces recevaient le nom de Cyprés, kundpiooot, on ap-
pliquait I'épithéte de mapbévor, les vierges, aux grands cypres qui, a Psophis en Arcadie,
entouraient le tombeau d’Alcmeon, fils d’Amphiaraiis.” Les rapprochements que je viens
de faire semblent attribuer a cette épithéte une origine préférable a celle que veulent lui
reconnaitre les commentateurs de Pausanias, lorsqu'ils disent que les cyprés du tombeau
d’Alcmeeon étaient appelés les vierges, mapBévor, parce qu’on ne les coupait jamais. Nous
verrons, dans la deuxiéme partie de ces Recherches, comment les cyprés sculptés sur les
monuments funéraires des Etrusques peuvent justifier I'interprétation mythologique que
je propose de substituer a cette explication. Remarquons ici qu’Amphiaraiis avait obte-
nu les honneurs divins, un autel, un temple méme et un oracle.” Remarquons aussi que
la 1égende de son fils parait étre intimement liée a celle d’Aphrodite, la déesse qui prési-
dait a 'empire des morts, comme aux initiations, dont le supréme degré était 'apothéose.
Alcmzeon avait eu en sa possession le fameux collier d’Eriphyle.™ 1l le donna a sa femme Al-
phésibée, dans cette méme ville de Psophis, oitI'on voyait un antique temple dédié a Vénus-
Erycine et le tombeau d’Amphiaraiis, mort avec les honneurs insignes de I'apothéose.

Deux autres faits, rapportés par Athénée,”” concourent plus directement a établir que,
chez les Grecs, le cypres était, en particulier, consacré a Aphrodite. Cet auteur, dans la
description qu'il fait de deux élégants et somptueux navires, construits, 'un pour Ptolé-
mée Philopator, 'autre pour Hiéron, nous apprend que ces navires contenaient chacun
un Aphrodisium. Dans le premier, appelé le Thalamégus, le petit temple, ou, comme nous di-
rions, la chapelle d’Aphrodite, ornée d’une statue de la déesse, était placée au-dessus d’'une
vaste piéce a colonnes, renfermant trente lits. Le fit de chaque colonne avait été fait avec
du bois de cypres tiré de Milet, colonie fondée dans I'lonie par les Crétois; les chapiteaux,
d’ordre corinthien, étaient composés d’or et d’ivoire; le plafond, également de bois de
cypres, attirait 'attention par ses ornements sculptés et dorés. Dans le second navire,™
construit a Syracuse par le célébre Archimede, les lambris et le plafond de I’Aphrodisium
étaient de bois de cypres. Ce lieu, tout resplendissant de pierres précieuses, et orné de
peintures, de statues, de vases de formes diverses, ne renfermait que trois lits.

Hermippe, dans un passage dont j’ai déja dit quelque chose, s’exprime de maniére a
nous donner lieu de croire que le cypres pyramidal ne fut pas seulement attribué aux dieux
et aux déesses que j'ai indiqués par leurs noms, mais a toutes les divinités de 'antiquité
qui présidaient aux choses du ciel et de la terre, toiol Oeoiowv, dit le philosophe grec.”
Servius semble partager I'opinion d’Hermippe, lorsqu’il rapporte que Cyparisse fut chan-
gé en cypres « par la miséricorde des dieux,» misericordia deorum.” Aussi peut-on ajouter

B1ls sont indiqués dans la note 4 de la page 234.

*“Pausanias, 8., 24., 4. — Selon cet écrivain, ces cypres étaient d’une telle hauteur qu’ils dérobaient a la vue la
montagne ou la colline située auprés de Psophis.

1. 1., 34.,1-3.

“1Pausanias, 8., 24., 4.

'Deipnosoph. 5., p. 204, 205, 207; ed. Casaubon. — Au liv. 9., p. 402, Athénée rapporte un fragment de
I'Hippotrophus de Mnésimaque ou il est parlé de lits dont le dais plaqué avec du bois de cypres, OdAapot
KUTApLooGpogoL.

18 Athénée (ouvrage cité, 5., p. 207) emprunte ici 8 Moschion les traits principaux de la description de ce second
navire.

1% Ap. Athen. Epitom. 1., p. 27; ed. Dalech.

90 Ad. Virgil. Zneid. 3., 680.

126



quelques faits a ceux que déja j'ai cités dans le cours de ce mémoire, et qui tendent a géné-
raliser I'attribution du cypres, en nous montrant cet arbre comme le symbole de plusieurs
divinités génératrices, miles ou femelles. C’est ainsi que, selon Théocrite,”™ les statues du
dieu Priape devaient étre entourées de cypres, de myrtes et de lauriers. A Byzance, un
xoanon représentant Triton était de bois de cypres.”” Ce dernier usage s’étendit méme jus-
qu’aux statues destinées a perpétuer les traits et le nom des athlétes vainqueurs aux jeux
olympiques®™; et si je n'invoque pas ici les témoignages qui établissent que le cypres était
consacré 2 plusieurs divinités infernales, c’est qu'ils trouveront plus naturellement leur
place dans le mémoire suivant.

La Gréce, en empruntant a I’Asie occidentale la coutume d’attribuer ce symbole aux
dieux générateurs, lui avait aussi emprunté I'usage de prendre le cyprés pour exprimer
poétiquement I'idée d’'une beauté humaine égale a la beauté d’un dieu. Déja nous venons
de constater que, dans la Béotie, les Graces ou les filles d’Etéocle sont changées en cyprés,
et prennent le nom méme de Cyprés (kundpiocor), qui est un des noms de Vénus.” Déja
aussi nous avons vu appliquer a de trés-beaux cypres la qualification de vierges (napBévot),
qui appartenait a Vénus et a Minerve. Disons maintenant que Théocrite,” voulant peindre
labeauté d’Hélene, fille de Léda, compare cette princesse a un cypres, c’est-a-dire a Vénus,
si nous prenons cette comparaison dans son acception symbolique. De son c6té, Anacréon
souhaite un bel époux a une femme, en lui disant : « Qu'un beau cypres croisse dans votre
jardin.” » Enfin Aristénéte, dans une de ses lettres,”” compare au cypres et au palmier le
port de Lais. Bien des siécles apres ces divers auteurs, une princesse qui a pris rang parmi
les écrivains byzantins, Anne Comneéne, croit nous donner, dans son Alexiade,” 1'idée la
plus avantageuse de la taille et du port de Marie, épouse de Michel Ducas, en comparant
aussi cette princesse a un cyprés. Cet usage s’est perpétué d’age en 4ge chez les Grecs. Au
12¢ siécle, dans le roman des Amours de Rhodante et Dosiclés,” un moine grec, Théodore Pro-
drome, compare la jeune fille tout a la fois au cypreés et a la vigne qui s’enlace aux arbres.
De nos jours, dans les chansons et les autres poésies légeéres des Grecs, il n’est pas rare
de trouver la taille et le port d’'une jeune beauté ou de son amant comparés de méme au
cypres. Pouqueville, Fauriel, et plus récemment M. le comte de Marcellus,™ en ont cité plu-
sieurs exemples. Firdousi et tous les poétes arabes ou persans, j’en ai déja fait la remarque,
emploient la méme comparaison pour rehausser les mérites des personnages, hommes ou
femmes, dont ils célébrent les actions. On voit ici une preuve remarquable de I'influence
exercée par le langage hiératique ou symbolique sur le langage des poétes : en Occident,
comme en Orient, le cypres devint 'embléme de la beauté, parce qu'il était 'embléme des
dieux, des déesses, et, en particulier, le symbole de Vénus, de la déesse dont la beauté avait

9% Epigramm. 4., dans les Analecta de Brunck, t. 1., p. 377.

22 Athén. Deipnosoph. 11., p. 479, 480.

“ZPausanias, 6., 18., 7.

**De méme, dans une autre légende, les Gréces se changent en myrte, et nous rappellent que Vénus était
surnommée Myrthia et Myrtea (Plutarque, Quest. roman. Opp. t. 7., p. 87; ed. Reiske. Pline, H. N. 15., 36., 2).

**Idyll. 18., 30.

Y% Kumdpirtog me@ukot oeb évi ke (0d. 65., v. 15).

*77Lib. 1., epist. 1., p. 5; ed. Boissonade.

1y, 3., p. 74.

9BLjv, 2.

*Chants da peuple en Gréce. Paris, 1851, 2 vol. in-8°. M. de Marcellus, dans le deuxiéme volume (p. 434, B’),
rapporte uv distique populaire qu’il traduit ainsi : «Quand le cypres a briilé, sa racine embaume. Dés qu’un cceur
est amoureux, tout le monde s’en apercoit. »

127



mérité la pomme. Sous la plume éloquente et sévere de nos écrivains sacrés, le cypres est
I'embléme de la divine sagesse,”" ou un terme de comparaison, qui sert a élever au-dessus
des autres hommes le pontife du vrai Dieu.*

Au témoignage des monuments de l'art et des traditions écrites qui nous montrent
combien fréquemment les Grecs firent du cyprés un symbole religieux non funéraire,
viennent se joindre des renseignements topographiques et quelques observations qui
vont nous révéler combien aussi furent nombreux, sur le sol antique de la Grece, les lieux
dont la dénomination dérivait ou d’une divinité éponyme, appelée du méme nom que le
cypres, ou d’'un bois de cypres consacré par la religion. M. Avellino®™ n’hésite point a
reconnaitre que chaque cupressetum se liait & un mythe; mais il admet que le mythe avait
pu étre postérieur a la plantation; c’est-a-dire que, selon lui, le cupressetum aurait parfois
été planté sans un but religieux, et ne serait devenu plus tard 'objet de la vénération
des peuples que lorsqu’on 'aurait rattaché a un mythe quelconque. Je ne partage pas, je
I'avoue, cette maniére de voir; et, 2 mon grand regret, je me trouverais ici en complet
désaccord avec le savant académicien de Naples, s’il ne terminait son observation par
cette conclusion, dont je prends acte : «Il est toujours slir qu'une idée religieuse se
trouve associée au cupressetum, et qu'on peut en suivre les traces avec une certitude
suffisante.”™ »

Malgré la variété que cette judicieuse remarque semblerait nous promettre dans la
revue topographique que je vais entreprendre, je demande d’avance pardon a I’Académie
de la sécheresse et méme de la monotonie des détails ot je serai obligé d’entrer. J’ai besoin,
en cette occasion, plus encore qu’en toute autre, de solliciter et d’obtenir son indulgence.

Une ville du nom de Cyparissus (Kundpiocog ou Kumapioooic) et une autre appelée Cy-
parisséeis (Kunapiootjeiq) existaient en Gréce longtemps avant la guerre de Troie. Homere™
les mentionne toutes deux. La premiére était située dans la Phocide, sur le mont Parnasse,
pres de Delphes; suivant les uns, dit le chantre immortel de I'lliade, elle devait son nom
a I'arbre que produit son territoire; selon d’autres, au héros Cyparisse. Plus tard, elle fut
nommée Apolloniade (AroAAwV14g), au dire d’Eustathe’ et d’Etienne de Byzance,™ et Anti-
cyre, d’apres une tradition recueillie sur les lieux par Pausanias.” Ce voyageur ajoute que,
dans la liste des Phocéens, Homere a préféré la désigner sous son ancien nom de Cyparis-
sus, quoique déja elle portat celui d’Anticyre, qu’elle avait recu d’Anticyrée, contemporain
d’Hercule. Dicéarque™ et Strabon’ ne la mentionnent que sous le nom de Cyparissus. Le se-
cond de ces deux écrivains la place au-dessous de Lycoréa, et semble la réduire a la simple
condition d’un bourg ou d’un village.”" Pour concilier entre eux ces divers témoignages, il

1 Ecclesiastic. 24., 27.

*21bid. 50., 11.

*3Mémoire cité, p. 11, 12.

%34« E sempre sicuro che una idea religiosa venne ad esse associata, e di questa possono andarsi determinando
con sufficiente certezza le trace.»

*1liad. 2., 519, 593. Dicéarque, ‘EANGS. &vayp. p. 17, edit. Rom. Strabon, Geograph. 9., p. 423. Stace, Thebaid. 7.,
344, Pausanias, 10., 36., 3. Ftienne de Byzance, v. Kundpiooog. Eustathe, ad Homer. Iliad. 2., 519.

8L oc. cit.

7 Loc, cit.

28] oc. cit.

9 Loc, cit.

Loc, cit.

*1Selon Wheler (Voyag. de Zanthe a Athénes, t. 2., p. 355, 356), ce bourg aurait été remplacé par Arachova ou
Arachovi.

128



faut croire que la ville dont je parle s’appela successivement Cyparissus, Anticyre et Apol-
loniade, et qu’elle avait tiré son premier nom, soit d’un cupressetum consacré a Apollon,
soit du dieu lui-méme, si, a 'exemple de la déesse appelée Bérouth, Brathy et Cypris, ce dieu
avait recu un nom identique avec celui de I'arbre que les Grecs connurent sous la dénomi-
nation de kundpiocog ou kundpitrog (cyparissus). La place qu’occupait la ville sur le mont
Parnasse, consacré a Apollon et aux Muses; la quantité de cypres dont elle était entourée;
le soin qu’a eu Pindare*” de nous apprendre que les lambris du temple d’Apollon a Delphes
étaient de bois de cypres; les autres traditions et les monuments figurés qui nous montrent
cet arbre au nombre des symboles du méme dieu; le nom de Cyparisse imposé au jeune hé-
ros changé en cypres par Apollon; et enfin la dénomination d’Apolloniade substituée a celle
de Cyparissus : telles sont les considérations qui peuvent justifier mon sentiment. Disons
cependant que la divergence d’opinion signalée par Homére n’a pas cessé de se manifester
parmi les écrivains grecs postérieurs, qui ont recherché I'origine du nom de la ville de Cy-
parissus : les uns le font dériver simplement du grand nombre de cypres qui entouraient
cette antique cité; les autres, de son fondateur, appelé Cyparisse et supposé fils de Minyas
et frere d’Orchomene.”” Mais cette derniére version est en faveur de ma conjecture, car de
nombreux exemples analogues nous autoriseraient, dans ce cas, a considérer le nom du
fondateur comme un de ceux que portait Apollon lui-méme.

La ville appelée Cyparisséeis par Homere était située dans les états de Nestor.”* M. Avel-
lino** croit qu'elle correspond a celle qu’Etienne de Byzance désigne sous le méme nom et
qu’il place en Messénie. Selon Heyne,” remarque-t-il, la Cyparisséeis ' Homeére se confond
avec la Cyparisséeis de Strabon,”” également située dans les états de Nestor et batie sur le
territoire de la Triphylie, aux confins de la Messénie.” Cette identité n’est pas mise en
doute par I'habile traducteur frangais de Strabon, M. de Laporte du Theil. Toutefois le sa-
vant napolitain, aprés avoir assimilé, non a la Cyparisséeis d’ Homeére, mais a celle de Messé-
nie,”” la Cyparissia mentionnée par Diodore de Sicile, dans son 15¢ livre,” se montre dispo-
sé* aidentifier celle-ci avec la Cyparisséeis de Strabon, bien que K. 0. Miiller,” observe-t-il,
n’ait pas hésité a rapporter a la Cyparissia de Messénie le passage de Diodore, comme déja
Iavait fait le docte Eckhel.”

Les commentateurs d'Homere, de Strabon et de Pausanias ont tous reconnu que la
concordance des témoignages de 'antiquité touchant les villes grecques qui s’appelérent
Cyparisséeis ou Cyparissia, présente de graves difficultés. Les passages du géographe grec

*2pythic. 5., 52.

*3Didyme et Eustathe, ad Homer. Iliad. 2., 519. Strabon, ubi supra. Etienne de Byzance, ubi supra.

liad. 2., 600, 601.

*>Mémoire cité, p. 9; p. 10, note 5.

16 Ad Homer. Iliad. 2., 593.

47 Geograph. 8., p. 345, 348, 349.

**Dans ses Recherches géographiques sur les ruines de la Morée, feu M. Puillon Boblaye, officier supérieur
d’état-major, ne fait pas une mention particuliére de cette Cyparisséeis de Triphylie. Il se borne a dire (Expéd.
scient. de Morée, sect. des sciences physiq. t. 2., p. 134) : «Les deux distances de la table théodosienne : Olympia-
Samaco 15. et Samaco-Cyparissa 24. sont, la premiére, fautive, et, la seconde, parfaitement exacte.» — Au lieu de
I'ablatif Samaco, les cartes rédigées par les géographes modernes portent Samicum.

*Mémoire cité, p. 9.

*0Chap. 67.

*IMémoire cité, p. 9, note 9; p. 10, note 5.

%52Das neue Rhein. Mus. t. 2., p. 171.

*3D.N. 2., 276.

129



ne sont pas eux-mémes exempts d’obscurité. Cependant, apres les avoir examinés avec
attention, il me parait probable que Strabon distingue deux Cyparissia, |'une dans la Pho-
cide,” l'autre dans la Messénie,” non loin de Pylos, et une Cyparisséeis,” qui, dit-il, est
déserte et se nomme aujourd’hui Cyparissia au singulier et au féminin, comme 1a Cyparis-
sia de Messénie.”” 1l place Cyparisséeis dans I'ancienne Macistie, province qui faisait partie
de la Triphylie et, par conséquent, de ’Elide. A cette occasion, il mentionne un fleuve du
nom de Cyparisséeis au masculin.”® La Cyparisséeis de Macistie était située au-dela du petit
fleuve appelé Néda, et ainsi non loin du lieu o nous avons trouvé, sur les pas de Pausanias,
un temple et un cupressetum consacrés a la Vénus assyrienne ou phénicienne sous le nom
grec d’Eurynome.”

Pline*®, Ptolémée* et Eustathe®® mentionnent aussi la Cyparissia de Messénie. Pausa-
nias,” qui la nomme Cyparissies, Kumapiooiat, parle d’une route qui d’Andania conduisait
A cette ville, en passant par Electra. Il nous apprend, de plus, qu’aupres de Cyparissies on
voyait un temple dédié, comme je I'ai déja dit, a Apollon et a Athéné surnommée Cyparissia,
circonstance qui semblerait nous révéler un nouveau trait de conformité entre la 1égende
primitive de cette déesse et celle de la Vénus asiatique. Cyparissies donna son nom a un
port, A une riviére, a un promontoire et a un golfe situés dans son voisinage.”* Ce nom
s’étendit méme aux iles Plote ou Strophades : les anciens les appellent souvent les iles des
Cyparissiens, Kumapiooiwv vijooL.

Scylax® parle d’'un port de la Messénie, qu'il nomme Cyparissus, Kundpisoog. Ce ne
peut étre pour nous que le port de la ville dont il vient d’étre question. On sait que feu M.
de Sainte-Croix** avait proposé de corriger le passage de ce géographe et de considérer
Kunépioocog comme une ville située dans l'intérieur des terres et non comme un port. On
sait aussi que les juges compétents n’ont point admis cette opinion. En dernier lieu, feu
M. Puillon Boblaye™” a exposé les raisons trés-plausibles qui le portent a croire que Scylax,
dans son Périple, avait indiqué avec précision la position de Cyparissies de Messénie, mais
que le texte, altéré par les copistes, a été, de nos jours, restitué d’une maniére fautive.
Selon lui, ce texte devait, dans I'original, présenter le sens que voici : « La premiére ville de
Messénie est Cyparisse avec un port, ville éloignée de sept stades de la mer. » Lexploration
des ruines situées au lieu actuellement nommé Arcadia parait avoir démontré a M. Puillon

94Geograph. 9., p. 423.

*31bid. 8., 349, 359.

981bid. p. 345, 348, 349.

*7Ici le texte de Strabon manque de clarté. Le traducteur frangais en fait la remarque, et propose, sans cepen-
dant garantir la correction, de lire : « Cune et I'autre s’appelaient autrefois Cyparisséeis; mais toutes deux portent
aujourd’hui le nom de Cyparissia. »

8 Anne Comnéne, dans son Alexiade (liv. 6., p. 173), donne a un lieu situé en Bithynie le nom neutre de Cypa-
rissium, Kumapicoiov ; mais je ne découvre aucune trace de cette localité dans les géographes anciens, ni sur nos
meilleures cartes de géographie.

%9Ci-dessus, p. 220-234.

*°H.N. 4.,7., 1.

%13, 16.

%2 Ad Homer. Iliad. 2., p. 297.

934,,36., 7.

%4Strabon, Geogr. 8., p. 359. Pline, loc. cit. Pomponius Méla, 2., 3., 9.

%5 Geogr. gr. minor. tome 1. (Peripl.), page 16; édition Hudson; (Peripl.), § 46, page 262; édition Gail. — Voyez (ibid.
page 393) les observations de ce dernier éditeur.

%6 Mém. de ’Acad. roy. des inscr. t. 44., p. 373 et suiv.

*70uvrage cité, t. 2., p. 115.

130



Boblaye qu’en effet la ville antique ne s’étendait pas jusqu’au port.

Un bois sacré de cypres, dont je ne rencontre aucune mention dans les auteurs anciens,
couvrait jadis les flancs de deux montagnes situées non loin des ruines de Canopolis ou
Ceenopolis et prés d’un lieu ot I'on arrive en sortant de Messéne par la porte de Laconie.
La se trouve maintenant un monastére qui porte plusieurs noms : le couvent des Cyprés, la
Trinité, la Panagie de Vourcano. En avant de cet asile religieux, on voit un bouquet de cypres;
C’est tout ce qui reste de I'ancien cupressetum.”

Dans le Péloponnése, sur le territoire de la province appelée Eleuthéro-Laconie®™ et au
fond d’un port aujourd’hui nommé Xyli,” existait trés-anciennement une autre cité ma-
ritime, du nom de Cyparissia. Elle était déja détruite a 'époque ot Pausanias visitait la
contrée; il parait qu’on donnait aux ruines de cette Cyparissia le nom de cité des Achéens
Paracyparissiens, toA1g Axai®dv t@v Hapakvnapiociwv.” Lofficier francais déja cité les are-
trouvées, et leur reconnait un caractere d’antiquité que ne lui ont pas présenté les ruines
d’Asopus,”™ autre ville de Laconie, située non loin de la cité des Achéens Paracyparissiens.

C’est dans I'acropole d’Asopus que Pausanias™ nous a signalé un temple dédié a Athé-
né Cyparissia. C’est aussi en Laconie que nous avons vu deux traditions™ transporter le
mythe de Cyparisse. Un village situé dans la méme province, prés du promontoire du Té-
nare, porte encore maintenant le nom de Cyparisso, ou de Tiparisto, par corruption.” Enfin
je trouve, dans les Recherches déja citées de feu M. Puillon Boblaye,” I'indication d'un
joli port, nommé aujourd’hui Kyparissi,” et situé sur le littoral de 'ancienne Eleuthéro-
Laconie. Tout concourt, on le voit, a nous apprendre que, dés une époque fort reculée, le
culte du cypreés et de quelques divinités qui comptent cet arbre parmi leurs attributs sym-
boliques était fort répandu chez les Laconiens, en méme temps que Lacédémone adorait
une Aphrodite armée, dont I'origine asiatique n’est pas douteuse.

Les seuls monuments numismatiques que, jusqu’a ce jour, leur légende ait permis de
rapporter sans hésitation a une ville grecque du nom de Cyparissia, de Cyparisséeis ou de
Cyparissus, sont des monnaies impériales frappées a I'effigie de Septime-Sévére, de Julia
Domna, de Caracalla, de Plautille et de Géta; elles portent toutes, au revers, le nom grec

%8 Expédit. scientif. de Morée, Relation, t. 1., p. 302; atlas, p. vj, cul-de-lampe.

%“Strabon, Geogr. 8., p. 363.

°puillon Boblaye, ouvrage cité, t. 2., p. 97. Cf. Leake’s Travels in the Morea, vol. 1., ch. 8. — Selon le traducteur
francais de Strabon (t. 3., p. 209), les ruines de cette Cyparissia de Laconie seraient situées prés du bourg appelé
Castel Rampano. Mionnet (Suppl. 4., p. 210), d’aprés une autorité qu’il ne nous fait pas connaitre, applique cette
dénomination moderne aux ruines de la Cyparissia, de Messénie ; mais Siebélis, dans son édition de Pausanias, M.
le major Leake (ubi supra, ch. 2., 10., 11.) et feu M. Puillon Boblaye (loc. cit. p. 115), dans deux relations d’une date
plus récente, s’accordent a placer les ruines de cette Cyparissia de Messénie au lieu qui maintenant porte le nom
d’Arcadia.

“'Pausanias, 3., 22., 7. Voy. K. O. Miiller, Die Dorier, 3., 2.

2puillon Boblaye, ouvrage cité, t. 2., p. 97.

BLoc. cit.

74Ci-dessus, p. 201, note 4; et p. 205.

5C’est 1a que fut trouvée une inscription grecque, que M. Boeckh, d’aprés Pouqueville, rapporte dans son
Corpus inscript. greecar. t. 1., p. 645, n° 1317,

6Quvrage cité, t. 2., p. 102.

77’ignore cependant si ce nom moderne représente le nom antique; et je remarque que feu M. Puillon Boblaye
(loc. cit.), tout en se décidant, d’aprés I'autorité de Ptolémée, et contrairement au sentiment de Niger, & placer I'an-
cien port, appelé Cyphanta, au lieu actuellement nommé Kyparissi, avoue qu’il n’a trouvé la aucune trace de ville
ancienne. «Le joli port de Kyparissi, dit-il, est entouré de palezeokastro du moyen 4ge, qui ont pu faire disparaitre
les ruines antiques. »

131



KYTIAPICCIEQN, gravé autour de divers types, dont aucun ne nous offre le symbole du cy-
pres. Les numismates”™ s’accordent a attribuer ces piéces a la Cyparissia de Messénie ; mais
un grave dissentiment régne parmi eux au sujet d’'une monnaie autonome, de grand mo-
dule, que Pellerin® rapporte a Cyparissus de Phocide. Elle a pour type, au revers de la téte
d’Apollon, un trépied placé dans une couronne, et pour légende un nom, en partie effacé,
dont ce savant lit les premiéres lettres : KYTIA ... Mionnet™ croit devoir adopter cette lec-
ture et cette attribution, tout en prévenant ses lecteurs que quelques antiquaires rangent
la médaille parmi les autonomes de Cyzique de Mysie. Apres lui, feu M. du Mersan,™ au
lieu de KYTIA ..., ou de KYZI ..., a proposé de lire : KYTEI ..., et de restituer cette piece
a Cytinium, ville de la Doride. Plus récemment, M. Avellino™ s’est prononcé contre I'opi-
nion de Pellerin; mais il n’approuve ni ne combat celle de M. du Mersan, et il s’abstient de
nous faire connaitre son propre sentiment. Ce n’est pas a moi qu'il appartient de décider
la question.

En Occident, Cypresseta™ me parait étre la derniére ville qui nous présente uu nom
analogue a ceux des diverses cités grecques dont je viens de parler. Elle était située, dans la
Gaule narbonnaise, entre Arausio et Avenio, au lieu actuellement nommé le Pont de Sorgues.”
Mais on ne posséde aucun renseignement sur I'époque de sa fondation, ni sur 'origine de
son nom; et, & ma connaissance, nos médailliers ne renferment pas une seule piece que
I'on puisse rapporter a cette ville.

Selon un antique usage, qui se révéle dans un grand nombre de prescriptions théra-
peutiques indiquées par les médecins grecs, ceux-ci et, a leur exemple, les médecins latins
attribuaient plus d’une vertu médicale au cypres, de méme qu’a quelques autres arbres ou
plantes que la religion avait consacrés aux dieux. Ces vertus médicales, vraies ou suppo-
sées, étaient d’ordinaire en rapport avec les fonctions ou attributions dévolues a chaque
divinité. Un tel usage, n’en doutons pas, avait pris naissance dans I’Asie occidentale; et
les peuples de cette vaste contrée 'avaient introduit dans la Gréce, en y important, avec
leurs systémes religieux, toutes leurs connaissances scientifiques comprises sous la déno-
mination unique de théologie, la science universelle. Les noms que donnaient les Grecs
aux diverses productions des trois régnes de la nature en fourniraient plus d’une preuve;
mais ce nest pas le lieu de traiter un pareil sujet. Nous n’avons a nous occuper ici que
des prescriptions qui se rapportent a I'emploi médical du cypres. Le P. Hardouin, dans son
édition de Pline,”™ a réuni la plupart des renseignements que fournissent a cet égard Dios-
coride, Pline lui-méme, Galien et quelques autres écrivains de I'antiquité; et je demande a
I’Académie la permission de me référer aux citations du savant éditeur. Il n’a oublié ni Q.
Sérénus Samonicus, ni Marcellus 'Empirique ; mais il m’a laissé le soin de mettre en relief
les faits qui confirment mes remarques sur I'origine asiatique de cette thérapeutique et
sur sa concordance avec les idées religieuses que 'Occident, comme I'Orient, attachait au

983

8Eckhel, D. N. 2., 276, 277. Mionnet Descript. de méd. 2., 212, 213, n°® 31-33, Suppl. 4., 210-212, n°* 20-31. M. 'abbé
Cavédoni, Spicileg. numism. p. 97.

" Rec. de méd. de peuples et de villes. — Eckhel, qui n’avait pas eu la médaille sous les yeux, la rapporte a Cyparissus
du mont Parnasse, prés de Delphes, en se bornant a citer et & copier Pellerin. (Voy. D. N. 2., 193).

% Descript. de méd. 2. 96, n° 20.

BIMéd. inéd. p. 41 et suiv.

%2Mémoire cité, p. 11.

%8 Antonini Aug. Itiner. Itinerar. a Burdig. Hierusal. usque, p. 553, ed. Wesseling.

*4Voy. d’Anville, Notice sur I'anc. Gaule (Paris, 1760, in-4°), p. 260, 261.

%SH,N. t. 2., p. 328.

132



symbole du cypres.

Observons, en premier lieu, que Dioscoride était né dans la Cilicie, et que Pline,” qui
avait principalement tiré des ouvrages attribués a Pythagore et a Démocrite, sur les effets
des plantes, I'indication des diverses propriétés médicales de cet arbre, n’'omet pas de nous
dire*” que ces deux philosophes avaient visité les mages de Perse, d’Arabie, d’Ethiopie et
d’Egypte. Nous pouvons, sans craindre de nous tromper, ajouter a ces mages les prétres
chaldéens de la Babylonie. Pline*® avait, de plus, trouvé dans les Histoires écrites par I'em-
pereur Claude quelques détails sur 'usage médical que les Parthes faisaient des feuilles
et du bois de I'espece de cypres appelée bratus, brathus ou brathys,”™ qui croit sur le mont
Zagrus, au-dela du Pasitigre, pres de la ville de Sittacé.”

Les anciens employaient comme médicaments, non-seulement les feuilles, le bois, la
racine, les semences et 'huile de cypres® ; mais ils composaient avec une partie quel-
conque de cet arbre un onguent™ et une sorte de vin et de vinaigre, désignés chacun par
I'épithete de cyprin. 1ls avaient aussi des pilules cyprines. Galien, dans un long chapitre™
sur les cas ou il convient de faire usage des diverses préparations thérapeutiques que I'on
tire du cypres, recommande ces pilules, comme les feuilles et les semences, pour la guéri-
son des ulceéres, mais il ne s’explique pas sur leur composition.

Les feuilles s’employaient seules, broyées ou infusées; on en exprimait aussi le suc;
d’autres fois on les pilait avec les semences. Elles étaient réputées trés-efficaces pour la
réduction des hernies, pour la guérison des maux de vessie, des affections morbides qui
attaquent les parties génitales, et des maladies qui sont propres au sexe féminin.” Broyées
et appliquées sur la plaie, ou prises en breuvage, elles passaient pour un excellent remede
contre la morsure des serpents venimeux. Dans le cas de piqfire de scorpion, on attribuait
la méme efficacité a une infusion ou décoction de racine raclée, qui devait étre prise inté-
rieurement, et cette boisson était prescrite aussi pour faciliter ou rétablir les menstrues.”

Lhuile de cypres possédait, assure Pline,” des qualités semblables ou analogues a
celles qu’on se plaisait a reconnaitre aux feuilles et aux racines. Elle est de plus recom-
mandée, comme un puissant antidote contre les piqiires de tous les insectes venimeux, en
général, et contre toute espéce de poison corrosif. On lui attribuait enfin les mémes pro-
priétés qu'a 'huile de myrte,” c’est-a-dire, a I'huile qu’on tirait d’un arbuste consacré a
Vénus, comme le cypres.

Ainsi I'arbre dont I'Occident, a I'exemple de 'Orient, faisait le symbole de la vie, 'at-
tribut et méme 'embléme des dieux créateurs ou générateurs, avait, chez les Grecs et les
Romains, sinon, comme en Chine,” le privilege de donner I'immortalité, celui du moins

*¢1bid. 25., 5., 4.

%7H,N. 25., 5., 4.

*81bid. 12., 39., 1.

*¥Voy. ci-dessus, p. 88-91.

*Dans I'’Elymaide.

*'0leum cyprinum. Pline, H. N. 15., 7., 4.

*2Pline, ibid. 13., 2., 2 et 7.

%3 De simplic. medicam. facultatib. 7., 63.

940n attribuait a I'espéce de sabine appelée cyprés de Créte, la propriété de délivrer la matrice d’un feetus mort
pendant la gestation (Pline, Hist. nat. 24., 61., 1). — En effet, elle provoque I'avortement.

%5pline, H. N. 24.,10., 1 et 2.

2% 1bid.

*71bid. 23., 44.,1; 45., 1.

9% Ci-dessus, p. 161.

133



de fournir des médicaments réputés efficaces pour combattre tout ce qui peut attaquer
les sources de la vie, ou les organes de la reproduction. Il n’est pas inutile d’ajouter que
'expérience des médecins modernes est loin d’avoir confirmé toutes ces prétendues pro-
priétés. Les cas, en trés-petit nombre, ot ils prescrivent encore des médicaments fournis
par le cypres, deviennent de plus en plus rares.

Je ne m’arréterai point a rapporter ici les témoignages des auteurs anciens qui nous
font connaitre les divers usages domestiques auxquels jadis, en Occident, chez les Grecs
et les Romains surtout, on employait le cyprés pyramidal. Ces témoignages sont cités, ou
du moins indiqués, dans le recueil des ceuvres du Dr. Lampe,” dans la Géographie de M.
Carl Ritter,"™ trésor inappréciable d’érudition, dans le recueil des Mémoires de I’Académie
d’Herculanum,™" et, en particulier, dans le Mémoire de feu M. Avellino sur le mythe de
Cyparisse."™ Quelques mots qui se trouvent dans un passage des Géoponiques™” semblent
résumer les titres du cypres a la faveur dont il jouissait chez les anciens : « Le cypres, est-il
dit a la fin de ce passage, a été donné par les dieux pour charmer les hommes." »

1.2.2 Etrurie et Picentine

Les institutions religieuses ou civiles des Etrusques, et les monuments figurés décou-
verts sur le sol qu’habita ce peuple si intéressant a étudier, sont trop fortement empreints
tout a la fois de coutumes asiatiques et d’'usages propres aux Grecs, pour que le culte du
cyprés pyramidal n’ait pas laissé en Ftrurie, comme en Gréce, des traces faciles a retrouver.
Jai déja dit'™ que les Ftrusques avaient recu de I’Asie occidentale le culte d’'une divinité
féminine appelée Cypra ou Cupra, nom identique avec celui de Cypris, et avec un de ceux
du cypres et du cuivre, arbre et métal consacrés a Vénus. J'ai dit aussi” que la culture
du cypres, anciennement introduite dans la Grande Grece, s’y était si bien nationalisée
que Cator, tragant aux Romains des préceptes pour la propagation de cet arbre, le désigne
sous la dénomination de cyprés de Tarente; mais je n’ai pas encore rapporté un passage de
Strabon, qui doit trouver sa place ici. Ce géographe, décrivant le littoral de la Picentine
(Picenum), s’exprime en ces termes™® : « De 13, on trouve le temple de Cypra (Konpa), bati
par les Tyrrhéniens et dédié par eux a la déesse Héra, que ces peuples réverent sous le nom
de Cypra. » Silius Italicus fait allusion a ce temple lorsqu’il dit :

Et quis litoreze fumant altaria Cupree.

9 Tom. 1., p. 574-593.

1000971, p. 567-582.

191 Tom. 5., p. 393.

12pages 7, 8, 31.

10039 4.

1004¢... d1x TépYPrv avBpdTOIG »

1095Ci-dessus, p. 68; p. 215.

1006 Ay sujet de cette déesse et de son temple en Etrurie, on peut consulter : Tite-Live, 5., 21., 22.; cf. 27., 37.
Turnebe, Advers. 16., 19. Gori, Mus. etrusc. t. 2., p. 84, 164. Passéri, Dissertat. 1., ibid. t. 3., p. 48. Inghirami, Monum.
etrusc. t. 2., p. 235, 242. Dr. Frédéric Creuzer, Symbolik, t. 2., p. 490; t. 3., p. 256, 553, 666, 3¢ édit. — Remarquez
quaucun de ces écrivains n’a apergu I'identité du nom de cypra ou cupra avec les noms ou les mots que j'indique
un peu plus loin.

1007Cj-dessus, p. 217, note 2.

1% Geogr. 5., p. 241.

10098, 432,

134



La déesse avait méme imposé son nom a deux villes de la Picentine. Dans les auteurs
anciens, ou dans les inscriptions lapidaires, elles sont appelées, la premiere, Kovmpa
papitipa,™ Cupra maritima,®™ Cupra litorea, ou simplement Cupra®; la seconde,
KoUmpa povtéva.™ Dans I'Agro Firmano, diocése de Ripatransona, le lieu nommé
aujourd’hui Le grotte a mare™™ parait répondre a I'ancienne Cupra maritima. C'est prés
de 1a que fut trouvée une plaque de marbre, ou se lit une inscription latine, destinée a
perpétuer le souvenir d’un acte de munificence de 'empereur Trajan,** qui avait restitué
le temple de la déesse Cupra. Cette inscription a été publiée par Gruter,” d’apres Ursin.

Déja ces divers faits nous autorisent a supposer qu’avec le culte asiatique de Cypra ou
Cupra s’était introduit en Picentine et en Etrurie celui du cyprés pyramidal, évidemment
aussi inséparable du culte de cette déesse qu'il I'était du culte de la Vénus assyrienne, soit
dans I’Asie occidentale, soit en Egypte, soit chez les Grecs. Ma supposition se change en
certitude a la vue de quelques monuments de I'art exhumés, depuis plusieurs années, des
hypogées étrusques. Aunombre de ces antiquités se trouvent des sarcophages ou des urnes
cinéraires dont je me réserve de parler en détail dans le mémoire suivant. Toutefois, par
anticipation, je dirai brievement ici que, sur sa face antérieure, un de ces monuments fu-
néraires'” est décoré d’un bas-relief ol I'on reconnait sans peine I'image de Vénus placée
entre deux cypres, comme sur les bas-reliefs asiatiques. Ici la téte de la déesse est ornée
de deux grandes cornes de vache, ce qui nous reporte aussi dans les contrées de I'Orient
ol Vénus était représentée tant6t avec une téte de vache au lieu d’une téte humaine, tan-
tot sous la forme d’une vache allaitant son veau. Les autres monuments que j’ai a citer ne
sont ni des urnes cinéraires, ni des sarcophages; et, bien qu'ils aient été découverts dans
des tombeaux et qu'ils soient ornés de plusieurs symboles souvent employés avec un sens
funéraire, on ne doit peut-étre pas les considérer comme primitivement destinés a des
usages funebres. En premiére ligne, se place ici un vase peint, de la collection Candélori,
publié par feu M. Micali*” et déclaré par lui d’origine purement étrusque : a me pare tutto
etrusco, nous dit-il en propres termes. Ce vase, a deux anses et a figures noires, blanches
et rouges sur un fond jaune, est couvert de peintures réparties dans cinq bandes ou di-
visions horizontales. On y voit Hercule combattant les Centaures,™ et plusieurs autres
scénes™ qui se rapportent, comme celle-ci, a I'initiation aux mysteres. Dans un de ces
cinq tableaux, deux griffons ailés sont placés chacun a I'extrémité opposée d’un groupe
composé d’un lion et de deux panthéres ou lionnes, dont la seconde dévore une vache.
Entre la premiere et le lion s’éléve un cyprés pyramidal, qui n’a point été remarqué par

1011 1012

1019ptolémée, Geogr. 3., p. 69; ed. Bertio.

U Gruter, Inscript. antiq. p. 108.n° 7.

10125iljus Italicus, loc. cit.

103pline, H. N. 3., 18. Pomponius Mela, 2., 4., 10; ibique Solin.

1914ptolémée, loc. cit. p. 72. Pline (loc. cit.), parlant des habitants de cette ville, les désigne sous le nom de Cuprenses
cognomine montani.

195Selon quelques-uns, Cupra maritima aurait été située non dans ce lieu, mais dans le voisinage et au nord de
Marano, chiteau du diocése de Ripatransona, par conséquent, dans I’Argo Massignano, qui fait partie du territoire
de S. Quirico. (Voy. la traduction francaise de Strabon, t. 2., p. 237, 238, note 3.)

196 Trib, potest. 11., cos. 3.

1%7Recueil cité, p. 1016., n° 2.

1%8yoyez le n° 4 de la planche 13 ci-jointe.

199 Storia degli antich. pop. ital. (Firenz. 1832), t. 3., p. 163-165; pl. 95., A-E.

1920 Storia degli antich. pop. ital. pl. 95., B, E.

10211pid. B, D.

135



M. Micali, et qui, 2 mes yeux, est 'image symbolique de la déesse chargée de présider aux
mystéres. Je montrerai, dans mon ouvrage sur le culte de Mithra, comment les griffons et
le groupe de quadrupédes que nous voyons aupres de cet arbre se rattachent directement
a la série des symboles employés dans les initiations aux mysteres de la Vénus assyrienne
et du dieu des Perses.

C’est avec plus de certitude encore que nous devons rapporter aux mystéres de la
premiére de ces deux divinités deux plats d’argent doré, qui proviennent d’'un tombeau
étrusque et qui nous offrent chacun un exemple de 'emploi religieux du cyprés pyrami-
dal. Ce tombeau, de grandes dimensions, fut découvert, en 1836, non loin des ruines de
Ceeré, par M. le général Galassi et M. I'abbé Rigolini. Tous les objets qu'il renfermait ont été
déposés a Rome, au Musée grégorien. En 1841, M. le chevalier Louis Grifi** en a publié la
description et les dessins. U'année suivante, ils furent également figurés dans la descrip-
tion du Musée étrusque grégorien dont nous sommes redevables au P. Marchi.™” Je ne
m’arréterai pas a démontrer ici combien peu est fondée 'opinion du premier de ces deux
archéologues, qui, tout en proclamant la haute antiquité des ouvrages d’art trouvés dans le
grand tombeau de Ceeré, prétend les rattacher aux mystéres de Mithra. Je traiterai ailleurs
cette question; mais, en attendant, je dirai que I'origine phénicienne ou assyrienne des
deux plats dont j’ai a parler ne saurait étre mise en doute par aucune personne tant soit
peu versée dans la connaissance des antiquités asiatiques. Le style, le travail, les sujets, les
symboles, tout concourt a justifier cette assertion. Un médaillon central et en relief orne
le fond de chacun de ces deux plats. Lun' représente deux colombes, oiseau sacré de Vé-
nus, voltigeant au-dessus d'une vache qui allaite son veau, image symbolique de la déesse,
considérée comme mere de I’Amour.'” L'autre médaillon nous offre un groupe composé
de deux lions, ou d’un lion et d’une lionne, dévorant un taureau,™ groupe caractéristique
dont I'invention et la signification appartiennent indubitablement a I'art hiératique des
Assyriens, des Phéniciens et des Perses. Je crois avoir mis ce fait hors de doute bien
avant la découverte des bas-reliefs de Nimroud, qui nous ont permis de constater que, dés
une haute antiquité, des compositions semblables ou analogues faisaient partie des scénes
religieuses sculptées sur les murs des palais érigés par les rois d’Assyrie.'”® De plus, les su-
jets que représentent les deux médaillons de nos plats reposent chacun sur un soubasse-
ment en échiquier ou en treillis et semi-circulaire, qui se rencontre exclusivement dans les
monuments assyriens ou phéniciens. Ces deux médaillons sont entourés chacun de deux
bandes circulaires, qui offrent, en relief, des scénes analogues a celles qu’on voit tout a la

1922 Monum. di Cere antica spiegati coll. osservanz. del culto di Mitra (Rom. 1841, 1 vol. petit in-fol. fig.).

1923 Mus. etrusc. gregorian. parte 1. (Rom. 1842, gr. in-fol. fig.).

124\, Grifi, ouvrage cité, pl. 10., n° 1. Mus. etrusc. gregorian. parte 1., tav. 65.,n! 1 e 2.

1925V/oy. ci-dessus, p. 59. M. le Dr. Chr. Walz, De Nemesi Graecor. p. 16. — Un fait trés-curieux, qui me parait avoir
jusqu’a ce jour échappé al'attention de tous les archéologues, ressort du médaillon central ou, sur le plat d’argent
doré dont je parle, on a représenté le groupe symbolique de la vache allaitant son veau. Ici (M. Grifi, ubi supra.
Mus. etrusc. gregor. parte 1., tav. 65., n° 2), devant la vache, et la téte élevée vers elle, nous voyons un second
veau, dont I'attitude indique qu'a son tour, il voudrait étre allaité comme son jumeau. Peut-on se défendre de
supposer qu’une telle représentation était destinée a constater que, sur cette coupe, on avait voulu perpétuer
symboliquement le souvenir de la naissance d’Eros et d’Antéros, représentée ailleurs par deux enfants ou deux
Amours qui accompagnent Vénus, leur meére, ou qui sont placés tant6t sur ses bras, tant6t dans son giron?

1026\, Grifi, ouvrage cité, pl. 5. n° 1. Mus. etrusc. gregor. parte 1. tav. 66.,n' 1 e 2.

1927\loy. Mémoires de I’Acad. des inscript. nouv. série, t. 15., 2¢ partie, p. 63-127.

1928yoyez Layard’s Monum. of Nineveh, pl. 9.; pl. 45., n° 2; pl. 46.,n° 1; et pl. 48., n° 2. Cf. pl. 8.

136



fois sur les deux coupes citées™ de I'ile de Cypre, sur les murs des palais de Nimroud et
de Persépolis, sur les coupes de bronze assyriennes provenant des derniéres fouilles de M.
A. H. Layard, et sur des cylindres et des cénes de travail babylonien, assyrien, phénicien
ou persépolitain. La présence, sur un des deux plats de Ceeré, du groupe symbolique de
la vache allaitant son veau, I'identité de style, de forme, de matiére et de travail que pré-
sentent entre eux ces deux monuments, tout nous autorise a les rapporter I'un et l'autre,
non, comme |'a fait M. Grifi, aux mysteres de Mithra, divinité male, mais aux mystéeres de
la déesse que I'Asie occidentale, Corinthe et ses colonies adoraient sous la forme d’une
vache allaitant son veau, ou d’'une femme a cornes de vache, et sous les noms de Mylitta,
Anafs, Astarté, Aphrodite, etc.; les Etrusques, sous les mémes formes et sous les noms de
Cypra ou Cupra, de Turan ou Touran, etc. Je m’abstiens de présenter ici I'interprétation des
figures et des symboles qui entourent le médaillon central de chacun de nos deux plats. Je
'ajourne par la méme raison qui m’a obligé d’ajourner I'interprétation des deux coupes
citées de I'ile de Cypre, c’est-a-dire, par I'impossibilité de me faire comprendre sans avoir
préalablement exposé 'ensemble de mes idées sur les symboles et les cérémonies propres
a l'initiation aux mysteres. Je me borne a prier '’Académie de remarquer que, sur 'un des
deux plats,”™ dans les deux bandes circulaires, plusieurs colombes voltigent entre les cy-
pres pyramidaux plantés au bord de la voie sacrée que parcourt une pompe religieuse. Sur
l'autre plat,” la bande qui entoure immédiatement le médaillon central nous offre des
combats mystiques, qui se livrent au pied de plusieurs cypres entre lesquels voltigent aus-
si des colombes. De plus, on voit ici deux palmiers femelles*” et deux vautours,** symboles
consacrés a la Vénus assyrienne. La seconde bande représente, comme les deux bandes du
premier plat, une pompe religieuse, qui suit une voie bordée de cypres; entre ces arbres
volent des colombes et un vautour. Dans le mémoire suivant nous retrouverons, sur un sar-
cophage étrusque, des cypres plantés au bord d’une voie que parcourent des personnages
montés sur des chars.

On le voit donc, le cyprés, chez les Etrusques, comme chez les peuples de I’Asie occi-
dentale, de I’Arabie, de 'Egypte et de la Gréce, remplissait, dans la composition des monu-
ments figurés, un rdle essentiellement religieux. Ce n’est pas le seul exemple qu’on pour-
rait citer du culte des arbres en Etrurie, et je demande 4 I’Académie la permission de lui
rappeler que j’en ai, il y a bien des années, signalé d’autres exemples a 'occasion des pein-
tures trouvées dans les grottes Marzi et Querciola.'*

1033

1929Ci-dessus, p. 64, p. 95.

10300\, Grifi, ouvrage cité, pl. 10., n° 1. Mus. etrusc. gregorian. parte 1., tav. 65.,n! 1 e 2.

10310\, Grifi, ibid. pl. 5., n° 1, Mus. etrusc. gregor. parte 1., tav. 66.,n' 1 e 2.

1%ZNous retrouvons ces deux palmiers femelles, ou un seul palmier femelle, sur plusieurs cylindres ou cénes, de
travail babylonien ou assyrien, et sur un bas-relief mithriaque, d’époque romaine. (Voy. Rech. sur le culte de Vénus,
pl. 1.,n°% 1 et 8; 4., n° 12; et Recherches sur Mithra, pl. 16.,n° 4; 25.,1n° 6; 27.,1n° 7;51.,n° 2; 52.,n° 4; 62.,n° 3; 74.) —
Nous avons vu plus haut (p. 91, 92; pl. 6., n°S 1 et 2; et pl. 7., n°® 4 et 5) que, sur les médailles impériales, frappées
dans la Phénicie, le palmier et le cyprés figurent alternativement comme emblémes ou symboles d’Astarté. 1l en
est de méme sur les cylindres asiatiques consacrés aux mystéres de la déesse. Alciat (Emblemat. libell. emblem.
198), & qui ces monuments étaient inconnus, n’a pas ignoré cependant l'espéce de parenté que I'antiquité avait
établie entre ces deux arbres symboliques.

19%3]e montrerai ailleurs que le vautour remplit ici le méme role qui lui est assigné sur plusieurs bas-reliefs et
cylindres assyriens.

194 Annal. de U'Instit. arch. t. 5., p. 90-113.

137



1.2.3 Rome et empire romain

Diverses remarques ou citations placées dans ce mémoire, divers monuments de I'art,
dont j’ai déja invoqué le témoignage, nous ont préparés a reconnaitre que le culte du cy-
pres pyramidal avait pénétré chez les Romains bien des siécles avant ’époque ot il leur
arriva, uni au culte persique de Mithra. A Rome, dés le temps méme de la fondation de la
ville, nous le trouvons lié au culte des divinités nationales. Pline* fait une mention ex-
presse d’un cypres et d'un lotos qui, selon Masurius, étaient aussi anciens que la ville; ils
passaient pour avoir été plantés auprés du temple que Romulus victorieux venait d’ériger
en I'’honneur de Vulcain, avec la dime du butin enlevé a 'ennemi. Le cypres, ajoute Pline,
tomba vers la fin du régne de Néron et ne fut pas remplacé. De son c6té, Tite-Live'™ rap-
porte que les Romains avaient enlevé de la citadelle de Véies (Veii), en Etrurie, et placé dans
un temple bati expres sur le mont Aventin, deux antiques statues de bois de cypres, repré-
sentant Junon, surnommeée Reine, Regina. Ce précieux renseignement nous ramene tout
a la fois a la Junon Reine, “Hpa PaociAic, qu’on adorait dans I'lle de Samos, primitivement
appelée Cyparissia, et a la Junon Cypra ou Cupra des Etrusques, dont le culte, sans aucun
doute, était d’origine asiatique. On peut juger de la profonde vénération qu’'inspiraient
aux Romains les deux statues de bois de cypres conquises a Véies, lorsqu’on lit, dans le
méme Tite-Live,” qu’elles furent solennellement portées en procession, accompagnées
de vingt-sept vierges et de dix prétres, pour expier les prodiges arrivés pendant la guerre
d’Hannibal en Italie."”® A c6té de ce passage vient se placer celui de Pline™ ot nous appre-
nons que, depuis I'an 661 de la fondation de Rome,"** il existait au Capitole'" une statue
de Jupiter Véjove, de bois de cypres, qui s’était parfaitement conservée jusqu'au temps
ou cet auteur écrivait. 1l est curieux de rapprocher de ces témoignages les vers cités de
Virgile,™ qui nous ont montré que les Romains n’ignoraient point lattribution faite du
cypres a Rhéa ou Céres par les Troyens, et un long passage de Claudien, ol nous voyons
Céres, a la recherche de sa fille Proserpine, arriver sur le mont Etna, y couper deux cy-
pres, les prendre en main, et les plonger, par leur cime, dans le cratére du volcan, pour les
allumer et s’en faire deux immenses torches.

Les Romains, conquérants de I’Asie occidentale, purent donc regarder comme une nou-
velle preuve de I'origine asiatique qu’ils aimaient a s’attribuer, 'usage répandu dans cette
contrée de consacrer le cypres pyramidal a des divinités qui s’identifiaient avec leur Ju-
piter, avec leur Junon, avec leur Vénus, avec la Mére des Dieux. Une méme pensée dut se
présenter a leur esprit, lorsque, chez les peuples de I'Orient, ils virent la consécration de
cet arbre s’étendre a plusieurs autres dieux ou déesses, nommément au Soleil et a la Lune
divinisés? La métamorphose de Cyparisse en cypres, chantée par Ovide, la belle fresque
qui, a Pompei, représentait cette ingénieuse métamorphose, quelques vers de Virgile, les

1%5H, N. 16., 76., 1.

10865, 21-23.; 27., 37. Obsequens, De prodigiis, cap. 106.

103727.,37.

18850us le consulat de Cn. Cornélius Lentulus et de P. Licinius.

19%9H, N. 16., 79., 3.

1041] me parait bien difficile de ne pas supposer qu'’il y a ici, dans le texte, une erreur de copiste. La statue dont
parle Pline remontait probablement a une époque beaucoup plus reculée que I’an de Rome 661.

1%1Des écrivains postérieurs disent que cette statue était placée dans un temple situé entre la citadelle et la
roche tarpéienne.

1042Cj-dessus, p. 81.

13 De raptu Proserp. 3., V. 370-403.

138



savants commentaires de Servius, et enfin un passage d’Apulée et plusieurs monuments
figurés dont il me reste a entretenir la Compagnie, ici ou dans le mémoire suivant, nous
prouvent, en effet, que, chez les Romains, dés une époque antérieure a leurs premiéres
expéditions en Asie, le culte du cypres était intimement lié a celui d’Apollon, de Diane, de
Vénus, de Mercure et de quelques autres divinités.

Jene reviendrai pas sur les divers traits que, déja, j'ai mis en relief, a I'occasion du récit
d’Ovide et de la fresque de Pompei,* deux tableaux dont la poésie et la peinture grecques
avaient certainement fourni les modeles aux Romains. Je ne reviendrai pas non plus sur
les passages de Philostrate, de Nonnus, de Virgile, de Servius et de Lactantius Placidus qui
se rapportent au mythe de Cyparisse. Ce que j'en ai dit longuement me laisse a peine le
soin de répéter ici que tout, dans ce mythe, décéle une origine asiatique et la transmission
successive en Grece et en Italie des traditions écrites ou des monuments figurés qui nous
en ont conservé le souvenir.

Limitation d’un type grec, imité lui-méme ou plutét transformé d’apres un type asia-
tique, ne se décéle pas moins dans un disque d’argent, de travail romain, représentant
Apollon avec I'attribut du cypres, et dans le revers des trois médailles citées plus haut,**
qui appartiennent a la numismatique d’Alexandria-Troas devenue colonie romaine. Ces
trois piéces et le disque, rapprochés entre eux, fournissent un témoignage important et ir-
récusable. Le disque est figuré ici, avec les dimensions mémes de I'original, sous le n° 5 de
la planche 20. Il n’est pas inédit, mais il a été décrit et lithographié sans beaucoup de soin
dans le Catalogue des collections de feu M. Toussaint Grille, d’Angers.* 1l provient d’un trésor
qui, en 1836, et, par conséquent, peu d’années aprés 'heureuse découverte faite a Ber-
thouville, pres de Bernay, fut trouvé enfoui dans la terre, a Notre-Dame-d’Allengon, pres
de Brissac.”” Celui-ci se composait de trente-quatre objets, dont le plus précieux, sous le
rapport de la mythologie, du symbolisme et de I'art, est, sans contredit, notre disque d’ar-
gent. Ces trente-quatre objets, apres avoir appartenu a M. Grille, ont récemment été acquis
par le musée du Louvre, grice a la sollicitude éclairée qui préside a la direction de ce bel
établissement. Le disque a d{i jadis orner le fond d'un plat ou de tout autre vase d’argent,
soit votif, soit employé dans des cérémonies religieuses. 1l représente, en relief et vu de
face, Apollon debout, presque nu, le bras gauche appuyé sur un trépied a griffes de lion;
dans la main droite, le dieu solaire tient une branche de laurier. Une 1égére draperie, qui
part de I'épaule gauche, couvre une portion des cuisses et toute la jambe gauche jusqu’au
cou-de-pied; les deux pieds sont nus. A droite et a gauche d’Apollon s’élévent des rochers
dont la disposition, pour le dire en passant, rappelle les rochers qui, sur un grand nombre
de monuments romains, forment la grotte au milieu de laquelle est placé Mithra, le dieu
solaire des Perses. Pour compléter 'analogie, un corbeau, fidele compagnon d’Apollon,
comme de Mithra, est posé sur les rochers placés a la droite du dieu. De 13, a 'exemple du
corbeau des bas-reliefs mithriaques, il semble contempler attentivement le sacrifice au-
quel il assiste; mais ses regards s’arrétent sur une grande roue qui forme une saillie tres-
prononcée. Cette roue ne se rencontre sur aucun des monuments mithriaques que nous
ont légués I'antiquité persique et 'antiquité romaine. Je ne sais jusqu’a quel point il est
permis de croire que, sur ces derniers, elle est, en quelque sorte, remplacée par les roues

104 Ci-dessus, p. 201-205.

10%5pag. 105-107; pl. 13.,n°° 1,2 et 3.

1046 Angers, 1851, in-8°, fig. (Voy. p. 43, n° 585; pl. 1., n° 25.; pl 2., méme numéro.)
1%7Département de Maine-et-Loire.

139



d’un char qui porte tantdt le soleil, tant6t Mithra lui-méme. Symbole connu d’Apollon et
de Némésis, et fréquemment placée sous la patte d’un griffon, animal solaire, la roue rap-
pelle tout a la fois le mouvement rapide du soleil, et les arréts du Sort ou du Destin. C’est
a ce double titre qu’on la voit ici aupres d’Apollon, dieu solaire et créateur, qui préside a
la vie et a la reproduction. Un grand cypres pyramidal, planté entre le trépied et les ro-
chers qui s’élevent a I'extrémité droite de ce petit tableau, achéve de caractériser, comme
symbole de vie, les fonctions dévolues a ce dieu; et cet arbre, nous allons le retrouver
sur des monuments romains consacrés a Mithra. Ces divers rapprochements, la 1égende
presque entiére d’Apollon et le mythe de Cyparisse, en particulier, nous reportent encore
une fois dans I’Asie occidentale. C’est 13, en effet, que nous avons trouvé, a Alexandria-
Troas, trois monnaies coloniales dont les types présentent la plus grande analogie avec
le sujet figuré en relief sur le disque d’argent que je viens de décrire. Cette analogie est
surtout frappante lorsque nous comparons ce précieux monument avec le revers de la
piéce autonome coloniale d’Alexandria-Troas, qui représente Apollon debout et vu de
face, comme ici et comme a Pompei.® Sur d’autres médailles autonomes coloniales et sur
quelques médailles impériales coloniales de cette ville,™ de méme que sur notre disque
et sur la fresque de Pompef, nous voyons une branche de laurier placée dans la main droite
de ce dieu. D’autres médailles impériales d’Alexandria-Troas™ nous montrent un corbeau
posé aux pieds d’Apollon. Enfin, le style du disque d’argent du Louvre permet, ainsi que
je I'ai annoncé plus haut," de faire remonter ce monument au 1°" ou au 2° siécle de I'ere
chrétienne, c’est-a-dire a une époque peu éloignée du temps ol Auguste avait établi une
colonie romaine dans la ville méme dont la numismatique vient de nous fournir des rap-
prochements qui ne sont pas, ce me semble, sans intérét pour I'histoire de I'art et des
origines mythologiques.

Lattribution du cypres a Apollon, sur un disque romain trouvé dans les Gaules, nous
autorise sans doute a présumer que ce symbole appartenait aussi a la Diane romaine, de
méme que nous ’avons reconnu parmi les attributs de I’Artémis grecque. Toutefois aucun
des monuments figurés que nous ont 1égués les Romains ne nous en fournit la preuve. Mais
un passage de Virgile'™ supplée au silence de I'iconographie : on y trouve une mention
expresse de foréts de chénes et de plantations de cypres, les premiéres consacrées a Jupiter,
les secondes a Diane. Le commentaire de Servius'™ confirme pleinement le témoignage du
chantre de I'Enéide.

Un vers déja cité du méme poéte™ et les observations de son commentateur nous ont
appris qu’en Italie, des une haute antiquité, le culte du cypres se liait a celui d'un dieu appe-
1é Silvain ou Sylvain, qui pour nous est resté trés-énigmatique. J’ai rapporté plus haut'™ et
le vers de Virgile et le commentaire de Servius. Je ne reviendrai pas sur les remarques qu’ils

104%p], 13, n° 1.

1049p], 12.

1%%0vaillant, Col. 2., 63. Sestini, Descriz. delle med. ant. del mus. Hederv. t. 2., p. 131, n° 24. C. M. H. n° 4765. Mionnet,
Descript. de méd. 2., 643, n° 103; 646, n° 120; 648, n° 132; Suppl. 5.,512,n° 94; 522, n° 158; 522 et 523, n° 162; 523,
n°® 163 et 164; 529, n° 215; 539, n° 283.

1%!Mionnet, Descript. de méd. 2., 646, n° 116; Supplém. 5., 519, n°* 137 et 142.

19%2¢j-dessus, p. 107.

193 Eneid. 3., v. 679-681.

19545ilva alta Jovis, lucusve Diance Jovis, propter quercum; Dianc, propter cupressum. Servius, ad Virgil. Zneid. 3., v. 681.

1955 Georgic. 1., v. 20.

19%6pages 206, 207.

140



m’ont donné lieu de soumettre au jugement de I’Académie. Seulement je répéterai ici que
la substitution de Silvain a Apollon dans le mythe de Cyparisse, les monuments de I'art ci-
tés par Heyne'™ et par Visconti,' et enfin 'inscription latine découverte dans I’Abruzze
citérieure™™ concourent a établir que I'inimitable auteur des Géorgiques se conformait a
une ancienne tradition lorsqu’il attribue a Silvain le symbole du cypres.

D’autre part, I'ingénieux épisode des amours de Léda et de Jupiter métamorphosé en
cygne a fourni au ciseau d’un sculpteur ancien I'occasion de montrer que l'attribution de
ce méme symbole a Vénus était tout aussi connue des Romains. Un monument trouvé,
vers la fin du siécle dernier, dans le jardin supérieur de I'hospice de la charité a Vienne, en
Dauphiné, représente, sous la forme d’un cypres pyramidal, la déesse assistant, avec son
fils Cupidon, au bonheur que gofitent les deux amants réunis sur le mont Taygete.™ Ce
monument, publié une seule fois et de maniére a étre peu remarqué, est, jusqu’a ce jour,
resté, pour ainsi dire, ignoré ou inapercu. Dans leur recueil intitulé : Monuments romains et
gothiques de Vienne, en France,” MM. Rey et Vietty ont eu le tort de n’en donner que des
dessins en miniature; et, de plus, ces dessins, médiocrement lithographiés, sont disposés
de fagon a se confondre avec d’autres, sur une méme planche. Au milieu de plusieurs mo-
numents groupés ensemble, il n’est rien moins que facile de déméler les trois bas-reliefs
qui ornent celui dont j'ai a parler, ni de comprendre quelle place ils y occupent. Enfin le
texte explicatif ne fait aucune mention du cyprés planté a gauche de la scéne érotique re-
présentée sur le plus grand de ces trois bas-reliefs. Je mets sous les yeux de ’Académie
d’autres dessins de ces sculptures, exécutés au musée de Vienne par M. Muret et gravés
par M. Bigant avec toute 'exactitude et tout le soin que I'on connait a ces deux habiles ar-
tistes.”*” Désormais, les archéologues qui n’auront pas eu I'occasion de voir sur les lieux le
monument original, pourront prendre ici une idée juste de la forme, de la composition et
du style des bas-reliefs dont ce bloc carré, de marbre blanc, est orné sur trois de ses quatre
faces. MM. Rey et Vietty le désignent sous la dénomination d’autel de Jupiter. M. Delorme,
qui, en 1841, I'a décrit dans son Catalogue du musée de Vienne,"* suppose qu'il servait
de piédestal a une des deux colonnes placées a I'entrée d’un sacellum. Une lettre que j'ai
sous les yeux, et qu’il a écrite, le 25 mars 1852, a M. le comte de Nieuwerkerke, directeur
général des musées de France,™ m’apprend qu'il persiste dans son opinion; il ajoute que
ces deux colonnes étaient sans doute adossées au sacellum, ce qui, selon lui, expliquerait
pourquoi la face postérieure du piédestal est restée brute, tandis que les trois autres sont
richement sculptées. « Au-dessus de la corniche du piédestal, remarque-t-il, on distingue
une plinthe, et, au-dessus, un tore couvert d’ornements. De plus, la face supérieure de ce

1058

1957 Ad Virgil. Georgic. 1., v. 20.

198 Mus. Pio Clementino, t. 8., p. 16-18; pl. 10. Cette planche 10 reproduit un bas-relief de marbre, qui représente
plusieurs divinités rustiques, parmi lesquelles on distingue Silvain portant & la main un arbre dont toutefois
'espeéce est difficile a reconnaitre. On ne peut dire si c’est un pin, un cypres, ou tout autre arbre.

1999Cj-dessus, p. 206.

1000« Le Tajgete, dit Strabon (Geograph. 8., p. 362, 363), est une haute montagne a pic, peu éloignée de la mer, et
qui, du coté du septentrion, touche aux pieds des montagnes d’Arcadie, avec lesquelles elle forme un vallon a
I'endroit ot la Messénie confine a la Laconie. »

1%1Paris, 1831, gr. in-fol. fig. lith. Voy. p. 11, et pl. 6.

1062yoy. les n°* 3, 3a et 3b de la pl. 14. ci-jointe. — Le monument original est carré; il a 425 millimeétres de haut
sur autant de large.

193 Sous le n° 174.

1064]e saisis avec empressement cette occasion de rendre publique 'expression de la reconnaissance que m'ins-
pirent les procédés dont M. le comte de Nieuwerkerke veut bien user a mon égard.

141



tore n’est point unie et porte les traces du marteau, circonstance qui me parait indiquer
qu’elle était recouverte par une autre partie offrant les autres membres de la base de la
colonne. » En 1841, j’ai vu le monument sur les lieux, et je n’ai pas hésité a le prendre aussi
pour un piédestal. Mais je ne puis partager I'opinion de M. Delorme, quant a la destina-
tion qu'il lui suppose. Bien que ce marbre ne porte aucune inscription, aucune dédicace,
et bien qu’il appartienne a une époque ot déja I’art romain était en décadence, il serait par
trop insolite, ce me semble, de le considérer comme ayant servi de base a une colonne. Les
bas-reliefs qui ornent trois de ses faces, et les sujets que représentent ces bas-reliefs, me
porteraient plutdt a présumer qu’il était le piédestal d’une statue de Jupiter. Les sculptures
de la face antérieure™ se rapportent directement a la longue liste des amours de ce dieu
voluptueux. Les bas-reliefs des deux faces latérales™ se rattachent moins clairement a sa
légende. On peut néanmoins supposer, avec quelque vraisemblance, qu’ils font allusion a
la naissance ou a I'enfance de Jupiter; car, sur la face latérale gauche, nous voyons deux
Amours ou deux Génies ailés, dont 'un tient par le cou un bouc qui se dresse sur ses deux
pieds de derriére. Entre les deux Amours, on remarque un autel et un vase qu'ombrage un
chéne, arbre consacré a Jupiter. Sur le troisiéme bas-relief, c’est-a-dire sur la face latérale
droite du piédestal, nous retrouvons un chéne. Au pied de cet arbre, est assis un person-
nage, qui semble étre un patre, et non Mercure, comme on I'a avancé."” Devant lui on
voit une chévre debout, peut-étre la chévre Amalthée, nourrice de Jupiter.”® En face du
quadrupede, est placée une maison rustique, demeure probable du chevrier, transformée,
bien a tort, en «un temple rustique, » sous la plume du premier éditeur.”*”

Je n’insisterai pas sur la connexion qui peut exister entre les sujets de ces deux petits
bas-reliefs latéraux et la scéne érotique ou, sur le grand bas-relief qui occupe la face anté-
rieure de notre piédestal, nous voyons Léda recevant dans ses bras Jupiter métamorphosé
en cygne. Je me hite de soumettre a I’Académie les observations que m’ont suggérées les
accessoires de cette scéne. C’est pour la premiére fois, si je ne me trompe, que I'antiquité
nous montre le groupe de Jupiter et Léda placé entre un cypres et Cupidon, bien que ce
groupe soit un de ceux que les artistes se plaisaient a reproduire sur des monuments de
toute espece. Le sculpteur, fidéle ici a la tradition hiératique, ou plutdt simple imitateur
d’'un modele grec, a placé le lieu de la scéne au sommet d’'une montagne; et, sans doute,
il nous transporte sur le mont Tajgete, situé entre la Messénie et la Laconie, car, dans
I’hymne homérique composé en I'honneur des Dioscures, nous lisons ces paroles, remar-
quables sous plus d’'un rapport™” : « Sur les sommets du Tajgete, haute montagne, Léda,

1065p], 14,,n° 3.

1%1bid. n°* 3a et 3b.

197M. Vietty, ouvrage cité, p. 11.

1068 peut-&tre est-il permis de considérer Amalthée, nourrice du maitre de I'Olympe, comme une déesse dont
I'image symbolique était une cheévre. Dés lors, le bouc figuré sur 'autre bas-relief latéral deviendrait pour nous
I'image symbolique du dieu époux d’Amalthée; et cette remarque nous expliquerait pourquoi le bouc était consa-
cré a Vénus, divinité primitivement androgyne et qualifiée meére des Dieux. Que ces diverses conjectures soient
fondées ou non, il convient d’ajouter que les Romains aimaient a varier la composition des sujets destinés a per-
pétuer le souvenir des rapports de Jupiter enfant avec la chévre Amalthée. A 'appui de cette assertion, je me
bornerai toutefois a citer un médaillon de bronze et un grand bronze d’Antonin le Pieux, qui, au revers de I'ef-
figie de cet empereur, nous montrent Jupiter enfant assis sur une chévre, devant un autel. (Voy. Mionnet, De la
rareté et du prix des méd. rom. t. 1., p. 213 et 218.)

19M. Vietty, loc. cit.

197%Je me sers ici de la traduction de Dugas Montbel.

142



s’étant unie d’amour au formidable Jupiter,"” donna le jour a des fils pour étre les sauveurs
des faibles humains™” ... » Mais, dans ce passage, il n’est fait, on le voit, aucune mention de
la présence d’Aphrodite et d’Eros. C’est donc & une autre source qu’avaient été puisés les
éléments de la composition sculptée qui est sous nos yeux. Remarquons a ce sujet que le
mont Tajgéte dominait une partie de la Grece ot le culte d’Aphrodite et le culte du cypres
remontaient a une époque trés-reculée. Nous avons trouvé la preuve de ce fait dans les
traditions qui se rapportent, soit a la Vénus armée des Lacédémoniens, soit a la Vénus des
Corinthiens et de leurs colonies, et dans le nom de Cyparissia ou Cyparissies que porteérent
chacune une ville de Laconie, une ville de Messénie, et qui s’étendit a une riviére, a un
golfe, a un promontoire et a un port de cette derniére province. D’autre part, le sculpteur
romain, en placant sur un point culminant de la montagne ol Jupiter s’unit a Léda un cy-
pres pyramidal*” qui domine la scéne, et le poéte grec, en nous disant que de cette union
fortunée naquirent les Dioscures, sauveurs des nochers, nous reportent, 'un et I'autre, aux
traditions écrites et aux monuments figurés qui, dans un autre mémoire,"”* m’ont servi a
démontrer qu'une antique théologie avait établi entre les Dioscures et Vénus, d’'une part,
et entre les Dioscures et Mithra, de 'autre, des rapports ot les deux jumeaux célestes se
montrent subordonnés a chacune de ces divinités. Ils remplissent aupres d’elles les fonc-
tions d’assesseurs, et sont, par conséquent, associés a une déesse et a un dieu qui, 'un et
lautre, président aux mysteres, et qui, a ce titre, avaient chacun mérité la qualification de
sauveur, comme I’Artémis qu’on adorait a Boeae, en Laconie,” comme les Grandes Déesses
des mysteres d’Eleusis.

Sil'un des bas-reliefs de I'autel palmyrénien du Musée capitolin' nous a donné lieu
de reconnaitre Vénus sous la forme d’un cypres pyramidal qui enfante I’Amour, pouvons-
nous, sur le monument de Vienne, ne pas reconnaitre aussi comme une image symbolique
et vivante de la méme déesse le cypres pyramidal placé aupres du groupe de Jupiter et Lé-
da? Cet arbre, n’en doutons pas, représente ici la divinité qui, chargée de présider a la vie,
ala reproduction, aux amours, aux hyménées, comme aussi a la destinée des 4mes, assiste
al’'union divine de laquelle naitront les Dioscures-Sauveurs. Le réle que Cupidon joue dans
cette scéne ne semble pas permettre une autre interprétation. Le groupe des deux amants
est placé entre ce jeune dieu et le cypres, image de Vénus. Debout et armé d’un arc dont
il dirige les traits enflammés” vers le couple amoureux, Cupidon agit ici en présence de

1076

1Mot a mot : « Au formidable fils de Cronos. »

1972 Tovg Urd Tniyétov kopu@i], peog peydAoto,
Mix0eic' év ASTNTL kKeEAaVEPET Kpoviwvt,
Twthpag tTéke naidag éntxBoviwv dvBpwnwv,

(Vers 4-6.)

13M. Delorme, qui avait pris cet arbre pour un peuplier, ne fait pas difficulté, dans la lettre citée, de recon-
naitre qu'il s’était trompé, et qu’au lieu d’un peuplier le bas-relief porte réellement un cypres. Cet arbre ne peut
servir ici a caractériser le mont Tajgete, car ni Strabon, ni ’hymne homérique aux Dioscures, dans les passages
cités ci-dessus, ni aucun autre écrivain ancien ou moderne, ne fait mention d’une plantation de cypreés sur cette
montagne escarpée.

1974 Mém. de I'Acad. des inscript. nouvelle série, t. 15., 2° partie, p. 261-305.

©7pausanias, 3., 22., 9.

076p] 1, n° 2,

1077 « Flammiferas pennas,» dit Silius Italicus (11., 412). «Nec Idalia lenta incaluisse sagitta,» avait-il dit pré-
cédemment (5., 19). On trouve dans Horace (0d. 2., 8., 15) : « Ardentes sagittas.» Ces diverses expressions sont
empruntées aux poetes grecs. Ceux-ci, parlant des fleches d’Eros, les qualifient mupdevta péAn (Antholog. 4., 470),
diotovg tupimvedotoug (Musée, vers. 88), etc.

143



sa meére, et obéit a son ordre expres en excitant ainsi le feu allumé dans le coeur des deux
amants. Ne nous étonnons donc pas si les poétes de I'antiquité donnent a I’Amour un arc et
des fléches de bois de cypres, et le disent vainqueur de Jupiter lui-méme."” Et remarquons
qu'une peinture de vase grec justifie pleinement le sculpteur romain d’avoir placé entre
Vénus et Cupidon le groupe de Jupiter et Léda. Ce vase, acquis a Naples par M. Kestner,
et récemment publié par M. Ed. Gerhard,"” représente Vénus assise sur un tréne et por-
tant sur la main gauche une colombe ou une jynx; la déesse, continuant le réle que nous
venons de lui voir remplir auprés de Jupiter et de Léda, assiste a 'entrevue amoureuse de
deux personnages que mon savant ami prend, avec toute raison, ce me semble, pour Hé-
léne et Paris. N'oublions pas que cette princesse était née des amours mémes de Léda avec
Jupiter changé en cygne, et que Théocrite, dans un passage cité plus haut,* compare réel-
lement la beauté d’Héleéne a celle de Vénus elle-méme, lorsqu’il compare cette princesse
a un cypres. Au revers du vase de M. Kestner, sont peints deux cygnes qui, sans doute,
font allusion a la naissance d’Héléne, et qui, pour le dire en passant, nous donnent lieu de
supposer qu'a une époque ancienne, le langage symbolique exigeait que I'on représentit
Jupiter et Léda sous la forme de deux cygnes, 'un male, 'autre femelle.™

N’oublions pas non plus que, dans la mythologie romaine, la métamorphose de Vé-
nus en cypres ne nous est point attestée par le seul témoignage du bas-relief de Vienne.
Dans leurs compositions écrites, les mythographes latins, comme les sculpteurs, dans les
ceuvres de leur ciseau, faisaient parfois apparaitre aussi la déesse sous la forme de cet
arbre. N’étaient-ils que '’écho d’une tradition grecque qui ne nous est point parvenue, ou
s’'inspiraient-ils seulement de quelque monument figuré qu'ils avaient sous les yeux ? Les
deux suppositions me paraissent admissibles; et je ne saurais dire, par exemple, laquelle,
de préférence, s’applique a un récit ot Apulée,™ voulant peindre le fils de Vénus dans le gi-
ron de sa mere, nous le montre placé dans le feuillage d’un cypres pyramidal. Dans ce récit,
riche en sujets pour le poéte, pour le sculpteur, pour le peintre, et composé, soit d’apres
une antique légende écrite, soit en présence d’une ceuvre de I'art, Cupidon se réveille au
moment ou, sur son épaule, tombe briilante une goutte d’huile de la lampe que tient a la
main Psyché, attirée aupres de son amant par une irrésistible et coupable curiosité. Rendu
al'usage de sa raison, il reconnait, mais trop tard, qu'il a désobéi aux ordres de Vénus. Il se
sépare de Psyché, et s’envole pour retourner dans les bras de sa mere. Psyché s’élance, le
saisit par une jambe, s’y suspend, et, dans cette humiliante position, traverse les airs avec
lui. Bientdt la fatigue I'accable; ses mains refusent de la tenir plus longtemps attachée a la
jambe de son perfide séducteur; elle retombe sur la terre.® A cet instant, Cupidon dirige
son vol vers un cypres voisin. Du sommet de cet arbre, comme du giron de sa mere, et non
sans une profonde émotion, il adresse a son amante délaissée de graves paroles, qui com-
mencent par cette phrase : « Trop crédule Psyché, j’avais oublié les ordres de ma mere'**

1978 5iljus Italicus, 8., vs. 453 sqq.

197 Denkmaler und Forsch. nov. et déc. 1851, n°® 35, 36, p. 387-392; pl. 36., Archdolog. Anzeig. décemb. 1851, n° 36, p.
123.

10%0Cj-dessus, p. 238.

1%10n voit que cette supposition s’appuie tout a la fois sur un monument figuré et sur des considérations du
genre de celles qui m’ont suggéré la conjecture exposée ci-dessus, dans la note 1 de la p. 267.

1982 Metamorph. 5., 103, 104; edd. Oudendorp et Bosscha.

1083«... tandem fessa delabitur solo.»
«Nec deus amator humi jacentem deserens, involavit proximam cupressum, deque ejus alto cacumine sic
eam graviter commotus affatur : Ego quidem, simplicissima Psyche, parentis mez Veneris preeceptorum imme-

1084

144



...» Ainsi, dans le tableau sculpté sur une des faces de 'autel palmyrénien, nous voyons
I’Amour naitre des flancs d’'un cypres pyramidal. Sur le monument de Vienne, en présence
de cet arbre, image vivante et symbolique de la déesse qui I’a congu, il exerce sur les coeurs
I'empire qu’il a regu de Vénus. Enfin, dans le tableau tracé par Apulée, Cupidon, coupable
d’avoir séduit Psyché, c’est-a-dire 'dme, reconnait sa faute, et vient chercher dans les bras
de sa mere, représentée sous le méme symbole du cypres, le pardon qu'’il attend de la di-
vinité qui, je le répeéte, préside aux mysteres, c’est-a-dire aux destinées de I'dme humaine.
Si, jusqu’a ce jour, les commentateurs d’Apulée n’ont fait aucune remarque sur le trait le
plus saillant de son récit, c’est tout simplement qu’ils n’ont pas compris que la le cypres
tient la place de Vénus elle-méme.

Dans mon second mémoire, plusieurs monuments funéraires nous permettront de
constater que les Etrusques et les Romains n’ignoraient point les rapports qu’une antique
théologie avait établis entre Vénus, reine de la terre ou des vivants, reine des enfers ou
des morts, et le cypres pyramidal, symbole de vie et tout a la fois symbole funéraire.

Si les traditions écrites et les monuments de I'art concourent ainsi a prouver que, dés
une époque reculée, le culte de cet arbre symbolique s’était introduit a Rome, comme dans
I'Etrurie et la Picentine, avec le culte de Vénus, il est encore plus certain qu'a une époque
beaucoup moins ancienne, le culte du méme arbre, associé a celui de Mithra, fut apporté de
I’Asie occidentale dans I'empire romain. Nous avons sur ce point le témoignage formel de
plusieurs monuments figurés. Je citerai, en particulier, cinq bas-reliefs mithriaques que
nous a légués I'antiquité romaine; et, a ce sujet, il ne sera pas inutile de répéter que les
Grecs de 'Asie Mineure regurent des mains des Perses les types de tous les monuments
consacrés a Mithra. L3, apres avoir subi, dans des limites assez étroites, I'influence de I'art
grec, ces types furent adoptés par les légions romaines qui, pendant et depuis la guerre de
Pompée contre les redoutables pirates de Cilicie, séjournérent au milieu de populations
asiatiques, formées de Grecs et de barbares.

L'un des cing bas-reliefs qui m’obligent a reproduire ici cette remarque est celui que
'on conserve a la villa Altiéri.® On y voit deux cyprés plantés, I'un a c6té du buste du
Soleil, I'autre a c6té du buste de la Lune. Conformément aux prescriptions des livres sa-
crés des Perses, Mithra est représenté ici, comme ailleurs, ayant, a sa droite, le Soleil, a sa
gauche, la Lune. De plus, il est debout sur le taureau, a la maniére des divinités figurées
sur les monuments asiatiques. Au-dessous du buste du Soleil et tout auprés d’un palmier
méle, un lion sort d'un rocher. Au c6té opposé, un second palmier mile est accompagné
d’un coq; plus bas un aigle, portant une foudre dans ses serres, surmonte un troisieme
palmier mile. Ce curieux bas-relief nous offre dorc, avec trois animaux, symboles du so-
leil ou du feu céleste, deux especes différentes d’arbres symboliques, 'une monoique,*
consacrée au soleil, a la lune et aux divinités primitivement androgynes, telles que Vénus
et Mithra; l'autre dioique,”” consacrée a Mithra, lorsqu’elle porte des fleurs miles, et a
Vénus, lorsqu’elle est chargée de fleurs femelles et de fruits.

Le second monument mithriaque est un bas-relief a deux faces, qui fut découvert, en
1832, dans un mithraeum, prés de Heddernheim,* et que, plusieurs fois déja, j’ai eu l'occa-

mor ...»
1% J’en ai publié un dessin exact dans mes Recherches sur Mithra, atlas, pl. 74.
1086 C’est-a-dire réunissant, sur un méme pied, des fleurs males et des fleurs femelles.
1087C’est-a-dire portant, sur deux pieds séparés, ses fleurs méiles et ses fleurs femelles.
1088]] est déposé dans une des salles de la bibliothéque grand-ducale de Wiesbaden. La société instituée dans

145



sion de recommander a I'attention des archéologues. 11 a droit, comme le bas-relief cité de
lavilla Altiéri, a étre compté au nombre des monuments romains qui fournissent les témoi-
gnages les plus précieux de I'origine asiatique du culte de Mithra. Sur la face antérieure,
divisée en plusieurs tableaux ou compartiments, trois cypres, de I'espéce pyramidale, sont
sculptés dans chacune des deux divisions supérieures. Le tableau qui repose immédiate-
ment sur un zodiaque semi-circulaire, représente, si je ne me trompe, les quatre phases
de la vie humaine : a gauche, un enfant, coiffé du bonnet mithriaque, nait de I'intérieur
d’un arbre, comme le fils de la Vénus assyrienne nait des flancs d’un cypres, sur un des bas-
reliefs de I'autel palmyrénien du Musée capitolin, et comme nait de I'arbre Reivas, selon
les livres sacrés des Parses,™ Meschia, le premier homme. Dans ces livres, nous lisons, de
plus, que le Reivas était né lui-méme de la semence du premier étre créé par Ormuzd, le
taureau Aboudad, symbole du principe de la vie. Les trois groupes qui font suite a la nais-
sance de ’homme, je I'expliquerai plus amplement ailleurs, se rapportent aux trois autres
phases de son existence terrestre. C’est pendant la durée de cette existence que le secta-
teur de Mithra doit s’efforcer d’acquérir les trois degrés de pureté : la pureté d’action, la
pureté de parole et la pureté de pensée. Ces trois degrés constituent I'état lumineux; ils sont
la condition indispensable de I'admission des dmes ou des férotiers dans le séjour céleste
appelé le Gorotman ou I’Albordj. Dans un des trois groupes qui font allusion a cette purifica-
tion successive de I"4me, nous voyons Mithra, le dieu psychopompe du Zend-Avesta, poser
la couronne mystique™* sur la téte de I'initié, au pied de trois cypres, comme le grand
prétre de Mylitta ou Anahid dut autrefois placer sur la téte de S6s, au pied des cypres sa-
crés d’Armavir," la couronne royale d’Arménie. Plus loin, le myste, nu, comme la vérité,
mais la téte entourée d’une auréole qui nous atteste qu’il est parvenu a I'état lumineux;
le myste se jette aux genoux de Mithra et implore sa médiation pour obtenir d’'Ormuzd
'entrée du séjour éternel des bienheureux. Il est écouté; il a mérité de I'étre; et, dans le
tableau supérieur, qui représente la région céleste, nous le voyons prendre place, aupres
du dieu médiateur,” sur le char solaire qui s’élance vers un des deux sommets de I’Albordj,
tandis que de 'autre sommet'* descend sur la terre un second char. La Lune personnifiée
y est couchée, enveloppée dans le voile de la nuit ou des ténébres. Un cypres pyramidal est
planté entre les deux points culminants de la montagne céleste, de cet Olympe des Perses,
ou Mithra, selon le Zend-Avesta,™ réside habituellement, ayant, comme ici, a sa droite le
soleil, a sa gauche la lune. Un second cypres s’éleve derriere le char du Dieu-Soleil, et un
troisiéme a cbté du char de la Lune. Ces trois arbres, on le voit, deviennent ici I'image
symbolique d’une triade céleste, composée de Mithra, du Soleil et de la Lune.” Ils nous

le grand-duché de Nassau pour les progres de 'archéologie en a publié les dessins et la description dans le 1°
volume de ses Annales. Ce sont ces dessins que reproduisent les pl. 90. et 91. de I'atlas de mes Rech. sur Mithra.

1089P], 1., ci-jointe, n° 1.

109 Zend-Avesta, t. 2. (Boun-déhesch, § 15), p. 376, 377. Voy. sur le Reivas, Hamzah Isphani ou d’Ispahan, cité dans
le Modjmel-el-tewarikh (Anquetil, Zend-Avesta, t. 2., p. 352, note 1; p. 353, note 2). Cf. Hyde, De relig. veter. Persar.
appendix, n° 9., p. 541 sqq.

11 Tertullien, De corong, 15., p. 3, C.

192¢j-dessus, p. 65-73.

1093 C’est ainsi qu'est qualifié Mithra dans le Zend-Avesta, t. 2. (Iescht de Mithra, 108, 128, 20° et 21° cardé), p. 212,
213, 218, 219.

10%47] n’est pas sans intérét de remarquer que la haute montagne du Caucase qui conserve son ancien nom
d’Albordj, sous la forme moderne Elbrouz, présente également un double sommet.

195 Tom. 1., 2° partie, p. 28, 418; t. 2., p. 13, 99, 209, 212, 213, 228.

1%3Syr le grand bas-relief mithriaque du musée du Louvre (Rech. sur Mithra, atlas, pl. 75.), cette triade est repré-

146



1097

rameénent aux trois cypres du tréne votif de la Déesse de Syrie, et aux cypres du soleil
et de la lune qui, sur les médailles impériales de Perga'® et sur les deux steles consacrées
a Hathor,"” forment aussi une triade, soit avec un cdne, symbole d’une divinité assimilée
a Vénus, soit avec une fleur de lotus, embléme d’un dieu ou d’'une déesse primitivement
androgynes. En méme temps, nous trouvons dans les trois cypres de la région céleste, sur
le bas-relief de Heddernheim, une allusion au triple caractére que recoit Mithra dans le
systéme religieux des Perses,"® comme Mylitta, dans la théologie assyrienne, et une allu-
sion aussi a I'épithéte de tpinAdoiog donnée par les Grecs au méme dieu."™ Dés lors, ne
suis-je pas autorisé a considérer comme des symboles de vie les trois cyprés qui, dans la
région située au-dessous de la région céleste, font partie des trois groupes que je rapporte
aux trois grandes phases de la vie humaine que précéde la naissance ?

Un troisiéme et un quatriéme bas-reliefs mithriaques, d’époque romaine, nous offrent
de nouveaux exemples de 'emploi symbolique du cypres; et ces exemples méritent d’au-
tant plus notre attention, qu’ici cet arbre est répété sept fois sur chacun de nos deux monu-
ments, comme sur les médailles impériales citées d’Apollonia d'Illyrie," comme sur une
urne cinéraire étrusque"® dont il sera question plus loin. L'un de ces deux bas-reliefs pro-
vient d'une découverte heureuse, faite, en 1838, a Neuenheim, prés de Heidelberg. Cest
a mon savant confrére et ami M. le Dr. Frédéric Creuzer, que les archéologues doivent la
connaissance de ce monument et la belle dissertation dont il a été le sujet.”"™ Toutefois j'ex-
primerai ici a l'illustre auteur de la Symbolique le regret de n’avoir pas trouvé dans cette
dissertation les observations que nous devait peut-étre, sur le symbole du cypres, son éru-
dition si riche et si variée. Elles m’eussent été d'un grand secours pour mon travail ; et j’en
suis privé probablement parce que M. Creuzer, s’arrétant a la supposition que, chez les
Perses, le hom et le cypres étaient identiques,"™ aura, par-1a, été détourné de I'idée d’en-
treprendre des recherches de la nature de celles que je soumets au jugement de I'’Académie.
Je regrette aussi qu'il ne nous ait pas fait connaitre les raisons qui le portent a identifier
le cyprés avec le hom."™ On ne découvre, il faut bien le dire, rien qui, dans les textes ou
sur les monuments figurés, puisse justifier son opinion. D’une part, les observations ou les
renseignements recueillis sur les lieux, par Anquetil du Perron, nous montrent que, chez
les Parses de I'Inde, le hém est un arbrisseau et non un arbre, et qu'il est fort difficile d’en
déterminer I'espece. D’autre part, le hom, tel qu’on le voit figuré, soit sur les bas-reliefs

sentée par trois pins au lieu de trois cypres.

1%7Cj-dessus, p. 51-58; et pl. 5., n° 1.

1% Cj-dessus, p. 55, 56; et pl. 14, n°* 1 et 2.

199Cj-dessus, p. 167-183; et pl. 10., n° 2; et pl. 11. Recherch. sur Vénus, pl. 14 F.

11%Roi du ciel mobile (Zend-Avesta, t. 1., 2¢ partie, p. 28, 82, note 10; t. 2., p. 13, 99, 206, 207, 209, 212, 213, 216,
218-221, 225, 228-230, 418); roi de la terre ou des vivants (ibid. t. 2., p. 205, 206, 210, 214, 215, 222, 223), et roi des
morts ou des enfers (ibid. t. 2., p. 15, 211, 212, 223, 230).

101Voy. Mém. de 'Acad. des inscriptions, nouv. série, t. 14., 2¢ partie, p. 174, 175.

102¢i-dessus, p. 226-231; et pl. 8., n° 4.

1105p] 13, n° 5.

11%Das Mithraeum von Neuenheim bei Heidelberg. Heidelb. 1838, 94 pag. avec 2 pl. lithogr. La planche 92. de I'atlas
de mes Recherches sur Mithra reproduit le dessin que donne ici (pl. 1.) M. Creuzer du bas-relief de Neuenheim.

1% Dissertation citée, p. 44; 85, note 76.

119M. de Hammer (Mithriaca, p. 42, 46) pense que le cypreés répond au barsom du Zend-Avesta; mais il oublie que
le barsom n’est ni un arbre, ni une branche d’arbre : c’est un faisceau de rameaux cueillis sur des arbrisseaux dont
la liturgie persique ne détermine ni ne limite I'espéce; quelquefois méme ces rameaux sont remplacés par un
faisceau de tiges de cuivre ou de laiton. (Voy. Anquetil, Zend-Avesta, t. 1., 2¢ partie, p. 90, note 3; t. 2., p. 532.)

147



assyriens découverts a Khorsabad et a Nimroud, soit sur les cylindres et les cdnes, de tra-
vail babylonien, assyrien, phénicien ou persépolitain, est également un arbrisseau, quel-
quefois méme une simple plante fleurie, et toujours un végétal dont les formes conven-
tionnelles varient beaucoup et ne sauraient étre rapportées avec certitude a une espece
déterminée.

Ainsi que je I'ai annoncé, on compte sept cypres sur le bas-relief mithriaque de Neuen-
heim. Ils sont plantés, a c5té 'un de I'autre, sur le sommet de la montagne céleste, I’Albordj
ou le Gorotman, qui s’éleve ici derriére la téte de Mithra et entre le buste du Soleil et ce-
lui de la Lune. Cette disposition, par rapport aux sept cypres, mérite d’étre rapprochée de
celle que 'on observe sur quelques cylindres consacrés aux mysteres de Mylitta ou aux
mysteres de Mithra. Ces cylindres nous offrent I'embléme de la triade divine, ou le mihr,
symbole de Mylitta et de Mithra, placé aupres de I'astérisque du soleil, du croissant de la
lune et de cing ou de sept petits globes qui, de méme que les sept cypres, sur notre bas-
relief et sur les autres monuments cités, représentent les planétes."” L'encadrement du
bas-relief de Neuenheim, comme celui de la face antérieure du bas-relief de Heddernheim,
est divisé en plusieurs compartiments ol I'on retrouve un enfant qui nait de 'arbre Rei-
vas, et trois groupes qui, si je ne me trompe, représentent les trois autres phases de la vie
humaine.

Le quatriéme bas-relief, comme le cinquiéme, fut découvert, il y a quelques années,
dans la Transylvanie, cette belle province de I'empire autrichien qui déja nous a fourni
plusieurs monuments importants pour I'histoire du culte de Mithra chez les Romains. 11
provient des ruines d’Apulum; il est de marbre blanc, et se conserve a Carlsbourg, dans une
des salles de I'Institut battyanien. Je dois a I'obligeance de feu Mme. la baronne Jésika et
de feu I’abbé Henne le dessin que j'en ai publié dans mes Recherches sur Mithra."® Ce bas-
relief présente plusieurs particularités dont il n’est pas nécessaire que j'entretienne ici
I’Académie. J’ai seulement a faire remarquer qu’au-dessus de la grotte du dieu des Perses,
C'est-a-dire au-dessus de la région terrestre, et, par conséquent, dans la région céleste,
on a sculpté, entre le buste du Soleil et celui de la Lune, sept groupes composés chacun
d’un poignard, d’'un autel allumé, d’un bonnet phrygien et d’un cypres. Si les sept arbres
qu’avec I'abbé Henne,"” M. de Képpen,™ M. le baron de Hammer"" et M. le professeur
N. Miiller,"" je prends pour des cypreés, affectent une forme beaucoup moins élancée que
ne 'est réellement la forme du cypres, il faut remarquer que les figures qui ornent ce bas-
relief sont elles-mémes trés-courtes et trés-ramassées, comme il arrive maintes fois sur
les monuments d’'une époque de décadence. Ici, de méme que sur plusieurs autres bas-
reliefs mithriaques bien connus,™® les sept autels allumés représentent les sept feux du

11970n en peut voir des exemples dans I'atlas de mes Rech. sur Mithra, pl. 16.,n° 1; pl. 29.,n° 5; pl. 30., n° 7; pl. 54
A,n°5.Cf.pl.29.,1n°6;pl.35.,n°9; pl. 54 A, n° 7.

198 Atlas, pl. 79., n° 1. — Le dessin gravé sous ce numéro est, m’assure-t-on, plus exact que celui dont un célébre
orientaliste de Vienne a enrichi le recueil de planches qui accompagne ses Mithriaca (pl. 11.).

"1%Notes manuscrites.

OWiener Jahrbiicher der Literatur, t. 24., Anzeige-Blatt, n° 24., p. 9 et 10. Lauteur décrit (ibid. p. 5 et 6) un autre
bas-relief mithriaque, fort endommagé, ot il croit apercevoir des traces d’autels et de cypres. Je ne connais pas
ce monument.

" Mithriaca, p. 46, 93, 182. — J'aurai ailleurs 'occasion de montrer que le savant orientaliste de Vienne n’est
pas fondé & reconnaitre (ibid. p. 42, et 126, § 5) le palmier et le cyprés dans le hom et le barsom du Zend-Avesta.

M2 Annal. des Vereins fiir nassauisch. Alterthumsk. und Geschichtsf. t. 2., 1" partie, p. 19, 20.

"3J’en puis citer quatre : un, de terre cuite, qui se conservait autrefois a Rome, dans le palais Zéno (Lafréry,
Specul. roman. magnif. Mém. de I'Acad. des inscript. nouv. série, t. 14., 2¢ partie, pl. 5. Rech. sur Mithra, atlas, pl. 89.);

148



ciel mobile ou les sept planeétes; les sept cypres, remplacés par sept lauriers sur un bas-
relief du musée Chiaramonti,"" sont les images symboliques des sept intelligences divines,
appelées Amschaspands ou Immortels,"™ qui président aux sept planétes et aux sept cieux
des planetes. C’est par les sept cieux et les sept planétes que doivent faire leur ascension
les 4mes tombées du ciel sur la terre et rendues a la liberté ou a la vie spirituelle apres
I'accomplissement des sept sacrifices que rappellent les sept poignards, et aprés la mort
du corps. Peut-étre est-il permis d’inférer de 1a que le nombre vingt-huit, qui résulte des
quatre objets répétés ici sept fois chacun, fait allusion aux vingt-huit stations lunaires
par lesquelles doivent également passer les 4mes, et aux vingt-huit Izeds ou Génies qui
président a chacune de ces stations. Rappelons-nous que Mithra, dont la place est marquée,
dans le ciel mobile, entre la porte du soleil et la porte de la lune, est un des trois dieux
dont se compose la triade supréme qui régit les sept Amschaspands et les vingt-huit Izeds.
N’oublions pas surtout qu'il préside aux destinées humaines et, par conséquent, a chacune
des phases de la descente et de I'ascension des ames.

Le cinquiéme bas-relief mithriaque dont il me reste a parler est inédit, m’assure-t-on,
et a été découvert, il y a peu d’années, dans des ruines romaines situées aux environs de
Carlsbourg. La planche 15 jointe ici le reproduit d’apres un dessin dont je suis également re-
devable a feu Mme. la baronne Jésika. Loriginal est fruste en plusieurs endroits, et partout
d’un travail passablement barbare. Mais il rachéte ces défauts par quelques particularités
qui ne se sont pas encore rencontrées dans les monuments de cette catégorie. Au-dessus
de la téte de Mithra immolant le taureau est sculpté un mufle de lion, vu de face et inscrit
dans un disque,""* embléme trés-propre a caractériser le dieu des Perses, divinité solaire,
assez souvent représentée avec une téte de lion sur les épaules, au lieu d’une téte humaine.
Cet embléme nous rameéne a la plaque de bronze du Musée royal de Berlin,""” qui nous a
offert une scéne d’initiation dominée par un mufle de lion placé entre deux serpents qui
s’élancent du centre de deux cypres plantés, 'un au-dessous du buste du Soleil, I'autre

deux bas-reliefs de grés, découverts en Transylvanie (Mém. de I’Académie des inscript. ubi supra, pl. 1., n°* 1 et 2.
Recherches sur Mithra, atlas, pl. 96., n°® 1 et 2); et enfin un bas-relief de marbre blanc, du musée Chiaramonti
(Recherches sur Mithra, atlas, pl. 79., n° 2). — La présence de sept autels ou pyrées sur ces quatre bas-reliefs et
sur celui de I'Institut battyanien (ibid. n° 1) nous rappelle les sept pyrées que, selon Strabon (Geogr. 15., p. 15),
on voyait, en Cappadoce, dans le temple d’Anais et Omanés. Ces divers témoignages suffisent, sans doute, pour
confirmer un passage du Ferhenghi-Djihanguiri, dont on a contesté la véracité, et ou il est dit qu’anciennement
sept atesch-gah ou sept pyrées avaient été établis en Perse. M. le lieutenant-colonel Rawlinson, qui probablement
n’avait pas consulté les cinqg monuments mithriaques que je viens d’indiquer, a lui-méme rejeté ce passage en
parlant du pyrée de I’Aderbaidjan, dans un mémoire sur la position d’Ecbatane, inséré, en 1840, dans le 10° vol.
du Journal de la société royale de géographie de Londres (1" partie, p. 114 et suiv.).

1 Rech. sur Mithra, atlas, pl. 79., n° 2.

5Remarquons que les sceurs de Phaéthon, filles du Soleil, appelées tantdt Phaéthontides ou Phaéthontiades, tan-
tdt Héliades, et comptées au nombre de trois, de cinq ou méme de sept, furent changées en arbres. Leurs larmes,
disent les mythographes, sont du succin ou de I'ambre jaune. Par-1a, nous sommes amenés a considérer comme
altérées les traditions qui métamorphosent en aune ou en peuplier noir les sceurs de Phaéthon. Il est infiniment
probable que, dans la légende primitive, les Phaéthontides étaient métamorphosées, comme les filles d’Etéocle
(ci-dessus, p. 234, 235), en arbres verts et résineux, tels que des cypres, des pins ou des lauriers.

1epeut-&tre, au lieu d’'un disque solaire ou lunaire, faut-il voir ici une ouverture circulaire pratiquée dans un
rocher dont sortirait le lion. Cette interprétation que la grossiéreté du travail rend aussi douteuse que la premiére,
nous rameénerait, d’'un c6té, a la célébre tradition qui fait naitre Mithra d’un rocher (ex petra natus); et, de l'autre,
au bas-relief de la villa Altiéri (Recherch. sur Mithra, atl. pl. 74.) et & un camée du Musée impérial de Vienne (ibid.
pl. 101., n° 1), deux monuments ot nous voyons le lion mithriaque, symbole igné, sortir d’un rocher, comme
I’étincelle sort de la pierre.

M7p] 7., n° 6.

149



au-dessous du buste de la Lune. Ici deux cyprés correspondent de méme a deux bustes
qui représentent ces astres personnifiés; mais de leur sein ne naissent pas deux serpents;
et, ce qui ne se voit point sur les quatre autres bas-reliefs mithriaques, ces deux arbres
sont plantés chacun derriére un des assesseurs de Mithra. On sait que ces deux assesseurs
représentent 1'équinoxe du printemps et I'équinoxe d’automne, époques de 'année ou,
sur la terre, se manifestent successivement les deux phénomenes qui caractérisent la vie
et la reproduction, la germination ou la feuillaison et la fructification. Le cypres, comme
symbole de vie, est donc d’autant plus convenablement placé ici que, selon Caton, je le
répéte, la graine de cet arbre se séme au printemps. De plus, nous constatons que si, en
Egypte, comme nous I'avons vu,"** le méme arbre, sur les monuments religieux, sert a ca-
ractériser le mois de t6bi, dans lequel tombe I’équinoxe vernal, il faut en conclure que les
Egyptiens et les Perses avaient puisé a une méme source leurs emblémes astronomiques.
Or cette source ne peut étre cherchée ailleurs que chez les Chaldéens d’Assyrie, inventeurs
des mystéres institués avec le culte public d’une divinité qui fut successivement appelée
Mithra™” dans leurs sanctuaires, Mylitta et Anahid chez les Babyloniens et les Assyriens,
Brathy ou Bérouth (cyprés), Astarté, Atergatis et Dercéto chez les Phéniciens, Athtor ou
Othtor chez les Arabes, Hithdr ou Hathyr chez les Egyptiens, Mithra chez les Perses.

On le voit donc, un accord parfait, quant a I'emploi symbolique du cypres, se manifeste
sur les monuments religieux de ces diverses nations et sur ceux des Grecs, des Etrusques et
des Romains. De cet accord et de I'origine asiatique de cet arbre sacré résulte la preuve irré-
cusable qu'a des époques trés-reculées il a existé entre les peuples de I'Asie, de I'Afrique et
de I'Europe, des communications dont le foyer ou le point de départ est I’Asie antérieure,
patrie primitive du cypres pyramidal. Ce sont précisément ces communications sur les-
quelles, dés mes premiers mémoires d’archéologie, je n’ai cessé d’appeler Iattention de
I’Académie et celle des savants de tous les pays. La vie d’'un homme est si courte, je le sens
chaque jour, qu’il ne faut pas moins que le concours de tous les archéologues pour explo-
rer avec succes un aussi vaste champ d’études. Mais, a chaque instant, pour ainsi dire, je
m’applaudis d’avoir ouvert cette nouvelle voie aux investigations des amis de la science.

Chez les Romains, la série nombreuse des bas-reliefs consacrés a Mithra finit a peu
pres avec le 4° siecle de notre ére. Toutefois, dans le siécle suivant, le symbole du cypres
continue a se montrer sur d’autres monuments de 'art. Les médailles contorniates en four-
nissent la preuve. Plus tard, nous retrouverons ce symbole sur les monuments funéraires
chrétiens, et nous le verrons se perpétuer, d’dge en age, jusqu’a nous.

Les médailles contorniates, selon I'opinion de Morel et de Mahudel, généralement
adoptée aujourd’hui, embrasseraient une période qui ne commence qu’avec le régne de
Constantin et qui s’arréte a celui de Valentinien 3. Ce serait donc a cet intervalle de temps
qu'il faudrait rapporter les pieces qui, dans la série des contorniates, nous offrent des
exemples de 'emploi symbolique du cypres. Je produis ici deux de ces pieces"™; elles ap-
partiennent 'une et l'autre au riche médaillier de la Bibliothéque impériale. La premiére
est a I'effigie de Vespasien; et, bien que je n’aie pas la prétention de lui assigner pour date
le régne méme de ce prince, je ne puis me défendre de penser que le style de cette médaille
permet de la faire remonter a une époque antérieure au régne de Constantin. Elle a pour
type, au revers, un héros ou guerrier armé de sa lance et combattant a pied, secondé par

18Ci-dessus, p. 183-190; et pl. 10., n°® 3,4 et 5.
9 espere en donner la preuve dans mon ouvrage sur le culte public et les mystéres de cette divinité.
1120p], 18, n°S 3 et 4. — Elles sont de bronze, comme toutes les médailles contorniates.

150



son chien, un énorme sanglier, qui semble sortir d’'un antre. Derriére ce groupe, s’éléve
un cypres pyramidal. Si le héros est Méléagre, le cypres ferait allusion a la mort de ce per-
sonnage, puisque sa victoire sur le sanglier de Calydon fut suivie de scénes violentes, qui,
selon les poétes ou les mythographes, causérent la fin tragique du vainqueur, en excitant
au plus haut degré un désir de vengeance dans le cceur d’Althée, sa propre meére. Cette
hypothése admise, le cyprés pourrait étre considéré ici comme I'embléme de I'immorta-
lité promise au héros grec pour prix de sa lutte victorieuse avec le sanglier, animal qui,
la comme ailleurs, remplit sans doute un réle symbolique. Dans le mémoire suivant, je
reviendrai sur cette médaille contorniate a 'occasion de sujets analogues représentés en
relief au fond de deux plats funéraires d’argent, que nous a pareillement 1égués I'antiqui-
té romaine. Je ne dois pas omettre d’ajouter ici que le type gravé au revers de la téte de
Vespasien se retrouve sur deux autres contorniates de la Bibliotheque impériale, l'une a
I'effigie de Néron, I'autre offrant la téte d'Homére, entourée de la légende OMHPOC. Mais
quel rapport a chacune de ces trois tétes avec un pareil type ? J’avoue bien humblement
mon insuffisance a résoudre le probléme. L'opinion commune est que les médailles contor-
niates n’appartiennent point au temps ot vécurent les personnages dont elles portent I'ef-
figie, et qu’elles ont pour type, a leur revers, des sujets qui n’offrent aucun rapport avec
ces personnages. Par 1a on est amené a les considérer comme des jetons frappés pour des
particuliers, et non comme des médailles ou des monnaies frappées par ordre de 'autori-
té publique. J’adopte sans réserve cette maniére de voir; et j’en reconnais de nouveau la
justesse lorsque j’examine attentivement la seconde piece dont j’ai a parler.

Bien que celle-ci ne paraisse point appartenir a la méme série ni au méme 4ge que les
trois autres contorniates citées plus haut, il est impossible de ne pas reconnaitre que, in-
férieure a celles-1a sous tous les rapports, elle doit étre classée parmi les jetons qui ne
sont susceptibles d’aucune interprétation satisfaisante. Elle représente,"* d’'un c6té, la
téte d’'un personnage inconnu, vu de profil, tourné a droite et accompagné de trois signes
dont la valeur m’est également inconnue. Au revers s’éléve un arbre grossiérement dessi-
né, mais qui me semble étre de I'espéce du cyprés. A gauche de cet arbre, est gravée une
1égende composée de sept lettres dont il ne m’est pas donné de comprendre le sens.

Le cypres pyramidal, chez les Romains, n’était pas seulement consacré par la religion.
On en tirait des médicaments. Les passages de Pline qui sont cités plus haut"” nous le
prouvent. Ce que j'ai dit, en méme temps, des divers usages auxquels les médecins grecs
faisaient servir le cypres, et des rapports qui existaient, a cet égard, entre la thérapeutique
et les idées religieuses qu’on attachait au symbole du cypres, s’applique a I'art médical des
Romains tout aussi bien qu’a I'art médical des Grecs, puisque 1'un dérivait de I'autre.

Les belles proportions qu’atteint le cypres dans les pays chauds, sa forme pyramidale,
et le précieux avantage qu'’il a de ne jamais perdre ses feuilles, 'avaient aussi fait recher-
cher pour 'ornement des parcs et des jardins."” Plusieurs passages de Caton, de Pline et

121p] 18.,n° 4.

122Cj-dessus, p. 248-250.

13 C’est peut-étre parce que les Romains, a 'exemple des Grecs et des peuples de I’Asie occidentale, prisaient
infiniment la beauté du cypreés, qu'Horace (Ars poetic. 19-21) emprunte a cet arbre I'opposition qui se fait remar-
quer dans les vers ou il dit :

...... et fortasse cupressum
Scis simulare : quid hoc, si fractis enatat exspes
Navibus ere dato qui pingitur? ...
Toutefois les commentateurs ne sont pas d’accord entre eux sur le sens qu'il convient d’attacher a ces vers.

151



de divers autres écrivains de 'antiquité"* nous I'attestent, et nous apprennent, en méme
temps, combien était répandue et soignée, dans toute I'Italie, la culture de cet arbre exo-
tique."™ A ces témoignages écrits, on peut joindre celui qui résulte d’une fresque décou-
verte & Herculanum."” Elle nous montre sept cyprés pyramidaux, rangés autour d’'un ba-
timent somptueux, orné de statues. Ce n’est, a ce qu'il parait, ni un édifice religieux, ni un
monument funéraire : il répond mieux a I'idée qu’exprime, chez les modernes, la dénomi-
nation de villa."”” Mais I'architecture en est d'un gofit fort médiocre.

1.2.4 Ibérie et Lusitanie

Limportation du cypres pyramidal en Afrique, en Greéce, en Italie, par les Phéniciens, et
I’établissement de nombreuses colonies phéniciennes sur les cotes de la péninsule hispa-
nique sont deux faits trop généralement connus pour qu’on puisse se défendre de quelque
étonnement a la lecture des ouvrages qui traitent du culte de cet arbre symbolique : onn'’y
trouve aucune recherche sur les traces de ce culte dans I'Ibérie et la Lusitanie. Cet éton-
nement redouble peut-étre, je le dis a regret, lorsque la méme lacune se découvre dans le
volume ot M. le Dr. Movers™” a recueilli avec tant de soin et d’érudition les témoignages
historiques, numismatiques et géographiques qui se rapportent aux colonies fondées par
les Phéniciens dans ces deux contrées, aux divinités dont ils y introduisirent le culte, et
nommément a leur Vénus-Astarté.

C’est en vain que j’avais moi-méme entrepris des recherches pour découvrir dans la pé-
ninsule quelque ceuvre de sculpture antique, qui p(it fournir une preuve certaine du culte
qu’on y rendait au cypres pyramidal. Mes investigations, mes correspondances n’avaient
eu qu’un résultat négatif, lorsque M. le duc de Luynes, qui poursuit avec tant de persévé-
rance et de succes I'étude des médailles frappées dans les pays jadis occupés par les Phéni-
ciens, appela mon attention sur quelques piéces ibériennes ou lusitaniennes publiées par
Florez et par Sestini. J'ai tout lieu de m’applaudir de n’avoir pas négligé ce bienveillant
avis, et de m’étre par-la trouvé conduit a consulter la collection de médailles d’Ibérie et
de Lusitanie que posséde la Bibliothéque impériale. Les recueils de Florez et de Sestini"*

2Tous ces passages, je I'ai dit plus haut (p. 250, 251), ont été recueillis ou cités par les savants auteurs des
Mémoires de I’Académie d’Herculanum, et par MM. Avellino et Carl Ritter. Je me bornerai a rapporter ici quelques
détails curieux qui se trouvent dans Pline (H. N. 16., 60., 1). Cet auteur, aprés avoir dit qu’on fait des haies épaisses
en coupant les cypres et en les tondant, ajoute : « On fait aussi représenter au cypres diverses figures, comme des
chasses, des flottes, et d’autres tableaux auxquels se prétent ses feuilles courtes, étroites et toujours vertes.» Un
usage semblable a longtemps existé dans le midi de la France et ailleurs.

12 Cette culture était méme un objet trés-lucratif de spéculation. Jadis, en Italie, une forét de cypres assurait
au possesseur un revenu considérable. Aussi, dit Pline (H. N. 16., 60., 2), les anciens appelaient-ils ces sortes de
plantations «la dot de leurs filles. » Les voyageurs modernes rapportent que, dans I'lle de Créte, le cyprés recoit
une dénomination qui exprime la méme idée.

11281 ¢ pitture antich. d’Ercolano, t. 5., p. 393; pl. 39., gravée en vignette a la p. 173.

1127 es sept cypres dont est ornée cette villa, rappellent les cyprés qui, au méme nombre de sept, décorent le
temple de Vénus a Apollonia d’Illyrie, le bas-relief du mithreeum de Neuenheim, et une urne cinéraire dont il
sera question plus loin. Cette coincidence m’avait d’abord donné lieu de penser que I'édifice représenté dans la
fresque citée d’Herculanum avait peut-étre une destination religieuse. Un examen plus approfondi et la lecture
des observations judicieuses des éditeurs de cette fresque m’ont conduit a adopter I'opinion exposée dans leur
texte explicatif.

1128 Dje Phénizier, 2¢ partie, t. 2., ch. 12., p. 588-659.

121 avais négligé de consulter ces deux recueils, parce que le grand ouvrage d’Eckhel et le recueil de Mionnet
n’indiquent la présence du cypres sur aucune médaille de la péninsule hispanique.

152



m’ont offert, dans la numismatique du royaume de Valence," la description et les des-
sins d'une monnaie autonome de la ville d’Ostur ou Otour,™" qui, de I'aveu de ces deux
numismates, porte, au revers d’un sanglier, un grand cyprés pyramidal planté entre deux
rameaux, dont ils ne déterminent pas 'espece,"™ et que je soupconne étre des branches
de myrte. Dans ces mémes recueils, mon attention a aussi été attirée par quelques autres
piéces, frappées, les unes a Olunt ou Olunk, ville dont la position géographique n’est pas
encore déterminée, les autres a Anticaria," dans la Bétique, et a Balsa en Lusitanie. Les
premiéres™ ont pour type, au revers d’une téte virile imberbe et inconnue, un arbre de
forme conique ou pyramidale, que je prends pour un cypres, et qui est désigné par Florez
sous la dénomination de pomme de pin. Bien que je n’aie pas eu sous les yeux les médailles
originales, je n’hésite pas a les ranger dans une méme catégorie avec les médailles d’Os-
tur que j’ai pu examiner a la Bibliotheque impériale. Sur celles-ci,"* le cypres, gravé treés
en relief, est facilement reconnaissable; on a peine a comprendre qu’Eckhel™ et surtout
Mionnet,™” qui avait eu sous les yeux plusieurs de ces piéces, aient pu confondre cet arbre
avec un gland de chéne. Parmi ces médailles, les unes sont conformes a la piece décrite et
figurée dans Florez, d’aprés Jacques de Bary"”; les autres, d’un plus petit module, portent,
au droit, un grand cypres pyramidal, sans aucun accessoire, mais avec la légende OSTVR,
et au revers, sans accessoire aussi et sans légende, deux rameaux semblables a ceux qui,
sur les premieéres, flanquent un cypres pyramidal.

Les médailles d’Anticaria et celles de Balsa ont, pour revers, le méme arbre que, sur les
monnaies d’Olunt, comme ici, Florez et Sestini** prennent pour une pomme de pin et qui
me parait étre un cypres pyramidal. Sa forme large et ramassée nous rappelle les cypres
sculptés sur un des bas-reliefs mithriaques romains du musée de Carlsbourg que j’ai cités
plus haut.™ Sur les pieces qui appartiennent a la numismatique d’Anticaria, on voit, au
revers d’'une téte virile, imberbe et inconnue, le croissant de la lune et un astre gravés
dans le haut de la médaille, a droite de 'arbre sacré. Autour de cet arbre, une légende en
lettres liées nous offre le nom abrégé de la ville et le nom également abrégé d’'un magistrat,

0 Hispania tarraconensis.

1131 Medallas de las colonias, municipios y pueblos antiguos de Espafia (Madrid, 1758, in-4°), 3¢ partie, p. 113; pl. 65., n°
6.
132n cipres entre dos ramos, dit Florez (loc. cit.). Il a soin d’ajouter qu'’il publie cette médaille d’apreés Jacques de
Bary, et que le texte de cet auteur indique ici un épi de blé et non un cypres. Le dessin joint a la description faite
par Bary, observe-t-il, représente un cyprés et non un épi.

133 Aujourd’hui Antequera. Sur les médailles, le nom ancien est écrit Antikaria.

113¢F|orez, ouvrage cité, p. 510, pl. 35., n° 2. — Mionnet n’indique aucune médaille de cette ville d’Olunt qui ait
pour revers le type dont il s’agit.

135p], 20., n°S 3 et 4.

136D, N. t. 1., p. 54.

"7 Descript. de méd. t. 1., p. 47, 48, n°° 346 et 347.

138Voy. ci-dessus, p. 288, note 3.

9 Descriz. delle medagl. ispane apparten. alla Lusitan. alla Betic. e alla Tarragon. che si conserv. nel mus. Hedervar (Flo-
rence, 1818, in-4°, fig.), p. 23.

1140Cj-dessus p. 278-281; Rech. sur Mithra, atlas, pl. 79.,n° 1.

153



1142

qui s’appelait Marcus Sempronius."* Les médailles de Balsa"* nous offrent, au droit, un épi
de blé avec la 1égende BALSA, et, au revers, un cypres planté dans le centre d’'un grand
croissant. Les dessins mémes que 'on trouve d’une monnaie d’Olunt dans Florez, d’'une
piece d’Anticaria et d’une piéce de Balsa dans Sestini, me justifient de prendre pour un
arbre de cette espéce ce qu’ils désignent, ainsi que Mionnet,"* sous le nom de pomme de
pin; car leurs prétendues pommes de pin auraient toutes un long pédoncule, tandis qu’en
réalité ce fruit est presque sessile, comme le fruit du cypres. De plus, on peut voir, au revers
d’une jolie médaille autonome d’Irippo,"* ville de la Bétique, désignée par Pline* sous le
nom d’Orippo, une divinité féminine assise, tenant sur la main une pomme de pin dont la
forme, les détails et surtout le trés-court pédoncule rendent manifeste 'erreur commise
par Florez, par Sestini et par Mionnet.

Je donne ici,"* d’aprés un exemplaire que possede la Bibliothéque impériale, un des-
sin exact de la médaille autonome d’Ostur, publiée par Florez, qui s’est borné a copier la
mauvaise figure qu'on en trouve dans I'ouvrage de Bary. Lexemplaire de Paris, bien que
fourré de plomb et mutilé, m’a permis, a I'aide des empreintes ou des dessins de deux
autres exemplaires, de reproduire la piéce entiere et avec le caracteére qui lui est propre. Je
donne également un dessin fidéle"” de la médaille autonome d’Ostur, de plus petit module,
dontj’ai parlé ci-dessus. Il s’en trouve, a la Bibliotheéque impériale, trois autres exemplaires
moins bien conservés, qui me semblent étre d’'un méme coin. La variante que présentent
le droit et le revers de cette piece, comparée au grand module, n’a été connue ni de Florez,
ni d’Eckhel, ni de Sestini.

J'ajoute ici,"* d’apres le dessin publié par le dernier de ces trois numismates,"* la mé-
daille autonome citée d’Anticaria, dont un exemplaire unique se conservait autrefois dans
le musée Hédervar. Je ne le retrouve ni dans le médaillier de la Bibliothéque impériale,"®
ni dans la collection de M. Rollin, et j'ignore quel en est le possesseur actuel. Je ne sais non

1144

M1Sestini, ouvrage cité, p. 23,n°% 1 et 2; pl. 1., n° 17. — Le numismate italien décrit sous ces numéros deux piéces
a peu pres semblables, sur lesquelles on avait cru lire municipium sempiternum, au lieu de Marcus Sempronius, qu’il
a raison de donner pour la véritable lecon. 1l ajoute qu’a cette méme ville d’Anticaria, on peut rapporter une
médaille décrite et figurée, parmi les incertaines, dans le recueil de Pellerin (3., pl. 118, n° 16), et rangée également
parmi les incertaines par Mionnet (Descript. de méd. 6., 641, n° 196). — Cette piéce ne porte pas de légende. Elle a
pour type, au revers, selon Pellerin, une pomme de pin, qui probablement est un cypreés. Loriginal ne se trouve
pas a la Bibliothéque impériale.

M25estini, ouvrage cité, p. 3, pl. 1., n° 2. — Mionnet n’indique pas cette médaille; mais, dans son Supplément
(t. 1., p. 3, n° 9), il en décrit une en ces termes, d’apreés un dessin qui lui avait été communiqué, et celle-ci me
parait trés-analogue, sinon semblable a la piece publiée par Sestini : « BALSA. Epi couché. R. Pomme de pin sur
un croissant. Cabinet inconnu. BR. 4.»

143Voy. la note 5 de la page précédente.

4F]orez, ouvrage cité, p. 474; pl. 30., n° 5. Catalog. mus. Hederv. 1., 3, n° 50; pl. 1., fig. 4. Sestini, ouvrage cité, p.
61, n° 1; cf. ib. n°® 2-5. Mionnet, Descr. de méd. 1., 50, n°® 402, 403; Suppl. 1., 113, n° 646.

154, N. 3.,3., 7. — Florez n’a pas tenu compte de la judicieuse restitution faite par le P. Hardouin dans le passage
de Pline que j'indique ici, restitution qui a permis d’identifier Irippo et Orippo. il se montre disposé (loc. cit.)
a comprendre Irippo au nombre des cités de la Bétique, c’est par la seule raison qu’on a trouvé en Andalousie
plusieurs exemplaires des médailles autonomes de cette ville. Eckhel et Mionnet 'ont rangée parmi les villes
incertaines.

146P1. 20., 1° 4.

471bid. n° 3. C’est le n° 347 de Mionnet (Descript. de méd. t. 1., p. 48.), inexactement décrit, ainsi que je l'ai dit
plus haut.

1148p], 8., n° 11.

M9 0uvrage cité, pl. 1., n° 17.

150Cette médaille n’a été ni connue d’Eckhel, ni décrite dans le recueil de Mionnet.

154



1151

plus ce qu’est devenue une médaille analogue, décrite aussi par Sestini.

Enfin je reproduis,”” également d’apres le dessin qu’il en a donné, la médaille auto-
nome de Balsa dont il a été question plus haut. Comme les deux précédentes, elle apparte-
nait au musée Hédervar; mais je n’ai pu découvrir en quelles mains elle est passée.

Les témoignages qui résultent des médailles d’Ostur, d’Olunt, d’Anticaria et de Balsa
suffisent, sans doute, pour confirmer notre présomption aI’égard de I'importation du sym-
bole du cypres pyramidal en Ibérie et en Lusitanie. Dés lors, ne nous est-il pas permis de
croire que cette importation fut 'ceuvre des Phéniciens, et qu’elle se rattachait particulie-
rement a I'introduction du culte de Baal et d’Astarté ? Le croissant et I’astérisque que nous
montrent les médailles autonomes d’Anticaria, le grand croissant placé au pied du cypres,
sur celles de Balsa, semblent nous autoriser a supposer méme que les Ibériens et les Lusi-
taniens avaient appris des Phéniciens a représenter, sous la forme symbolique du cypres,
la déesse Astarté, considérée comme une divinité luni-solaire ou simplement lunaire."
D’autre part, les médailles autonomes d’Ostur nous ramenent aux médailles asiatiques et
au trone votif de la Déesse de Syrie, qui nous ont montré Vénus formant une triade avec
le soleil et la lune. L3, en effet, nous avons trouvé tantét un cypres placé entre ces deux
astres personnifiés,” ou entre un taureau et un lion,”” emblémes de la lune et du soleil
tant6t un grand cypres planté entre deux petits cypres,” autre triade symbolique, bien
plus analogue a celle que nous offre, au revers d’'une des médailles d’Ostur,"” le grand
cypres planté entre deux rameaux ou deux petits arbrisseaux.

De nos jours, la culture du cypres pyramidal se perpétue dans la péninsule hispanique,
de méme qu’en France et en Italie; et cette culture, on le voit, s’étend, comme jadis, des
cotes orientales de la Chine aux cbtes occidentales du Portugal.

1155

1 oc. cit. p. 23, n° 2.

1152p], 20., n° 2.

153Remarquons qu’au revers de la médaille autonome d'Irippo, citée plus haut, on voit le croissant de la lune
posé au bord du tréne ol est assise une divinité qu'il est bien difficile de ne pas prendre pour Vénus. D’une
main, elle tient une pomme de pin; de l'autre, une corne d’abondance. Or nous savons, non-seulement que le
pin était un arbre consacré a Vénus en Orient et en Occident, mais que la pomme de pin joue un grand role dans
les cérémonies religieuses qui, chez les Assyriens, se célébraient en 'honneur de Mylitta (voy. les bas-reliefs de
Nimroud, publiés par M. A. H. Layard). Nous savons aussi combien sont nombreuses les médailles asiatiques qui
représentent Astarté portant une corne d’abondance.

"PL 3,00 1.

1155p], 6, n°® 1 et 2; cf. ibid. n° 3.

16PL 5., n° 1.

157p], 20., n° 4.

155



2 Second Mémoire — Du cypreés pyramidal considéré
comme symbole funéraire et comme embléme ou
attribut des divinités infernales en orient et en
occident

2.1 Premiere Section — Orient
2.1.1 Asie occidentale, Asie orientale, Arabie, Egypte et littoral de Carthage

Si, en Orient et en Occident, le cyprés pyramidal fut I'image symbolique et vivante des
divinités génératrices et, en particulier, de Vénus, du Soleil et de la Lune; s'il fut I'em-
bléme du feu créateur et de cette flamme qui, des autels dressés sur la terre, s’élance vers
les cieux, comme I’dme qui aspire a rentrer dans le sein de I'Eternel; si une antique pres-
cription voulait que les objets les plus propres a exprimer les idées de création, de généra-
tion, de reproduction, ou de vie terrestre, servissent d’hiéroglyphes idéographiques pour
inscrire sur les monuments funéraires le dogme de I'immortalité de I'dme et I'annonce
d’une nouvelle vie, il ne faut pas s’étonner de trouver, chez tous les peuples civilisés de
I'antiquité, le cypres pyramidal placé aupres des divinités infernales, ou employé comme
embléme funébre. Un tel choix n’était-il pas justifié par les conditions d’existence propres
a cet arbre ? Sa longévité,' la nature incorruptible de son bois,” son feuillage toujours vert,
et cette circonstance qu’une fois coupé, le cypres ne repousse pas,’ tout ne contribuait-il
pas a faire d’un tel arbre un embléme expressif de vie, de mort et d’immortalité?

Un fragment d’Asclépiade, conservé par Piérius Valérianus,’ nous apprend, comme je
I'ai dit dans mon premier mémoire, que, chez les Grecs, une tradition voulait que le cy-
prés elit requ sa signification funéraire et son nom, cyparissus, de Cyparissa, fille d'un roi
des Celtes, nommé Boreas, qui, ayant eu le malheur de la perdre, avait planté sur son tom-
beau un arbre de cette espéce. Sans nous arréter a un tel récit, remarquons que le témoi-

!... perpetua nunquam moritura cupresso,
dit Martial (Epigramm. 6., 73., v. 7).

*Ci-dessus, p. 9, note 1. — A l'occasion de deux statues de bois (xoanon) qu'’il avait vues prés de la colonne
d’Enomaiis, dans I'Altis, et qui représentaient, I'une, Praxidamas d’Egine, I'autre, Rhexibius d’Opus, les deux
premiers athlétes qui furent vainqueurs aux jeux olympiques, Pausanias (6., 18., 5) remarque que la seconde,
faite avec du bois de cypres, avait beaucoup mieux résisté aux injures du temps que celle de Praxidamas, qui
était de bois de figuier. — Voyez les diverses autorités citées par Hirt, au sujet de la nature incorruptible du bois
de cypreés, Kunstbau, t. 1., p. 374, 375.

3Cette observation, qui s’étend a tous les arbres verts, n’avait point échappé aux anciens. Voyez Pline (17.,
39., 2), Servius (ad Virgil. Georg. 1., 20; Zneid. 3., 64, 680, 681; 4., 507; 6., 216) et un mythographe latin anonyme
(Scriptor. rer. mythic. latini tres, t. 1., fab. 6, § 28, p. 191, ed. Bode). Toutefois Théophraste avait été induit en erreur
lorsqu’il dit (Hist. plantar. 4., 6.) que, dans I'ile de Créte et nommément a Tarrha, le cyprés coupé repousse du tronc
et méme des racines.

“Hieroglyphica, lib. 2., cap. 4. — Je transcris ici en entier le passage de Piérius : « Aiunt enim (Graeci), Asclepiadis
authoris gravissimi testimonio, Boream, Celtarum regem, cum filiam Cyparissam nomine amisisset, arborem
hanc in ejus tumulo sevisse, a qua inde nomen inditum cyparisso : mox a satu illo luctuosam feralemque haberi
coeptam. » Ce fragment d’Asclépiade a été reproduit par Werfer dans le tome 2 des Acta philolog. monacensium.
C’est par erreur que Needham, premier éditeur des Geoponica, dit que le P. Rapin a fait entrer dans le deuxieme
chant de son poéme sur les jardins la fable de Cyparisse, fille d'un roi des Celtes. Le P. Rapin n’est coupable que
de la témérité d’avoir, apres Ovide, essayé de mettre en vers latins la métamorphose de Cyparisse (voy. Hortorum
lib. 4., et cultura hortensis, 2., v. 395-419, ed. Brotier; Paris, 1780). Il est ficheux que le second éditeur des Geoponica,
Nicolas Niclas, ait reproduit la note de Needham sans relever la méprise que j'indique.

156



gnage le plus authentique qui nous soit parvenu sur 'emploi de cet arbre dans les anciens
rites funéraires, résulte des renseignements recueillis par Virgile, lorsque, se disposant
a écrire I'Enéide, il voulait s’y montrer aussi versé dans la connaissance des rites sacrés
que le furent Homere, Hésiode, Pindare, Eschyle, Sophocle et tant d’autres poétes de la
Grece. Déja nous avons vu le chantre latin du fils d’Anchise et de Vénus mettre dans la
bouche de son pieux héros des vers qui attestent que, chez les Troyens, le culte du cypres
remontait a une haute antiquité et s’associait au culte de la Mére des Dieux.’ Plus loin,*
il nous montre Enée, occupé, sur les cotes de la Thrace, & rendre les honneurs funébres
aux manes de I'infortuné Polydore, aprés avoir offert un sacrifice & Vénus, sa meére, et au
tout-puissant Jupiter. Par son ordre, des autels funéraires se dressent; on les couvre de
branches de cypres; et des femmes troyennes les entourent, les cheveux épars, selon une
coutume nationale :

... ... stant manibus ara
Ceeruleis maestee vittis atraque cupressu,
Et circum Iliades crinem de more solutz.

Parvenu au rivage que rendait si célebre I'antre de la sibylle de Cumes, le héros fugitif
recoit de la prétresse d’Apollon I'injonction de remplir un devoir semblable envers un de
ses compagnons d’armes, Miséne, dont le corps, a son insu, gisait, sans sépulture, sur le
sable de ce rivage. A sa voix, les Troyens élévent un immense biicher (pyra) de chéne et de
bois résineux; ils y attachent des branches de cypres, et, en avant, ils plantent des arbres
de cette méme espece’ :

Ingentem struxere pyram, cui frondibus atris
Intexunt latera, et ferales ante cupressos
Constituunt ... ...

Mais de tels usages avaient, n’en doutons pas, la méme origine que la coutume de consa-
crer le cypres a la divinité féminine dont I'antique temple, situé hors des murs de Troie,
fut le lieu de rendez-vous d’Enée et de ses compagnons d’infortune, au moment de quitter
pour toujours le sol de la patrie. Cette origine, il faut I'attribuer au grand peuple de qui
les Phrygiens, comme les Phéniciens, les Arméniens et les Arabes, avaient recu le culte du
cypres avec celui de Mylitta, d’Astarté, d’Anahid ou d’Alilat. Si les révolutions politiques et
physiques qui ruinérent de fond en comble 'empire d’Assyrie, n’ont laissé subsister aucun
monument littéraire, aucun monument figuré, ot1 nous puissions découvrir un exemple de
I'emploi du cypres pyramidal dans les cérémonies funébres ou sur les sépultures des Assy-
riens, nous trouvons néanmoins, dans un autre récit de Virgile, une troisiéme preuve de
ces usages, tres-indirecte sans doute, mais non moins concluante que les deux premiéres.
Ici, le lieu de la scéne est Carthage. A ce nom, nos souvenirs se pressent en foule pour
nous rappeler que Carthage, colonie de Tyr, rendait, sous divers noms, un culte particu-
lier a la Vénus assyrienne, naturalisée en Phénicie. Nous nous rappelons, en méme temps,

*Ci-dessus, p. 80, 81.
¢ Eneid. 3., 61-67.
7 Eneid. 6., 211-217. Cf. Servius, ad Virgil. Zneid. 6., 215, 216.

157



que, chez les Phéniciens, cette déesse, appelée par eux Bérouth ou Brathy,’ c’est-a-dire Cy-
prés (Cypris), était représentée, ainsi que ses deux assesseurs, le soleil et la lune, sous la
forme méme de cet arbre symbolique.’ Dés lors, si Virgile,” décrivant 'immense biicher
de chénes et de pins, dressé, par 'ordre de Didon, au fond de son palais, nous dit que la
reine couronna de rameaux funébres ce biicher,

...... et fronde coronat
Funerea... ...

n’entend-il pas désigner ici, par cette expression,” comme ailleurs,” par les mots frondi-
bus atris, les branches de I'arbre qu’il appelle ailleurs aussi” atra cupressus? A 'appui de ma
conjecture, je ne dois pas omettre de dire, d’apres un renseignement qui m’est communi-
qué par un voyageur digne de foi, qu'on a récemment trouvé, dans un cimetiére phénicien
ou punique, situé pres du vieil Arzeu, a une journée a I'est d’Oran, deux cents pierres tu-
mulaires environ, parmi lesquelles plusieurs portent une figure d’homme ou de femme
placée sous un portique flanqué de deux cypres.

Les monuments de I'art qui se sont conservés en Egypte attestent que, dans cette par-
tie si célebre de I’Afrique, les Assyriens ou les Phéniciens avaient porté avec le culte de la
Vénus de Babylone et de Ninive, appelée Hathor ou Athyr par les Egyptiens, I'usage d’em-
ployer le cyprés pyramidal comme un embléme funéraire. Cet arbre étranger au sol de
I'Egypte et qu'a Dendérah, néanmoins, nous avons reconnu* au milieu d’une scéne d’ado-
ration, sur les murs du temple de Vénus-Hathér; cet arbre que nous avons vu placé, avec
la signification de symbole de vie, sur deux steles consacrées a la méme déesse” et sur
des bas-reliefs ot il sert a caractériser Ammon générateur et t6bi, le premier mois de I'équi-
noxe du printemps™; cet arbre, nous le trouvons figuré, non-seulement sur des papyrus
funéraires, mais sur un grand nombre de caisses de momies égyptiennes,” oli sont peintes
des scénes psychologiques, auxquelles préside la déesse elle-méme, tant6t sous un nom,
tant6t sous un autre.

De plus, les beaux dessins rapportés de Karnac, par M. E. Prisse, fournissent la preuve,
bien que ce voyageur n’en ait pas fait la remarque, que, dans I'ancienne Egypte, le cyprés
pyramidal, comme symbole funebre, n’était pas seulement placé sur les caisses de momies.
Un arbre de cette espéce est planté, entre deux figures humaines, au milieu de la partie

8Ci-dessus, p. 88-91.

°Ci-dessus, p. 19 et suiv.

1 Eneid. 4., 503-507.

Stace (Thebaid. lib. 4., v. 460, 461), dans une imitation du passage de Virgile, est plus explicite, car il dit :
... frondes, atque omne cupressus
Intexit plorata latus ...

2Ci-dessus, p. 295.

BIbid. Sur cette épithéte d’atra, appliquée au cyprés, on peut consulter Servius (ad Virgil. Zneid. 3., 64; 6.,
215). Ce commentateur I'explique en rappelant que les dieux Lares sont qualifiés atrati, et que les feuillages noirs
conviennent aux cérémonies funéraires.

MCi-dessus, p. 164-166.

5Ci-dessus, p. 167-183, et pl. 11.; Rech. sur Vénus, pl. 14.

16Ci-dessus, p. 183-190; pl. 10., n°® 3-5.

'70n en peut voir quelques-unes au Musée du Louvre et au cabinet des médailles et antiques de la Bibliotheque
impériale.

158



supérieure d’un bas-relief dessiné par M. E. Prisse dans I'édifice de Tahraka, situé a I'exté-
rieur du mur d’enceinte du palais de Karnac, prés de la salle hypostyle.” Or le voyageur
francais, aprés avoir examiné avec attention 'ensemble et les détails de I'édifice de Tahra-
ka, n’hésite pas a déclarer que cet édifice était consacré a des rites funéraires.

Le role qu’en Egypte remplissait la déesse Hathor, comme reine 2 la fois des vivants
et des morts, est conforme a celui que remplissaient Mylitta, chez les Assyriens; Astarté,
chez les Phéniciens; Aphrodite, chez les Grecs; Vénus, chez les Romains; Mithra, chez les
Perses. Ce sont autant de divinités médiatrices et psychopompes, qui régnent dans le ciel,
sur la terre et dans le royaume des morts.”

Si les divers témoignages que j’ai produits nous ont permis de remonter au berceau
primitif du culte du cypres pyramidal, et si nous remarquons, avec tous les voyageurs, que
les peuples musulmans de la Perse et de la Turquie d’Asie emploient cet arbre comme
embléme funéraire, il devient impossible, ce me semble, de ne pas admettre que, lorsque
les Arabes, d'un c6té, les Turcs, de I'autre, envahirent ces contrées, ils durent y trouver
cet usage établi de temps immémorial. Ils I'adopterent; et personne n’ignore que, depuis
bien des siécles, sans interruption et malgré tout le zéle, toute la persévérance que mirent
les khalifes a abolir partout le culte du cypres, image vivante de quelque antique divinité,
les musulmans, sur toute I'étendue de la Turquie d’Asie, comme sur toute ’étendue de
la Turquie d’Europe, plantent habituellement des cyprés pyramidaux dans les champs des
morts, c’est-a-dire dans leurs cimetiéres. La, souvent un arbre de cette espéce est sculpté
au revers d’'une sorte de stéle® dressée a I'une des extrémités de la tombe qui renferme
le corps du défunt, ou de la pierre tumulaire qui le recouvre. Fréquemment aussi I’on voit
des branches de cypres, et méme des cypres entiers sculptés sur les pierres tumulaires qui
marquent des sépultures de femmes musulmanes.

En Perse, cette derniére coutume ne semble pas avoir été assez attentivement observée
par les voyageurs pour qu'il soit possible de décider si elle s’étend ou non aux sépultures
des hommes,” et je n’ai moi-méme conservé aucun souvenir qui puisse me permettre de
trancher la question.

Thomas Herbert,”? décrivant sur les lieux, en 1627, les cérémonies funébres des Per-
sans, dit expressément que les personnes qui suivent le corps d’'un parent décédé portent
a la main des branches de cypres ou de laurier.” D’autre part, les plantations de cypres
pyramidaux devant ou autour des sépultures attestent, dans toute ’étendue de ce pays,*
qu’elles sont la continuation d’'un ancien usage. Je citerai, en particulier, les cyprés qui, de
nos jours, ornent encore deux tombeaux érigés a Hafiz et a Saadi, dans les environs de Schi-

®Monum. de 'Egypte, p. 7, et pl. 23.

¥Voyez mes Recherches sur Vénus, p. 97-100.

2Sur leur face antérieure, les steles musulmanes portent, gravés en relief, les noms du défunt ou une sentence
religieuse.

'Feu sir William Ouseley (Travels, etc. vol. 2., p. 93) parle de quelques pierres tumulaires du cimetiére de
Fassa, qui sont ornées d’un cyprés sculpté; mais il ne dit pas si elles appartiennent a des sépultures d’hommes
ou a des sépultures de femmes. 11 fait seulement remarquer que cet usage n’est point particulier au cimetiére
de Fassa, et qu’il I'a observé depuis le golfe Persique jusqu’a la mer Caspienne, et depuis le Mazendéran jusqu’'a
Constantinople.

*Quvrage cité, p. 238, traduct. frang. p. 380.

“Je ne sais si cet usage était déja tombé en désuétude au temps ol Chardin visitait la Perse, mais on n’en
trouve aucune mention dans la relation de ce voyageur, et je n’en puis citer aucun exemple d’aprés mon propre
témoignage.

#Voy. M. Carl Ritter, Die Erdkunde, 11., p. 574, 575.

159



rdz.” On prétend méme que le premier de ces deux célébres poétes persans avait planté
de ses propres mains les cypres qui se voient au pied de sa tombe,” dans une des cours de
Iédifice appelé, de son nom, I'Hafizée. Cette cour est ornée d’une autre plantation de beaux
cypres”; et deux lions de ronde bosse sont posés sur la plate-forme du mur, de chaque c6té
de la porte d’entrée, comme pour rappeler qu’anciennement, chez les Perses, le lion, aussi
bien que le cypres, avait parfois une acception funéraire.” Sur la route d’Ispahin a Tehéran,
et dans plusieurs autres lieux de la Perse, on rencontre des pierres tumulaires qui portent,
grossierement sculptés, des lions et des cypres.” Non loin de Schiraz, des arbres de cette
espéce ornent la cour qui précéde I'édifice funéraire nommé Heft-ten (Les-sept-corps), en
mémoire de sept personnages extraordinaires et pieux, qui avaient vécu, comme des der-
viches, sur I'emplacement oti, par I'ordre de Kérim khin,* fut construit I'édifice. Ainsi,
pour me servir d'un rapprochement piquant, que j’emprunte a M. Carl Ritter,” sur le terri-
toire méme ot les sectateurs de Zoroastre ont laissé les ruines d’un grand nombre d’autels
du feu (ateschgahs), les cyprés qui jadis entouraient ces pyrées ombragent maintenant les
tombeaux ou reposent des imdms, c’est-a-dire des personnages réputés saints parmi les
sectateurs de Mahomet.

A ces témoignages, vient s’ajouter celui qui se tire du nom méme que le cypres py-
ramidal conserve dans la langue persane. Ce nom, serv-azdd, est un exemple mémorable
de l'influence directe qu’exercérent sur la formation du langage les castes sacerdotales,
dépositaires tout 2 la fois des croyances religieuses et des connaissances scientifiques, et,
par conséquent, dispensatrices du trésor des idées. En effet, serv-azdd offre par sa compo-
sition, je dois le répéter ici, une double signification, qui, a défaut d’autres preuves, nous
révélerait 'usage oul furent anciennement les Perses d’attribuer au cyprés une acception
funéraire. Il est formé de deux mots™ : le premier est le nom méme de cet arbre*; le second
est un adjectif dérivé du participe du verbe persan zdden, qui signifie vivre, et qui, comme
le verbe grec (Gw, «vivre,» appartient au méme radical que gaya, gava ou gueié, dont la
double signification, en zend, est taureau et vie. Ua privatif placé devant zdd donne donc a
I'adjectif azdd la propriété d’exprimer I'idée de non-vie ou de liberté* que I'antiquité atta-
chait a I'état de "dme apres la mort du corps. Cet état faisait dire aux philosophes et aux
poetes grecs, comme aux philosophes de 1'Orient, leurs devanciers : «La vie du corps est

“Keempfer, Ameenit. exotic. p. 368, 369. M. ]. Morier, A Journey through Persia, Armenia, etc. in the years 1808 and
1809, p. 104. Sir William Ouseley, Travels, vol. 2., p. 3 et 4; pl. 24.

%M. J. Morier, loc. cit.

27 Aga Beschir, chef des eunuques du palais de Schirz, a été la cause d’une émeute, en faisant imprudemment
couper deux de ces arbres (voy. M. J. Morier, loc. cit. Ouseley’s Travels, vol. 1., p. 400).

%Voy. Mémoires de I’Acad. des inscript. nouv. série, t. 15., 2° partie, p. 63-127.

»OQuseley’s Travels, vol. 3., p. 83.

0 A Schiréz, dans la ville méme, s’éléve un majestueux cyprés devant la premiére cour de la mosquée de Schah
Mirza Hamza, qui renferme, dans une piéce séparée, le tombeau d’Abdul Rakim khan, dont la construction est
également due a Kérim khan, pére de ce dernier prince (voyez M. J. Morier, ouvrage cité, p. 103).

*'Ouvrage cité, t. 11., p. 574.

323031 5, qui signifient littéralement : « cypres libre.» Les Persans disent aussi : wk ,,- serv-bulend, c’est-a-dire
«cypres élevé » (alta cupressus).

*Le nom sous lequel les Persans désignent plus habituellement le cypres est schemschdd, sliss, dont on ne
connait pas le sens intime.

3C’est avec le sens de libre que nous trouvons cet adjectif employé dans la qualification d’azdd-mard, qui si-
gnifie littéralement « homme libre, » et qui fut donnée a Lohrasp, pére de Gustasp (Modjmel-al-téwarikh, fol. 272
v°, manuscrit de la Bibliothéque impériale). Cette qualification répond, on le voit, au Freiherr des nations germa-
niques.

160



la mort de I’ame, et vice versa, » ot : « Notre vie est la mort des 4mes, et leur vie* est notre
mort.* »

Faute d’avoir rapproché de I'antique doctrine psychologique qui avait cours en Orient
et en Occident, la double acception du cypres, symbole de vie” et symbole de mort ou de
liberté*; et, faute aussi d’avoir connu la composition du nom philosophique que cet arbre
conserve chez les Persans, les philologues et les archéologues modernes, sans en excep-
ter méme le savant auteur du mémoire cité sur le mythe de Cyparisse, n’ont pas apercu
le sens philosophique ou psychologique que présente le cyprés pyramidal, consacré aux
divinités infernales, ou placé auprés des sépultures. Fiiller® voulait que cet arbre efit re-
¢u une acception funéraire, « parce qu'il avait servi a fabriquer I'arche de Noé, qui, pour
ainsi dire, fut longtemps le tombeau ou la sépulture des vivants.» Le Dr. Lampe® a pris
la peine de réfuter cette opinion : a ses yeux, le cypres est un symbole d’éternité, parce
qu’il vit indéfiniment. Aussi fait-il observer que jadis cet arbre figurait dans les funérailles
des personnages qui avaient mérité les honneurs de I'apothéose, ou accompli des actions
dignes de passer a la postérité. C’est pourquoi, dit-il, I'usage de planter un cyprés ou un
cupressetum aupres des tombeaux fut limité aux héros ou aux hommes illustres. A 'appui
de cette assertion, il cite le vers ot Lucain a pu dire :

Et non plebeios luctus testata cupressus.

1l cite aussi un passage de Spartien,” d’oti 'on est en droit de conclure qu'une couronne
de cypreés était le prélude de I'apothéose.” Il n’oublie pas d’invoquer le témoignage d’Her-
mippe que j’ai rappelé dans mon premier mémoire.* Enfin, il rapporte un passage ot Jam-
blique,” répétant le précepte de Pythagore® cité par Hermippe, dit aussi, de son c6té, que
les pythagoriciens s’abstenaient de se faire inhumer dans des cercueils de cypres, parce

*C’est-a-dire la liberté de I'ame.

3*7Zfv fudg tov Eketvwv (Puxdv) Bdvatov - kal {fiv éketvag tov fuétepov Bdvatov ... Héraclite, apud Porphyr.
De antr. nymphar. 10., p. 12, ed. van Goens. Cf. Euripide, Polyidus (fragm. v. 15, 16); Phrixus (fragm. v. 34, 35).

*Dans I'idiome de la basse Bretagne, le nom du cyprés est hivi ou ivi, altération peut-étre des mots sémitiques
ou araméens hayy, heuia, héva, héyo, qui signifient «la vie.» Le nom de I'arbre vert que nous appelons if aurait-il la
méme origine ? En espagnol et en portugais, on dit iva; dans I'ancien allemand, on trouve iwa, et dans I'allemand
moderne, eibe.

*¥M. de Hammer (Mithriaca, p. 157) cite trois passages de prosateurs ou de poétes persans qui font allusion a
la liberté, dont le cyprés est 'embléme : « Si tu le peux, dit Saadi, sois fertile comme le palmier; si tu ne le peux,
sois libre comme le cyprés.» — «Qui rendra ton 4me libre comme le lis et le cyprés? Qui lui donnera la félicité
au milieu de ses liens? » s’écrie a son tour le grand poéte mystique Djelal-eddin Roumi, cité a I'article Azdd, dans
le Ferhenghi Chououri (1., 68). — Un autre écrivain persan dit : « Zerdéhuscht (Zoroastre) planta un cypres libre
devant la porte du pyrée.»

*Miscellan. sacr. 4., 5.

“Quvrage cité, p. 26, 27.

413, 442.

“In Severo, 22.

“Tai dit, dans le mémoire précédent (ci-dessus, p. 142, 143), que les couronnes de cyprés qui, selon Dinon,
étaient en usage chez les Perses, avaient peut-étre une acception funéraire. — Voy. sur les couronnes considé-
rées comme des emblémes funébres et comme des emblémes de 'apothéose, les judicieuses observations de M.
Raoul-Rochette (Mém. de I'Acad. des inscript. nouv. sér. t. 13., p. 159, p. 209-217). Elles s’étendent et s’appliquent
parfaitement aussi au symbole de la palme.

“Ci-dessus, p. 216, note 3.

*Vita Pythagore, 155.

*Voyez les observations du Dr. Lampe (ouvrage cité, t. 1., p. 578 et suiv.) sur ce précepte et sur les commentaires
dont il a été le sujet dans les écrits de Bochart et de Giraldi.

161



que le sceptre de Zeus est fait avec le bois de ce méme arbre ; mais, ajoute Jamblique, il se
peut qu'un tel précepte repose sur quelque autre considération mystique.” Feu M. Emeric
David rejette d’'une maniére absolue le double sens attribué au symbole du cypres : «Cet
arbre prétendu de la mort, dit-il a 'occasion de la métamorphose de Cyparisse,” est réelle-
ment I'arbre de la résurrection, I'arbre de la métempsycose; il s’élance du sein de la terre,
comme le rayon solaire jaillit du milieu des téneébres, au lever de I'astre du jour, et il tue le
cerf, embléme des vapeurs humides ... » A 'exemple de plusieurs autres de ses devanciers,
M. Avellino, s’occupant de I'attribution funéraire du cypres chez les Grecs et les Romains
seulement, cherche le motif de cette attribution dans un ordre d’idées qui exclut toute
acception philosophique ou psychologique; il croit le trouver dans une simple régle d’eu-
phémisme : « 1l nous semble impossible, dit-il, de mettre en doute que, dans le sens funebre
attribué au cypres, on ne doive reconnaitre un des nombreux exemples de cet euphémisme
par lequel antiquité grecque embellissait les idées les plus tristes, et, principalement dans
le langage des arts, les revétait des formes les plus riantes et les plus agréables.” » Partant
de ce point de vue, le savant académicien de Naples attribue a I'expression de Virgile lee-
ta cupressus, au lieu d’'un sens philosophique,” un sens tiré de I'emploi du cyprés comme
ornement des jardins : «Et 'usage qu’en faisaient les anciens pour I'ornement des sites
les plus délicieux ne permet pas, observe-t-il, de douter que, loin d’attribuer a cet arbre la
triste idée de la mort, ils ne lui reconnussent, au contraire, une signification agréable.” »
Reiff” me semble s’écarter bien davantage de la véritable signification lorsque, s’efforcant
d’expliquer leeta cupressus par alta cupressus, il rappelle 'expression letas segetes qu’emploie
Virgile dans ses Géorgiques.” M. de Hammer, je le dis a regret, ne me parait pas avoir été
plus heureux dans ses explications. Les raisons qu’il donne* pour faire comprendre com-
ment le cypres, chez les Persans, est devenu le symbole de la liberté, me portent a penser
qu’il a un peu trop négligé de considérer la corrélation établie par une philosophie reli-
gieuse entre I'idée de la mort et I'idée de la nouvelle vie ou de la liberté de I'dme.

A lest de la Perse, nous trouvons jusqu’a I'Indus un vaste pays, ol nous savons® que
croit spontanément le cypreés pyramidal. Les voyageurs modernes nous ont laissé ignorer
si I'on y rencontre des arbres de celte espéce plantés dans les champs des morts, ou aupres
des sépultures particuliéres. Mais ce que j’ai eu a faire remarquer au sujet de la Perse et de
la Turquie d’Asie* s’applique de méme a I'’Afghanistan, et nous permet de supposer que 13,

... 1 &' AoV Tva puetikdv Adyov.

“8Recherches sur Jupiter, t. 2., p. 437.

*«Noi non crediamo potersi dubitare che nel senso funebre dato al cipresso riconoscer debbasi uno de’ tanti
esempli di quell’ eufemismo, per cui I'antichita greca abbelliva le idee tutte di lutto, e specialmente nel linguaggio
delle arti le vestiva di ridenti e piacevoli apparenze. » (Mémoire cité, p. 28, 29.)

*Dans sa Somme des vices et vertus (manuscrits francais de la Bibliothéque impériale, n° 7283, fol. 33 v°), un
frére précheur, Lorens (Laurentius Gallus), exprime sur la mort la pensée religieuse du moyen 4ge en ces termes
énergiques et naifs, qui peuvent servir a expliquer le sens que Virgile attachait a I'expression leta cupressus :
«Mes li sainz homme qui Deu aiment ... mort sunt au pechié et mort au monde ... et desirent la morz corporel.
Car cest damoisele porte-joie que la morz, qui touz les seinz corone et met en gloire ... »

51«E 'uso che gli antichi ne facevano per ornamento de’ siti piti deliziozi, non ci lascia dubitare che lungi
dall’ attribuire a quella pianta la trista significazione della morte, la riguardavano al contrario come piacevole e
grata.» (Mémoire cité, p. 32.)

*2Ad Artemidor. Oneirocr. 2., 25.

1,1

54Gesch. der schon. Redekunst Persiens, etc. (Vienne, 1818, in-4°), p. 26, 27; Mithriaca, p. 42, 43.

*Ci-dessus, p. 151-153.

>¢1bid. p. 298, 299.

162



comme dans toutes les contrées soumises a I'islamisme, le cyprés ombrage les tombeaux,
ou figure dans les sculptures qui ornent les pierres tumulaires.

Je ne serai pas aussi affirmatif 4 'égard des immenses régions situées a I'est de I'Indus;
et j'exprime ici le regret de ne trouver dans les relations modernes aucun renseignement
qui nous fasse connaitre si la on emploie le cyprés comme embléme funébre, et si cet usage
est commun aux populations musulmanes et aux diverses sectes qui n’ont pas embrassé
I'islamisme, ou s'il contribue, avec les autres croyances religieuses, a établir une ligne de
séparation entre les populations indigénes.

Toutefois, si, chez les Hindous, le cypres pyramidal ne se montre pas davantage autour
des sépultures et sur les pierres tumulaires qu'il ne figure aupres des divinités représen-
tées dans les pagodes ou dans les grottes consacrées par la religion, il reoit, dans la langue
sanscrite, une dénomination, soka, dont la signification propre est tristesse, douleur.” Les
Persans conservent dans leur idiome ce mot soka sous la forme soug, avec le sens de deuil,
tristesse; mais ils ne I'appliquent pas au cypres. De soug, ils ont formé sougwar, qui signifie
triste, affligé. Je ne sais si ces mots soka et soug ont quelque rapport avec sés, nom du cypres
chez les Arméniens,” et avec les usages funébres auxquels nous voyons cet arbre servir
chez tant de peuples anciens ou modernes. J'ignore, par conséquent, s’il serait permis de
conclure d’un tel rapprochement qu’a des époques fort reculées, dont le souvenir s’est
effacé dans la mémoire des hommes, les Indiens, comme la plupart des autres nations ci-
vilisées de I'Orient, avaient fait du cypreés un embléme funéraire. Devons-nous croire, par
exemple, que lorsque, a Babylone, le philosophe indien Calanus faisait jeter du bois de cy-
prés dans le biicher (pyra) ot volontairement il allait chercher la mort,” il observait un
usage propre a I'Inde, plutdt qu'’il ne se conformait a une coutume babylonienne ? Ou bien
faut-il admettre qu’un tel usage, quant au bois de cypres, ne fut jamais pratiqué dans I'Inde,
et que le nom de soka et sa signification tristesse, douleur, y étaient une importation étran-
geére? En ce cas, devrait-on attribuer cette importation au grand mouvement qui, durant
une période trés-reculée, semble avoir fait rayonner d’un centre commun vers les diverses
parties du monde la haute civilisation a laquelle étaient parvenus, sur les bords du Tigre et
de 'Euphrate, les Chaldéens et leurs éleves, les Assyriens ? Je n’entreprendrai pas de traiter
ici, encore moins de décider ces diverses questions. Attendons, pour le faire, la publication
compléte de tous les livres religieux des Hindous.

Une seule de ces questions se représente quant a la Chine. Dans ce vaste empire, nous
avons trouvé, avec le secours des traditions écrites, quelques traces du culte que jadis on
y rendait au cypres, considéré comme symbole des dieux ou des esprits.” Déja aussi ces
mémes traditions nous ont donné la certitude qu’anciennement les Chinois étaient dans
'usage de planter des cypres autour des tombeaux® et que cet usage était, en particulier,
pratiqué par les princes feudataires de 'empire.” De nos jours encore, on conserve, a la
Chine, la coutume de placer les sépultures a 'ombre de diverses sortes d’arbres verts, par-
mi lesquelles les voyageurs distinguent deux especes de cypres, le pyramidal,” et celui que

*’En sanscrit, asoka, c’est-a-dire soka avec I'a privatif, signifie : « sans douleur. »

*Ci-dessus, p. 65-71. — 1l ne faut pas perdre de vue que la langue arménienne appartient a la méme souche
que les langues sanscrite, zende et persane.

% Elien, Var. histor. 5., 6.

Ci-dessus, p. 161.

“1bid. p. 160, 161.

21bid. p. 161.

831bid. p. 163. — Sir William Ouseley (Travels, etc. vol. 2., p. 93) affirme, mais sans citer aucune autorité, que le

163



M. Fortune appelle funereal cypress.* Les Chinois continuent aussi a tirer du cypres divers
médicaments, et qualifient ses feuilles de médecine de l'immortalité.” Mais de quel peuple de
I’Asie ont-ils primitivement recu le cyprés pyramidal a la fois comme symbole des dieux
ou des esprits, comme embléme funéraire et comme moyen thérapeutique? J'ai déja, en
partie, dans le mémoire précédent,” répondu a cette question; j’ai fait remarquer quelle
affectation mettent les écrivains chinois a nous dire que 'arbre pe, qui est notre cypres
pyramidal, se tourne constamment vers le couchant. Cette remarque m’a conduit a sup-
poser que par-la ces auteurs entendent, soit la région des morts, soit I'Asie occidentale,
contrée ol en effet, toutes les observations réunies dans mon premier mémoire nous ont
autorisés a placer le lieu natal de ce bel arbre et I'origine des usages religieux auxquels
'antiquité le faisait servir. Et si nous nous rappelons la longue durée de 'empire assyrien,
la place immense qu’il occupe dans la topographie et dans l'histoire religieuse, civile et
politique de I'Asie occidentale, nous serons portés a penser que I'importation du culte du
cypres chez les Chinois remonte & une époque ol ils avaient des relations plus ou moins in-
directes avec 'empire d’Assyrie. D’autres faits pourraient justifier cette conjecture; mais
ce n'est ici le lieu ni de les exposer, ni de les examiner.

Le Thibet et le Japon regurent-ils anciennement, comme la Chine, le symbole du cy-
prés pyramidal ? Emploient-ils aujourd’hui cet arbre a ombrager leurs tombeaux et a four-
nir a leurs médecins des préparations thérapeutiques? Je I'ignore, mais je ne saurais me
défendre de le supposer.

Avant de quitter I’Asie et de retourner en Europe, il nous reste a rechercher si I’Arabie
ancienne et I’Arabie musulmane nous offrent des indices certains de semblables coutumes.
Bien que nous ayons trouvé dans les écrivains grecs, dans les écrivains musulmans et dans
quelques monuments figurés ou lapidaires la preuve que le culte de la Vénus assyrienne
était autrefois trés-répandu en Arabie,” ainsi que le culte de son arbre symbolique, le cy-
pres, je ne puis, pour les temps anciens, découvrir la preuve que, chez les Arabes, cet arbre
remplissait un réle dans les rites funéraires. Le trés-petit nombre de monuments antiques
restés debout sur le sol de I’Arabie, et la destruction de ses trésors littéraires, antérieurs
aux prédications de Mahomet et de ses successeurs, ne me laissent aucun espoir d’acqué-
rir cette preuve. Mais je tiens de quelques voyageurs européens, qu'en plus d’un lieu les
Arabes pratiquent maintenant 'usage de planter des cypres autour des tombeaux, comme
on le fait en Perse et dans la Turquie d’Asie. Nous sommes donc autorisés a supposer, par
induction, que si une telle coutume existe aujourd’hui en Arabie, elle avait di y étre ap-
portée de Babylone avec le culte de Mylitta et avec le symbole du cypreés. Les témoignages
que j’ai recueillis dans mon premier mémoire® ne laissent, ce me semble, aucun doute sur
cette double importation.

cypres est consacré aux morts en Chine, comme en Turquie.
% Cupressus funebris. Voy. ci-dess. p. 163.
Ci-dessus, p. 161.
SCi-dessus, p. 161, 162.
7Ci-dessus, p. 117-126.
88Ci-dessus, p. 117 et suiv.

164



2.2 Deuxiéme Section — Occident
2.2.1 Gréce et colonies grecques

Il n’en est pas de la Gréce et de I'ltalie comme de I’Arabie et de quelques autres parties
du continent asiatique : ici, les témoignages les plus directs de 'emploi funéraire du cy-
pres abondent pour les temps anciens, aussi bien que pour le moyen 4ge et pour le temps
présent. Déja la métamorphose de Cyparisse, au moment ot il meurt de douleur® ; la méta-
morphose des filles d’Etéocle ; tombées dans un puits; les cypres plantés, a Psophis, autour
de la sépulture d’Alcmaeon, et enfin la tradition recueillie par Asclépiade,” nous ont pré-
parés a reconnaitre que, chez les Grecs, cet arbre était un symbole funébre. Les cypres
du tombeau d’Alcmaeon nous ont méme donné lieu de constater que I'antiquité grecque,
comme |'antiquité asiatique, se plaisait a représenter sous I'embléme du cypres les per-
sonnages mythologiques qui assistent, dans ses fonctions, Vénus représentée elle-méme
sous la forme symbolique de cet arbre, et considérée comme reine a la fois du ciel, de
la terre ou des vivants, et des enfers ou des morts. Développant ici toute ma pensée, je
rappellerai qu'Aphrodite, chez les Grecs, était surnommée tantét Epitymbie (¢mitoufia),”
tantdt I'ainée des Parques,” tant6t méme Hadés.” Un hymne orphique™ nous la montre exer-
cant un empire absolu sur les trois Parques, et Plutarque” a soin de nous apprendre qu’a
Delphes on faisait, devant la statue d’Aphrodite Epitymbie, des libations pour les morts. De
leur c6té, Lucien™ et Proclus” nous fournissent le moyen de remonter a I'origine asiatique
de semblables surnoms et de semblables coutumes en nous disant, I'un, qu’a Hiérapolis
la Déesse de Syrie était représentée avec les attributs des Parques, 'autre, que les grands
de Lydie avaient souvent échappé aux coups de la mort par la toute-puissante protection
d’Aphrodite. A son tour, Mithra, chez les Perses, qualifié roi du ciel, roi des vivants et roi des
morts,” remplit, comme Hermeés ou Mercure, les fonctions de dieu psychopompe : assisté
de ses deux hamkars ou assesseurs, il juge, sur le pont Tchinevad, qui unit la terre au ciel,
les bonnes et les mauvaises actions des 4mes. Ces diverses traditions me conduisent a rap-
peler aussi que, dans la méme ville ot, selon Pausanias,” les cypres du tombeau d’Alcmaeon
s'appelaient les vierges, il avait existé un trés-ancien temple d’Aphrodite Erycine, dont les
ruines se voyaient encore au temps ol cet écrivain visitait la Grece.

Servius,” de son cbté, affirme que les Athéniens avaient la coutume de couvrir de

%0n peut rapprocher de cette métamorphose opérée par Apollon les vers suivants des Dionysiaques (2., 80-
83), dans lesquels Nonnus fait intervenir Zéphyre et Pheebus & I'occasion du cypres caractérisé comme embléme
funéraire :

Kai Zépupog dedévto, kuAtvdouévwy Kumapicowv
AVUXuNpoig eTdAoiot - grhoBprvorot 8¢ poAmaig
Afhva @oifog derde, dailouévwv Dakivowv,
TAéEag mévBipov Guvov ... ...

0Ci-dessus, p. 294.

'Plutarque, Opp. t. 7. (Question. roman.), p. 89, 90; ed. Reiske.

2pPausanias, 1., 19., 2.

*Dans un fragment d’un ancien tragique cité par Plutarque, Opp. t. 9. (in Amator.), p. 33.

7454, 5, ed. Hermann.

0pp. t. 7., loc. cit.

76De Dea Syr. §§ 31, 32; ed. Lehmann.

"”Hymn. 3., in Vener. v. 1-3, dans les Analecta de Brunck, t. 2., p. 444.

8Voy. ci-dessus, p. 276, note 3.

Ci-dessus, p. 235.

% Ad Virgil. Eneid. 3., 64.

165



branches de cypres les maisons mortuaires. Je serais disposé a croire que cet usage était
passé de I'Asie occidentale dans I'Attique avec le culte de Minerve ou de Vénus, divinités
primitivement identiques. D’autres témoignages nous apprennent que, chez les Grecs, le
cypres fut consacré a Hadeés, comme il le fut a Pluton, chez les Romains. A I'appui de cette
assertion, on peut citer une inscription grecque antique, gravée sur une plaque d’or, et
commentée, en 1836, dans le Bulletin de I'Institut archéologique.” Au milieu d’'une phrase
relative a la destinée des dmes, elle fait mention d’'un cyprés blanc, Aevkrv kurdpiocov,
comme déja je I'ai dit™; et peut-étre est-il permis de conclure de I'épithéte Aevkd, que le
cypres était d’argent ou argenté. En ce cas, nous aurions ici le cypres de la lune, et, consé-
quemment, un symbole trés-propre a caractériser la partie du monde sublunaire ol régne
Hades. Je dois donc répéter que le poete italien cité plus haut® fait du cypres de la lune
un arbre «brillant et blanc, comme I'argent, » et que, par une coincidence bien plus digne
d’attention, le cypres pyramidal porte, dans la langue chinoise,” un nom qui signifie lit-
téralement 'arbre blanc; car il se compose du signe générique mou 7 (arbre), et du mot pe
B (blanc). Or les auteurs chinois, nous I'avons vu, expliquent cette derniére qualification
en disant que le cyprés montre constamment I’Occident ou le couchant, et que la couleur
blanche est affectée a I'Occident. 11 devient, par conséquent, assez probable qu’en Chine,
de méme que chez les Grecs et les Romains, cette partie du monde sublunaire était consi-
dérée comme I'empire des morts, et le cypres qualifié blanc, parce qu’a la fois symbole de
la lune et embléme funéraire, il appartient a la région des manes.

Quelques renseignements particuliers, qui ne sont pas sans intérét pour I’histoire du
cypres pyramidal, considéré comme embléme funéraire par les Grecs, nous ont été conser-
vés dans divers écrits plus anciens que l'inscription citée. C’est ainsi qu’au rapport de Thu-
cydide,” les guerriers morts pour la défense de la patrie avaient droit a étre ensevelis dans
des cercueils de cyprés. Pythagore et ses disciples, je I'ai dit plus haut,” recommandaient,
au contraire, qu'apres leur mort on n’enferméit point dans des cercueils de ce bois leur
dépouille mortelle. Lespéce de contradiction qui semble résulter de ces deux faits a beau-
coup embarrassé les savants. Elle disparait peut-étre lorsqu’on remarque que la recom-
mandation des pythagoriciens avait pour motif 'usage hiératique de consacrer aux dieux
le cypres pyramidal. Une telle humilité sied bien a des philosophes animés de sentiments
religieux. Mais les idées qui, depuis une époque fort reculée, avaient cours chez les Grecs,
comme chez les peuples civilisés de I’Asie occidentale, assimilaient les héros aux demi-
dieux. Dés lors on congoit facilement que le scrupule qui se découvre au fond de la pensée
de Pythagore et de ses disciples, ne se soit pas élevé dans I'esprit du législateur chargé de
régler les honneurs funébres que la patrie reconnaissante doit rendre aux guerriers gé-
néreux, morts en combattant pour sa gloire et sa défense. Ce scrupule n’arréta pas non
plus le sentiment d’orgueil qui, en Grece, portait les grands a ambitionner la vaine satis-
faction d’étre ensevelis dans des cercueils de cypres. exemple des pythagoriciens trouva
peu d’imitateurs; 'usage dont je parle ne fut pas interrompu parmi les personnages d’'un

8 Ann. 1836, p. 149. Cette plaque d’or fut trouvée dans le royaume de Naples; I'inscription est ainsi congue :
EYPHZEIZ A ATAAO AOMON EIT APIZTEPA AijuvHN
TIAP A AYTHI AEYKHN EXTHKYAN KYITAPIZXON.

8Ci-dessus, p. 162.

¥P. 158, 159.

8Ci-dessus, p. 160.

82.,34. Cf. les commentateurs grecs de cet historien.

8Ci-dessus, p. 303.

166



rang élevé; il se perpétua méme durant le bas-empire et le moyen 4ge.

Le continuateur incertain de Constantin Porphyrogénete” et le moine George
Cédréne® prennent soin de constater chacun qu’en 889 le corps de Michel 3, fils de
Théophile et empereur d’Orient, fut rapporté a Constantinople® et placé dans un cercueil
de bois de cypres.” Mais ils ne nous disent pas si a ce genre de sépulture se rattachait
une pensée pieuse, puisée dans les textes de la Bible ot 'on trouve une mention de cet
arbre. Il y a tout lieu de le croire; car je dois a feu M. Buchon la communication de
plusieurs observations que renferme le journal inédit de son voyage en Greéce, et qui
établissent, d'une maniére incontestable, qu'au moyen 4ge, dans cette contrée, il existait
une alliance intime entre le symbole du cyprés pyramidal et le signe révéré des chrétiens.
A Chalcis, dans I'église de Saint-Démétrius, et pres de la porte d’entrée, le voyageur
francais remarqua, sur un fragment d’'une ancienne pierre tumulaire, la croix du Christ,
sculptée, entre deux cypres, au milieu d’'un cartouche. Sur la route de Delphes a Livadia,
dans le monastére de Saint-Luc, un semblable cartouche s’offrit a ses yeux sur une autre
pierre tumulaire; celle-ci est encastrée dans le mur, au-dessus de la porte d’une cellule. A
Néopatras,” en Thessalie, une troisiéme pierre tumulaire, scellée dans les murs d’une
église, présenta a M. Buchon un cartouche ou la croix, également plantée entre deux
cypres, est de plus accompagnée de deux fleurs de lis sculptées dans les angles supérieurs.
A Piada, dans la presqu’ile de Methana, les deux fleurs de lis sont remplacées par deux
rosaces ou deux étoiles, sur un monument du méme genre, encastré dans le mur intérieur
d’une petite église; mais ici, au-dessus de la croix, le sculpteur a ajouté deux oiseaux™
becquetant une grappe de raisin. Sur une cinquiéme pierre tumulaire, on voit, sculptée
entre deux cypres, une grande épée de forme cruciale; au-dessus de la poignée de cette
épée, une rosace est placée entre deux paons; et, au-dessous des deux cypres, sont
couchés deux lions, la téte tournée, I'un a droite, 'autre a gauche. En plusieurs autres
endroits notre voyageur rencontra des monuments funéraires analogues. Les uns et les
autres lui parurent appartenir, soit a I’époque byzantine, soit a 'époque champenoise et
bourguignone, soit a des temps plus modernes. Dans tous ces monuments, il remarqua,
sans pouvoir en deviner la raison, que le sommet de chaque cypres est constamment
courbé en dedans. On dirait, a la vue des croquis qui accompagnent ses descriptions,
que les deux arbres s’inclinent comme pour rendre hommage a la croix. Ici se décele
un des emprunts que I'art chrétien, a sa naissance, fut obligé de faire a la série des
types symboliques inventés par I'antiquité paienne. Sur une stéle consacrée a la Vénus
égyptienne, plusieurs siécles avant la venue du Christ, n’avons-nous pas vu deux cypres
pyramidaux, placés aupres d’une fleur symbolique de lotus,” incliner leur sommet vers
la déesse en signe d’adoration? Nous verrons tout a 'heure, sur des lampes romaines,”
deux arbres de cette espéce s’incliner aussi devant une urne cinéraire. De nos jours, sur
un grand nombre de pierres tumulaires qui recouvrent la dépouille mortelle de femmes

8 Scriptor. post Theophan. p. 217 A; éd. du Louvre, 1675.

8 Historiar. compend. p. 593, C, D; édit. du Louvre, 1647. Cf. Leo, p. 475. Zonare, t. 2., p. 176. Lebeau, Hist. du
Bas-Emp. 72., 4. (t. 13., p. 335; édit. de Saint-Martin).

8Par 'ordre de Léon le Philosophe, fils de Basile le Macédonien.

*Ev yAwoookdpw kumapiocivey, selon I'un; év kurapiosivew Adpvakt, selon l'autre.

910u Néopatra.

“2Vraisemblablement deux colombes.

Pl 10.,n° 2.

*PL19.,n°* let2.

167



musulmanes, on retrouve sculptés deux cypreés a sommet incliné. J’en ai vu moi-méme
plus d’'un exemple dans la Bulgarie, a Constantinople et dans I’Anatolie. Ces tombes
ne présentent aucun autre embléme; et j'ignore si les deux cypres qui les ornent en
relief doivent étre considérés comme l'imitation directe d’'un usage observé sur des
monuments antiques, ou seulement comme I'imitation d’une coutume pratiquée par les
Grecs modernes, a I'exemple de leurs ancétres.

Ce qui n’est pas douteux, c’est qu’en Grece les générations actuelles continuent d’at-
tacher au cyprés des idées funéraires qui rappellent certaines traditions anciennes. Nous
en avons la preuve dans une touchante complainte, ol ces idées sont mélées a des images
érotiques et au récit d’un suicide amoureux qui, en opposition directe avec la doctrine
chrétienne, ne peut étre considéré aussi que comme un emprunt fait aux poétes de I'an-
tiquité. Cette complainte, recueillie sur les lieux, publiée et traduite par M. le comte de
Marcellus,” est intitulée : Lamour au tombeau. Un jeune marié revient de la chasse au mo-
ment méme ol I'on ensevelit son Eugénule, morte en son absence; il tire un poignard et se
I'enfonce dans le cceur. «La ol on ensevelit le jeune homme, dit le poéte moderne, naquit
un cypres. La ot on ensevelit la jeune femme, naquit un roseau. — Quand le puissant Borée
souffle, le cypres se courbe; quand souffle le Zéphyr, le roseau se penche. — Le roseau se
penche, et vient baiser le cypres. »

De nos jours, chez une nation puissante, qui a recu de la Grece, avec ses croyances reli-
gieuses, plus d’une coutume qui rattache les temps modernes aux temps anciens, on voit
se pratiquer, parmi quelques familles considérables, la coutume d’ensevelir la dépouille
mortelle des parents dans des cercueils faits avec du bois de cypres apporté de la terre
sainte. Aucune classe de la société ne se sert de bois de cette espéce pour des meubles, des
lambris d’appartement, des ustensiles, ou pour tout autre usage domestique, non religieux.
De plus, en Russie, on peint souvent I'image du Christ, de la Vierge ou des saints, sur des
tablettes et des panneaux de bois de cypres, destinés, soit a étre exposés a la vénération
publique dans une église, soit a prendre place dans un oratoire privé et méme dans toute
autre partie des maisons d’habitation. Les Russes tirent de la terre sainte, non-seulement
leurs cercueils, mais aussi ces tablettes et ces panneaux, aimant a se rappeler pieusement
que l'arche de Noé fut construite avec du cypres, et que Salomon fit lambrisser avec du bois
de cette espéce, coupé dans le Liban, certaines parties intérieures du temple de Jérusalem.
Comme nous, ils recherchent et vénérent des objets d’art créés par la religion chrétienne
et sculptés, a I'époque byzantine, dans le cypres ou dans le cédre. De ce nombre sont des
reliquaires travaillés a jour avec une grande délicatesse, et surtout des croix, non moins ha-
bilement travaillées, qui offrent, dans leur intérieur, de trés-petites figures représentant
quelques scénes de la passion de Notre-Seigneur Jésus-Christ.” Ces diverses circonstances
semblent ne pas contribuer peu a entretenir 'idée de sainteté qu’en Russie on attache
au bois de cypres provenant de la terre sainte, bien que, sous cette désignation topogra-
phique, il faille peut-étre entendre, dans le langage religieux des Russes, non-seulement
Jérusalem, ses environs, le Liban et toute la Syrie, mais aussi le mont Athos et une partie
de I’Anatolie et de '’Arménie.

% Chants du peuple en Gréce, tom. 2., p. 72-75.

*Voyez ci-dessus (p. 77-79) un passage de I'Histoire des Aghouans, par Moise Gaghagantouatsi, qui nous ap-
prend qu’au 7°¢ siécle, 'évéque Israél avait fait ériger une croix de bois de cypres, et I'avait ornée de sculptures
représentant la passion de Notre-Seigneur Jésus-Christ.

168



2.2.2 Etrurie

Nous avons constaté I'identité qui existe entre le nom de la Vénus des Etrusques, Cy-
pra ou Cupra, le nom de la Vénus des Grecs et des Romains, Cypris, et le nom méme du
cypres, 'arbre consacré & Vénus en Ftrurie, aussi bien que dans toutes les contrées ol fut
établi le culte de la déesse; sur le sol étrusque, les monuments figurés nous ont montré
le cypres planté, comme un embléme sacré, au milieu de pompes religieuses que je me
crois en droit de rapporter aux mystéres de la Vénus asiatique introduits en Etrurie par
les Phéniciens, ou par les Tyrrhéniens; telles sont les deux principales considérations qui,
sans autre examen, conduisent a supposer que les Etrusques avaient également recu, avec
cette importation, la coutume d’employer le cyprés dans les rites funéraires. Bientdt cette
supposition se change en certitude a la vue de quelques monuments funébres découverts
en Etrurie, la plupart déja publiés, mais restés sans les interprétations nécessaires pour
mettre en évidence et faire comprendre le rdle important qu’y remplit le symbole du cy-
pres.

En téte de ces monuments se placent deux urnes cinéraires, de terre cuite, qui, en
1850, furent apportées d'Italie et vendues publiquement a Paris, ou M. Muret eut I'occa-
sion de les dessiner. Les numéros 4 et 5 de la planche 13 ci-jointe reproduisent ses dessins.
La premiére de ces deux urnes a perdu son couvercle”; elle provient du mont Politien
et se conservait anciennement au musée Bucelli. On en trouve dans le Musée étrusque de
Gori*® un dessin tres- réduit, fort médiocre et mal gravé; la description qui se rapporte a
ce dessin qualifie arbitrairement de Déesse de la tempéte, Dea tempestatis, la téte de femme
qui, sur le devant de I'urne, est placée entre deux cypres pyramidaux.” Cette téte, vue de
face et caractérisée par deux grandes cornes de vache, représente, non une divinité que
I’antiquité ne connut point, mais la Vénus asiatique, nommée, chez les Ftrusques, Cypra ou
Cupra, et Touran. Comme la Vénus-Hathor des Egyptiens,™ et comme la Vénus de Babylone
et de Ninive,"™ elle porte les cornes du quadrupéde femelle qui, dans I’Asie occidentale
et surtout en Phénicie, servait a représenter symboliquement Mylitta ou Astarté.'” Placée,
comme celle-ci, entre deux cypres, images symboliques et vivantes de ses deux assesseurs,
c’est-a-dire du soleil et de la lune, qui sont les deux portes du ciel, elle forme avec eux une
triade céleste; et c’est ici que se révele soudainement a nos yeux l'origine asiatique d’'un
tel type. 1l nous reporte aux monuments syriens, palmyréniens ou phéniciens, qui nous
ont montré tantdt Vénus placée, sous la forme d’un cypres, entre deux autres cypres,”™ ou
entre le soleil et la lune personnifiés,'” ou entre un lion et un taureau,* hiéroglyphes idéo-
graphiques de ces deux astres; tantdt Vénus, sous une forme purement humaine, assise
dans un temple flanqué du cypres du soleil et du cypres de la lune'”; tant6t enfin Arté-

102

Sur le couvercle, selon le dessin publié par Gori et cité plus bas, était couchée une figure de femme vétue.

%Tom. 1., p. 37.; tom. 2., p. 295; pl. 157, n° 5.

9Peut-étre faut-il aussi reconnaitre deux arbres de cette espéce sur le devant d’une autre urne cinéraire de
terre cuite, également publiée par Gori (Mus. etrusc. t. 3., p. 158., n° 4).

1%Recherches sur Vénus, atlas, pl. 14 D, n° 5.

%L ayard’s Monum. of Nineveh, pl. 9. — Voy. aussi mes Recherches sur Vénus, atlas, pl. 19 B, n° 6.

1920n devine sans peine que Gori n’a pas compris la véritable signification de ce symbole.

1%Cj-dessus, p. 59, 60.

104p], 5., n° 1.

105p], 3, n° 1.

106p], 6., n°S 1 et 2; cf. n° 3.

107p] g, n° 4,

169



mis, la Vénus lunaire, figurée par le symbole d'un cdne posé entre le cypres du soleil et
celui de la lune.*” Comme Mylitta ou Astarté et comme Aphrodite ou Vénus, la Cypra ou la
Touran des Etrusques était donc 2 la fois reine du ciel, reine de la terre et reine des enfers.
Sur la plinthe de I'urne cinéraire otl je reconnais cette triple Vénus qu’adorait I'Etrurie, on
remarque une inscription en caractéres étrusques, dont Gori ne s’est nullement occupé.
Jusqu’a ce jour les habiles philologues que j'ai consultés ne peuvent en déterminer le sens.

Une inscription différente, qui ne parait offrir que le prénom et le nom de la défunte,
A19431.AV, se lit sur la plinthe d’une petite urne cinéraire, de terre cuite, presque semblable
a celle que je viens de décrire. Cette urne est figurée dans I'ouvrage que Dempster publia
sur I'Etrurie, en 1724, treize ans, par conséquent, avant la publication du Musée étrusque
de Gori. Elle appartenait autrefois a la famille des Buonarota. J'ignore ce qu’elle est deve-
nue. Le couvercle est orné d'une figure de femme couchée et tenant, de la main droite,
un serpent qui se replie sur lui-méme et qui peut étre considéré ici comme le symbole de
la vie éternelle. Si I'on s’en rapporte au dessin publié par Dempster, les deux cornes de
vache implantées sur la téte de la Vénus étrusque seraient moins épaisses et mieux accu-
sées sur cette urne qu’elles ne le sont sur celle de I'ancien musée Bucelli™; les deux cypres
seraient mieux modelés, et la figure de la déesse aurait une expression gracieuse ou riante,
tandis que la Vénus de 'autre urne parait avoir I'air sévére ou courroucé, qui caractérise
les divinités infernales.

Lorigine asiatique du sujet modelé sur la face antérieure de la seconde urne cinéraire
étrusque, figurée ici,"" est tout aussi évidente que celle du bas-relief qui orne chacune
des deux urnes dont je viens de parler. Ce sujet, composé dans un esprit purement sym-
bolique, nous offre, au-dessous d'un couvercle qui supporte une figure de femme couchée,
une porte cintrée et décorée de deux guirlandes dans sa partie supérieure. Sous cette porte,
on voit, plantés sur un soubassement, un grand cypres pyramidal et, a c6té, un objet dif-
ficile & déterminer," peut-étre une pomme de pin. A droite et a gauche de la porte sont
ranggs trois autres cypres, de moins fortes proportions. Nous avons donc ici, comme au-
tour du temple d’Aphrodite a Apollonia d’Tllyrie," comme sur deux des cing bas-reliefs mi-
thriaques décrits dans le mémoire précédent," sept cypres, emblemes des sept planetes.
Mais sur notre urne, la Vénus-Cypra des Etrusques, au lieu de se montrer sous la forme
humaine qu’elle revét dans les bas-reliefs des deux autres urnes citées et dans le temple
d’Apollonia, est figurée elle-méme, comme chacune des six autres planétes, sous le sym-
bole du cypres. La différence que je signale nous reporte donc, plus directement méme que
ces derniers monuments, dans cette Asie occidentale qui fut le berceau du culte de Vénus
et du langage symbolique. Elle rattache le bas-relief de notre urne cinéraire, comme le

1P, 14, n°° 1 et 2.

1De Etrur. regal. libr. 7. (Florence 1724; 2 vol. in-fol. fig. éd. de Th. Coke), t. 2., pl. 83.,n° 5.

10N° 4 de la planche 13., ci-jointe.

MIN° 5 de la pl. 13.

12Cet objet représente-t-il symboliquement Adonis, 'amant chéri de Vénus ? Je n’ose décider la question ; mais
si, par hasard, elle rencontrait une réponse affirmative, il conviendrait de remarquer qu’a Yazili Kaia (Descript. de
I’Asie Mineure, par M. Ch. Texier, 1'® part. t. 1., planche 78.), 1a Vénus orientale est suivie de son époux, représenté
sous les traits d’'un jeune homme dont la petite taille contraste avec celle de la déesse. C’est un exemple frap-
pant du procédé qu’employait I'art asiatique pour exprimer, comme ici, la prééminence de I’épouse sur I'époux;
ailleurs, la suprématie d’un dieu ou d’un roi sur un autre. (Voy. ci-dessus, p. 57.)

13p], 8. n° 4.

Ci-dessus, p. 276-281.

170



115

tréne votif de la Déesse de Syrie," a la série des antiquités figurées qui, uniquement com-
posées avec des éléments ou des signes idéographiques, propres a la langue des symboles,
n’empruntent encore rien a 'anthropomorphisme. Cette urne, dont la provenance précise
ne m’est pas connue, me parait étre restée inédite. Je ne sais en quelles mains elle se trouve
actuellement.

Un monument funéraire de marbre, publié par Dempster,"® nous offre de nouveau,
chez les Etrusques, un exemple de I'acception funébre attribuée au cypres. Mais le sculp-
teur, tout en tragant des arbres de cette espéce, n’a fait intervenir ici, ni sous une forme
symbolique, ni sous une forme humaine, la déesse qui, en Occident comme en Orient, pré-
sidait a la destinée des 4mes. Faut-il en conclure que ce marbre recouvrait la dépouille
mortelle d’'un homme et non d’une femme ? On serait presque tenté de répondre affirma-
tivement, si 'on pouvait ne prendre en considération que les trois urnes cinéraires ou
nous venons de reconnaitre I'image de la Vénus étrusque : ’Académie a dii remarquer que
ces trois urnes renfermaient jadis les restes mortels de trois dames étrusques, qui avaient
ainsi placé leur 4me sous la protection de la déesse.

Nous retrouvons des cypres sur un fragment de bas-relief étrusque, que I'on conserve,
a Chiusi, dans le musée Casuccini. Il est figuré parmi les monuments inédits de Micali."”
Ce savant n’en indique ni la provenance, ni la destination; il ne désigne méme pas sous
le nom spécifique qui leur appartient les arbres qu’on y voit sculptés : Una fila di alberelli,
se borne-t-il a dire, indica chiaramente stadio campestre. Or ces alberelli sont de véritables cy-
pres pyramidaux, plantés au bord d’une voie que suit une course de chars attelés chacun
de trois chevaux lancés a fond de train. Des représentations analogues, mais ot I'on ne voit
aucun cypres, se font remarquer sur plusieurs autres sarcophages étrusques ou romains.
C’est une image sensible de la rapidité du mouvement qui nous emporte dans le tourbillon
de la vie. Les cypres achévent de montrer qu’ici-bas la mort du corps est le terme de notre
existence terrestre; mais que la vie éternelle est promise a 'Ame dans la région céleste. Je
n’hésite donc pas a penser, malgré le silence de Micali, que ce bas-relief ornait jadis un
monument funéraire. Il mérite d’étre rapproché des deux plats d’argent, ciselés et dorés,
dont j’ai déja parlé™™ et qui, en 1836, furent trouvés a Ceeré, dans un grand tombeau sou-
terrain. Sije les cite ici, c’est pour rappeler a I'’Académie qu'ils nous ont offert des pompes
religieuses de personnages qui suivent, les uns dans des chars, les autres a pied ou a cheval,
une voie sacrée, bordée de cypres et de myrtes, arbres consacrés a Vénus, et symboles a la
fois de vie et de mort. Ces pompes religieuses, je les rapporte aux mystéres qui, en Etrurie,
comme chez les Assyriens et les Phéniciens, se célébraient sous les auspices de la déesse; et,
sans qu'il soit nécessaire d’entrer ici dans de plus amples détails a ce sujet,” chacun com-
prendra facilement que, si I'initiation a ces mysteres conduit a une nouvelle vie, a la vie
spirituelle ou éternelle, les cypres plantés au bord de la voie que suivent triomphalement
les initiés sortis vainqueurs des épreuves et des combats mystiques dont se composait le

116

15p], 5, n° 1 et 2.

16De Etrur. regal. t. 3., pl. 85., n° 1. — Sur le marbre que j’indique ici, on voit sculptée une amphore semblable
a celles ol se renfermaient les cendres des morts. Gori (Mus. etrusc. t. 2., p. 261) n’a pas omis de faire remarquer
cet exemple de I'emploi de I'amphore comme symbole funéraire chez les Etrusques; mais le renvoi qu'il fait ici &
Dempster est fautif : il faut lire pl. 85., au lieu de pl. 80.

" Monum. ined. a illustraz. della stor. degli antichi popoli italiani (Florence, 1844, 1 vol. in-8°, avec un atlas in-f°),
pages 145, 146, pl. 24., n° 2.

118Ci-dessus, p. 254-257.

90n trouvera ces détails, comme appendice, dans mes Recherches sur le culte public et les mystéres de Mithra.

171



rituel des sanctuaires, ces cypres, dis-je, remplissent ici le méme réle que les cypres figu-
rés sur le bas-relief du musée Casuccini. Cette observation s’applique également, ce me
semble, aux arbres de méme espéce qui, sur les deux coupes d’argent doré, trouvées dans
I1le de Chypre,™ et sur les coupes de bronze découvertes par M. Layard dans les ruines
d’un palais assyrien,” sont plantés au milieu de scénes ot I'on voit des initiés livrer ces
mémes combats mystiques dont j’entends parler. Dés lors chacun aussi comprendra, sans
plus de peine, que les plats de Ceeré étaient convenablement placés dans un tombeau ol
I'on avait réuni plusieurs autres ustensiles ornés de scénes qui, par des symboles ou par
des luttes mystiques, marquent les différents grades obtenus par I'initiée dont ce tombeau
renfermait la dépouille mortelle.”

Le rapprochement que je viens de faire recoit un nouveau degré d’intérét d’une re-
marque qui n’avait pas échappé a I'attention de Micali. « C’est pour la premiére fois, dit-
il,” que I'on rencontre sur un monument étrusque le costume dont est revétu chacun des
personnages qui, sur le fragment de bas-relief du musée Casuccini, conduisent des chars;
ce costume n’est ni grec ni étrusque. » Je ferai observer, 2 mon tour, que les personnages
figurés sur les deux plats de Caeré portent aussi des vétements qui n’appartiennent ni aux
usages de la Gréce, ni A ceux de I'Etrurie. Comme le costume déclaré étranger 2 ces deux
pays par Micali, ces vétements me paraissent avoir une origine asiatique.

Je ne mets pas en doute qu'un examen attentif des monuments recueillis sur le sol
de I'antique Etrurie ne fournit de I'acception funébre attribuée au cyprés des exemples
plus nombreux que je n’ai pu le faire d’apres les recueils ou les ouvrages publiés jusqu’a
ce jour. Il ne m’a pas été donné de visiter les riches collections d’antiquités étrusques que
possédent la Toscane et les Etats Romains. Mais mon assertion repose a la fois sur des
inductions que chacun peut tirer de I'influence exercée en Etrurie par les colonies venues
de I'Asie occidentale, et sur le témoignage de Passéri,” qui, parlant du seul musée Bucelli,
nous apprend qu’on y voyait beaucoup d’urnes cinéraires étrusques, ornées de cypres.

2.2.3 Rome et empire romain

125

Chezles Romains, les traditions écrites™ et les monuments figurés concourent a établir
qu'aux funérailles des personnages d’un rang élevé, ou des guerriers morts pour la pa-
trie,” on employait le cypreés, soit dans les rites, soit dans la décoration des sépultures.™

120Ci-dessus, p. 64, p. 95.

121Ci-dessus, p. 256.

22]e me réserve de montrer ailleurs que ce tombeau est réellement celui d’'une femme qui, dans les mysteres
de la Vénus étrusque, remplissait les fonctions de grande prétresse. Je montrerai, en méme temps, que les per-
sonnages qui figurent dans les pompes religieuses, représentées sur les deux plats déposés aupres de la dépouille
mortelle de cette grande prétresse, appartiennent également au sexe féminin. Ces diverses remarques paraissent
avoir échappé a 'attention des archéologues qui ont écrit sur les objets d’antiquité trouvés dans la riche sépul-
ture dont je parle.

BLoc. cit.

4 Dissert. 3., apud Gor. Mus. etrusc. vol. 3., p. 177, 178.

1% Ajoutez aux écrivains qui déja ont été cités et a ceux qui le seront plus loin : Horace, 2., 0d. 14., vers 21-24.
Stace, 5., Silvar. 1., 135, 136. Silius Italicus, 10., 535, 536. Claudien, De raptu Pros. 2., 108. Cf. Gunther, De jure Man. 1.,
19. Kirchmann, De funer. roman. 1., 14. Nicolas, De luctu Greec. 5. et 13. Aringhi, Rom. subterran. 6., 42. Sagittarius, De
Jjanuis, 31. Wouweren, ad Petron. Satyr. c. 120.

26Bellori, Colonna trajana, pl. 42.

127]] parait, d’aprés deux vers de Lucain (3., De bell. civ. v. 442, 443), que cet usage ne s’étendait pas aux classes
inférieures de la société romaine :

172



Cette double coutume remontait a une époque fort ancienne, nous ne pouvons guére en
douter. Sans se prévaloir des traditions qui, pour flatter 'orgueil du peuple et de ses sou-
verains, assignaient aux fondateurs de Rome une origine troyenne, on doit remarquer,
d’une part, que, dans le Latium, le culte du cypres se liait intimement a celui du dieu na-
tional Silvain, comme je I'ai déja dit," et au culte de Pluton' et de Proserpine,” divini-
tés toutes trois rangées parmi celles qui président aux enfers. J’ai dit aussi que, du temps
de Pline le naturaliste, on conservait au Capitole® une ancienne statue™ de Jupiter Vé-
jove, faite avec du bois de cypres. Or il résulte des témoignages réunis et comparés des
auteurs latins," que Vejovis était assimilé a Jupiter Stygius, a Pluton, et, par conséquent,
considéré comme une divinité infernale. D’autre part, Ovide fait une mention expresse
de la coutume qu’avaient les Romains d’entourer d’arbres de cette espéce leurs autels fu-
néraires.” Varron,” commentant I'usage de briiler des branches de cypres autour des
blichers des grands, en parle comme d’un usage ancien, et non comme d’une coutume ré-
cente.” Pline," Servius'® et Festus' rapportent que, chezles Romains aussi, on plagait des

132

Et non plebeios luctus testata cupressus,
Tunc primum posuere comas.

On lit aussi dans Alciat (Emblem. libell. emblem. 198) ces paroles non moins explicites : « Videmus enim in
magnatum et nobilium sepulchralibus ac pollincturis spargi cupressi frondes, sed iste ritus apud omnes non
aque celebratur. » Il ajoute (ib.) que I'ache, comme la sauge, I'hysope, la menthe et le buis, tenait lieu de cypres
dans les cérémonies funéraires des plébéiens :

Funesta est arbor, procerum monumenta, cupressus,
Quale apium plebis promere fronde solet.

1%Cj-dessus, p. 206.

12pline, H. N. 16., 33., 60.

B0Servius, ad Virgil. Zneid. 3., 64, 681.

3 Aulu-Gelle (Noct. attic. 5., 12.) dit que le temple de Véjove était situé entre la citadelle et le Capitole.

32pline (16., 79., 3 ) parle de cette statue dans un chapitre ot il a réuni des exemples fort remarquables de la
longévité de certains arbres et de I'incorruptibilité de leur bois. Il cite des plantations, des statues, des portes de
temple et des lambris de cypres, dont la date remontait a bien des siécles. Cette circonstance me confirme dans
la pensée, déja exprimée plus haut, qu'une erreur de copiste a introduit dans le texte de Pline, un chiffre (661
de Rome) qui rapproche beaucoup trop, de I'époque a laquelle écrivait cet auteur, la date de la statue de bois de
cypres consacrée a Jupiter Véjove.

33Voy. Aulu-Gelle (loc. cit.) et les notes de Gronovius et de Conrad sur le chapitre 12. du livre 5. de cet auteur
(édit. de Leipzig, 1762).

B4Funeris ara mibi ferali cincta cupresso

Convenit, et structis flamma parata rogis.

Ovide, Trist. 3., Eleg. 13., vers 21 et 22.

1% Apud Serv. ad. Virgil. Zneid. lib. 6., v. 216.

3¢Patin (Thesaur. Polen. 2., col. 1079) ne met pas en doute que les Romains n’eussent recu des Grecs I'usage
d’employer le cyprés comme embléme funéraire. 1l ne tient aucun compte des faits qui tendent a prouver que
cet usage avait pu étre apporté directement en Italie, par des colonies asiatiques, bien avant la fondation de
Rome. 1l est juste d’ajouter que plusieurs de ces faits résultent du témoignage de monuments figurés qui ont été
découverts trés-longtemps apres Patin.

¥7H, N. 16., 30., 60.

138 Ad Virgil. Zneid. 3., 64; 4., 506, 507; 6., 216.

% De signific. verbor. sub voc. Cupressi; ed. K. 0. Miiller. — Ici, le savant éditeur loue Scaliger d’avoir considéré
comme récents I'usage dont il s’agit et méme I'importation du cyprés chez les Romains. Ainsi que Patin, il néglige
les passages de Pline et de Tite-Live que j'ai rapportés plus haut, et qui semblent assigner une date ancienne a
cette importation, ou du moins  la coutume de consacrer aux dieux nationaux des statues de bois de cypres.
Le témoignage cité de Servius et des deux mythographes anonymes du Vatican doit aussi, quant a 'usage de
représenter, un cypres a la main, Silvain, dieu infernal, s’appliquer & une époque romaine fort reculée; car ce
renseignement est la seule trace qui nous reste d’'une semblable coutume. Ces remarques acquiérent peut-étre
quelque importance a la vue des monuments étrusques ot le cypres figure comme un arbre sacré, soit dans les

173



branches de méme espéce devant la porte ou dans le vestibule de la maison ou se trouvait
le corps d’'une personne décédée. Le premier de ces écrivains explique trés-brievement
cette coutume en se bornant a dire que le cypreés est consacré a Pluton : Diti sacra cupressus.
Le second nous apprend de plus que cet usage avait été institué, soit a 'imitation des Athé-
niens, qui, je I'ai déja dit, couvraient de branches de cypres les maisons mortuaires; soit
pour empécher les prétres de se souiller en entrant imprudemment dans une maison o
reposait un mort; soit enfin parce que le cypres, une fois coupé, ne repousse plus. Festus
s’en tient a cette derniére explication, ajoutant seulement ces paroles : «De méme il n’y
a plus rien a espérer d’'un mort; et c’est la raison pour laquelle on estime que le cyprés a
été placé sous la protection de Pluton. » Enfin Claudien'® atteste la coutume d’élever les
tombeaux a 'ombre des cypres.

S’il n’est parvenu jusqu’a nous aucune antiquité figurée qui puisse, chez les Romains,
fournir, une exemple de I'acception funéraire du cypres antérieurement au temps des em-
pereurs, en revanche, la colonne trajane,”" un grand nombre de sarcophages, d’urnes ci-
néraires, de lampes de terre cuite, comme aussi quelques plats ou vases d’argent, nous
attestent qu'a Rome, et dans tout 'empire romain, 'usage de placer cet arbre sur les mo-
numents et les ustensiles funéraires était tres-répandu sous le régne des Antonins. Il se per-
pétua jusqu’aux derniéres années du paganisme. Mon intention n’est pas d’entreprendre
ici 'énumération de tous les objets d’antiquité figurée qui confirment ces deux assertions.
Ils sont, en général, parfaitement connus des archéologues. Mais j'appellerai I'attention
de I’Académie sur un sarcophage, sur un joli petit vase d’argent, inédit, sur deux plats de
méme métal, que je crois également inédits, et sur deux lampes de terre cuite, qui me
paraissent mériter une mention particuliére, bien que déja elles aient été figurées dans
plusieurs recueils.

Le sarcophage provient de la villa Borghése et se conserve au musée du Louvre. Pu-
blié plusieurs fois dans le cours de trois siécles, il a été commenté, en dernier lieu, par
M. Panofka, ainsi que je I'ai dit plus haut." Je ne reparlerais pas ici de ce monument si
mes savants devanciers ne m’avaient laissé le soin de faire remarquer que le cypres y fi-
gure tout a la fois comme symbole de vie, comme embléme funéraire et comme indication
d’un lieu consacré a une déesse qui préside a la vie et a la mort. En effet, sur un des deux
bas-reliefs qui ornent le devant de ce sarcophage, on voit'* Diane occupée a se baigner,
avec quelques nymphes, dans une grotte qui renferme une source." Quatre cypres, deux
a droite et deux a gauche, sont plantés au bas des rochers qui bordent 'ouverture de cette
grotte; un grand pin s’éléve au-dessus du cintre. Le bas-relief sculpté aupres de celui-la
nous montre Actéon et ses serviteurs se préparant a entrer en chasse avec sept chiens.
Sur une des faces latérales du sarcophage, un troisiéme bas-relief," que précédemment
j’ai eu l'occasion de citer," représente Actéon attaqué par ses propres chiens au moment

mysteéres, soit dans les rites funébres (voy. ci-dessus, p. 253-257, 317-324). N’oublions pas non plus les témoignages
recueillis par Pline (16., 87., 1) pour montrer que le culte des arbres, dans le Latium, était antérieur de plusieurs
siécles a la fondation de Rome.

De raptu Proserpine, 2., 108.

HBellori, loc. cit.

12Cji-dessus, p. 211, 212.

Bouillon, Musée des antig. t. 3., bas-reliefs, pl. 17. Clarac, Mus. de sculpt. antig. et mod. n° 315, pl. 113. et 114.

“4Voy. Pausanias, 9., 2.; 3.

“Bouillon, loc. cit. Clarac, ouvrage cité, n° 315, pl. 113.

16Ci-dessus, p. 211, 212.

174



ou commence sa métamorphose en cerf. Cette scéne se passe dans une grotte ornée, a
gauche, de deux cypres, et, a droite, d’'un grand pin. Enfin, sur la face latérale opposée,”
Actéon, étendu mort sur le sol, mais non métamorphosé en cerf, est entouré de femmes
qui semblent se disposer a lui rendre les devoirs funébres. Ici nous retrouvons de nouveau
la grotte, les deux cypreés et le pin du bas-relief précédent. Cette description, toute suc-
cincte qu’elle est," suffit sans doute pour faire comprendre que, placé aupres de Diane,
personnification de la lune, porte du ciel par laquelle les 4mes descendent sur la terre et
remontent dans les régions célestes, le cyprés est ici le symbole de la vie, quant au corps,
et le symbole de la mort, quant a I'dme." Placé auprés d’Actéon, qui vient de perdre la vie
pour n’avoir pas su résister a une coupable curiosité, ou, en d’autres termes, pour n’avoir
pas su dompter ses passions, le cypres devient évidemment un embléme funéraire.

Le petit vase d’argent dont je me suis proposé d’entretenir la Compagnie, apres le sar-
cophage du Louvre, a la forme d’un crater ou d’un poterium ; ses dimensions n’excédent pas
six centimeétres et deux millimétres de hauteur, sur dix centimétres de diamétre. On le
conserve a la Bibliothéque impériale. Selon les uns, il aurait été retiré du Rhéne, au méme
lieu et vers la méme époque ou fut découvert le disque d’argent que posséde aussi cet
établissement, et qui longtemps a été désigné sous la dénomination erronée de bouclier de
Scipion. Selon d’autres, notre petit vase aurait été trouvé a Aire ou Ayries," sur les bords de
I’Adour.” Par son travail et par son style, il peut remonter au 2° siecle de I’ére chrétienne.
1l a été coulé; le sujet qu'il représente a, en général, fort peu de relief; mais quelques tétes
d’animaux, qui sont rapportées, forment une saillie considérable; elles ont été ajustées au
moyen de soudures, comme on I'a pareillement pratiqué pour les parties les plus saillantes
des objets qui ornent plusieurs des vases d’argent trouvés a Berthouville pres de Bernay.
Je joins ici, sous les numéros 6 et 6 a, de la planche 6, deux dessins qui reproduisent avec
exactitude la forme du vase et le développement du sujet curieux qui en décore toute la
circonférence extérieure, sur une hauteur de quatre centimétres. On y remarque un autel
allumé, placé, sur le premier plan, entre deux cyprés pyramidaux. En arriére de celui qui
est planté a droite de I'autel, s’éléve une colonne surmontée d’'une urne cinéraire; a dé-
faut des deux cypres, elle suffirait pour marquer que notre petit vase avait d{i servir dans
les rites funéraires. Tout prés de cette colonne, on voit une lionne dévorant un sanglier,
et, plus loin, un taureau dévoré par un lion.” Un laurier, dont le tronc a atteint de fortes
dimensions, est placé, sur le premier plan, entre ces deux groupes d’animaux. Le second
groupe est mutilé : a 'exception de la téte et du cou, le corps du lion manque, par suite d'un
déchirement fAcheux qu’a éprouvé le vase sur une longueur et une hauteur moyennes de
pres de six centimétres. Sur les deux bords de cette fracture, subsistent encore, a droite,
la portion droite d’une téte de taureau ou de génisse, vue de face; a gauche, une jambe

“7Bouillon, loc. cit. Clarac, ouvrage cité, n° 315, pl. 113. et 114.

“8Je m’abstiens de placer ici les nombreuses remarques que me fourniraient la composition de ce beau sarco-
phage, considéré sous des rapports psychologiques, et le choix des symboles ou accessoires employés dans les
sculptures dont il est orné. La grotte, la source, les griffons, le nombre des chiens, peuvent surtout donner lieu a
des observations d’'un grand intérét.

9Voy. Mém. de I'Acad. des inscr. nouv. série, t. 15., 2¢ partie, p. 63, 64; et ci-dessus, p. 301, 302.

12°Département des Landes.

510n ajoute qu’au moment de la découverte, ce petit vase contenait un certain nombre de médailles d’argent
et une fibule de méme métal, attachée a une longue chatnette.

52Voyez, quant a 'acception funéraire d’un pareil groupe, mon Mémoire sur une urne cinéraire du musée de la ville
de Rouen (Mémoires de I'’Académie des inscriptions, nouv. série, t. 15., 2° partie, p. 63-127; pl. 1., 2., 3.).

175



allongée de quadrupeéde, la croupe et la queue d’un animal herbivore, un petit bucrane, et
un troisiéme cypres pyramidal, dont le tronc a disparu. A droite de cet arbre ainsi muti-
16, un pin, resté intact, étend ses branches chargées de feuilles et de cdnes. Entre ce pin
et le cypres planté a gauche de I'autel, on remarque un troisiéme groupe d’animaux : un
énorme lion dévorant un quadrupéde herbivore, a pied fendu, qui fléchit sur ses jambes de
devant, et qui probablement est un taureau. La téte et le cou de ce quadrupéde manquent;
ils se sont dessoudés et perdus dans le choc violent que le vase doit avoir éprouvé.
Quoique endommagé et incomplet, ce petit monument réunit a mes yeux plus d’un
genre d’intérét. Laissant de c6té les considérations d’art et de rareté, pour m’occuper seule-
ment du sujet dont il est orné, je remarque que nous avons ici, sur un vase de travail romain,
un exemple, unique jusqu’a ce jour, d’'une composition ou se trouvent tout a la fois trois
cypres, un pin, un laurier, un autel allumé, une colonne surmontée d’une urne cinéraire
et trois groupes d’animaux herbivores ou frugivores, dévorés par des animaux carnassiers.
Une telle composition préte, ce me semble, un puissant appui a quelques observations, a
quelques conjectures que renferment mes deux mémoires sur le culte du cyprés et une
dissertation précédente, dont le sujet principal était une urne cinéraire romaine, ornée
du groupe d’un lion dévorant un taureau.” Choisis parmi les arbres verts qui, en Occident
comme en Orient, furent consacrés aux divinités génératrices, le cypres, le pin et le lau-
rier ont chacun ici une acception funéraire, précisément parce qu'ils sont ailleurs des sym-
boles ou des emblémes de vie.” Ils accompagnent des groupes d’animaux qui, a leur tour,
reproduisent hiéroglyphiquement I'idée de la mort et I'idée d’une nouvelle vie.” D’autres
groupes semblables ou analogues s’étaient déja montrés a nos yeux, soit isolés, soit réunis,
sur l'urne citée, sur un tombeau grec découvert a Myra, sur des scarabées étrusques, sur
un miroir mystique trouvé pres de Viterbe et sur plusieurs sarcophages romains. Nous
avions été conduits a reconnaitre™ que leur composition et la double acception de mort
et de vie, ou de génération et de vie spirituelle, qui leur fut attribuée chez les anciens
peuples civilisés d’Europe, étaient des emprunts faits a 'art et aux croyances religieuses
de I'Asie occidentale. L'usage primitif d’employer le cypres, le pin et le laurier avec les deux
mémes acceptions est aussi revendiqué par cette derniére contrée; et, sur notre petit vase
funéraire romain, une particularité plus importante qu’elle ne semble I’étre au premier
apercu, ajoute un fait du méme genre 2 la liste de ceux que, pour ma part, j’ai plusieurs
fois déja recommandés a I'attention de ’Académie. Je veux parler de la forme particuliére
etinsolite de I'autel placé ici entre deux cypres. Cette forme, dont je ne connais pas d’autre
exemple dans la série nombreuse des antiquités figurées romaines, est exactement celle
quaffectent d’autres autels qui se voient au milieu de scénes psychologiques, sur des cy-
lindres assyriens ou phéniciens, dont j'ai publié les dessins.”” Ces autels, comme celui-ci,
sont composés de deux cdnes, dont 1'un, renversé, est superposé a 'autre, de telle ma-
niére qu'ils s’'unissent tous deux par leur sommet.”® Le cbne, symbole de deux divinités

153Mém. de I'Acad. des inscript. loc. cit.

154M. Avellino (mém. cité, p. 28), je le remarque a regret, ne tient pas compte de cette double acception, et
oublie méme les monuments qui attestent que le pin et le laurier furent, aussi bien que le cypres, employés
comme emblémes funéraires.

15 Mém. de 'Acad. des inscript. loc. cit.

156 bid.

57Rech. sur Mithra, atlas, pl. 28., n° 12; pl. 42., n° 13; pl. 49., n° 2.

1%8D’autres fois I'autel est formé d’un seul cdne, ou affecte une forme conique plus ou moins modifiée. (Voy.
Rech. sur Mithra, atlas, pl. 17.,n° 3; pl. 32.,n° 11; pl. 36., n° 11; pl. 50., n° 3; pl. 54 A, n° 9; pl. 54 B, n° 2.)

176



génératrices, Vénus et Artémis ou Diane, symbole du feu créateur, symbole phallique, et,
en conséquence, symbole de vie et de génération, devenait, par ces raisons mémes, sus-
ceptible d'une acception funéraire. C’est pourquoi il entre dans la composition des autels
placés, comme ici, au milieu d’'une scéne mystique et funébre, et, comme sur les cylindres,
au milieu de scénes qui de méme ont un double sens mystique et funébre, puisqu’elles re-
présentent les 4mes passant de la vie corporelle ou matérielle, qui est leur mort et leur
tombeau, a la vie spirituelle, qui les rend a leur destinée primitive. C’est aussi pourquoi la
forme conique est employée dans un grand nombre de sépultures antiques, soit en Orient,
soit en Occident. C’est enfin pourquoi encore la pomme de pin, dont la forme est celle d'un
cbne, a souvent une acception et une destination funéraires, en méme temps qu’elle est
un embléme du principe igné et un symbole de vie.*”

Les deux plats d’argent inédits appartiennent a la Bibliotheque impériale, comme le
petit vase dont je viens de parler. Le premier fut trouvé sur les bords du Rhin, il y a quelques
années; il est de forme ronde, et plus profond que le second; ses bords sont renversés; son
diametre est de trente-cing centimetres et quatre millimeétres. On peut le citer comme un
exemple des ouvrages de plaqué que nous a légués I'antiquité romaine; car il a été coulé en
bronze et recouvert ensuite d’une feuille d’argent, tant extérieurement qu’intérieurement.
Les dessins que j’en donne ici'® reproduisent le profil de I'original,* le développement du
sujet représenté en relief sur ses bords, et le médaillon, de plus haut-relief, qui en occupe
le centre.”” Rapprochée du second plat,"™ qui porte gravée une formule de consécration a
Mercure, dieu psychopompe, la composition de ce premier plat annonce, a défaut d’'une
dédicace, qu'il fut aussi consacré sur les autels d’une divinité chargée de présider a la vie,
aux mysteres ou aux initiations, et a la mort. Ses bords sont ornés de divers objets, qui tous
ont un sens a la fois mystique et funébre : ce sont des masques scéniques, des animaux
carnassiers, tels que des lions, des lionnes et des ours, qui attaquent ou poursuivent des
animaux herbivores ou frugivores, tels que des antilopes ou des bouquetins, des biches, des
sangliers et des truies; ce sont des édicules funébres et des autels; ce sont enfin des cypres,
des arbres morts ou dépouillés de leurs feuilles, et des plantes aquatiques. Le médaillon
central représente un Romain combattant a cheval un énorme sanglier. C’est sans doute le
personnage méme qui avait fait la consécration du plat. La déesse de la Victoire s’avance
dans les airs pour poser une couronre sur la téte de ce cavalier; elle nous montre, par
cette insigne récompense, que, grice au dieu psychopompe et sauveur dont il est un des
adorateurs fervents, il a pu sortir vainqueur, non d’un simple combat avec une béte féroce,

%9Sur les monuments assyriens, les deux principes nécessaires a la vie, 'eau et le feu ou ce que nous appelons
le calorique, sont représentés tantdt par des figures qui portent, d’'une main, un vase a contenir un liquide, et,
de I'autre, une pomme de pin; tantdt par des ornements ot 'on remarque des méandres et des pommes de pin.

160p], 16., n° 1-6.

1 1bid. n° 6.

2 1bid. n°® 1-4.

1%1bid. n° 5.

1%4pl, 17.,n°% 1-3; pl. 18, n° 1.

1*Personne n’ignore que des masques scéniques se plagaient, non-seulement sur les tombeaux, mais aussi sur
les lampes funéraires. Ce qui est beaucoup moins connu, c’est que des masques d’un caractére particulier, sur
lequel je me réserve de m’expliquer ailleurs, se voient sur des cylindres asiatiques, o ils recoivent une double
acception, mystique et funébre, a raison du sens psychologique que présentent les scénes gravées sur ces petits
monuments, si intéressants a étudier pour I'histoire des mystéres. L'atlas de mes Recherches sur Mithra fournit
plusieurs exemples des masques dont j'entends parler; voy. pl. 18.,n° 8; pl. 27.,n° 8; pl. 53.,n° 1. Cf. len° 8 de la
pl.50.etlen° 1 delapl. 51.

177



mais d’une lutte qui, si je ne me trompe, fait une allusion mystique au combat perpétuel
qu’ici-bas nous devons livrer a nos passions.

Une allusion semblable se découvre dans le médaillon en relief qui orne le centre du
second plat' que j'ai a décrire. Ici le cavalier combat, au lieu d’'un sanglier, une lionne
et une louve, qui I'attaquent simultanément; et, bien que la déesse de la Victoire n’inter-
vienne pas dans cette scéne, le double sens, mystique et funéraire, de la lutte n’est pas plus
douteux ici que sur le premier plat; car I'attaque simultanée d’une lionne et d’une louve
n’est assurément pas la représentation d’un fait réel. De plus, des masques scéniques, des
édicules et des autels funébres, des cypres, des quadrupedes carnassiers poursuivant des
quadrupeédes herbivores sont figurés, en relief, sur les bords intérieurs de ce second plat,
tout comme sur le premier,” et lui donnent, de méme qu’a celui-ci, un caractére particu-
lier, que justifient pleinement les attributions du dieu psychopompe a qui nous allons voir
qu'on l'avait consacré. L'un et I'autre de ces deux plats avaient donc été composés dans
un méme esprit, dans un méme but et avec les mémes éléments idéographiques. J’ajoute
que, par leur forme, leurs dimensions, leur travail et leur style, non moins que par leurs
sujets, ils appartiennent tous deux a une méme époque de I'art, a une période comprise
entre le 2° et le 3° siécle de I'ére chrétienne. Cet intervalle de temps, on le sait, fut marqué
par un grand nombre de monuments ol les artistes romains se plurent a reproduire des
symboles, des figures, et des types empruntés a I'Orient. Comme le petit vase que j’ai décrit
ci-dessus, le plat qui est sous nos yeux'*® a droit, plus encore que le premier, a étre rangé
dans cette catégorie : on y voit des lions poursuivant des taureaux; sur le petit vase, ce sont
des lions occupés a dévorer des quadrupedes de cette méme espéce. Je demande a I’Aca-
démie la permission de lui répéter que, dans une de mes dissertations précédentes,' je
n’ai pas eu de peine a établir que le groupe d’un lion attaquant ou dévorant un taureau fut
emprunté a I’Asie occidentale par les Grecs et les Romains. Ces peuples, n’ignorant point
I'acception mystique et funéraire dont il est susceptible, le placérent sur leurs tombeaux,
ou il exprime, par rapport a 'ame et au ciel, 'idée d’une nouvelle vie, en méme temps que,
sculpté a Persépolis, comme embléme de I'équinoxe vernal, il exprime la aussi, par rap-
port a la terre, I'idée d’une nouvelle vie. Les beaux bas-reliefs découverts par M. Layard,
dans les ruines des palais de Nimroud, ont montré, depuis le mémoire auquel je me réfere,
que je ne m’étais pas trompé en assignant a la conception idéographique de ce groupe une
origine assyrienne ou plutét chaldéenne.

Le plat qui me suggere ces diverses remarques provient du trésor trouvé, en 1830, a
Berthouville, prés de Bernay. Peu de temps apres, il fut décrit par M. Charles Lenormant™
et par M. Auguste le Prévost'; mais ces deux savants n’en donneérent pas les dessins et
ne paraissent point avoir observé qu’au nombre des objets représentés sur les bords de ce

166pl, 17.,n°s 1-3; pl. 18, n° 1.

167p], 16., n° 1-4.

165p], 17.,n°5 1-3; pl. 18, n° 1.

19 Mémoires de I’Académie des inscriptions, loc. cit.

7°Bulletino dell. Instit. arch. (Lettre & M. Th. Panofka), n° 5., mai 1830, p. 109. — La méme année, 1830, M. Raoul
Rochette publia dans le Journal des savants (Juillet, p. 417-430; aofit, p. 459-473) les deux premiéres parties d’'une
intéressante notice sur les vases de Bernay. Il est a regretter que la troisieme n’ait pas paru. C’est 13, sans doute,
que le savant archéologue aurait parlé du plat qui nous occupe.

Mém. sur la collection de vases antiques trouvés, en mars 1830, a Berthouville (arrondissement de Bernay), p. 10, 11
(Caen, 1832; gr. in-8°, fig.). — Cette belle dissertation est tirée du 6° volume des Mémoires de la Société des
antiquaires de Normandie.

178



plat, on voit des cypreés. De tels arbres ne contribuent pas peu a assigner a ce monument le
double caractere que je lui assigne et qu'ils ne lui ont pas reconnu.” Il a trente-cing centi-
meétres et demi de diamétre, ce qui, a trés-peu de chose pres, est aussi la dimension du pre-
mier plat. Coulé en argent,"” il n’est pas fourré de bronze comme celui-ci. Son médaillon
central présente un plus fort relief que les objets figurés sur ses bords. Le sujet de ce mé-
daillon est entouré circulairement d’'un ornement particulier et de I'inscription suivante,
tracée en caracteres d’une forte proportion et d'une assez belle forme : DEO * MERCVRIO
« KANETONNESSI ¢ (sic) C « PROPERT ¢ SECVNDVS ¢ V ¢ S« L « M ¢ Par cette dédicace, nous
apprenons que le plat d’argent ou elle est gravée était un don offert par Caius Propertius
Secundus & Mercure Kanetonnessis,"”* pour 'accomplissement d’un veeu (votum solvit lubens
merito). Nous apprenons aussi que ce dieu avait un temple en un lieu appelé Kaneto,” dont
la position topographique nous reste inconnue. Mercure, divinité psychopompe, présidait
nécessairement a la destinée des vivants et des morts, aux mystéres et aux rites funébres.
Deés lors, ne trouvons-nous pas dans I'offrande de Caius Propertius Secundus, personnage
que T'histoire ne nous fait pas connaitre, la preuve que le donateur s’était mis, durant sa
vie, sous la protection particuliere de Mercure? et, cette protection ayant été aussi effi-
cace qu'il 'avait désiré, n’avait-il pas voulu, avant de mourir, accomplir un veeu dicté par
le soin du salut de son 4me?

Un manche d’argent que je crois inédit, et qui autrefois, sans doute, était adapté a
une patére ou a quelque autre vase employé pour les libations, dans les rites funébres,
confirme, ce me semble, I'interprétation que je donne du médaillon placé au centre de cha-
cun de nos deux plats funéraires. On voit, en effet, sur la face supérieure de ce manche,"”
un édicule funebre, parfaitement caractérisé par deux cypres pyramidaux, plantés, I'un a
sa droite, I'autre 4 sa gauche. Cet édicule, qui renferme une dépouille mortelle, nous rap-
pelle les petits édifices funebres et les cypres figurés sur un des bas-reliefs de la colonne
trajane” et sur les bords des deux plats d’argent de la Bibliothéque impériale. 1l est placé
ici entre un capricorne et I'image de Mercure. Le capricorne est debout devant une porte
cintrée, qui, sans aucun doute, est la porte par laquelle nous savons que les dmes, selon
les doctrines propres aux mysteres, rentrent dans la région céleste, apres avoir passé par

72M. Lenormant (loc. cit.) se borne a dire : « Un rebord orné de chasses et de génies, dans le gofit de Pompei. Au
centre, un médaillon représenté par un homme a cheval, attaqué par un loup et par un lion.» — M. le Prévost
s’exprime ainsi (Mém. cité, p. 17, 18) : « Le bord est relevé en bosse et orné de lions, de masques et autres attributs
scéniques d’une fort belle exécution; au centre, on voit un cavalier attaqué par un lion et un loup ... Malgré la
nature des ornements de la bordure, nous sommes porté a voir dans les figures du centre le souvenir d’'un péril
auquel aurait échappé le donateur, plutdt que le combat d’un gladiateur contre les deux animaux ... » Toutefois la
pénétration dont est doué notre savant confrére ne lui a pas fait défaut, car il ajoute : « Dans I'une et 'autre hypo-
these, I'attaque simultanée de ces deux animaux est une circonstance peu vraisemblable. Peut-étre y devrait-on
chercher un sens allégorique ...» Ces deux derniéres phrases nous donnent a comprendre que si, avant de les
écrire, M. le Prévost avait eu sous les yeux le plat d’argent, fourré de bronze, que j’ai décrit plus haut, il se serait
arrété davantage a I'idée d’attribuer au médaillon du plat de Berthouville un sens allégorique, ou plutét un sens
mystique.

17311 pese un peu plus d’un kilogramme.

174Ce surnom se retrouve, sous la forme Canetus, dans les formules de consécration gravées sur plusieurs autres
objets d’antiquité découverts a Berthouville en méme temps que notre plat d’argent; on y lit : MERCVRIO. CANE-
TO. Voy. le mémoire cité de M. le Prévost.

75 Caneto, ou Canet.

76Planche 18., n° 2.

77Bellori, loc. cit.

179



178

la planéte Saturne, dont le domicile est dans le signe du Capricorne.” Mercure, armé du
caducée, qui lui sert a conduire les dmes, est placé dans la partie supérieure de ce petit
tableau; il léve la main droite vers le ciel, et, de I'index, il montre ainsi aux 4mes leur
demeure primitive, le séjour ou les attend un bonheur éternel, qu’elles ne sauraient trou-
ver sur la terre. Ce geste si expressif semble nous révéler le rdle que remplissait Hermes
Criophore dans les mysteéres des Grandes-Déesses,” et nous rappelle le célebre passage ou
I'empereur Julien place ces paroles dans la bouche de Mercure : «Je t'ai fait connaitre
notre pére Mithra™ ; observe fidélement ses commandements, et conduis-toi de maniere
a trouver en lui, pendant ta vie, un port et un refuge, et a emporter, lorsqu’il te faudra
quitter cette terre, la douce espérance d’avoir dans ce dieu un guide propice. » Ces paroles
servent de commentaire a un bas-relief mithriaque romain,”® ot Mercure précede le char
sur lequel Mithra conduit au ciel 'Ame d’un initié parvenu aux trois degrés de pureté qui
lui ont mérité cette insigne récompense.” Si les médailles de Mosténe de Lydie'™ nous ont
montré Mercure servant d’introducteur a des amazones dans le sanctuaire ot se pratiquait
I'initiation aux mystéres de Vénus; si 1a ce sanctuaire est caractérisé par un autel allumé et
par un cypres pyramidal, image vivante et symbolique de la déesse, ici, sur notre manche
de patére, nous trouvons deux colombes et deux tétes de cygne destinées a rappeler I'in-
time alliance qui existe entre Vénus, déesse des mystéres, et Mercure, dieu psychopompe.
De plus, I'idée de la vie future, déja exprimée par la porte du Capricorne, 'est une seconde
fois par deux corbeilles remplies de fruits et placées chacune tout aupres d'une colombe,
symbole de Vénus, comme de Mithra. Chaque fruit ne porte-t-il pas en soi le germe d’'un
nouvel étre ou d'une nouvelle vie?

J'avais donc quelque raison de dire que le sujet figuré sur ce petit manche de patere
confirme le sens mystique ou psychologique que je préte au combat représenté sur le
médaillon central des deux plats funéraires décrits plus haut, et dont I'un est nominati-
vement consacré a Mercure. La méme interprétation s’applique tout naturellement a un
grand nombre d’autres vases funéraires et de sarcophages ot 'on voit, en relief, des com-
bats de guerriers, de héros, ou des luttes que des gladiateurs soutiennent corps a corps,
soit avec d’autres gladiateurs, soit avec des animaux féroces. A cette série de monuments
appartiennent deux fragments d’un vase de terre cuite, rouge et de travail romain, qui pro-
viennent des fouilles entreprises, il y a quelques années, a Rheinzabern, dans la Baviere
rhénane. Ces deux fragments sont figurés dans un ouvrage posthume de M. Schweighzu-
ser fils, publié par les soins de M. Matter, mais peu répandu.” Le premier fragment™ repré-

178Voy. Mémoires de I’Acad. des inscript. nouv. série, t. 14., 2° partie, p. 99-134.

7Ci-dessus, p. 26.

18 Cesares, Opp., p. 336; ed. Spanhem.

B1%01 8¢, mpog €ue Aéywv 0 ‘Eppiig, dédwka tov matépa Mibpav Emyvavat ...

82Rech. sur Mithra, atlas, pl. 95., n° 2.

18 Ces trois degrés sont : la pureté de pensée, la pureté de parole et la pureté d’action. (Voy. Zend-Avesta, t. 1., 2° partie,
Vendidad Sadé, p. 104, 164 et ailleurs; t. 2., p. 34.)

184Le nombre des monuments romains ott Mercure remplit les fonctions de conducteur des dmes (psycho-
pompe) est considérable. Il faut y ajouter plusieurs lampes funéraires sur lesquelles on voit tantét le buste de ce
dieu (Passéri, Lucern. fictil., t. 3., tab. 97., fig. 1 et 4), tant6t seulement son symbole, un bélier (id. ibid. et 4; fig. 2 et
3).
8 Ci-dessus, p. 108-111; pl. 3., n°* 3 et 4; pl. 4., n°* 2 et 3.
18¢1] est intitulé : Antiquités de Rheinzabern; un volume in-4° (avec fig.), sans indication de lieu ni date d’impres-
sion.

¥70Quvrage cité, pl. 8., n° 5.

180



sente un cypres pyramidal planté entre deux médaillons qui renferment chacun une figure
de guerrier combattant. Le second™ nous montre, avec un autre guerrier combattant, un
liévre, un cheval et un lion, tous symboles funéraires. A 'occasion de ces deux fragments,
M. Schweighzeuser s’exprime ainsi'™ : « Parmi les figures du bas, un cypreés, arbre aujour-
d’hui inconnu a nos contrées. Mes fragments représentent plusieurs plantes et plusieurs
animaux sur lesquels on peut faire la méme observation. »

Un autre fragment, trouvé dans la méme localité, offre un second exemple de la pré-
sence du cypres pyramidal sur une poterie romaine.” Mais ici nous ne voyons aucun com-
bat mystique de guerriers, ni d’animaux. Lopposition des idées de vie, de mort et d’éterni-
té est exprimée par un cypres planté au milieu de plusieurs oiseaux aquatiques, symboles
du principe humide, et, par conséquent, symboles de vie, puisque les premiers étres vi-
vants sont nés dans les eaux, et que 'eau est, avec I'air et le feu ou la chaleur, un des trois
principes indispensables a la manifestation et a la conservation de la vie. C’est a ce méme
titre que, sur des urnes cinéraires et des sarcophages d’origine romaine, sont sculptés,
non-seulement des oiseaux aquatiques, mais des plantes aquatiques et des arbres verts de
diverses espéces.

Parmi les monuments funéraires romains ol nous retrouvons le cypres pyramidal, je
n’oublierai pas de citer une belle urne cinéraire de marbre, publiée par Boissard*" et re-
produite par Montfaucon.” Elle est ornée d’un bas-relief qui représente, entre deux arbres
de cette espéce, une dame romaine occupée a faire des libations sur un autel allumé. Uins-
cription latine gravée au bas de ce sujet nous apprend que cette dame s’appelait Cypris, et
qu’elle avait consacré le monument a son fils et a ses petits-fils, victimes, ainsi que sa belle-
fille, des ravages d'une maladie épidémique.” 1l est infiniment probable, comme I'a pensé
Montfaucon, que les deux cypres, en méme temps qu'ils sont ici un embléme funéraire
trés-expressif, font une allusion directe au nom de la malheureuse meére. C’est ainsi que
sur la pierre tumulaire d'une autre dame romaine, nommée Labéria Daphné, on avait sculp-
té 'image de la nymphe Daphné changée en laurier.” A cet exemple, j’en pourrais ajouter
beaucoup d’autres analogues, que je juge inutile de rapporter. Mais je ne puis me dispen-
ser de faire remarquer comment de la composition du sujet qui décore 'urne consacrée
par Cypris ressort la preuve incontestable que ce nom s’était perpétué, chez les Romains,
comme nom de femme, et que son identité avec le mot cypres n’était pas mise en doute.

Un autre monument funéraire, quoiqu’il ait été rapporté de Smyrne et qu'on y lise
une inscription grecque, doit trouver place ici parmi ceux qui appartiennent a I'époque
romaine. C’est un sarcophage dont Patin® a publié la description et un dessin. 1l renfer-

®0uvrage cité, pl. 8., n° 6.
%90uvrage cité, p. 3.
01bid. p. 3., pl. 9.
1%'Roman. urb. topogr. et antiquit. pars 6., tab. 62 (Francof. 1597-1602).
1921’ Antiquité expliquée, t. 5., 1" partie, p. 72, pl. 43.
19 Cette inscription est ainsi congue :
PATREM « MATREM -
LIBEROS ¢
VNA ¢ LVES « SVSTVLIT »
LACRVMIS - (sic)
CONFECTA « CYPRIS ¢
FILIO ¢ ET « NEPOTIBVS ¢
%*Fabretti, Inscript. C. 3., n° 37., p. 186.
1% Thesaur. Polenian. t. 2. (Comment. in tres inscript. greec.), col. 1071-1082; pl. pour la pag. 1071-1072.

181



mait la dépouille mortelle d’un jeune personnage nommé dans I'épitaphe™ Lucius Murdius
Héraclas, et resté inconnu dans U'histoire. Un bas-relief, qui décore la face antérieure du
sarcophage, nous montre Héraclas monté sur un cheval. Suivi d’un serviteur et d’un chien,
il s’avance pour faire une libation sur un autel allumé; a c6té de cet autel, un serpent
s’enroule autour du tronc d’un cypres pyramidal.”” Pouvait-on exprimer par un embléme
plus significatif la double idée de vie et d’immortalité? et cette double idée ne semble-t-
elle pas en harmonie avec la qualification de héros qui, dans I'épitaphe d’Héraclas, comme
dans toutes les inscriptions funéraires, se traduit par défunt, mais qui implique I'idée de
I'apothéose, ou, tout au moins, de 'immortalité?

Une stéle funéraire, publiée par Passéri,” exprime probablement la méme pensée, a
I'aide d’un procédé différent. On y voit, placé entre deux cyprés pyramidaux, un aigle, sym-
bole du feu céleste, gardien de la foudre et signe caractéristique de I'apothéose, dont les
honneurs se décernaient aux héros, comme aux initiés parvenus a 'un des grades supé-
rieurs des mystéres de Mylitta et des mystéres de Mithra.”

Non moins variés dans leur composition que les bas-reliefs qui ornent les sarcophages,
les stéles et les vases funéraires, les sujets modelés sur les lampes de terre cuite, trouvées
dans des tombeaux romains, nous offrent, a leur tour, de nombreux exemples de I'accep-
tion funébre du cypres. Je n’en citerai que quelques-uns. Les deux premiers me sont fournis
par deux lampes que Bellori,” au commencement du siécle dernier, avait publiées d’apres
des dessins inexacts de Sante Bartoli. Elles ont été apportées d’Italie et mises en vente a
Paris, il y a peu d’années. M. Muret, qui les a eues entre les mains,” n’a pas laissé échap-
per cette occasion de les dessiner; et j’ai pensé que les archéologues me sauraient gré de
placer sous leurs yeux une planche qui reproduit ces deux lampes** d’aprés un aussi ha-
bile dessinateur. La premiére™ représente un autel ou une urne cinéraire qu’ombragent,
en inclinant leur sommet pyramidal, deux cypres plantés, I'un, a droite, I'autre, a gauche.
Derriére chacun de ces deux arbres, on voit, placé sur un piédestal carré, un jeune homme
imberbe, la téte, les bras, la moitié inférieure des cuisses, les jambes et les pieds nus, le
reste du corps vétu d’une double tunique courte et d’'une chlamyde flottante. D'une main,
il porte un vase ansé**; de 'autre, une corne de taureau,” qu’il incline au-dessus de sa téte
comme pour faire une de ces aspersions d’eau, de lait et de sang, prescrites dans les sacri-

205

%Voici comment cette épitaphe a été copiée :
AO - MOYPAIOC
HPAKAAC ETON K
HPQC -
7Sur la face antérieure du grand bas-relief trouvé dans un mithreeum, 8 Heddernheim (Recherches sur Mithra,
atlas, pl. 90.), I'idée de vie et de printemps est exprimée par un serpent qui s’enroule autour d’un arbre couvert
de fleurs, et planté aupres du groupe de Mithra immolant un taureau.
%8 Lucern. fictil. t. 3., tab. 60.
*Dans mes Recherches sur Mithra, je m’expliquerai a cet égard avec tous les détails convenables.
e antich. lucern. figur. (Rom. 1729, in-f°.), parte 1., p. 6-8; tav. 11., tav. 13.
'Pignore qui les a acquises.
22p], 19.,n° 1 et 2.
“Elle appartenait autrefois a Bellori.
Les deux vases ansés ou les deux seaux sont plus nettement modelés sur une autre lampe du recueil de Bellori
(3 part. pl. 2.), qui représente un sujet analogue.
253ur la face postérieure du grand bas-relief mithriaque de Heddernheim, déja cité, on voit un prétre et une
prétresse qui offrent un sacrifice & Mithra. Le prétre porte, de la main gauche, une corne de taureau, destinée a
recevoir le jus du raisin que la prétresse tient dans ses mains. (Voy. mes Recherches sur Mithra, atlas, pl. 91.)

182



fices offerts en faveur des morts aux divinités infernales.” La face antérieure de I'autel ou
de 'urne que caractérisent les deux cypres, est ornée d’'un bucrane et de deux guirlandes
de fruits; tous objets dont nous avons, dans une autre occasion,”” reconnu I'acception fu-
néraire.

La composition du sujet qui décore la seconde lampe ici figurée™® est beaucoup plus
simple. C’est une urne cinéraire, d’'une forme particuliére, posée entre deux cypres pyra-
midaux, qui inclinent aussi leur sommet vers ce petit monument, comme s’ils voulaient
rendre hommage aux cendres qu'il renferme, ou montrer qu’elles sont placées sous leur
protection. Au milieu de I'urne, on remarque une espéce de cartouche carré, qui probable-
ment indique la place o1 devait se lire une inscription en 'honneur du défunt.””

Une troisiéme lampe de terre cuite, analogue a la précédente, se trouve a Paris dans
le cabinet de M. le général baron Brunet-Denon. Elle représente un monument funéraire
érigé entre deux cyprés pyramidaux. La forme de ce monument est celle d’un sacellum
distyle, d’ordre ionique, surmonté d’un fronton triangulaire. Une couronne, d’ott pendent
deux bandelettes, occupe le milieu du tympan.” Les deux battants de la porte sont en-
tr'ouverts; a chaque battant est attaché un gros anneau.

Sur quelques autres lampes de cette méme catégorie, les deux cypres sont plantés pré-
cisément a 'entrée d'un monument funébre,” ou aux deux c6tés d’'un autel funéraire,
au-dessus duquel est placé un simpulum.”

S’il était permis de croire que les médailles contorniates ont eu quelquefois une des-
tination funéraire, la série des monuments romains qui nous offrent le cyprés comme un
embléme funébre devrait se clore par celles de ces médailles ot cet arbre remplit le méme
role. Dans cette hypotheése, j’aurais a rappeler ici les trois pieces qui, au revers de la téte
d’Homere, de Néron ou de Vespasien,” nous ont montré, devant un cypres pyramidal, un
personnage a pied, armé d’une lance et attaquant, ainsi que son chien, un énorme sanglier
réfugié dans un antre. J’aurais aussi a rapprocher ce sujet du médaillon qui, placé au centre
de I'un des deux plats funéraires dont j’ai eu ’honneur d’entretenir I’Académie,” repré-
sente un cavalier attaquant de méme un sanglier formidable. Je devrais enfin répéter que
la couronne présentée a ce cavalier par la déesse de la Victoire®” ne nous a pas permis,
non plus que le sujet funébre figuré sur le rebord du plat, de considérer le médaillon cen-
tral comme la représentation d’un simple épisode de chasse, ou d’'un danger couru par un

208

26Bellori (ouvrage cité, p. 7) rapporte fort a propos le passage ot Virgile (£neid. 5., v. 77, 78), parlant des rites
accomplis par Enée au tombeau d’Anchise, dit :
Hic duo rite mero libans carchesia Baccho
Fundit humi, duo lacte novo, duo sanguine sacro.
On retrouve, sur d’autres lampes funéraires, dans le méme recueil de Bellori (1" partie, pl. 14.; 3° partie, pl.
2.), mais sans les deux cypres, des exemples de I'accomplissement des rites dont il s’agit. Une de ces lampes (1"
part. pl. 14.) fournit méme un témoignage plus décisif que la lampe ici figurée; car on y voit distinctement le
liquide contenu dans chaque corne de taureau tomber sur les flammes d’un autel funéraire.
27Mém. de I’Acad. des inscrip. nouv. sér. t. 15., 2¢ partie, p. 124-126.
%P1, 19., n° 2. Loriginal se trouvait autrefois dans la collection de Sante Bartoli.
29« Nel mezzo dell’ urna, dit Bellori (loc. cit. p. 7), si vede il contrasegno del titolo sepolcrale solito a gli Dei Mani,
ed alla memoria del defonto. »
#0yoyez, sur 'acception funéraire de la couronne, ci-dessus, p. 303, et note 3.
M1Passéri, Lucern. fictil. t. 3., tab. 44,
2214, ibid. tab. 48.
#3Ci-dessus, p. 283-285; pl. 18.,n° 3.
24Ci-dessus, p. 333, 334; pl. 16., n°S 1-6.
Pl 16.,n° 5.

183



voyageur. Dés lors la présence du cyprés au revers de nos trois contorniates ne semblerait
pas nous permettre davantage d’attacher au type de ce revers un sens pris dans un ordre
d’idées aussi vulgaires. Soit donc qu’un tel type reproduise un fait mythologique, Méléagre,
par exemple, combattant le terrible sanglier de Calydon; sort que le combat ne se rattache
nullement a cette légende, et doive étre assimilé aux luttes mystiques que nous trouvons
sur nos deux plats funéraires et sur une multitude d’urnes cinéraires et de sarcophages,
il devient presque certain que le cypres présente une signification funébre au revers des
trois médailles contorniates de la Bibliotheque impériale.

Ne nous hitons pas toutefois de conclure de cette remarque et des divers monuments
cités ou décrits plus haut, que, de tout temps, les Romains connurent les raisons qui, chez
les peuples de I'Asie occidentale, avaient fait ranger le cyprés au nombre des emblémes
employés dans les rites funébres. Sous le régne des empereurs, beaucoup de traditions re-
ligieuses s’étaient perdues a Rome, comme ailleurs, bien que les coutumes propres a une
trés-ancienne liturgie se fussent perpétuées, d’age en 4ge, sans interruption. Quelquefois
les traditions étaient encore vivantes au fond des sanctuaires, ou déposées dans des livres
sacrés, dont les prétres avaient seuls la possession. Si Virgile s’exprime en termes qui nous
donnent lieu de croire qu’il avait emprunté a ces deux sources ce qu’il nous dit du cypres,
comme symbole de I'antique divinité génératrice des Phrygiens et comme embléme funé-
raire, Servius,”® son commentateur, et les deux mythographes latins®’ cités ci-dessus ne
font pas preuve d’un grand savoir quand ils rapportent qu’on attribue le cypres a Silvain,
dieu infernal, parce que cet arbre, a cause de la faiblesse de ses racines, convient aux rites
funébres. De son c6té, Varron, réputé le plus docte des Romains, ne justifie pas a nos yeux
cette réputation lorsque, cherchant a expliquer pourquoi on entoure de cypres les blichers
ou l'on briile le corps des personnages d’une haute distinction, il met en avant, au lieu
d’une raison tirée des croyances et des usages religieux, une supposition d’un ordre phy-
sique, qui assurément ne peut satisfaire aucun bon esprit : « On entoure ainsi de cypres les
biichers, dit-il, afin que I'odeur forte qu’exhalent les corps en combustion n’incommode
pas les assistants.”® » Servius et Festus, nous 'avons vu,”” semblent se contenter de cette
explication. Saint Isidore™ la reproduit sans nommer Varron. Faut-il croire que la religion
défendait a ce dernier écrivain et aux deux autres de divulguer les motifs qui, dans les sanc-
tuaires, avaient fait attribuer au cypres une acception funebre? Je laisse a de plus habiles
que moi le soin de résoudre cette question.

2.2.4 Europe chrétienne

Lignorance du vulgaire sur le sens intime du symbole, soit qu'on figurat des cypres sur
les sarcophages, sur les pierres tumulaires et sur les lampes sépulcrales, soit qu’on en plan-
tat autour des tombeaux, n’empécha pas ces coutumes de se répandre dans tout 'empire
romain. Les chrétiens, succédant aux paiens en Asie, en Europe, en Afrique, et trouvant
partout ces coutumes établies, ne purent se défendre d’adopter un embléme funéraire

216 Ad Virgil. Georgic. 1., 20.

2 Scriptor. rer. mythic. latini tres, t. 1., fab. 6, p. 2; fab. 178, p. 135.

8« Pyras ideo cupresso circumdari, propter gravem ustring odorem, ne offendatur populi circumstantis co-
rona.» Varron, apud Servium ad Virgil. £neid. 6., 216. Cf. Isidor. Hispalens. Origines, 17., 7., n° 34.

#9Ci-dessus, p. 326, 327.

Loc. cit.

184



consacré par tant de peuples, par tant de siécles.”” Peut-étre méme, se rappelant que, par
'ordre du Seigneur, Noé avait construit I’arche avec du bois de cypres, et que les cypres
du Liban avaient servi a réédifier le temple de Jérusalem, les premiers chrétiens furent-ils
tout naturellement portés a considérer cet arbre comme un des symboles légitimés par le
texte de I’Ancien Testament et légués aux disciples de la nouvelle loi. Déja, dans la Grece du
moyen 4ge, j’ai eu a signaler des pierres tumulaires qui attestent une alliance intime entre
la croix de Jésus-Christ et I'embléme du cypres pyramidal®?; alliance qu’au 7¢ siécle nous
avions trouvée établie chez un peuple du Caucase converti au christianisme.”” En Italie, les
chrétiens des premiers siécles ont laissé, parmi une multitude de monuments funéraires,
plusieurs pierres,” plusieurs lampes ornées de sujets ol cet arbre figure comme embléme
funébre. Je n’appellerai 'attention de la Compagnie que sur deux lampes de terre cuite. La
premiére peut remonter au 3° siécle de notre ére, ou au commencement du 4¢; elle est in-
édite, et fut apportée de Rome a Paris, il y a peu d’années, pour y étre vendue.” Je n’ai pas
vu l'original ; mais M. Muret, qui I'a eu entre les mains et qui posséde si bien le sentiment
de I'art antique, m’en garantit 'authenticité.

Au centre de cette lampe,”* Jésus-Christ debout, vu de face et figuré avec les attributs
du Bon Pasteur, est entouré de sept fidéles, représentés sous 'embléme de sept brebis,
qui, par leur attitude, témoignent leur joie de son retour; il a retrouvé et il rapporte sur
ses épaules la brebis égarée, image du pécheur qui a quitté la bonne voie. Au-dessus du
Bon Pasteur, dans la région céleste, la Vierge,” reine du ciel, s’avance sur un nuage, la
téte ceinte d'un diadéme, et montre du doigt, sur la téte de son divin fils, une couronne
formée de sept étoiles,”® qui répondent aux sept branches du chandelier du Temple,” aux
sept dons du Saint-Esprit, aux sept sacrements, aux sept principales vertus,” et enfin aux
sept sceaux, aux sept esprits, aux sept anges et aux sept églises de I’Apocalypse.” Dans
le champ de la lampe, a la hauteur des mains de Jésus-Christ, on remarque, a sa droite, et
posée sur 'arche de Noé, la blanche colombe, symbole de lumiére. Lichée par Noé, pour la
seconde fois, aprés un intervalle de sept jours,*” elle est revenue dans I'arche. Messagére

“!N’oublions pas qu’en Orient et en Occident le culte des arbres, bien que d’institution paienne, bien que pro-
hibé par nos livres saints (Deuteron. 12., 2, 3; 16., 21), se conserva longtemps parmi quelques chrétiens, comme il
s'était conservé dans quelques tribus israélites. Il se perpétua méme fort tard en Europe; et, entre autres preuves
qu’il serait facile d’en donner, je citerai celle que fournissent les statuts d’un synode tenu a Tréves, sous la prési-
dence de I'archevéque et postérieurement a 'année 1274 : on y trouve la défense expresse d’adorer les fontaines,
les arbres, etc. (Voy. Marténe, Amplissim. Collect. t. 7., col. 107; col. 113, § 53.)

22Ci-dessus, p. 313-315.

#3Ci-dessus, p. 77-79.

24Voy. Aringhi, Roma subterran. 6., 42. Mamachi, Origin. et antiquit. christianar. lib. 20. (Rom. 1749-1755), t. 1., p.
408, cul-de-lampe.

T'ignore en quelles mains elle se trouve, actuellement.

#6Voy. le n° 1 de la pl. 20. ci-jointe.

*7Et non le Soleil personnifié.

25« Et habebat in dextera sua stellas septem. » (Apocalyps. 1., 16. Cf. ibid. 1., 20; 2., 1; 3., 1.)

Exod. 25., 37; 37., 23. Num. 8., 2. Il n’est pas rare de trouver ce chandelier représenté sur des lampes chré-
tiennes (voy. Bellori, ouvrage cité, 3¢ partie, pl. 32.). Quelquefois il est remplacé par sept orifices ronds, pratiqués
dans la partie supérieure de la lampe et destinés a recevoir sept méches (id. ibid. pl. 33.). On peut rapporter a la
méme source |'usage qui, de nos jours, se conserve en quelques endroits, de tenir, pendant sept jours et sept
nuits, au chef du lit d’'un mort, une lampe ou une lanterne allumée.

0Trois vertus théologales, et quatre vertus cardinales.

»15.1,5,6;3.,1;8.,2,6;15.,7; 1.,,4,11, 12, 13, 16, 20.

2Genes. 8., 10. Euseb. Chronic. 2., p. 237, edd. Maio et Zohrabo.

185



fidele, et tenant dans son bec un rameau d’olivier, elle rapporte ainsi le gage de la réconci-
liation entre Dieu et son peuple, et la preuve manifeste du retour de la verdure, ou d’une
nouvelle vie sur la terre, aprés le retrait des eaux du déluge, ce grand baptéme qui régéné-
ra le genre humain tombé dans la corruption et le péché, bien des siécles avant la venue du
divin Rédempteur. A gauche, nous voyons I'oiseau au noir plumage, le corbeau, symbole
des ténebres.” Il ne rentra pas dans I'arche, bien qu'’il en fiit sorti le premier™; et nous
le trouvons ici dans le giron de la nuit, représentée par le buste d'une femme vue de face,
la téte surmontée du croissant de la lune et d’'un voile que, de ses deux mains, elle tient
au-dessus du croissant, pour achever d’indiquer les ténébres.” Au-dessous de ce groupe si
caractéristique, on en distingue un autre non moins expressif et parfaitement en rapport
avec l'idée de la nuit, c’est le corps de Jonas ou d’'un juste, qui s’est endormi du sommeil de
la mort au pied d’un cyprés pyramidal, embléme tout a la fois de vie, de mort et d'immor-
talité ou d’éternité. Un cep de vigne, chargé de pampres et de trois grappes pendantes de
raisin,” s'éléve au-dessus de ce corps gisant, le protege, et fait une allusion directe au vin,
qui, dans la célébration de nos saints mystéres, représente le sang de Jésus-Christ, répandu
sur la croix pour notre rédemption. En regard de ce groupe, c’est-a-dire a la droite du Bon
Pasteur, Jonas sort, plein de vie, du ventre d'une baleine, aprés y avoir passé trois jours et
trois nuits,”” de méme que Jésus-Christ, le troisieme jour, est sorti vivant du tombeau. Cet
embléme, fréquent sur les lampes funéraires chrétiennes, exprime donc 'idée de la résur-
rection.” Ainsi, en méme temps qu’au centre d’une lampe, symbole de lumiére, le divin
Sauveur se montre sous la figure du Bon Pasteur, a sa gauche sont exprimées les idées de
nuit, de ténébres, de mort et de rédemption; a sa droite, les idées de lumiére, de baptéme
et de résurrection. Que les personnes qui s’obstineraient a croire 'art chrétien dépourvu
d’invention et de poésie, daignent prendre la peine d’étudier avec nous la composition de
la grande scéne représentée sur cette lampe, et que, la main sur la conscience, elles nous
disent si un tableau aussi habilement tracé ne satisfait pas tout a la fois nos croyances et
notre imagination !

La seconde lampe chrétienne dont j’ai a parler se conserve au musée royal de Berlin.
Elle faisait anciennement partie du cabinet de Bellori, d’ot1 elle passa dans la collection de
I’Electeur de Brandebourg.?® Elle offre le méme sujet et presque les mémes accessoires que

239

#3Remarquons bien qu’en hébreu la racine 37y a le double sens de corbeau et de nuit ou ténébres. 1l en est de
méme dans la langue arabe.

B4Genes. 8., 6.

#50n reconnait facilement dans ce buste 'imitation d’un type souvent employé pour représenter Diane sur les
monuments de I'époque des Antonins.

260n voit fréquemment, sur les lampes chrétiennes trouvées en Italie, dans des cimetiéres ou des tombeaux,
I'image ou le monogramme du Christ entouré d’un cep de vigne chargé de feuilles et de grappes de raisin. J’en
puis méme citer deux qui représentent Jésus-Christ sous les traits du Bon Pasteur, comme la lampe ici figurée,
mais sans aucun autre accessoire que huit grappes de raisin placées dans une bande circulaire. (Voy. Bosio, Rom.
soterran. (Rom. 1632), pl. a la pag. 203. Mamachi, ouvrage cité, t. 3., pl. a la pag. 79.) — La lampe publiée par Bosio est
reproduite dans la nouvelle Roma soterraneaq, t. 3., pl. 208.; Rom. 1737, 3 vol. in-fol. — Toutes ces représentations,
aussi bien que notre lampe, se rapportent au passage du Nouveau Testament ou Jésus-Christ se compare lui-
méme 2 la vigne : «Ego sum vitis vera» (Evangile de saint Jean, 15., 1, 5). Sur la seconde lampe dont je donne le
dessin, une tige de courge remplace le cep de vigne.

7Jonas, 2., 2.

8« Libera me ... de profundis aquis, » dit le Psalmiste (Ps. 68., v. 15); «non me demergat tempestas aquz, »
ajoute-t-il (v. 16). Au psaume 17. (v. 17), on lit : «... assumpsit me de aquis multis. »

9N 289 (1018) du nouveau Catalogue des terres cuites de ce musée.

20Bellori, Le antiche lucerne fig. parte 3., p. 10.

186



la premiére. Comme celle-ci, elle fut donc composée dans un esprit conforme tout a la fois
aux enseignements de I’Ancien Testament et a ceux du Nouveau Testament. C'est ce que ne
semblent pas avoir bien compris les écrivains qui I'ont décrite et commentée, Au premier
abord, on pourrait croire que les deux lampes sont une copie I'une de 'autre. Un examen
attentif ne permet pas de conserver longtemps cette opinion. Ces deux terres cuites offrent
entre elles des différences notables; elles ne sortent ni d’'un méme moule, ni de la méme
main; elles n’appartiennent méme pas a une méme époque de I'art, bien qu’on puisse les
considérer chacune comme I'imitation plus ou moins fidéle d’un seul type original. Le style
et le travail de celle que posséde le musée royal de Berlin ne sauraient remonter plus haut
que la derniére moitié du 4€ siécle de notre ére. ’Académie en jugera par le dessin que je
joins ici* et dont je suis redevable a I'inépuisable complaisance de M. Edouard Gerhard.
Parmi les différences a signaler entre les deux monuments, il faut surtout citer celle que
présentent la chevelure et le costume du Bon Pasteur et la forme des sept étoiles et du
cypres. Larbre, quant a son espéce, est méme peu reconnaissable sur la lampe de Berlin,
dans I'état ot elle est actuellement. Personne encore ne s’est cependant refusé a le prendre
pour un cypres; et je remarque méme qu'il est beaucoup mieux caractérisé comme tel
dans les dessins qui en ont été publiés jusqu’a ce jour que dans le dessin tout récemment
exécuté sous les yeux de M. Gerhard. De plus, ici, la colombe ne porte pas a son bec le
rameau d’olivier; et le cep de vigne qui, sur la lampe apportée a Paris et dessinée par M.
Muret,”* ombrage la figure gisant sur le sol, au pied du cypres, est remplacé par la tige de
courge que d’autres monuments nous montrent s’élevant au-dessus de Jonas, également
étendu sur le sol. Enfin, sous la lampe de Berlin, on lit en assez beaux caractéres, FLORENI;
c’est le nom du potier.

Depuis longtemps elle était connue de tous les archéologues : Bellori** en 1691, Bot-
tari** et Mamachi*® vers le milieu du 18° siécle, et successivement, depuis le commence-
ment du 19%, M. le Dr. Schone,” M. le Dr. Frédéric Creuzer,”” feu Mgr. Miinter, évéque de
Seeland,” et M. Guigniaut™ 'ont chacun publiée* d’apres un dessin peu fideéle de Sante
Bartoli, dessin qui chaque fois, pour ainsi dire, qu’il a été copié par un nouveau graveur,
s’est écarté de plus en plus de l'original. Linterprétation qu’ils donnent du monument
n'est pas satisfaisante. M. Raoul-Rochette en a fait avant moi 'observation,”" quant aux
six premiers de ces savants; mais il ajoute avec raison que feu Mgr. Miinter a du moins le
mérite d’avoir judicieusement réfuté 'opinion de quelques érudits, tels que M. Schéne et
méme M. Creuzer, qui voyaient dans la lampe dont il s’agit un monument gnostique. En-
fin M. Ferdinand Piper, professeur de théologie a 'université de Berlin, a rendu publique,

#1pl. 21, n° 3.

%2p] 20, 1° 1.

*3Le antiche lucerne figur. parte 3., p. 9, 10; tav. 29. — Ce recueil a été imprimé en 1694, 1699 et 1729.

24Scult. e pitture sagre, t. 3., p. 79.

#5Quvrage cité, t. 3., p. 78.

26 Geschichtsforschungen tiber die kirchlich. Gebr. und Einrichtung. der Christen, etc. t. 1. (Berlin, 1819, in-8°), p. 310,
311;pl. 1, n° 4.

7Symbolik und Mytholog. t. 4., p. 418; pl. 7., n° 2.

28 Sinnbilder und Kuntsvorstellung. der alten Christen (Altona, 1825, in-4°), 1" partie, p. 64, 65; pl. 3., n° 39.

*9Relig. de l'antiquité, t. 4., 1" partie; Explication des planches, p. 419, 420; pl. 259., n° 914.

»0plusieurs autres archéologues, tels que Buonarroti, Passéri, Kopp, Bellermann et M. Raoul-Rochette (Mém. de
I’Acad. des inscript. nouvelle série, t. 13., 1" partie, p. 98, 99) ont écrit sur cette lampe, mais succinctement et sans
en donner un dessin.

B oc. cit. p. 98 et 99, note 2.

187



252 253

en 1846, une dissertation® ot il décrit cette méme lampe* et la reproduit, d’apres I'origi-
nal, par la lithographie.” Je regrette d’avoir a dire que ce dessin et le commentaire dont
il est accompagné laissent encore beaucoup a désirer. Comme le Dr. Miinter, il constate
qu'aucun élément gnostique n’est entré dans la composition du sujet qui décore la lampe
chrétienne du musée de Berlin. Mais, a 'exemple de tous ses devanciers, il ne tient aucun
compte du cyprés™ qu’on y remarque, il ne voit dans le groupe qui, 2 mon avis, représente
la nuit ou les ténébres qu'une image de la lune considérée comme astre, et il commet la
double méprise de prendre pour une seconde colombe™ le corbeau, qui est une partie
essentielle de ce groupe, et pour I'image du soleil*” la figure de la Vierge, bien que Bel-
lori et Mamachi eussent avoué eux-mémes que les vétements de cette figure sont ceux
d’une femme. De 12 il est résulté que le savant professeur de Berlin n’a pas mieux com-
pris que ses devanciers I'esprit dans lequel fut composé le sujet qui orne cette lampe. On
ne peut se défendre de quelque étonnement en voyant tant d’habiles interprétes s’arré-
ter a I'idée que le Bon Pasteur y est placé entre le soleil, la lune et les étoiles, et que, par
conséquent, ce petit monument doit étre classé parmi ceux qui ont pour simple theme
la création des corps célestes.” 1ls restent ainsi insensibles a 'admirable accord qui, sur
la lampe de Berlin, comme sur la lampe inédite que je publie,” se révéle entre les divers
accessoires disposés autour du Bon Pasteur et les dogmes fondamentaux de ’Ancien et du
Nouveau Testament. Cet accord, malgré les différences que présentent entre elles les deux
lampes, dans les détails de leur composition, est, a mes yeux, tout aussi manifeste sur 'un
que sur 'autre de ces deux précieux monuments.

»2E]le est insérée dans le recueil périodique intitulé : Zeitschrift fiir die historische Theologie, et il en a été fait un
tirage a part que j’ai sous les yeux.

»Pag. 13-15 du tirage a part.

24N° 5 de la planche lithographiée jointe au tirage a part.

»5Le Dr. Fr. Miinter (loc. cit.), & 'exemple de Bellori et de Mamachi, ne fait aucune allusion a cet embléme
significatif; il se borne a dire qu’on voit ici, « couché a 'ombre d’un arbre, Jonas, type de Jésus-Christ. »

»67'ai peine a comprendre que mes savants devanciers, au lieu de reconnaitre ici le corbeau sorti de I'arche,
aient tous indiqué une seconde colombe, sans tenir compte du texte de I'Ecriture sainte. C’est Bellori, le premier,
qui a commis cette méprise; il s’explique en ces termes (ouvrage cité, 3° partie, p. 10) : «altra colomba, che
posa sotto la luna, pud interpretarsi per I'Innocenza, Purita, Simplicita, Concordia, e per I'altre virtii christiane
del defonto, di cui & simbolo questo animale.»

»7]e vois a regret que M. Raoul-Rochette (loc. cit.), comme M. Piper, a partagé, sur ce second point, I'erreur de
ses devanciers.

8L es études théologiques de feu le Dr. Frédéric Miinter ne 'ont pas empéché de partager cette opinion erro-
née : «Es kommt mir jedoch leichter vor, dit-il (ouvrage cité, p. 64), diese Bilder, die in einem Kreise von biblischen
Geschichten stehen, demgemiss von der Schdpfung der Himmelscorper zu erklaren. »

%Planche 20., n° 1.

188



Résumé.

Si donc les premiers chrétiens placaient le cyprés pyramidal sur leurs pierres tumu-
laires, dans leurs cimetiéres et sur leurs lampes*; si '’Arménie et la Grece du moyen age
alliaient a ce symbole la croix de rédemption; si, de nos jours, en Europe, on entoure de
cypres les sépultures royales et les sépultures privées; si, sous nos yeux, les peuples mu-
sulmans, successeurs des antiques nations qui, en Asie, en Afrique, en Europe, faisaient
de cet arbre un embléme funeébre, plantent des cyprés autour de leurs tombeaux isolés
et dans leurs champs des morts; si les habitants d’un vaste empire, qui s’étend de I'Europe
en Asie, attachent encore aujourd’hui des idées religieuses au bois de cypres; si, dans le
midi de la France, s’est conservée, d’4ge en 4ge, jusqu’a nous la coutume de faire bénir,
le dimanche des Rameaux, des branches de cyprés, dont le feuillage et les fruits sont ar-
gentés et dorés; si, en Asie, le culte de cet arbre symbolique remonte a plus de trois mille
ans et se lie intimement a la légende de la Vénus assyrienne, comme aux origines de I'em-
pire d’Assyrie, du royaume d’Arménie et des Etats fondés par les Phrygiens ou les Troyens,
comme a I'histoire de I'importation de la civilisation chaldéenne ou assyrienne chez les
Phéniciens, les Arabes, les Egyptiens, les Perses, les Grecs et les peuples italiques; si enfin
le cyprés pyramidal est connu, dans toutes les langues de ’'Europe ancienne et moderne,
sous un seul nom, précisément le méme que portait la divinité androgyne dont cet arbre
était, en Asie, 'embléme vivant, reconnaissons que le culte du cypres, institué aux lieux
mémes ot ce bel arbre croit spontanément, aux lieux mémes habités par les premiers ado-
rateurs de cette divinité, dut étre importé partout ol pénétra le culte de la déesse qui avait
donné son nom a I'lle de Cypre, comme au cuivre, et qui fut adorée, chez les Grecs et les
Romains, sous celui de Cypris, et, chez les Etrusques, sous le nom de Cypra ou Cupra. Tant
furent profondes les racines qu’avaient jetées en Europe les croyances religieuses appor-
tées de I'Asie occidentale avec tout le cortége d’une haute civilisation! Tant fut puissante
I'influence exercée par les castes sacerdotales sur les idées, le langage, les coutumes et
les institutions des peuples! Tant il est vrai de dire que les traits les moins effacés et les
moins effacables de la civilisation d’un peuple, les traits surtout qui caractérisent sa vie
intellectuelle, sont ceux que I'on peut rapporter aux dogmes et aux rites enseignés dans
ses livres sacrés, ou inscrits en caractéres idéographiques sur ses édifices, sur ses monu-
ments figurés! Tant, il est juste enfin de reconnaitre que le culte du cypres, embléme tout
a la fois de vie, de mort, de vie future et d’éternité, concourt, avec bien d’autres faits, a
prouver qu’aucun peuple civilisé de I'antiquité ne méconnut le dogme de 'immortalité de
'4me, inséparable, comme la connaissance d’un Dieu éternel, comme le dogme des récom-
penses et des peines dans une vie future, des conditions morales d’existence, de progres
et de durée de la société humaine!

*0Voy. Aringhi, Roma subterran. 6., 42., p. 339-341.

189



3 Explication des planches

3.1 Planche 1™

N° 1. Face antérieure d’'un autel ou cippe votif, palmyrénien, a quatre faces, et de marbre.
Hauteur, 3 palmes romains et 10/12; largeur, 2 palmes romains et 5/12.*' Musée ca-
pitolin.

N° 2. Face postérieure du méme monument.,

*1Le palme de Rome équivaut a environ 212 [252] millimeétres (8 pouces 3 lignes et 1/2).

190



T6T

3 —7

N

SOLISANCTISSIMOSACRVM
TFCLAVDIVS-FELIX - ET

CLAVDIA*HELPIS-ET
TICLAY DIVSA LYP VSFILEORVM
VOT VMSOILVERVNTLIBENSMERITO

CALBIENSES-DE-COH - [T J




3.2 Planche 2

N° 1. Face latérale gauche du méme monument.

N° 2. Face latérale droite du méme monument.

192



€61

- I =
J
J I
.
R
)
\ ) o)
S i
R R A PR
Loy Sai o DT 0 SV
-)Jlb \ﬂ,ﬂ\\ «3 Km(y;\n’\
- . S -

Inp. de - Chardon ainé r. Hauesfeuille, Paris




3.3

N° 2.

N° 3.

N° 4.

Planche 3

. Bas-relief votif, palmyrénien, de marbre. Hauteur, 4 palmes rom. et 4/12; largeur, 3

palmes romains. Musée capitolin.

Fragment d’un trés-petit bas-relief de bronze, trouvé en Transylvanie, et reproduit
ici avec les dimensions de I'original. Possesseur non connu.

Médaille autonome de Mosténe (Lydie). BR. Bibliothéque impériale.

Grand bronze d’Hadrien, frappé dans la méme ville. Méme collection.

194



S6T

CHERCHES SUK Lk CULTE DU CYPRES

Ay

i

/

HATAB LI AUKALMAAAXBHATIATPUDO 10060 A
KAITOCICNONAPTYFOYNC YN [TANTIKOZUWANERH

NI

| 1A 2D A My G DI AAI S KINAD

PO CANTIOKOYAAPIANOCTIAAMY PHNOCC RN NN T -
cuﬂH1‘mtmommtnﬁ[omf\mfmummfzvacmomermor

T 0N TI INYD 20 NI ¥ PIAA M )y

YON 24 A =188
ANIS ey 3560y

— |
Gravé par Bigant




3.4 Planche 4

N° 1. Statuette inédite de bronze, provenant d’un sacellum pratiqué dans les flancs d’une
montagne située a 20 kilometres environ de Seyde (Syrie). Hauteur de la statuette,
50 centimetres. Cabinet de M. le duc de Luynes.

N° 2. Moyen bronze de Commode, frappé & Mostene. Bibliothéque impériale.
N° 3. Moyen bronze de Gallien, frappé dans la méme ville. Méme collection.

N° 4, Médaillon de bronze, frappé a Ephése (Ionie) en 'honneur d’Antonin le Pieux. Méme
collection.

N° 5. Autre médaillon de bronze, frappé a Ephése en I’honneur du méme empereur. Méme
collection.

196



L6T

Gravé par Bigant



3.5 Planches5

N° 1. Petit trone votif, de bronze, inédit, et vu de face. Hauteur, 28 a 29 centimétres; lar-
geur, 12 a 13 centimetres. Bibliothéque impériale.

N° 2. Le méme monument, vu de profil.

198



199




3.6

N° 4.

N° 5.

N° 6. a.

Planche 6

. Moyen bronze de Caracalla, frappé dans I'lle d’Aradus (Phénicie). Bibliothéque impé-

riale.

. Moyen bronze d’Elagabale, frappé dans la méme ile. Méme collection.

. Monnaie coloniale de Damascus (Ccelésyrie), a I'effigie de Trébonien Galle. BR. Méme

collection.

Monnaie coloniale, inédite, de Carrhes de Mésopotamie (Aurelia Carrhenorum), a I'ef-
figie de Septime Sévere. BR. Biblioth. impériale.

Monnaie coloniale d’Héliopolis (Ccelésyrie), a I'effigie de Philippe pére. BR. Méme
collection.

. Développement de la périphérie d’un petit vase funéraire, d’argent, inédit, et trouvé,

selon les uns, dans le Rhone, entre Vienne et Lyon; selon les autres, a Aire (Landes),
sur les bords de I’Adour. Le sujet qu'il représente est reproduit ici avec les dimen-
sions de l'original. Méme collection.

Réduction de la forme de ce vase.

200



T0C

RECHERCHES SUR LE CULTE DU CYPRES.

PL.VI

?&‘ﬁﬁm\

& | ;

Fn

Dessiné par Maret




3.7

Planche 7

. Monnaie coloniale de Damascus, a I'effigie de Philippe fils. BR. Bibliothéque impériale.
. Monnaie coloniale de Tyr (Phénicie), a I'effigie de Caracalla. BR. Méme collection.

. Moyen bronze de Plautilla, frappé a Sicyone (Achaie). Méme collect.

. Monnaie coloniale de Tyr, a I'effigie de Volusien. BR. Méme collection.

. Autre monnaie coloniale de Tyr, a I'effigie de Caracalla. BR. Méme collection.

. Petite plaque de bronze, gravée en creux, inédite, acquise a Rome par M. le profes-

seur Edouard Gerhard, et déposée au Musée royal de Berlin.

202



PLVIT

203




3.8

N° 1.

N° 2.

N° 9.
N° 10.

N°11.

. Moyen bronze de Julia Domna, frappé a Germanicia

Planche 8

Moyen bronze d’Elagabale, frappé 4 Tripolis de Phénicie. Bibliothéque impériale.

Moyen bronze de Caracalla, frappé dans la méme ville. Méme collection.

. Moyen bronze du méme empereur, frappé dans la méme ville. Méme collection.
. Grand bronze de Julia Domna, frappé a Apollonia d'Illyrie. Méme collection.
. Cone du Musée britannique.

. Cbne de calcédoine saphirine. Bibliothéque impériale.

262

Ceesarea (Commageéne). Méme
collection.

. Monnaie autonome de Nagidus (Cilicie). AR. Méme collection.

Autre monnaie autonome de la méme ville. AR. Méme collection.
Monnaie coloniale de Bostra (Arabie), a 'effigie de Trajan Déce. BR. Méme collection.

Monnaie autonome d’Anticaria (Bétique). BR. Autrefois dans le musée Hédervar.
Possesseur actuel non connu.

%2par erreur, on a imprimé a la page 79, ci-dessus, Germanica Cesarea.

204



RECHERCHES SUR LE CULTE DU CYPRES

205




3.9 Planche9

N° 1. Cylindre de stéatite, vert foncé, a taches rougeitres. Autrefois dans la collection de
M. J. Robert Steuart. Possesseur actuel non connu.

N° 2. Cylindre de jaspe noir. Musée britannique.
N° 3. Cylindre de chlorite terreuse, vert-noir. Bibliothéque impériale.

N° 4. Cylindre de stéatite verte. Légende en caractéres inconnus, offrant peut-étre un
exemple de I'altération des caractéres cunéiformes du systéme assyrien. Méme col-
lection.

N° 5. Cylindre de talc ollaire, vert-noir.”* Collection de M. Cl. Scott Steuart, acquise par le
Musée britannique.

23Hématite, selon M. Hawkins.

206



RECHERCHES SUR LE CULTE DU CYPRES. PL.IX.

207



3.10 Planche 10

N° 1. Table ou autel chargé d’offrandes et tiré d’une stéle égyptienne. Musée britannique.
N° 2. Embléme tiré de la méme stele.
N° 3. Embléme tiré du plafond d’une des salles du palais de Rhamesses 3, a Thebes.

N° 4. Figure représentant le mois de tébi, et tirée d’'un des bas-reliefs qui ornent le temple
d’Edfou.

N° 5. Méme figure, tirée d’un autre bas-relief du méme temple.

208



209




3.11 Planche 11

Stele égyptienne, inédite, de pierre calcaire. Musée du Louvre.

210



RECHERCHES SUR LE CULTE DU CYPRES PL. XL
f_—‘M —_—
=

(I A

'_gfgm@?bﬁwi%wiﬁiap&;

m
ﬁl W i
A 5 @ 'y
< 1) i IR
1S = S
) 4(03 “uﬁ
I f
\ s
) IS AN
( 2
il | E—

‘??hrﬁdb‘7
?oi ﬁﬁ!ﬁ%if o ﬁ}

211



3.12 Planche 12

Dessin au trait d’une peinture a fresque, découverte a Pompei en 1833 ou 1834.

212



213



3.13 Planche 13

N° 1.

N° 2.

Monnaie autonome coloniale, inédite, d’Alexandria-Troas. Bibliothéque impériale.

Monnaie coloniale, inédite, de la méme ville, a 'effigie de Commode. Méme collection.

. Monnaie coloniale, inédite, de la méme ville, a I'effigie de Maxime. Méme collection.

. Urne cinéraire étrusque, de terre cuite, sans couvercle, vendue aux enchéres pu-

bliques, a Paris, en 1850. Elle se conservait autrefois a Florence, dans le musée Bu-
celli, et avait été trouvée au mont Politien. Possesseur actuel non connu.

. Urne cinéraire étrusque, de terre cuite, inédite, ayant son couvercle, et vendue aux

mémes enchéres. Possesseur actuel non connu.

214



PL. X

215




3.14 Planche 14

N° 1. Moyen bronze d’Aurélien, frappé a Perga (Pamphylie). Biblioth. imp.
N° 2. Autre moyen bronze d’Aurélien, frappé dans la méme ville. Méme collection.

N° 3. Face antérieure d’un piédestal carré, de marbre blanc, sculpté sur trois de ses faces.
Hauteur totale, 425 millimétres; plus grande largeur, méme dimension. Musée da la
ville de Vienne en Dauphiné.

N° 4. Face latérale gauche du méme monument.

N° 5. Face latérale droite du méme monument.

216



L1C

PL. XV

RECYERCHES SUR LE CULTE DU CYPRES
T T e A
T 3. G00000




3.15 Planche 15

Bas-relief mithriaque romain, de marbre, trouvé, il y a peu d’années, aux environs de
Carlsbourg en Transylvanie. Possesseur non connu.

218



‘. P \/, S
=T N O
\ \ = =/ |
\ — - « a *
/ N - ; ,\\
— ,V ‘ ‘ .

i

219



3.16 Planche 16

N°* 1,2, 3 et 4. Développement du sujet représenté en relief sur le bord intérieur d’'un plat d’argent,
rond, fourré de bronze, inédit, et trouve sur les bords du Rhin. Biblioth. imp.

N° 5. Médaillon en relief, qui orne le fond du méme plat.

N° 6. Profil ou forme extérieure de ce plat. Diamétre, 354 millimeétres.

220



1Ce

RECHERCHES SUR LE CULTE DU CYPRES

PL.XVIL

o ainé. il oris

Gravé par Bigant



3.17 Planche 17

N°* 1, 2 et 3. Développement du sujet représenté en relief sur le bord intérieur d’'un plat d’ar-
gent, rond, trés-peu profond, et inédit, qui fait partie du trésor découvert, en 1830,
a Berthouville, preés de Bernay (Eure). Bibliothéque impériale.

N° 4. Profil ou forme extérieure de ce plat. Diamétre, 355 millimétres.

222



€ee

RECHERCHES SUR LE CULTE DU CYPRES.

PL.XVIl

0N

. NN
wen SRCY [ APES

P L”
47

© T D el | St

Uy
~r

) }Q\

LA\ =
Mz

1

Dessiné par Muret.




3.18 Planche 18

N° 2.

N° 3.

. Médaillon en relief, dont est orné le fond du plat d’argent représenté sur la planche

précédente.

Manche d’argent, qui a d{i appartenir a une patére ou a tout autre vase employé a
des libations dans les cérémonies funébres. En vente a Paris, il y a trés-peu d’années.
Possesseur actuel non connu.

Médaille contorniate, a I'effigie de Vespasien. Bibliothéque impériale.

. Autre médaille contorniate, a I'effigie d’un personnage inconnu. Méme collection.

224



PL X1

CYPRES

RECHERCHES SUR LE CULTE DU

225



3.19 Planche 19

N° 1. Lampe sépulcrale, de terre cuite rougeitre. Autrefois dans la collection de Bellori.
Possesseur actuel non connu.

N° 2. Autre lampe sépulcrale, de méme matiére. En vente a Paris, ainsi que la précédente,
il y a peu d’années. Autrefois dans la collection de Sante Bartoli. Possesseur actuel
non connu.

226



L2C




3.20 Planche 20

N° 2.

N° 3.

N° 5.

. Lampe sépulcrale, chrétienne, de terre cuite rougeitre, inédite. En vente a Paris,

chez un marchand d’antiquités, il y a peu d’années. Possesseur actuel non connu.

Médaille autonome de Balsa (Lusitanie). BR. Autrefois dans le médaillier du musée
Hédervar. Possesseur actuel non connu.

Médaille autonome d’Ostur (royaume de Valence). BR. Petit module. Bibliothéque im-
périale.

. Autre médaille autonome de la méme ville. BR. Grand module. Méme collection.

Disque d’argent, provenant d’un trésor trouvé dans la terre, en 1836, a Notre-Dame
d’Alencgon, prés de Brissac (Maine-et-Loire). Musée du Louvre.

228



PL.XX

RECHERCHES SUR LE CULTE DU CYPRES.

229

ar Bigant.



3.21 Planche 21

N° 1. Petit bronze d’Antonin le Pieux, frappé a Epidaure (Argolide). Autrefois dans le mu-
sée Hédervar; maintenant dans le médaillier de la Bibliothéque impériale.

N° 2. Autre petit bronze d’Antonin le Pieux, frappé dans la méme ville, Méme provenance.
Méme collection.

N° 3. Lampe sépulcrale, chrétienne, de terre cuite rougeatre. Autrefois dans la collection
de Bellori, maintenant au Musée royal de Berlin.

230



PL.XXI,

CULTE DU CYPRES

LE

UKk

[

RECHERCHES ¢

231



