
Recherches sur le Culte
du Cyprès pyramidal

chez les
Peuples civilisés

del'Antiquité

Par
M. Félix Lajard  

Mémoires de l'Institut de France
Académie des Inscriptions et Belles-Lettres

Tome Vingtième

Paris 1854
Solar Anamnesis Edition

CC0 1.0 Universal



Table des matières
1 Premier Mémoire — Du Cyprès pyramidal considéré

comme symbole de Vie et comme Emblème ou Attribut
des Divinités génératrices en Orient et en Occident 5

1.1 Première Section — Orient . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 5
1.1.1 Babylonie, Assyrie, Syrie, Phénicie, Arménie,

Commagène, et Asie Mineure . . . . . . . . . . . . . . . . 5
1.1.2 Arabie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 63
1.1.3 Perse . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 68
1.1.4 Pays situés entre la Perse et l’Indus, Inde, Thibet, Chine et

Japon . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 81
1.1.5 Égypte et littoral de Carthage . . . . . . . . . . . . . . . . 88
1.2 Deuxième Section — Occident . . . . . . . . . . . . . . . . . 103
1.2.1 Grèce et colonies grecques . . . . . . . . . . . . . . . . . 103
1.2.2 Étrurie et Picentine . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 134
1.2.3 Rome et empire romain . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 138
1.2.4 Ibérie et Lusitanie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 152

2 Second Mémoire — Du cyprès pyramidal considéré
comme symbole funéraire et comme emblème ou
attribut des divinités infernales en orient et en occident 156

2.1 Première Section — Orient . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 156
2.1.1 Asie occidentale, Asie orientale, Arabie, Égypte et littoral

de Carthage . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 156
2.2 Deuxième Section — Occident . . . . . . . . . . . . . . . . . 165
2.2.1 Grèce et colonies grecques . . . . . . . . . . . . . . . . . 165
2.2.2 Étrurie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 169
2.2.3 Rome et empire romain . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 172
2.2.4 Europe chrétienne . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 184

3 Explication des planches 190
3.1 Planche 1re . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 190
3.2 Planche 2 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 192
3.3 Planche 3 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 194
3.4 Planche 4 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 196
3.5 Planche 5 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 198
3.6 Planche 6 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 200
3.7 Planche 7 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 202
3.8 Planche 8 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 204
3.9 Planche 9 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 206
3.10 Planche 10 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 208
3.11 Planche 11 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 210
3.12 Planche 12 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 212
3.13 Planche 13 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 214
3.14 Planche 14 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 216

1



3.15 Planche 15 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 218
3.16 Planche 16 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 220
3.17 Planche 17 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 222
3.18 Planche 18 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 224
3.19 Planche 19 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 226
3.20 Planche 20 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 228
3.21 Planche 21 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 230

2



Introduction
(1re lecture, le 3 mars 1843. 2e lecture, le 2 juin 1843.)

L’étude des symboles qui entrèrent dans le langage hiératique des nations civilisées de
l’antiquité n’est pas seulement utile pour parvenir à la connaissance du sens intime de tel
ou tel mot employé dans un texte religieux, et de tel ou tel objet placé sur un monument
figuré ; elle peut parfois servir aussi à constater un fait historique qui était resté inaper-
çu ; à confirmer un événement sur lequel planait quelque doute ; ou bien encore à suivre
les traces des conquêtes ou des migrations d’un peuple. Si je ne me fais illusion, les obser-
vations que j’ai recueillies pendant le cours de mes recherches sur le symbole du cyprès
pyramidal, justifieront pleinement ces diverses assertions.

Dès l’année 1642, le fils du fameux Meursius avait fait de cet arbre le sujet d’un chapitre
du petit traité qu’il publia sous le titre d’Arboretum sacrum1 ; mais ce chapitre, à peine ébau-
ché et très-superficiel, comme tout l’ouvrage, ne pouvait satisfaire les esprits les moins
exigeants.2 Vers le commencement du 18e siècle, un savant dont s’honore l’Allemagne, le
docteur Frédéric-Adolphe Lampe,3 entreprit des recherches plus étendues sur les cyprès
pyramidal ; et, en 1737, huit ans après sa mort, parut à Amsterdam, dans le premier volume
de ses œuvres,4 recueil devenu très-rare, un long fragment d’une dissertation philologique
et théologique sur le cyprès. Incomplet sous le point de vue philologique, plus incomplet
encore sous le double rapport des monuments de l’art où cet arbre est représenté, et des
traditions que nous ont conservées sur le cyprès les écrivains arméniens, arabes ou per-
sans, ce fragment néanmoins suffirait seul pour attester la riche et solide érudition de
l’auteur. Après le docteur Lampe, le P. Giorgi, en 1782, dans sa Lettre au chanoine Foggini
sur les inscriptions palmyréniennes du Musée capitolin,5 s’occupa du cyprès à l’occasion
de deux monuments figurés dont je parlerai tout à l’heure. Dominé par la supposition gra-
tuite que la composition de ces deux monuments appartient à des mages de la secte de
Zoroastre,6 il se borne à rapporter quelques-unes des traditions orientales qui concernent
les cyprès plantés en divers lieux de la Perse par l’auteur du Zend-Avesta. Plus récemment,
dans une belle dissertation lue, en 1834, à l’académie d’Herculanum, mais publiée à Naples
en 1841 seulement,7 feu M. Avellino a su réunir, sur le culte du cyprès, des documents plus
complets, des observations plus judicieuses que ne l’avaient fait ses devanciers. On regrette
toutefois que cet habile archéologue, dont la mort prématurée8 a causé une pénible sen-
sation dans l’Europe savante, ait cru devoir s’en référer à la Lettre du P. Giorgi, quant au
rôle que joua en Orient le symbole du cyprès, sans ajouter sur ce point aucune remarque
qui lui soit personnelle, et qui prouve qu’il ait compris, ou même soupçonné que cet arbre

1Joannis Meursii filii Arboretum sacrum, sive De arborum, fruticam et herbarum consecratione, proprietate, usu ac
qualitate libr. 3., Lugd. Batav. ex officin Elzevir. 1642 ; petit in-12.

2Il n’occupe que deux pages et demie, p. 51-53.
3Né en 1683 à Detmold ; mort à Brême en 1729.
4Dissertation. philologico-theolog. syntagma, t. 1., p. 574-593.
5De inscription. palmyr. quæ in Mas. Capitol. adserv. epistola, etc. Rom., 1782, in-8°, fig.
6« ... auctores agnoscunt Magos sacerdotes Solis de secta et schola Zoroastris.» (Ibid., p. 38.)
7Il mito di Ciparisso, Memor. letta all’ Acad. Ercolan. in dilucidazione di an dipinto Pompejano (34 pages, avec une

planche). Cette dissertation est insérée dans le t. 3. (p. 265-296) des Mémoires de l’Académie royale d’Herculanum.
8M. Avellino, né le 14 août 1788, est mort le 9 janvier 1850. Il remplissait avec éclat les fonctions de secrétaire

perpétuel de l’académie d’Herculanum.

3



était l’emblème vivant de divinités qui ne se confondent ni avec Apollon, ni avec le Soleil.
En 1833, dans un mémoire sur le taureau et le lion considérés comme attributs caracté-

ristiques de Vénus, j’ai entretenu l’Académie de quelques monuments figurés asiatiques,
qui me paraissaient établir qu’en Orient le cyprès pyramidal servit à représenter d’une ma-
nière symbolique, non-seulement le Soleil et la Lune, mais Vénus elle-même. Ce mémoire,
qui fait partie de mes Recherches sur le culte de Vénus,9 n’a pu être imprimé qu’en 1847, et l’a
été tel que je l’avais composé et communiqué à l’Académie quatorze ans auparavant. Dans
l’intervalle, j’eus l’honneur de lire à la Compagnie, pendant les mois de mars, juin, août et
septembre 1843, un travail particulier sur le culte du cyprès chez les peuples civilisés de
l’antiquité. Une partie peu considérable de ce travail fut publiée, en 1847, dans les Annales
de l’Institut archéologique.10 Depuis cette époque, je me suis livré à de nouvelles investiga-
tions ; j’ai mis à profit plusieurs monuments figurés et quelques écrits qui successivement
sont venus à ma connaissance ; ils ont fortifié mon opinion sur diverses questions de détail,
et m’ont donné lieu de la rectifier sur quelques autres. En même temps, ils m’ont permis
de remonter avec plus de certitude à l’origine du culte du cyprès chez plusieurs peuples
civilisés de l’Asie, de l’Afrique et de l’Europe, à la signification symbolique qu’eut primiti-
vement cet emblème, et à l’emploi particulier qu’on en fit, soit dans le culte public ou le
culte secret des divinités génératrices, soit dans les cérémonies funèbres et dans la compo-
sition des monuments funéraires. C’est l’ensemble de mes recherches sur ces divers points
qu’aujourd’hui je soumets au jugement de l’Académie. Mon travail embrasse l’Orient et
l’Occident ; il se divise en deux mémoires : dans le premier, je considère le cyprès pyrami-
dal comme symbole de vie et, à ce titre, emblème ou attribut des divinités génératrices ;
dans le second, je le considère comme symbole funéraire et comme emblème ou attribut
des divinités infernales.

9P. 119-240.
10T. 19., p. 34-104.

4



1 Premier Mémoire — Du Cyprès pyramidal considéré
comme symbole de Vie et comme Emblème ou Attribut
des Divinités génératrices en Orient et en Occident

1.1 Première Section — Orient
1.1.1 Babylonie, Assyrie, Syrie, Phénicie, Arménie, Commagène, et Asie Mineure

Originaire des contrées méridionales11 de l’Asie antérieure, comme l’attestent la Bible,12

les traditions de l’Orient, les écrivains grecs ou latins, et les observations des géographes13

et des voyageurs modernes, le bel arbre que nous appelons le cyprès pyramidal ou le cyprès
toujours vert,14 dut, par sa forme et par quelques particularités qui lui sont propres, atti-
rer de bonne heure l’attention de ces prêtres studieux et méditatifs qui, sur le sol de la
Chaldée, s’efforçaient de remonter à l’essence de Dieu par l’étude des êtres, des produc-
tions et des phénomènes du monde créé. Préoccupés, dans cette belle étude, du soin de
saisir les rapports qui existent entre le Créateur et son œuvre, entre les choses du ciel et
celles de la terre, entre les idées métaphysiques ou philosophiques et les objets matériels
ou physiques, les Chaldéens avaient fondé sur ces divers rapports un langage symbolique
dont les éléments furent empruntés à l’ordre physique. Ces mêmes prêtres, qui, dans leurs
conceptions abstraites, avaient eu l’idée d’attribuer à la divinité créatrice la forme d’une
pyramide, d’un cône ou d’un obélisque, se trouvèrent conduits, par voie d’analogie, à choi-
sir, parmi les végétaux qui croissaient sous leurs yeux, le cyprès pyramidal pour en faire
le représentant vivant et symbolique du Dieu créateur. Cet arbre, au port tout à la fois élé-
gant et majestueux, cet arbre qui s’élance vers le ciel comme la flamme, dont il affect la
forme,15 leur parut joindre à ces avantages, l’avantage non moins précieux de rappeler, par

11Le cyprès pyramidal ne croît spontanément que sous un climat chaud et dans des lieux secs (voy. Théo-
phraste, Hist. plantar. 4., 1. Cf. Caton, De R. R. 48., 151.). «Alibi non nisi in tepore (cupressus) proveniens ... aquas
odere cupressi,» a dit Pline (H. N. 16., 60., 1 ; éd. Littré). On lit plus loin (17., 39., 2), que non-seulement le cyprès
n’aime ni l’eau, ni le fumier, mais que l’eau le fait périr : «quinetiam necatur riguis.» Toute fois l’auteur des
Geoponica (11., 5.), d’après Didyme ou Démocrite, prétend que cet arbre se plaît surtout dans les lieux humides et
couverts, ou ombragés ; il ajoute que la graine de cyprès doit se semer après les calendes de septembre.

12Füller (Miscell. sacr. 4., 5.) et Bochart (Phaleg. 1., 4) n’ont pas hésité à traduire par cyprès le mot ,גֹפֶר gopher,
qui, dans le texte hébreu de la Bible, désigne le bois dont se servit Noé, d’après l’ordre exprès du Seigneur, pour
construire l’arche (Gen. 6., 14). Les plus habiles philologues de notre siècle et du siècle dernier admettent cette
interprétation, rejettent les étymologies proposées par les écrivains grecs, et reconnaissent même que les deux
premières syllabes, κυπάρ, du mot grec κυπάρισσος ou κυπάριττος, «cyprès, » représentent indubitablement l’hé-
breu gopher ou kopher. En latin, on a d’abord écrit cyparissus, puis, par synérèse, cypressus, puis enfin cupressus, par
suite de la conversion de l’y en u (Servius, ad Virgil. Æneid. 3., 64 ; ed. Alb. Lion).

13Sur la patrie, la culture ou la diffusion du cyprès pyramidal, il faut lire un article plein de savoir et d’intérêt,
que M. le professeur Carl Ritter a placé, en 1844, dans le beau monument qu’il élève aux sciences géographiques,
Die Erdkunde, 11., 567-582. Cf. l’Essai de M. Mirbel sur la distribution géographique des conifères, Annales du Mu-
séum d’historié naturelle, t. 13., p. 41, 46, 49 ; tableau, p. 68 et suiv.

14Cupressus fastigiata, de Cand. — Cupressus sempervirens, Linn.
15Sidereum gracili spectare cacumine cœlum.

(Ovide, Metamorph. 10., 3., v. 140.)
Théocrite (Idyll. 11., v. 45) dit : ῥαδιναὶ κυπάρισσοι. On trouve aërias cyparissos dans Martial (Epigr. 12., 50., v. 1) ;
celsa cupressus erigitur dans Aviénus (Descript. orb. terr. v. 1078, 1079 ; Poet. latin. minor. t. 5. : ed. Wernsdorf). C’est
par inadvertance que le Dr. Lampe (Dissertation citée) attribue à Priscien les deux vers que j’indique ici. Dans
la langue arabe, le mot serv ou serb, qui signifie cyprès, s’emploie avec le sens de majesté. Jésus, fils de Sirach
(Ecclesiastic. 24., 27), compare au cyprès la divine sagesse. Les Romains donnaient le nom de cyparisses aux feux

5



les conditions de sa propre existence, que le Créateur du monde réunit en lui-même, sans
cesser d’être un, le sexe masculin et le sexe féminin, ou, en d’autres termes, la puissance ac-
tive et la puissance passive. On sait qu’en effet le cyprès, arbre de la famille des conifères,
appartient à cette catégorie de végétaux que Linné range dans sa monoécie monadelphie ;
végétaux dont les fleurs ne renferment point dans un même calice les organes des deux
sexes, c’est-à-dire les étamines et les pistils, mais dont les chatons à fleurs mâles et les cha-
tons à fleurs femelles se montrent séparément sur un même pied, s’y épanouissent et s’y
fécondent.16 Si l’on doutait qu’une telle disposition eût attiré l’attention des anciens, il me
suffirait, pour dissiper toute incrédulité sur ce point, de faire remarquer que les peuples
chez qui le palmier croissait à côté du cyprès, n’avaient pu rester étrangers à la connais-
sance du sexe des plantes, puisqu’au temps de la floraison, ils fécondaient avec les fleurs
du palmier mâle celles du palmier femelle. De temps immémorial, les Indiens ont célébré
les noces des dieux sous l’emblème de deux palmiers, l’un mâle, l’autre femelle ; ils les
plantaient à côté l’un de l’autre, au sommet de quelque montagne. En plusieurs endroits
de l’Hindoustan, de semblables plantations se voient encore aujourd’hui sur des collines
sacrées, et sont l’objet de la vénération des indigènes. Dans l’Asie occidentale, lorsque les
Babyloniens, les Assyriens, les Syriens et les Phéniciens eurent fait de leur dieu créateur,
originairement androgyne, deux divinités, l’une mâle, l’autre femelle, ce fut un palmier
femelle qui représenta symboliquement Mylitta ou Astarté, leur déesse génératrice. Les
monuments figurés en font foi. Les Perses, de leur côté, attribuèrent à Mithra le palmier
mâle ; comme nous le verrons plus loin.

D’autres avantages naturels avaient dû concourir à faire du cyprès, dans les idées des
follets, parce qu’ils affectent la forme du cyprès : « CYPARISSÆ appellantur acies quædam igneæ, quæ noctu
apparere solent ad similitudinem cupressi.» (Festus, De signific. verbor., sub voc., p. 64 ; ed. K. O. Müller.) Parfois les
écrivains latins comparent aussi le cyprès à une pyramide, à une borne de forme obéliscale : « ... metas imitata
cupressus,» dit Ovide (Metamorph. 10., 3., v. 106). «Femina (cupressus) sterilis diu : metæ demum aspectu non
repudiata ...» (Pline, Hist. nat. 16., 60., 1.) Cf. Servius, ubi infra. On trouve dans Alciat (Emblematum Libellus, emblem.
198) les deux vers que voici :

Indicat effigies metæ, nomenque cupressi,
Tractandos parili conditione suos.

16Pline (Hist. nat. 16., 60., 1, 2 ; Cf. 13., 29., 3 ; 17., 14., 3) et Didyme ou Démocrite, cité par l’auteur des Geoponica
(11., 6.) sont, avec Servius (ad Virg. Æneid. 3., 64), si je ne me trompe, les trois seuls écrivains qui commettent
la grave erreur de distinguer un cyprès horizontal mâle et un cyprès pyramidal femelle ; ils confondent ainsi,
sous ces deux dénominations erronées, deux espèces de cyprès, le cupressus horizontalis de Müller et le cupressus
fastigiata de de Candolle, ou deux variétés du cupressus sempervirens de Linné. Le commentateur de Virgile, copiant
inexactement le naturaliste romain, va jusqu’à prétendre que le cyprès femelle est stérile, et que le cyprès mâle
porte seul des cônes : «Duo ejus sunt genera : nam quæ sterilis est, femina dicitur, ad metæ formam in fastigio
convoluta ... contra mas latius spargit ramos, conosque profert nuci pineæ non absimiles, licet minores ...» Pline
avait dit seulement : « femina sterilis diu» (16., 60., 1), ajoutant plus loin : « ... e cupresso femina (mas enim,
ut diximus, non gignit), pilulæ collectæ ...» (17., 14., 3). C’est de même qu’on lit dans les Geoponica (loc. cit.) :
Κυπάρισσος δὲ, ὁ ἄρσην ἄγονος « le cyprès mâle est stérile.» On a cru pouvoir inférer d’un passage de Plutarque (in
Phocione, § 123), que cet auteur considérait le cyprès comme un arbre stérile. Le sens de ses paroles ne me semble
pas avoir été bien compris. Nous lisons dans ce passage que Léosthène ayant fait aux Athéniens une harangue
pleine d’orgueil et d’insolence, Phocion lui dit : « Jeune homme, vos discours sont semblables aux cyprès : ils
sont grands, ils sont hauts, mais ils ne portent pas de fruits ;» Οἱ λόγοι σου, εἶπεν (ὁ Φωκίων), ὦ μειράκιον,
ἐοίκασι κυπαρίττοις · μεγάλοι γὰρ ὄντες καὶ ὑψηλοὶ, καρποὺς οὐ φέρουσι ; ce qui, à mon avis, n’implique pas
que, chez les Grecs, le cyprès passait pour être stérile, mais simplement qu’il ne porte pas des fruits qu soient
bons à quelque chose ; assertion vraie, qui avait donné lieu à ce dicton : κυπαρίττου καρπός, « fruit de cyprès,»
pour dire une chose inutile (Cæl. Rhodigin. Antiquar. lection. 25., 2). Aussi Servius (loc. cit.), continuant à parler du
prétendu cyprès mâle et de ses cônes, s’exprime-t-il ainsi : «Mira inter arbores fœcunditate, quippe quæ trifera
est, fructusque habet et januario et majo et septembri maturos : nulli tamen rei utiles ...»

6



Chaldéens d’Assyrie, un emblème expressif du Créateur du monde : telles furent sans doute
la longévité de cet arbre très-vivace,17 sa fécondité, la forme tétragonale de ses rameaux,18

la persistance de son feuillage19 toujours vert, toujours vivant, la nature réputée incorrup-
tible de son bois20 ; la bonne odeur qu’il exhale21 ; les substances inflammables qu’il produit,
comme tous les arbres résineux ; la croyance où l’on était que les objets placés dans des

17Voyez, sur la longévité du cyprès pyramidal et sur les grandes dimensions qu’atteint cet arbre, même en
Europe, un article inséré, par M. Loiseleur-Deslongchamps, dans les Annales de la Société d’horticulture (83e livrai-
son, p. 37-53), et intitulé : Recherches sur l’histoire des cyprès. On a longtemps combattu une opinion que, dans ses
cours de botanique à la Faculté de médecine de Montpellier, j’ai entendu feu M. Pyrame de Candolle soutenir
avec autant de talent que de vrai savoir. Ce célèbre professeur établissait que les arbres ont le privilège de ne
pas mourir de vieillesse, et qu’ils périssent seulement de mort accidentelle. Il a depuis, en écrivant sa Physiologie
végétale (t. 2., p. 1007), présenté ce fait comme une des lois générales de la végétation. Aujourd’hui le fait est
théoriquement et pratiquement admis par la grande majorité des botanistes. On reconnaît que certains pieds
d’arbres ont pu, dans des circonstances favorables, traverser bien des siècles, comme les plus vieux monuments
d’architecture que nous ait légués l’antiquité. Aussi mon savant ami M. Flourens, dans son Éloge historique d’Au-
bert du Petit-Thouars (p. 16), prononcé en 1845, n’a-t-il pas hésité à dire que «le boabab d’Adanson date peut-être
de la dernière catastrophe du globe.» «Par sa nature, dit quelque part M. Carl Ritter, le palmier est immortel ; le
tronc mort renaît sur sa racine comme un phénix rajeuni ; et celle immortalité lui a valu de bonne heure d’être
appelé de ce nom même. »

18Le nombre quatre et la forme carrée ou cubique faisaient allusion aux quatre éléments, et furent consacrés à
Vénus et à Mithra (Zend-Avesta, t. 2., p. 228 et ailleurs), comme à toutes les divinités génératrices. Selon Plutarque
(De Isid. et Osirid. § 30, p. 52 ; ed. Parthey), les pythagoriciens exprimaient par le tétragone ou le carré la puissance
de Rhéa, d’Aphrodite, de Déméter, de Vesta et de Héra.

19Pline, Hist. nat. 16., 33., 1. Plutarque, expliquant ce phénomène suivant les idées de son temps, l’attribue à
la résine (littéralement à la graisse) et à la chaleur que renferme le cyprès, aussi bien que l’olivier, le laurier et
même le lierre : Ἐλαίαν δὲ καὶ δάφνην καὶ κυπάριττον ἀειθαλῆ διαθυλάσσει τὸ λιπαρὸν καὶ τὸ θερμὸν, ὥσπερ ὁ
κιττός (Sympos. 3., quæst. 2, ed. Reiske).

20Selon Théophraste (Hist. plantar. 5., 5.), de tous les bois incorruptibles, le cyprès est celui qui dure le plus.
Selon Pline (H. N. 16., 78., 1 ; 79., 1-3 ; 80., 2), le bois de cyprès est éternel ; la vétusté, la carie, les vers ou les
teignes ne l’attaquent jamais. C’est pourquoi Platon voulait que toutes les lois fussent inscrites sur des tablettes
de cyprès (cf. Rhodiginus, loc. cit.), comme, assure-t-on, les lois de Solon l’avaient été. Pline cite une statue de
Véjovis, de bois de cyprès qui, depuis l’an 661 de la fondation de Rome, s’était conservée intacte jusqu’au temps
où il écrivait. Il cite aussi les portes du temple de Diane à Éphèse, qui dataient de près de quatre siècles. Il prétend
même (18., 45., 2) qu’il suffit de mêler des feuilles de cyprès avec des semences quelconques pour empêcher celles-
ci d’être attaquées par les vers. Il ajoute, d’accord sur ce point avec Théophraste (loc. cit.), que le bois de cyprès
poli ne perd jamais son éclat (cf. Gregor. Nyssen. Homil. 4 in Cantic. Canticor.). Ces divers faits ne l’empêchent pas
de tomber dans une erreur et une contradiction manifestes lorsqu’ailleurs il dit que la contexture de ce bois est
peu serrée, «materie rara» (60., 1.). De son côté, Virgile (Georgic. 2., 442, 443) recommande le cèdre et le cyprès
pour la construction des édifices. Martial (Epigr. 6., 73.) va jusqu’à dire :

... perpetua numquam moritura cupresso.
(Cf. Epigram. 6., 49. Théocrite, Idyll. 1. Horace, Ars poet. 330-332. Vitruve, 2., 9. Palladio, Nov. tit. 15. Junius, De pictur.
veter. 3., 11. Füller, loc. cit. Isidore de Séville, ubi infra. Bochart, loc. cit.) — J’ai eu l’occasion de voir un fragment
d’un coffret de cyprès trouvé dans un ancien tumulus, près des ruines de Panticapée ; il ne portait aucune trace
d’altération. Dans les temps modernes, on a pu quelquefois constater la propriété qu’a le bois de cyprès, comme
celui de cèdre, de se conserver plusieurs siècles. Lilius Gyraldus (Giraldi) en cite un exemple remarquable dans
sa dissertation De navigiis (cap. 7.). Vers le milieu du 15e siècle, les portes de Saint-Pierre de Rome n’étaient
nullement vermoulues quand le pape Eugène 4 y fit substituer des portes d’airain. Plus récemment, des planches
de cyprès qui étaient entrées dans la construction d’un navire appelé le Trajan, furent trouvées intactes lorsque,
après être resté treize siècles submergé, ce navire fut retiré de l’eau (Léon Alberti, De re ædificatoria, 5., 12).

21... καὶ εὐώδης κυπάρισσος. (Homer. Odyss. E, 64.) Ces mêmes mots sont répétés dans les Homerici centones de
Christo, 1., 28 (Poetæ gr. christ. Lutet. Parisior. 1609, petit in-8°). Varron (apud Servium ad Virgil. Æneid. 6., 216)
mentionne aussi la bonne et forte odeur qu’exhale le cyprès. Servius (ibid. 3., 64) la qualifie de «vehemens ;» et
Pline (Hist. nat. 16., 60., 1) emploie l’expression «odore violenta.» Isidore de Séville (Origines, 17., 7., 34), voulant
caractériser la bonne odeur du cyprès, dit : « Jucunditas odoris sui.»

7



coffrets de bois de cyprès ou enveloppés de feuilles de cyprès,22 pouvaient se conserver
indéfiniment23 ; la vigueur de constitution de cet arbre, qui lui permet de braver à la fois
l’intensité de la chaleur, les frimats et les neiges24 ; la forme enfin de ses fruits, quelquefois
assimilée à celle de deux organes qui sont une partie essentielle de l’appareil génital de
l’homme.25

Le silence des auteurs anciens sur la plupart des motifs qui présidèrent en Orient au
choix du cyprès pyramidal, comme emblème ou comme attribut des divinités créatrices,
semblerait, au premier abord, fournir une objection contre la justesse de quelques-unes
des considérations par lesquelles je cherche à expliquer un tel choix. Mais, quel que soit le
degré de confiance qu’on leur accordera, rien ne peut infirmer les nombreux témoignages
qui nous restent de la consécration du cyprès aux dieux générateurs, dès une haute anti-
quité. Nous allons voir les productions de l’art en Orient, comme en Occident, parfaitement
d’accord avec les textes pour mettre ce fait hors de toute contestation.

Les premières antiquités figurées dont je place les dessins sous les yeux de l’Académie,
nous transportent en Syrie, dans cette province qui, de même que la Phénicie, rendait un
culte solennel à la Vénus des Babyloniens et des Assyriens. Ce culte se naturalisa si com-
plétement chez les Syriens, que cette divinité fut bientôt désignée sous le nom de Déesse de
Syrie. Aucun temple n’a été plus célèbre que celui qu’elle avait à Hiérapolis. Visité, chaque
année, par une multitude de pèlerins qui, de divers points de l’Asie occidentale, de l’Inde,
de l’Arabie, de l’Éthiopie, de l’Égypte, y apportaient des offrandes de toute espèce,26 il ren-
fermait, avec des richesses immenses, deux statues d’or, dont l’une représentait la déesse
assise sur des lions et chargée des attributs de Junon, de Minerve, de Vénus Aphrodite, du
Soleil, de la Lune, de Rhéa, de Diane, de Némésis et des Parques.27 L’autre statue représen-
tait, assis sur des taureaux, Baal ou Jupiter,28 l’époux de la déesse. Dans le même temple,
on avait placé un trône du Soleil, sans statue,29 une image en pied d’un Apollon barbu,30 et

22Voy. Geoponica, 2., 18., 4. Columelle, 2., 9., 9.
23De là l’usage d’ensevelir les morts dans des cercueils de bois de cyprès. De là aussi ces locutions, en parlant

d’écrits ou d’objets qui ne méritaient pas d’être conservés : «non coacervanda ligna cupressina,» ou « ligna cu-
pressina ne coacervato.» Horace (Epist. ad Pisones, 331, 332, ed. Dœring) a dit :

... ... carmina fingi
Posse linenda cedro, et levi servanda cupresso?

24Voy. Théophraste (Hist. plantar. 4., 1). Les anciens croyaient que le cyprès se couvre trois fois, chaque année,
de fruits qui mûrissent aux mois de janvier, de mai et de septembre ; de là l’expression «trifera cupressus» (Pline,
Hist. nat. 16., 50., 2 ; Servius, loc. cit.). Les modernes se bornent à remarquer, quant à la vigueur réelle de cet arbre,
que, transplanté de sa patrie en Europe, il ne résiste pas à des froids rigoureux ; mais qu’il ne dégénère nullement,
de quelque manière qu’on l’ait semé. Cette dernière observation n’avait point échappé à Pline (Hist. nat. 17., 11.,
1).

25Théophraste (De Caus. 1., 5.) caractérise le fruit du cyprès en disant : καρπὸν σφαιροειδῆ. Varron (De R. R.
40.) emploie l’expression galbulus. Je ne vois nulle part que les anciens se soient arrêtés à remarquer la forme
pentagonale des scutelles qui couvrent la surface de la pomme du cyprès. C’est à tort que Pline (Hist. natur. 16.,
60., 1) désigne ce fruit sous la dénomination de baies (baccæ). Il dit mieux lorsqu’il emploie (ibid. 17., 14., 3) celle
de petites boules ou globules (pilulæ). Autrefois, en Europe, le fruit du cyprès figurait dans les pharmacopées et les
pharmacies sous la dénomination impropre de noix de cyprès.

26De Dea syria, §§ 10, 32.
27Ibid. §§ 31, 32.
28L’auteur du traité De Dea syria (§ 31) désigne ce dieu sous le nom de Zeus.
29Ibid. § 34.
30Ibid. § 35. — Je n’hésite pas à rapporter au dieu que l’auteur désigne ici sous le nom d’Apollon barbu, un buste

barbu et radié, qui se voit sur un autel de marbre, à quatre faces, dont les dessins m’ont été communiqués par
notre obligeant et savant confrère M. Raoul-Rochette. Cet autel, où l’alliance des idées grecques avec les idées

8



plusieurs autres simulacres qui ne se rattachent pas directement à l’objet de ce mémoire.
Aucun des trois monuments syriens dont j’ai à parler, un autel à quatre faces, un bas-relief,
et un trône votif de bronze, ne nous offre la répétition des deux statues principales du
temple de Hiérapolis ; mais ils vont nous faire connaître qu’en Syrie le culte de Vénus, ado-
rée sous le symbole du cyprès pyramidal, s’associait tantôt au culte d’une triade suprême
et à celui de l’Amour, tantôt seulement au culte du Soleil et de la Lune. Bien que l’autel et
le bas-relief eussent été apportés à Rome dès une époque fort ancienne,31 et publiés même
longtemps avant la mort du docteur Lampe, ils lui étaient restés inconnus. D’autres habiles
archéologues en ont fait, avant et après lui, le sujet de savantes dissertations. Toutefois, il
faut bien le dire, les interprétations qu’ils ont proposées ne sont ni satisfaisantes, ni com-
plètes, et les dessins qui accompagnent leurs ouvrages manquent d’exactitude. Grâce à
l’obligeance de MM. Édouard Gerhard, Émile Braun et G. Henzen, ceux que je joins ici32

offrent toutes les garanties désirables. Ils ont été exécutés en 1846, à Rome, sous les yeux
de ces savants33 ; les deux monuments qu’ils reproduisent sont de marbre, proviennent
probablement de Palmyre ou de la Palmyrène, et se conservent au Musée capitolin.34

Sur la face antérieure de l’autel est gravée une inscription latine que Pighius,35 le pre-
mier, copia pendant son séjour dans cette ville. Vers 1602, elle fut publiée dans la pre-
mière édition du recueil de Gruter,36 d’après une copie plus complète que celle de l’anti-
quaire hollandais, restée manuscrite. En 1683, dans ses Recherches curieuses d’antiquité,37

et, en 1685, dans ses Miscellanées,38 Spon fit graver un dessin peu fidèle du monument vu
sous chacune de ses quatre faces. Ce dessin fut reproduit, sans aucune correction, dans le
deuxième volume de l’Antiquité expliquée du P. Montfaucon.39 De 1603 à 1754, plusieurs
autres savants40 ont donné des copies plus ou moins exactes de l’inscription bilingue de
notre autel et de celle que porte le bas-relief dont je parlerai plus loin ; mais ils n’y ont pas
asiatiques est évidente, fut donné, il y a peu d’années, par les religieux du Liban, à M. le capitaine de vaisseau
de Suin. Il est succinctement décrit dans le mémoire de M. Raoul-Rochette sur l’Hercule assyrien (Mém. de l’Acad.
des inscript. t. 17., 2e partie, p. 98, 99), et sera prochainement publié et commenté par le docte académicien. Entre
autres faits neufs et curieux, il offre, sur trois de ses faces, outre le buste du dieu-soleil barbu, deux images en
pied de la Déesse de Syrie, images dont une se termine en gaine et semble identifier cette déesse avec la Diane
d’Éphèse. La quatrième face est occupée par un buste d’Hercule représenté avec un costume qui, non moins
que l’inscription grecque gravée sur une autre des quatre faces, décèle le ciseau d’un sculpteur grec, mais d’un
sculpteur de l’époque de la décadence. La tête d’Hercule est coiffée avec le mufle d’un lion dont la peau tombe
sur les épaules du buste et vient s’attacher sur le devant de la poitrine, au moyen des deux pattes antérieures de
l’animal, qui se nouent l’une avec l’autre. Au-dessus de l’épaule gauche s’élève le gros bout de la massue d’Hercule.

31Ce fait remontait à une date si reculée, que Bottari (Mus. capitolin. t. 4., p. 77-86), décrivant le bas-relief, se
demande ce qui empêche de conjecturer qu’il fut apporté de Palmyre à Rome par l’empereur Aurélien, sectateur
zélé, comme on le sait, du culte du Soleil.

32Pl. 1., n°s 1 et 2 ; pl. 2., n°s 1 et 2 ; pl. 3., n° 1.
33Les inscriptions ont été estampées avec le plus grand soin, puis réduites par le procédé de la photographie

pour être calquées sur le cuivre de mes planches. Ainsi disparaîtront quelques erreurs qui s’étaient glissées dans
la reproduction de ces inscriptions, lorsqu’en 1847 je publiai une première fois les dessins de l’autel et du bas-
relief palmyréniens du Musée capitolin (Monum. inéd. de l’Instit. arch. t. 4., pl. 38., n°s 11, 11 a, 11 b, 11 c, n° 6).

34Avant d’être déposé dans ce riche musée, l’autel à quatre faces avait été placé à la villa Bosia, puis dans les
jardins du palais Mattéi.

35Manuscrits cités par Gruter, ubi infra.
36Inscript antiq. p. 36., n° 1.
37Planche à la page 69.
38Miscell. erud. antiq. planche à la p. 3.
39Pl. 179., n° 5.
40On en trouvera la liste plus loin, p. 40, note 2.

9



joint les dessins des figures qui ornent ces deux monuments. En 1782, le P. Giorgi, dans la
lettre citée plus haut, publia ses observations sur l’autel et le bas-relief palmyréniens, en y
insérant les remarques philologiques qu’Adler lui avait communiquées. L’année suivante,
1783, cette lettre fut réimprimée à la fin du quatrième volume de la Description du Musée
capitolin.41 Dans ce dernier ouvrage, publié avec luxe, on est étonné de trouver l’autel à
quatre faces gravé dans une simple vignette,42 qui reproduit le dessin en miniature et fort
inexact, que donne Giorgi43 d’un si précieux monument. Ce dessin, on en aura la preuve
plus loin, a induit en erreur, sur un point important, deux archéologues d’un grand mé-
rite, Böttiger44 et Avellino.45 Enfin, M. l’abbé Lanci, après avoir publié, en 1825, un fac-simile
et une traduction de l’inscription palmyrénienne de notre autel, à la suite de sa disserta-
tion sur la stèle ægypto-phénicienne de Carpentras,46 a inséré, vingt ans plus tard, dans le
premier volume de ses Paralipomenii,47 un commentaire accompagné d’un dessin qui laisse
encore beaucoup à désirer, et qui ne reproduit ni l’inscription latine, ni l’inscription en
caractères palmyréniens.

Au-dessus de la dédicace latine, qui se compose de six lignes, on voit un buste radié,48

supporté par un aigle. Cet oiseau, attribut caractéristique du dieu solaire asiatique,49 que
les Grecs et les Romains assimilent à Zeus ou Jupiter, dont l’aigle est de même le symbole,50

cet oiseau, dis-je, nous avertit que nous avons ici sous les yeux l’image de Baal ou Bel,
qualifié Sol sanctissimus51 dans l’inscription latine, et, à ce titre, appelé dans l’inscription
palmyrénienne, comme nous allons le voir, Malackbel, c’est-à-dire, Bélus Roi. Les six lignes
latines, sans nommer ce dieu, nous disent que le monument fut consacré au Soleil Très-
Saint, SOLI SANCTISSIMO, par trois personnages qui portaient des noms romains : Tiberius
Claudius Felix ; sa femme, Claudia Helpis, et leur fils, Tiberius Claudius Alypus.52 A droite, la face

41P. 371-416.
42Mus. capitolin. t. 4., p. 77.
43Lettre citée, planche pour la p. 107.
44Ideen zur Kunstmythol. p. 239.
45Mémoire cité, p. 26.
46Di un egizio monum. con inscriz. fenicia, etc. Spiegazione delle due epigrafi palmir. del Mus. capitol. (Roma, 1825, petit

in-folio, avec deux fac-simile), p. 143-152. — Bianchini et Montfaucon, d’après lui, nous avaient déjà donné un
fac-simile assez satisfaisant de chacune de ces deux inscriptions.

47Paralipomeni alla illustrazione della sacra Scrittura per monument fenico-assirii ed egiziani (Paris, 1845, 2 vol. grand
in-4°), p. 29-37 ; pl. 2., n°s 1-4.

48Les rayons solaires dont la tête est ornée sont au nombre de sept, et font allusion tout à la fois, je le présume,
aux sept planètes et aux sept conseillers de Baal, types primitifs des sept amschaspands d’Ormuzd.

49Chez les Perses, l’aigle était le symbole de Mithra, dieu solaire et manifestation d’Ormuzd, le Jupiter du Zend-
Avesta.

50Remarquons que, sur plusieurs monuments romains, Jupiter, comme ici Baal ou Bel, est représenté par un
buste humain que supporte un aigle aux ailes éployées.

51Les rapports que la théologie asiatique avait établis entre l’aigle et le soleil ne sont pas moins nettement
indiqués dans une croyance populaire fort répandue chez les nations civilisées de l’antiquité : on affirmait que
l’aigle est le seul oiseau qui puisse s’élever jusqu’au soleil et soutenir en face l’éclat de ses feux et de sa lumière.
L’empereur Julien, au début d’une lettre (Epistol. 16.) qu’il écrivait au philosophe Maxime, ou, selon d’autres, à
Libanius, paraphrase cette tradition avec le tour d’esprit qu’on lui connaît : «La fable, dit-il, rapporte que l’aigle,
pour éprouver si ses aiglons sont légitimes, les enlève tout jeunes et dépourvus de plumes jusqu’à la région
éthérée Là, il les présente aux rayons du soleil, comme pour apprendre de ce dieu témoin s’il est vraiment leur
père, ou s’ils sont nés d’un coupable adultère.»

52Félix et son fils Alypus faisaient partie de la troisième cohorte des Calbiens ou Galbiens, CALBIENSES DE COH.
3000 ; ce qui doit s’entendre d’une cohorte fournie par la ville appelée Calaba ou Galaba et située dans l’Osrhoène,
province de la Mésopotamie. Le savant Orelli (Inscript. latin. select. t. 1., p. 344, n. 1924) rapporte les six lignes de
l’inscription latine, sans autre commentaire que ces mots : «Calbienses Grævio ad Suet. Galb. 3. sunt milites calbeis

10



latérale53 nous offre l’image du Soleil ascendant, représenté en pied sous les traits d’un
jeune homme imberbe, vêtu à l’orientale, et tenant un long sceptre de la main droite ; la
déesse de la Victoire lui pose une couronne sur la tête au moment où il monte dans un char
qu’emportent vers le ciel quatre griffons ailés, dont il a pris les rênes en main. Au-dessous
de ce tableau est gravée, sur trois lignes, une inscription en caractères palmyréniens, que
le P. Giorgi,54 Eichhorn55 et M. l’abbé Lanci56 n’interprètent pas dans les mêmes termes,
mais où ces trois savants s’accordent à lire le nom de Malachbel, l’un des dieux de Palmyre,
et le nom de Tibérius Claudius Félix, qui lui consacra le monument. C’est ce qui résulte
aussi de la traduction littérale qu’à ma prière, M. le duc de Luynes a bien voulu faire de
cette inscription. La voici en latin, précédée d’une transcription en caractères hébraïques,
selon la méthode qui est généralement suivie :

תדמר ולאלהי למלכבל זה עלתא
פלקס קלודיס טבריס קרב
שלם לאלהיהן ותדמריא

1re ligne. Aram57 hanc Malachbelo et diis Palmyræ
2e ligne. obtulit T(i)B(e)RI(u)S CL(a)UDI(u)S F(e)L(i)CS

3e ligne. et Palmyreni diis suis. Salve (ou pax).

C’est-à-dire : « Tibérius Claudius Félix a consacré cet autel à Malachbel et aux dieux de
Palmyre, et les Palmyréniens à leurs dieux. Salut (ou paix)58 !»

Cette dédicace, rapprochée de la composition du monument et de la formule latine de
consécration, SOLI SANCTISSIMO, prouve, contrairement à l’opinion de Spon et de Mont-
faucon, que, chez les Syriens, Malachbel était la personnification d’un dieu-soleil, et non
de la lune, qui est appelée Aglibol dans les inscriptions du bas-relief palmyrénien dont il
sera bientôt question, et Selamanès, dans trois inscriptions lapidaires59 trouvées en Syrie,
au sommet du mont Scheikh Béréquet, et non loin de l’emplacement de l’ancienne Béroée.60

La signification du premier de ces trois noms ne peut laisser subsister aucun doute ; car
s. galbeis donati.»

53Pl. 2., n° 2.
54Lettre citée, p. 107.
55Commentat. societ. reg. scient. gotting. recent. vol. 6., p. 98-118.
56Ouvrage cité, Spiegazione, etc. (loc. cit.).
57C’est à tort que M. Kopp (Bilder und Schrift. der Vorzeit, t. 2., p. 133) croit trouver dans cette inscription la

dédicace d’une colonne au Soleil. Le mot ,עלתא eltha ou ealtha, qu’il traduit par colonne, appartient à la langue
syriaque, et signifie constamment autel dans la version syriaque de la Bible, autel et sacrifice (holocauste) dans
le dictionnaire de Castell. Les Maronites écrivent eltho ou eletho, et lui donnent aussi le sens d’autel. Enfin eltha
ou ealtha se retrouve, avec ce dernier sens, dans une autre inscription palmyrénienne en l’honneur du Soleil
(Comment. Soc. reg. scientiar. gotting. recent. t. 6., p. 84).

58La transcription de M. le duc de Luynes en caractères hébraïques et celle qu’avait publiée, en 1825, M. l’abbé
Lanci (ouvrage cité, Spiegaz. p. 151), ne présentent entre elles aucune différence ; mais ce dernier ne traduit pas
tout à fait de même. Sa version italienne est ainsi conçue : Quest’ Ara a Malachbelo, e agli Dei di Palmira consacrò
Tiberio Claudio Felice, e i Palmireni. A’ loro Dei pace.

59Pococke, Inscript. antiquæ, cap. 1., pag. 2, 7, 8 ; p. 3, 9. Corp. inscr. græc. vol. 3., nn. 4449, 4450 ; ed. Franz. Cuper,
Dissert. sur div. matières de relig. et de philolog. (la Haye 1714), t. 2., p. 47. Pococke, Inscr. antiq. cap. 1., p. 2, 6. Egmond
et Heyman, Itiner. t. 2., p. 401. Muratori, t. 1., p. 64. ; t. 4., Append. p. 1978, n. 7. Corp. inscr. græc. loc. cit. n° 4451. Dans
les trois inscriptions, on lit : ΜΑΛΑΒΑΧΩ et ΜΑΔΡΑΧΟΙ, au lieu de ΜΑΛΑΧΒΗΛΩ.

60Aujourd’hui Alep.

11



il se compose de deux mots : malca ou malchus, roi, et baal ou bel, seigneur, qualifications
qui, l’une et l’autre, conviennent parfaitement et au soleil personnifié, et à Baal considéré
comme un dieu-soleil. Toutefois M. l’abbé Lanci,61 sans s’arrêter à cette considération, et
un peu trop préoccupé peut-être du désir de trouver sur les quatre faces de notre autel
la personnification des quatre saisons de l’année en usage à Palmyre, ne veut reconnaître
sous le nom de Malachbel que le représentant de la première de ces quatre saisons, l’équi-
noxe du printemps. Il applique ce nom au personnage qui, monté sur le char attelé de
quatre griffons, est couronné par la Victoire ; et, pour lui, le buste radié, posé sur un aigle,
serait la déification du solstice d’été.

La face latérale gauche du monument qui nous occupe62 porte un buste voilé, que Spon
n’a pas cherché à qualifier, et qui serait, suivant Montfaucon, le portrait de Tibérius Clau-
dius Félix ; selon Eichhorn, mais avec quelque doute, le portrait d’un ministre du culte de
Malachbel. Ces trois antiquaires prennent pour une faucille l’instrument placé sur l’épaule
droite du buste voilé. Spon penche même à croire que cette faucille, emblème de la saison
des moissons, n’est pas sans corrélation avec le char du Soleil, qui est figuré sur l’autre
face. Le P. Giorgi ne s’explique pas sur ces deux derniers points, et veut que le buste dont
il s’agit représente Ormuzd, dieu des mages. M. l’abbé Lanci63 le rapporte à l’automne divi-
nisé. Ce buste n’est ni un portrait, ni le dieu des Perses appelé Ormuzd, ni la déification de
l’automne, ni Baal, mais bien le dieu suprême des Syriens et des Palmyréniens, que nous
trouvons, dans la triade divine des Assyriens et des Perses, sous le nom de Temps-sans-
bornes, c’est-à-dire l’Éternel. Toutefois il faut reconnaître ici l’influence de l’art grec64 ; car,
tandis que les Assyriens, les Perses et même les Phéniciens représentent habituellement
ce dieu suprême sous le symbole du cercle ou de la couronne,65 emblèmes d’éternité, nous
le voyons, sur l’autel dont je parle, figuré sous une forme humaine, et caractérisé par un
voile et une harpé66 ; ce qui achève de l’assimiler au Saturne (Cronos) des Grecs.67

61Paralipomeni, t. 1., p. 31-37.
62Pl. 2., n° 1.
63Ubi supra.
64Il faut reconnaître aussi, dans la composition de notre monument, l’influence des idées grecques ; car, de

même que, chez les Grecs, Cronos ou Saturne finit par s’effacer pour laisser à Zeus ou Jupiter tous les honneurs
divins et le rôle d’un dieu omnipotent, de même nous voyons, sur notre autel palmyrénien, le Temps-sans-bornes
ou Saturne relégué au second rang ; c’est le buste de Baal qui occupe la place d’honneur, c’est-à-dire la face
antérieure de cet autel ; et c’est à lui, qualifié Soleil très-saint (Sol sanctissimus), qu’est dédié le monument dans
l’inscription gravée au-dessous de son image (pl. 1., n° 1).

65Voy. Nouv. Journ. asiat. août 1835, t. 16., p. 174, 175 ; Mém. de l’acad. des inscr. nouvelle série, t. 17., 1re partie, p.
352-354.

66Je me réserve de montrer ailleurs que la harpé, instrument d’origine asiatique, fréquemment placé sur les
monuments romains des tauroboles et du culte de Cybèle et d’Atys, a pour type primitif l’arme tranchante qui,
dans la légende de Mithra, empruntée aux Chaldéens d’Assyrie, est appelée l’oreille d’acier ou plutôt l’oreille de
cuivre rouge. (Voy. Zend-Avesta, t. 2., p. 229 et n. 5. Cf. ibid. t. 1., 2e partie, p. 347, 548, n. 3.)

67Dans la théologie chaldéenne ou assyrienne, Bélus, comme Ormuzd dans le Zend-Avesta des Perses, est as-
similé, non au Temps-sans-bornes ou à l’Éternité, mais au Temps limité, c’est-à-dire au temps qui doit marquer
la durée du monde créé. Cette distinction ayant échappé à l’attention des écrivains occidentaux, et Bélus, en
Orient, étant qualifié Temps (Chronos), quelques auteurs grecs ou latins ont commis la grave erreur de croire que
les peuples de l’Asie antérieure confondaient Bélus avec Saturne (Cronos). Je puis citer nommément Théophile,
évêque d’Antioche, dont le passage mérite d’être textuellement rapporté : ... ἔνιοι μὲν, dit Théophile, σέβονται
τὸν Κρόνον, καὶ τοῦτον αὐτὸν ὀνομάζουσι Βὴλ, καὶ Βὰλ, μάλιστα οἱ οἰκοῦντες τὰ ἀνατολικὰ κλίματα, μὴ γινώ-
σκοντες μήτε τίς ἐστιν ὁ Κρόνος, μήτε τίς ἐστιν ὁ Βῆλος · παρὰ δὲ Ῥωμαίοις Σατοῦρνος ὀνομάζεται · οὐδὲ γὰρ
αὐτοὶ γινώσκουσι τίς ἐστιν αὐτῶν πρότερον, ὁ Κρόνος ἢ ὁ Βήλ. Ad Autolycum, 3., 29., p. 399 C ; Parisiis, 1742 ; edit.
Maran. Voyez aussi Servius (ad Virgil. Æneid. 1., 733), Damascius (Vita Isidor. apud Phot. Biblioth. cod. 242, p. 343,

12



Enfin, sur la face postérieure de notre autel,68 s’élève un grand cyprès pyramidal, char-
gé de ses fruits globuleux, et non un pin, comme le disent Gruter, Spon et Montfaucon, ou
un laurier, comme le veut Eichhorn.69 Vers le sommet de l’arbre est attachée une couronne,
emblème d’éternité et de déité, que l’on pourrait aussi prendre pour le ceste de Vénus, si
elle était placée moins haut. Des flancs de ce cyprès, image vivante de Vénus, naît l’Amour,
qui, sous la forme d’un jeune enfant non ailé, porte sur ses épaules un bélier, symbole tout
à la fois de sa mère70 et de son père, Baal ou Bel, époux et frère de la déesse. Les Grecs et les
Latins attribuèrent ce symbole à Hermès ou Mercure, époux d’Aphrodite ou Vénus et père
de l’Amour, assimilant ainsi ce dieu à Baal, seconde divinité des Assyriens, des Syriens et
des Palmyréniens. L’antiquité grecque et l’antiquité romaine ont-elles jamais réussi à re-
présenter, par une composition aussi poétique, aussi ingénieuse, aussi discrète, les amours
d’Hermès et d’Aphrodite, de Mercure et de Vénus, et la naissance d’Éros ou de Cupidon? Je
suis tenté d’en douter, dût-on m’accuser de partialité pour le génie symbolique de l’Orient.

Ce génie symbolique, si je ne me fais illusion, se manifeste surtout dans le choix de
l’arbre qui est, pour ainsi dire, le mot de l’énigme du tableau placé sous nos yeux. Il n’était
pas indifférent, comme on pourrait le croire, de faire naître l’Amour des flancs d’un arbre
de telle ou telle espèce. Ne fallait-il pas, puisqu’il s’agissait de représenter sa mère, choisir
un arbre qui pût rappeler que primitivement Vénus réunissait en elle les deux sexes? Or le
cyprès n’est-il pas androgyne ou hermaphrodite, s’il m’est permis de m’expliquer ainsi ? c’est-
à-dire, ne porte-t-il pas, sur un même pied, des chatons mâles et des chatons femelles? Il
était donc un emblème éminemment propre à représenter tout à la fois un dieu et une
déesse, et à exprimer l’idée de l’union conjugale à laquelle Éros ou l’Amour devait sa nais-
sance. Ne suit-il pas de là que, sur l’autel du Musée capitolin, le cyprès peut être considéré
comme le symbole et de la Vénus asiatique et de son époux divin?

L’attribution de la puissance créatrice à un arbre sacré n’est point ici un fait unique et
isolé. Une tradition persane,71 empruntée à une source qui nous est restée inconnue, fait
naître d’un arbre Meschia72 et Meschiané, le premier homme et la première femme, confir-
mant ainsi la double signification de vie et d’arbre que la langue zende attribue au mot
orouéré, l’arvor ou arbor des Latins. Le grand bas-relief à deux faces découvert, en 1832, dans
un mithræum, près de Heddernheim, nous montre que la croyance des sectateurs de Zo-
roastre avait passé, avec le culte de Mithra, chez les Grecs asiatiques, qui, après avoir reçu
des mains des Perses les types des monuments consacrés à ce culte, les transmirent, plus
ou moins modifiés, aux légions que Pompée et les empereurs romains ou leurs généraux
conduisirent dans l’Asie Mineure. Nous voyons, en effet, sur la face antérieure du bas-relief
de Heddernheim,73 la naissance de Meschia, ou la première phase de la vie humaine, repré-
sentée par un enfant qui naît de l’arbre appelé reivas dans le Boun-déhesch.74 A la droite
ed. Bekker) ; et l’auteur anonyme de l’Exorde du 2e livre de la Chronique d’Eusèbe (Chronic. 2., p. 239, edd. Maio
et Zohrabo ; p. 14, ed. Aucher).

68Pl. 1., n° 2.
69Comment. societ. reg. scient. gotting. recent. t. 6., class. historic. et philolog. p. 118.
70A Amathonte, dans l’île de Cypre, et à Corinthe, on offrait à Vénus un bélier chargé de toute sa toison. (Voy.

Jean Lydus, De mensib. 4., 45.)
71Zend-Avesta (Boun-déhesch, 15.), t. 2., p. 376 et 377.
72Il est, sans doute, inutile de faire remarquer l’identité de ce nom avec le Mensch des langues germaniques.
73Annal. des Vereins für nassauische Alterthumsk. t. 1., pl. 1. Cette planche est reproduite, sous le n° 90., dans mes

Recherches sur le culte de Mithra.
74Zend-Avesta, t. 2., p. 376.

13



de cet arbre sont plantés trois cyprès ; entre le premier et le second, un jeune homme, qui
porte sur ses épaules un taureau renversé, la tête en bas, nous offre l’image de la seconde
phase de la vie humaine. Plus loin, entre le second et le troisième cyprès, on remarque un
groupe de deux figures, où, dans une autre occasion,75 nous avons reconnu Mithra posant
une couronne sur la tête du même personnage parvenu à la troisième phase. La tradition
qu’attestent tout à la fois ce précieux monument et les livres sacrés des Parses, avait pro-
bablement été recueillie chez les Chaldéens ou les Assyriens ; aussi s’était-elle répandue
parmi d’autres peuples de l’Asie. Les Annales des Ouigours m’en fournissent la preuve.
«A Coumlandjou, lieu situé au confluent des rivières Tougola et Sélinga,76 qui prennent leur
source dans les monts Caracorum,77 il y avait, disent ces Annales,78 deux arbres voisins, l’un
appelé fistouc, semblable au pin, dont le feuillage ressemble à celui d’un cyprès, et dont le
fruit a la forme et la saveur de la pomme de pin ; l’autre était un bouleau. Les deux arbres
s’enflèrent ; ils étaient éclairés par une lumière céleste ; continuant à croître, ils formèrent
comme une montagne, d’où l’on entendit sortir des sons harmonieux. Toutes les nuits,
elle était entourée d’une vive lumière. Lorsqu’elle fut parvenue au terme de sa grossesse,
une ouverture laissa voir cinq chambres, semblables à des tentes et entourées d’un fil d’ar-
gent ; dans chacune était assis un enfant allaité au moyen d’un tube suspendu à sa bouche.
Les chefs des tribus, frappés d’étonnement, venaient admirer et adorer ces prodiges ... Les
cinq enfants étaient traités par les peuples de cette contrée avec le respect qu’on rend aux
fils des rois ... » Il n’est pas moins curieux de trouver dans les livres religieux des Thibé-
tains une légende où l’on voit la reine, qui porte dans son sein le Bôdhisattva, s’avancer,
dans le jardin de Loumbini, jusqu’à un arbre qui s’incline et la salue ; elle saisit une de ses
branches, et, au même instant, le Bôdhisattva sort par son côté droit, sans la blesser.79 Dans
cette légende, on le voit donc, un arbre devient l’emblème vivant d’une déesse remplissant,
comme Vénus, Junon, Ilithyie, Lucine et Artémis ou Diane, les fonctions d’obstétrice.

Des traditions analogues à celles que je viens de rapporter se reproduisent même, mais
avec plus ou moins d’altération, dans certaines légendes orientales, importées en Grèce et
en Italie. C’est ainsi, par exemple, que les mythographes de ces deux contrées80 font naître

75Nouv. annal. de l’Instit. archéol. t. 1., p. 474, 475. Mém. de l’Acad. roy. des inscr. t. 14., 2e partie, p. 84, 85.
76Dans le Syllabaire mandchou-chinois, intitulé : Thsing-han-touï-in-tseu-che, on trouve, en mandchou, Toula et

Selengge, et, en chinois, Thou-la et Se-ling-’ge.
77Sous cette forme, il faut reconnaître la chaîne appelée par Raschid-el-din Kara-Korum. Ce nom désigne, en

général, toutes les montagnes situées dans le voisinage de deux rivières dont le confluent est à Koumlandjou, et
d’une autre rivière nommée Orkhon.

78Ce sont les Annales mêmes des Ouigours que Raschid-el-din et le vizir Ala-el-din ont eues entre les mains. Le
dernier, dans son Histoire du conquérant du monde (Djenghis-Khan), en a donné un extrait, qui, traduit en français,
a été inséré par M. d’Ohsson, ministre de Suède à la Haye, dans son Histoire des Mongols (Paris, 1824, in-8°). C’est
à cette traduction que j’emprunte le passage qui est transcrit ici. Les faits qu’il renferme sont aussi rapportés,
mais avec quelques variantes, dans l’Histoire de la dynastie mongole, écrite en chinois par Tchao-yuan-phing et
intitulée : Su-houng-kian-lou (section 29., fol. 14 verso). Le pays où a lieu le prodige y est nommé Khorin ; il n’est
question que d’un seul arbre, dont la rotondité est comparée à celle d’une femme enceinte. Au bout de neuf
mois et dix jours, l’arbre accouche de cinq garçons ; le cadet reçoit le nom de Bouka-khan, et devient roi des
Ouigours, après avoir soumis les peuplades voisines. Feu M. Jules Klaproth, à qui l’on doit une traduction française
de ce morceau (Journ. asiat. 1824, t. 5., p. 268, 269), remarque (ibid. p. 272) que si, avec toute raison, l’historien
chinois déclare fabuleux le fait qu’il rapporte, on ne doit pas moins conclure de son récit, que les principales
circonstances en avaient été empruntées à une même source par lui et par les historiens persans.

79Voy. le Rgya Tch’er Rol Pa, 2e partie, chap. 7., p. 80 et suiv. de la traduction franç. de M. Foucaux (Paris, 1848,
in-4°).

80Apollodore, 3., 14., 4-7. Ovide, Metamorph. 10., 490 sqq. Servius, ad Virgil. Eclog. 10., 18 ; ad Æneid. 5., 72. Scrip-

14



Adonis d’une mère métamorphosée en arbre,81 et alternativement désignée sous le nom
de Myrrha et sous celui de Smyrna. Selon les uns, elle était fille de Cinyras, qualifié roi
de Cypre, prêtre d’Aphrodite à Paphos, et même fondateur de cette dernière ville. Selon
Panyasis, cité par Apollodore,82 elle avait pour père Théias, roi des Assyriens. Hygin83 la dit
fille de Cinyras, et donne à ce prince le même titre de roi d’Assyrie. La légende grecque
qui nous parle de Myrrha punie d’un commerce incestueux par sa métamorphose en un
arbre d’où naît Adonis, au bout de dix mois, avait donc été puisée à une source assyrienne
ou du moins phénicienne.84 Elle inspira la composition d’un camée dont l’empreinte a été
publiée à Rome, en 1839, par les soins de la direction de l’Institut archéologique.85 Ce ca-
mée représente une nymphe86 retirant, par un pied, le jeune Adonis des flancs d’un arbre,
qui est la métamorphose de sa coupable mère, et dont le tronc affecte sensiblement les
formes d’une femme. À leur tour, les peintures qui ornent quelques vases grecs inédits,
dont je dois la connaissance à M. de Witte, nous ont conservé le souvenir de ce mythe,
puisqu’elles nous montrent Adonis placé auprès de Myrrha changée en arbre. Le même
archéologue m’apprend qu’à Naples, dans la collection Torrusio, il existe une amphore
de Nola, qui représente deux personnages, l’un barbu, l’autre imberbe, sortant chacun du
tronc d’un arbre. D’autre part, un rite curieux, dont la mention se trouve dans Julius Firmi-
cus, nous autorise à croire que, chez les Phrygiens, dans la célébration de la fête annuelle
appelée Megalesia, et instituée en l’honneur de la Mère des Dieux, on entendait représen-
ter l’enfantement de la déesse et la naissance d’Atys, en coupant un pin à une certaine
hauteur, et fixant au centre de cet arbre l’image d’un adolescent.87 Le même écrivain nous
dit aussi que, dans les fêtes consacrées à Proserpine, on coupait un arbre et on le façonnait
de manière à lui donner la forme d’une vierge.88 De son côté, Virgile met dans la bouche
d’Évandre deux vers89 qui prouvent que, de son temps, l’Italie conservait une tradition re-
tores rerum mythicarum latini tres, t. 1., p. 60, 85, 239 ; ed. Bode. Conf. M. J. de Witte, Nouvelles Annales de l’Instit.
archéol. t. 1., p. 539. MM. Ch. Lenormant et J. de Witte, Élite des monuments céram. t. 2., p. 220.

81Cet arbre est celui qui produit la myrrhe. Parfois cependant les écrivains de l’antiquité lui substituent le
myrte.

823., 14., 3.
83Fab. 58., v. 242.
84Il paraît que non-seulement l’Asie occidentale est la source des traditions qui avaient répandu chez les Grecs

la croyance à des personnages mythologiques nés d’un arbre et à des métamorphoses en arbre, mais qu’une
corrélation plus ou moins directe existait entre ces traditions et certaines cérémonies propres à l’initiation aux
mystères de la Vénus assyrienne, cérémonies où l’initié paraissait vêtu d’un costume au moyen duquel on pouvait
le croire métamorphosé en arbre. Une scène de ce genre est gravée sur un cylindre du cabinet de M. le duc de
Luynes, que reproduit le n° 12 de la pl. 54. B de mes Recherches sur Mithra.

85Centur. 6., n° 34. Voy. Bulletino dell’ Inst. arch. 1839, p. 109.
86Une tradition écrite substitue ici à la nymphe obstétrice un sanglier, le même animal qui devait un jour

causer la mort d’Adonis : de ses défenses il frappe l’arbre, et des flancs entr’ouverts de cet arbre sort le jeune
enfant (Servius, ubi supra).

87In sacris phrygiis, quæ Matris Deûm dicunt, per annos singulos (11. calend. apr.) arbor pinea cæditur, et in media
arbore simulacrum juvenis subligatur. Jul. Firmicus Maternus, De err. profan. relig. 28., p. 103 ; ed. Münter. Cf. Ovide,
Metamorph. 10., 104. Arnobe, Advers. Gentes, 5., 39.

88In Proserpinæ sacris cæsa arbor in effigiem virginis formamque componitur ... (loc. cit. p. 104). À ce sujet, il n’est peut-
être pas sans intérêt de remarquer que, dans la langue zende comme dans la langue latine, le mot qui signifie
arbre est du genre féminin. Répétons que ce mot, orouèré, arbor ou arvor, est identique dans les deux langues, et
ajoutons que les livres sacrés des Perses qualifient l’arbre pur fille lumineuse de l’eau (Zend-Avesta, t. 2., p. 255).

89Hæc nemora indigenæ Fauni, Nymphæque tenebant,
Gensque virûm truncis et duro robore nata.

Æneid. 8., 314, 315.

15



ligieuse sur une race d’hommes nés du tronc des arbres et nommément des chênes. Enfin,
dans la mythologie des peuples du Nord, l’homme primitif est aussi un arbre ; le tronc de
cet arbre reverdit, fleurit, et puise sa nourriture à trois sources : la nuit, la terre et le ciel.90

Toutefois, la naissance de l’Amour portant un bélier sur ses épaules et sortant des
flancs d’un cyprès chargé de fruits, est un fait nouveau dans le recueil des mythes ou des
traditions hiératiques des peuples de l’antiquité ; et ce fait confère à notre autel palmy-
rénien le privilège qu’ont souvent les monuments figurés de remplir quelques-unes des
lacunes que présentent les écrits qui nous restent des mythographes grecs et des mytho-
graphes latins. Mais, si aucun auteur ancien ne fait mention d’un Amour Criophore, un pas-
sage de Jean Lydus, déjà cité,91 nous apprend que, chez les Cypriens et les Corinthiens, le
bélier était consacré à Vénus. D’autre part, le témoignage formel de Pausanias établit que
l’attribution du bélier à Hermès ou Mercure, père de l’Amour, remonte à une haute anti-
quité, se lie primitivement et d’une manière intime aux institutions hiératiques de l’Asie
occidentale, et ne doit être considérée, chez les Grecs, que comme une importation. Décri-
vant Corinthe et ses environs, cette célèbre cité où l’usage de consacrer le bélier à Aphro-
dite avait été importé d’Amathonte, Pausanias rapporte que, sur la route qui conduit di-
rectement à Léchée, il a vu un bélier sculpté auprès d’une statue d’Hermès assis ; et, après
avoir cité deux vers de l’Iliade qui ont trait à la préférence accordée au bélier par ce dieu
protecteur des troupeaux, il a soin d’ajouter qu’il doit taire ce qu’on lui a révélé du rôle
assigné à Hermès et au bélier dans les initiations aux mystères de la Mère des dieux,92

divinité dont assurément personne n’est tenté de contester l’origine asiatique. Un autre
passage du même voyageur,93 sur lequel je reviendrai plus loin, nous apprend qu’en Messé-
nie, dans le canton appelé de son temps le bois Carnasius, on célébrait ces mystères, et que
là, au milieu d’un bois très-épais de cyprès, étaient placées les statues d’Apollon Carnéius,
d’Hermès portant un bélier, et de Cora, fille de Déméter et surnommée la Chaste (ἁγνή). La
suite de mon travail montrera, par d’autres témoignages, que si les Phéniciens et les Sy-
riens faisaient naître d’un cyprès, emblème de sa mère, l’Amour Criophore, et attribuaient
ainsi le symbole du bélier tout à la fois à ce jeune dieu et à Baal, son père, ils avaient de
même consacré le cyprès pyramidal, non-seulement à Vénus et à l’Amour, mais aussi à

90Mone, dans le tome 5 de la Symbolique de M. le professeur Fic. Creuzer (2e édit. allemande), p. 349, 350.
91Ci-dessus, p. 19, note 4.
922., 3., 4 : ... τὸν δὲ ἐν τελετῇ Μητρὸς ἐπὶ Ἑρμῇ λεγόμενον καὶ τῷ κριῷ λόγον ἐπιστάμενος, οὐ λέγω. Ce passage

ne sera pas rapproché sans intérêt d’un bas-relief publié par Bartoli (L’Antr. eleusin. rappresent. in un greco antico
basso rilievo del mus. Nani ; pl. pour la page 3.). On y distingue les Grandes Déesses placées debout sur le seuil
de l’antre d’Éleusis. Deux béliers et deux lions sont accroupis sur les rochers qui forment le cintre de cet antre.
Mentionnons également une scène d’initiation qui nous reporte dans l’Asie occidentale, et qui est gravée sur une
plaque de bronze, du musée royal de Berlin, dont il sera question plus loin. Nous y voyons (pl. 7., n° 6) un des
assistants élever le bras droit et tenir dans la main un bâton court, au bout duquel est attachée une grosse tête de
bélier. Dans le bas du monument on remarque, au-dessous de cette figure, un animal de même espèce, marchant à
la suite d’un taureau. J’appelle aussi l’attention des archéologues sur le rôle important que remplit le bélier dans
la composition des types d’un grand nombre de médailles asiatiques, en tête desquelles il faut surtout placer,
après les monnaies autonomes attribuées à l’île de Cypre, les monnaies coloniales de Damascus (Cœlé-Syrie).
Ces diverses pièces et l’attribution du bélier à Baal, à Hermès, à Mercure, à Éros, à Cupidon, me donnent lieu de
soupçonner que cet animal symbolique s’est substitué au taureau par suite d’un emprunt fait à l’Égypte. Cette
substitution établit ainsi entre le dieu Ammon, générateur, le Baal ou l’Hermès Criophore des Phéniciens et des
Syriens, et l’Hermès ithyphallique des Grecs, certains rapports qui méritent d’autant plus d’être étudiés, que les
monuments figurés de la Phénicie et de la Syrie offrent d’autres preuves de l’influence qu’exerça l’Égypte sur les
usages religieux de ces deux contrées asiatiques.

934., 33., 5. Cf. 11., 22., 2.

16



Baal, à ce dieu que les Grecs appellent tantôt Zeus, tantôt Hermès.
D’autre part, l’autel palmyrénien du Musée capitolin n’est pas le seul monument qui

nous révèle que la Syrie comptait l’Amour Criophore, de même que Baal Criophore, au
nombre des dieux qu’elle adorait. Une statuette de bronze, inédite, et récemment trouvée
dans cette partie même de l’Asie occidentale, justifie mon assertion. M. le duc de Luynes,
à qui elle appartient, et dont l’obligeance et la libéralité égalent le savoir, veut bien me
permettre de la publier ici,94 d’après un dessin exécuté sous ses yeux, et réduit au tiers des
dimensions de l’original.95 Ce bronze représente un adolescent nu et debout, qui porte un
bélier sur ses épaules, et qu’à la première vue il est impossible de ne pas déclarer identique
avec l’Amour Criophore de notre autel palmyrénien. Il fut découvert en 1849, dans un sacel-
lum ou dans une grotte artificielle,96 que recélaient les flancs d’une assez haute montagne
située à environ 20 kilomètres de Seyde, l’ancienne Sidon. Au sommet de cette montagne
est bâti un petit village appelé Rimat. En face de la statuette étaient placés deux bustes
de bronze,97 qui, la tête ornée de douze rayons, représentent chacun un dieu solaire ou le
Soleil personnifié. Ainsi, dans cette grotte, chose bien digne d’attention, on avait réuni, de
même que sur les faces sculptées de l’autel du Musée capitolin, le culte et les images du
Soleil et de l’Amour Criophore. Un rapprochement si plein d’intérêt n’indique-t-il pas que
je suis fondé à désigner sous le nom d’Amour Criophore l’enfant qui, sur cet autel, naît des
flancs d’un cyprès, et à donner le même nom à l’adolescent que représente la statuette de
M. le duc de Luynes? Ici le bélier,98 modelé dans des proportions beaucoup plus fortes, est

94Pl. 4., n° 1.
95La hauteur est d’environ 50 centimètres.
96Tous les détails relatifs à cette intéressante découverte sont rapportés dans une lettre que M. Péretié, chan-

celier du consulat général de France à Beyrouth, a eu la complaisance de m’adresser le 3 juin 1850. Cette lettre
est insérée dans le n° 29 (mai 1851, p. 50-52) de l’Archäologischer Anzeiger, que publie à Berlin M. Éd. Gerhard.

97L’un a 30 centimètres de hauteur, l’autre 8 centimètres seulement.
98M. Éd. Gerhard a enrichi d’un savant article sur l’attribution du bélier à plusieurs divinités la cinquième

livraison (n°s 14 et 15, février et mars 1850, p. 149-160 ; pl. 15.) de son recueil intitulé : Denkmäler, Forschungen und
Berichte, als Fortsetzung der archäologischen Zeitung ; recueil qui ne saurait être trop recommandé à l’attention et
aux encouragements de tous les amis de la science. Parmi les monuments inédits que nous fait connaître l’article
cité, on doit remarquer, à cause surtout de sa provenance et de son originalité, une terre cuite, coloriée, qui a
été rapportée de l’île de Chypre par M. le professeur Ross, et qui, selon M. Gerhard, représente Jupiter Ammon
accroupi sur un bélier debout (pl. 15., n° 3). Elle est déposée au musée royal de Berlin, et me paraît confirmer
à la fois le fait de l’influence exercée par l’Égypte sur les doctrines religieuses des Phéniciens ou des Cypriens
et l’attribution que, depuis peu, on fait à l’île de Cypre de plusieurs médailles classées pendant longues années
parmi les incertaines de Cilicie. J’entends parler de celles qui portent d’un côté un bélier, de l’autre une croix ansée
ou une tête de bélier. La plupart des pièces de la première de ces deux catégories sont figurées sur la planche 1
du savant mémoire de notre confrère M. Raoul-Rochette, intitulé : De la croix ansée ou d’un signe qui y ressemble
(Mém. de l’Acad. des inscript. t. 16., 2e partie, p. 286-382). — Ceci était écrit lorsque j’ai pu prendre connaissance
d’une récente publication due au zèle et au savoir d’un habile archéologue dont le nom est cher à tous les amis
de la science, M. le duc de Luynes. Profitant des richesses de son propre médaillier, et ne négligeant pas de
puiser dans les autres collections particulières et les collections publiques d’Europe, il a réuni, dans un ouvrage
intitulé : Numismatique et inscriptions cypriotes (Paris, 1852, 1 vol gr. in-4°, avec 12 planches), toutes les médailles
qui appartiennent aux deux catégories dont j’entends parler. Il n’hésite pas à les attribuer à l’île de Cypre ; et, par
une étude aussi persévérante qu’intelligente, il est même parvenu à en lire les légendes avec assez de certitude
pour rapporter nominativement dix de ces pièces à Amathus ou Amathonte (p. 3-8 ; pl. 1., n°s 1-8, 10 et 14), quatre
à deux villes alliées, Salamine et Amathus (p. 8, pl. 1., n°s 12 et 13 ; pl. 6., n° 10 ; pl. 12., n° 1), et une (p. 8 ; pl. 1., n°
11) à l’alliance de Salamine avec une ville qu’il croit être Lapathus, sans cependant l’affirmer. Enfin, il attribue à
une ville incertaine de la confédération cyprienne (p. 7) la médaille n° 9 de sa planche 1. À l’époque où M. Raoul-
Rochette publiait son mémoire sur la croix ansée, on était loin de soupçonner que la numismatique de l’île de
Cypre comprît un nombre aussi considérable de médailles au type du bélier, et on désespérait de déchiffrer les

17



caractérisé de manière à ne pouvoir être confondu avec une autre espèce de quadrupède,
comme il est advenu du petit bélier de l’autel palmyrénien.

On objectera peut-être que si les deux figures dont je viens de parler représentent réel-
lement l’Amour, elles devraient avoir des ailes attachées aux épaules. L’objection tombe
à la vue de deux médailles autonomes d’argent, frappées à Nagidus, et, par conséquent,
dans une province de l’Asie Mineure, la Cilicie, presque aussi renommée que la Syrie, la
Phénicie et l’île de Cypre même, par le culte solennel qu’elle rendait à Vénus. Ces deux
médailles, déjà publiées dans mes Recherches sur cette déesse,99 sont reproduites ici100 ;
elles nous montrent ce culte associé, comme il l’était chez les Syriens et les Phéniciens,
au culte du dieu que l’Orient adorait sous les noms de Baal ou Bel, d’Adad, de Sabazius, de
Temps, et qui s’identifie avec Zeus ou Jupiter et avec Hermès ou Mercure. Au droit de la
première des deux pièces,101 on reconnaît sans peine ce dieu asiatique, dont le buste radié
et supporté par un aigle est sculpté sur une des faces de l’autel palmyrénien ; au revers,
comme sur la face postérieure de cet autel, nous trouvons la déesse, épouse de Baal ; mais
ici l’anthropomorphisme a repris ses droits. Baltis ou Beltis, appelée aussi Astarté, est re-
présentée sous une forme humaine, et vêtue seulement de la ceinture aux pieds, de même
que l’Aphrodite Génétyllis des Grecs et la Vénus Génétrix des Romains. Assise sur un trône,
la tête ceinte d’une couronne crénelée, elle fait, avec la patère qu’elle tient de la main
droite, une libation sur un autel placé à ses pieds.102 Derrière le trône, se tient debout son
fils, l’Amour, complétement nu et sans ailes, comme l’Amour Criophore du cabinet de M.
le duc de Luynes, comme l’Amour Criophore qui, sur la face postérieure de l’autel palmyré-
nien, naît des flancs du cyprès, image symbolique de Vénus. Ainsi, nous avons sous les yeux
une des médailles de Nagidus composées d’après des traditions religieuses communes aux
Syriens, aux Palmyréniens et aux Ciliciens. Elle remonte à une époque où les dominateurs
de la Cilicie n’avaient pas encore osé appliquer aux types asiatiques les modifications que,
plus tard, le sentiment du beau et du vrai, principe fondamental de l’art grec, devait leur
faire subir. Mais à la suite de la série de médailles qui comprend cette pièce, vient se ranger
une autre série, où l’on découvre un des exemples les plus frappants que, dans la numis-
matique asiatique, on puisse citer des heureuses transformations opérées par le burin des
artistes grecs. À cette seconde catégorie appartient une élégante médaille autonome, d’ar-
gent,103 où nous voyons l’Aphrodite grecque substituée à l’Astarté des Nagidiens. La déesse
fait aussi, de la main droite, une libation sur un autel posé à ses pieds ; mais elle passe,
avec une tendresse toute maternelle, son bras gauche autour du cou de son fils, et ce fils
a des ailes, comme nous sommes habitués à en voir aux épaules de l’Amour sur les monu-
ments figurés des Grecs ou des Romains. La planche où j’ai placé, à côté l’un de l’autre, le
dessin de chacune de nos deux médailles nagidiennes, rendra beaucoup plus sensible le
contraste qui résulte du rapprochement de deux pièces monétaires, semblables quant à la
composition de leurs types, mais différentes par le style propre à chacune d’elles. Ce rap-
légendes gravées sur celles de ces pièces qui étaient alors connues des numismates.

99P. 194-197 ; pl. 5., n°s 7 et 8.
100Pl. 8., n°s 8 et 9.
101Ibid. n° 8. Cette médaille était inédite, lorsque je l’ai publiée dans mes Recherches sur Vénus.
102Une autre médaille autonome de Nagidus, publiée par Pembroke (Numismat. antiq. pars 2., tab. 22), offre une

variante intéressante : la déesse, dans le même costume et assise sur son trône, fait une libation, non sur un autel,
mais sur une fleur qui ressemble à une rose on au balaustium. Une Victoire ailée vole dans le champ de la médaille
et vient poser une couronne sur la tiare d’Astarté.

103Numismat. ant. pars 2., tab. 22, n° 9.

18



prochement aura de plus l’avantage de mettre hors de doute l’identité des deux Amours
Criophores de Syrie, non-ailés, avec l’Éros ailé des Grecs et le Cupidon ailé des Romains.

Cette dernière observation est d’autant mieux placée ici qu’il me paraît intéressant de
rapprocher des deux Amours Criophores un très-petit bas-relief de bronze, que je crois in-
édit et qui fut trouvé, il y a quelques années, dans des ruines romaines, en Transylvanie.104

Le dessin qui le reproduit, d’après un plâtre que j’en possède, est gravé sous le numéro 2
de ma planche 3. Ici l’Amour est représenté avec des ailes, bien qu’il soit accompagné du
bélier. Toutefois il ne le porte pas sur les épaules ; il est, au contraire, étendu ou couché sur
le dos de l’animal symbolique,105 et devient ainsi un Cupidon Criopole ; mais cette attitude
ne met pas moins en évidence l’intention formelle qu’on avait eue de faire ainsi allusion à
la naissance de Cupidon, fruit des amours de Vénus avec Mercure Criophore.106 Par-là, se
trouve confirmée une fois de plus l’interprétation que je donne au sujet représenté sur la
face postérieure107 de l’autel du Musée capitolin.

Ce sujet est étrangement défiguré dans les dessins qui en ont été publiés jusqu’à ce
jour. Sur la planche jointe à la Lettre citée du P. Giorgi, on a substitué au bélier que porte
l’Amour un veau ou une génisse. Le dessinateur ou le graveur dont s’est servi M. l’abbé
Lanci, a remplacé le bélier par une chèvre. Un autre érudit a pris ce bélier pour un che-
val.108 Bien plus, dans le dessin que publia Spon et que reproduisit l’auteur de l’Antiquité
expliquée, on ne découvre aucune trace d’enfant, de bélier, de veau, de génisse, de chèvre,
ni de cheval. On conçoit dès lors qu’aucun de mes savants devanciers n’ait été amené à

104Je dois la connaissance de ce petit monument aux obligeantes communications de Mme. la baronne Jósika,
dont la mort, arrivée en 1850, est un sujet de bien vifs regrets pour ses amis et pour toutes les personnes qui
cultivent les sciences et les arts.

105Telle était probablement l’attitude d’Aphrodite Pandémos, dans le groupe de bronze que Pausanias (6., 25., 2)
avait vu à Élis et qui représentait la déesse placée sur un bouc. Ce groupe, ouvrage du célèbre statuaire Scopas,
nous explique l’origine du surnom d’Épitragia qu’avait reçu Aphrodite. Comme déesse de la mer, nous la trouvons
tantôt couchée, tantôt assise sur les mêmes animaux qui lui sont attribués comme déesse de la terre. C’est ainsi,
par exemple, que la représente un bas-relief du Musée capitolin (Mus. capitolino, t. 4., pl. 62.), où il faut particu-
lièrement remarquer le bouc marin sur le dos duquel est placée Vénus. Ajoutons à ce bas-relief un vase d’argent
ciselé, découvert aux environs de Vienne en Dauphiné, et orné de la représentation des quatre saisons. Le prin-
temps y est figuré sous les traits de Vénus assise sur le dos du taureau équinoxial (voy. mes Recherches sur Vénus,
pl. 14. G, n° 17). — Mon mémoire était déjà livré à l’impression, lorsque, dans le nouvel ouvrage de M. le duc de
Luynes, cité plus haut (p. 28, 29, note 2), j’ai trouvé reproduites (p. 25, 28, pl. 5., n° 3 ; p. 31, pl. 6., n° 5) deux rares
médailles autonomes et bilingues de Salamine (île de Cypre), qui appartiennent au Musée britannique, et qui re-
présentent chacune, mais dans un module différent, au droit, un taureau ou une génisse que l’on vient d’immoler,
et, au revers, un bélier portant Vénus vêtue d’une longue tunique transparente, et coiffée comme la Vénus de
Médicis. On voit quelle corrélation s’établit, d’une part, entre cette Vénus Criopole, Baal ou Mercure Criophore,
l’Amour Criophore des Syriens, et l’Amour Criopole du petit bas-relief ici figuré (pl. 3., n° 2) ; d’autre part, entre
cette même Vénus Criopole et les autres représentations figurées de Vénus que j’ai indiquées ci-dessus. La sub-
stitution du bélier au taureau ou à la génisse dans les images de la déesse, comme dans sa légende, est un fait
qui, si je ne me trompe, ajoute quelque intérêt aux observations que renferment la note 1 de la page 26 de ce
mémoire et la note 2 de la page 28. De plus, ce fait, rapproché des médailles de l’île de Cypre au type du bélier,
et rapproché surtout des monuments figurés qui m’ont autorisé à reconnaître un Amour Criophore et un Amour
Criopole, me donne lieu de douter qu’il faille, avec M. Théodore Panofka, rapporter au mythe de Phrixus le joli
vase qu’il a publié dans une savante dissertation intitulée : Atalante und Atlas (Berlin, 1851, in-4°), p. 10 et 11, n°s
4 et 4 a de la planche qui accompagne le texte.

106Dans la mythologie indienne, c’est Agni, le dieu du feu, qui paraît monté sur un bélier. (Voy. M. Ch. Coleman,
The mythology of the Hindus (Lond. 1832, in-4°), pl. 22., n° 4.)

107Pl. 1., n° 2.
108C’est ce qu’affirme M. l’abbé Lanci (Paralip. t. 1., p. 34), en s’abstenant charitablement de nommer l’auteur

d’une pareille méprise.

19



reconnaître sur notre autel la naissance de l’Amour Criophore, et que tous, sans excep-
tion, se soient plus ou moins égarés dans l’interprétation de l’ensemble du monument. Le
P. Giorgi,109 par exemple, se préoccupe exclusivement de l’idée que cet autel, comme le
bas-relief palmyrénien dont je parlerai plus loin, doit s’expliquer par les doctrines ou les
traditions propres aux sectateurs de Zoroastre. De là, il conjecture que l’oiseau sculpté au
bas du buste radié est l’éoroschasp ou le simorg, oiseaux consacrés à Mithra, et que la figure
ailée, qui pose une couronne sur la tête du personnage placé dans un char attelé de quatre
griffons, est Ormuzd instituant roi des rois Mithra ou le Soleil.110 Il ne met pas en doute que
le cyprès représenté sur chacun des deux monuments ne fasse allusion à Zoroastre, qui,
selon le témoignage des auteurs persans, grava sur l’écorce d’un arbre de cette espèce cer-
tains dogmes religieux. Le P. Giorgi rappelle à ce sujet que, dans les écrivains orientaux, il
est aussi question d’un autre cyprès qui renfermait l’esprit ou le féroüer du faux prophète,
et dont les propriétés étaient merveilleuses et surnaturelles. Au nombre des miracles pro-
duits par ce second cyprès, le même philologue, sans citer aucune autorité, se croit en
droit de comprendre la naissance de l’enfant que nous voyons sortir des flancs d’un cy-
près sur une des faces de l’autel du Musée capitolin. Il avance que cet enfant est Zoroastre
lui-même, tenant dans ses mains la portion antérieure du corps d’une vache, pour rappeler
une des circonstances fabuleuses de sa propre naissance : «Ad indicandum spiritum simul
et genitale semen corporis Zoroastris, vaccino lacti a Deo creatore immixtum.111 » Un habile
archéologue de Dresde, feu M. Böttiger,112 adoptant avec trop de complaisance l’opinion du
philologue romain, poursuit ce même système d’explication, et suppose que l’enfant dont
il s’agit est un des vingt-huit izeds du Zend-Avesta, «qui, dit-il, élève vers le ciel un jeune
taureau, symbole du taureau solaire, ou plutôt de ce taureau du monde que mentionnent
fréquemment les livres de Zoroastre, et que des auteurs orientaux postérieurs ont appelé
le taureau Aboudad. » Ainsi, au lieu de chercher tout naturellement l’explication d’un mo-
nument figuré palmyrénien dans la légende des divinités que l’on sait avoir été honorées
en Syrie d’un culte particulier, ou dans le rapprochement des divers monuments de l’art
qui furent consacrés à ces mêmes divinités, le P. Giorgi et Böttiger ont cru qu’ils devaient
la chercher exclusivement dans les livres de Zoroastre ou dans les traditions persanes. Il
est cependant avéré que le culte d’Ormuzd et de Mithra ne se répandit point en Syrie, et
que le culte beaucoup plus ancien de Baal et de Baltis, Astarté ou Dercéto y resta dominant.
Des erreurs analogues à celle que je relève se reproduisent fréquemment, je le dis à regret,
dans les dissertations archéologiques où il s’agit, soit d’expliquer des antiquités figurées
orientales qui n’appartiennent pas à la Perse, soit de remonter à la source des influences
exercées par un art asiatique sur certains monuments figurés de l’Occident. Toutefois Gior-
gi et Böttiger n’auraient peut-être pas encouru le reproche que je me vois obligé de leur
adresser, si le premier de ces deux érudits, examinant avec plus de soin qu’il ne l’a fait le
quadrupède que porte sur ses épaules l’enfant qui naît du cyprès, avait reconnu dans ce
quadrupède, non point une génisse ou un taureau, mais bien un bélier, animal symbolique,
dont les fragments qui nous restent des livres zends ne font aucune mention.

109Lettre citée, p. 39 et suiv.
110Ibid. p. 110.
111De inscription. palmyrenis quæ inMus. capitol. adserv. interpretand. Epistola, p. 41 et 42. Dans le passage que je cite,

le P. Giorgi fait allusion à une tradition recueillie par Scharistâni (voy. Th. Hyde, Hist. relig. veter. Persar. p. 300 ; 2e
édition).

112Ideen zur Kunstmytholog. p. 239.

20



De son côté, le dernier interprète de notre autel palmyrénien, M. l’abbé Lanci, après
avoir cru reconnaître sur trois des faces de ce monument, je l’ai déjà dit, la représenta-
tion des trois premières saisons de l’année, le printemps, l’été et l’automne, ne met pas
en doute que la face postérieure ne représente l’hiver. À cette quatrième saison préside,
selon lui,113 le Soleil femelle, le Soleil pluvieux, Aglibol, roi ou dominateur de la constellation
zodiacale du Capricorne ; il se cache ici dans les rameaux du cyprès, symbole de l’exalta-
tion du soleil, de l’exaltation de la gloire114 ; la petite chèvre (capretta), placée sur les épaules
de cette divinité féminine, fait allusion au Capricorne, et, ajoute-t-il, au retour du Soleil
femelle parvenu à ce signe zodiacal.115 Une telle interprétation ne se serait sans doute pas
présentée à l’esprit de l’ingénieux auteur des Paralipomeni, si, regardant d’un peu plus près
le monument original, il n’avait pas pris le bélier pour une petite chèvre, et le jeune enfant
pour une déesse solaire, Aglibol, que nous allons trouver représentée comme une divinité
mâle et lunaire sur un autre monument palmyrénien, non moins authentique.

Les diverses interprétations proposées par mes savants devanciers ne sauraient donc,
si je ne me fais illusion, infirmer l’explication que j’ai donnée de chacune des sculptures qui
ornent l’autel à quatre faces du Musée capitolin. Cette explication, je ne l’ai pas cherchée
ailleurs que dans l’étude des croyances religieuses et du langage symbolique qui furent
communs aux Assyriens, aux Syriens et aux Phéniciens. Si, considérant le monument dans
son ensemble, nous nous rappelons, d’une part, les témoignages anciens qui assimilent le
Soleil à Baal ou Jupiter,116 et, d’autre part, le célèbre passage de Julien117 sur les trois soleils
qu’admettait la théologie syrienne,118 nous sommes amenés à supposer que notre autel
palmyrénien représente, outre Vénus, cette triade solaire, c’est-à-dire le dieu suprême des
Syriens et ses deux manifestations. Dans cette hypothèse, le buste orné d’un voile et d’une
harpé,119 et le buste radié posé sur un aigle,120 seraient l’un l’image du Temps-sans-bornes, le

113Paralipom. t. 1., p. 34-37.
114Ibid. p. 57.
115J’ai quelque peine à concilier ces idées avec l’opinion où est M. Lanci (ibid. ibid.) que le cyprès était consacré

à Aglibol, et que le gopher des Hébreux et le sàru des Arabes, qui sont deux des noms de cet arbre en Orient,
appartiennent à deux racines sémitiques exprimant une même idée, celle de la disposition à la génération ou à
l’enfantement. Je laisse aux maîtres en philologie le soin de décider jusqu’à quel point est fondée cette dernière
observation.

116Voy. plus loin, p. 47, 48, 99.
117Orat. 4. in Solem, Opp. p. 131 sqq. ed. Spanh. Cf. Scriptor. rer. mythicar. latini tres, Mythogr. 2., fab. 18., t. 1., p. 80,

ed. Bode. On lit ici ces paroles très-explicites : « Constat autem triplicis esse Apollinem potestatis, et eundem esse
Solem apud superos, Liberum patrem in terris, Apollinem apud inferos ...»

118Nous retrouvons des traces de cette croyance chez les Égyptiens, qui, selon Plutarque (De Isid. et Osir. p. 372,
ed. Xylandro ; p. 93, 94, ed. G. Parthey), sacrifiaient trois fois par jour au Soleil, et chez les Perses, qui donnaient
à Mithra une épithète que les écrivains grecs ont traduite par τριπλάσιος. D’accord avec la signification de cette
épithète, la liturgie du Zend-Avesta renferme l’obligation d’adresser trois prières par jour à Mithra.

119Pl. 2., n° 1.
120Pl. 1., n° 1. N’oublions pas que, chez les Perses, l’aigle était le symbole de Mithra, dieu solaire et manifestation

d’Ormuzd. C’est pourquoi un grade de pèreaigle avait été institué dans les mystères de ce dieu, et pourquoi aussi
nous lisons dans le Zend-Avesta (t. 2., p. 388), que l’aigle se balance entre les deux extrémités du monde, c’est-à-
dire entre les deux portes du ciel, le soleil et la lune. — Depuis que ces remarques ont été placées ici, j’ai trouvé
plusieurs autres exemples des rapports directs que la théologie asiatique ou chaldéenne avait établis entre l’aigle
et le soleil. Ils me sont fournis par le nouvel ouvrage de M. le duc de Luynes, dont j’ai parlé ci-dessus. Le savant
auteur y publie (p. 11 et 14, pl. 2., n° 18 ; p. 14 et 55, pl. 12., n° 6) deux rares et belles médailles d’or, d’Évagoras
1er, l’une du cabinet de S. A. I. le grand-duc de Toscane, l’autre de la collection Hunter, et représentant chacune,
au revers de la tête tourellée de Vénus Paphienne, un aigle posé sur la croupe d’un lion et l’astérisque du soleil
gravé au-dessus de ce groupe. Un tel type, on le voit, nous ramène à l’autel palmyrénien du Musée capitolin, dont

21



Saturne des Grecs et des Romains ; l’autre, l’image de Baal, c’est-à-dire les images sensibles
des deux soleils intellectuels et immatériels qui, selon les expressions de Julien, donnent
l’intelligence aux dieux et aux êtres immatériels et invisibles. Le personnage placé sur un
char ascendant et attelé de quatre griffons121 serait et ne peut-être que le troisième soleil
de cette théologie : soleil matériel et apparent ou visible, il dispense à la terre la lumière,
la chaleur, et, chaque année, vainqueur (sol invictus) dans sa lutte avec les ténèbres, le froid
et le principe humide, il recommence son ascension vers le ciel, couronné par la Victoire,
comme nous le voyons ici. Enfin, sur une quatrième face,122 le cyprès enfantant l’Amour
est l’emblème expressif de la Vénus asiatique, Baltis ou Beltis, épouse et sœur de Baal ou
Jupiter, et, par conséquent, fille du Temps-sans-bornes, comme Baal.123

Que cette interprétation soit fondée ou non, il reste un fait certain, la réunion sur un
seul autel de quatre bas-reliefs qui nous offrent l’image d’un dieu suprême qu’il faut néces-
sairement assimiler à Cronos ou Saturne, l’image de Baal ou le Temps limité, qui s’assimile à
Jupiter et à Ormuzd, l’image du soleil matériel et ascendant, personnifié, et celles enfin de
Vénus et de l’Amour. Par-là, nous constatons que, si dans le célèbre temple d’Hiérapolis,
comme chez les Cypriens,124 on avait associé le culte du Soleil à celui de Baal ou Jupiter et de
Baltis ou Vénus, il en était de même à Palmyre.125 Par là aussi nous pouvons, avec toute cer-
titude, remonter à l’origine asiatique du temple érigé, dans l’Acro-Corinthe, en l’honneur
d’Aphrodite armée, temple où Pausanias126 avait vu réunis les statues et, par conséquent,
le culte d’Aphrodite, d’Hélios et d’Éros. Nous remontons avec non moins de certitude à
l’origine également asiatique du type de quelques monnaies autonomes de Dyrrhachium,
colonie corinthienne fondée en Illyrie ; elles nous montrent le buste radié du Soleil super-
posé au groupe d’une vache allaitant un veau127 ; et ce groupe, comme je l’ai dit ailleurs,128

une face (pl. 1. n° 2) nous offre l’image symbolique de Vénus enfantant l’Amour ; une autre face (ibid. n° 1) nous
montre le buste d’un dieu-soleil, placé sur un aigle. D’autres médailles de l’île de Cypre, également publiées par M.
le duc de Luynes, présentent d’un côté une tête de lion tirant la langue, symbole très-significatif du soleil d’été :
et, de l’autre côté, tantôt un aigle se balançant dans les airs au-dessus d’un lion couché (ouvrage cité, p. 9, 10 et
12 ; pl. 2., n°s 3-8), tantôt, au lieu d’un aigle, l’astérisque même du soleil gravé au-dessus d’un lion pareillement
couché (ibid. p. 10 et 12 ; pl. 2., n° 9).

121Pl. 2., n° 2.
122Pl. 1., n° 2.
123C’est pourquoi, dans les légendes hiéroglyphiques qui accompagnent quelques images de la Vénus assy-

rienne importée en Égypte sous le nom d’Hathor où Athyr, la déesse est qualifiée fille du Soleil. Une note, qui
m’a été communiquée par M. le vicomte Emmanuel de Rougé, m’apprend que telle est la véritable signification
des signes que Champollion le Jeune traduisait par ces mots : Grande génératrice du Soleil (Mém. de l’Acad. royale des
sciences, t. 13., p. 647-649).

124Julien (loc. cit. p. 135 D et p. 144 C) dit expressément que les Cypriens élèvent des autels en commun à Hélios
et à Zeus, et qu’Apollon est l’assesseur de Zeus.

125L’association du culte et des images du Soleil et de Baal en Cypre et à Palmyre, comme à Hiérapolis, me
rappelle un passage de Zosime (Histor. 1., 61., 3-5), où il est dit qu’Aurélien, le vainqueur de Zénobie, employa les
trésors enlevés de Palmyre à construire dans Rome (d’autres disent dans Palmyre même) un magnifique temple
en l’honneur du Soleil, et à l’orner des statues du Soleil et de Bélus (Ἡλίου τε καὶ Βήλου καθιδρύσας ἀγάλματα).
Reitemeier, dans son édition de Zosime (Lipsiæ, 1784), n’a pas hésité à suivre ici le sentiment de Scaliger et à
rejeter la leçon proposée par Saumaise. Ce dernier, à cause de l’identité du Soleil et de Bélus chez les Syriens,
pensait qu’il fallait lire : Ἡλίου τοῦ καὶ Βήλου ; ce qui, observe Scaliger, ne peut s’accorder avec la terminaison
plurielle du mot ἀγάλματα. Notre autel confirme cette judicieuse remarque qui, sans doute, n’avait pas échappé
au savant Tillemont ; car il traduit : «Aurélien y mit les statues du Soleil et de Bel (Baal).» (Voy. Hist. des emper. t.
3., p. 400 ; Paris, 1720-1738.)

1262., 4., 7.
127Voy. Recherch. sur Vénus, pl. 14. H, n°s 2 et 4.
128Voy. ibid. p. 165-168.

22



représente symboliquement la fille du dieu-soleil, la Vénus asiatique, allaitant son fils. À
leur tour, ces monnaies de Dyrrhachium et le temple de l’Acro-Corinthe, aussi bien que
l’autel du Musée capitolin, nous permettent de croire que, si à Rimat on a découvert, dans
un même sacellum souterrain, deux bustes du Soleil et une image de l’Amour Criophore, ce
n’est point accidentellement que ces trois monuments s’y trouvaient réunis.

Le bas-relief palmyrénien que reproduit le n° 1 de ma planche 3, nous offre un second
exemple de la représentation de Vénus-Beltis sous le symbole du cyprès pyramidal. Ce
marbre, déposé d’abord dans les jardins du palais Mattéi, puis dans la vigne du palais du
cardinal Carpi,129 fut ensuite placé, selon les uns, au musée Borgia, selon les autres,130 dans
les jardins du palais Giustiniani, d’où le pape Benoit 14 l’aurait fait transporter au Mu-
sée capitolin. Il fut signalé à l’attention des archéologues, en 1601, par Gruter,131 qui tou-
tefois n’en donna que les inscriptions et une description succincte d’après les notes de
Smeth. Spon132 le publia intégralement en 1683 et en 1685. Depuis, il a été reproduit ou
seulement commenté par plusieurs autres savants133 ; et, chaque fois, le sujet qu’il repré-
sente et l’inscription bilingue grecque et palmyrénienne, qui lui assigne la date du mois
péritius de l’an 547 de l’ère des Séleucides,134 ont exercé sans beaucoup de succès la sagacité
des antiquaires et des philologues. Aucun d’eux, en effet, ne paraît avoir soupçonné que le
cyprès sculpté ici sous le portique d’un temple distyle est l’image symbolique de la Vénus
orientale,135 et que les deux personnages placés l’un à la droite, l’autre à la gauche de ce
cyprès, contractent une alliance conjugale et mystique sous les auspices de cette déesse.

129Ms. 3429 du Vatican, fol. 122, cité par Bottari (Mus. capitolin. t. 4., p. 78). Gruter, loc. cit. Spon, loc. cit.— Eichhorn
(loc. cit. p. 99) substitue indûment ici le nom de Carpegna à celui de Carpi.

130Voy. Mus. capit. t. 4., p. 78. — C’est par inadvertance, sans doute, que Selden (ubi infra) place ce bas-relief
dans les jardins du palais Farnèse. Il paraît certain qu’en 1708, il se trouvait au palais Giustiniani (voy. Bianchini,
Opuscula, t. 1., p. 55-59).

131Inscript. antiq. p. 86., n° 8.
132Recherch. cur. d’antiquité, p. 59 et suiv. Miscellan. erud. antiq. p. 1, 599. Il cite ici, p. 2, à propos d’Aglibol et de

Malachbel, un écrit de François Malaval (Malavallius Massiliensis), que je n’ai pu me procurer.
133Bernard et Smith, Versio et notæ ad inscript. græc. Palmyr. (Traj. ad. Rhen. 1698, in-8°), p. 14 ; ou Inscript. græc.

Palmyrenor. cum scholiis et annotationib. p. 2, n° 3. Selden, De diis syris, p. 152, sqq ; edit. Amstelod. 1680. Halley,
Philosophic. transact. vol. 19. (1695-1697), n° 218, p. 171, 172. Abraham Seller, The antiquit. of Palmyra (Lond. 1696,
in-8°, fig.), Append. chap. 8., p. 352 ; Acta erudit. lipsiens. Supplem. t. 3. (1702), sect. 3, p. 102. Th. Hyde, De relig. veter.
Persar. p. 114, tab. 12., p. 116, edit. 1760. Reland, Palæstin. illustr. (Traj. Batav. 1714), t. 2., p. 525, 526. Montfaucon,
L’Antiquit. expliq. t. 2., 2e part. p. 389-391 ; pl. 174., fig. 3 ; Paris, 1719. Dawkins et Wood, The ruins of Palmyra, p. 27,
n°s 6 et 9 ; Lond. 1753, grand in-f°. Barthélemy, Réflex. sur l’alphab. et sur la langue dont on se servait autrefois à Palmyre,
Explic. p. 21 ; Paris, 1754, in-4° ; ou Mém. de l’Acad. des inscr. t. 26. (ann. 1759), p. 557 et suiv. Bianchini, Opuscula, t.
1., p. 51-70 ; Rom. 1754, in-4°. Swinton, An explicat. of all the inscript. in the Palmyrene lang. and charact. cinq lettres
adressées à Th. Birch et insérées dans le 48e volume des Philosophic. transact. (ann. 1754), n° 87., p. 690-756 ; pl. 24-
30. Giorgi, Lettre citée, p. 107, tab. 1. Bottari, Mus. capitolin. t. 4., p. 77-86 ; pl. 18. ; Rom. 1782. Eichhorn, Comment.
Societ. reg. scient. gotting. rec. t. 6., (ann. 1828), Class. historic. et philologic. p. 98-105, 117, 118. Boeckh, Corp. inscr. gr. t.
3. p. 824, 825, n° 6015. M. l’abbé Michelange Lanci, Di un egizio monum. con iscriz. fenic., Spiegazione, etc. p. 143-152 ;
Paralipomeni, t. 1., p. 29-37, pl. 2., n° 1. Gésénius, Scriptur. linguæque phœnic. monum. (Lips. 1837, in-4°) pars 1., p.
80-82. M. le Dr. Stark, Forschung. zur Geschichte und Alterthumsk. des hellenist. Orients, t. 1., p. 570, 571 (Jena, 1852,
in-8°).

134Cette date correspond au mois de février 234 ou 235 de l’ère chrétienne.
135On ne peut trouver, sur deux monuments palmyréniens, la Vénus assyrienne représentée symboliquement

par un cyprès, sans être amené à supposer que les épaisses forêts de cyprès et de palmiers qui entouraient
Palmyre et qui n’ont pas entièrement disparu (voyez Petr. Terz. Syria sacra, p. 128, et les voyageurs plus ré-
cents) étaient consacrées à la déesse, de même que les cyprès du mont Liban. Les monuments figurés asiatiques
prouvent que le palmier femelle, comme le cyprès, était aussi attribué à la Vénus orientale.

23



Bien plus, Gruter ou plutôt Smeth, Spon, Montfaucon136 et, en dernier lieu, M. l’abbé Lan-
ci,137 méconnaissant chacun la forme caractéristique de cet arbre pyramidal, l’ont pris pour
un pin. Bottari138 penche fortement à croire qu’au lieu d’un cyprès on a voulu représenter
ici un palmier. Le P. Giorgi et M. Avellino n’ont pas commis de telles erreurs ; mais le pre-
mier, je l’ai déjà dit, ne veut voir dans le cyprès de nos deux monuments palmyréniens
qu’une représentation de ceux qui furent solonnellement plantés en Perse par les mains de
Zoroastre. L’archéologue napolitain139 se contente de rapprocher du bas-relief le type des
médailles de Damascus et d’Héliopolis dont il sera question plus loin et qui portent, celles-
ci,140 un cyprès planté à l’entrée d’un temple ; celles-là,141 un cyprès placé entre un cheval
et un taureau. À ses yeux, cet arbre n’a jamais représenté que le soleil ; aussi adopte-t-il
sans restriction l’opinion où était Eckhel142 que, sur les médailles impériales de Damascus,
le cyprès, emblème du soleil, nous apprend pourquoi Cyparisse, cher à Phœbus, fut chan-
gé en un arbre de cette espèce. Malgré toute ma déférence pour les jugements portés par
l’illustre fondateur de la science numismatique, un tel commentaire, je l’avoue, me semble
peu satisfaisant. Un savant académicien de Göttingue143 a trouvé plus simple de passer sous
silence le cyprès de notre bas-relief palmyrénien ; en conséquence, il cherche à interpréter
le sujet de ce marbre sans s’occuper des rapports qui peuvent exister entre les deux per-
sonnages mythologiques qu’on a voulu y représenter et l’arbre sacré qui s’élève au milieu
d’eux. Quant à M. l’abbé Lanci, aux yeux de qui ces deux figures sont la personnification du
commencement et de la fin de l’année palmyrénienne, il considère le prétendu pin placé
entre elles, comme l’emblème de la vie perpétuelle du soleil.144 Il est cependant impossible,
dès le premier abord, de ne pas reconnaître, sous les traits du personnage mâle, sculpté à
droite du cyprès, le dieu Men ou Lunus parfaitement caractérisé par le grand croissant at-
taché à ses épaules. Dès lors, la figure féminine, dont la main droite s’enlace avec la main
gauche de ce dieu, ne peut être que la personnification du soleil devenu, chez plusieurs
peuples de l’Orient, une divinité femelle le jour où la Lune fut déclarée un dieu mâle. Si
je répète que ce couple adelphe s’unit ici en présence de l’image symbolique de Vénus,145

c’est pour dire, par anticipation, que plusieurs autres monuments nous montrent la déesse
136Ce savant bénédictin, dans le deuxième volume de l’Antiquité expliquée (p. 391, et pl. 179., n° 4), a publié

un bas-relief palmyrénien du palais Giustiniani, déjà figuré, en 1651, sur la planche 117. (part. 2.) de la Galleria
Giustiniana, et presque semblable à celui qu’il reproduit d’après le dessin de Spon. Il le prend pour l’original ; et,
en ce cas, le bas-relief du Musée capitolin n’en serait qu’une copie, tandis que l’opinion contraire me paraît bien
plus plausible.

137Paralipom. t. 1., p. 20.
138Loc. cit.
139Mémoire cité, p. 25.
140Voy. ma planche 6., n° 5.
141Ibid. n° 3.
142D. N. 3., p. 532.
143Eichhorn, loc. cit. t. 6., p. 98-105.
144Paralipom. t. 1., p. 30.
145Dans les temps anciens, les institutions civiles de l’Orient, calquées sur les institutions religieuses, voulaient

que le roi et la reine fussent assimilés aux dieux créateurs du monde, et qu’ils parussent au milieu de leur cour
revêtus, le roi, des insignes du Soleil ; la reine, des insignes de la Lune. La loi exigeait, de plus, que, le Soleil et
la Lune, comme Bel et Beltis ou Mylitta, comme Jupiter et Junon en Occident, étant réputés frère et sœur et
unis par un lien conjugal, le roi choisît parmi ses sœurs sa femme légitime. Ce mariage, ainsi sanctionné par les
prescriptions hiératiques, n’avait rien d’incestueux aux yeux des peuples de l’Orient, et se célébrait chez eux en
présence et sous les auspices, soit de Mithra, soit de la Vénus assyrienne, comme l’hyménée du Soleil avec la
Lune représenté sur notre bas-relief palmyrénien.

24



placée tantôt sous l’emblème du cyprès, tantôt sous une forme humaine, entre le Soleil et
la Lune représentés, à leur tour, soit sous l’emblème de deux cyprès, soit sous leur forme
d’astres, soit enfin sous les traits d’Apollon et de Diane. Giorgi146 commet donc une grave
méprise en assimilant à Ormuzd, dieu des Perses, la première des deux figures de notre bas-
relief palmyrénien, et à Mithra la seconde. Eichhorn ne tombe pas dans une erreur moins
grave lorsqu’il prend ces deux figures pour deux personnages mâles, et transformes-en un
simple suppliant, qui implore le dieu Lunus, la figure féminine placée à gauche de l’arbre.147

Le peu de mots que j’ai dits de l’opinion de M. l’abbé Lanci a suffi, sans doute, pour mon-
trer à l’Académie combien il s’est écarté de l’idée qu’attachaient les Palmyréniens au sujet
sculpté sur le monument qui nous occupe. Par-là, il s’est trouvé dans l’impossibilité de
proposer une explication admissible du rôle qu’y jouent le personnage femelle et le per-
sonnage mâle sous les traits de qui nous devons reconnaître le Soleil et la Lune. Bien qu’ils
n’eussent pas compris le véritable sens de cette scène, Spon, Montfaucon, Saumaise,148 Zoë-
ga149 et Avellino150 n’avaient pas hésité à y reconnaître aussi la présence de ces deux astres
personnifiés. C’est, en effet, à la Lune et au Soleil divinisés qu’est consacré le monument
par une inscription bilingue, qui leur donne le nom d’Aglibol ou Aglibolos et de Malachbel
ou Malachbélos, en les qualifiant, mais dans le texte grec seulement, dieux de la patrie, ΠΑ-
ΤΡΩΟΙ · ΘΕΟΙ.151 Les quatre premières lignes se lisent ainsi : ΑΓLΙΒꞶΛꞶ · ΚΑΙ · ΜΑΛΑΧΒΗΛꞶ
· ΠΑΤΡꞶΟΙϹ · ΘΕΟΙS · ΚΑΙ · ΤΟ · ϹΙΓΝΟΝ · ΑΡΓΥΡΟΥΝ · ϹΥΝ · ΠΑΝΤΙ · ΚΟΖΜꞶ · ΑΝΕΘΗΚΕ ·
Τ152 · ΑΥΡ · ΗΛΙΟΔꞶΡΟϹ · ΑΝΤΙΟΧΟΥ · ΑΔΡΙΑΝΟϹ · ΠΑΛΜΥΡΗΝΟϹ · ΕΚ · ΤꞶΝ · ΙΔΙꞶΝ · ΥΠΕΡ
· ϹꞶΤΗΡΙΑϹ. ΑΥΤΟΥ. ΚΑΙ · Τ · ϹΥΜΒΙΟΥ · ΚΑΙ · Τ · ΤΕΚΝꞶΝ · ΕΤΟΥϹ · Ζ · Μ · Φ · ΜΗΝΟϹ ·
ΠΕΡΙΤΙΟΥ ; c’est-à-dire : « Tite Aurèle Héliodore Hadrien, palmyrénien, fils d’ Antiochus,
a consacré, à ses frais, à Aglibolos et à Malachbélos, dieux de la patrie, (ce monument) et
une statue d’argent avec tous ses ornements, pour la conservation de sa vie et de celle de
sa femme et de ses enfants, année 547, mois de péritius.»

Les deux lignes de caractères palmyréniens qui, sur le marbre, suivent immédiatement
cette inscription, n’en sont pas la traduction exacte. C’est ce qui arrive fréquemment dans
les inscriptions bilingues ou trilingues ; et, faute d’avoir tenu compte de ce fait, d’habiles
philologues se sont parfois égarés en s’obstinant à vouloir trouver entre les mots de chaque
texte une parfaite correspondance. Le premier essai tenté pour déchiffrer les caractères
palmyréniens de notre bas-relief remonte à Joseph Scaliger. Il dut lui en coûter beaucoup
d’avouer qu’il n’avait pu les lire, « lui qui cependant se glorifiait de savoir assez de langues
pour pénétrer par terre jusqu’à la Chine, sans le secours d’aucun interprète.153 » En 1632,
Samuel Petit154 donna une version latine de l’inscription palmyrénienne. Ce second essai
fut plus malheureux encore : on mit en doute le bon sens du traducteur.155 Je ne m’arrêterai

146Lettre citée, p. 62-72, 99-102, 110, 111, 114-117.
147Loc. cit. p. 99, 100.
148In Flav. Vopiscum notæ ; voy. Histor. August. scriptor. p. 370.
149Abhandlung. p. 175 ; ed. Welcker.
150Mémoire cité, p. 25.
151Voy. sur cette qualification les observations de M. le Dr. Stark, ouvrage cité, t. 1., p. 570 et suiv.
152M. l’abbé Lanci lit : Λ · ΑΥΡ · (Spiegazione, etc. p. 147).
153Barthélemy, Mém. de l’Acad. des inscript. t. 26., p. 578.
154Epistol. ann. 1632 ad Peireskium, apud Spon. Miscell. erud. antiq. p. 2, 3. On trouve là, de plus, une lettre écrite

à Spon par Galland, qui se moque agréablement de Samuel Petit, et lui reproche d’avoir fait une exposition tout
aussi énigmatique que les caractères orientaux qu’il a cherché à expliquer.

155Loc. cit. Cf. la Lettre citée du P. Giorgi, p. 6.

25



pas à raconter ici toutes les autres tentatives, plus ou moins infructueuses, qui se succé-
dèrent depuis 1632 jusqu’en 1754. L’abbé Barthélemy en a fait le récit,156 et s’est acquis
l’honneur d’avoir, le premier, restitué l’alphabet palmyrénien et transcrit l’inscription de
notre bas-relief et celle de l’autel à quatre faces avec assez d’exactitude pour ne laisser à ses
successeurs qu’un très-petit nombre de rectifications à opérer ou de lacunes à remplir. En
1825, M. l’abbé Lanci, très-versé dans la connaissance des idiomes sémitiques ou araméens,
et fort peu satisfait, ainsi qu’Akerblad,157 du travail de Giorgi, a proposé158 une transcription
en dialecte chaldaïque et une version italienne, qui se rapprochent beaucoup de la lecture
de l’académicien français. Je les rapporte ici l’une et l’autre :

ותצביתה כספא די וסמיתא ומלככל לעגלבול
בר חליפי בר ירחי כיסה מן עבר

וחיא חיוהי ועל לשמש־שער בר ירחי
(הקככהב) שנת שבט בירח בנוהי

Ad Aglibolo e Malachbelo, e il simulacro di argento, e gli ornamenti suoi, fece a sue spese Iarchi,
figlio di Chaliphi, figlio di Iarchi, figlio di Lascèmesc-sêad, per la salute sua, e la salute de’ figli suoi,

nel mese di Scebat dell’ anno 547.

À ma prière, M. le duc de Luynes a bien voulu revoir, sur l’estampage qui m’avait été
envoyé de Rome, la transcription et la traduction de M. l’abbé Lanci. Voici comment il
transcrit en caractères hébraïques et traduit en latin le texte palmyrénien que reproduit
fidèlement cet estampage :

בּר־ בּר־חליפי ירחי כיסהּ מן עבּר ותצבּיתהּ כספא די בּמיתא ומלכבּלו לצגלבּול
שנת שבּטּ בּירחּ בּנוהּי יוחיהּ חיוהּ על בּר־לשמששערו ירחי

1. Aglibolo et Malachbelo sacellum argenteum et decorationem ejus fecit ex propria pecunia
Iarchi,159 filius Chalifi,160 filii

2. Iarchi, filii Lasemesceari,161 pro salute Ieochaiæ,162 filii sui, mense scebat, anno 547.163

C’est-à-dire : « Iarchi, fils de Chaliphe (ou Kalife), fils de Iarchi, fils de Lasemescear, a consa-
cré à Aglibol et à Malachbel, à ses propres dépens, une chapelle d’argent avec tous ses orne-
ments, pour la conservation de la vie de son fils Iéochaia, dans le mois de scébat de l’année
547. »

156Loc. cit. p. 578 et suiv. À l’opuscule qu’il cite de l’orientaliste Rhenferd, il faut ajouter une lettre où Gisbert
Cuper transmet à Bianchini la traduction faite par Rhenferd de l’inscription palmyrénienne dont il s’agit. Cette
lettre est insérée dans le tome 1 (p. 60-70) des Opuscula de Bianchini (Rom. 1754). L’écrit de Rhenferd, publié en
1704, sous le titre de Periculum phœnicium, a été réimprimé en 1722, à Franecker, dans le recueil in-4° des œuvres
de cet auteur.

157M. l’abbé Lanci, ouvrage cité (Spiegaz.), p. 145.
158Ibid. p. 149.
,ירחי159 Iarchi, de ,ירח « luna, mensis.» (Note de M. le duc de Luynes.)
,חליפי160 Chalifi, de ,חלף «successit, vires obtinuit ; » cf. chalife, . Idem.
,לשמששערו161 Lasemescear, ou de ,לשמש Lasemes, «solis ;» ,שׁער scear, «porta.» Id.
,יוחיה162 Ieochaia, de ,יוּ Iao ; ,חיה «vivere fecit. » Idem.
163Les lettres numérales de la date sont curieuses, et je ne les retrouve pas absolument semblables dans les

autres inscriptions palmyréniennes que je connais : 500 + 40 + 5 + 2 = 547. est le 2 arabe. Id. — Ce
sont ces lettres numérales que Rhenferd (Bianchini, Opuscula, t. 1., p. 69, 70) avait prises pour un nom de prince
ou de magistrat.

26



Le déchiffrement de M. le duc de Luynes et celui de M. l’abbé Lanci présentent entre
eux, on le voit, quelques légères différences. Le premier de ces deux savants a désiré, avec
sa modestie habituelle, que son travail fût soumis à un juge dont personne ne peut contes-
ter la compétence, M. Salomon Munk. J’ai dû déférer à ce désir, et il m’est très-agréable
d’avoir à dire que la transcription de M. le duc de Luynes en caractères hébraïques a obte-
nu l’assentiment de M. Munk, sauf les mots rendus par pro salute Ieochaiæ, filii sui, qui, selon
lui, comme selon M. l’abbé Lanci, doivent se lire : בּנוהי וחיה חיוהי ,על c’est-à-dire, pro vita sua
et vita filiorum suorum.

La traduction de M. le duc de Luynes et celle de M. l’abbé Lanci s’accordent à nous
montrer combien le texte palmyrénien diffère du texte grec : l’habitant de Palmyre, ou de
la Palmyrène, qui a composé la dédicace dans l’idiome national, reprend pour son père et
pour lui-même, dans cette dédicace, le nom qu’ils portaient avant de se laisser imposer
ou d’adopter des noms grecs ou romains ; au lieu d’une statue d’argent, il est question ici,
selon M. de Luynes, d’une petite chapelle d’argent, ce qui nous donnerait à comprendre
que la statue dont parle le texte grec était placée dans un sacellum, ou dans une niche. Enfin,
selon les mœurs de l’Orient, l’auteur de la dédicace palmyrénienne ne fait aucune mention
de sa femme, et ne désigne parmi ses enfants que ses fils (si l’on suit la traduction de M.
Lanci et celle de M. Munk), ou que son fils Iéochaia (comme traduit M. le duc de Luynes),
parce que vraisemblablement ses autres enfants étaient des filles.

Dans les deux textes nous lisons le nom de Malachbel. Il désigne ici le Soleil. Sur l’au-
tel décrit plus haut, il s’applique à Baal ou Bel lui-même, représenté sous les traits d’un
dieu-soleil et qualifié sol sanctissimus. Par-là, nous acquérons une nouvelle preuve de la
confusion qui avait fini par s’établir entre Baal et le Soleil, chez les Syriens, comme entre
Mithra et le Soleil chez les Perses et les Romains. Malgré l’avis contraire du savant Selden,
qui veut,164 dans Aglibol, reconnaître le dieu-soleil Alagabal ou Élagabal, Aglibol, dans l’ins-
cription bilingue de notre bas-relief palmyrénien, est donc nécessairement le nom165 qu’à
Palmyre on donnait à la Lune ou plutôt au dieu Lunus. Dans le texte grec, comme dans le
texte palmyrénien, Aglibol est nommé le premier ; et, bien que la dédicace s’adresse simul-
tanément à Aglibol et à Malachbel, c’est-à-dire à Lunus et au Soleil, Tite Aurèle Héliodore
Hadrien, en présentant pour offrande une statue d’argent, accomplissait sans doute un
vœu particulier fait à Aglibol ; car l’argent, personne ne l’ignore, était partout le métal
consacré à la lune, comme l’or au soleil.166 Cette supposition semble être confirmée par le
soin que, sur notre bas-relief, on avait eu d’orner d’une couronne à pointes la tête d’Agli-
bol et de le revêtir du costume militaire des empereurs romains, tandis que Malachbel,
vêtu à l’orientale, s’y montre sans armes et sans couronne. C’est une flatterie qui s’adresse
aux dominateurs de la Palmyrène, et qui ne peut nous laisser aucun doute, ce me semble,

164De Diis syriis, syntagm. 2., cap. 1., p. 152, 153.
165Ce nom, qui a été lu tantôt Agalibalus, tantôt Iaribolus, n’a jamais été interprété d’une manière satisfaisante.

Plusieurs érudits, au nombre desquels on est étonné de trouver Selden (loc. cit. p. 149), ont proposé de le traduire
par Deus ou Dominus rotundus, attendu, disent-ils, que l’antiquité identifiait Dieu avec la sphère du monde. Je vois
avec peine qu’à l’exemple de Selden M. le Dr. Stark, dans son savant ouvrage sur l’Orient hellénistique, cité plus
haut, identifie (t. 1., p. 571) Aglibol avec Élagabal, et en fait le dieu du soleil. Avellino ne commet pas cette erreur ;
il reconnaît (Mémoire cité, p. 25) le dieu Lunus sous le nom d’Aglibol, comme Halley et Barthélemy l’avaient
reconnu sous le nom d’Iaribolus.

166Si le vœu s’était adressé au Soleil, c’est-à-dire à Malachbel, l’offrande aurait été une statue d’or ou dorée.
Telles étaient les statues consacrées à Apollon, à Mithra ; et nous apprenons de Pausanias (5., 19., 3) que, dans
l’Altis, on voyait un xoanon d’Apollon dont la tête était dorée.

27



quant à la prééminence accordée ici à Aglibol sur Malachbel, conséquence naturelle du
changement de sexe qu’une prescription hiératique, passablement extraordinaire, avait
fait subir au Soleil et à la Lune.167 Toutefois, si après avoir remarqué que, dans la dédicace
bilingue, Aglibol prend le pas sur Malachbel, on était tenté de croire que celui-ci, dans les
sculptures du bas-relief, occupe la place d’honneur, puisqu’il est placé à la droite, et Agli-
bol à la gauche de Vénus, représentée sous l’emblème du cyprès,168 les médailles asiatiques
dont je parlerai plus loin nous prouveraient qu’on ne peut attacher aucune importance à
cette disposition, ni en tirer une conséquence quelconque ; car elles nous montrent le so-
leil et réciproquement la lune, tantôt à la droite, tantôt à la gauche de Vénus. Malgré cette
variante, les artistes ne croyaient pas sans doute violer le dogme qui assigne à Mylitta une
place habituelle au ciel entre le soleil et la lune, les deux agents de la création et de la
reproduction, les deux astres chargés de donner à la terre la lumière, la chaleur, l’eau et
la fécondité, les deux astres que l’hérésiarque Bardesane, au rapport d’Abou’lpharage,169

appelait : le père et la mère de la vie. Un dogme semblable est formellement énoncé à l’égard
de Mithra dans les livres sacrés des Perses.170 De là ces nombreux monuments qui repré-
sentent le dieu ayant à sa droite le buste ou le char du Soleil, et à sa gauche le buste ou
le char de la Lune. De là aussi ce commandement de la liturgie du Zend-Avesta, qui, cer-
tainement emprunté aux Chaldéens d’Assyrie, veut que le soleil et la lune soient invoqués
en même temps que Mithra dans les prières composées en l’honneur de ce dieu.171 De plus,
le Zend-Avesta renferme deux prières particulières (néaeschs) qui s’adressent, lune au so-
leil,172 l’autre à la lune,173 et il impose aux mazdéiesnans l’obligation de réciter entre ces
deux prières le néaesch et l’iescht deMithra.174 Ne nous étonnons donc pas de voir un habitant
de Palmyre qualifier le soleil et la lune dieux de la patrie. Ils reçoivent la même qualification,

167J’ai déjà dit ailleurs (Recherch. surVénus, p. 20) que cette prescription hiératique me paraît avoir été elle-même
la conséquence forcée d’une révolution politique qui, ayant amené sur le trône d’Assyrie une femme ambitieuse
et douée d’une haute intelligence, Sémiramis peut-être ou toute autre, avait causé une grave perturbation dans
les institutions civiles en faisant descendre à une position subordonnée le mari de la reine. Dès lors, un des
rapports les plus essentiels qu’on avait précédemment établis entre les institutions civiles et les institutions reli-
gieuses se trouvait tout à coup rompu par la force et la violence. Pour rétablir l’assimilation de la reine et du roi
aux dieux créateurs du monde, il fallut sans doute faire intervenir un décret sacerdotal, qui transporta à la divini-
té féminine la prééminence jusqu’alors attribuée à la divinité mâle, et qui, en même temps, déclara la lune mâle
et le soleil femelle, changeant ainsi le sexe qu’auparavant on avait assigné à ces deux astres. Un nombre consi-
dérable de monuments figurés attestent cette innovation religieuse et confirment sur ce point le témoignage de
notre bas-relief palmyrénien. Et, chose aussi remarquable que conforme aux règles suivies par le sacerdoce dans
l’antiquité, le changement de sexe du soleil et de la lune se révèle avec non moins d’évidence dans les langues
d’Orient et dans celles d’Occident. En Orient, selon que les peuples se soumirent ou non à la révolution politique
et à la réforme religieuse dont j’entends parler, nous voyons uniformément, dans leurs idiomes respectifs, le
mot lune prendre le genre masculin, ou conserver le genre féminin, et les mots soleil et amour, qui souvent sont
synonymes, prendre le genre féminin, ou conserver le genre masculin. En Occident, la langue grecque, la langue
latine et les idiomes qui en sont dérivés ont conservé le mot lune au féminin, et les mots soleil et amour au
masculin ; tandis que les langues germaniques et les langues slaves, dont la formation et l’importation d’Asie en
Europe sont d’une époque beaucoup moins ancienne, affectent à la lune le genre masculin, et aux mots soleil et
amour le genre féminin.

168Pl. 3., n° 1.
169Pag. 125.
170Zend-Avesta, t. 1., 2e partie, p. 28 ; t. 2., p. 13.
171Ibid. t. 2., p. 15, 16 ; 204-232.
172Ibid. p. 8-14.
173Ibid. p. 16-19.
174Ibid. p. 15, 16.

28



non-seulement dans une autre inscription lapidaire trouvée à Palmyre,175 mais aussi dans
les trois inscriptions citées,176 qui proviennent d’une montagne de Syrie, appelée Scheikh
Béréquet. Au témoignage des monuments de tout genre qui attestent combien était répan-
du, dans l’Asie occidentale, le culte de ces deux divinités, vient s’ajouter le témoignage,
pour ainsi dire, officiel qui résulte d’une médaille impériale, frappée à Tripolis, en Phéni-
cie,177 médaille dont le type nous offre, au revers de la tête d’Antonin le Pieux, les images
debout du Soleil et de la Lune personnifiés et entourés de la légende grecque : ΗΛΙΟϹ ·
ϹΕΛΗΝΗ · τΡΙΠΟΛιτων. Les formules latines de consécration, SOLI • INVICTO • ET • LVNAE
• AETERNAE178 ; AETERNITATI • SACR • SOLI • ET • LVNAE179 ; SOLI • AETERNO • LVNAE,180 ou
simplement, SOLI • ET • LVNAE,181 se rencontrent bien souvent sur les monuments lapi-
daires, et attestent, à leur tour, que les Romains, comme les Grecs, avaient adopté, dans
l’Asie occidentale, l’usage d’adresser nominativement leurs vœux au Soleil et à la Lune
divinisés.

De même que notre bas-relief palmyrénien, le troisième monument de Syrie dont il
me reste à parler nous montre ces deux divinités formant une triade secondaire avec la
Vénus asiatique représentée sous le symbole du cyprès pyramidal. Mais ici le Soleil et la
Lune, au lieu d’être figurés sous une forme humaine, sont eux-mêmes représentés chacun
sous l’emblème de cet arbre sacré, symbole de vie, preuve nouvelle et irrécusable que le
cyprès sculpté sur le bas-relief et sur l’autel palmyrénien du Musée capitolin est bien réel-
lement, comme je l’ai avancé, l’image symbolique de la Vénus qu’adoraient les Syriens.
Le monument qui nous fournit cette preuve est un petit trône votif, de forme asiatique
et de bronze, que M. Henri Guys, ancien consul de France à Beyrouth, a rapporté de Sy-
rie, en 1848, et qu’il a cédé au cabinet des médailles et antiques de la Bibliothèque impé-
riale. Ce trône n’a que 28 à 29 centimètres de haut, sur 12 à 13 de large. Il est supporté
par quatre griffes de lion, et orné, en relief, sur chacune de ses faces latérales, d’un lion
debout, marchant de gauche à droite et formant une saillie très-prononcée. La face anté-
rieure est décorée de trois cyprès pyramidaux également en relief, placés sur un même
plan. Celui qui s’élève au milieu des deux autres les dépassent d’un tiers environ. Ce mo-
nument votif182 ne doit remonter qu’à la dernière période de la domination romaine sur
la Syrie. Le style en est lourd, incorrect, et entaché de tous les défauts qui accusent une
époque de décadence. L’Académie en jugera par les deux dessins que j’ai placés sous les
n°s 1 et 2 de la planche 5, et qui représentent ce petit trône, l’un de face, l’autre de profil.
Mais, à mes yeux, il rachète toutes ses imperfections par le fait nouveau qu’il apporte à
la science archéologique ; et ce fait, bien qu’il soit unique jusqu’à ce jour, est néanmoins
en parfaite harmonie avec les témoignages qui résultent des documents écrits. Lucien, ou

175Wood, Rud. Palmyr. p. 27, n° 4 (cf. Philosoph. Transact. vol. 48., p. 691, n° 4). Corp. inscript græcar. vol. 3., n° 4480.
176Ci-dessus, p. 17.
177Pellerin, Mélang. de div. méd. 1., p. 343. Eckhel, D. N. 3., p. 374. Mionnet, Descript. de méd. 5., 400, 401, n° 426.
178Gruter, Inscr. antiq. p. 33., nn. 5, 6.
179Id. ibid. p. 32., n. 9.
180Id. ibid. n. 10.
181Id. ibid. p. 31., nn. 11, 12, 13. Maffei, Mus. veron. p. 81, n. 10.
182Les témoignages ne manquent pas pour prouver que souvent les anciens consacraient, dans les temples,

des trônes d’or, d’ivoire ou de bronze. Je désigne celui-ci comme un monument votif, parce qu’il ne m’est pas
démontré que, malgré la dépression circulaire qui se fait remarquer dans l’intérieur, une statuette ait jamais été
placée sur ce petit trône.

29



plutôt l’auteur inconnu du célèbre Traité sur la Déesse de Syrie,183 la Vénus assyrienne, ne
nous apprend-il pas184 que, dans le temple d’Hiérapolis, la statue de cette antique divinité
était assise sur des lions, et celle du dieu, son époux, assise sur des taureaux? Et ces deux
espèces de quadrupèdes ne représentent-elles pas, dans le langage symbolique, l’une le
soleil, l’autre la lune185 ? De plus, la déesse n’avait-elle pas la tête ceinte des rayons du so-
leil, en même temps qu’elle portait, parmi d’autres attributs, ceux d’Artémis ou Diane, et
de Séléné ou la Lune186 ? De son côté, Macrobe a soin de nous dire que, chez les Assyriens,
des lions étaient placés aux pieds d’Atergatis, par la même raison que, chez les Phrygiens,
on attelait des animaux de cette espèce au char de la Mère des Dieux, qui est la Terre.187 Or
Atergatis, divinité également tellurique, est la même que la Déesse de Syrie. Strabon188 et
Pline,189 aussi bien que Macrobe, ne nous laissent aucun doute sur cette identité. Le passage
cité du traité attribué à Lucien reçoit même une éclatante confirmation du témoignage
d’un moyen bronze190 frappé en l’honneur d’Alexandre Sévère à Hiérapolis même,191 dans
la Cyrrhestique. Il représente,192 au revers de la tête radiée de ce prince, et entourés de la
légende ΘΕΟΙ · ϹVΡΙΑϹ · ΙΕΡΟΠΟΛΙΤΩΝ, la Déesse de Syrie assise sur une couple de lions,
et son divin époux, Baal ou Bel, assis sur un couple de taureaux. Entre ces deux divini-
tés s’élève un sacellum surmonté d’une colombe, oiseau de Vénus ; un lion placé au bas de
cet édifice achève de le caractériser comme un sanctuaire particulièrement consacré à la
déesse.193 Ce type, à quelques légères différences près, se reproduit au revers d’une belle té-
tradrachme de Caracalla, frappée à Antioche de Syrie, décrite premièrement par Pellerin,
puis par Eckhel194 ; mais, à mon grand étonnement, omise par Mionnet dans sa Description

183Si je suis bien informé, un savant helléniste, M. le professeur Immanuel Bekker, qui prépare une édition
critique des œuvres de Lucien, a lu récemment à l’Académie royale de Berlin une dissertation composée dans le
but d’établir que ce satyrique grec n’est pas l’auteur du traité Περὶ τῆς συρίης θεοῦ.

184De Dea syria, 31, 32 ; ed. Lehmann.
185Voyez mes Recherches sur le culte de Vénus, p. 220-227.
186De Dea syria, loc. cit.
187«Sub eodem (Atargatis) simulacro species leonum sunt, eadem ratione, terram esse monstrantes, qua

Phryges finxere Matrem Deûm, id est terram leonibus vehi.» (Saturnal. 1., 23. ; edit. Varior.)
188... ἡ Βαμβύκη, ἣν καὶ Ἐδεσσαν καὶ Ἱεραν πόλιν καλοῦσιν, ἐν ᾗ τιμῶσι τὴν Συρίαν θεὸν τὴν Ἀταργάτιν. (Geogr.

16., p. 748, Casaub.)
189«Bambycen, quæ alio nomine Hierapolis ... ibi prodigiosa Atargatis ... colitur.» (H. N. 5., 19., 1.)
190Pour me conformer à l’usage suivi jusqu’à présent, j’emploie, dans ce mémoire, les dénominations vulgaires

de petit bronze, moyen bronze, grand bronze, médaillon, quoique je reconnaisse combien M. le comte Borghesi est
fondé à proposer de leur substituer les dénominations scientifiques qui résultent des divisions et subdivisions
légales de la monnaie chez les Romains. Voyez la lettre de ce savant archéologue à M. l’abbé Cavédoni, datée du
13 août 1849, et insérée par ce dernier dans sa Numismatica biblica (Modène, 1850, in-8°), p. 111-136.

191Ce nom, sur les médailles, est écrit : Hiéropolis.
192Cette belle et rare médaille, qui appartient au cabinet impérial de Vienne, est figurée sous le n° 1 de la

planche 3 B de mes Recherches sur Vénus. Les numismates ne l’ont pas toujours interprétée avec une connais-
sance suffisante de la mythologie orientale, bien que Eckhel, leur illustre maître, eût tracé la route à suivre, en
rapprochant de cette médaille le passage cité du traité De Dea syria (Voy. D. N. 3., p. 262, 263). Il ne lui avait pas
échappé non plus (ibid. p. 296) que la belle tétradrachme de Caracalla, dont je parle quelques lignes plus bas, se
rapporte au même passage. Toutefois le revers de cette tétradrachme n’est pas absolument semblable à celui de
la médaille impériale de Hiérapolis, quoiqu’on pût conclure le contraire de ces paroles d’Eckhel (ibid. p. 263) : « In
quo (tetradrachmo) eadem omnino est aversa, nisi quod pro leone inferne conspicitur aquila.» C’est une légère
inadvertance ; car plus loin (ibid. p. 296) il décrit ainsi ce même revers, d’après Pellerin : «Sacellum, intra quod
signum militare, numine hinc et inde adsidente, quorum uni adstat leo, alteri taurus ...»

193Ce lion marche de gauche à droite, comme chacun des deux lions qui ornent le petit trône votif figuré ici
sous les n°s 1 et 2 de la pl. 5.

194D. N. t. 3., p. 296. — Cette tétradrachme paraît être restée unique, et j’ignore même entre les mains de qui elle

30



de médailles et dans son Supplément.
D’autre part, quelques médailles impériales, frappées dans l’île de Cypre195 et à

Sardes,196 ont pour type un cône, symbole de Vénus, placé au milieu du temple de la
déesse, et ce temple est surmonté de l’astérisque du soleil, superposé au croissant de
la lune. Un cône, d’origine asiatique, que j’ai publié197 il y a déjà plusieurs années, nous
montre la Vénus orientale, hermaphrodite, tenant de la main droite un serpent, symbole
de vie,198 la tête couronnée des rayons du Soleil, et de la main gauche un autre serpent,
celui-ci surmonté d’un croissant. Une pierre gravée, que j’ai également publiée,199

représente Vénus assise sur un trône, ayant à sa droite le soleil, à sa gauche la lune.200

Plusieurs médailles impériales d’Apollonia d’Illyrie, dont il sera question plus loin,
portent, à leur revers, l’image de la déesse pareillement assise sur un trône, mais placée
au milieu d’un temple flanqué de deux cyprès, qui sont, n’en doutons pas, le cyprès du
soleil et celui de la lune, et surmonté de cinq autres cyprès, qui ne peuvent être que
les représentants des cinq autres planètes.201 Bientôt nous verrons sur des bas-reliefs
d’époque romaine Mithra placé de même entre sept cyprès, emblèmes des sept planètes,
ou simplement entre deux cyprès plantés, l’un à côté du buste de la Lune, l’autre à
côté de celui du Soleil. Enfin, au revers de deux médailles impériales frappées à Perga
(Pamphylie), en l’honneur d’Aurélien, et figurées sous les n°s 1 et 2 de ma planche 14,
nous voyons à l’entrée du temple d’Artémis, divinité qui se confond avec Vénus, un cône,
image symbolique de chacune de ces deux déesses, placé entre deux cyprès plantés, l’un
sous l’astérisque du soleil, l’autre sous le croissant de la lune.202

se trouve ; le médaillier de la Bibliothèque impériale ne la possède pas.
195Voy. mes Recherches sur Vénus, pl. 1., n° 12.
196Mionnet, Supplém. 7., 422, n° 481 ; Descript. de méd. 4., 125 et 126, n° 714.
197Recherch. sur Vénus, p. 32-118 ; pl. 1., n°s 1 et 1 a.
198Ibid. p. 35 et 36.
199Voyez Recherch. sur Vénus, pl. 14. G, n° 4.
200Les monuments de l’art établissent de même des rapports directs entre d’autres divinités génératrices et le

soleil et la lune. Les représentations figurées de Zeus ou Jupiter, de Héra ou Junon, en fournissent des exemples
aussi bien que celles de Pan, le dieu créateur par excellence. Parmi ces dernières, je citerai un vase peint d’Apulie,
très-curieux et publié par M. Éd. Gerhard (Lichtgottheiten, p. 8 ; pl. 3., n° 3) ; il représente Hélios et Séléné, tous deux
debout sur un quadrige placé dans une barque, selon un usage hiératique, que l’Asie occidentale peut revendiquer
tout aussi bien que l’Égypte. Le char est précédé par le dieu Pan, qui lui sert de guide. Sur un autre vase (cratère)
peint, M. Th. Panofka (Vases Blacas, n°s 17 et 18) croit reconnaître le même dieu placé entre le quadrige du Soleil
et la Lune personnifiée.

201Le n° 4 de la planche 8 ci-jointe offre un exemple de ce type. Ailleurs Vénus, comme déesse à la fois solaire
et lunaire, est représentée assise sur un trône, ayant à ses pieds deux griffons, symboles du soleil et de la lune, et
portant sur la main droite une chouette, emblème de la nuit. (Voyez mes Recherches sur Vénus, pl. 14. H, n° 10.)

202Quelquefois le cône, emblème d’Artémis, est placé entre le Soleil et la Lune représentés tout à la fois sous
leur forme d’astres et sous une forme humaine (voy. Recherches sur Vénus, p. 48 et 49, pl. 1., n° 13). C’est aussi sous
l’emblème d’une pierre conique que le dieu Men ou Lunus était adoré à Carrhes, en Mésopotamie. Nous en avons
la preuve sur des médailles coloniales, frappées dans cette ville en l’honneur de Septime Sévère, et longtemps
attribuées à Ælia Capitolina, l’ancienne Jérusalem. Lorsqu’en 1847, M. Adolphe de Rauch faisait insérer dans le 19e
volume des Annales de l’Institut archéolog. (p. 282 ; pl. P, n° 5) une description et un dessin d’une monnaie coloniale
frappée à Carrhes, sous le règne de Septime Sévère, il la croyait inédite, et pensait que, pour la première fois,
on avait sous les yeux une représentation du temple érigé dans cette ville en l’honneur du dieu Lunus. Mais
il ignorait que, dès l’année 1837, j’avais publié, sous le n° 9 de la pl. 15 de mes Recherches sur Vénus, une pièce
coloniale, inédite, de la même ville et à l’effigie du même empereur, qui faisait connaître la forme de ce temple.
Par une circonstance fortuite, dix ans plus tard, je publiais, en même temps que M. de Rauch, dans le volume
cité des Annales (p. 45 ; pl. C, n° 3), une autre monnaie coloniale de Carrhes, également inédite, très-analogue à
celle que possède cet habile numismate, mais d’un coin différent, et dont le revers, mal frappé, offre en entier la

31



Il n’est donc pas douteux que, sur la face antérieure de notre trône votif,203 orné latéra-
lement des deux lions de la Déesse de Syrie, les trois cyprès représentent symboliquement
la déesse elle-même, le soleil et la lune, qui forment ici, comme sur le bas-relief palmyré-
nien, une triade secondaire, à la fois céleste et tellurique. Remarquons que l’auteur de
ce petit monument, fidèle aux règles de l’art asiatique, a eu soin d’indiquer, dans cette
triade, la supériorité des fonctions et du rang de la Déesse de Syrie, en donnant au cyprès
qui la représente des proportions colossales, et aux deux cyprès qui représentent le soleil
et la lune, de très-humbles proportions. Tel est aussi le contraste que nous offrent, sur
les médailles citées de Perga, le cône colossal, qui tient lieu de l’image d’Artémis, et les
deux petits cyprès plantés auprès de ce cône, et surmontés, l’un, de l’astérisque du soleil,
l’autre, du croissant de la lune. Tel est encore le contraste qui se manifeste sur une médaille
d’Ephèse,204 où, au revers de la tête de Septime Sévère, nous trouvons le simulacre de Ju-
non Pronuba placé entre deux petites figures nues et assises à terre, au-dessus desquelles
on voit, dans le champ, le soleil et la lune. Les graveurs cependant ne se sont pas toujours
assujettis à la règle que je constate. C’est du moins ce qu’il est permis de croire, si l’on ad-
met comme exact le dessin, plus que médiocre, que Pembroke205 a publié d’une monnaie
autonome d’Apamée. Cette pièce, qui nous reporte en Syrie et qui me semble être restée
unique,206 aurait pour type, au revers de la tête laurée d’un personnage mâle, mais imberbe,
trois cyprès207 de taille égale, plantés sur un même rang. Je n’ai pas vu l’original, et je ne
puis dire si, comme il est arrivé quelquefois, le dessinateur n’a pas pris ici trois épis de blé
pour trois cyprès. Dans le cas où il ne se serait pas trompé, il y aurait un rapprochement
intéressant à faire entre ces trois cyprès gravés au revers d’une monnaie frappée dans une
ville de Syrie, et les trois cyprès placés sur la face antérieure du trône votif trouvé dans la
même contrée et consacré à la divinité qui s’appelait la Déesse de Syrie.

Les trois monuments syriens, où Vénus vient de se révéler à nos yeux sous l’emblème
facade du temple de Lunus, sans permettre de lire la légende. Ce dernier défaut se retrouve à peu près sur la pièce
que j’avais publiée en 1837 et reproduite en 1847, sous le n° 10 de la planche 38 des Monuments inédits de l’Institut
archéolog. Il nous explique pourquoi ces deux pièces, qui appartiennent au riche médaillier de la Bibliothèque
impériale, y sont restées classées à Ælia Capitolina, jusqu’au moment où M. de Rauch, ayant sous les yeux un
exemplaire parfaitement conservé, l’a judicieusement attribué à Carrhes devenue colonie romaine sous le nom
d’Aurelia Carrhenorum. C’est avec leur fausse attribution à Ælia Capitolina que j’avais publié les deux pièces que
possède la Bibliothèque impériale ; et, de plus, trompé, comme mon dessinateur, par l’état fruste du revers d’une
de ces monnaies, j’ai commis l’erreur de prendre pour des cyprès les deux enseignes militaires entre lesquelles
est placé l’emblème conique du dieu Lunus. Le bel exemplaire publié par M. de Rauch m’a fait reconnaître ma
méprise ; et si je reproduis ici, sous le n° 4 de la planche 6, celui dont j’avais donné un dessin en 1837 et en 1847,
c’est afin que l’Académie puisse juger de la fausse apparence qui a causé cette méprise. À mon grand regret,
l’erreur s’est reproduite, en dernier lieu, dans une note que j’avais remise à mon savant ami M. le vicomte de
Santarem au sujet de l’arbre du soleil et de l’arbre de la lune qui servent à caractériser l’Asie ou l’Inde sur plusieurs
cartes géographiques du moyen âge. Cette note a été imprimée, sans que j’en aie pu voir et corriger les épreuves,
dans le 3e volume (p. 506-513) de l’important ouvrage de M. de Santarem, intitulé : Essai sur l’hist. de la cosmogr.
pendant le moyen âge, etc. Paris 1852, in-8°, avec atlas gr. in-fol.

203Pl. 5., n°s 1 et 2.
204Mionnet, Suppl. 6., 156, n° 502.
205Numism. antiq. pars 2., tab. 73.
206Elle me paraît avoir échappé à l’attention de Mionnet.
207Ces trois cyprès, tels que les a reproduits le dessinateur de Pembroke, présentent chacun, au-dessous de la

naissance de leur feuillage, une saillie ou une espèce de crochet que forme un court rejeton et qui se retrouve à
la même place, soit sur le tronc du plus grand des trois cyprès qui ornent le trône votif de la Déesse de Syrie (pl.
5., n° 5), soit sur le tronc d’un cyprès planté à côté d’Apollon, au milieu d’un disque d’argent dont il sera question
plus loin (voy. ma planche 20., n° 5).

32



du cyprès pyramidal, me conduisent tout naturellement à rechercher si quelque trace
d’une représentation semblable, ou, du moins, de l’attribution du cyprès à Vénus, ne se
découvre pas dans la Babylonie et l’Assyrie, ces deux contrées célèbres208 qui furent le
berceau du culte de la déesse, et qui voyaient des forêts de cyprès croître spontanément
sur leur sol. Je ne m’arrêterai pas à examiner quelle présomption, à cet égard, il serait
permis de tirer d’un passage où Strabon,209 décrivant l’Atacène, rapporte qu’aux environs
d’Arbèles on trouve un cyparissôn ou cupressetum (ὁ κυπαρισσών), une source de naphte,
des feux sacrés (τὰ πυρά) et un temple d’Anæa (τὸ τῆς Ἀναίας ἱερόν). Cette divinité est la
même que l’Anahid ou la Vénus-Mylitta des Babyloniens et des Assyriens ; mais, bien qu’un
illustre géographe allemand, M. Carl Ritter,210 n’ait pas hésité à croire qu’il s’agit ici d’un
bois de cyprès consacré, comme le temple, à la déesse Anæa, le texte du géographe d’Ama-
sie ne me semble pas établir explicitement le fait. Observons toutefois qu’à l’exemple des
autres écrivains grecs, Strabon attache ici au mot κυπαρισσών un sens qui implique l’idée
d’un bois sacré.211 C’est un pareil cupressetum que nous offre un bas-relief qui décore une
portion de la face sud-est du palais assyrien découvert à Khorsabad par M. Botta.212 On y
remarque une colline plantée de cyprès, au milieu desquels est placé un pyrée. Quatre co-
lombes voltigent entre ces arbres, et nous rappellent que le nombre quatre et la colombe
étaient consacrés à Mylitta, comme à Vénus. Un autre bas-relief de Khorsabad213 nous four-
nit une preuve bien plus certaine de l’attribution du cyprès à la déesse ; mais la scène qu’il
représente nous transporte évidemment hors de l’empire assyrien ; car elle fait partie d’un
grand tableau destiné à perpétuer le souvenir de la prise d’une ville ou d’une forteresse par
l’armée du roi d’Assyrie. Dans cette scène, nous voyons des soldats assyriens occupés à dé-
molir et à piller plusieurs édifices, parmi lesquels on distingue un petit temple, à fronton
triangulaire, qui, sans aucun doute, était consacré à la Vénus asiatique, puisque, devant
cet édifice, est placé, sur un socle, le groupe d’une vache allaitant son veau. La plupart des
archéologues reconnaissent aujourd’hui avec moi que, chez les peuples de l’Asie occiden-
tale et particulièrement chez les Phéniciens et dans leurs colonies, ce groupe symbolique
représentait Vénus et l’Amour214 ; de plus, des boucliers coniques, dont le centre est orné

208Strabon (Geogr. 16.) comprend Babylone dans l’Assyrie ; mai les inscriptions gravées en caractères cunéi-
formes sur les monuments antiques de la Perse donnent constamment des noms distincts à l’Assyrie et à la
Babylonie.

209Geogr. 16., p. 738.
210Die Erdkunde, 11., p. 577, 578.
211On ne peut appliquer le même sens aux plantations de cyprès qu’Ammien Marcellin (24., 6., 3) vit dans les

environs de Ctésiphon et dont il parle en ces termes : « In agro consedimus opulento, arbustis et vitibus et cu-
pressorum viriditate lætissimo.»

212Monum. de Ninive, pl. 107., n° 13, et pl. 114.
213Ibid. pl. 141., salle 13., n° 4.
214Voy. mes observations à ce sujet dans le recueil des Mémoires de l’Académie, nouvelle série, t. 15., 2e partie, p.

80, note 6 ; et dans mes Recherches sur le culte de Vénus, p. 165-168 ; Atlas, pl. 14. G, n°s 9, 10, 12, 13, 18 ; pl. 14. H, n°s
2-6, 9. L’obélisque grec découvert dans la vallée du Xanthus, en Lycie, par M. Ch. Fellows (An account of discoveries
in Lycia, p. 169 et suiv. pl. pour la p. 170), met hors de toute contestation mon interprétation du groupe dont il
s’agit. Un des beaux bas-reliefs qui ornent cet obélisque nous montre, sur la face occidentale, deux images de
Vénus placées en regard l’une de l’autre. La première nous offre, sous une forme purement humaine, l’Aphrodite
des Grecs, assise et entièrement vêtue. La seconde, posée sur un cippe, représente Astarté figurée, à la manière
orientale, par le groupe symbolique d’une vache allaitant son veau. A ce témoignage, si decisif, il ne me reste plus
qu’à ajouter celui qui résulle d’un fragment de cylindre assyrien, où l’on voit aussi une vache allaitant son veau.
Ce cylindre provient des secondes fouilies de M. Layard.

33



en saillie d’une tête de lion,215 animal consacré à la déesse, sont suspendus aux fenêtres
du temple. Ne nous étonnons donc pas si cet édifice, comme le trône votif de la Déesse
de Syrie,216 fut décoré de trois cyprès pyramidaux : l’un est placé au sommet du fronton,
les deux autres s’élèvent derrière les deux personnages qui gardent l’entrée du temple.217

Quelques-unes de ces particularités, de même que l’ornement en échiquier ou en treillis218

qui couvre toute la surface du tympan, me portent à conjecturer que la ville ou la forteresse
qui renfermait ce temple était située en Phénicie ou, du moins, sur un territoire soumis à
la domination phénicienne.

Si nous ne reconnaissons avec certitude le cyprès sur aucun des bas-reliefs qui ornent
les palais assyriens découverts à Nimroud et à Koyoundjuk par M. A. H. Layard219 ; et si les
bas-reliefs du palais de Khorsabad nous offrent les deux seuls exemples cités de l’emploi
du cyprès avec un sens religieux,220 n’oublions pas que nous sommes loin de posséder la
série entière des sculptures qui décoraient ces vastes et somptueux édifices221 ; n’oublions
pas non plus qu’il nous reste à interroger les petits monuments exhumés des ruines de Ba-
bylone et de Ninive. Parmi ceux-ci, plusieurs cylindres et plusieurs coupes, dont le témoi-
gnage n’a jamais été invoqué dans la question qui nous occupe, présentent des exemples
certains de l’attribution du cyprès à la déesse Mylitta. Ils peuvent ainsi, on va le voir, sup-
pléer aux documents écrits et aux grands monuments de sculpture qu’ont fait disparaître,
depuis tant de siècles, les révolutions politiques et les bouleversements physiques qui dé-
truisirent de fond en comble l’empire assyrien, ses institutions, ses belles et vastes cités,
ses édifices publics, réputés si longtemps, les uns et les autres, les plus étonnantes mer-
veilles de l’art et de la magnificence de l’Orient. Un passage important, recueilli par Moïse
de Khoren, mais jusqu’à ce jour resté inaperçu et sans commentaire, nous permettra aussi
de constater que, dès une époque très-reculée, le culte de Mylitta et du cyprès pyramidal
fut porté du territoire assyrien dans la partie de l’Asie antérieure qui successivement reçut

215Cet ornement nous rappelle les têtes de lion placées en saillie sur les murs extérieurs du temple de Dendérah
consacré à Vénus-Hâthôr.

216Ci-dessus, p. 51 et suiv. pl. 5., n°s 1 et 2.
217Ces deux personnages nous révèlent peut-être l’origine d’un usage qui nous est attesté par les médailles

sassanides où nous voyons l’autel du feu également gardé par deux personnages, sous les traits de qui on a même
cru reconnaître le roi et la reine de Perse.

218Un semblable échiquier ou treillis sert fréquemment de soubassement aux sujets religieux représentés sur
des cônes, des métroïdes et des scarabées de travail phénicien.

219Ce zélé voyageur désigne, avec raison, sous le nom de sapins (fir-trees) les arbres plantés sur le sol d’une
contrée montagneuse, traversée par une armée assyrienne dont la marche est représentée sur un des bas-reliefs
qu’il a découverts à Koyoundjuk (Monuments of Nineveh, pl. 81). Il remarque judicieusement (ibid. p. 18) que cette
contrée devait être située à une grande distance de Ninive, et au nord de l’empire assyrien, puisque le sapin ne
croît pas au-delà des limites septentrionales de l’Assyrie.

220Les cyprès que l’on voit sur d’autres bas-reliefs du palais assyrien de Khorsabad (Monum. de Ninive, pl. 108.,
109., 111-113.), sont plantés, comme ornement, dans un parc où le roi se livre à l’exercice de la chasse. Peut-être
cette scène fait-elle partie d’une fête analogue à la fête des rois, qui, en Perse, selon Firdousi, nous le verrons plus
loin, se célébrait anciennement dans la partie des jardins ou du parc des palais des rois d’Irân qui était ornée de
hauts cyprès.

221Au moment même où ces lignes s’impriment, je reçois de M. Layard un exemplaire d’un beau volume qu’il
vient de publier (Londres, 1853, gr. in-8°, fig.) et qui contient la relation de sa seconde expédition dans l’Asie
occidentale. Cet important ouvrage, intitulé :Discoveries in the ruins OfNineveh andBabylon, etc. est orné des dessins
d’un grand nombre de monuments assyriens, parmi lesquels je remarque (p. 232) deux bas-reliefs tirés des ruines
de Koyoundjuk et représentant chacun un jardin royal, planté de cyprès et d’une autre espèce d’arbre, moins
facile à reconnaître. Je trouve en même temps, à la p. 604, le dessin du cylindre assyrien dont j’ai parlé ci-dessus
(p. 59 et 60, note 4).

34



les noms de Haïgasdan et d’Arménie.
Je place sous les yeux de l’Académie les dessins de quatre cylindres assyriens,222 où

la présence du cyprès au milieu de scènes d’initiation,223 sur lesquelles je me réserve de
m’expliquer ailleurs, nous autorise à reconnaître, comme nous l’avons fait sur les trois mo-
numents syriens décrits plus haut, que le cyprès est l’image symbolique de la déesse qui
présidait aux mystères. Le premier de ces cylindres appartenait autrefois à M. J. Robert
Steuart. J’ignore en quelles mains il est passé depuis la mort bien regrettable du posses-
seur et la vente publique de sa précieuse collection. Deux autres224 sont déposés au Musée
britannique ; le quatrième225 se conserve au cabinet des médailles et antiques de la Biblio-
thèque impériale. Après ces quatre cylindres, je pourrais en produire ou en citer beaucoup
d’autres qui offrent, comme ici, la représentation de Vénus-Mylitta sous l’emblème d’un
cyprès, dont la forme est plus ou moins conventionnelle.226 Il me suffira, sans doute, de
dire qu’il en existe un grand nombre, dans les collections publiques227 ou privées, depuis
que les fouilles et les voyages en Orient ont enrichi l’Europe d’une masse considérable
de cylindres assyriens, babyloniens, phéniciens ou persépolitains, petits monuments qui
étaient encore très-rares à l’époque où feu M. Cl. Rich en recueillait une trentaine à Bag-
dad et dans les ruines de Babylone et de Ninive. Toutefois, parmi ceux qu’on possède, il ne
serait pas facile d’en indiquer plusieurs qui pussent présenter un second exemple d’une
particularité intéressante que nous offre un cinquième cylindre, figuré sous le n° 3 de la
planche 9. Celui-ci, qui, de même que le n° 4, appartient à la Bibliothèque impériale, porte
deux cyprès au lieu d’un seul. Au-dessus de ces deux arbres, plantés à côté l’un de l’autre,
est gravé un astérisque cruciforme, qui représente ici, comme sur beaucoup d’autres cy-
lindres, l’étoile de Vénus-Mylitta.228 Si nous nous reportons aux divers monuments figurés
où déjà nous avons trouvé la déesse placée, ainsi qu’Artémis et Mithra, entre le cyprès
du soleil et celui de la lune, nous ne pourrons mettre en doute que, sur notre cylindre,
les deux cyprès plantés au-dessous de l’étoile de Vénus-Mylitta ne soient également les
images symboliques des deux astres qui caractérisent la puissance génératrice de la Reine
des cieux.

Sur un grand nombre de coupes de bronze, travaillées au repoussé et découvertes dans
les nouvelles fouilles que M. Layard a faites dernièrement à Nimroud et à Koyoundjuk,
pendant sa seconde expédition,229 on voit, comme sur les cylindres ici figurés, des cyprès

222Pl. 9., n°s 1, 2, 4 et 5.
223Ces initiations, en Orient, comme chez quelques peuples d’Occident, avaient lieu dans des gtottes ou des

antres ; et si je fais remarquer ici que les cyprès, dont l’Odyssée (E, 63-65) vante la bonne odeur, ombrageaient
l’entrée d’une grotte, c’est que ce poème renferme plus d’une allusion à des initiations ou à des métamorphoses
qui faisaient partie d’une institution de mystères d’origine asiatique. Je reviendrai plus loin sur cette observation.

224Pl. 9., n°s 2 et 5.
225Ibid. n° 4.
226Les cyprès des jardins royaux représentés sur les bas-reliefs de Khorsabad, sur les coupes de bronze ou d’ar-

gent doré et sur les plats d’argent doré dont il sera question plus bas, affectent aussi des formes conventionnelles.
Ceux qui sont sculptés sur les murs de Persépolis se rapprochent un peu de la nature.

227Le Musée royal de la Haye en possède, à lui seul, sept ou huit de cette catégorie. Il s’en trouve plusieurs aussi
dans le musée du Louvre et dans le Musée britannique.

228Mém. de l’Acad. des inscript. t. 17., 1re partie, p. 370, 371 ; p. 3., n°s 2 et 5.
229Je tiens ce renseignement de M. Layard lui-même, dont je ne saurais trop louer l’empressement à faire toutes

les communications qui peuvent être utiles aux progrès de l’archéologie asiatique. Ce zélé voyageur publiera
prochainement deux nouveaux ouvrages, qui feront connaître en détail au monde savant les résultats inespérés
de ses secondes fouilles sur le sol assyrien. — Depuis que ceci a été écrit, l’un de ces deux ouvrages a paru. Voy.
ci-dessus, p. 61, note 2.

35



plantés au milieu de scènes d’initiations, qui appartiennent à la célébration des mystères
de Mylitta. Le même fait se reproduit sur deux belles coupes d’argent doré, trouvées dans
l’île de Chypre, et sur deux plats de même matière exhumés d’un des hypogées d’Étrurie.
Je parlerai plus loin de ces quatre monuments, qui, sans aucun doute, ont une origine
assyrienne ou plutôt phénicienne.

Quelques cylindres asiatiques, sans nous offrir le cyprès pyramidal planté à la place
même que devrait occuper la statue de Mylitta, de Beltis, d’Astarté ou de Mithra, nous
montrent ce symbole porté à la main par un prêtre, ou par une prêtresse, au milieu d’une
scène d’initiation. Dans mesRecherches sur le culte deMithra,230 j’ai publié un petit monument
de cette catégorie. Je me réserve d’en parler dans le paragraphe de ce mémoire où j’aurai
à entretenir l’Académie d’un bas-relief de Dendérah qui donne lieu à des rapprochements
dignes d’attention.

Il serait fort difficile de préciser l’époque où, chez les Babyloniens et les Assyriens, com-
mença l’usage d’introduire le symbole du cyprès dans la liturgie propre au culte des dieux
qu’ils adoraient. Les premiers pas à faire dans une telle investigation seraient d’assigner
une date certaine à l’institution primitive de ce culte, des mystères qui s’y rattachaient,
et du culte de la divinité féminine qui, plus tard, sous le nom de Mylitta, présida à ces
mystères. Or les renseignements nous manquent ; mais les traditions recueillies par les
historiens de Syrie nous révèlent un fait qui, joint à la mention que nous trouvons de la
déesse Astarté ou de la Reine des cieux, dans quelques parties anciennes de la Bible et
dans les fragments qui nous restent de la théologie phénicienne rédigée par Sanchonia-
thon, atteste que, chez les Assyriens, le culte du cyprès remontait à une haute antiquité.
Dans les extraits que Moïse de Khoren231 nous a conservés du livre présenté à Valarsace,232

roi d’Arménie, par le Syrien Mar Iba Cadina ou Mar Ibas Katina,233 et composé, assure-t-il,
d’après les chroniques chaldéennes,234 nous lisons235 que Sémiramis, à la tête d’une armée
assyrienne, ayant porté la guerre chez les Arméniens et vaincu leur roi, Ara le Beau, qui
fut tué dans le combat, confia à Gartos, fils de ce prince, le gouvernement de l’Arménie, et
lui fit prendre le nom de son père. Quelques années après, Ara 2, fils d’Ara le Beau, se révol-
ta contre Sémiramis, et périt, à son tour, dans une bataille que lui livra cette belliqueuse
princesse. Il laissa un fils appelé Anouschavan, qui se rendit célèbre par son courage et
sa sagesse, non moins que par ses paroles et ses hauts faits. Il était surnommé Sôs, ajoute
Mar Iba Cadina, parce qu’il avait été sacré au pied des cyprès236 jadis plantés par Armé-

230Atlas, pl. 36., n° 11.
231Né vers l’an 370, mort vers 450.
232Valarsace, premier roi de la branche des Arsacides d’Arménie, régna depuis l’année 149 avant notre ère

jusqu’à l’année 127, selon Saint-Martin (Memoire sur l’Armenie, t. 1., p. 410).
233On trouve aussi ce nom écrit Mar Apas Gadina, Mar Abas de Catina, et, par abréviation, Mar Ibas ou Maribase.
234Voy. sur ce point les observations de M. Quatremère (Journal des Savants, juin 1850, p. 364, 365), et celles de

M. Éd. Dulaurier (Journ. asiatique, janvier 1852, p. 19-21, note 1).
235Mos. Choren. Histor. armen. 1., 15., 19. ; édit. des frères Whiston.
236... «perchè secondo il rito era stato iniziato nei cipressi di Aramanec,» selon la traduction italienne de Moïse

de Khoren par M. l’abbé Cappelletti (p. 49). Un usage analogue se retrouve chez les Israélites, à une époque qui,
selon la chronologie de la Vulgate, correspond à l’an 1235 avant la naissance de J. C. Nous lisons, en effet, dans le
livre des Juges (9., 6) : « Congregati sunt autem omnes viri Sichem el universæ familiæ urbis Mello : abieruntque
et constituerunt regem Abimelech juxta quercum quæ stabat in Sichem.» Toutefois, à moins d’admettre que le
couronnement d’Abimelech au pied d’un chêne était un emprunt illicite, fait, comme plusieurs autres, par les
Israélites à quelque peuple païen, il est difficile de concilier ce passage du livre des Juges avec ceux du Deutéro-
nome (16., 21) et de l’Exode (34., 13), qui contienneni la défense expresse de planter un bois (lucus) ou seulement

36



nag ou Aramanéag,237 à Armavir, l’antique capitale de l’Arménie.238 Pendant un long temps,
poursuit l’historien syrien, les prêtres arméniens conservèrent l’usage de tirer des cyprès
d’Arménag des augures favorables ou sinistres, selon qu’un vent doux ou un vent violent
agitait les rejetons et les rameaux de ces arbres.239 Ici les frères Whiston, éditeurs de Moïse
de Khoren, ont eu soin de placer une note240 qui n’ajoute pas peu à l’importance du passage,
en nous apprenant que, dans la langue arménienne, le mot sôs signifie cyprès ; car, chez les
Grecs et les Romains, nous trouvons Vénus appelée d’un nom, Κύπρις ou Cypris, qui, je dois
le répéter ici, est le même que ceux sous lesquels furent connus l’île phénicienne que tout
le monde sait avoir été consacrée à la déesse, et l’arbre que je place au nombre des em-
blèmes qui servirent à la représenter symboliquement. Remarquons, en même temps, que
si l’île de Vénus s’appelle Κύπρος en grec, Cyprus en latin, et l’arbre de Vénus, κυπάρισσος
ou κυπάριττος et cyparissus ou cupressus, le cuivre, métal consacré à la déesse, comme le
un arbre quelconque auprès de l’autel du Seigneur, et l’ordre non moins exprès de couper les bois sacrés dont
les gentils entouraient les autels ou les statues des faux dieux.

237Ce prince, fils de Haïg, le chef de la première dynastie des rois d’Arménie, monta sur le trône l’an 2026 avant
J. C. selon Saint-Martin, ouvrage cité, tom. 1., p. 407.

238Voy. Moïse de Khoren, Hist. armen. lib. 1., cap. 11., p. 32. Jean Catholicos, Hist. d’Arménie, chap. 8., mss. de la
Bibliothèque impériale, n° 91, fol. 18 ; trad. franç. de J. Saint-Martin, p. 10 et 11. J. Saint-Martin, Mém. sur l’Arménie
t. 1., p. 123, 124, 207 et 296. — Armavir était située au nord-est de la ville moderne d’Érivan (voy. M. Carl Ritter,
Die Erdkunde, 11., 467, 571).

239«Aræus Aræades, cum Semiramide bellum gerens, interficitur ; relicto filio, fortitudine et prudentia, cum
dictis tum factis præcellentissimo, Anusavano illo, qui Sosius appellabatur, quippe qui pro eorum cærimoniis
apud Armenaci cupressos in Armaviro consecratus fuerat ; quarum cupressorum surculis ramisque seu leni sive
violento vento agitatis armenii flamines ad longum tempus in auguriis uti consueverunt.» (Mos. Choren. Hist.
armen. lib. 1., cap. 19.). Voy. la note ci-après.

240Mos. Choren. loc. cit. not. 1 : «Vox hæc sos in sermone armenio cupressum arborem sonare videtur.» Cette note
est reproduite par M. Joseph Cappelletti dans sa version italienne de Moïse de Khoren (Venez. 1841), où il traduit
également sôs par cyprès (p. 49, note 2). Le mot sôs, dans les anciens auteurs arméniens, s’emploie indifféremment
pour désigner deux espèces d’arbres, chacune de forme pyramidale, le cyprès et le peuplier blanc (voy. le grand
Dictionnaire arménien de l’Académie de Saint-Lazare. Venise, 1836). Mais, dans certaines parties de la version
arménienne de la Bible, il n’a que le seul sens de cyprès. Dans quelques autres, on lui substitue le mot nodj ou
nouedj. Aujourd’hui les Arméniens désignent le cyprès pyramidal sous le nom de selvi ou servi, altération du mot
serv, qui a la même signification dans les vocabulaires persans, et qui est aussi en usage chez les Arabes et chez les
Turcs. Les Mékhitaristes, dans leur version italienne de Moïse de Khoren (Storia di Mose Corenese. Venezia, 1841, p.
61), revue par M. N. Tommaseo, traduisent sôs par platane. Je ne connais pas les raisons qui les ont portés à faire
une substitution aussi arbitraire ; elle n’a point obtenu l’assentiment de M. Carl Ritter. Ce savant géographe s’en
tient, comme moi, à la traduction des frères Whiston (voyez Die Erdkunde, 11., 571). De son côté, M. le Vaillant
de Florival, dans sa version française de Moïse de Khoren, imprimée avec le texte, la même année 1841, à la
typographie arménienne de Saint-Lazare, sous les yeux et avec le concours des Mékhitaristes, traduit également
sôs par platane, à l’exemple de ces RR. PP. Mais, pressé de s’expliquer sur les motifs de la substitution de ce nom à
celui de cyprès, il n’a pas fait difficulté de m’avouer qu’elle n’a point pour elle l’autorité d’un manuscrit de Moïse
de Khoren, qui serait resté inconnu aux frères Whiston. S’il s’est déterminé à l’adopter, c’est dans la seule pensée
que le passage où Mar Iba Cadina parle de la plus ou moins grande agitation des branches et des rejetons des
arbres plantés par Arménag, s’applique plus convenablement au platane qu’au cyprès, dont le feuillage est peu
mobile. M. Édouard Dulaurier, qui se livre avec autant d’ardeur que de succès à l’étude de la langue arménienne,
a bien voulu, à ma prière, revoir ce passage sur le texte ; il reconnaît au mot sôs le double sens de cyprès et de
peuplier, et me fait remarquer que l’expression sôsavioun ou sôsap’hioun indique le bruissement on le murmure,
et non l’agitation que cause dans le feuillage le souffle de l’air ou du vent. Le même orientaliste m’apprend que,
dans l’Histoire de la croix d’Abarank, saint Grégoire de Nareg (Œuvr. compl. Venise, 1827, in-8°, page 285), voulant
désigner les deux espèces de bois dont Salomon s’était servi pour reconstruire le portique du temple, emploie
les mots nodj et sôs, qui représentent ici le cyprès et le cèdre, conformément aux passages de la Bible où il est dit
que, dans la réédification du temple, on avait fait entrer concurremment ces deux sortes de bois tirées du mont
Liban. Mais aucune autorité ne justifie la traduction du mot sôs par platane.

37



prouve la monture des objets qui appartiennent à son culte,241 est désigné en grec par les
mots κύπριος χαλκός, en latin par cuprum.242 De plus, l’île de Chypre, le cyprès et le cuivre
ont retenu, dans toutes les langues de l’Europe, leur nom primitif, dérivé du grec ou du la-
tin ; et ce nom, identique avec celui de la déesse Cypris,243 nous donne ainsi lieu de constater
que l’antique culte de Vénus fut importé de l’Orient en Occident avec l’usage d’imposer le
nom même de la déesse aux objets qui lui étaient consacrés. Ajoutons que les Étrusques
avaient reçu de l’Asie occidentale le culte d’une divinité féminine qui porte le nom très-
remarquable de Cupra ou Cypra244 ; et si les auteurs latins assimilent à Junon cette déesse, il
ne faut pas oublier que primitivement Junon et Vénus étaient une seule et même divinité.
Rappelons-nous aussi qu’un des arbres consacrés à Apollon s’est appelé Daphné ; qu’un or-
nement de tête et une coiffure ont retenu le nom de μίτρα, mitra, et une pierre précieuse,
originaire de Perse, celui de mithrax.245 Rappelons-nous enfin que, chez les Égyptiens, se-
lon le témoignage de Champollion le jeune,246 les animaux consacrés aux dieux générateurs
portent, dans les légendes hiéroglyphiques, les noms mêmes des divinités dont ils sont les
emblèmes. C’est ainsi que le taureau s’appelle Apis ; le bélier, Amon ; l’ibis, Thoth ; le chacal,
Anébo ; le bouc, Mendès ; le crocodile, Souk, etc. Il est permis d’espérer que, lorsqu’on sera
plus avancé que nous ne le sommes dans l’interprétation des hiéroglyphes idéographiques,
on parviendra également à constater que, chez les Égyptiens, certaines plantes, certaines
pierres précieuses, certains métaux, portaient aussi les noms des dieux à qui on les avait
consacrés.

Bien qu’aucune tradition ne fasse directement mention d’une divinité appelée Sôs,247

les diverses observations qui précèdent nous autorisent à supposer, avec quelque vraisem-
blance, que ce nom était très-analogue, sinon semblable, à l’un de ceux sous lesquels les Ar-
méniens adoraient la Vénus assyrienne ou babylonienne, puisque sôs est le nom du cyprès,
c’est-à-dire d’un arbre qui, sur les monuments de l’Asie antérieure, représente symbolique-
ment Mylitta et Astarté ; d’un arbre qui, transplanté du sol asiatique sur le sol européen,
n’a été et n’est encore connu dans tout l’Occident, je le répète, que sous l’un des anciens

241Les montures antiques des cylindres et des cônes assyriens que je rapporte aux mystères de Mylitta, sont
toutes de cuivre, sans aucune exception. L’arme de Mithra s’appelle, dans le Zend-Avesta, l’oreille de cuivre. Saint
Jérôme (in vita S. Hilarionis, § 21), racontant comment saint Hilarion délivra une jeune fille des enchantements pra-
tiqués par un jeune homme des environs de Gaza, qui n’avait pu la séduire, nous dit que ce jeune homme s’était
rendu à Memphis, pour y apprendre des prêtres du temple d’Esculape l’art de faire succomber la vertu d’une
vierge. Il revint au bout d’un an, prononça certaines paroles magiques sur le seuil de la porte de son amante, et
y enfouit des lames d’une espèce de cuivre appelée æs cyprium. Ces lames étaient couvertes de figures extraor-
dinaires, «et portentosas figuras sculptas in æris cyprii lamina defodit ... » De telles superstitions avaient sans
doute été importées autrefois à Memphis par les Phéniciens, avec le culte d’Esculape ou de la Vénus assyrienne.

242Le latin cuprum, l’allemand Kupfer et l’anglais copper, qui signifient également le cuivre, nous ramènent à la
forme gopher ou kopher qu’avait reçue le nom du cyprès dans la langue hébraïque (voy. ci-dessus, p. 4 et 5, note
2).

243Remarquons que la forme cypris se retrouve dans les noms cipris, tziprus, que porte le cyprès, chez les peuples
slaves, et dans les adjectifs qui en dérivent, ciprisowi, ciprisni, tziprusi. On emploie, substantivement aussi, ciprisowi,
et il signifie alors un cyparissôn ou cupressetum (voy. le Lexicon slavicum de Bernolák ; Budæ, 1825 ; 6 vol. in-8°).

244Strabon, Geogr. 5., p. 241. Servius, ad Virgil. Æneid. 1., 426.
245Pline, H. N. 37., 63., 1.
246Panthéon égyptien, explication de la pl. 22 et ailleurs.
247Il est bien probable que le nom de cette divinité était entré dans la composition de celui de deux rois d’Assyrie

appelés, l’un Sôsarès (Σωσάρης), l’autre Sôsarmus (Σώσαρμος), dans la Chronique d’Eusèbe (1., p. 45 ; 2., 241, 290, 294 ;
edit. Mediolan.) ; Sôsmarès et Sôsarmus, dans la version arménienne (1., p. 99 ; 2., p. 119, 129 ; ed. Venet.) La même
remarque peut s’appliquer au nom de Sôsarmus, roi des Mèdes (Euseb. Chronic. 1., p. 46).

38



noms de Vénus. Lorsque le roi d’Arménie Anouschavan prenait le surnom de Sôs, il en-
tendait donc probablement s’attribuer le nom même de la déesse en l’honneur de qui un
de ses prédécesseurs, Arménag, fils de Haïg, avait établi le culte du cyprès, vers les bords
de l’Araxe, sur la colline même où, peu d’années après, s’élevèrent les murs de l’antique
Armavir. En agissant ainsi, Anouschavan ne faisait que suivre l’exemple de plusieurs rois
d’Assyrie, qui, on le sait, se firent appeler du nom même d’une des divinités adorées dans
leur empire ; et cet exemple, l’histoire nous l’apprend, fut suivi, non-seulement par leurs
successeurs, mais par les rois de Perse, par les Arsacides qui régnèrent sur l’Arménie et
le Pont, et par les princes qui gouvernèrent la plupart des autres provinces de l’Asie occi-
dentale. Que ma conjecture à l’égard du surnom de Sôs soit fondée ou non, il est certain
que, dès une époque voisine, sinon contemporaine, de la fondation du royaume d’Armé-
nie, la première dynastie, celle des Haïganiens,248 avait établi le culte du cyprès, emblème
vivant d’une divinité créatrice. Il n’est pas moins avéré que ce culte continuait d’être en
vigueur, chez les Arméniens, au moment où Anouschavan, neuvième descendant de Haïg,
avait reçu, avec la couronne d’Arménie,249 comme prince feudataire de l’empire assyrien,250

le surnom de Sôs ou Cyprès. Et si je suis porté à admettre que la divinité représentée par cet
arbre symbolique était la Vénus assyrienne, une pareille supposition n’a rien assurément
qui doive nous étonner, lorsque nous nous rappelons que Haïg et ses compagnons d’armes,
avant d’aller chercher un refuge dans la contrée septentrionale qui successivement s’est
appelée le Haïgasdan et l’Arménie, habitaient le territoire d’Assyrie, et avaient dû y vivre
soumis aux institutions religieuses et civiles du pays,251 bien que, comme les Chaldéens
d’Assyrie, ils ne fussent ni sémites, ni araméens. Or personne n’ignore que, dès une haute
antiquité, les Chaldéens avaient établi, dans les pays situés entre le Tigre et l’Euphrate, le
culte et les mystères d’une divinité que les Assyriens adoptèrent en lui donnant le nom sé-
mitique ou araméen de Mylitta. Nous pouvons donc croire que ce culte fut apporté dans le
Haïgasdan ou l’Arménie par Haïg lui-même; et si nous trouvons dans cet antique royaume
l’arbre symbolique de la déesse appelé d’un nom qui n’appartient point aux langues des
enfants de Sem, n’oublions pas que, selon le témoignage formel de la Bible252 et de tous les
écrivains arméniens,253 la maison de Thogormah ou Thorgom, dont Haïg fut le chef, était
issue de la race japhétique.254 C’est à cette même race que se rattachent les Chaldéens, ins-
tituteurs des Babyloniens, des Assyriens, et fondateurs d’un culte où le symbole du cyprès
jouait un bien grand rôle.

Lorsqu’on voit un des successeurs de Haïg se faire couronner roi d’Arménie au pied
de l’arbre sacré qui était un des emblèmes de Mylitta et d’Astarté, la pensée se reporte
involontairement vers l’un des monuments figurés les plus anciens de l’Asie occidentale,

248Selon Saint-Martin (Mém. sur l’Armén. t. 1., p. 407), elle commença avec l’année 2107 avant J. C. Jean Catholicos
recule cette date jusqu’en 2297 ou 2295.

249En l’année 1725 avant J. C. (Saint-Martin, loc. cit.).
250Sur les liens politiques qui très-anciennement existaient entre l’empire assyrien et le Haïgasdan ou l’Armé-

nie, voy. Moïse de Khoren, Histor. armen. 1., 12.
251Parmi les faits qui justifient cette assertion, je me bornerai à rappeler que jusqu’au temps de Mesrob, c’est-

à-dire jusqu’au commencement du 5e siècle de l’ère chrétienne, les Arméniens n’eurent point, pour écrire leur
propre langue, un alphabet qui leur fût particulier ; ils se servaient des caractères syriaques.

252Genes. 10., 3.
253Voy. Saint-Martin, ouvrage cité, t. 1., p. 253 et suiv.
254Un savant dont l’Allemagne s’honore, M. Görres, soutient même l’opinion que la race japhétique tirait son

origine de l’Arménie (voyez l’ouvrage qu’il a publié sous le titre suivant : Die Völkertafel des Pentateuchs, oder die
Japhetiden und ihr Auszug aus Armenien. Regensburg, 1845).

39



le grand bas-relief découvert par M. Charles Texier255 à Yazili-kaïa, sur le sol de l’antique
Phrygie ; bas-relief où l’on a représenté un prince assyrien ou phrygien recevant des mains
d’Astarté le sceptre et la couronne. La présence de la déesse, figurée ici sous une forme
humaine, explique suffisamment pourquoi, dans cette scène, nous ne trouvons pas le sym-
bole du cyprès ; mais le lion, sur lequel Astarté est debout, et le taureau, qu’on n’a pas oublié
de placer à ses côtés, ne nous ramènent-ils pas aux monuments figurés que j’ai produits
dans mon Mémoire sur le taureau et le lion considérés comme attributs caractéristiques
de Venus256 ? Tout à l’heure, sur quelques médailles de Syrie et de Phénicie, ne verrons-
nous pas, planté entre un lion et un taureau, un cyprès pyramidal, image symbolique de la
déesse? En Perse, plusieurs bas-reliefs, taillés sur des faces de rochers, comme l’est celui
d’Yazili-kaïa, et conçus dans le même esprit que ce dernier monument, représentent, à leur
tour, un prince sassanide au moment où il reçoit tantôt des mains d’Ormuzd, en présence
de Mithra,257 tantôt des mains de la déesse Anaïs,258 la couronne du monde, c’est-à-dire la
couronne royale de Perse. Un bas-relief d’époque romaine va bientôt nous montrer un ini-
tié recevant des mains du dieu Mithra, au pied de trois cyprès, la couronne mystique ou
céleste.

La domination de Sémiramis sur l’Arménie, loin d’affaiblir la ferveur des rois de ce pays
pour le culte de Vénus, l’aurait au contraire excitée, s’il en avait été besoin ; car qui ne sait
combien l’histoire de cette trop célèbre princesse est intimement liée à la légende de la
Vénus asiatique ? Et ne dois-je pas faire remarquer que, par une coïncidence qui ne saurait
avoir été fortuite, Sémiramis, née en Syrie, où Vénus était représentée sous l’emblème
du cyprès, trouva le culte de la déesse établi, chez les Arméniens, avec le culte du cyprès,
comme elle l’avait certainement trouvé institué avec le culte de ce même arbre dans la
célèbre contrée située entre le Tigre et l’Euphrate, qui vit naître cette antique théologie
chaldéenne dont il n’est pas impossible, encore aujourd’hui, de retrouver les principaux
dogmes et de constater l’influence sur les idées théologiques et cosmologiques des peuples
les plus civilisés des autres parties du monde ancien?

Cette remarque me conduit à faire observer qu’un des traits saillants de la théogonie et
de la cosmogonie chaldéennes se découvre dans la tradition que Mar Iba Cadina avait pui-
sée à une source quelconque, et qui se rapporte au culte du cyprès chez les Arméniens. Le
rôle de l’air ou du vent, dans cette tradition, et l’association intime de cet agent physique
au culte de l’arbre qui était l’emblème de Mylitta, ne nous rappellent-ils pas que, selon
le système chaldéen, la déesse médiatrice entre l’homme et la divinité suprême était assi-
milée à l’air, cosmologiquement parlant? Et ce fluide ne remplit-il pas, à son tour, entre
l’eau et le feu, le rôle de médiateur, c’est-à-dire le rôle d’un agent intermédiaire destiné à
faciliter la combinaison entre eux de deux éléments d’une nature opposée ? Je dirai même,
à cette occasion, que le mot qui signifie proprement air dans les langues sémitiques ou
araméennes, n’appartient à aucune d’elles, tandis qu’il a son radical dans les idiomes ja-
phétiques. C’est un point sur lequel je reviendrai ailleurs, lorsque je serai amené, par le
cours de mes travaux, à réunir dans un mémoire toutes les observations qui m’ont per-
mis d’avancer que les Chaldéens descendent des enfants de Japhet, et sont les inventeurs
du culte et des mystères de la divinité qu’ils nommaient Mithra, et que les Assyriens ont

255Description de l’Asie Mineure, 1re partie, t. 1., pl. 78.
256Recherch. sur Vénus, p. 119-240.
257Porter’s Travels in Georgia, Persia, etc. vol. 2., pl. 66.
258Id. ibid. vol. 1., pl. 19.

40



appelée Mylitta.
L’historien arménien Jean Catholicos, dans l’abrégé très-rapide qu’il s’est contenté de

nous donner du livre de Mar Iba Cadina, n’a pas, à l’exemple de Moïse de Khoren, conservé
le passage relatif au culte du cyprès établi dans Armavir par Arménag ; mais, du moins,
après avoir, à son tour, affirmé que l’historien syrien avait puisé à des sources chaldéennes,
il ne néglige pas de dire qu’Anouschavan reçut le nom de Sôs.259 Il supplée même sur un
point au silence de Moïse, en nous apprenant que le père de ce prince s’appelait Gartos
avant d’avoir pris le nom d’Ara, d’après le désir ou l’ordre de Sémiramis.

Il serait sans doute intéressant de connaître, avec quelque certitude, la date de l’in-
troduction du culte du cyprès en Arménie, contrée généralement élevée et froide, où cet
arbre ne croît pas spontanément.260 Je suis disposé à croire que là ce fait, de même que l’ins-
titution de la fête des roses261 en l’honneur d’Anahid, ne doit pas être séparé de celui de l’im-
portation du culte de la Vénus assyrienne,262 et qu’il est permis d’attribuer à Haïg cette im-
portation. Toutefois je pense qu’à défaut de traditions antérieures au témoignage qui nous
a été conservé par Mar Iba Cadina, il convient de ne pas remonter au-delà du règne d’Ar-
ménag, fils de Haïg, puisque ce prince est le premier roi d’Arménie dont le nom se trouve
associé à une mention expresse du culte du cyprès dans cette contrée ; mais l’époque de ce
règne ne saurait elle-même être déterminée d’une manière rigoureuse. La chronologie des
historiens orientaux ne repose pas sur des bases assez solides pour que nous admettions
avec une entière confiance les dates qu’elle fournit. Moïse de Khoren, l’auteur le mieux in-
formé des faits qui appartiennent à l’histoire ancienne de l’Arménie, ne fixe même aucune
date pour les règnes des rois d’Arménie antérieurs à la conquête de la Perse par Alexandre
le Grand; et si feu mon savant ami M. Saint-Martin a placé en l’année 2026 avant J. C. l’avé-
nement d’Arménag,263 il a eu soin d’avertir ses lecteurs264 que toutes les dates qui, dans ses
tables chronologiques de l’Histoire d’Arménie, se rapportent à des rois de la dynastie des
Haïganiens, sont empruntées à l’historien Michel Tchamtchéan,265 et paraissent être dé-
terminées d’une manière fort arbritaire. Il déclare même qu’il ignore sur quelles autorités
le P. Tchamtchéan se fonde pour les donner. L’an 2026 de l’ère ancienne n’est donc que
la date plus ou moins approximative de la première mention du culte du cyprès chez les
Arméniens. En adoptant, sous toutes les réserves convenables, ce point de départ, nous

259Hist. d’Armén. mss. arméniens de la Bibliothèque impériale, n° 91, chap. 8., fol. 23 ; trad. fr. de Saint-Martin, p.
13.

260Le palmier-dattier ne croît pas non plus spontanément sur le sol de l’ancienne Arménie ; et cependant, selon
le témoignage d’Hérodote (1., 194), le vin de palmier était une des principales denrées que les Arméniens trans-
portaient par eau à Babylone. Il faut donc supposer qu’avec la culture du cyprès ils avaient aussi importé chez
eux celle du palmier-dattier.

261Cette fête, en arménien, s’appelaitVartavar, mot composé, dont l’interprétation présente quelques difficultés
(voyez Moïse de Khoren, Œuvres compl. p. 344 ; Venise, 1843). Selon quelques-uns, il signifierait littéralement éclat
ou splendeur des roses. M. l’abbé Cappelletti le rend par les mots : Fiammegiature delle rose. Vartavar est aujourd’hui
le nom que donnent les Arméniens à la fête de la Transfiguration.

262J’ai précédemment publié plusieurs monuments figurés, dont le témoignage s’ajoute à celui des médailles
citées plus haut, pour prouver que le culte du palmier-doum, comme celui du cyprès, se liait à la légende de Mylitta
ou Astarté, à celle d’Hermès ou Mercure, et, par suite, au culte de Mithra, du soleil et de la lune. Remarquons que
si les prêtres arméniens tiraient des augures du cyprès pyramidal, chez les Grecs, on en tirait du palmier (Orphic.
Fragm. 40., p. 496 ; ed. Hermann) ; la Sibylle écrivait même ses oracles sur des feuilles de ce dernier arbre.

263Loc. cit.
264Ibid. p. 404 et 405.
265Ce sont aussi les dates fournies par le P. Tchamtchéan qui servent de base à la chronologie des rois arméniens

dans l’ouvrage de M. l’abbé Joseph Cappelletti intitulé : Armenia (Florence, 1841 ; trois vol. in-8°).

41



trouvons, avec le P. Tchamtchéan,266 que le roi Ara le Beau ou Ara 1er, qui fut tué dans un
combat contre Sémiramis, était monté sur le trône d’Arménie mille sept cent soixante-
neuf ans avant la naissance de J. C., que son fils, Ara 2, qui périt de la même manière,
avait reçu de Sémiramis, en 1743, l’investiture du royaume d’Arménie ; et qu’il eut pour
successeur immédiat son fils Anouschavan, couronné en 1725 sous le nom de Sôs, à Arma-
vir, au pied des cyprès plantés par Arménag. Ces dates, bien qu’incertaines, fournissent
trois nouveaux termes qu’il conviendrait peut-être d’ajouter aux diverses données dont
on s’est servi jusqu’à ce jour pour assigner au règne de Sémiramis une date approximative.
Personne n’ignore que les circonstances les plus importantes de ce dernier événement
restent encore plongées dans l’obscurité qui dérobe à nos yeux les origines de l’empire
d’Assyrie et l’histoire des premiers siècles de son existence. Aussi l’avénement de cette
princesse a-t-il été placé par les écrivains modernes à des époques si diverses, qu’elles va-
rient depuis l’année 737 jusqu’à l’année 2200 avant l’ère chrétienne. Moïse de Khoren,267 en
disant qu’Abraham mourut pendant le règne de Ninyas, qui avait assassiné Sémiramis, sa
mère, nous autorise à supposer qu’il assignait au meurtre de cette princesse une date an-
térieure à l’année 1821, époque de la mort d’Abraham, selon la chronologie de la Vulgate ;
mais cette chronologie ne fait dater que de l’an 1215 le règne de Sémiramis. Les savants au-
teurs de l’Art de vérifier les dates ont adopté l’année 1916. Fréret penchait pour cette même
date ; M. Daunou, pour celle de 1196 ou 1195.268 Saint-Martin,269 s’écartant ici des calculs du
P. Tchamtchéan, fait commencer en 1997, et finir en 1957, les quarante années que dura
le règne de Sémiramis. D’après l’historien arménien et d’après M. l’abbé Joseph Cappellet-
ti, dont il est l’unique guide, cette princesse aurait conquis l’Arménie après 1769 et avant
1743. Quel que soit le chiffre qu’il faille admettre, on est amené à reconnaître que l’im-
portation du culte du cyprès chez les Arméniens remonte à une haute antiquité, puisque
nous venons de constater qu’il y était établi dès le règne d’Arménag, fils et successeur de
Haïg, chef de la première dynastie royale d’Arménie. Cette époque est donc antérieure à
la domination de Sémiramis.

Le culte de la Vénus assyrienne, partout sans doute associé à celui du cyprès pyramidal,
se répandit de la capitale des rois arméniens dans les différentes parties de leur royaume.
Nous apprenons même de Pline,270 de Strabon271 et de Dion Cassius,272 qu’un canton de la
Grande Arménie, situé non loin des sources de l’Euphrate, avait reçu le nom de contrée
Anaïtique (Anaïtica regio), et même le nom d’Anaïtis (Ἀναΐτις).273 Pline ajoute274 que dans les
environs se trouvait le lac Anaïtique (Anaïticus lacus). Ces diverses dénominations se rap-
portent, on le voit, à la déesse appelée Anahid, Anaïs ou Anaïtis. Nous savons, de plus, parle
double témoignage des textes et des monuments figurés, que, chez les Arméniens, cette
déesse continua d’être adorée jusqu’au moment où l’Arménie fut entièrement convertie
au christianisme, c’est-à-dire plusieurs siècles après la naissance de J. C.

De l’Arménie, le culte de la déesse et celui de son arbre symbolique pénétrèrent chez
266Loc. cit. p. 407. (Cf. M. Cappelletti, Armenia, t. 2., p. 9.)
267Hist. armen. 1., 19.
268Biogr. univers. de Michaud, t. 41., p. 550-555.
269Biogr. univers. de Michaud, article Sanchoniathon, t. 40., p. 305, 1re col.
270H. N. 5., 20., 1 ; cf. 33., 24., 1.
271Geogr. 11., p. 532.
27236., 31, 36.
273Strab. loc. cit.
274Hist. nat. 16., 64., 1.

42



les Albaniens et s’étendirent même jusque chez les Huns. Nous en trouvons des preuves
plus ou moins directes dans l’Histoire des Aghouans par Moïse Gaghagantouatsi, ouvrage
arménien inédit, dont M. Édouard Dulaurier a bien voulu, à ma prière, extraire et traduire
plusieurs passages importants. Dans deux de ces passages,275 on voit que, vers la fin du 7e

siècle de notre ère,276 le culte d’Anahid ou d’Aphrodite et celui des arbres se pratiquaient en-
core chez les Huns. Deux autres passages, que je vais rapporter, font une mention expresse
des cyprès qui, chez les Aghouans,277 vers la même époque,278 entouraient une chapelle
chrétienne, et d’un prodige qui se manifesta au-dessus de ces arbres. L’historien arménien,
ayant à raconter la découverte de la croix de saint Mesrob dans le village de Kis,279 où s’était
rendu Israël, évêque des Aghouans, s’exprime en ces termes280 : «Le saint prêtre de Dieu ne
pouvait découvrir avec certitude l’endroit où était enfouie cette croix ; et tandis qu’il était
occupé à le chercher, un prodige admirable éclata sur des cyprès touffus qui, espacés d’un
côté et d’autre, renfermaient dans leur enceinte la sainte chapelle. Au-dessus de ces arbres
apparurent des rayons d’un feu brillant, de forme circulaire, lesquels, se concentrant à l’ex-
trémité la plus élevée de cette coupole, se mouvaient en tout sens et au-dessus des arbres,
semblables à l’arc qui se montre dans les nuages.281 » Un peu plus loin, dans le même cha-
pitre,282 l’écrivain arménien continue son récit en disant : «Le saint prêtre de Dieu, Israël,
s’étant acquis la vénération du catholicos et du prince, ainsi que des grands (du pays des
Aghouans), obtint d’eux la permission de faire librement tout ce qu’il voudrait. Au bout
de quelques jours, désirant perpétuer le souvenir du prodige merveilleux et éclatant qui
s’était opéré un grand nombre de fois sur ces cyprès, il voulut les consacrer à la sainte croix,
en leur donnant la forme de celle de Notre-Seigneur ; et ayant appelé des ouvriers habiles
en menuiserie, il leur ordonna de faire une croix convenablement travaillée. Il la fit orner
d’incrustations représentant la passion de Jésus-Christ.283 » Ces deux passages, rapprochés
du témoignage qui se rapporte au culte de Vénus chez les Huns, nous permettent de suppo-
ser que la chapelle chrétienne placée au milieu d’un cupressetum, chez les Aghouans, avait
été élevée là sur les ruines d’un ancien sacellum d’Anahid. Ils nous prouvent du moins que
ce dernier peuple n’avait pas cessé d’attacher au cyprès des idées religieuses.

Si du royaume d’Arménie nous descendons dans une contrée voisine, la Commagène,284

275Ms. de la bibliothèque du couvent patriarcal d’Edchmiadzin, liv. 2., ch. 41., fol. 122, 124. M. Dulaurier a pu
obtenir une copie de ce précieux manuscrit, qui est unique.

276Vers l’an 685.
277C’est le nom original du peuple qui habitait l’ancienne Albanie du Caucase.
278Vers l’an 667.
279Ce village est situé dans la province d’Oudie, qui comprend une partie de l’ancienne Albanie.
280Liv. 2., chap. 33., fol. 104.
281Եւ ոչ գիտելով ստուգել՝ և ՚ի նշմարելզտեղին, նոյն ժամայն նշան զարմանալի լինէր ՚ի վերայ սա‐

ղարթապատ ծառոցն նոճիցն, որք երկաքանչիւր աստի և անտի միջաւորեալ՝ ունէին յինքեանս զկոչարանն
սուրբ. որ իբր եթէ ծագումն երևեալբոցաճաճանչ վերոյ ունել կամարաձև. և ՚ի նոյն միացեալ հաւա‐
սար գերակատար գմբէթին՝ բաւանգակապէս սահեալ ճառագայթէր ՚ի ծայրս ծառոցն նոճիցն ճըշգըրտապէս
աղեղանդ որ յամբս երևի:

282Fol. 107.
283Յայնմհետէ մեծարու եղեալքահանայն Աստուծոյ Իսրայէլ առաջի կաթողիկոսին և իշիանին և յաչս

մեծամեծացն, առնոյր և հրաման ՚ի նոցանէ գործել զամենայն համարձակապէս: Եւ յետ սուղ ինչ աւուրց
վասն առաւել հրաշիցն և մեծամեծ սքանչելեացն՝ որ բազում անգամ եղեալ էր ՚ի վերայ ծառոցն նոճից,
կամեցաւ զի ՚ի նուէր նշանի ձաւնեսցէ զնոսա ՚ի պատկեր տեառնանման խաչին: Եւ առժամայն կոչեալ
վարձաւորս արս ճարտարս հիւսանց, պատշաճաբար յաւրինել զնշան խաչին. քանդակերպ զարդու դրուա‐
գելով պատրաստութեամբ զամենայն ըստ գործոյ Տեառն:

284Ce nom est écrit par deux m sur les médailles et aussi dans deux inscriptions lapidaires, latines, qui ont été

43



nous y trouvons la preuve que les habitants de ce pays avaient reçu, avec le culte de Vé-
nus, celui du cyprès. Cette preuve résulte du témoignage, pour ainsi dire, officiel d’une
médaille frappée en l’honneur de Julia Domna dans la ville que les Romains appelaient
Germanica Cæsarea. Sur cette médaille, dont le n° 7 de ma planche 8 reproduit un dessin fi-
dèle, nous voyons, au revers de la tête de l’impératrice, une galère qui est renfermée dans
un cercle ou dans une couronne, et qui nous rappelle la galère d’Astarté si fréquemment
placée sur les monnaies romaines de Phénicie ; au-dessous est gravé un taureau, symbole
affecté à cette même déesse ; et, à gauche, on voit un cyprès285 planté sur un autel carré. Un
cylindre du musée du Louvre286 nous montre un cyprès également placé sur un autel. Deux
personnages accomplissent un acte d’adoration devant cet arbre symbolique, et nous four-
nissent ainsi un exemple irrécusable de l’usage de représenter, sous l’emblème du cyprès,
la divinité asiatique qui préside aux mystères.

Dans un autre pays voisin de l’Arménie et de la Commagène, l’antique Phrygie, dont les
origines ne sont pas mieux connues que celles de l’empire assyrien et du royaume fondé
dans la Babylonie, le culte du cyprès, dès une époque antérieure à la guerre de Troie, s’y
montre uni à celui de Rhéa et de Vénus, divinités primitivement identiques, qui, dans la
suite des temps, conservèrent chacune, au nombre de leurs symboles ou attributs, le lion,
le taureau, et non-seulement le cyprès, mais aussi le pin, deux arbres mystiques que nous
retrouvons, avec le lion et le taureau, dans la légende de Mithra. Au moment de fuir des
murs d’Ilion embrasé, Énée indique, pour point de ralliement, aux malheureux Troyens
qui veulent partager son sort, un antique cyprès que, depuis longues années, leur dit-il,
conserve la piété de nos pères. Cet arbre vénéré était planté hors de la ville, à côté d’un
temple abandonné de Cérès ou Rhéa :

Est urbe egressis tumulus, templumque vetustum
Desertæ Cereris, juxtaque antiqua cupressus
Relligione patrum multos servata per annos.287

C’est ainsi que Virgile, d’après une de ces traditions hiératiques qu’il avait recueillies
avec le plus grand soin, fait parler le fils d’Anchise et de Vénus. Nous verrons bientôt que
le pieux Troyen, après s’être embarqué au port d’Antandre, aborde sur les rivages de la
Thrace, et y célèbre les funérailles de l’infortuné Polydore en faisant dresser des autels
funéraires que l’on couvre de branches de cyprès.288

trouvées en Algérie, depuis peu d’années, et qui font une mention expresse de la sixième cohorte des Commagé-
niens (voy. l’intéressant rapport de M. Léon Renier à M. le ministre de l’Instruction publique, daté de Lambèse
(l’ancienne Lambæsis), le 2 avril 1851, p. 38-40 du tirage à part des quatre Rapports de ce zélé voyageur).

285Ici cet arbre est de l’espèce vulgairement appelée cyprès de Montpellier (cupressus horizontalis. De Candolle et
Miller. Cupressus sempervirens, var. β. Linn.), parce que, selon une tradition locale, elle couvrait autrefois la colline
sur laquelle est bâtie la ville. Comme le cyprès pyramidal, cette espèce ou variété croit sur le Liban.

286Ce cylindre et plusieurs autres qu’a récemment acquis le musée du Louvre seront décrits dans le Catalogue
d’antiquités assyriennes dont M. de Longpérier va publier une seconde édition.

287Virgile, Æneid. 2., 713-715.
288Cette circonstance et le rôle important que joue ailleurs le cyprès dans les rites funéraires, ont entraîné

Servius (ad Virgil. Æneid. 2., 714) à faire sur les vers cités de l’Énéide, un commentaire qui prouve jusqu’à quel
point il ignorait que cet arbre avait été placé au nombre des emblèmes funéraires, précisément parce qu’il était
l’image symbolique des divinités qui, comme Cérès ou Rhéa, président tout à la fois au ciel, à la terre et aux enfers :
«Antiqua cupressus] Ad vetustatem retulit, dit-il ; cupressum autem funebrem arborem bene ante templum deæ
lugentis esse confirmat.»

44



Si l’immortel chantre de l’Iliade, par le rôle qu’il fait jouer à Vénus, et par l’arrivée des
troupes assyriennes envoyées au secours de Priam, nous révèle à grands traits les liens
religieux et politiques qui existèrent entre le roi des rois, chef de l’empire d’Assyrie, et
ses feudataires les rois de Phrygie, le poète latin confirme le témoignage du poète grec
en nous donnant des détails qui nous prouvent que le culte du cyprès était passé de chez
les Assyriens chez les Troyens avec le culte d’une déesse que les écrivains grecs, lorsqu’ils
parlent des divinités assyriennes ou babyloniennes, désignent tantôt sous les noms d’Ura-
nia,289 de Mylitta,290 d’Alitta,291 d’Alilat,292 d’Anæa293 ou Nanea,294 et d’Anaïtis,295 tantôt sous
le nom de Rhéa,296 tantôt enfin sous ceux de Déesse de Syrie, et de Héra297 ou Junon. Nous
verrons bientôt Diodore de Sicile attester, à son tour, que, dès une époque fort reculée, le
culte du cyprès s’associait à celui de Rhéa chez les Crétois, tout comme chez les Phrygiens.
Nous verrons bientôt aussi Claudien, dans son poème sur l’enlèvement de Proserpine, at-
tribuer directement à Cérès, comme Virgile, cet arbre symbolique. Ajoutons enfin que ces
deux poètes298 célèbrent, chacun de leur côté, les beaux cyprès qui couvraient le mont Ida.

Après tant de témoignages directs ou indirects recueillis en faveur de l’attribution du
cyprès à la divinité polynome que nous connaissons aussi sous les noms de Mère des dieux,
de Cybèle, deDeabona, il me reste cependant à invoquer ceux que peuvent fournir quelques
médailles asiatiques dont, à dessein, j’ai différé d’entretenir l’Académie. À tort ou à raison,
j’ai conçu l’espoir que les observations qui précèdent disposeraient la Compagnie à m’ab-
soudre du reproche de témérité, obligé que je suis de combattre, au sujet de ces médailles,
une opinion soutenue par Eckhel, le prince de la science numismatique, et par ses émules.
Les pièces dont il s’agit furent frappées en Phénicie et en Syrie pendant la domination ro-
maine. Si elles appartiennent ainsi à une époque peu ancienne, elles ont du moins, comme
la plupart de celles que j’ai déjà décrites ou que je décrirai plus loin, l’avantage de faire
partie d’une série qui fréquemment nous offre la reproduction de types hiératiques, dont
l’invention et l’usage remontent à une haute antiquité. C’est à la politique adoptée par les
Grecs dans les provinces conquises de l’Asie occidentale et suivie par les Romains, leurs
successeurs, que nous sommes redevables de la conservation ou de la restauration de ces
types et d’une multitude d’autres représentations religieuses, non moins intéressantes à
étudier. N’est-il pas permis de penser que les conquérants grecs, comme les conquérants
romains, pour le dire en passant, durent éprouver d’autant moins de répugnance à faire
d’une telle conduite la base principale de leur politique, que dans l’Asie occidentale ils
retrouvaient, sous d’autres noms, il est vrai, plus d’une divinité dont jadis le culte et les
symboles avaient été importés de cette contrée en Grèce et en Italie?

En tête des médailles dont j’entends parler, se place une suite nombreuse de pièces
289Hérodote, 1., 131.
290Id. ibid.
291Id. ibid.
292Id. 3., 162.
293Strabon, Geogr. 16., p. 738.
2942. Machab. 1., 13 et 15.
295Strabon, Geogr. 11., p. 512, 532 ; 12., p. 559 ; 15., p. 733. Plutarque, inVita Artax. § 27. Pausanias, 3., 16., 6. Clément

d’Alexandrie, in Protreptic. 5., Opp. t. 1., p. 57 ; ed. Potter. Dion Cass. p. 104 ; ed. Reimar. Agathias, 2., 24 ; ed. Bonn.
Eustathe, ad Homer. Iliad. 14., v. 295 ; in Dionysium, v. 846. — Ἀναΐτις, Ταναΐτις, Anæa, Nanea, ne sont que des
altérations de la forme orientale Anahid.

296Diodore de Sicile, 2., 9 ; ed. Dindorf.
297De Dea syria, Lucian. Opp. t. 9., p. 81.
298Virgile, Georgic. 2., 84. Claudien, De raptu Proserp. 3., 371, 372.

45



qui, sous la domination romaine, furent frappées dans l’île phénicienne d’Aradus. Elles
ont toutes pour revers un cyprès planté entre un lion et un taureau. Les n°s 1 et 2 de ma
planche 6 en reproduisent deux : la première est à l’effigie de Caracalla ; la seconde, à l’ef-
figie d’Élagabale. Eckhel et tous les numismates qui ont écrit après lui ne veulent voir ici,
dans le cyprès, que l’emblème du soleil, et dans les deux animaux, que les signes distinc-
tifs des enseignes de deux légions romaines. Mais ils ne tiennent compte ni de l’autel et
du bas-relief palmyréniens,299 où le cyprès est indubitablement l’image symbolique de la
Vénus asiatique, ni des nombreuses monnaies autonomes de l’île d’Aradus, dont le type
est un taureau bondissant, gravé au revers de la tête d’une divinité femelle qui ne peut
être que Vénus-Astarté ; ni enfin des documents qui attribuent à cette déesse le symbole
du taureau et celui du lion. Or, si nous rapprochons des deux marbres palmyréniens le
trône votif syrien de la Bibliothèque impériale300 et les divers monuments écrits ou figurés
qui, dans mon mémoire cité,301 établissent d’une manière incontestable, ce me semble, la
double attribution du taureau et du lion à Vénus en Orient et en Occident, nous sommes né-
cessairement conduits à reconnaître que, sur les médailles impériales d’Aradus, le cyprès
qui s’élève entre ces deux animaux est l’image d’Astarté placée entre deux symboles, dont
l’un, le taureau, représente la lune et le principe humide ou passif, et dont l’autre, le lion,
est l’emblème du soleil et du principe igné ou actif.302 Ici, comme sur le bas-relief palmyré-
nien du Musée capitolin et sur la face antérieure du trône votif syrien de la Bibliothèque
impériale, comme sous la base du cône asiatique cité303 et sur la pierre gravée également
citée,304 Vénus forme donc une triade avec le soleil et la lune, avec le principe igné et le
principe humide, ces grands agents célestes et terrestres de la création et de la reproduc-
tion. Remarquons de plus qu’à Yazili-Kaïa, dans le grand bas-relief sculpté sur le roc et
découvert en 1834 par M. Ch. Texier,305 Astarté est représentée debout sur un lion, ayant
tout auprès d’elle un taureau. Remarquons aussi que sur un fragment de frise antique, pu-
blié dans mes Recherches sur Vénus,306 la déesse est placée entre des taureaux et des lions ; et
n’oublions pas qu’à Persépolis307 Mithra, divinité primitivement identique avec Vénus, est
de même placée (sous l’emblème du mihr ou de la colombe) entre des taureaux et des lions,
formant ainsi avec ces deux espèces de quadrupèdes une triade symbolique, évidemment
empruntée au système religieux des Chaldéens d’Assyrie.

299Pl. 1., n°s 1 et 2 ; pl. 2., n°s 1 et 2 ; pl. 3., n° 1.
300Pl. 5., n°s 1 et 2.
301Recherches sur Vénus, p. 119-240.
302Je suis heureux de pouvoir dire ici que mon explication des diverses significations symboliques du taureau

et du lion a obtenu le plein assentiment de deux juges très-compétents, notre savant confrère M. Raoul-Rochette
(voy. Journal des Savants, janv. 1850, p. 39 et 40) et M. Christian Walz, habile professeur à l’université de Tubingue.
Ce dernier, dans une belle dissertation (De Nemesi Græcorum. Tubing. 1852, in-4°, fig.), m’a fait même l’honneur de
transcrire en entier (p. 16, not. 90) le passage de mes Recherches sur Vénus où je résume (p. 222, 223) les opinions
de l’antiquité sur le lion et le taureau.

303Ci-dessus, p. 54.
304Ci-dessus, p. 55.
305Voy.Recherch. surVénus, p. 126-130 ; pl. 2. M. Ch. Texier,Descript. de l’AsieMineure, 1re part. pl. 78. — Ce voyageur

donne le nom de Pterium aux ruines antiques qui se voient non loin d’Yazili-Kaïa. La Commission chargée, en 1831,
de faire à l’Académie des belles-lettres un rapport sur le voyage de M. Texier croit reconnaître dans ces ruines
Soandus au lieu de Pterium (Journal des Savants, juin 1831, p. 370). M. J. W. Hamilton, qui a visité Yazili-Kaïa deux
ans après M. Texier, n’adopte ni l’un ni l’autre de ces noms, et leur substitue celui de Tavium, métropole de la
Galatie (Research. in Asia Minor, Pontus and Armenia, vol. 1., p. 391. Journ. of Royal Geogr. Society, vol. 7., p. 74).

306Pag. 170-218 ; pl. 8., n° 1.
307MM. Flandin et Coste, Voyage en Perse, Perse ancienne, pl. 155. (Voy. mes Recherches sur Mithra, atlas, pl. 4.)

46



À côté des médailles dont il vient d’être question, je n’hésite pas à placer plusieurs mon-
naies impériales ou coloniales frappées à Damascus, dans la Cœlésyrie ; elles sont à l’effigie
d’Élagabale,308 de Trébonien Galle,309 ou de Volusien.310 Leur type, presque identique avec
celui des monnaies citées d’Aradus, a certainement la même signification symbolique ; car,
si le cyprès pyramidal, au lieu de s’élever entre un taureau et un lion, est planté ici entre
un taureau et un cheval, il faut se rappeler que le cheval est un autre symbole solaire, qui,
comme le lion, fut consacré à Vénus chez les Grecs et chez les Romains. J’ai déjà eu l’oc-
casion de le dire dans une dissertation que l’Académie a jugée digne de faire partie du
recueil de ses Mémoires.311 Une des monnaies citées de Damascus, celle qui porte l’effigie
de Trébonien Galle, est figurée ici sous le n° 3 de la planche 6. Le docte Eckhel ne fait au-
cune difficulté de reconnaître que le cheval et le taureau sont les symboles du Soleil et
de la Lune ; et, avec toute raison, il cite, à l’appui de cette interprétation, le témoignage
des médailles autonomes grecques de la même ville, où se voient, d’un côté, le buste du
Soleil, et de l’autre, le buste de la Lune.312 On s’étonne qu’après ce judicieux rapproche-
ment, l’illustre numismate, négligeant de rapprocher des monnaies de Damascus celles
d’Aradus, affirme que, sur ces dernières, le lion et le taureau placés en regard d’un cyprès
sont, non point les emblèmes du Soleil et de la Lune, mais les emblèmes de deux légions
romaines.313 Il avait dit, quelques pages plus haut,314 que le cyprès fut consacré tout à la fois
au Soleil, d’après la raison qu’il en avait donnée précédemment, et à la Lune, divinité iden-
tique avec Hécate ou Proserpine, parce que, selon le témoignage formel de Pline, le cyprès
était consacré à Pluton. On n’est pas moins surpris qu’Eckhel ait pu écrire ces mots sans
se trouver amené à supposer que primitivement le cyprès avait dû être l’emblème sacré
d’une divinité androgyne et créatrice, dont le Soleil et la Lune étaient les agents et la ma-
nifestation. N’avait-il pas, dans la Phénicie même, le témoignage de plusieurs monuments
monétaires où l’on voit, à l’entrée du temple tétrastyle d’Astarté, le feu sacré, emblème de
cette divinité, briller sur un autel posé entre la statue d’Apollon ou du Soleil et la statue
d’Artémis ou de la Lune, en même temps que parfois, au milieu du tympan d’un fronton
triangulaire, est placé, je l’ai déjà dit, le buste radié d’Astarté ? Le n° 3 de ma planche 8
fournit un exemple de ce dernier type,315 au revers d’une pièce frappée à Tripolis de Phé-
nicie, en l’honneur de Caracalla. On sait que les médailles de ce prince, plus peut-être que
celles d’aucun autre empereur romain, nous offrent, pour l’histoire des religions de l’Asie
occidentale, un grand nombre de types anciens qui, sans cette circonstance, seraient res-
tés inconnus aux archéologues. Le n° 2 de cette planche 8 nous montre, au revers de la
tête du même empereur, sur une autre monnaie de Tripolis, un type analogue à celui que

308Mus. Theupol. p. 720.
309Mionnet, Descript. de méd. 5., 295, n° 83.
310Id. ibid. 296, n° 89.
311Tome 15., 2e partie, pages 292-294. — On connaît maintenant des médailles impériales de Trébizonde qui

font de Mithra une divinité équestre, comme Vénus, comme chacun des deux Dioscures, comme le Soleil, comme
la Lune.

312Voyez Mionnet, Descript. de méd. 5., 283, n° 10. Sestini, Lett. numism. continuaz, 6., 86, n° 4.
313D. N. 3., 394.
314Ibid. p. 331, 332.
315D’autrefois la statue d’Astarté est placée sous le portique d’un temple, entre deux sacellum où l’on n’aperçoit

ni figures, ni cyprès ; tel est le type d’un moyen bronze d’Élagabale, frappé aussi à Tripolis de Phénicie, et figuré
sous le n° 1 de ma pl. 8. Ici les deux petites chapelles sont certainement dédiées au Soleil et à la Lune ; et les trois
colonnes qui décorent le portique de chacune d’elles font allusion, je le suppose, au triple Soleil et à la triple
Hécate.

47



représente le n° 3 ; mais, dans le fronton triangulaire316 du temple d’Astarté, on a substi-
tué au buste radié de la déesse un petit globe, emblème connu de la divinité qu’adoraient
les Phéniciens. Il nous rappelle, en effet, qu’à Aphaques, dans le Liban, le jour de la fête
d’Astarté, on faisait paraître dans les airs un globe de feu.317 Je ne puis prononcer le nom
d’une montagne si célèbre par le culte qu’on y rendait à la Vénus surnommée Libanitis318 et
Libanéis,319 sans remarquer que là, dès une haute antiquité, le temple et les sanctuaires de
la déesse avaient dû se trouver entourés de cyprès, l’arbre symbolique qui lui était consa-
cré. Le troisième et le quatrième livre des Rois,320 le deuxième livre des Paralipomènes,321

l’Ecclésiastique, Isaïe,322 Ézéchiel,323 Zacharie,324 le Cantique de Salomon,325 saint Jérôme326 et
saint Cyrille327 font une mention expresse des belles forêts de cyprès du mont Liban. Dio-
dore de Sicile328 ajoute son témoignage à celui des écrivains sacrés ; et Jésus, fils de Sirach,
désigne nominativement, dans l’Ecclésiastique,329 la partie du Liban qu’on appelait Hermon.
Je montrerai ailleurs comment ce nom, qui avait été substitué à celui de Sénir, se lie plus
intimement que peut-être on ne le pense à la légende de la Vénus asiatique ; mais tout à
l’heure je produirai deux médailles et quelques autres monuments figurés qui prouvent
que le symbole du cyprès était attribué à Hermès ou Mercure, tout aussi bien qu’à Vénus.

Les observations placées par M. Movers dans son savant ouvrage sur les Phéniciens330

établissent avec certitude, ce me semble, non-seulement que sur le Liban le cyprès était
consacré à cette déesse, mais que là, comme aussi à Aphaques, à Byblos, à Béryte et au
lieu appelé maintenant Kalaat-Fakra, la Vénus du mont Liban portait le même nom que
cet arbre. Sur ce point, l’opinion de l’habile professeur de Breslau n’a pu être influencée
par le témoignage des monuments figurés phéniciens, syriens ou palmyréniens ; il n’en
cite aucun, et ne paraît même pas avoir soupçonné que l’antiquité asiatique nous a légué
plus d’un exemple de la représentation de Vénus sous la forme d’un cyprès pyramidal. Il
prend texte d’un passage où Sanchoniathon,331 en même temps qu’il place au nombre des
montagnes déifiées le Casius, le Liban et l’Antiliban, nous fait connaître une divinité lo-

316Deux astérisques sont gravés dans le champ de la médaille, l’un à droite, l’autre à gauche de ce fronton, et
représentent sans doute ici l’étoile du matin et l’étoile du soir, ou la planète Vénus sous ses deux aspects.

317Zosime, Historiæ, 1., 58., 4 ; ed. Reitemeier.
318Lucien, Advers. Indoctum, § 3.
319Nonnus, Dionysiac. 43., v. 105 ; ed. Græfe.
3203. Reg. 5., 8-10 ; 6., 15, 34 ; 9., 11 ; 4. Reg. 19., 23. — Dans la construction du temple de Jérusalem, on employa

concurremment du bois de cyprès et du bois de cèdre, tirés l’un et l’autre des forêts du mont Liban. Un passage
du Cantique de Salomon (1., 16) nous prouve que dans les édifices particuliers les solives étaient de cèdre et les
lambris de cyprès.

3212., 3., 5.
32237., 24 ; 60., 13.
32327., 5.
32411., 1, 2.
3251., v. ultim.
326Comment. in Esa. 60. ; in Ezech. 27.
327Super Isaiam, lib. 5.
32819., 58., 3 ; ed. Ludov. Dindorf. — L’historien grec fait ici une mention expresse de l’admirable beauté et de la

hauteur des cyprès el des cèdres que, peu après la mort d’Alexandre le Grand, on tira du Liban pour construire
la flotte d’Antigone.

32924., 13. Cf. 50., 11-14.
330Die Phönizier, t. 1., ch. 15., p. 575-584.
331Fragm. p. 18 ; ed. Orelli.

48



cale appelée Brathy (Βραθύ). Or Dioscoride,332 Hiller en avait déjà fait la remarque,333 nous
apprend que l’une des deux espèces de sabine portait le nom de Βραθύ, brathy, à cause de
la ressemblance de ses feuilles avec celles du cyprès. Pline334 confirme le fait et ajoute que,
pour cette raison, quelques personnes appellent la sabine cyprès de Crète (cupressus cretica).
Il nous dit, de plus,335 qu’un arbre appelé bratus, brathus ou brathys336 croît dans l’Élymaïde
et ressemble à un cyprès dont les rameaux descendraient vers la terre, particularité qui
me porte à penser qu’il s’agit ici de l’espèce de cyprès nommée par les botanistes cupressus
horizontalis. Ces divers renseignements conduisent M. Movers à considérer brathy comme
un mot qui, dans un dialecte mixte, sémitique et araméen, servait à désigner tout à la fois
le cyprès et la sabine. En conséquence, il n’hésite pas à identifier le nom de la déesse Brathy
avec brathy, un des noms que portait le cyprès. D’autre part, cet arbre, dans la Bible, étant
fréquemment nommé béroth, bérouth ou barouth, l’écrivain allemand a toute raison de se
croire autorisé à déclarer identique avec la déesse Brathy du Liban une divinité que San-
choniathon337 nomme Bérouth (Βηρούθ),338 et dont l’époux habitait les environs de Byblos.
Dès lors ces deux déesses, appelées chacune du même nom que le cyprès, se confondent à
leur tour avec la Vénus du mont Liban adorée à Aphaques, à Béryte,339 à Byblos et au lieu
nommé aujourd’hui Kalaath-Fakra. Ainsi nous avons, dans ces divers rapprochements, une
nouvelle preuve de la consécration du cyprès à la Vénus asiatique, et un second exemple
d’un usage qui déjà nous était révélé par l’identité du mot cyprès avec le nom de la déesse
Cypris. N’y a-t-il pas lieu de s’étonner que ce dernier rapprochement ait échappé à l’atten-
tion de M. Movers? Ce léger oubli, je me hâte de le dire, est amplement racheté par les
nombreux témoignages qu’il a su recueillir340 touchant la coutume, très-répandue chez les
peuples de l’Asie occidentale, de représenter leurs divinités féminines sous la forme d’un
arbre coupé ou d’une colonne de bois, et de leur consacrer, non-seulement le cyprès, mais
aussi le pin, le grenadier et l’amandier. Rapprochés de l’autel et du bas-relief palmyréniens
du Musée capitolin, ainsi que du trône votif de la Bibliothèque impériale et d’un passage
où Zosime341 dit expressément que la déesse adorée à Palmyre était l’Aphrodite surnom-
mée Aphacitis,342 c’est-à-dire la Vénus d’Aphaques, ces témoignages me portent à croire que,
dans cette dernière ville, où Vénus était appelée Brathy, c’est-à-dire Cyprès, la déesse devait

3321., 88.
333Hierophyticon, pars 1., cap. 40., p. 375.
334Hist. nat. 24., 61., 1.
335Ibid. 12., 39., 1. — C’est un des arbres, observe Pline, dont l’empereur Claude, dans ses Histoires, parle comme

d’une merveille. Il dit que les Parthes mêlent ses feuilles à leurs boissons ; que son odeur rappelle celle du cèdre,
et que la fumée qui s’exhale de son bois, quand on le brûle, détruit les qualités pernicieuses des exhalaisons
de quelques autres espèces d’arbres. On le trouve sur le mont Zagrus. J’ajoute que le cupressus horizontalis croît
spontanément aussi sur le Liban ; là il est mêlé avec le cyprès pyramidal.

336Saumaise (Exercit. Plinian. p. 260) a proposé de lire brathyn dans le passage cité de Pline (12., 39., 1). Quelques
éditions récentes portent, les unes, bratum, les autres, brathum. M. Movers (ouvrage cité, t. 1., p. 575) et M. Littré
lisent bratum.

337Fragm. p. 24 ; ed. Orelli.
338L’identité de ce nom avec celui de la ville appelée Béryte, Βηρυτός, nous permet de constater ici un second

exemple d’éponymie dans la légende de Vénus.
339Nonnus (Dionysiac. 41., 83, 143 sqq. ed. Græfe), après avoir célébré la haute antiquité de la ville appelée

d’abord Béroë, puis Béryte, énumère les divinités qu’on y adore, et qualifie cette ville de maison de Vénus et de-
meure des Amours (ibid. v. 146) : ... Παφίης δόμος, οἶκος Ἐρώτων.

340Loc. cit. p. 560-584.
341Historiæ, 1., 58., 7 ; ed. Reitemeier.
342Ce surnom a échappé à l’attention du savant Larcher.

49



être habituellement représentée sous la forme même d’un cyprès,343 comme elle l’est sur
les trois monuments palmyréniens ou syriens ici figurés.

Je suis loin, quant au cyprès, d’avoir épuisé les précieux secours que M. Movers a com-
plétement négligé d’emprunter à la nombreuse série des monnaies asiatiques qui attestent
la consécration de cet arbre aux divinités génératrices, soit mâles, soit femelles. Plusieurs
pièces coloniales frappées à Damascus,344 dans la Cœlésyrie, méritent l’attention de l’Aca-
démie, non moins que les monnaies de la même ville dont il a été question plus haut. Elles
sont à l’effigie de Sévère Alexandre,345 de Philippe père,346 de Philippe jeune,347 ou de Tré-
bonien Galle,348 et nous montrent, en adoration devant un cyprès pyramidal, la figure nue
de Silène ou d’un Faune qui, sur l’épaule gauche, porte une outre gonflée par le liquide
qu’elle contient. Le n° 1 de la planche 7 ci-jointe offre un exemple de ce type. Le même
personnage mythologique, sur quelques monnaies coloniales de Tyr, à l’effigie de Caracal-
la,349 d’Élagabale,350 de Sévère Alexandre,351 de Philippe père,352 ou de Trébonien Galle,353 se
retrouve placé, dans une attitude semblable, devant un palmier que nous reconnaîtrons
ailleurs pour un autre emblème de la Vénus orientale, et qui est accompagné ici de l’étoile
d’Astarté et d’un murex que, dans ce cas, je prends pour l’équivalent du cteis gravé sur plu-
sieurs cônes ou cylindres asiatiques, consacrés à cette déesse.354 Je dirai, dès à présent, que
si l’on pouvait douter que, sur les diverses médailles citées, Silène ou Faune Ascophore fût
en adoration devant l’image symbolique d’Astarté, il suffirait, pour acquérir une entière
conviction à cet égard, de jeter les yeux sur un nombre considérable d’autres médailles
asiatiques, où ce même personnage, portant, comme ici, une outre sur l’épaule gauche,
accomplit un acte d’adoration aux pieds d’une statue colossale d’Astarté. Les monuments
monétaires de Sidon, de Tyr et de Bostra, qui se rapportent aux règnes de Caracalla,355 d’Éla-
gabale,356 de Sévère Alexandre,357 de Gordien Pie,358 de Philippe père,359 de Philippe jeune,360

343Voyez ce que dit M. Movers (loc. cit.) au sujet de Vénus-Aschéra.
344Je ne crois pas devoir y comprendre une monnaie coloniale de la même ville, qui porte l’effigie de Valérien

père et dont le revers est décrit en ces termes par l’abbé de Tersan, dans le Catalogue des médailles du cabinet
d’Ennery : « Un cabas ou espèce de panier de jonc, d’où sort une branche de cyprès ou un thyrse.» Bien que
Mionnet ait admis sans rectification cette monnaie dans son Suppl. (8., 206, n° 59), et bien que je n’aie pas vu
l’original, je suis porté à penser qu’il y a une erreur dans l’indication d’une branche de cyprès.

345Sestini, Descript. num. var. p. 528. Mionnet, Descript. de méd. t. 5., p. 292, n° 61.
346Vaillant, Num. in colon. percuss. t. 2., p. 232. Mionnet, loc. cit. n° 62.
347Mionnet, loc. cit. p. 294, n° 77.
348Id. ibid. p. 295 et 296, n° 85. Mus. Sanclem. Numism. select. p. 512, tab. 34., n° 371.
349Voy. le n° 5 de la planche 7 ci-jointe. Eckhel, Catalog. Mus. cæsar. vindob. t. 1., p. 244, n° 20 ; cf. n° 19.
350Sestini, Mus. Hederv. 3., p. 97, n° 34. Mionnet, loc. cit. p. 434, n° 650.
351Mionnet, ibid. p. 438, n° 674.
352Recherches sur Vénus, pl. 12., n° 5.
353Mionnet, loc. cit. p. 443 et 444, n° 703.
354Voy. mes Rech. sur Vénus, p. 52-54, pl. 1., n°s 1 et 2.
355Eckhel, catalogue cité, t. 1., p. 244, n°s 19 et 20. Mionnet, Descript. de méd. t. 5., p. 429, n° 626.
356Vaillant, Num. in colon. percuss. Sestini, Mus. Hederv. 3., p. 97, n°s 30 et 37 ; C. M. H. n°s 6148 et 6100. Mionnet,

loc. cit. p. 384, n°s 319 et 320.
357Sestini, Descript. num. var. p. 539, n° 32. Mionnet, loc. cit. p. 437, n° 673.
358Mionnet, ibid. p. 438, n° 676.
359Id. ibid. p. 439 et 440, n° 685 ; p. 441, n° 692. — Ajoutez une médaille de la même série, à l’effigie d’Otacilie, ibid.

p. 441 et 442, n° 695.
360Id. ibid. p. 442, n° 698.

50



de Trajan Dèce,361 de Trébonien Galle,362 de Volusien,363 de Valérien père364 et de Gallien,365

fournissent des exemples de ce sujet ; j’en ai choisi trois que je place sous les yeux de l’Aca-
démie.366

Je n’ignore point que, selon le témoignage irrécusable des monuments,367 le dieu Faune
ou le dieu Silène, portant une outre sur l’épaule, figure seule et sans Astarté ou Vénus
sur les médailles coloniales romaines, frappées à Alexandria-Troas, à Antioche de Pisidie,
à Bostra en Arabie, à Cœla dans la Chersonèse de Thrace, et à Corinthe. Je n’ignore pas
non plus que la plupart des numismates, et nommément l’illustre Eckhel,368 le considèrent
comme un simple signe colonial, même lorsque, sur les médailles romaines citées de la Cœ-
lésyrie, de la Phénicie et de l’Arabie, nous le voyons adorer Astarté tantôt sous l’emblème
du cyprès pyramidal, tantôt sous une forme humaine. Mais je ne puis me défendre de pen-
ser que les Romains, en le plaçant dans cette attitude auprès de la déesse, avaient entendu
par-là indiquer qu’il existait des rapports particuliers entre elle et le personnage mytho-
logique dont il s’agit, personnage ambigu qui était resté une énigme pour les écrivains
latins les plus instruits.369 La supposition qu’il me suggère ne pourrait-elle pas se justifier
par le souvenir des relations que l’Italie, comme nous le verrons plus loin, avait ancienne-
ment établies entre le symbole du cyprès et le dieu Silvain, qui a tant d’analogie avec le
dieu Faune? Et cette attribution du cyprès ne nous autoriserait-elle pas à rechercher si la
déesse Fauna n’avait, de son côté, aucun trait de ressemblance avec l’Astarté des peuples
de l’Asie occidentale? Ce n’est point ici le lieu rie discuter ces questions incidentes. Je me
contenterai de faire remarquer qu’au revers d’une belle médaille, qui fut frappée à Thes-
salonique, en l’honneur de Trajan Dèce,370 on voit, devant la statue colossale d’une divinité
hermaphrodite,371 à deux têtes, vêtue à mi-corps comme la Vénus Génitrice, et vaguement
désignée sous le nom de Janus bifrons, une petite figure semblable en tout au Faune ou au Si-
lène Ascophore qui, sur les monnaies d’Asie et d’Arabie, est en adoration tantôt aux pieds
d’Astarté, tantôt devant l’arbre symbolique de la déesse.

Les médailles que j’ai décrites plus haut, celles surtout d’Aradus et de Damascus,
concourent à établir, comme les trois monuments syriens nous avaient déjà permis de
le faire, que, chez les Assyriens, les Syriens, les Arméniens et les Phéniciens, Vénus fut
adorée sous le symbole du cyprès. Toutefois, nous n’avons pas encore interrogé les

361Sestini, Descript. num. vet. p. 539. Mionnet, loc. cit. p. 584 et 585, n° 35.
362Mionnet, ubi supra, p. 443 et 444, n° 703 ; p. 444, n° 704.
363Vaillant, ubi supra. Mionnet, loc. cit. p. 445, n°s 714 et 716. — Mus. Theupol. p. 760.
364Mionnet, loc. cit. p. 447, n° 724.
365Id. ibid. p. 449 et 450, n° 739. — Ajoutez une médaille de la même série, à l’effigie de Salonine, et décrite par

Sestini (Mus. Hederv. 3., p. 98, n° 45).
366Pl. 7., n°s 2 et 4 ; pl. 8., n° 10.
367Voy. Mionnet, Descript. de méd. t. 5., p. 237, n°s 19 et 20 ; p. 582, n° 24 ; t. 2., p. 643 et 644, n° 104 ; p. 645, n° 110 ;

p. 647, n° 124 ; p. 652 et 653, n° 159 ; t. 3., p. 493, n° 8 ; t. 2., p. 179 et 180, n° 233. Vaillant, Num. in colon. percuss. t. 2.,
p. 114. Christ. Ramus, Catal. num. vet. reg. Daniæ, 1., 346, n° 8. Sestini, Descript. p. 79, n° 5 ; Lett. numism. t. 4., p. 93 ; t.
9., p. 18. D’Ennery, Catal. p. 558. Mionnet, Suppl. t. 3., p. 165, n° 1073, pl. 9., fig. 1.

368D. N. t. 4., p. 493-496.
369«Nam Fauni vocem equidem numquam audivi ; tibi, si audisse te dicis, credam; etsi Faunus omnino quid sit,

nescio.» (Cicéron, De natur. Deor. 3., 6., p. 216 ; ed. Schütz.) — Personne n’ignore que les Romains adoraient aussi
une déesse appelée Fauna. (Lactance, De falsa relig. 1., 22., ed. Walch. Cf. Macrobe, Saturn. 1., 12., et Arnobe, 1., p.
15 ; 5., p. 168). On l’identifie avec Cybèle ou Cérès, avec la Dea bona ; mais sa légende est tout aussi obscure que
celle du dieu Faunus.

370Voy. Mionnet, Suppl. t. 3., p. 165, n° 1073, pl. 9., fig. 1.
371Cette figure attend un commentaire.

51



antiquités de Cypre, et il importe d’autant plus de ne point les laisser dans l’oubli que
cette île, tout aussi phénicienne qu’Aradus, est bien autrement célèbre par le culte qu’y
recevait, dès les temps les plus reculés, la Vénus assyrienne. Personne n’ignore que, selon
les témoignages les plus dignes de foi,372 ce culte fut porté d’Ascalon en Cypre par les
Phéniciens ; et nous pourrions a priori, et sans craindre de nous être trop avancé, affirmer
que le culte du cyprès, inséparable de la légende et des rites de la déesse, fit partie d’une
si mémorable importation. Les monuments de l’art, loin de nous démentir, prouvent que
cette assertion est parfaitement fondée. Ici, cependant, nous ne trouvons à invoquer le
témoignage d’aucune médaille frappée dans l’île de Cypre ; mais, à défaut de médailles,
je citerai deux monuments précieux, récemment exhumés du sol même de cette île et
encore inédits. Ce sont deux belles coupes d’argent doré, qui jadis furent probablement
en la possession de deux rois, à l’usage de qui tout annonce qu’elles étaient destinées.373

L’une, il y a deux ans, a été rapportée de Beyrouth par M. de Saulcy, qui libéralement en a
fait don au musée du Louvre ; elle est gravée en creux. L’autre, ciselée en relief, vient
d’être acquise par le même musée. Je me propose de les publier incessamment avec les
commentaires nécessaires. En attendant, je me bornerai à dire ici que je rapporte aux
cérémonies instituées dans les mystères de la Vénus assyrienne les sujets mystiques
représentés dans l’intérieur de ces deux coupes royales, et que, sur les deux coupes, les
initiations s’accomplissent en présence d’un cyprès, ou de deux cyprès accouplés. Je ne
puis donc douter que, chez les Cypriens, comme chez les Aradiens, comme chez les
habitants de la Phénicie continentale, de la Syrie et de l’empire assyrien, le cyprès n’eût
été consacré à la déesse dont il porte le nom, aussi bien que l’île374 où une tradition fait
aborder Cypris au moment de sa naissance. On verra, dans la suite de mon travail, que le
culte de cet arbre symbolique fut importé par les Phéniciens, non-seulement dans l’île
d’Aradus, dans l’île de Cypre et en Étrurie, mais aussi chez les Grecs et dans la péninsule
hispanique.

Si, en Asie, nous trouvons ce culte intimement lié à la légende de Vénus, et cette déesse,
le soleil, la lune et l’Artémis de Perga représentés chacun sous l’emblème du cyprès, nous
ne pouvons-nous défendre de la présomption que les peuples de l’Orient avaient dû at-
tribuer ce même symbole à la divinité mâle, solaire, qu’ils adoraient sous divers noms.

372Hérodote, 1., 105. Pausanias, 1., 14., 6.
373Ces deux coupes faisaient partie d’un trésor enfoui dans la terre, qui comprenait dix autres coupes du même

genre et un grand nombre d’objets ou de bijoux d’or ou d’argent doré. Il paraît certain que tout a été fondu, à
l’exception des deux coupes apportées à Paris. C’est pour la science une perte à jamais regrettable ; mais cette
perte est en partie compensée par les belles coupes de bronze ciselées qui proviennent des secondes fouilles de
M. Layard sur le sol assyrien.

374Je n’ignore point que je heurte ici une opinion généralement admise : on veut que l’île de Cypre ait donné son
nom à la Vénus asiatique, tandis que, à mon avis, elle l’aurait reçu de la déesse elle-même, appelée Cypris, nom
identique avec celui de l’arbre qui servait à la représenter symboliquement ; mais il est vrai de dire que jusqu’à ce
jour personne n’avait soupçonné un tel usage, ni, par conséquent, été amené à remarquer l’identité du nom de
Cypris et du nom de Cypre avec le mot gopher ou kopher qui, dans les langues sémitiques, signifie cyprès, et peut-
être avec le mot Kupfer qui, en allemand, désigne le métal consacré à la déesse, le cuivre. Le plus savant géographe
de notre temps, M. Carl Ritter, semble, indirectement et à son insu, me donner raison, lorsqu’il dit (Die Erdkunde,
11., p. 577, 578) que le nom de l’île appelée Cypre lui paraît venir des forêts de cyprès (gopher) qui devaient couvrir
une grande partie de cette île et fournir aux Phéniciens les bois de construction dont ils avaient besoin pour leurs
flottes. De son côté, mais également à son insu, M. Movers justifie d’avance mon opinion en établissant, comme
je l’ai dit plus haut (p. 88-90), que, chez les Phéniciens, Vénus s’appelait aussi du nom de Bérouth, qui, comme
gopher, signifie cyprès, et qui était, en même temps, le nom que la ville phénicienne de Béryte avait sans doute
reçu de la déesse du Liban.

52



Bien plus, cette présomption se change en certitude à la vue des médailles frappées dans
une ville de la Cœlésyrie où chacun sait quels honneurs religieux y recevaient le soleil et
le dieu asiatique dont j’entends parler, alternativement confondus l’un avec l’autre. À dé-
faut d’autres témoignages, le nom de Baal-Hamon, et ceux d’Héliopolis et de Baalbeck, que
porta successivement cette ville, confirmeraient la confusion ou l’assimilation que je juge
nécessaire de rappeler ici. Je rappellerai, en même temps, que la cité connue sous ces trois
noms était située non loin de la pointe culminante de ce mont Liban qui, dès une époque
très-reculée, fut, dans l’Asie antérieure, un des principaux sièges du culte de la Vénus assy-
rienne. Les monnaies coloniales d’Héliopolis, qui attestent l’association du culte du cyprès
avec celui de ses deux divinités éponymes, Hélios et Baal, nous offrent, au revers de la tête
de Philippe père375 et au revers de la tête d’Otacilie,376 son épouse, la façade d’un temple do-
décastyle, où l’on monte par un escalier de six marches. Sous le péristyle de ce majestueux
édifice, s’élève un cyprès pyramidal, planté à la place même où, sur d’autres monnaies
asiatiques, nous voyons tantôt une pierre conique, emblème d’Astarté et d’Artémis, tan-
tôt la statue en pied de la première de ces deux déesses, ou de quelque autre divinité d’un
ordre également supérieur, tantôt enfin un buste colossal d’Astarté. Il n’est donc pas dou-
teux qu’ainsi placé, le cyprès représente symboliquement une des divinités principales
qu’on adorait à Héliopolis. Les numismates, et un grand nombre d’autres archéologues, ne
veulent ici encore considérer cet arbre que comme l’emblème du soleil.377 Toutefois la sé-
rie des monuments monétaires d’Héliopolis et un passage de Macrobe bien souvent cité,
mais toujours à l’occasion de monuments peu judicieusement interprétés, permettent de
croire que les Héliopolitains attachaient au symbole du cyprès, non pas seulement l’idée
de l’astre qui répand sur la terre la lumière et la chaleur, mais l’idée d’une divinité solaire,
ou tout à la fois solaire et lunaire. Car le philosophe néoplatonicien affirme que le Soleil et
Jupiter sont un même dieu, une même puissance, et que, pour cette raison, les Assyriens
rendent au soleil, dans la ville d’Héliopolis, un culte solennel sous un nom que l’on tradui-
sait en grec par la dénomination de Zeus Héliopolite.378 Ils donnaient aussi à ce dieu le nom
d’Adad, c’est-à-dire unique, et l’honoraient comme la divinité suprême; c’est le même écri-
vain qui le dit. Mais, ajoute-t-il, les Assyriens associent à Adad une déesse nommée Atarga-
tis ; ils les considèrent comme les arbitres souverains de toutes choses. Sous ces deux noms,
ils entendent le Soleil et la Terre ; et, au lieu d’énoncer par une multitude d’épithètes les
diverses espèces de puissance et de prééminence attribuées à ces deux divinités, ils les ex-
priment par les symboles dont ils ornent leurs images. Ces symboles, poursuit Macrobe, se
rapportent au soleil, car la tête d’Adad est ceinte de rayons inclinés, qui indiquent que la
force du ciel réside dans ceux que le soleil envoie à la terre. Les rayons de la tête d’Atarga-
tis tendent, au contraire, vers le ciel, montrant ainsi que la force des rayons qui viennent
d’en haut fait naître tout ce que la terre produit.379 Déjà nous savions, par le témoignage

375Voy. la médaille figurée sous le n° 5 de la planche 6. Elle est décrite dans le 5e vol. de Mionnet, p. 302, n° 123.
376Vaillant, Numism. in colon. percuss. 2., 262.
377J’ai le regret d’être obligé de dire que feu notre confrère M. Émeric David n’a pas su éviter cette erreur dans

son savant ouvrage intitulé Jupiter (tome 2., page 437).
378«Nec ipse Jupiter, rex deorum, solis naturam videtur excedere, sed eumdem esse Jovem ac solem claris do-

cetur indiciis ... unde utrumque constat una potestate censendum. Assyrii quoque sub nomine Jovis, quem Dia
Heliopoliten cognominant, maximis ceremoniis celebrant in civitate quæ Heliopolis nuncupatur ...» (Saturnal. 1.,
23.)

379«Deo enim, quem summum maximumque venerantur (Assyrii), Adad nomen dederunt ; ejus nominis in-
terpretatio significat, unus. Hunc ergo ut potentissimum adorant deum; sed subjungunt eidem deam nomine

53



de Strabon380 et de Pline,381 qu’Atargatis, Adargatis ou Adergatis, était un des noms de la
Déesse de Syrie. Déjà aussi Hérodien, parlant d’une divinité locale (τοῦ ἐπιχωρίου θεοῦ),
dont l’oracle avait promis la victoire aux habitants d’Aquiléia, ville de la Pannonie, nous
avait appris que les Aquiléiens donnaient à cette divinité le nom de Bélis, l’identifiaient
avec Apollon et lui rendaient un culte solennel.382 Hésychius, de son côté, dit383 que, chez
les Laconiens, le soleil est adoré sous le nom de Béla. D’autre part, Servius, dans ses savants
commentaires sur l’Énéide de Virgile, affirme que Bel, Hel et Hélios, sont des dénominations
identiques,384 et que, chez les Assyriens, par une raison qui tient à certains dogmes reli-
gieux, Bel, Saturne et le soleil385 sont une seule et même divinité. Plus tard, Damascius386

affirme à son tour que les Phéniciens et les Syriens identifient Saturne, El, Bel et une di-
vinité qu’il nomme Bôlathé.387 Enfin, un mythographe latin anonyme, des derniers temps
du paganisme, nous dit qu’on identifiait Adonis avec le soleil,388 et nous savons qu’Adonis
et Bélus étaient un même dieu. Ces diverses traditions ne contribuent pas peu, avec les
autres témoignages que j’ai produits plus haut, à nous montrer que, sur les quatre faces
de l’autel palmyrénien389 du Musée capitolin, il faut réellement reconnaître, comme j’ai
proposé de le faire, les images du Temps-sans-bornes, de Baal ou Bel et du Soleil réunies à
l’image symbolique de Vénus, dont le nom asiatique Beltis ou Baaltis semble facile à recon-
naître sous la forme Bôlathé, qui en est probablement une altération, ainsi que Belethé et
Belthès. En même temps, nous pouvons, par un passage très-curieux attribué à Ptolémée,
constater le rapport intime qui liait au dogme théologique, fondement de cette associa-
tion de divinités, une croyance astrologique répandue dans l’Orient. Le sens formel de ce
passage est que, chez les Assyriens, les Babyloniens, les Perses, etc. qui vivent sous le tri-
angle notapéliotique et qui adorent Vénus, Saturne, et Mithra, qui est le soleil, les organes
de la génération sont sacrés, à cause des aspects du soleil, de Saturne et de Vénus, qui sont
séminaux.390

Sestini a publié391 une monnaie coloniale d’Héliopolis, qui, très-différente de celle dont
je viens de parler, mérite néanmoins d’en être rapprochée. Au revers du buste de Valérien,
elle représente deux athlètes assis et vus de face ; ils posent chacun sur leur tête une cou-
Adargatin ; omnemque potestatem cunctarum rerum his duobus attribuunt, Solem Terramque intelligentes ; nec
multitudine nominum enuntiantes divisam eorum per omnes species potestatem, sed argumentis quibus ornan-
tur, significantes multiplicem præstantiam duplicis numinis. Ipsa autem argumenta solis rationem loquuntur ;
namque simulacrum Adad insigne cernitur radiis inclinatis, quibus monstratur vim cœli in radiis esse solis, qui
demittuntur in terram. Adargatis simulacrum sursum versum reclinatis radiis insigne est, monstrando radiorum
vi superne missorum enasci quæcunque terra progenerat.» (Macrobe, ubi supra.)

380Geograph. 16., p. 748.
381Hist. nat. 5., 19., 1.
382Βέλιν δὲ καλοῦσι τοῦτον, σέβουσί τε ὑπερφυῶς, Ἀπόλλωνα εἶναι ἐθέλοντες. (Hérodien, Histor. 8., 3 ; ed. Imm.

Bekker.) — Le manuscrit de Venise, au lieu de Βέλιν, porte Βέλεν.
383Sub voc. Βέλα.
384Ad Æneid. 1., 646.
385« ... Apud Assyrios autem Bel dicitur, quadam sacrorum ratione, et Saturnus et sol.» (Ad Æneid. 1., 733.)
386In Vita Isidori, apud Phot. Biblioth. cod. 242, p. 343 ; ed. Imm. Bekker.
387... ὅτι Φοίνικες καὶ Σύροι τὸν Κρόνον Ἦλ καὶ Βὴλ καὶ Βολαθὴν ἐπονομάζουσιν.
388Scriptor. rer. mythic. latini tres ; Mythogr. 3., fab. 11., 17.
389Pl. 1. ci jointe, n°s 1 et 2 ; pl. 2., n°s 1 et 2.
390... καθιεροῦταί τε παρ' αὐτοῖς τὰ γεννητικὰ μόρια, διὰ τὸν τῶν προκειμένων ἀστέρων σχηματισμὸν, ὄντα

σπερματικὸν φύσει. (Ptolémée, Τετράβιβλος σύνταξις μαθηματική, liv. 2., ch. 3., p. 17 édit. de Nuremb. 1535, in-
4°.)

391Descriz. delle med. ant. gr. del mus. Hederv. 3., 82, n° 10 ; pl. 31., fig. 1.

54



ronne et soutiennent l’urne des jeux, ornée de deux palmes. Auprès de l’un est planté un
chêne ; à côté de l’autre s’élève un cyprès. Il est difficile de ne pas supposer que ces arbres
sacrés sont les emblèmes des deux divinités en l’honneur de qui furent institués à Héliopo-
lis les jeux gymniques où nos deux athlètes avaient obtenu les palmes de la victoire ; et ces
divinités étaient, je le présume, Baal ou Jupiter, à qui nous savons que le chêne fut consa-
cré, et Beltis, Atergatis ou Junon, que déjà, plus d’une fois, nous avons vue représentée
sous l’emblème du cyprès pyramidal. Mais rapprochons de cette seconde monnaie colo-
niale d’Héliopolis les médailles impériales frappées à Éphèse, et nous aurons, au revers de
celles-ci, la preuve directe et irrécusable que si, dans l’Asie antérieure, on consacrait le
chêne à Zeus ou Jupiter, on lui consacrait aussi le cyprès. Or, sous la domination des Grecs
et des Romains, le culte de cette divinité ne devait-il pas être la continuation, pour ainsi
dire, du culte de Baal ou Bel, dieu créateur qu’adoraient les Babyloniens, les Assyriens, les
Syriens, les Phéniciens? C’est, en effet, un type composé dans un goût asiatique, qui, sur
deux beaux médaillons de bronze, frappés à Éphèse en l’honneur d’Antonin le Pieux, nous
offre un cyprès pyramidal, placé, comme symbole de vie, auprès de l’image de Jupiter et
au milieu d’édifices dont l’architecture offre un caractère tout particulier. On en jugera
par les dessins que je joins ici de ces deux médaillons.392 Mionnet393 décrit en ces termes le
revers du premier : «ΠΕΙΩΝ · ΕΦΕϹΙΩΝ.394 Jupiter-Pluvius tourné à droite, assis sur un siége
placé sur le sommet du mont Pion ; il verse la pluie de la main droite et tient un foudre
de la gauche ; sur le côté droit du mont, on voit deux habitations à trois étages ; sur le côté
gauche est un autre édifice de même architecture ; au pied du mont, à droite, est un temple
distyle, vu de côté, derrière lequel est un cyprès ; à gauche, un fleuve barbu, couché.» Le
revers du second médaillon395 ne diffère de celui-là que par la suppression des trois édifices
à trois étages et crénelés, que Mionnet indique par ces mots : «habitation à trois étages.»
L’habile numismate, en décrivant ce second médaillon d’Antonin le Pieux,396 commet l’er-
reur de désigner sous le nom de peuplier l’arbre que, avec toute raison, il reconnaît pour un
cyprès sur le premier. Lors même que le témoignage de ces deux monuments monétaires
nous manquerait, nous ne pourrions révoquer en doute l’usage où furent les Éphésiens de
rendre un culte quelconque au cyprès. Artémidore, né à Éphèse, sous le règne même d’An-
tonin le Pieux, comprend expressément cet arbre au nombre des objets dont l’apparition
dans les songes à une signification digne d’être remarquée. Loin de le considérer comme
un présage de mort prochaine, il dit397 que le cyprès, à cause de la hauteur qu’il atteint, est
le signe de la longanimité et de la temporisation.

Nos deux médaillons servent, pour ainsi dire, de commentaire à cette interprétation,
puisqu’ils attribuent le symbole du cyprès à Jupiter, dispensateur suprême de la vie. Ils
nous montrent de plus qu’à Éphèse, comme ailleurs, le Jupiter qu’on adorait était un dieu
tout à la fois solaire et lunaire ; d’une main, il lance le feu céleste, source des feux du soleil ;
de l’autre main, il répand sur la terre des torrents de pluie qui, selon les doctrines com-
munes à tous les peuples de l’antiquité, ont leur source dans la lune. Ces deux attributs

392Pl. 4., n°s 4 et 5.
393Suppl. 6., 141, 142, n° 413.
394Sur le nom ΠΕΙΩΝ, il faut lire les observations très-instructives que notre savant confrère M. Hase avait

communiquées à feu M. Mionnet et que ce dernier s’était empressé de publier (loc. cit. note a) ; elles rectifient
une opinion erronée de Seguin, reproduite par Eckhel lui-même.

395Pl. 4., n° 5.
396Supplém. 6., 142, n° 414.
397Oneirocritic. 2., 25. ; 4., 12. ; ed. Reiff.

55



nous rappellent un passage de Clément d’Alexandrie398 où il est dit que les Mages consi-
dèrent l’eau et le feu perpétuel comme les images de la divinité. C’est aussi pourquoi, au
revers de trois monnaies d’Alexandria-Troas, dont j’aurai bientôt à parler, on voit Apollon
faire une libation sur un trépied allumé. Parfois, il nous apparaît avec l’attribut de la foudre,
et, dans ce cas, sa chevelure est nouée sur son front de manière à figurer une foudre. Tel le
représente un buste placé dans la belle galerie de M. le comte de Pourtalès-Gorgier. Deux
médailles autonomes grecques d’Alexandria-Troas, décrites par Mionnet,399 nous révèlent
la même attribution, à l’aide d’un type qui de plus exprime une idée fort analogue à celle
que nous présentent le revers des trois autres médailles citées de la même ville et le revers
des deux médaillons d’Antonin le Pieux ; ici, au revers de la tête laurée d’Apollon, nous
voyons un cheval paissant, emblème du soleil qui, selon les stoïciens, se nourrit de l’hu-
midité de la terre ; au-dessous du cheval est gravé un foudre. Et puisque la numismatique
d’Éphèse et d’Alexandria-Troas nous permet de constater l’assimilation de Jupiter au So-
leil ou à Apollon, et vice versa, ainsi que le caractère à la fois solaire et lunaire de ces deux
divinités, il ne sera pas inutile de dire ici que, non loin d’Éphèse, selon Strabon,400 était
situé un bois sacré nommé Ortygie et principalement planté de cyprès. Parmi plusieurs
temples, ce bois en renfermait un où l’on voyait, auprès de la statue de Latone portant un
sceptre, un groupe composé de ses deux enfants, Apollon et Artémis, que leur nourrice
tenait par la main. Ajoutons que, dans la ville d’Éphèse, les portes du temple d’Artémis
ou Diane étaient de bois de cyprès.401 Vitruve402 mentionne même une statue de la Diane
d’Éphèse, faite avec du bois de cette espèce.403 Xénophon404 dit pareille chose d’une statue
d’Artémis dont il avait orné le temple érigé par ses soins, à Scillonte, ville d’Élide, située
dans la Triphylie. De son côté, Virgile nous apprend405 que des bois de chênes et de cyprès
étaient consacrés tantôt à Jupiter, tantôt à Diane. Il nous ramène ainsi à la monnaie colo-
niale d’Héliopolis que je viens de citer d’après Sestini, et qui nous a offert un chêne et un
cyprès plantés à côté l’un de l’autre, comme images vivantes de Baal, le Jupiter des Syriens,
et de Beltis, qui se confond avec Artémis ou Diane.

Après ces divers faits, et surtout après le témoignage qui résulte des médailles citées
de Perga,406 quant à l’attribution du cyprès à Artémis, ne doit-on pas s’attendre à trouver
dans les textes, ou sur les monuments figurés, la preuve qu’en Orient, sous la domination
des Grecs et des Romains, cet arbre symbolique fut nominativement consacré à Apollon,
comme il l’était à Artémis ou Diane, au soleil et à la lune? En effet, nous apprenons de

398Admon. ad gentes, p. 43 ; ed. Potter.
399Mionnet, Supplém. 5., 510, n°s 76 et 77.
400Geograph. 14., p. 639 et 640.
401Théophraste, 5., 5. Pline, Hist. nat. 16., 79., 1 et 2. — Sur les portes de bois de cyprès, voyez Sagittaire, De januis,

cap. 23.
4022., 19.
403Il ne peut s’agir ici de la statue qui se voyait dans le temple même d’Éphèse. Celle-ci n’était pas de bois de

cyprès ; mais on varie beaucoup sur la matière qu’on y avait employée. Selon Xénophon (de Cyri expeditione, 5., 3.,
12), cette statue était d’or ; selon Pline (H. N. 16., 79., 1 et 2), la plupart des écrivains s’accordaient à la dire de bois
d’ébène ; mais, ajoute-t-il, Mucien, l’écrivain le plus récent parmi ceux qui ont vu la statue, affirme qu’elle est
de bois de vigne, et nous apprend même le nom du sculpteur qui l’avait faite, Pandémion. Cette statue, poursuit
Pline, n’a jamais été changée, bien que le temple qui la renferme ait été rebâti jusqu’à sept fois.

404Loc. cit.
405Æneid. 3., 678-680.
406Pl. 13., n°s 1 et 2.

56



plusieurs écrivains grecs ou latins407 qu’il existait, dans le célèbre faubourg d’Antioche de
Syrie appelé Daphné, un bois de très-grands cyprès et de lauriers, qui, plantés entre des
rochers et sur un terrain accidenté, entouraient un temple dédié à Apollon, divinité dont
là, comme ailleurs, les Grecs avaient probablement substitué le nom à celui de Baal ou du
dieu solaire adoré par les Syriens sous quelque autre nom. Selon Malala,408 ce serait Mel-
karth, dieu solaire des Tyriens, qui aurait planté les cyprès de Daphné. Là, dit Philostrate,409

la terre, à cause de Cyparisse réputé assyrien, passait même pour produire le germe ou
la semence du cyprès. Couper un des arbres du bois sacré de Daphné, c’était une grave
offense envers Apollon.410 Aussi la plantation s’était-elle conservée jusqu’au temps du bas-
empire, comme le prouvent à la fois le témoignage des historiens contemporains,411 et les
dispositions du code Théodosien412 et du code Justinien413 qui eurent pour but de mettre le
cupressetum de Daphné à l’abri des dévastations que, selon la remarque de M. Avellino,414

on pouvait craindre de la part des néophytes chrétiens.
Les monuments monétaires de la Troade confirment le témoignage des textes ; ils at-

tribuent le cyprès à Apollon, et par là se lient intimement aux représentations figurées
qui déjà, en Syrie et à Perga, nous ont montré le soleil tantôt sous l’emblème d’un des
trois cyprès qui ornent le trône votif de la Déesse de Syrie,415 tantôt sous l’emblème d’un
cyprès surmonté d’un astérisque et placé en regard d’un autre cyprès surmonté du crois-
sant de la lune.416 Déjà Virgile nous avait permis de constater que, dès une haute antiquité,
le culte du cyprès s’était introduit à Troie même, associé au culte de Cérès ou Rhéa,417 di-
vinité primitivement identique avec la Vénus assyrienne. C’est maintenant dans la ville
d’Alexandria-Troas que nous allons trouver le culte du cyprès associé à celui d’Apollon,
de ce dieu dont Lucien avait vu la statue placée à Hiérapolis, dans le temple de la Déesse
de Syrie.418 Au revers des monnaies autonomes coloniales de cette ville, l’image d’Apollon
Sminthius, vêtu de la stole et vu de face, est placée sur un socle, entre un cyprès pyrami-
dal et un trépied allumé. De la main gauche le dieu tient son arc, et de la main droite une
patère, dont il se sert pour faire une libation sur le feu sacré, acte solennel, qui, je le ré-
pète, lui donne le même caractère que nous avons reconnu à Jupiter Pluvius, au revers
des médailles impériales d’Éphèse.419 Je place sous les yeux de l’Académie420 un exemple

407Philostrate, in Vit. Apollon. 1., 16. Libanius, De vita sua, p. 76 et 77 ; in Antiochic. p. 380, 381 ; ed. Morell. Saint
Jean-Chrysostome, Homil. 17., ad popul. Antioch. de statuis evers. Sozomène, Hist. eccl. 5., 19. Procope, Persicor. 2., 11.,
14. Cf. Claudien, De raptu Proserp. 3., 372, 373 ; et les commentaires de Godefroy sur le Code Théodosien (ad libr. 10.,
1., 12). — Ce savant jurisconsulte a soin de faire remarquer que, sur la Table de Peutinger, le bois sacré de Daphné
est indiqué par des cyprès.

408Chronic. p. 204 ; edit. Bonn.
409Loc. cit.
410Libanius, De vita sua, p. 77.
411Procope, Persic. 2., 14.
412Lib. 10., tit. 1., De jure fisci.
413De cupressis ex luco daphnensi vel perseis per Ægyptum non excindendis vel vendendis (lib. 11., tit. 77).
414Mémoire cité, p. 35.
415Pl. 5., n° 1.
416Pl. 14., n°s 1 et 2.
417Ci-dessus, p. 80, 81.
418Ci-dessus, p. 11 et 38.
419Pl. 4., n°s 4 et 5.
420Pl. 13., n° 1. — Cette pièce inédite appartient au cabinet des médailles de la Bibliothèque impériale ; elle n’a

pas été publiée par Mionnet. Celle qu’a décrite (Supplém. 5., 512, n° 90) ce laborieux et très-regrettable numismate
offre au droit, comme toutes les autres monnaies coloniales de la même ville, un vexillum placé derrière la tête

57



inédit du type que je viens de décrire. À quelques variantes près, on retrouve ce type sur
les monnaies impériales coloniales d’Alexandria-Troas. Je joins ici421 les dessins de deux de
ces pièces que je crois inédites aussi. L’une, à l’effigie de Commode,422 nous offre la statue
d’Apollon vu de profil seulement ; le dieu solaire, vêtu d’une longue stole et placé debout
sur un piédestal, est tourné à droite vers un trépied allumé. Comme sur les monnaies auto-
nomes coloniales, il porte son arc de la main gauche, et tient de la main droite une patère
au-dessus du feu sacré. Mais ici, autour du trépied s’enroule un serpent, symbole de vie423 ;
sa tête s’élève au-dessus des flammes de cet autel. Derrière Apollon est planté un cyprès
pyramidal, autre symbole de vie. La seconde monnaie impériale coloniale424 présente, au
revers de la tête de Maxime, le même sujet, avec ces deux seules différences, qu’ici Apollon
porte un carquois attaché derrière l’épaule gauche, et qu’autour du trépied ne s’enroule
pas un serpent. Il sera intéressant pour nous de constater plus loin, par le témoignage d’un
précieux monument d’argent, trouvé dans les Gaules et déposé au musée du Louvre,425

qu’un type analogue à celui qui est gravé au revers des médailles autonomes coloniales
d’Alexandria-Troas fut importé en Occident dès une époque assez rapprochée du temps
où Auguste avait érigé cette ville en colonie romaine.

Apollon, Baal ou le Temps, Adad, Zeus ou Jupiter, Beltis, Mylitta, Astarté, la Déesse de
Syrie, Rhéa ou Cérès, et Artémis ou Diane ne furent sans doute pas les seules divinités, non
plus que le soleil, la lune et les planètes, qui, chez les peuples de l’Asie antérieure, eurent
pour emblème ou pour attribut le cyprès pyramidal. Hermès ou Mercure doit être ajouté
à cette liste déjà si nombreuse. Et ne serait-il pas surprenant que l’arbre qui tient son nom
de Cypris et qui devient l’image symbolique de la déesse au moment même où elle donne
le jour au fils de Mercure, n’eût pas été consacré à un dieu dont la légende est inséparable
de celle de Vénus ; à un dieu qui représente l’énergie mâle d’une divinité primitivement
androgyne, dont Vénus est l’énergie femelle ; à un dieu qui préside, non-seulement à la vie
terrestre, mais à la vie future ou céleste, puisqu’il est revêtu de la haute fonction de psy-
tourrelée de la ville personnifiée. Ce vexillum manque sur la pièce que je publie.

421Ibid. n°s 2 et 3.
422N° 2. On conserve cette pièce au cabinet des médailles de la Bibliothèque impériale. Elle ne paraît pas avoir

été connue de Mionnet ; mais elle a beaucoup d’analogie avec celles qu’il décrit sous le n° 115, aux pages 645 et 646
du tome 2 de sa Description demédailles, et sous le n° 141, dans son Suppl. t. 5., p. 519. Un revers à peu près semblable
à celui de ces deux dernières monnaies se trouve déjà sur les pièces coloniales de la même ville, frappées sous le
règne de Marc Aurèle. (V. Mionnet, Descr. de méd. 2., 644, 645, n° 109.)

423Sur la signification symbolique du serpent, je demande à l’Académie la permission de me référer à ce que j’en
ai dit dans mes Recherches sur Vénus, p. 35 et 36. Ce qu’il importe de remarquer ici, c’est que le reptile qui s’enroule
autour du trépied d’Apollon est le bon serpent, que nous retrouvons sur d’autres monuments qui représentent, soit
ce dieu solaire, soit Esculape, soit Hygie. Il sert ainsi à caractériser ces deux dernières divinités, dont les fonctions
sont de présider à la conservation de la vie et de la santé. Dans la légende d’Apollon, il est opposé au mauvais
serpent, appelé Python, que ce dieu tue à coups de flèches. De même, dans les livres sacrés des Perses, Mithra
combat avec son arc et ses flèches l’ennemi du ciel, Ahriman, qui a revêtu la forme d’une grande couleuvre ; et,
sur les monuments mithriaques d’époque romaine, on voit même le bon serpent attaquer résolument le serpent
d’Ahriman, c’est-à-dire le mauvais serpent. Ajoutons que, selon Damascius (in Vita Isidori, ap. Phot. Bibl. cod. 242, p.
352), l’Esculape qu’on adorait à Béryte n’était ni grec, ni égyptien, mais d’origine phénicienne.

424Pl. 13., n° 3. Cette médaille a été dessinée par M. Muret, lorsqu’elle était en vente à Paris chez un marchand
d’antiquités. Il la croit authentique, mais il ignore quel en est le possesseur actuel. On ne connaissait, avant
l’apparition de cette pièce, aucune monnaie coloniale d’Alexandria-Troas qui, au revers de la tête de Maxime,
offrît le type que nous avons ici sous les yeux. Ce type peut maintenant être rapproché de celui d’une autre pièce
coloniale de la même ville et à l’effigie du même prince, où l’on voit, placée dans un temple, la statue d’Apollon
tenant un arc à la main. (Eckhel, Catalog. Mus. cæs. vindob. 1., 162, n° 17.)

425Pl. 20., n° 5.

58



chopompe ou conducteur des âmes? Déjà un passage de Pausanias, cité plus haut,426 nous
a fait connaître qu’une statue d’Hermès Criophore avait été placée dans un bois sacré de
cyprès, à Carnasius en Messénie. Un autre passage du même auteur427 nous apprend qu’en
Arcadie, au sommet du Cyllène, on voyait les ruines d’un temple dédié à Hermès Cyllénien
et une statue colossale de ce dieu, faite avec du bois de citrus. Or, c’est dans une grotte de
cette montagne célèbre que Maïa avait donné le jour à Hermès ; et Ovide,428 en caractérisant
le Cyllène par l’épithète de cupressifère (cupressifera Cyllene), nous autorise à croire, malgré
le silence de Pausanias sur ce point, que là le temple et la statue d’Hermès avaient aussi
été érigés au milieu d’un bois de cyprès. Les médailles de Lydie que je vais décrire, celles
d’Achaïe429 et un fragment de patère430 dont je parlerai plus loin, achèveront de mettre
hors de doute l’attribution du cyprès à Mercure en Orient comme en Occident. Les dessins
joints ici reproduisent quatre pièces frappées à Mostène de Lydie. La première431 est une
monnaie autonome où l’on voit, au revers de la tête du Dème, une amazone à cheval, la tête
ceinte d’une couronne murale et un bipenne sur l’épaule gauche ; elle s’avance vers un au-
tel allumé et vers un cyprès planté à côté de cet autel. L’intention religieuse d’un tel sujet
est manifeste. Nous retrouvons ce type au revers de plusieurs monnaies impériales de la
même ville, les unes à l’effigie d’Hadrien,432 les autres à l’effigie de Commode,433 de Philippe
père,434 ou de Gallien.435 Je donne ici436 un exemple de celles de ces pièces qui furent frap-
pées en l’honneur d’Hadrien et de Commode. Une quatrième437 représente, au revers de la
tête de Gallien, non-seulement un cyprès, un autel allumé et une amazone à cheval, mais
Hermès ou Mercure, qui, nu et placé à droite de l’arbre sacré, tient d’une main son cadu-
cée, et saisit de l’autre la bride du cheval de l’amazone. Par ce mouvement et par toute son
attitude, il nous indique, clairement que le but de son intervention est de conduire cette
amazone au-delà de l’autel et du cyprès, c’est-à-dire dans un sanctuaire où, sans doute,
on célébrait des mystères fondés ici, comme partout, sur le dogme de la descente et de
l’ascension des âmes. C’est ainsi que, dans l’Odyssée,438 Hermès se présente à Ulysse au mo-
ment où le héros, arrivé dans l’île d’Éa,439 va franchir le seuil du redoutable palais de Circé :
il lui donne, avec la plante appelée moly, le pouvoir d’échapper aux enchantements qui
ont métamorphosé ses compagnons en porcs, en loups, en lions. Déjà, par l’ordre suprême
de Zeus ou Jupiter, Hermès avait rempli auprès d’Ulysse la mission d’un dieu sauveur en
mettant fin à la captivité où le retenait Calypso dans une grotte de l’île d’Ogygie,440 entou-

426Ci-dessus, p. 26, 27.
4278., 17., 1 et 2.
428Fast. 5., 87.
429Pl. 7., n° 3.
430Pl. 18., n° 2.
431Pl. 3., n° 3. Mionnet, Descript. de méd. 4., 89, n° 482.
432Vaillant, Num. græc. Mionnet, Suppl. 7., 393, n°s 350 et 351.
433Mionnet, Descr. de méd. 4., 91, n° 493.
434Sestini, Letter. numism. t. 8., 94.
435Mionnet, Descript. de méd. 4., 92, n° 498 ; Supplém. 7., 394, n° 355.
436Pl. 3., n° 4 ; pl. 4., n° 2.
437Pl. 4., n° 3. Mionnet, Descript. de méd. 4., 92, n° 497.
43810., v. 275 sqq.
439Ou Ææa, île du Pont-Euxin, selon les uns ; île de la Mer tyrrhénienne, selon d’autres. Pline (H. N. 25., 5., 2)

assigne l’Italie pour patrie à Circé.
440Ile de la Mer ionienne.

59



rée d’aunes, de peupliers et de cyprès.441 Or, à mes yeux, cette grotte et surtout le palais
de Circé étaient aussi des sanctuaires consacrés à la célébration des mystères de la Vénus
asiatique ; et si Calypso et Circé se présentent à nous avec le double caractère de grandes
prêtresses et de déesses, si, dans les vers du chantre de l’Odyssée, elles reçoivent même
la qualification de déesses,442 c’est que la haute dignité hiératique dont elles étaient revê-
tues impliquait nécessairement que, de leur vivant, elles avaient obtenu les honneurs de
l’apothéose. Les fonctions de psychopompe attribuées à Hermès et le passage cité443 de
Pausanias sur le rôle qu’il remplissait dans les mystères de la Mère des dieux justifient, ce
me semble, mes diverses interprétations. Dans mon ouvrage sur le culte de Mithra, j’au-
rai prochainement l’occasion de montrer que les amazones jouent un grand rôle parmi les
personnages initiés aux mystères de la Vénus asiatique. Nous les verrons même accomplir,
en présence du cyprès et du palmier femelle, certaines cérémonies propres à ces mystères.
Cette circonstance me donne lieu de supposer que si, au revers d’une monnaie autonome
de Mastaura,444 autre ville de Lydie, nous voyons un cyprès planté à côté d’un autel, sans
être accompagné d’aucune figure, nous pouvons cependant rapporter ce type au culte de
la Vénus asiatique ou à celui de Mercure445 ; car, au revers d’une monnaie impériale de la
même ville, frappée en l’honneur de Tibère et de Livie,446 nous retrouvons une amazone
à cheval ; et, bien que le cyprès ne se montre pas dans la composition de ce type, nous
sommes tout naturellement ramenés aux médailles citées de Mostène, et, par conséquent,
à un culte lydien, où Vénus, le cyprès et les amazones jouaient un rôle particulier.

Ces remarques me portent à penser que si, au revers d’une médaille frappée en l’hon-
neur de Commode à Héraclée de Bithynie et publiée par Sestini,447 on voit, à côté d’un cy-
près pyramidal, Hercule debout, armé d’un arc et d’une massue, ce cyprès n’est ni l’arbre
des Hespérides, comme le veut le numismate italien, bien qu’il le reconnaisse pour un cy-
près, ni « l’arbre consacré au Soleil, et à ce titre l’arbre le plus propre à la construction
du bûcher d’Hercule,» comme le conjecture notre savant confrère M. Raoul-Rochette.448 Je

4415., v. 28 sqq.
442Cet usage était passé en Occident. Tacite (De morib. Germanor. 8.) parle d’une prêtresse nommée Véléda qui,

chez les Germains, au temps de Vespasien, était regardée comme une divinité.
443Ci-dessus, p. 25-27.
444Pembroke, Num. antiq. pars 2., tab. 39. Mionnet, Descript. 4., 83, n° 453.
445Remarquons cependant qu’une monnaie impériale de Mastaura, à l’effigie de Caracalla, offre un revers que

Mionnet (ibid. 85, n° 464) décrit en ces termes : « Apollon nu, le pallium sur l’épaule, debout devant un autel près
duquel est un arbre entouré d’un serpent, et tenant dans la main droite une patère, la gauche sur le flanc ; près
de lui un cippe.» Je n’ai pas vu cette pièce, qui appartenait autrefois à Cousinéry ; mais je suis très-porté à croire
que l’arbre non dénommé par Mionnet est un cyprès. S’il en est ainsi, nous avons là une variante curieuse de la
médaille impériale d’Alexandria-Troas (pl. 13., n° 2), où Apollon est placé debout entre un cyprès et un trépied
allumé, autour duquel s’enroule un serpent. Dès lors, le type de la monnaie autonome de Mastaura que je cite
pourrait tout aussi bien se rapporter au culte d’Apollon qu’à celui de Vénus ou de Mercure. La numismatique
de cette ville prouve que la première de ces trois divinités y était en grande vénération ; car il faut ajouter à la
médaille citée de Caracalla deux monnaies autonomes (Mionnet, Descript. 4., 83, n°s 454 et 455) qui nous offrent
l’image d’Apollon. En même temps, la série des monnaies impériales nous montre (ibid. p. 87, n° 477. Mus. Theup.
2., p. 1336) que les habitants de Mastaura rendaient aussi un culte particulier à Vénus et à Mercure.

446Du Mersan, Descr. des méd. du cab. Allier de Hauteroche, p. 99.
447Letter. num. 6., 42, 43 ; pl. 2., n° 5.
448Mém. de l’Acad. des inscr. nouv. série, t. 17., 2e part. p. 294. — Dans le savant Mémoire que je cite ici, M. Raoul-

Rochette, adoptant sans restriction l’opinion d’Eckhel, semble ne considérer le cyprès que comme l’emblème
d’une seule divinité, le Soleil. Il pense qu’à ce titre le cyprès devait entrer dans la construction du bûcher (pyra)
d’Hercule, et faisait allusion à l’apothéose de ce personnage mythologique. Par-là, il se trouve disposé à recon-
naître cet arbre auprès d’Hercule sur quelques monuments où personne avant lui ne l’avait reconnu. C’est ainsi,

60



pencherais plutôt à croire qu’au lieu d’avoir un sens funéraire, le cyprès est ici, de même
que sur les médailles citées de Mostène, l’image symbolique de la Vénus orientale, de cette
déesse aux mystères de qui Hercule, comme chaque amazone, avait été initié. L’habile ar-
chéologue que je viens de nommer me fournit lui-même, à son insu, deux arguments qui
peuvent justifier ma supposition. D’une part, il soutient avec toute raison449 que l’Hercule à
qui les habitants d’Héraclée rendaient des honneurs divins, était non l’Hercule grec, mais
l’Hercule phénicien. D’autre part, il n’hésite pas à reconnaître450 la tête d’Astarté, la Vénus
phénicienne, sur plusieurs monnaies d’argent, de petit module et de fabrique archaïque,
qui appartiennent à la numismatique de cette ville. Il publie quatre de ces pièces,451 et n’a
pas de peine à établir leur authenticité, longtemps mise en doute. Si, comme je le crois
avec lui, leur type nous offre la tête de la Vénus phénicienne, représentée avec un carac-
tère de physionomie étranger à l’art grec, ne devient-il pas très-probable que les Grecs,
comme plus tard les Romains, à leur exemple, ne se bornant pas à figurer cette divinité,
sur les médailles, d’après un tel type, la représentèrent aussi sous un des emblèmes sym-
boliques qui lui étaient consacrés dans les sanctuaires des Phéniciens? Et le cyprès pyra-
midal n’était-il pas un de ces emblèmes ? Un fait semblable à celui que me paraît présenter
la série des monnaies d’Héraclée ne se reproduit-il pas dans la numismatique de l’île phé-
nicienne d’Aradus et de la ville syrienne de Damascus? Ne nous fournit-elle pas la preuve
que, dans ces deux localités, on représentait la déesse Astarté tantôt sous une forme pure-
ment humaine, tantôt sous le symbole du cyprès pyramidal? Ailleurs, ne trouvons-nous
pas, sur les monuments d’une même contrée, d’une même île, d’une même cité, Vénus et
Diane figurées chacune alternativement sous une forme humaine, sous une forme moitié
humaine, moitié animale, et sous l’emblème d’un cône?

Je ne sais à quelle divinité, à quelle province de l’Asie occidentale rapporter nominati-
vement et avec certitude le monument dont il me reste à parler pour achever la revue de
toutes les antiquités asiatiques qui, à ma connaissance, offrent quelque trace du culte du
cyprès. Le style du monument, le sujet qu’il représente, le costume des personnages que
nous y voyons figurer, le choix et la disposition des symboles ou des accessoires qui les ac-
compagnent, tout nous avertit, au premier abord, que de nouveau nous avons devant les
yeux une de ces compositions religieuses dont la conception appartient à l’Orient et dont
l’exécution décèle les derniers temps de la domination romaine. Celle-ci est gravée en
creux sur une petite plaque de bronze, carrée, que M. Éd. Gerhard acquit à Rome, en 1835,
et qu’il déposa au musée royal de Berlin. Le dessin que j’en donne,452 d’après un calque
dont je suis redevable à ce savant ami, la représente avec les dimensions de l’original.453

Une explication complète du sujet qui en couvre la surface m’entraînerait beaucoup trop
par exemple, qu’au revers de deux monnaies autonomes de Sardes, publiées, l’une par Sestini (Descr. numism. ve-
ter. p. 436, n° 15), l’autre par Hunter (Mus. Hunter. tab. 47, n° 18.), Hercule nu, assis sur un rocher, lui paraît être
appuyé sur un cyprès (loc. cit. p. 210). Je suis obligé de dire qu’ici Hercule s’appuie non sur un arbre, mais sur sa
massue renversée ; il en est de même au revers des médailles impériales de la même ville (voy. Vaillant, Num. gr.
Sestini, Descriz. d’alc. med. gr. del mus. Fontan. t. 1., p. 112, n° 4 ; pl. 3., p. 74, n° 5. Mionnet, Suppl. 7., 421, n° 476),
médailles où Hercule est représenté debout, au lieu d’être assis.

449Mémoire cité, p. 290.
450Ibid. p. 291, 292.
451Ibid. pl. 5., n°s 1-4.
452Pl. 7., n° 6.
453Deux trous carrés, pratiqués, l’un dans le haut, l’autre dans le bas de cette plaque, nous montrent qu’elle

avait dû être fixée sur les parois d’un édifice, ou sur un objet quelconque destiné à un usage religieux.

61



loin. Elle trouvera plus convenablement sa place dans mon travail sur les mystères insti-
tués en Orient, et n’est pas nécessaire pour comprendre le rôle symbolique que jouent ici
les deux cyprès plantés, l’un à droite, l’autre à gauche de la scène principale. Deux serpents
naissent chacun du centre de ces arbres, et s’élancent vers une tête de lion, vue de face et
gravée, dans le haut du tableau,454 entre deux astérisques à six branches, qui me paraissent
tenir ici la place de la planète Vénus considérée sous son double aspect, c’est-à-dire le ma-
tin et le soir. À gauche de l’un des deux astérisques, on voit le buste du Soleil, et, à droite du
second, le buste de la Lune. Ces deux puissants agents de la création et de la reproduction,
ainsi représentés sous une forme humaine, occupent chacun un des angles supérieurs du
monument ; ils se trouvent donc superposés ici à deux cyprès, comme le sont également,
mais sous leur forme d’astres, le soleil et la lune au revers des deux médailles citées de
Perga.455 Une disposition différente, dont toutefois la signification est la même, se fait re-
marquer sur trois bas-reliefs mithriaques, de travail romain, où nous verrons bientôt deux
cyprès plantés tantôt à côté des bustes du Soleil et de la Lune, tantôt entre ces deux bustes.
Mais sur notre plaque de bronze, je le répète, du centre de chacun des deux cyprès naît
un serpent, et cette circonstance achève de caractériser, comme symboles du principe ac-
tif et du principe passif de la vie, ces deux arbres sacrés, l’arbre du soleil et celui de la
lune ; car nous ne pouvons oublier que le serpent est lui-même un symbole de vie.456 Ici
les deux reptiles semblent mordre chacun une des oreilles du mufle de lion. Leur tête est
ainsi liée ou soudée à celle de cet animal solaire, en même temps que leur queue, comme
une racine dans la terre, reste engagée dans le centre de l’arbre où elle puise la vie. De
cette double disposition, il résulte que la tête de lion devient le point culminant d’un en-
cadrement formé par les deux cyprès et par les deux serpents. Ainsi les personnages de la
scène d’initiation gravée au centre de cet encadrement se trouvent placés entre la région
supérieure ou la lumière, et la région inférieure ou les ténèbres ; la première, représentée
ici tout à la fois par le Soleil, la Lune, Phosphore, Hesper, et la tête de lion, animal solaire ;
la seconde, caractérisée dans le bas du tableau par un bélier, un taureau, un poisson et
une oie, tous symboles du principe humide. À la vue de cette tête de lion, pour ainsi dire
mordue de chaque côté par un serpent, on se rappelle involontairement les statues ou les
bas-reliefs que j’ai restitués à Mithra Léontocéphale,457 et un petit bas-relief assyrien où je
me suis cru autorisé à reconnaître l’image de Vénus Léontocéphale.458 Les figures de Mithra
dont j’entends parler représentent ordinairement ce dieu des Perses le corps entouré par
les replis d’un serpent qui, s’élevant graduellement, place sa tête au sommet et sur le de-
vant d’une tête de lion implantée sur les épaules de Mithra au lieu d’une tête humaine.459

D’autrefois le serpent se replie autour du cou de ce dieu, et paraît vouloir mordre le bas de
la tête de lion460 ; ou bien, le serpent est double et alors ses deux têtes viennent se placer,
en regard l’une de l’autre, sur la poitrine de Mithra Léontocéphale.461 D’autrefois encore
deux serpents s’enroulent autour des ailes de cette divinité et s’élancent de là vers sa tête

454Nous retrouverons sur un bas-relief mithriaque romain, dont il sera question plus loin, un mufle de lion, vu
de face, et placé entre le buste du Soleil et le buste de la Lune superposés chacun à un cyprès (voy. ma pl. 15.).

455Pl. 14., n°s 1 et 2.
456Voy. ci-dessus, p. 106, 107, note 5.
457Mém. de l’Acad. des inscript. nouvelle série, t. 15., 2e partie, p. 201-306.
458Ibid. p. 230 et suiv.
459Recherch. sur Mithra, atlas, pl. 70. ; pl. 72., n°s 1 et 2.
460Ibid. pl. 73., n° 1 ; Mém. de l’Acad. des inscript. loc. cit. pl. 1., n° 1.
461Rech. sur Mithra, atlas, pl. 71., n° 3.

62



de lion.462 De son côté, le petit monument assyrien représente Vénus-Mylitta à tête de lion,
tenant un serpent de chaque main.463 C’est toujours, quant aux rapports du serpent avec
le lion et à la signification symbolique de ces deux animaux, la même idée exprimée, on le
voit, par des procédés différents. Un second rapprochement va nous révéler une nouvelle
communauté d’idées, qui donne à la plaque de bronze du musée de Berlin un intérêt tout
particulier dans la question de la signification symbolique du cyprès sur les monuments
figurés que nous a légués l’antiquité asiatique. Nous ne pouvons, en effet, voir ici la vie,
sous le symbole du serpent, sortir du sein d’un cyprès, comme ailleurs, sous le même sym-
bole, elle s’échappe de la ciste sacrée des mystères dionysiaques, sans nous rappeler la
face antérieure du grand bas-relief mithriaque découvert, en 1832, à Heddernheim : là,464

du sein d’un arbre, et sous la forme d’un enfant, sort la vie humaine, de même que, sur une
des faces de l’autel palmyrénien du Musée capitolin,465 l’Amour Criophore naît des flancs
mêmes d’un cyprès. J’expliquerai plus loin comment, dans les sculptures du bas-relief de
Heddernheim, trois arbres de cette dernière espèce servent à caractériser les trois grandes
phases de la vie humaine. Dès à présent, je crois en avoir dit assez pour montrer combien
peu sont fondés les archéologues qui ne veulent voir dans le cyprès qu’une image du so-
leil466 et qu’un emblème funéraire.

1.1.2 Arabie
Hérodote nous apprend que les Arabes avaient reçu des mains des Assyriens le culte de

Vénus-Uranie, et qu’ils la nommaient Alitta467 et Alilat.468 Ce fait important est confirmé,
soit par les nombreuses médailles impériales frappées à Bostra,469 à Esbus470 et à Moca,471

sur lesquelles est gravée l’image de la Vénus asiatique, soit par les inscriptions himyarites,
soit par le témoignage de saint Hilarion, soit enfin par les écrits mêmes de plusieurs Arabes
musulmans et par certains usages, certaines superstitions que l’islamisme n’a pu abolir.

Les inscriptions himyarites dont j’entends parler ont été découvertes, il y a peu d’an-
nées, par M. Arnaud,472 sur le sol de l’Arabie. M. Fulgence Fresnel473 a essayé de les inter-
préter, et croit y trouver la preuve que les anciens habitants de cette contrée adoraient

462Ibid. n° 2.
463Mém. de l’Acad. des inscript. loc. cit. pl. 2., n°s 1 a, 1 b et 1 c ; Recherch. sur Vénus, pl. 17., n°s 1, 1 a et 1 b.
464Annal. des Vereins für nassau. Alterthumsk. t. 1., pl. 1. Recherches sur Mithra, atlas, pl. 110.
465Pl. 1., n° 2.
466C’est donc à tort que feu M. Émeric David (Jupiter, t. 1., Introd. pag. 269. ; p. 107 ; t. 2., p. 436, 437), partant

de l’idée que l’obélisque est l’image des rayons du soleil, considère exclusivement le cyprès comme «un obé-
lisque naturel qui s’emploie souvent, dans les compositions allégoriques, à la place de l’obélisque artificiel. » Il
est à regretter que M. Avellino ait circonscrit la signification symbolique du cyprès au point de donner son plein
assentiment à cette opinion (voy. Mém. cité, p. 29, 30).

467Hérodote, 1., 131. — Selden (De diis syr. syntagm. 2., cap. 2., p. 179) identifie avec l’Alitta d’Hérodote la divinité
qui, dans le Koran (sur. 53., v. 19), suivant les diverses manières de lire le nom, est appelée Allat (Lat), Alleth, ou
Alletto. M. Kopp (ouvrage cité, p. 269) estime que ce passage du Koran a été mieux interprété par Selden que par
aucun autre traducteur.

468Hérodote, 3., 162.
469Mionnet, Descript. de méd. 5., 579-584, n°s 7-10, 14, 29, 35. Sestini, Descr. num. veter. p. 548, n° 1.
470Mionnet, loc. cit. 585, n° 38.
471Id. ibid. 586, n° 40.
472Voy. la relation du voyage de M. Arnaud et les pièces publiées par les soins de M. Jules Mohl dans le Journal

asiatique, 4e série, t. 5., p. 208 et suiv. t. 6., p. 169 et suiv.
473Voy. ses Lettres à M. J. Mohl, ibid. p. 194-237.

63



une divinité du nom d’Athtor ou Othtor. Il n’hésite pas à reconnaître sous ce nom la déesse
que les Sidoniens et les Hébreux appelaient Aschtôreth ; les habitants de Saba, Aschtor ; les
Égyptiens, Ator ou Athor, Athyr ou Athyri ; les Grecs, Astarté. Par-là se trouverait confirmée
l’origine asiatique que, malgré le silence d’Hérodote sur ce point, j’attribue à la déesse
égyptienne en l’assimilant à la Vénus des Assyriens et des Phéniciens. Si l’on remarque
que le nom du pays appelé Aschour et Atour, dans la Bible,474 Assyrie, chez les Grecs et les
Romains, est écrit Ἀτυρία, Aturie, dans quelques manuscrits de Dion Cassius475 ; Athour, ,
dans Massoudi476 ; Athurá, dans les inscriptions en caractères cunéiformes du système per-
sique, qui sont gravées sur les murs de Persépolis,477 ou sur le roc, à Bi-sutoun,478 et enfin As-
sur dans les inscriptions en caractères cunéiformes du système assyrien ou babylonien,479

on sera peut-être même tenté de supposer avec moi que Vénus, chez les Arabes et chez
les Égyptiens, avait reçu un nom ou un surnom qui rappelait l’origine assyrienne de son
culte.480 N’est-ce pas pour la même raison que chez les Grecs on l’appelait Θεὰ ἀσσυρία,481

la Déesse assyrienne ou d’Assyrie, et, plus tard, Θεὰ συρία,482 la Déesse syrienne ou de Syrie?
Mais M. Fresnel,483 après avoir dit que le nom Athtor ou Othtor «ne coïncide exactement
avec aucune racine hébraïque ou arabe,» constate que, par une transformation dont il cite
d’autres exemples, Athtor s’identifie avec l’Aschtôreth (Astarté) des Hébreux et des Phéni-
ciens, sauf l’absence de la terminaison féminine dans le premier de ces noms484 ; et il pro-
pose une étymologie qui rapprocherait Athtor d’une racine arabe qu’on trouve dans le mot

(atar). Je me réserve d’examiner ailleurs, avec toute l’attention que méritent les opi-
nions de ce savant, la valeur de cette étymologie.485 Ce qu’il importe de faire remarquer ici,

474Aschour, dans le texte hébreu ; Atour, dans les versions araméennes.
475In Trajano (68., 14., 26). — Reimar (p. 1141) et Sturz (t. 4., p. 334) substituent Ἀσσυρία à la forme Ἀτυρία ou

Ἀττυρία. Dans Strabon (16., 737), Ἀτουρία ne désigne que le territoire de Ninive.
476Notic. et extr. des Mss. t. 8., p. 159.
477M. le professeur Lassen, Über die Keilinschriften der erst. und zweit. Gattung, p. 46, 48, 52, 92, 99, 175, 176, 178.
478M. le lieutenant-colonel Rawlinson, Journ. of the roy. asiat. Soc. vol. 10., part. 1., p. 1, col. 1, l. 14, 15 ; p. vj, col.

11, l. 7.
479Id. ibid. vol. 14., part. 1., col. 1, l. 5, l. 40. — Aschour et Assur nous révèlent peut-être l’étymologie d’Aschéra,

nom qui, dans la Bible, paraît désigner Vénus.
480Remarquons toutefois que le nom du pays commence par un aleph, tandis que le nom de la déesse a pour

première lettre un ayin.
481Nonnus, Dionysiac. 31., 203.
482Lucien, Opp. t. 9. — Cicéron (De nat. Deor. 3., 23) compte Astarté au nombre des quatre Vénus qu’il trouve dans

les auteurs anciens ; il la déclare syrienne et née à Tyr. — Larcher (Mém. sur Vénus, p. 23), sans citer ses autorités,
dit que Vénus avait à Rome un temple où elle était adorée avec Adonis, « suivant le rite assyrien.»

483Loc. cit. p. 199.
484M. Fresnel (ibid. pag. 200, 237) dit qu’Athtor, la Vénus des Arabes, n’est point une divinité femelle, comme

l’était Aschtôreth ou Astarté, mais qu’elle est une des trois divinités dont le nom, dans les inscriptions himyarites,
«a une forme masculine,» grammaticalement parlant. Cette observation est d’autant plus précieuse à recueillir,
que le nom d’Athtor devient ainsi, avec celui deMithra, un second exemple de l’assimilation d’une divinité mâle ou
androgyne avec la déesse femelle qu’Hérodote (1., 131) appelle Uranie et Mylitta. Par-là se trouve indirectement
confirmée l’interprétation que je donne au passage si controversé, où cet historien identifie Mithra avec ces deux
dernières divinités et avec Alilat ou Alitta (voy. mes Recherches sur Vénus, p. 183-190).

485J’examinerai alors aussi l’étymologie qu’on a proposée du nom d’Hâthôr, demeure ou maison d’Horus, d’après
les signes hiéroglyphiques qui servaient à écrire ce nom sur les monuments antiques de l’Égypte. On peut déjà
pressentir que je ne suis pas disposé à l’adopter, et que je penche plutôt à considérer la forme Hâthôr ou Athyr
comme la transcription égyptienne d’un adjectif qui, dans les idiomes asiatiques, signifiait l’Assyrienne. Une note
que me communique en ce moment M. Adrien de Longpérier, et que je publierai dans mes Recherches sur Vénus,
me prouve que les racines fournies par l’arabe, par l’hébreu et par le dialecte chaldaïque, loin de contrarier ma
supposition, servent puissamment à la justifier. Car, s’il résulte des observations philologiques de ce savant que

64



c’est que le cuivre, comme je l’ai dit plus haut, était le métal consacré à Vénus, et qu’on
a découvert, dans la presqu’île du Sinaï, un grand nombre de stèles égyptiennes, d’ancien
style, qui représentent la déesse Hâthôr486 et mettent sous sa protection particulière les
riches mines de cuivre situées dans cette presqu’île célèbre.487 A ce témoignage il convient
d’ajouter celui de saint Hilarion488 et celui de saint Théodule,489 fils de saint Nil. Nous appre-
nons de ces deux pieux personnages que, de leur temps, c’est-à-dire au 4e et au 5e siècle
de notre ère, les Sarrasins nomades qui vivaient dans les déserts d’Arabie, les Iduméens
ou Ismaëlites, et nommément les habitants de la ville d’Élusa490 et de la presqu’île du Sinaï,
le nom d’Athor ou Hâthôr emporte avec lui, comme je l’ai toujours conjecturé, la double idée ou signification de
taureau et d’Assyrie, je suis amené à faire remarquer que la province de la Grèce ancienne appelée Béotie avait vu
Thèbes, sa capitale, bâtie sous les auspices de la Vénus assyrienne ou phénicienne, symboliquement représentée,
comme dans tout l’Orient, par une vache. Car c’est la déesse elle-même qu’il faut reconnaître dans la vache qui,
ainsi que l’avait annoncé l’oracle, servit de guide à Cadmus lorsqu’il débarqua sur les côtes de la Grèce pour y
fonder une colonie. À côté de ce fait vient se placer le témoignage d’Hésychius. Ce lexicographe (voc. Ἀθύρ ; ed.
Alberti) nous dit que, chez les Égyptiens, Athyr était à la fois le nom d’un mois et le nom d’une vache. Remarquons
cependant que, dans les textes hiéroglyphiques des monuments égyptiens, la vache sacrée, emblème d’Hâthôr,
reçoit (Champollion le jeune, Panth. égypt. expl. de la pl. 23 E) le nom d’Éhé ou Ahé, probablemment emprunté aux
idiomes sémitiques ou araméens, qui lui attribuent la double signification de vie et de serpent (Recherch. sur Vénus,
p. 35, 36). Mais ajoutons que cet emprunt est une nouvelle preuve de l’origine asiatique qu’avaient en Égypte le
culte de Vénus Hâthôr et les symboles de la vache et du taureau.

486Voy. la note ci-après.
487Les gisements du cuivre sont dans la vallée que les Arabes appellent Ouadi-Magarah et à Serbout el-quadim.

Les inscriptions hiéroglyphiques des stèles consacrées dans ces lieux à la déesse Hâthôr fournissent la preuve
que, dès une époque très-reculée, et principalement sous les 4e, 5e, 12e, 18e, 19e et 20e dynasties, ces mines
étaient exploitées par les Égyptiens. Sur les stèles, le nom du pays est écrit Mawek, selon la transcription de M.
le vicomte Emmanuel de Rougé ; Mafek, selon celle de Champollion le jeune, qui reconnaît que ce nom, dans le
groupe , est en même temps celui du métal exploité, le cuivre. Presque tous les proscynèmes trouvés dans
la presqu’île s’adressent à la déesse Hâthôr. Les légendes hiéroglyphiques qui là accompagnent son image lui
donnent le nom de , Dame de Mawek, ce qui implique à la fois l’idée du cuivre et celle du pays, mais
surtout cette dernière. Ici, la déesse est représentée sous une forme humaine ; elle est vêtue à l’égyptienne, et
sa tête est surmontée d’un disque placé entre deux grandes cornes de vache. Quelques-uns de ces monuments
ont été indiqués par les premiers voyageurs européens qui ont visité le mont Sinaï. Burton en a publié plusieurs
dans ses Excerpta hieroglyphica. M. le comte Léon de Laborde a donné de quelques autres, dans son Voyage en
Arabie, des croquis faits un peu à la hâte. Mais M. Lottin de Laval (voyez Revue archéol. septième année, n° du 15
juillet 1850 ; huitième année, n° du 15 mai 1851), a rapporté et déposé au musée du Louvre les empreintes de
toutes les stèles de cette espèce qu’il a moulées sur les lieux mêmes. Enfin, dans le grand et bel ouvrage qui nous
fait connaître les découvertes et les travaux de la commission envoyée en Égypte par S. M. le roi de Prusse, M.
le docteur R. Lepsius vient de publier presque tous ceux de ces monuments qui offrent un intérêt particulier. —
J’extrais la plupart de ces détails d’une note savante qu’a bien voulu me remettre M. de Rougé et que j’insérerai en
entier dans mes Recherches sur Vénus. Elle se termine par l’observation que, dans quelques textes hiéroglyphiques
sacrés,Mawek est pris pour le type de l’Orient, ce qui, par rapport à l’Égypte, semble naturel, eu égard à la position
topographique de la contrée appelée Mawek.

488Saint Jérôme, in Vita S. Hilarionis, § 25 ; cf. in Amos, 5. Cf. Gordien le moine, in S. Placidi martyr. Vita, n. 61. —
Sous le règne de l’empereur Arcadius (395 à 408) le culte de Vénus était encore en grand honneur à Majuma, port
de Gaza, ville peu éloignée du bourg de Thabatha où était né saint Hilarion.

489Voyez un écrit attribué sans preuves suffisantes à saint Nil et intitulé :De cædemonachorum inmonte Sina (capp.
4., 14.). Il a été inséré, par le P. Combefis, dans l’Auctar. novissim. Biblioth. Patrum, et, par les Bollandistes, dans les
Acta Sanctorum, au 14 janvier. Cet écrit et la Vie de saint Hilarion m’ont été indiqués par notre savant confrère
M. Reinaud. — Voyez aussi, dans le recueil des Bollandistes (loc. cit.), un fragment qui a pour titre : De S. Theodulo
presbytero, monacho in monte Sina. — Les renseignements fournis par saint Théodule sont d’autant plus précieux
que ce religieux, enlevé par les Sarrasins nomades, vécut assez longtemps au milieu d’eux pour connaître en
détail les rites qu’ils observaient dans les prières, les sacrifices humains et les sacrifices de chameaux blancs
qu’ils offraient à l’étoile du soir et à l’étoile du matin, c’est-à-dire à Vénus.

490Cette ville, située dans l’Idumée, sur les confins de l’Arabie Pétrée, s’est appelée aussi Elusium et Eolesa.

65



rendaient un culte particulier à l’étoile du soir et à l’étoile du matin, qui, pour ces peuples,
étaient la manifestation de la déesse que nous appelons Vénus.

À leur tour les écrivains arabes musulmans rapportent certaines traditions, malheu-
reusement peu nombreuses et très-succinctes, qui sont relatives à une divinité féminine,
identique avec la Vénus-Allat ou Alitta d’Hérodote, et honorée d’un culte qui, avant l’isla-
misme, paraît avoir été fort répandu dans l’Arabie. Ils la désignent sous les noms d’Allat ou
Ellat et d’el-Samora, dont le sens littéral n’est pas bien connu, et sous celui d’el-Uzza ou el-
Ozza, qui signifie à peu près la Glorieuse. Il y a plus d’une raison de croire qu’elle était adorée
à la Mecque, dans le temple même qui est devenu la mosquée la plus révérée des musul-
mans, et un lieu célèbre par le pèlerinage que, chaque année, ils y font en grande pompe.
Scharistâni, cité par Pococke,491 nous apprend que la déesse avait un temple à San’a ou Sa-
naa, dans le Yémen. Ce temple, qui s’appelait Bayt-Ghomdan, maison ou demeure de Ghomdan,
fut détruit par le khalife Othman. Les Sarrasins surnommaient el-Khabar, la Grande,492 la di-
vinité qu’on y adorait ; et, jusqu’au temps de Mahomet, le culte de cette divinité continua à
être pratiqué parmi eux. Nous en avons la preuve dans la formule d’un anathème qu’était
obligé de prononcer contre la déesse el-Khabar tout Sarrasin qui se convertissait au christia-
nisme.493 De nos jours encore, les Arabes donnent à la planète Jupiter le surnom de Grande
Fortune, et à la planète el-Zahara,494 qui est Vénus, le surnom de Petite Fortune. Ajoutons que
les écrivains orientaux confessent hautement qu’el-Zahara est la planète de l’islam, et nous
comprendrons combien sont restées profondes les racines que le culte assyrien de Vénus
avait jetées dans le sol de l’Arabie.

D’autre part, si le zèle fanatique des sectateurs de Mahomet n’a laissé subsister dans
cette contrée aucun des livres sacrés des Arabes, adorateurs de Vénus, aucun monument
architectonique ou figuré qu’on puisse avec toute certitude rapporter au culte national
de cette antique divinité, les poètes et les historiens orientaux nous fournissent du moins
la preuve qu’avec le culte de Mylitta les Assyriens avaient transmis aux Arabes l’usage de
consacrer à la déesse le palmier et le cyprès. Remarquons d’abord que si le dernier de
ces deux arbres n’est pas indigène en Arabie, comme on l’assure, il y est du moins cultivé
de temps immémorial,495 et joue, dans les poètes nationaux, le même rôle que lui attri-
buent les poètes persans. Les écrivains arabes l’appellent de quatre noms, serv (serb) ou
sarou,496 div-dar ou div-darou497 et arar. Les trois premiers n’appartiennent ni à la langue
arabe, ni à aucun idiome sémitique ou araméen; mais ils se trouvent dans les lexiques per-
sans. Arar est indiqué par le Borhan-katti, et M. Carl Ritter498 paraît disposé à l’identifier
avec le mot abra, qui, en pehlevi, signifie également cyprès. Ne nous étonnons donc point
si Ferdousi, dans le Livre des Rois (Schah-nameh),499 donne le nom persan de Serv, Cyprès, au
roi du Yémen dont les trois filles épousèrent les trois fils de Féridoun, le héros de l’Irân.

491Spec. hist. Arab. p. 120 ; ed. Oxon. 1806.
492Voyez, dans mes Recherches sur Vénus (p. 106, 107), mes observations sur l’identité de ce nom avec celui de

Cabire.
493Voy. Rech. sur Vénus, p. 107.
494Ce nom ou ce surnom emporte avec lui l’idée de splendeur, de lumière éclatante.
495Les voyageurs modernes citent des plantations de cyprès notamment à Ouadi-Bischeh et sur la route d’Aakik

à Thérad (voy. M. Carl Ritter, Die Erdkunde, t. 1., p. 957, 998).
496On écrivait autrefois sarvei.
497Voy. sir William Ouseley, Travels in var. countr. of the East, vol. 1., p. 387 ; et ibid. note 75.
498Die Erdkunde, 11., 569.
499T. 1., p. 121 ; trad. franç. de M. Jules Mohl.

66



Ce nom, rapproché de celui de Sôs, Cyprès, qu’avait reçu un des premiers rois de l’Haïgas-
dan,500 nous révèle, entre les anciens usages de l’Assyrie, de l’Arabie et de l’Arménie, une
communauté qui s’explique tout naturellement par la notion de l’importation du culte de
la Vénus assyrienne dans ces deux dernières contrées. Le témoignage de Firdousi acquiert
quelque poids, lorsque nous voyons d’autres écrivains musulmans attester que le culte des
arbres était anciennement répandu en Arabie et dans le Yémen en particulier. Divers au-
teurs arabes, cités par Pococke,501 disent, en effet, que plusieurs tribus adoraient, sous l’em-
blème d’un arbre, la divinité qu’ils nomment tantôt Allat, tantôt el-Samora, tantôt el-Uzza
ou el-Ozza. Ce dernier nom est même celui que portait un palmier ou un dattier qu’ado-
rait, comme emblème sans doute de la déesse, la tribu de Khozaa.502 Un rocher appelé Allat
ou el-Lat, comme la divinité dont l’image y avait très-probablement été sculptée,503 était
en grande vénération parmi les Béni-Thékif.504 Mahomet, ajoutent les mêmes auteurs, abo-
lit le culte de cette déesse, fit renverser et brûler les arbres et les temples qui lui étaient
consacrés. Selon Firouzabadi,505 un personnage nommé Dhâlem avait, le premier, dans la
tribu des Ghatfan ou Ghafan, consacré un arbre à Allat ou el-Samora, et placé sur cet arbre
une maison ou chapelle qu’il avait appelée boss ; on ne pouvait y entrer sans entendre un
son particulier. Un officier de Mahomet, nommé Chaled, détruisit le petit édifice, fit jeter
l’arbre dans le feu, après qu’il eut été scié, et perça même de son épée la prêtresse d’Allat,
qui remplissait l’air de ses cris de désespoir, à la vue de cet acte de profanation. Une partie
de ce récit rappelle les traditions persanes ou arabes qui nous apprennent que Zoroastre
avait fait construire un palais, ou du moins une grande salle, sur le cyprès planté par lui
à Kaschmer. Tabary, de son côté, rapporte506 que, dans le Yémen, les habitants de Nédjran
conservaient, dans la partie orientale de leur ville, un superbe palmier autour duquel ils
célébraient chaque année une fête solennelle : ils s’y rendaient processionnellement, dit-il,
après l’avoir couvert de riches étoffes et entouré de leurs idoles ; ils déposaient là des of-
frandes, et ils récitaient des prières jusqu’à ce qu’un esprit ou démon leur eût fait entendre
sa voix du milieu de l’arbre. Ils se prosternaient alors devant le palmier, après quoi ils se
retiraient. À la suite de ces détails curieux, qui nous reportent aux monuments figurés des
Assyriens, des Syriens et des Phéniciens, où le palmier est l’emblème de Mylitta et d’Astar-
té, l’historien arabe raconte comment un descendant des apôtres de Jésus-Christ, venu de
Syrie dans le Yémen, abattit le palmier de Nédjran, et se servit de cette circonstance pour

500Ci-dessus, p. 65-71.
501Specim. hist. arab. p. 90 sqq. — Conf. le Discours préliminaire (p. 23.) que Sale a mis en tête de sa traduction

du Koran (édit. de 1795).
502Azraki cité par Burckhardt, Voyage en Arabie, trad. française d’Eyriès, t. 1., ch. 9., p. 220.
503Ce fait mérite d’être rapproché de la découverte des deux figures colossales que M. le lieutenant Burnes a

trouvées sculptées dans le roc, sur le territoire de Bamiyan, dans la contrée la plus sauvage de l’Hindou-khou,
vers la source du Surkhab, un des affluents de l’Oxus. Ces deux énormes colosses, dont il a publié la description
et le dessin dans l’intéressante relation de son voyage (Travels into Bokhara, etc. 2e éd. vol. 2., pag. 159 et suiv. et
pl. pour la pag. 159), sont encore aujourd’hui l’objet de la vénération des habitants du pays, qui leur donnent, à
l’un, le nom de Lat, à l’autre, celui de Munat, probablement le Ménat du Koran (sur. 53., v. 20).

504Burckhardt, loc. cit.— Ce zélé voyageur ajoute ici qu’un grand arbre, nommé zat arouat, était particulièrement
vénéré par les Koreïsch. On peut croire qu’en général le culte des arbres était fort répandu chez les Arabes. Nous
en retrouvons des traces évidentes jusque dans le Koran et dans la légende de Mahomet. (Voyez Pococke, Specim.
hist. Arab. notes, p. 192.)

505Cité par Pococke, Specim. hist. Arab. p. 92, 93.
506Dans un passage de sa Chronique, cité par Sir William Ouseley (Travels, vol. 1., appendix, p. 369-371).

67



convertir au christianisme les habitants. Selon Djennabi,507 ce fut Mahomet lui-même qui
brisa et fit jeter hors de l’édifice une colombe de bois qu’on avait anciennement placée dans
le temple de la Mecque qui depuis s’est appelé la Kaaba. Il est sans doute permis de suppo-
ser que cet oiseau symbolique était de cyprès, bois réputé incorruptible, et qu’il avait été
consacré à la Vénus des Arabes, qui, comme la Vénus des Assyriens, des Phéniciens et de
tous les peuples d’Occident, avait pour emblème ou pour attribut la colombe.

La narration de Firouzabadi, à quelques légères différences près, est confirmée par Za-
karia Cazwini,508 qui écrivait sa Chronique dans le 13e siècle de notre ère. Ce dernier auteur
fait précéder son récit de cette observation, que les Arabes qui primitivement suivaient la
religion d’Abraham, étaient ensuite tombés dans une grande idolâtrie, et adoraient les uns
une pierre,509 les autres un arbre. Nous avons à regretter qu’à l’exemple des écrivains cités
par Pococke, Zakaria ne dise pas si cet arbre était un cyprès ou un palmier. Mais nous de-
vons remarquer, à l’appui des observations qui précèdent, que le cyprès, chez les Arabes,
ne peut avoir porté des noms étrangers, ni servi de nom propre à un roi du Yémen et de
comparaison aux poètes nationaux, pour exprimer les idées de majesté et de beauté, sans
avoir été là, comme chez les Assyriens, le symbole de la déesse qui réunissait au suprême
degré ces deux qualités.

1.1.3 Perse
Le cyprès pyramidal croît spontanément sur le sol de la Perse, du golfe Persique jusqu’à

la mer Caspienne, sans en excepter le Khorassan.510 Les témoignages à cet égard abondent ;
ils sont même unanimes pour établir que là cet arbre atteint les plus grandes dimensions
et forme un des plus beaux ornements de certaines localités. Thomas Herbert,511 qui voya-
geait en Perse dans les années 1627 et 1628, fait une mention particulière des cyprès majes-
tueux qu’il vit dans les forêts, les parcs ou les jardins des environs de Schiraz. Déjà, en 1622,
un autre voyageur, Pietro della Valle,512 avait été frappé de l’incomparable beauté d’un
groupe de cyprès qu’il remarqua sur sa route, à l’est de cette ville. Plus tard, Kæmpfer,513

faisant la description de Schiraz, parle avec admiration des arbres de même espèce514 qui
ornaient les magnifiques jardins dont la ville était entourée. Il compare enfin à de superbes

507Voy. Pococke, ubi supra, p. 100.
508Cité par Sir William Ouseley, ubi supra, p. 371.
509Voy. mes Recherch. sur le culte de Vénus, p. 61, note 4.
510Voy. les nombreuses citations que M. Carl Ritter (Die Erdkunde, 11., 568-574) a réunies pour montrer que le

cyprès pyramidal est indigène dans toute la Perse et, en particulier, dans les forêts du Khorassan ; mais il a soin
d’ajouter (ibid. p. 575) que l’Irân ne fut pas la seule patrie de cet arbre et qu’on le trouvait également indigène
dans l’empire assyrien, dans le pays des Cananéens, sur le Liban et l’Hermon, de même que sur les montagnes
de la Judée. J’ai cité plus haut un passage de Pline qui nous apprend qu’une autre espèce de cyprès (cupressus
horizontalis) croissait spontanément dans l’Élymaïde.

511Some yeares Travels into divers parts of Asia and Afrique (London, 1638), p. 134, 135.
512Viaggi, t. 2., La Persia, parte 2a, lett. 16., de’ 27 di luglio 1622, p. 311 ; Rom. 1658 ; t. 2., p. 449 ; Venetia, 1661.
513Amœnit. exotic. fascic. 2., p. 366, 367.
514«Telluris genio earum (cupressorum) vigori singulariter favente ... Audeo affirmare, nusquam terrarum ex-

tare, vel tantam uno loco cupressorum multitudinem, vel tam alto fastigio, tam læto et concordi elegantia luxu-
riantium.» (Ibid. p. 367.)

68



hallebardiers les cyprès qui bordaient la route royale.515 En 1811, sir William Ouseley,516 tra-
versant le territoire de Schiraz, trouva encore debout, à l’est de la ville, une douzaine de
ces cyprès qui autrefois avaient attiré l’attention de Pietro della Valle. La station où ils se
sont conservés s’appelle Servistân ou Selvistân «le jardin des cyprès,» vraisemblablement
à cause de la quantité d’arbres de cette espèce qui jadis couvraient ce canton.517

Des traditions écrites, des monuments figurés, vont nous apprendre qu’au 6e siècle
avant l’ère chrétienne, l’usage de faire du cyprès un emblème religieux fut porté de la Ba-
bylonie chez les Perses avec le culte de Mithra, comme il l’avait été chez les Arabes avec
le culte d’Alitta, Alilat ou Allat. Nous acquerrons ainsi une preuve nouvelle de l’authenti-
cité des renseignements qui avaient permis à Hérodote, deux siècles plus tard, d’affirmer
que le culte de Mithra, de même que celui d’Alitta, dérivait du culte assyrien de Mylitta ou
Vénus-Uranie.

Le Schah-nameh de Firdousi, le Muntekhab-el-tewarikh ou Schemschir-khani,518 le Schah-
nameh-nasr,519 le Rauzet-el-safa520 de Mirkhond, le Fehrenghi-Djihanguiri, le Borhan-katti, un
écrit de Boundâry ou Bondâry, et les autres ouvrages orientaux ou fragments cités par
Thomas Hyde, d’Herbelot,521 Anquetil du Perron, ou publiés par MM. Jules Mohl et Olshau-
sen,522 et par M. le Dr Vullers,523 s’accordent en effet à nous dire, avec des circonstances plus
ou moins croyables, plus ou moins merveilleuses, que Zoroastre, puissamment secondé par
le roi Gustasp, introduisit dans la Bactriane et dans le pays que nous appelons aujourd’hui
le Khorassan le culte et le pèlerinage du cyprès, en même temps qu’il y établissait le culte
de Mithra. À peine arrivé à la cour de Gustasp, à peine admis à lire devant ce prince le livre
de la loi ou le Zend-Avesta, le disciple des Chaldéens d’Assyrie ou de Babylone planta dans
la ville de Bactres, à côté du palais du roi, un cyprès qui, selon l’auteur du Schah-nameh en
prose,524 acquit en peu de jours de telles dimensions, que dix grandes cordes, dont à la véri-
té on ne nous indique pas la longueur, suffisaient tout juste à embrasser sa circonférence,
et que l’heureux planteur put faire construire une grande salle sur les branches les plus éle-
vées de l’arbre miraculeux. Tawakhol-Beg525 ajoute que les feuilles de ce cyprès donnaient
de l’intelligence ou de l’esprit à ceux qui en mangeaient. Les traditions qui se rapportent
à un second cyprès, également planté par Zoroastre, sont plus détaillées. Ici je laisserai
parler Anquetil, qui les avait recueillies avec soin, sans se douter pourtant que le culte du
cyprès eût originairement été institué, avec le culte de Mylitta, par les Chaldéens ou les As-

515«Tot desuper intuemur cupressorum densas series (in via regia), cum ad viæ latera, tum per viridariorum
margines consitas, quæ velut hastatas satellitum copias, et nescio qualem ineffabilis magnificentiæ speciem ima-
ginationis nostræ objiciunt ; adspectu, quo nullum elegantiorem, collatis in unum studiis, ars et natura possint
efficere.» (Ibid.)

516Travels, vol. 2., p. 74, 90-94.
517Plus à l’est de Schiraz, à Fassa ou Passa, le voyageur anglais remarqua aussi de beaux cyprès (loc. cit.).
518Écrit en persan, au 17e siècle de notre ère, par Tawakkol-Beg.
519Ouvrage anonyme et composé, par quelque destour ou prêtre parse, d’après le Schah-nameh de Firdousi.
520On prononce : assafa ou essafa.
521Cf. Golius, in Alfergan. p. 231. Elmacin, Histor. Saracen. livr. 2., p. 186, 191 et suiv. de la trad. lat. d’Erpénius ; p.

160 de la trad. franç de Vatier.
522Fragm. relatifs à la relig. de Zoroastre, extr. des mss. persans de la Biblioth. du roi. Paris, 1829, in-8° (textes sans

traduction).
523Fragm. über die Relig. des Zoroaster (Bonn, 1831, in-8°), p. 70 et suiv.
524Schah-nameh-nasr, cité par Th. Hyde, Relig. veter. Pers. p. 324 ; edit. 2a. Anquetil du Perron, Zend-Avesta (Vie de

Zoroastre), t. 1., 2e partie, p. 33.
525Dans son Muntekhab-el-tewarikh, cité par Anquetil, ubi supra, note 2.

69



syriens ; sans se douter non plus que cet arbre mystique jouât un rôle quelconque dans les
monuments figurés mithriaques. « Il y avait, dit-il,526 dans Kaschmer (ou Kischmer), village
du Khorassan,527 un atesch-gah528 célèbre. Près de la porte de ce temple, Zoroastre planta
un cyprès, et grava sur l’écorce du tronc de cet arbre, que Gustasp avait embrassé sa Loi.529

Après plusieurs années, ce cyprès étant devenu grand, épais et garni de branches, on bâtit
dessus un palais qui avait quarante coudées de haut et en carré. Il renfermait deux salles,
dont le toit était d’or, le plancher d’argent, les murs d’ambre et ornés de pierres précieuses.
On y forma (sic) les portraits de Djemschid et de Féridoun. Gustasp se retira dans ce palais,
pour de là s’élever au ciel lorsque son heure serait venue. Ce prince, continue Anquetil,530

dépêcha des courriers aux extrémités de son empire, et écrivit aux gouverneurs de venir
à pied visiter le cyprès, écouter Zoroastre, et d’abandonner le culte des idoles du Touran
et de Tchin. Boundâri ajoute qu’on lui obéit moitié de gré, moitié de force ; et ce fut ce zèle
ardent qui occasionna en partie les guerres sanglantes que Gustasp eut à soutenir.» An-
quetil termine en disant, dans une note,531 que, selon le Fehrenghi-Djihanguiri,532 Zoroastre
planta deux branches de cyprès qu’il avait apportées du ciel, l’une à Kaschmer,533 village
du canton de Tarschiz,534 dans le Khorassan ; l’autre à Féroumad,535 qui était un des villages
du canton de Tous, dépendant aussi du Khorassan. Cette dernière tradition avait déjà été
puisée à la même source par le Dr Thomas Hyde,536 qui n’a pas oublié, comme l’a fait An-
quetil, d’ajouter que, suivant le Fehrenghi-Djihanguiri, les deux cyprès furent plantés sous
une étoile heureuse.537 Le savant Anglais cite un passage de Scharistâni,538 où nous lisons
que Dieu, après avoir placé l’esprit ou l’âme de Zoroastre dans un arbre qui croît sur les
montagnes les plus élevées, planta cet arbre dans l’Aderbaïdjân, sur le mont Asmuîdacher.
Hyde n’hésite pas à dire qu’il s’agit ici du cyprès.539

Firdousi, dans son Schah-nameh ou Livre des rois,540 ajoute, au sujet du cyprès de Kisch-
mer, quelques détails qui ont été négligés par les écrivains que je viens de citer, et qui
méritent d’être rapportés. C’est ainsi que, selon le poète, le temple du feu, devant lequel
Zoroastre planta cet arbre, s’appelait Mihr-Berzin, dénomination qui, pour nous, a le pré-

526Ouvrage cité, t. 1., 2e partie, p. 46 et 47. — Ce passage d’Anquetil du Perron est tiré d’une histoire inédite des
sulthans Seldjoukydes, par Emad-eldyn, intitulée : (c’est-à-dire, La crême du secours et le choix du
temps), et abrégée par l’iman Alfath, fils d’Ali-el-Boundâry d’Ispahan, qui écrivait vers l’an 1230 de notre ère. La
Bibliothèque impériale de Paris possède un exemplaire de cet abrégé (manuscr. arab. ancien fonds, n° 767 A).

527Ce village était situé dans le canton de Nischapour ; son nom s’écrit ou se prononce tantôt Kaschmer, tantôt
Kischmer, tantôt même Kaschmir.

528Autel du feu ou pyrée.
529Ce dernier fait, dans la traduction que nous donne Thomas Hyde (Hist. relig. veter. Persar. p. 321 ; edit. Oxon.

1760) d’un passage emprunté a un auteur musulman, est rapporté en ces termes : « in cujus trunco scripsit (Zo-
roaster), quod Guschtasp acceptaverat Dei Religionem, quod testaretur ista cupressus.»

530Ouvrage cité, t. 1., 2e partie, p. 47.
531Ibid. p. 46 et 47, note 2. Mém. de l’Acad. roy. des inscriptions, t. 37., p. 728.
532Composé, en 1605, par Djémal-eldyn-Hussein-Andjou.
533Kischmer dans le Schah-nameh de Firdousi et ailleurs. Le Borhan-katti et un autre dictionnaire, intitulé : Les

Sept mers, donnent à ce village, comme le Fehrenghi-Djihanguiri, le nom de Kaschmer.
534M. Kleuker écrit ce nom Tarschitz ; M. Vullers, Terschis ; M. Carl Ritter, Turschiz.
535Hyde (ouvrage cité, p. 332) fait observer que ce lieu est aussi désigné sous les noms de Pharouyad et de Pherdid.
536Ibid. p. 332.
537M. le Dr. Vullers (Fragm. über die Relig. des Zoroaster, p. 113, 114, note 20) a publié le texte du Borhan-katti relatif

à ces deux cyprès.
538Hyde, ouvrage cité, p. 300.
539Ibid. p. 332.
540Pag. 1067 et 1068 ; éd. de Calcutta ; trad. franç. de M. Jules Mohl, partie inédite.

70



cieux avantage de montrer le culte du cyprès aussi intimement lié, chez les Perses, au culte
de Mithra, qu’il l’était, chez les Assyriens et les Phéniciens, au culte de Mylitta ou d’Astar-
té. L’expression dont se sert Firdousi, en parlant du palais que fit construire le prophète,
est assez vague pour qu’il soit possible de comprendre que ce palais fut édifié, non sur
les branches du cyprès, mais bien autour de l’arbre. Diverses variantes, recueillies par M.
Mohl, qui a eu la complaisance de me les communiquer, présentent ce dernier sens. On
lit ensuite, dans le Schah-nameh, que Zoroastre fit peindre, sur les murs du palais, Gustasp
en adoration devant le soleil et la lune, Féridoun armé de sa massue à tête de taureau, et
les portraits de tous les autres rois de Perse. Quand l’édifice fut achevé, Gustasp envoya
dans toutes les parties de son empire un message conçu en ces termes : «Qu’y a-t-il de
comparable dans le monde au cyprès de Kischmer? Dieu me l’a envoyé du ciel, et m’a dit
que de là j’irais dans le ciel. Écoutez maintenant, vous tous, mon conseil : rendez-vous
à pied auprès du cyprès de Kischmer ; suivez tous la voie de Zoroastre et tournez le dos
aux idoles de la Chine. Au nom du pouvoir et de la gloire des Iraniens, je vous ordonne
de vous ceindre tous du kosti, d’abandonner les coutumes de vos pères et de vous réunir
sous l’ombre de ce cyprès. Venez au temple du Feu, d’après l’ordre du prophète véridique.»
«Tous ceux qui portaient des diadèmes, reprend Firdousi,541 se rendirent, sur l’ordre du roi,
auprès du cyprès de Kischmer ; par leur présence, le temple devint semblable au paradis,
et Zoroastre y enchaîna les divs. Donne à ce cyprès l’épithète de paradisiaque, si tu ne sais
pas pourquoi il se nomme le cyprès de Kischmer. Pourquoi ne l’appellerais-tu pas un rejeton
du paradis? Dans ce monde voit-on s’élever un cyprès comme celui de Kischmer542 ?» Plus
loin, le poète raconte543 qu’au bout de huit années d’un second séjour à la cour de Gustasp,
Zoroastre, voyant que le pèlerinage du cyprès s’était ralenti, conseilla au roi de secouer le
joug du Touran. Son but probablement était d’essayer de ranimer le zèle de ses sectateurs
par une guerre de religion.

Le Dabistân544 décrit, d’après le code de Mâhâbâd, les différentes régions dont se com-
pose le paradis. Les minéraux appartiennent à la première ; les végétaux, à la seconde.
Celle-ci renferme deux arbres : le platane et le cyprès. L’auteur du Dabistân545 ne fait men-
tion que d’une seule branche de cyprès qui, selon les livres des Behdinians, aurait été rap-
portée du paradis546 par Zoroastre et serait devenue un arbre, après avoir été plantée de
ses mains devant l’atesch-gah ou pyrée de Kischmer ; mais le même ouvrage nous apprend
que,547 selon quelques Yezdénians, Zoroastre avait imploré en faveur de ce rejeton la pro-
tection particulière d’Azerwan (l’ized du feu), surveillant supérieur de tous les arbres de
l’espèce du cyprès. On voit ici comment l’idée du feu, exprimée à la fois par un pyrée et par

541Fragm. relatifs à la relig. de Zoroastre, texte persan de la vie de Gustasp, p. 20. Fragm. über die Relig. des Zoroaster,
trad. allem. de M. le Dr. Vullers, p. 72.

542Hamdallah Kazwini rapporte, au sujet du cyprès de Kaschmer, quelques particularités qui s’écartent de celles
que présente le récit de Firdousi. (Voy. Sir William Ouseley, Travels, vol. 1., p. 388 et 389.)

543Schah-nameh, 3e djeld, cité par Anquetil du Perron (Vie de Zoroastre, dans le Zend-Avesta, t. 1., 2e partie, p. 54).
544The Dabistan or School of manners, translated from the original Persian by David Sea and Antony Troyer, vol.

1., p. 150 (Paris, 1843, 3 volumes in-8°).
545Ibid. p. 309.
546Cette tradition, qui, comme le passage ci-dessus de Firdousi, place dans le paradis céleste le cyprès, symbole

de vie, a probablement sa source dans les témoignages bibliques relatifs à l’arbre de vie, à l’arbre du bien et du mal,
que le Seigneur avait mis au milieu du paradis où vivaient Adam et Ève. Ce rapprochement ne pouvait échapper
à la pénétration de M. Carl Ritter (Die Erdkunde, 11., 571). Il faut y ajouter celui que suggère l’arbre merveilleux
placé par Mahomet dans le paradis du Koran.

547The Dabistan or School of manners, p. 309.

71



le génie qui préside à cet élément, se rattache à la signification symbolique de l’arbre dont
on avait fait l’emblème ou l’attribut des divinités génératrices, et dont la forme pyramidale
rappelle la forme de la flamme, qui s’élance de la terre vers les cieux.548 L’auteur anonyme
du Desâtir,549 s’il est permis de citer une pareille composition, renchérit sur cette alliance
d’idées : parmi les nombreux emprunts qu’il fait au Dabistân, sans indiquer la source où il
puise, nous retrouvons la tradition qui caractérise la région des végétaux par le platane
et le cyprès ; mais il ajoute au nom d’Azerwan celui de Nouzerwan (l’ized de la lumière), qui
aurait été le second gardien de ces deux arbres.

Le docteur Hyde550 n’a pas omis de rapporter, d’après le Fehrenghi-Djihanguiri, que, par
l’ordre de Motawakkel, dixième khalife abbasside, le cyprès qu’avait planté Zoroastre à
Kaschmer (Kischmer), dans le Khorassan,551 fut coupé et transporté à Baghdâd, malgré les
instances et les offres considérables d’argent552 que firent en corps les mages ou destours
pour obtenir la révocation des ordres du khalife. Ces faits sont racontés fort au long dans
un chapitre du Dabistân,553 et dans un article du Borhan-katti, cité par Anquetil du Perron,554

par Sir William Ouseley555 et par M. le docteur Vullers.556 Ils s’y trouvent accompagnés de
quelques détails qui nous apprennent de plus que, lorsque la volonté de Motawakkel fut
connue à Kischmer, la population du canton et celle de tout le Khorassan se rassemblèrent
au pied du cyprès sacré, suppliant, avec des lamentations et des larmes, le gouverneur
arabe557 d’épargner cet objet de leur vénération. Le refus de ce gouverneur fut suivi d’une
scène de désolation générale, et l’arbre, en tombant sous les coups redoublés de la hache
des Arabes, causa d’immenses dégâts aux bâtiments et aux fontaines du voisinage. Une
grande catastrophe devait marquer la chute de ce cyprès sacré et empêcher qu’il ne fût
mis en la possession du khalife qui l’avait fait abattre. Le convoi qui transportait à Bagh-
dâd le tronc et les dépouilles de cet arbre était parvenu, le 12 décembre 861, à une journée
du palais appelé Djafari ou Djafariah,558 lorsqu’on apprit que, pendant la nuit et à la suite
d’une débauche, Motawakkel avait été assassiné dans cette résidence par les chefs de la
garde turque.559 Selon le Dabistân, les Yezdénians prétendaient que le gardien céleste des

548Je me félicite de me trouver également d’accord sur ce point avec M. Carl Ritter ; et je ne puis résister au
plaisir de rapporter textuellement ici les judicieuses remarques que lui suggèrent, en termes élégants, les divers
faits qui, chez les Perses, se rattachent au culte du cyprès : « Kann man sich wundern, dit-il (ubi supra), wenn
die Cypresse, ein Paradiesbaum, durch ihren pyramidalen Wuchs, wie die Flamme, majestätisch in hohen Lüften
steigend, an die Pforte des heiligsten Feuertempels gepflanzt, mit der von Zoroaster eingegrabenen Schrift des
Gesetzes, durch ganz Iran die Begleiterin jedes Heiligthums, jedes Ateschghas, jedes Paradeisos, jeder Königsre-
sidenz der Diener Ormuzds wurde?»

549P. 9, § 57.
550Hist. relig. veter. Pers. p. 332.
551C’est à tort qu’Anquetil du Perron (ubi supra) reproche à Th. Hyde d’avoir confondu ici Kaschmer avec Kache-

mîr.
552On porte la somme à cinquante mille dinars, environ six cent mille francs.
553The Dabistan, etc. vol. 1., p. 306 et 308.
554Mém. de l’Acad. royale des inscript. t. 37., p. 728-730.
555Travels, vol. 1., p. 387 et 388.
556Loc. cit.
557Il s’appelait Taher, fils d’Abdallah.
558M. le Dr. Vullers (Fragmente, p. 114, note) dit que ce palais était ainsi nommé parce qu’il avait été bâti par le

khalife Motawakkel, qui s’appelait aussi Djafar. Selon le Borhan-katti, cet édifice était situé dans l’Irak arabique,
sur la rive occidentale du Tigre, à Samira ou Samrah, ville dont le nom, ajoute le savant orientaliste allemand,
s’écrit de plusieurs manières. Il renvoie ici à d’Herbelot (Bibloth. orient. art. Sermenrai) et à Abou’lféda (Annal.
moslem. 2., 204, 207, 220).

559Sur cet assassinat, voyez Abou’lféda, Annal. moslem. 2., p. 204. — D’après la version rapportée par Anquetil

72



cyprès était apparu à un docteur nommé Hakim Mirza, pour lui annoncer d’avance qu’il
avait ordonné que l’on mît à mort Motawakkel, coupable du crime d’avoir fait abattre le
cyprès de Kischmer. Le compilateur persan, voulant nous donner une idée des dimensions
gigantesques qu’avait atteintes cet antique cyprès, porte à la somme exorbitante de cinq
cent mille dinars560 le montant des frais occasionnés par le transport du tronc seul, et ra-
conte que les branches formèrent la charge de treize cents chameaux. Quelques écrivains,
ajoute-t-il, disent que le tronc n’avait pas moins de trente-trois coudées et trois quarts
de circonférence.561 Le Fehrenghi-Djihanguiri prétend que dix mille bœufs pouvaient se re-
poser à l’ombre de ce cyprès. Le Borhan-katti, moins porté ici à l’exagération, réduit ce
nombre à deux mille. Mais les deux dictionnaires s’accordent à dire avec assurance que
la chute de l’arbre ébranla tellement la terre, que les canaux et les bâtiments voisins en
furent très-endommagés. Selon le Fehrenghi-Djihanguiri et le Dabistân, quatorze cent cin-
quante ans s’étaient écoulés depuis le jour où il avait été planté jusqu’à l’année 232 de
l’hégire.562 Cette dernière date, qui correspond à l’an 846-847 de notre ère, ferait ainsi re-
monter la plantation du cyprès de Zoroastre jusqu’en l’année 604 ou 590 avant J. C. si le
nombre 1450 doit s’entendre d’années solaires, et seulement à l’an 562 ou 548, s’il s’agit
d’années lunaires.563 Quelle que soit la date qu’il convienne d’adopter, nous pouvons tenir
pour certain que, si le culte du cyprès n’avait pas déjà été introduit dans ce pays au temps
de Djemschid564 ou de Féridoun, comme le donne à entendre Firdousi, il y fut institué au
plus tard vers le milieu du 6e siècle avant J. C. par Zoroastre, l’élève des Chaldéens d’Assyrie.
Ce fait mérite d’autant plus d’attirer notre attention que, avec le culte du cyprès, l’auteur
du Zend-Avesta apportait en Perse, je le répète, le culte de Mithra, divinité androgyne, pri-
mitivement identique avec la Vénus babylonienne ou assyrienne, dont nous avons vu que
le cyprès, dès une époque très-reculée, fut un des symboles ou un des attributs caractéris-
tiques.

Remarquons aussi que Zoroastre, en plantant un cyprès à côté du pyrée de Kischmer,
ne faisait qu’imiter un usage dont nous avons trouvé des exemples analogues, soit sur des
médailles asiatiques qui reproduisent des types propres à la religion des Assyriens, des Sy-
riens ou des Phéniciens, soit dans un récit emprunté aux traditions religieuses des Troyens
ou des Phrygiens. D’autres exemples, comme nous le verrons plus loin, se rencontrent sur
des médailles frappées en Occident, ou dans la description qui nous reste de plusieurs édi-
(ubi supra, p. 729), le khalife aurait été coupé en morceaux par ses esclaves.

560C’est aussi la somme qu’indiquent le Fehrenghi-Djihanguiri et le Borhan-katti. Le dinar est une monnaie de
compte, par laquelle on entend ordinairement la valeur du sequin de Venise ou de Hongrie, c’est-à-dire un peu
moins de douze francs. Quelquefois cependant on prend le dinar pour l’équivalent de treize francs.

561Ces dimensions, sans doute, sont fort exagérées. Cependant il semble avoir été donné à la famille des cyprès
de produire des espèces capables d’atteindre de grandes proportions. Ainsi, par exemple, feu M. Dupratz attestait
avoir vu, près de la Nouvelle-Orléans, un pied de cyprès de la Louisiane (cupressus disticha. Linn.) qui avait douze
brasses de circonférence et une hauteur extraordinaire. (Cubières, Mém. sur le cyprès de la Louisiane, lu à l’Institut
le 24 avril 1809, p. 5.) Il n’en précise pas la hauteur, mais on sait que, dans les états de la Delaware et du Maryland,
il n’est pas rare de rencontrer des pieds de cyprès distique qui ont vingt-sept à trente mètres de haut. En Orient,
le cyprès pyramidal atteint presque cette dernière dimension.

562«Le Borhan-katti ne marque pas la date, dit Anquetil (loc. cit. p. 729) ; et, si le calcul du Fehrenghi-Djihanguiri
est juste, il faut que l’on n’ait transporté le cyprès de Kaschemer à Sermen-rai que treize à quatorze ans après
l’avoir abattu.»

563Zend-Avesta, t. 1., 2e partie (Vie de Zoroastre), p. 61.
564L’époque de l’arrivée de Djemschid en Perse est fort incertaine. Langlès la fixait au 8e siècle avant J. C. Saint-

Martin la reculait jusqu’au 15e.

73



fices religieux de la Grèce.
Remarquons enfin que l’auteur du Schah-nameh, qui partout se montre très-initié à la

connaissance des anciens usages religieux ou civils de la Perse, dit que Féridoun planta des
cyprès et des roses à la place des herbes sauvages565 ; il compare fréquemment au cyprès,
au soleil, à la lune, les princes et princesses des premières dynasties persiques ; il emploie
même, avec intention sans doute, certaines images qui font une allusion plus ou moins di-
recte à quelque tradition antique ou à quelque ancien monument de l’art. C’est ainsi, par
exemple, qu’il nous représente, dans la salle du trône, le roi d’Irân, Féridoun, tantôt placé
comme un grand cyprès, au-dessus duquel brille la lune, entre ses deux épouses, Schehri-
naz «à la taille de cyprès» et Arnewaz « à la face de lune566 ; » tantôt entouré de ses trois
fils « à stature de cyprès567 » et de ses trois belles-filles,568 de même que le soleil est entou-
ré des six planètes. Poursuivant le récit de la vie et des actions de son héros, Firdousi569

raconte que, dans un acte de violent désespoir, Féridoun, qui venait de recevoir la nou-
velle de la mort de son troisième fils, Iredj, roi d’Irân, mit le feu au palais et au jardin ou
parc de ce prince, et brûla notamment « les hauts cyprès» plantés dans la partie du jardin
où se célébrait la fête des rois. Ces plantations de cyprès dans de tels lieux, pour le dire en
passant, semblent être un nouvel emprunt fait par les Perses aux Assyriens, car plusieurs
bas-reliefs du palais de Khorsabad représentent une chasse royale dans un parc ou jardin
planté de beaux cyprès.570 Précédemment571 le poète avait appelé «cyprès argenté» la fille
de Djemschid, qu’il nomme peu après Arnewaz «à la face de lune.» Plus loin,572 Zal, dans
un entretien avec son amante Roudabèh «au visage de lune,» l’interpelle en ces termes :
«Ô cyprès au sein argenté et parfumé de musc573 ! ... » Par-là Firdousi nous permet de croire
que, puisque le cyprès de la lune était d’argent, le cyprès du soleil devait être d’or. Cette
remarque, rapprochée de la tradition persane qui nous a appris qu’à Bactres le palais éle-
vé auprès du cyprès de Zoroastre avait une toiture d’or et un plancher d’argent, ne nous
montre-t-elle pas que ces deux métaux étaient tout aussi bien consacrés à Mithra qu’à My-
litta, à Apollon et à toutes les divinités créatrices qui, primitivement androgynes, avaient
pour manifestation, dans l’ordre de la création du monde, le soleil et la lune, agents du

565Le Livre des rois, traduct. franç. de M. J. Mohl, t. 1., p. 119. — Au début de ce poème (ibid. p. 9), Firdousi, dans
un beau passage, compare la parole à un arbre dont la cime touche aux cieux et dont les racines ne sont pas
accessibles à l’homme. La pensée qu’exprime ici le poète persan nous rappelle un vers des Oracles attribués à
Zoroastre, dont le sens est que l’arbre de la vérité n’appartient pas à la terre :

Οὐ γὰρ ἀληθείης φυτὸν ἐνὶ χθονί.
(Oracula Zoroastr. 10., 282 ; ed. Stanley.)

566Le Livre des rois, p. 103 ; cf. p. 73, 77, 79.
567Jésus, fils de Sirach (Ecclesiastic. 50., 11-14), emploie une image analogue dans le portrait qu’il fait du grand

prêtre Simon et de ses frères.
568Le Livre des rois, p. 119 et 137.
569Ibid. p. 163.
570Monum. de Ninive, pl. 108., 109., 111-113.
571Le Livre des rois, p. 75.
572Ibid. p. 269.
573Après Firdousi, plusieurs autres poètes orientaux continuent à faire l’éloge de la beauté en prenant le cyprès

pyramidal pour terme de comparaison : la tête d’une belle femme est comparée à la lune, et sa taille à un cyprès ;
son amant l’interpelle ou la supplie en ui disant : « Ô mon Cyprès, ô ma lune! » (Voy. les fragments de poésie per-
sane cités et traduits par M. le baron de Hammer-Purgstall dans l’intéressant recueil intitulé : Schöne Redekünste
Persiens). Il n’est pas jusqu’aux historiens persans ou arabes qui ne comparent au cyprès la taille de leurs héros.
Mirkhond nous en fournit un exemple dans sonHistoire des Seldjoukydes (p. 133 de la traduction allemande publiée
à Giessen, en 1837, par M. le Dr. Vullers).

74



pouvoir générateur actif et du pouvoir générateur passif? Le palais d’or et d’argent éri-
gé auprès du cyprès, image symbolique de Mithra, comme d’Apollon,574 le cyprès d’or du
soleil et le cyprès d’argent de la lune ne nous ramènent-ils pas ainsi à un antique usage
qui, de l’Asie occidentale, était passé chez les Grecs, et sur lequel, dans une autre occasion,
j’ai appelé l’attention des savants,575 l’usage d’ériger aux divinités génératrices des statues
composées d’or et d’argent, ou d’or et d’ivoire?

Le temps, qui ne respecte rien, les tremblements de terre et le fanatisme aveugle des
musulmans, qui ont couvert de ruines le sol de la Perse, semblent avoir cependant lais-
sé subsister une partie des antiques sculptures de Persépolis pour servir de confirmation
au double témoignage que, dans la question de l’importation en Perse du culte du cyprès,
nous fournissent les traditions conservées par les écrivains musulmans que j’ai cités, et les
monuments mithriaques, d’époque romaine, dont il sera question tout à l’heure. Au milieu
des groupes de l’imposante panégyrie qui décore le grand escalier de l’édifice impropre-
ment appelé Tchéhelminar, les quarante colonnes, on voit plusieurs cyprès,576 dont la présence
justifie Firdousi d’avoir placé des cyprès dans la partie des jardins du palais d’Iredj où se
célébrait la fête des rois577 ; car les archéologues et les voyageurs s’accordent à reconnaître
que, sur les faces des quatre rampes du grand escalier de Tchéhelminar, on avait voulu re-
présenter la fête du neu-rouz ou nouvel an, instituée tout à la fois en l’honneur d’Ormuzd
et de Mithra, et en l’honneur des rois. Le neu-rouz aujourd’hui n’est qu’une cérémonie ci-
vile, qui se célèbre dans le palais du prince régnant ; mais, comme autrefois, remarquons-le
bien, elle se célèbre à l’équinoxe vernal,578 à l’époque où une nouvelle vie se répand sur la
terre. Les sculptures de Persépolis présentent le double caractère, religieux et civil, qu’on
observe dans la composition de tous les autres monuments antiques de la Perse, comme
dans la composition des bas-reliefs qui ornent les édifices assyriens dont les ruines ont,
de nos jours, été découvertes à Khorsabad, à Nimroud, à Koyoundjuk. Et si, à l’angle de
chacune des quatre rampes du grand escalier de Tchéhelminar, on trouve, non loin des
cyprès et de la panégyrie royale, le groupe d’un lion dévorant un taureau, emblème éner-

574Ci-dessus, p. 104-107.
575Nouv. Annal. de l’Instit. archéol. t. 1., p. 204-209. Recherches sur le culte de Vénus, p. 108-116.
576Chardin, Voyage en Perse, t. 2., pl. 58. ; édition d’Amsterdam, 1735. Corneille le Bruyn, Voyage par la Moscovie

en Perse, t. 2., pl. 126. ; éd. d’Amsterdam, 1718. Niebuhr, Voyage en Arabie, en Perse, etc. t. 2., p. 103, 105, 106, pl. 22.,
23. ; édition d’Amsterd. 1780. Porter’s Travels in Georgia, Persia, etc. vol. 1., pl. 34 et 38. MM. Eug. Flandin et Pascal
Coste, Voyage en Perse, Perse ancienne, planche 105. — Les cyprès pyramidaux des bas-reliefs de Persépolis et ceux
des sculptures de Khorsabad ont entre eux une grande analogie de style, quant à leur forme conventionnelle et
à la disposition non moins conventionnelle des branches et du feuillage ; mais les premiers, comme la plupart
des figures et des objets divers qu’on voit représentés à Persépolis, sont lourds et ramassés. Leur tronc est très-
court, leur feuillage pyramidal fort massif, tandis qu’à Khorsabad les cyprès sculptés sur plusieurs bas-reliefs
sont très-élancés ; leur tronc s’élève à une grande hauteur, et leur feuillage est beaucoup plus épais ou touffu
qu’a Persépolis. Ici tout accuse un art imité de l’art assyrien à une époque de décadence.

577Les rois de Perse ont conservé jusqu’à ce jour l’usage fort ancien de faire planter des cyprès dans leurs jardins
et dans leurs parcs. Gmelin (Reise durch Russland, th. 4., s. 67, 111, 465 ; Pétersb. 1771-1774) en cite un exemple qui
se rapporte au règne de Schah Abbas le Grand, dans la première moitié du 17e siècle.

578Selon le témoignage des auteurs arabes, l’usage d’offrir au souverain des présents, à l’époque du neu-rouz
ou nouvel an, s’était perpétué à la cour des khalifes de Baghdad jusqu’au temps des Abassides (voy. Ibn Khallikan’s
Biographical Dictionary, translated from the Arabic by baron Mac Guckin de Slane. Paris, 1842, in-4° ; vol. 1., p.
203, et p. 340, note 13). Cet usage était certainement la continuation d’une coutume qui se pratiquait à la cour
des anciens rois de Babylone et de Ninive, avec cette différence cependant que, sous les Abassides, le neu-rouz
se célébrait à l’équinoxe d’automne et non à l’équinoxe vernal. C’est ainsi que nous verrons ailleurs la fête de
Mithra (le Mihirdjân ou Mihrgân) transportée de l’équinoxe du printemps à l’équinoxe d’automne.

75



gique du phénomène solaire propre à l’équinoxe vernal,579 quelques bas-reliefs qui ornent
d’autres parties des édifices de Persépolis nous montrent Mithra, sous le symbole de la
colombe ou du mihr, placé au milieu d’une rangée de taureaux et au milieu d’une rangée
de lions superposées l’une à l’autre,580 et figurant symboliquement la lune et le soleil, le
principe humide ou passif et le principe igné ou actif.581 Ces diverses particularités nous
ramènent, on le voit, aux médailles asiatiques citées,582 qui ont pour type Vénus-Astarté
représentée sous l’emblème d’un cyprès planté entre un taureau et un lion, ou Artémis
figurée sous l’emblème d’un cône placé entre deux cyprès surmontés, l’un du croissant de
la lune, l’autre de l’image du soleil. En même temps, nous découvrons à quelle source avait
été puisé le dogme du Zend-Avesta,583 qui place au ciel, entre le soleil et la lune, la résidence
habituelle de Mithra.

Une preuve moins directe, mais non moins authentique, des rapports que le système
religieux emprunté par Zoroastre aux Chaldéens d’Assyrie avait établis entre Mithra, le
soleil, la lune et le cyprès, se tire de cinq bas-reliefs mithriaques, d’époque romaine, dont
je me réserve de parler avec détail dans le cours de ce mémoire, et où nous trouverons le
cyprès du soleil et le cyprès de la lune sculptés, l’un à la droite, l’autre à la gauche du dieu
des Perses.

Les témoignages que nous fournissent les sculptures de Persépolis et ces cinq bas-
reliefs mithriaques romains nous permettent de croire que les cylindres persiques, gravés
pour les sectateurs du culte secret de Mithra, reproduisaient, à leur tour, l’emblème du
cyprès, tout comme les cylindres des mystères assyriens de Mylitta. Je ne puis en citer au-
cun ; mais je dois dire que si, au lieu d’attribuer au culte secret de Mithra les cinq cylindres
reproduits sur la planche 9 ci-jointe, je les ai compris au nombre de ceux que revendiquent
les mystères de la Vénus assyrienne, je ne m’y suis trouvé déterminé que par l’apprécia-
tion du style propre à chacun de ces cinq petits monuments, et non par des considérations
tirées de tel ou tel détail caractéristique. J’en excepte cependant le cylindre n° 4, qui porte
une légende où l’on reconnaît un système d’écriture cunéiforme qui n’est pas celui des
Perses. Je ferai voir ailleurs que, lorsque les cylindres et les cônes ne sont accompagnés
d’aucune légende en caractères cunéiformes ou en caractères propres aux écritures natio-
nales des peuples sémitiques ou araméens, il est impossible de distinguer, autrement que
par l’appréciation toujours difficile et plus ou moins arbitraire du style de la gravure, ceux
de ces petits monuments figurés qu’il conviendrait de rapporter aux mystères de Mylitta
ou d’Astarté, et ceux qui réellement appartiennent aux mystères de Mithra. Presque tou-
jours ils se confondent les uns avec les autres par l’identité de leurs sujets, de leur style et
des divers symboles sous lesquels y sont représentées ces deux divinités, qui jamais, à ma
connaissance, ne s’y trouvent figurées sous une forme humaine.

Un passage très-laconique de Dinon, que nous a conservé Athénée,584 est tout ce qui
nous reste des détails que les auteurs anciens avaient dû recueillir sur l’emploi du cyprès,

579Voy. Mémoires de l’Acad. des inscript. nouvelle série, t. 15., 2e partie, p. 65-69.
580Chardin, Voyage en Perse, tome 2., pl. 63 et 64. Corneille le Bruyn, Voyage par la Moscovie en Perse, t. 2., pl. 153.

Niebuhr, Voyage en Arabie, t. 2., pl. 29 et 30. — Dans mes Recherches sur le culte public et lesmystères deMithra (atlas, pl.
4), j’ai publié, d’après un dessin beaucoup plus fidèle, habile-exécuté sur les lieux par M. Eug. Flandin, le bas-relief
que j’indique ici.

581Recherches sur Vénus, p. 156-158.
582Ci-dessus, p. 83-85 ; pl. 6, n°s 1 et 2 ; pl. 14, n°s 1 et 2.
583T. 2., p. 13. Voy. Mém. de l’Académie des inscript. nouv. série, t. 14., 2e part. p. 98.
584Deipnosoph. 11., p. 503, ed. Casaubon ; t. 2., p. 1132, ed. G. Dindorf.

76



en Perse, dans les cérémonies religieuses ou civiles. Ce passage nous apprend que, chez
les Perses, on tressait des couronnes de cyprès, mais il ne nous dit pas à quel usage on les
faisait servir ; et nous manquons des renseignements nécessaires pour décider si là elles
étaient employées, comme ailleurs, dans les cérémonies propres à l’apothéose et dans les
rites funéraires.

Avant de quitter la terre classique où il faut étudier les doctrines, les symboles et les
monuments de l’art propres au culte public et aux mystères de Mithra, examinons si elle
ne fournirait pas quelque témoignage non équivoque, qui pût être ajouté à celui que déjà
nous ont fourni les sculptures de Persépolis. Examinons si, en même temps que, dans une
province d’Arménie limitrophe de la Perse, l’entrée d’une grotte creusée dans le roc, aux
environs de Vân, a retenu, d’âge en âge jusqu’à nous, le nom de Porte deMithra,585 le souvenir
du culte du cyprès et la vénération des Perses pour cet arbre symbolique ne se seraient pas
également perpétués parmi les habitants actuels de la Perse méridionale.

À l’ouest et à trois heures de distance des sépultures royales de Nakhsch-i-Roustem,
s’élèvent trois rochers qu’on désigne communément sous le nom de forteresses d’Istakhr
ou Istakhar. Autrefois fortifiés par l’art, ils durent servir à défendre l’entrée de la plaine
où sont situées les ruines de Persépolis ; ils dominent cette plaine ; et, comme si le culte
du cyprès, dans des lieux qui furent chers aux sectateurs de Zoroastre, n’avait jamais dû
cesser d’être attesté par un témoin vivant, on voit aujourd’hui encore, sur la plate-forme
du rocher du milieu, un vieux cyprès planté à côté d’une ruine que les Persans appellent
Kaleh-serv, c’est-à-dire le Fort du cyprès.586 Cet arbre, objet de leur vénération, provient, sans
doute, des cyprès qui autrefois avaient dû être plantés devant les portiques de Persépo-
lis,587 à l’exemple des cyprès que les Assyriens, les Syriens, les Phéniciens, les Lydiens, les
Phrygiens, plantaient devant ou dans les sanctuaires de Baal et de Mylitta ou Astarté ; et à
l’exemple aussi des deux cyprès plantés par Zoroastre, l’un à Bactres, devant le palais du
roi Gustasp, l’autre à Kischmer, devant un pyrée. Le tronc n’a pas moins de quatre mètres
de circonférence ; il touche à un grand réservoir, qui reçoit de plusieurs autres réservoirs
supérieurs les eaux pluviales, et qui semble destiné à nous rappeler que le culte de Mithra
devait toujours se célébrer auprès d’une source naturelle ou artificielle.588 Plus au midi de
la Perse, à l’ouest de Persépolis, dans les montagnes des Bahméi, au lieu nommé Tenghi-
Saoulek, et situé à six ou sept parasanges de Bahbèhan, M. le baron Bode, en 1841, a trouvé
dans une forêt de chênes et de cyprès deux bas-reliefs antiques qui, s’il est permis d’en
juger d’après une description très-sommaire,589 ont dû appartenir à quelque monument
consacré au culte de Mithra. Ajoutons, sur la foi de tous les voyageurs, que dans le midi de
la Perse,590 comme dans l’ancienne Babylonie, comme aux environs des ruines de Palmyre,
les forêts de cyprès ne sont pas rares, et que cet arbre y atteint des proportions majes-

585Le docteur Frédéric Schulz (Journal asiat. 3e série, t. 9., p. 302 et suiv.) nous apprend, en effet, que cette entrée
s’appelle encore aujourd’hui Meher-Capoussi.

586Voy. un rapport de M. Pascal Coste, inséré dans le journal l’Institut, n° 77, mai 1842, p. 69.
587J’ai déjà dit ci-dessus (p. 126) qu’au temps où Thomas Herbert voyageait en Perse, il avait eu l’occasion de

remarquer que le cyprès pyramidal croît abondamment dans le Farsistân, province où sont situées les ruines
antiques appelées Tchéhelminar. Il a soin d’ajouter que les arbres représentés sur quelques bas-reliefs qu’on voit
dans ces ruines sont précisément de cette même espèce.

588Eubule cité par Porphyre, De antr. nymphar. 7. ; cf. 17. ; ed. van Goens.
589Voyez la Lettre de M. Eugène Boré, qui a été publiée dans le Journal asiatique, 3e série, t. 13., 1842, p. 328 et

suivantes.
590Voy. ci-dessus, p. 126, 127.

77



tueuses. Ajoutons aussi, d’après le témoignage d’un passage de Firdousi,591 cité par mon
savant ami M. Jules Mohl,592 qu’à Merv, sous le règne du sultan Mahmoud, vivait un per-
sonnage nommé Serv-Azad, qui se disait de la famille de Sam, fils de Nériman. Il s’appelait
ainsi parce que probablement le nom de Serv-Azad, que j’expliquerai dans mon second
mémoire, était en usage au temps des ancêtres dont il prétendait descendre. Ce qui n’est
pas douteux, c’est que ce nom composé, dont la première partie signifie cyprès, nous ra-
mène à ceux de Sôs et de Serv, que nous avons vus portés, l’un par un ancien roi d’Arménie,
l’autre, par un roi du Yémen, contemporain de Féridoun.

Personne n’ignore que, de tout temps, le culte des arbres, malgré l’invasion des doc-
trines exclusives de l’islamisme, n’a pas cessé d’être très-répandu dans les diverses pro-
vinces de la Perse.593 On trouvera plus loin la preuve que l’usage d’employer le cyprès
comme emblème funéraire s’y est également conservé, de même que dans toute l’Asie.
Le poète Saadi, dans son Gulistan ou Jardin des roses, nous montre un personnage persan
qui, chaque nuit, se rend au pied d’un arbre sacré, s’y agenouille, et prie Dieu de lui accor-
der un fils. Cet arbre, dit le poète,594 était journellement visité par une foule de pèlerins qui
avaient quelque grâce à demander. Barbaro, envoyé à la cour de Perse vers l’année 1471,
par le gouvernement de Venise, fut étonné, en traversant les provinces persanes, d’y trou-
ver de vieux arbres qui recevaient une espèce du culte.595 Plus tard, en 1622, Pietro della
Valle596 éprouve le même étonnement lorsqu’en présence d’un vieux cyprès resté debout à
Passa ou Fasa, auprès des ruines antiques que l’on croit être celles de Pasargarde, il apprend
quelles dévotions viennent accomplir les Persans au pied de cet arbre, et avec quelle foi
ils croient que ce cyprès renferme l’esprit ou l’âme de quelque personnage bienheureux.
Plus tard encore, Chardin597 et le frère Angélo,598 pendant leur voyage en Perse, signalent,
en plusieurs lieux, le culte qu’ils voient les Persans rendre à de vieux arbres, appelés du
terme générique de dirakht-i-fâzel, c’est-à-dire les arbres excellents, expression que l’on croi-
rait empruntée au langage de Zoroastre. Le voyageur français, faisant une mention parti-
culière d’un platane planté sur une des places d’Ispahan et journellement visité dans un
but religieux, remarque que, parmi les Persans musulmans, les dévots aiment mieux faire
leurs prières sous un vieux arbre que dans une mosquée. On sait aussi, par les récits des
écrivains musulmans et des voyageurs européens,599 qu’à Schiraz, pendant bien des siècles,
deux superbes cyprès, appelés l’amant et sa maîtresse,600 furent l’objet d’une espèce de culte
de la part des habitants de la ville et de la province. Lorsqu’on les abattit, il y a quelques
années, une indignation générale et presque une révolte éclatèrent contre les auteurs de
cet acte, qui fut considéré comme un sacrilège. De nos jours encore, et je puis apporter ici

591Manuscrits persans de la Bibliothèque impériale, n° 229, fol. 3 v°.
592Le Livre des Rois, trad. franç. tom. 1., préface, p. 47.
593Les relations des voyageurs européens sont unanimes à cet égard. Voyez surtout Chardin, Voyage en Perse, t.

2., p. 44-49, 86, 87, 200 ; édit. d’Amsterdam, 1735, in-4°. W. Ouseley, Travels, vol. 1., p. 313 ; appendix, n° 9., p. 359
et suiv. vol. 2., p. 83.

594Cité par Ouseley, Travels, t. 1., p. 377.
595Voy. la traduction latine de son itinéraire dans l’ouvrage de Bizarus, intitulé : Rerum Persicarumhistoria, p. 469

sqq.
596Loc. cit.
597Voyage en Perse, t. 2., p. 44, 47, 49, 86, 87 et 200.
598Gazophyl. ling. Pers. sub. voc. Platanus, p. 293.
599Voy. Francklin, A Tour from Bengal to Persia (Calcutta, 1788), p. 26. Ouseley’s Travels, vol. 1., appendix, p. 400 et

suiv.
600Aaschouk et maaschouka.

78



mon témoignage personnel, on rencontre fréquemment en Perse des arbres de diverses
espèces, tout chargés de morceaux d’étoffes que des pèlerins sont venus y suspendre avec
une intention superstitieuse.601 Sir William Ouseley, dans l’appendice de l’intéressante rela-
tion de son Voyage en Perse,602 rapporte même une anecdote qui prouve que, depuis Saadi
jusqu’à nous, la Perse a vu plus d’une fois se renouveler, au pied des arbres excellents, une
prière inspirée par le désir d’obtenir le bonheur de la paternité.

On se tromperait fort si l’on croyait que l’usage de suspendre des offrandes aux
branches de ces arbres est né en Perse dans les temps modernes. Des traditions certaines
nous apprennent qu’à l’époque des Achéménides, il y était déjà établi. Sous le règne de
l’un de ces princes, Xerxès 1er, c’est le roi lui-même qui, parvenu à une journée de
Sardes, s’arrête au pied d’un superbe platane, suspend aux branches de cet arbre de
riches chlamydes, des bracelets d’or, plusieurs autres offrandes, et prépose à la garde
de l’objet de sa dévotion un des guerriers du corps des immortels. Le fait nous est attesté
par Hérodote603 et par Ælien.604 Ce dernier écrivain place dans son récit quelques détails
que ne contient pas celui d’Hérodote, et qui nous permettent de croire qu’il avait puisé
ailleurs que dans le livre de son célèbre devancier. Xerxès, en agissant comme on le
raconte, ne faisait qu’ajouter de puériles démonstrations aux préceptes tracés dans
le Zend-Avesta, préceptes que Zoroastre disait avoir reçus d’Ormuzd lui-même, et qui
s’accordent parfaitement avec le culte des arbres en général et avec le culte du cyprès
en particulier. Le Vendidâd,605 par exemple, ordonne de prier, d’invoquer les arbres, et
les qualifie de purs et saints : «Approchez-vous des arbres qui croissent, dit Ormuzd à
Zoroastre dans ce livre.606 Prononcez bien ces paroles près des arbres qui croissent : je
prie les arbres purs et saints qu’Ormuzd a donnés.607 L’abondance et le béhescht608 sont
pour le juste qui est pur. Celui-là est pur qui est saint, qui fait des œuvres célestes et
pures. Tirez de ces (arbres) le barsom long d’une fois la largeur (de l’arbre). Qu’il n’y ait

601Dans les temps anciens, un semblable usage avait été importé de l’Asie occidentale chez les Étrusques. (Voyez
Annal. de l’Instit. archéolog. lettre citée, t. 5., p. 97.)

602Travels, vol. 1., p. 384, 385. — Dans ce même volume, on trouve des détails pleins d’intérêt sur le culte des
arbres en Égypte et dans quelques autres parties de l’Afrique (p. 391 et 394), comme aussi sur le platane appelé
Ménélaïs (p. 389).

6037., 31. — Le même historien (7., 27) fait une mention particulière d’un platane d’or et d’un cep de vigne, égale-
ment d’or, que Pythius, seigneur lydien qui habitait la Phrygie, avait donnés en présent à Darius, fils d’Hystaspe.
Voy. les autres autorités citées par M. Roulez, dans ses savants commentaires sur Ptolémée Hephæstion (p. 82).
Le même commentateur rappelle (ibid. p. 37) que Priam possédait aussi un cep de vigne d’or. Antigone en trouva
un dans le trésor des rois de Perse, à Suze, après avoir défait Eumène et s’être emparé de la citadelle (Diodor.
Sicul. 19., 48., 7 ; ed. Ludov. Dindorf). C’est probablement celui que Darius avait reçu de Pythius.

604Var. histor. 2., 14. : cf. 9., 39. Eustath. ad Homer. Iliad. 2., 307.
605Le Vendidâd est le vingtième nosk du Zend-Avesta.
606Zend-Avesta, t. 1., 2e partie (Vendidâd, farg. 19.), p. 416.
607Dans le Bahman iescht pehlvi, qui passe pour être la traduction ou le précis seulement d’un office ou d’une

prière dont l’original zend n’existe nulle part et semble même n’avoir jamais existé, on trouve la description de
deux arbres merveilleux et fatidiques qu’Ormuzd montre à Zoroastre : l’un porte quatre branches de métal, et
l’autre, sept. La pièce a été traduite en parsi ou persan ; la version pehlvie est rare dans l’Inde. Les plus habiles
destours du Kirman, de Surate et de Bombay ne croient pas à l’authenticité de ces deux traductions, et ils ont
raison. Mais la version parsie n’en est pas moins entre les mains de la plupart des Parses ou des Guèbres de l’Inde
et du Kirman. (Voy. Anquetil du Perron, Zend-Avesta, t. 1., 2e partie, pag. 18 et 19.) — Le Rév. John Wilson (The Parsi
Religion, p. 252, 259, 262, 267 ; Bombay, 1843) a réuni divers passages qui se rapportent au culte des arbres parmi
les Parses de l’Inde.

608Ce mot, qui équivaut à gorotman et à albordj, sert à désigner le lieu du ciel où résident Ormuzd, Mithra, les
amschaspands, les izeds et les féroüers des bienheureux.

79



que l’homme pur qui coupe le barsom; et que, le tenant de la main gauche, il fasse
izechné à Ormuzd, aux amschaspands,609 au hom de couleur d’or, grand et très-pur,610

au pur Bahman611 qu’Ormuzd a établi chef du behescht.» Aussi trouvons-nous dans
le deuxième hâ de l’izeschné612 cette formule, plusieurs fois répétée ailleurs : «Avec
ce zour,613 avec ce barsom, je prie tous les arbres donnés d’Ormuzd, purs, et je leur
fais iescht.» Ces paroles se prononcent à la suite d’une invocation dans laquelle le
mazdéïesnan adresse sa prière à Mithra, au soleil, à la lune, au feu, fils d’Ormuzd, et à
l’eau pure et excellente, donnée d’Ormuzd.614 Bien plus, on retrouve la prière aux arbres
dans le néaesch du soleil615 et dans le néaesch de la lune,616 qui, je le répète, doivent se
réciter l’un avant, l’autre après le néaesch de Mithra. De telle sorte que, si les bas-reliefs
romains nous montrent Mithra placé entre le cyprès du soleil et le cyprès de la lune,617

la liturgie du Zend-Avesta nous montre la prière à Mithra placée entre deux prières,
l’une au soleil et aux arbres, l’autre à la lune et aux arbres. Dans l’iescht de Mithra, il
est dit618 que ce dieu «augmente l’eau et les arbres qui sont les délices des keschvars619 ;
que les keschvars sont placés sous sa surveillance et qu’il est le germe des germes.620 » Le
quatrième temps de la création, qui s’appelle le Gahanbar Eïathrem,621 doit, d’après l’ordre
de Zoroastre, se célébrer comme il se célèbre encore maintenant, dans le mois de Mithra.
Or c’est pendant ce quatrième temps qu’Ormuzd, aidé des sept amschaspands, a créé les
arbres.622 Enfin, on lit dans la prière déjà citée, que «Mithra donne à la terre l’eau, les
arbres, les féroüers.623 » Les rapports que ce passage établit entre les arbres et les féroüers
méritent d’être remarqués ; ils nous font comprendre comment, chez les Perses, le culte
des arbres se liait à celui des féroüers, c’est-à-dire au culte des mânes ou des ombres des
saints et des héros : «Si de la terre, dit Ormuzd à Zoroastre,624 croissent en abondance les
arbres qui donnent d’eux-mêmes la vie, c’est pour la gloire et l’éclat des féroüers (des
saints forts et bien armés).» Plus loin,625 Zoroastre prie en ces termes : « Je fais izeschné

609Le soleil et la lune, dans le Zend-Avesta, sont qualifiés du titre d’amschaspands, comme les sept conseillers
d’Ormuzd.

610On n’est pas d’accord, et on ne peut l’être, sur l’espèce à laquelle appartiennent le hom des Perses et le hom
(soma) des Indiens. Dans le Zend-Avesta, ce n’est certainement qu’un nom générique ; car, sur les monuments
figurés des Assyriens, des Phéniciens et des Perses, le hom est constamment représenté avec des formes conven-
tionnelles et très-variées, dont aucune ne saurait être rapportée à une espèce d’arbre connue. Quant au cyprès,
il n’est pas une seule fois nommé dans les fragments qui nous restent du Zend-Avesta. Le Boun-dehesch (§ 22.) n’en
fait mention qu’en énumérant quelques-uns des arbres dont les fruits ne peuvent servir de nourriture à l’homme.

611Bahman est la manifestation d’Ormuzd et de Mithra comme rois du ciel (voy. Mém. de l’Acad des inscr. nouv.
série, t. 15., 2e part. p. 220-227).

612Zend-Avesta, t. 1., 2e part. p. 96.
613Le zour est une eau consacrée, dont la liturgie persique prescrit un fréquent usage.
614Zend-Avesta, loc. cit. p. 95.
615Zend-Avesta, t. 2., p. 14.
616Ibid. p. 19. — Dans cette même prière (p. 18) on récite ces paroles : «Lorsque la lumière de la lune répand la

chaleur, elle fait croître les arbres de couleur d’or, elle multiplie la verdure sur la terre.»
617Ci-dessus, p. 141.
61815e cardé, Zend-Avesta, t. 2., p. 215.
619Selon la cosmogonie du Zend-Avesta, la terre fut divisée, par Ormuzd, en sept parties appelées keschvars.
620Zend-Avesta (iescht de Mithra, 16e cardé), t. 2., p. 215, 216.
621Selon la transcription d’Anquetil.
622Zend-Avesta, t. 2., p. 85.
623Ibid. (iescht de Mithra, 25e cardé), t. 2., p. 223.
624Ibid. (iescht favardin, c’est-à-dire office des féroüers, cardé 1.), t. 2., p. 249.
625Zend-Avesta, (iescht favardin), t. 2., p. 257.

80



aux purs, forts et excellents féroüers des saints, qui montrent aux arbres créés à croître
purement ; qui, placés au-dessus (des arbres) donnés en abondance (comme) sur un
trône, sont occupés à les bénir pendant le temps long (de la durée du monde) : par-là,
ils répandent l’abondance pour les hommes donnés d’Ormuzd, sur (le monde qui est)
la voie aux deux destins, sur les grains produits avec profusion, sur les arbres, l’amour
d’Ormuzd, l’amour des amschaspands.» On a fait remarquer avant moi que l’auteur de
cette prière avait dû puiser à la même source où les Grecs prirent l’idée de leurs Dryades
et de leurs Hamadryades, devenues, sous la plume des poètes chrétiens du moyen âge et
de la renaissance, des forêts et des arbres enchantés. Mais je crois avoir, le premier, il y a
plusieurs années,626 signalé l’importation en Étrurie de l’usage asiatique dont je parlais
tout à l’heure, celui de suspendre des péplus, des écharpes ou des morceaux d’étoffes aux
branches des arbres sacrés. L’exemple incontestable que j’en ai cité a été tiré des belles et
curieuses peintures de la grotte Marzi.

1.1.4 Pays situés entre la Perse et l’Indus, Inde, Thibet, Chine et Japon
Sur les plateaux habités de l’Afghanistân, et du royaume de Kaboul en particulier,

comme aussi dans les vallées dépendantes des chaînes de montagnes qui traversent ou
qui bordent ces deux pays, on trouve, mêlée avec des cèdres, des chênes, des châtaigniers,
des oliviers sauvages et d’autres arbres, une grande espèce de cyprès. Si je ne me trompe,
elle fut remarquée pour la première fois, en 1808, par M. Mount Stuart Elphinstone.627

M. Carl Ritter628 n’hésite pas à la rapporter à l’espèce appelée en Europe pyramidale,
bien que le voyageur anglais ne s’explique pas sur ce point et semble faire ses réserves
en disant : « A sort of gigantic cypress are also among the natives of the mountains.»
L’habile géographe allemand n’hésite pas davantage à affirmer629 que le cyprès pyramidal
est du nombre des arbres dont se composent les forêts situées aux environs de Hérat,
dans l’Afghanistân, mais qu’il ne croît pas spontanément dans les vallées du Kachemîr.

On peut du moins regarder comme certain que la culture du cyprès pyramidal a été
importée dans ce dernier pays. Elle y est même fort répandue, selon les témoignages una-
nimes que j’ai recueillis de la bouche de plusieurs voyageurs instruits. Elle remonte à une
époque qu’on ne saurait déterminer, mais qui peut être suivit de près, si elle ne l’avait pré-
cédée, l’arrivée de Zoroastre dans un pays voisin, la Bactriane, et l’inauguration des deux
cyprès que ce personnage célèbre plaça, l’un devant le palais du roi Gustasp, à Bactres,
l’autre, devant le pyrée de Kischmer, dans le Khorassan. Ce qui me porte à présenter cette
conjecture, c’est le nom de dêva-darou, l’arbre de dieu ou l’arbre divin, qu’a retenu le cy-
près pyramidal chez les Kachemîriens. Dans leurs poèmes épiques populaires, il est fré-
quemment désigné sous cette dénomination. Il y sert de terme de comparaison à peu près
comme dans le Schah-nameh et dans les autres poèmes modernes de l’Orient ; et nous ver-
rons un peu plus loin que ce ne peut être un emprunt fait aux poètes indiens. Remarquons
que dêva-darou est identique avec le div-dar et le div-darou des lexiques persans ou arabes.
D’un autre côté, les ornements que, dans les châles de Kachemîr, nous appelons impro-
prement palmes, doivent, selon toute probabilité, leur origine à l’imitation du cyprès py-

626Lettre citée, Annal. de l’Inst. archéol. t. 5., p. 97.
627An Account of the kingd. of Caubul (Lond. 1815, in-4°, fig.), p. 146.
628Die Erdkunde, 11., 568.
629Ibid. p. 568, 569.

81



ramidal. Cette opinion semble trouver une confirmation dans la comparaison que chacun
peut faire de la forme habituelle de ces palmes avec la forme de convention qu’affectent
les cyprès sculptés sur les murs des palais assyriens de Khorsabad et de Nimroud, et parti-
culièrement sur les rampes du grand escalier à Persépolis. Or cet arbre est originaire des
contrées occidentales de l’Asie, et non de la province de Kachemîr. Si j’ajoute que la fabri-
cation des châles, commune à ce pays et à la Perse, remonte à une époque fort ancienne,
de même que le tissage des brocarts d’or ou d’argent et des étoffes de soie, où les Persans
se plaisent à prodiguer les palmes, c’est-à-dire les cyprès, nous serons conduits à conjectu-
rer aussi qu’en Perse, comme dans le Kachemîr, ce genre d’ornement a dû primitivement
être appliqué aux étoffes riches et précieuses dont on avait, dans tout l’Orient, l’usage de
parer les statues et les temples des dieux. Ces étoffes, ainsi que celles dont on se servait
pour le costume des prêtres, des rois et des dignitaires de la cour, étaient souvent char-
gées de symboles religieux. Les sculptures des palais assyriens découverts à Nimroud par
M. Layard ne laissent aucun doute sur ce point.

Quant aux traces d’un culte religieux qui, dans les provinces appelées maintenant l’Af-
ghanistân proprement dit, le Kaboul et le Kandahar, aurait compté le cyprès pyramidal au
nombre de ses symboles ou de ses emblèmes, nous n’en découvrons aucune. Mais on sait
combien sont rares les monuments figurés antiques et les traditions qui se rapportent à
ces contrées ; et il y a tout lieu de croire que le culte du cyprès ne fut pas importé par Zo-
roastre à Bactres et à Kischmer, ni adopté par le roi Gustasp, sans s’étendre dans les pays
situés au midi de la Bactriane, de la Margiane et de l’Hyrcanie.

Au-delà de l’Indus et de ses affluents, dans l’Inde anglaise, le cyprès pyramidal ne se
montre indigène nulle part. Mais le lieutenant-colonel Fitz-Clarence,630 traversant le pla-
teau élevé du Dékan septentrional, l’a trouvé cultivé dans les jardins d’Aurengabad, au mi-
di du fleuve Tapti. Ce fait nous autorise-t-il à penser que, dès les temps anciens, la culture
du cyprès pyramidal n’était pas restée étrangère au sol ni aux usages religieux de l’Inde?
Je n’ose me prononcer affirmativement. M. Carl Ritter se déclare pour la négative631 ; et,
après avoir constaté que des plantations de cyprès se montrent aux environs d’Aurenga-
bad, il fait remarquer que cet arbre manque absolument dans le Bengale et l’Hindoustan. Il
en conclut que le cyprès a dû être importé dans le Dékan par les musulmans, qui, observe-
t-il avec raison, aiment beaucoup à le placer sur leurs tombeaux. Cette importation lui
paraît remonter au temps d’Ibn-Batoutah, c’est-à-dire vers l’an 1340 de notre ère. Toute-
fois on trouve, à diverses reprises, m’assure-t-on, une mention expresse du cyprès dans les
plus anciens livres sacrés des Indiens, les Vêdas. Il y reçoit, de même que dans les poèmes
kachemîriens, le nom de dêvadarou, l’arbre de Dieu.632 De plus, il y est présenté comme l’ob-
jet d’un culte particulier auquel s’associe celui de plusieurs personnages mythologiques,
très-analogues aux Faunes, aux Dryades et aux Hamadryades des écrivains occidentaux
de l’antiquité ; circonstance qui a conduit à remarquer que ces deux derniers noms nous
offrent, dans leur composition, la syllabe dry,633 identique avec drou et darou, qui, en sans-
crit, comme dans les idiomes de la Perse, signifient arbre. Mais, en même temps, il faut

630Journal of a route across India (Lond. 1819, in-4°), p. 170.
631Die Erdkunde, 6., p. 334.
632Les Hindous donnent aussi le nom de dêva-darou, arbre de Dieu, à une espèce de pin qui croît dans les forêts

de l’Himalaya.
633«Δρῦς. Πᾶν ξύλον, καὶ δένδρον,» dit Hésychius, sub voc. ed. Alberti. Pline (Hist. nat. 16., 95., 1) pense que le

nom des Druides peut venir de ce mot grec δρῦς.

82



observer que les monuments figurés qui nous restent de l’Inde ancienne ne présentent
aucun exemple de l’attribution du cyprès à une des nombreuses divinités du panthéon
indien, ni de son emploi comme emblème funéraire. Il faut observer aussi que, dans tout
l’Hindoustan, on ne voit cet arbre planté auprès d’aucune sépulture, et que les poètes mo-
dernes de cette vaste contrée, au lieu de comparer au cyprès, comme le font les poètes
arabes ou persans, le port et la taille de leurs héros et de leurs héroïnes, les comparent
à d’autres espèces d’arbres qui sont indigènes sur le sol de l’Inde. C’est parmi celles qui
portent sur deux pieds séparés leurs fleurs mâles et leurs fleurs femelles, que les Indiens
choisissent, je l’ai dit plus haut, les deux arbres qui, selon un très-ancien usage, servent
à célébrer d’une manière symbolique les noces des dieux.634 J’ajoute ici que les livres reli-
gieux de ce peuple qui nous font connaître cet usage, mentionnent aussi la coutume où
étaient les dévots d’adopter pour fils un arbre, et de lui adresser des invocations en l’ap-
pelant « mon fils.635 » Toutefois nous ne voyons pas que cet arbre fût de l’espèce du cyprès.

Il n’en est pas de même des arbres dont nous parlent certaines traditions qui de l’Orient
étaient passées en Occident, et qui, à l’époque de la décadence, avaient cours encore dans
l’empire romain.636 Si ces traditions ne nous ont été conservées que dans des ouvrages
où elles sont accompagnées de circonstances plus ou moins merveilleuses, fabuleuses, in-
croyables, on ne peut cependant, à mon avis, leur dénier toute authenticité, ni mécon-
naître que, quant au fond, elles ont une origine ancienne. Ainsi, par exemple, dans l’his-
toire fabuleuse d’Alexandre le Grand, nous voyons le conquérant macédonien, à son arri-

634Ci-dessus, p. 7. — Le culte des arbres, en général, paraît avoir été fort répandu dans l’Inde. Anquetil du Per-
ron (Zend-Avesta, t. 1., 1re part. p. Ixxxiij-Ixxxvij) a tiré de l’Ezour-Vêdam plusieurs passages qui mettent ce fait
hors de toute contestation. Déjà les savants auteurs des Lettres édifiantes (t. 12., p. 429) avaient recueilli une tradi-
tion dont un de ces passages n’est qu’une variante. Dans d’autres traditions indiennes, il est souvent question de
l’arbre du désir des dieux et de l’arbre qui remplit tous les désirs, qualification que les Hindous donnent encore main-
tenant à leurs divinités et, par similitude, aux grands personnages historiques. (Voy. à ce sujet les observations
intéressantes de M. A. Troyer, Râdjataranginî, Hist. des rois du Kachemîr, trad. franç. t. 2., notes du livre 1., p. 165.)

635Voici une de ces invocations : « J’invoque comme témoins le feu dans lequel des sacrifices ont été faits par
des Brahmanes, d’après la manière prescrite, et le soleil qui est au ciel ; tous deux voient que je te nomme, ô arbre,
pour remplir envers moi, à jamais, les devoirs d’un fils. » Je dois la connaissance de cette invocation au savant
indianiste nommé dans la note précédente. Déférant, avec son obligeance habituelle, au désir que je lui avais ex-
primé, il a bien voulu la traduire en français et me la communiquer. Elle est tirée du Bhavisch yottara Pourana, que
l’on sait être un supplément ancien au Bhavischya Pourana, l’un des dix-huit pouranas composés par les commenta-
teurs des Vêdas. Ce supplément contient l’exposition détaillée des observances et des devoirs religieux imposés
aux Indiens, à diverses époques de leur histoire. La formule qu’en a extraite M. le major A. Troyer justifie, on
le voit, Abraham Roger d’avoir dit, il y a deux siècles révolus, que les Hindous «semblent avoir conservé encore
des restes d’un ancien magisme dans le respect qu’ils portent à un feu qu’ils appellent homan, et qu’ils regardent
comme sacré, et à un certain arbre nommé casta, dont ils n’oseraient cueillir une feuille, et en l’honneur duquel
ils bâtissent de petits temples.» Cette observation, si curieuse par sa date et par son exactitude, se trouve (p. 189
de la trad.) dans un ouvrage qu’en 1651 l’auteur publia à Leyde (in-4°), sous le titre un peu singulier de De Open-
Deure tot het verborgen Heydendom, c’est-à-dire, La Porte ouverte pour parvenir à la connaissance du Paganisme caché.
Ce titre est ainsi traduit dans la version française que Thomas La Grue donna du livre d’Abraham Roger, en 1670
(Amsterd. in-4°).

636Le culte des arbres et les idées superstitieuses qu’il avait fait naître se perpétuèrent d’âge en âge dans l’Orient,
comme dans l’Occident ; l’islamisme, non plus que le christianisme, ne parvint jamais à en faire disparaître les
dernières traces. L’empereur Julien, qui, loin de répudier les superstitions du paganisme défaillant, s’efforçait
de leur rendre la vie, croyait aux songes et au rôle qu’y jouent les arbres en particulier. Dans une lettre que,
pendant ses démêlés avec l’empereur Constance, il écrivait à Oribase (Epistol. 17.), il raconte à ce médecin qu’il
a vu en songe deux arbres : des racines de l’un, qui était vieux et couché sur le sol, il en sortait un autre, jeune,
vigoureux et encore debout. Ce songe avait jeté du trouble dans l’esprit de Julien ; mais un génie lui apparut, et
le rassura un peu en lui disant que le jeune arbre resterait intact et recevrait même des forces nouvelles.

83



vée dans l’Inde, consulter l’arbre du soleil et l’arbre de la lune, qui lui répondent en indien
et en grec,637 et qui, ajoute Julius Valérius,638 ressemblaient à des cyprès de l’espèce appelée,
selon lui, mirobolani. Dans la lettre De mirabilibus Indiæ, attribuée au même conquérant, il
est question de l’arbre du soleil et de ses fruits639 ; les arbres sacrés des Indiens y sont éga-
lement assimilés à des cyprès.640 Or peut-on se défendre de rapprocher de ces traditions
les monuments figurés asiatiques où nous avons reconnu le cyprès du soleil et le cyprès
de la lune, et notamment les médailles impériales de Perga, qui nous ont montré l’arbre
du soleil et l’arbre de la lune représentés par deux cyprès pyramidaux surmontés, l’un, de
l’astérisque du soleil, l’autre, du croissant de la lune? Peut-on aussi se défendre de son-
ger aux médailles occidentales et aux bas-reliefs mithriaques romains dont j’ai déjà dit
quelque chose, et où nous allons tout à l’heure retrouver le cyprès du soleil et le cyprès
de la lune? Puis-je enfin m’abstenir de rappeler ici que de l’Orient les traditions relatives
à l’arbre du soleil et à l’arbre de la lune passèrent même dans les sciences et la littérature de
l’Europe chrétienne? Sur quelques cartes géographiques, qui remontent au moyen âge,641

637C’est sans doute à l’oracle rendu par ces deux arbres que fait allusion la carte de Peutinger, par ces mots tracés
à l’extrémité nord-est de l’Asie : Hic Alexander responsum accepit. Nous lisons dans la Vie d’Apollonius de Tyane, par
Philostrate (6., 10.), que, sur l’ordre de Thespésion, chef des gymnosophistes, un ormeau salua Apollonius en lui
adressant la parole d’une manière distincte et d’une voix semblable à celle d’une femme.

638Res gest. Alexandr. 3., 38-42.
639Cf. Silv. Girald. Topograph. hibern. pars 2., cap. 4. Petri Cosmetoris Scholastic. Histor. Argentor. 1515, in-4°. —

Le célèbre voyageur Marco Polo, visitant l’Asie vers la fin du 13e siècle, rapporte, au chapitre 40. (27.) de sa
relation, que, dans la province de Tonocaïn ou Timochaïn, on trouve l’arbre seul, appelé par les chrétiens l’arbre
sèche (voy. Recueil de voyag. et de mém. publié par la Soc. franç. de Géogr. Paris, 1824, in-4°, tom. 1., p. 37, 38, et p.
326). Les manuscrits donnent les curieuses variantes : arbore del Sole, arbon Solis. D’autre part, les voyageurs et les
romanciers des 13e et 14e siècles emploient les expressions sec-arbre, sech-arbre ou arbre-sec, pour désigner tantôt
un arbre de la vallée de Mambré, aux environs de la mer Morte (Mandeville, Relation de ses voyages, mss. français
de la Biblioth. impériale, n° 8392, fol. 157 v°), tantôt et plus généralement les terres mêmes situées à l’extrémité
de l’Asie orientale. Voy. Roman du comte de Poitiers (13e siècle), publié par M. Francisque Michel (Paris, 1831, in-8°),
p. 54, v. 1286 ; p. 68, v. 1636 ; et la Note supplémentaire à ce roman, placée à la suite du Roman deMahomet et Livre de la
loi au Sarrazin (14e siècle), par MM. Reinaud et Fr. Michel. Les savants éditeurs n’ont pas omis de faire remarquer
que le passage de Mandeville sur l’arbre-sec manque dans l’édition de la relation de ce voyageur qui fait partie du
recueil de Bergeron, édition d’ailleurs fautive et incomplète. Ce passage se trouve dans les manuscrits, dans les
éditions en caractères gothiques et dans la traduction allemande.

640«In medio autem luci sacratæ arbores, simillimæ cupressis frondium genere, pedum altæ centenorum, erant,
quas Betrionas Indi appellant.»

641Je crois faire une chose agréable à l’Académie en plaçant ici sous ses yeux une note qu’à ma prière un de
mes meilleurs amis, M. le vicomte de Santarem, qui est à la fois un habile homme d’état et un des membres les
plus érudits de l’Académie royale de Lisbonne, a eu la complaisance de me remettre. Elle prouvera, s’il en était
besoin, combien ce savant est versé dans la connaissance particulière de tous les documents qui appartiennent
à l’histoire de la géographie durant le moyen âge :

«Au 12e siècle, on remarque, pour la première fois, dans une mappemonde tirée de l’ouvrage manuscrit de
Lambertus, intitulé Floridus, qui se conserve à la bibliothèque de l’université de Gand et à celle de Paris, la men-
tion de l’arbre du Soleil et de l’arbre de la Lune. Le cosmographe place ces arbres dans l’India ultima, c’est-à-dire à
l’orient de la Perse.» ( «Voyez ce monument dans mon Atlas, et l’analyse dans le tome 2., p. 189, de mon Histoire
de la cosmographie et de la cartographie pendant le moyen âge, etc.» )

«Dans la mappemonde du Polychronicon de Ranulphus Hydgen, ( «Cette mappemonde se trouve reproduite
dans mon Atlas. Voyez l’analyse dans le tome 2., p. 28, de l’ouvrage cilé.» ) dressée au commencement du 14e siècle
(ms. du British Museum), on remarque une légende placée dans l’Inde, qui dit :»

Hic Alexander petebat responsum ab arboribus.
«La même légende se rencontre dans la mappemonde du musée du cardinal Borgia, dressée au commence-

ment du 15e siècle. ( «Voy. ce monument dans mon Atlas, et l’analyse dans le tome 3., p. 28, de mon ouvrage.» )
Dans cette carte, la légende est placée du côté de la Perse. La voici :»

Arbores conserti (sic) quibus locutus est Alexander. C’est-à-dire :

84



ne voyons-nous pas l’Inde ou l’Asie orientale caractérisée par les mots Arbor Solis et Lune
(sic), ou par deux arbres peints ou dessinés, et surmontés des images du Soleil et de la
Lune ? Un romancier du 14e siècle642 n’est-il pas plus explicite encore, lorsque, parlant de
l’arbre du soleil et de l’arbre de la lune, il les place sur le mont Tigrisonte et les déclare
semblables à des cyprès? Enfin, dans l’ancien poème italien intitulé : Alessandro Magno ou
Alessandreide, et attribué, ainsi que Il Trojano, à Jacopo di Carlo, prêtre florentin, les deux
arbres fatidiques consultés dans l’Inde par Alexandre le Grand ne sont-ils pas dépeints en
ces termes643 ?

L’arbor del Sole le sue foglie hauia
Rosse si come lo oro lustrante644 ;
Quello della luna bianche le tenia
Si come argento chiare, candidante.645

Ces quatre vers, on le voit, peuvent de plus servir à confirmer l’opinion où je suis qu’en
Asie, soit à l’entrée des temples, soit dans les sculptures et les peintures religieuses, le
cyprès du soleil devait être d’or ou doré, et le cyprès de la lune, d’argent ou argenté.

Tout n’est pas dit, sans doute, sur les traces qui peuvent rester du culte du cyprès dans
l’Inde. Je reprendrai ce sujet dans le mémoire suivant, où je traite de l’emploi de cet arbre
comme emblème funéraire ; mais j’aurai bien peu de chose à ajouter ; et tant que la partie
des Vêdas où il est question du cyprès pyramidal n’aura pas été publiée, les observations
que j’ai pu recueillir sur le rôle qu’il joue dans les anciennes traditions et dans les usages
des Indiens resteront très-incomplètes et fort peu satisfaisantes.

Je ne serais pas davantage en mesure de parler avec quelque certitude des idées que
les Chinois646 et les Japonais attachaient anciennement ou attachent maintenant encore au
cyprès pyramidal, si notre confrère M. Stanislas Julien, dont l’obligeance est aussi inépui-
sable que le savoir, n’avait eu, à ma prière, la complaisance de rechercher dans les livres

«La forêt d’arbres auxquels Alexandre s’adressa (pour les consulter).»
«Enfin, dans la mappemonde tirée du livre très-rare intitulé : Rudimentum novitiorum, monument géogra-

phique du 14e siècle, copié d’autres plus anciens, on remarque, au midi de la Perse, un arbre supportant les
figures du Soleil et de la Lune, avec cette légende :

Arbor Solis et Lune.» ( «Voyez t. 3., p. 239, de mon ouvrage.» )
«Le Soleil se trouve placé à droite, et la Lune à gauche.»
«D’après le rapprochement que j’ai fait de ces légendes avec la lettre d’Alexandre à sa mère, extraite du

Pseudo-Callisthène, j’ai pensé que ces légendes, ainsi que les figures ou emblèmes qu’elles accompagnent, doivent
avoir leur origine dans les traditions religieuses de l’ancienne Asie.»

«En rapprochant la date de la première croisade de Pierre l’Hermite, qui eut lieu de 1093 à 1094, et la date
de la composition de l’ouvrage de Lambertus (1120) où se trouve, pour la première fois, la mention de l’arbre du
soleil et de l’arbre de la lune, il me semble que les cosmographes occidentales ont dû recevoir cette tradition de
l’Orient à l’époque des premières croisades.»

«Paris, le 22 mars 1852. »
«Vte DE SANTAREM.»

642L’auteur inconnu du roman italien intitulé : Guarino ou Guerino il Meschino.
643Chant 10. ; édit. de Venise, 1627, in-12, fort incorrecte.
644Si come loro e rilustrante, dans une autre édition non moins incorrecte.
645Si come argento chiare e candidante, ibid.
646On sait, depuis longtemps, que le culte des arbres est fort répandu dans le royaume de Tonquin, limitrophe

de la Chine, et dans le royaume de Bao, tributaire du Tonquin, dont jadis il était une des seize provinces. (Voyez la
relation du P. Philippe de Marini, intitulée : Delle missioni de’ Padri della compania di Giesu nella provincia del Giappone,
e particolarmente di quella di Tunkino (Rom. 1663, in-4°, lib. 2., cap. 11., p. 250.)

85



chinois et de traduire en français les passages ou les articles qui se rapportent à l’arbre
appelé pe. C’est le nom qu’en Chine et au Japon on donne au cyprès. Voici les extraits que
le savant sinologue a bien voulu me communiquer :

«Pe柏, cyprès (Pen-tsa’o-kang-mo, liv. 34.).»

« Li-chi-tchin (le compilateur du Pen-tsao) s’exprime ainsi d’après le dictionnaire Lou-
chou-tsing-wen, de Weï-tseu-thsaï :»

«Tous les arbres se tournent vers le midi (côté du principe Yang), mais l’arbre pe, seul,
se tourne vers le couchant ; or, c’est un arbre placé sous l’influence du principe In. Le nom
de cet arbre se compose du signe générique mou木 (arbre) et du mot pe白 (blanc), parce
que le blanc est la couleur affectée à l’occident.»

«On lit dans le dictionnaire Pi-ya de Lo-tien : «Le cyprès montre l’occident, comme
l’aiguille aimantée montre le nord.»

« Ibidem. Keou-tsong-pe dit : «Quand je remplissais une charge dans la province du
Chen-si, je montai sur les hautes montagnes et je vis des milliers de cyprès qui tous mon-
traient le couchant. Or cet arbre a un bois extrêmement dur, et il ne craint ni la gelée, ni
la neige.»

« Ibidem. T’ao-hong-king dit : «En tous lieux on voit des pe (cyprès) ; on préfère ceux
du mont Thaï-chan; mais (pour l’usage de la médecine) il faut éviter de prendre (cueillir)
les feuilles de ceux qui sont plantés autour des tombeaux. Les meilleures sont celles qu’on
recueille en été et en automne. »

«L’auteur du Pen-ts’ao donne beaucoup de détails sur le pe ; mais ils se rapportent aux
propriétés médicinales des feuilles de cet arbre, de ses graines, etc.»

«Extrait du grand dictionnaire Tching-tseu-t’ong. »

«On lit dans l’ouvrage Ou-king-t’ong-i : «Les princes feudataires (reguli) faisaient planter
des cyprès (pe) autour de leurs tombeaux. »

« Ibid.On lit dans lesAnnales des Han, biographie de Tong-fang-sou : «Le cyprès est le pa-
lais (sic) des démons. Les démons et les esprits, dit le commentateur Yen-kou, recherchent
l’obscurité et le mystère ; c’est pourquoi ils prennent les pins (song) et les cyprès pour pa-
lais (c’est-à-dire, pour asile).647 »

«Dans l’Encyclopédie botanique (Kouang-kiun-fang-pou, l. 71., fol. 16 r°), il est dit,
d’après le mémoire intitulé Hoa-youen-ki, que « les feuilles de cyprès sont la médecine
de l’immortalité (Tch’ang-sing-yo).» Il faut, dit-on, faire sécher les feuilles de cyprès, les
réduire en poudre, prendre longtemps de celte poudre, et s’abstenir de manger de toute
sorte de chair d’animaux (sic).»

Plusieurs particularités sont à remarquer dans ces passages importants, dont je ne
sache pas que personne ait encore fait usage. Et d’abord, l’affectation que mettent les au-
teurs chinois à dire que le cyprès se tourne constamment vers le couchant ne soulève-t-elle
pas deux questions intéressantes? Faut-il croire que, par occident, ces auteurs veulent dé-
signer l’empire des morts? Ou bien devons-nous admettre que, par occident, ils entendent

647M. Stanislas Julien ne m’a pas laissé ignorer qu’ayant consulté, à l’article Cyprès, beaucoup d’autres diction-
naires chinois, entre autres le Pin-tseu-tsien (qui a servi de base à celui du P. Basile) et le King-tsie-tsouan-kou (en
soixante volumes), il n’y a rien trouvé qui méritât d’être cité.

86



assigner pour patrie à cet arbre l’Asie occidentale, d’où, en effet, il est originaire, et où il
jouissait du privilège de représenter symboliquement les dieux créateurs, le soleil, la lune
et les planètes? Il ne m’appartient pas de prononcer ; mais si les Chinois nous disent que
le cyprès est placé sous l’influence du principe In, qui, chez eux, équivaut au principe fe-
melle ; et s’ils ajoutent que le nom de cet arbre se compose du signe générique arbre et du
mot qui signifie blanc, n’est-il pas très-probable qu’en recevant de l’Asie occidentale le cy-
près, leurs ancêtres avaient appris que là cet arbre était particulièrement consacré à une
divinité femelle et lunaire? Et la qualification d’arbre blanc ne nous reporte-t-elle pas au
cyprès de la lune, à ce cyprès qui, selon mes observations, devait être d’argent ou argenté,
et que le poète italien cité plus haut648 caractérise en disant que ses feuilles sont blanches :

Si come argento chiare, candidante?

Bien des siècles avant ce poète, une inscription grecque, trouvée dans le royaume de
Naples, applique également au cyprès l’épithète de blanc, λευκή, et le consacre à Hadès ou
Pluton. Ces diverses coïncidences, sur lesquelles je reviendrai plus loin, ne nous autorisent-
elles pas à penser qu’il faut chercher ailleurs que dans la coutume chinoise d’affecter à
l’occident la couleur blanche et de porter les deuils en blanc, l’origine de la dénomination
pe, blanc, attribuée, en Chine, au cyprès pyramidal? Enfin, si nous lisons dans les Annales
des Han que cet arbre est le palais des démons et des esprits, ne sommes-nous pas ramenés
aux traditions qui nous ont révélé, chez les peuples de l’Asie occidentale et de l’Arabie,
l’usage d’ériger des palais ou des chapelles sur les cyprès consacrés aux dieux649 ?

J’examinerai plus loin650 les faits qui, dans les livres des Chinois, se rapportent au cyprès
pyramidal, considéré comme symbole de l’immortalité et comme emblème funéraire. Ces
faits concourent, avec les remarques qu’on vient de lire, à mettre en évidence les communi-
cations qui jadis existèrent entre la Chine et l’Asie antérieure ; ils semblent nous permettre
de supposer, quant au cyprès, que les idées des Chinois furent communes aux habitants
du Thibet et du Japon. J’ignore toutefois si l’on possède à cet égard des renseignements
directs, et si la culture du cyprès pyramidal s’est introduite ou non chez ces deux derniers
peuples.

Les relations des voyageurs s’accordent à montrer qu’en Chine, comme dans l’Inde, le
cyprès ne croît pas spontanément, mais qu’il y a été importé. M. Timkowski,651 après l’avoir
cherché en vain dans les forêts d’arbres verts qu’on rencontre aux environs de Pékin, l’a
trouvé très-répandu dans les provinces plus septentrionales du céleste empire. Là il est
cultivé par la main de l’homme, et ordinairement planté, avec quelques espèces de juni-
pérus et de thuya, autour des temples et des sépultures. De son côté, un voyageur anglais
de date beaucoup plus récente, M. Robert Fortune, ne cite point le cyprès pyramidal au
nombre des arbres verts qui sont indigènes dans les diverses parties de la Chine qu’il a
parcourues ; mais il a découvert,652 dans un des districts où l’on cultive le thé, non loin de
la ville appelée Yen-tchéou-fou, une belle espèce de cyprès, dont les rameaux retombent
vers le sol ; celle-ci croît spontanément, et il la nomme funereal cypress, cupressus funebris.

648Ci-dessus, p. 159.
649Ci-dessus, p. 128, 129 et 131.
650Voy. mon second mémoire.
651Voyage en Chine, t. 2., p. 55, 80 ; édit. de Klaproth.
652A Journey to the tea countr. of China (Lond. 1852, in-8°, fig.), p. 61-64 ; pl. à la p. 63.

87



Quelques mois plus tard, il la retrouva, parmi des pins, dans un autre district.653 Le dessin
placé au bas de la page 239 de sa relation nous prouve que parfois cette espèce remplace
autour des tombeaux le cyprès pyramidal, et que, comme ce dernier, elle y est accompa-
gnée de quelques autres arbres verts. Ce que M. Fortune paraît avoir ignoré, c’est que, dans
l’Encyclopédie japonaise, parmi les arbres odorants, on trouve décrit et figuré, à l’article Pe,
le cyprès qu’il appelle cupressus funebris. Bien que le dessin en soit médiocrement exécuté,
comme la plupart de ceux qui, dans cette Encyclopédie, représentent d’autres végétaux, il
m’a été facile d’y reconnaître ce cyprès à l’aide de la relation du voyageur anglais.

1.1.5 Égypte et littoral de Carthage
Le cyprès pyramidal ne croît pas non plus spontanément sur le sol de l’Afrique, où,

comme dans l’Inde, le Thibet et la Chine, rien n’indique même que la main de l’homme
ait jamais été employée à planter et cultiver des forêts de cet arbre. C’est de la Syrie que,
dans les temps anciens, l’Égypte tirait tout le bois de cyprès dont elle avait besoin pour
ses constructions navales.654 Lors donc que nous trouvons des cyprès représentés sur les
anciens édifices religieux ou sur les monuments funéraires que nous a légués l’antiquité
égyptienne, nous pouvons hardiment affirmer que les Égyptiens avaient reçu de l’Asie oc-
cidentale le culte de cet arbre symbolique avec le culte de quelque divinité génératrice,
ou de quelque divinité infernale. Parmi les sculptures égyptiennes que le temps a respec-
tées, je suis en mesure de citer ou de produire plusieurs bas-reliefs et deux stèles dont le
témoignage peut être invoqué, avec toute confiance, à l’appui d’une telle assertion.

Le premier monument sur lequel j’appellerai l’attention de l’Académie est un bas-relief
qui décore, à l’est, une des faces du grand temple de Dendérah, de ce temple que l’on sait
avoir été élevé en l’honneur d’Hâthôr, divinité originaire de l’Asie occidentale, et identique
avec la Vénus assyrienne ou babylonienne. Une des significations symboliques que j’attri-
bue au cyprès pyramidal se révèle ici à nos yeux d’une manière non moins explicite que sur
les monuments figurés asiatiques qui ont été cités dans les trois premiers paragraphes de
ce mémoire. Le bas-relief dont j’entends parler, et dont un dessin est gravé dans la Descrip-
tion de l’Égypte,655 représente, en effet, un prêtre debout, accomplissant un acte d’adoration
devant un dieu mâle et ithyphallique, et portant de la main droite un jeune cyprès pyrami-
dal, qu’il élève vers ce dieu. C’est ainsi qu’un cylindre asiatique,656 appartenant à M. Robert
Goff, nous montre un arbre de cette espèce, porté, de la même manière, par une prêtresse
de Mylitta ou Astarté. Sur ce cylindre, dont j’ai déjà dit quelques mots, ce n’est point une
offrande que fait la prêtresse. Debout devant deux mystes debout aussi et armés, elle leur
présente un jeune cyprès comme un symbole de vie, c’est-à-dire comme le symbole de
cette nouvelle vie où les pas progressifs des initiés sont marqués par les grades qu’ils se
rendent dignes d’obtenir.657 Une croix ansée, autre symbole de nouvelle vie, est gravée,

653Ibid. p. 70.
654Il est étonnant que Vitruve (2., 9.), contrairement au témoignage de toute l’antiquité, ait pu comprendre

l’Afrique au nombre des contrées où le cyprès croît spontanément : «Nascuntur autem hæ arbores (cupressi),
dit-il, maxime Cretæ et Africæ et nonnullis Syriæ regionibus.» Si l’on trouve aujourd’hui des pieds de cet arbre
en plusieurs lieux de l’Afrique septentrionale, ils y ont été plantés de la main des musulmans.

655Antiquités, t. 4., pl. 26., fig. 1.
656Il est figuré sous le n° 11 de la planche 36. (atlas) des Rech. sur Mithra.
657Le jeune cyprès que porte ici la prêtresse était sans doute d’or ou doré. Cette supposition, justifiée, ce me

semble, par les observations présentées plus haut sur le cyprès du soleil ou de la lumière, rend complète l’allusion

88



dans le champ du cylindre, entre la prêtresse et les deux mystes ; elle semble confirmer
l’interprétation que je donne de cette scène, et nous rappelle que la déesse Hâthôr, iden-
tique, nous allons le voir, avec la Vénus qui, chez les Assyriens et les Phéniciens, présidait
aux initiations, est souvent représentée tenant à la main une croix ansée.658 Tout à l’heure
nous retrouverons un jeune cyprès pyramidal à la main d’un personnage qui, à Edfou, dans
deux tableaux des douze mois de l’année, représente, soit le dieu générateur qui préside
au mois de tôbi, soit le mois de tôbi lui-même, personnifié. Par ces rapprochements instruc-
tifs, on peut remonter sans peine à l’origine des dendrophories, et constater une certaine
communauté d’usages religieux entre les Assyriens, les Phéniciens, les Phrygiens et les
Égyptiens.

Malgré la forme caractéristique du cyprès et ses dimensions, sur le bas-relief cité du
grand temple de Dendérah, MM. Jollois et Devilliers, à qui l’on doit la description de cet édi-
fice, indiquent dans le texte, au lieu d’un jeune cyprès pyramidal, «une espèce de pomme
de pin. » Un de nos savants confrères, M. Jomard, n’hésite pas à penser avec moi qu’il y a
inadvertance dans une pareille désignation, et que le dessin qui accompagne la descrip-
tion du bas-relief ne laisse aucun doute sur l’intention qu’avait eue le sculpteur égyptien
de représenter un jeune cyprès pyramidal. Or le dieu qui reçoit l’offrande de cet arbre
est celui que Champollion le jeune appelle tantôt Ammon générateur ou Mendès,659 tantôt le
grand dieu générateur, Ammon-Horus.660 Il l’assimile à Pan ou à Priape, dont nous trouvons,
chez les Grecs, le culte associé à celui de Vénus-Aphrodite, de même qu’à Dendérah le culte
d’Ammon générateur se montre associé à celui de Vénus-Hâthôr.

Cette dernière association mystique nous est attestée, avec plus d’évidence encore,
par deux stèles égyptiennes, qui mettent le fait hors de toute contestation. Champollion
le jeune ne les a pas connues. L’une a été dessinée au Musée britannique et publiée par
M. E. Prisse.661 Elle est décrite, par M. Samuel Birch, dans le Catalogue des monuments
égyptiens de ce musée,662 et provient du sanctuaire d’un temple situé en Nubie, au lieu ap-
pelé Abou-Sembil. Par son style, elle appartient à la série des monuments qui remontent
au temps où régnaient, en Égypte, les premiers rois de la 19e dynastie. Deux scènes ou ta-
bleaux occupent la face antérieure de cette stèle ; elles y sont superposées l’une à l’autre.
Dans la première, c’est-à-dire dans la partie supérieure du monument, on voit une déesse
qu’au premier abord on pourrait croire entièrement nue, mais dont le corps, comme celui
d’Isis, est, en réalité, couvert d’un vêtement long, très-collant et très-transparent. Elle est
vue de face,663 debout et les pieds posés sur le dos d’une lionne ou d’un lion qui, tourné
de gauche à droite, lui sert et de monture et de piédestal. Dans la main droite, elle tient
à l’initiation aux mystères, qui se découvre sans peine dans le célèbre récit de Virgile, où la Sibylle ordonne au
pieux Énée d’avoir à la main, pour descendre aux enfers, un rameau d’or, détaché de l’arbre sacré.

658Champollion le jeune, Panth. égypt. pl. 18. — Voy. mes Rech. sur le culte de Vénus, pl. 14 D, n°s 5 et 5a ; et mes
Observat. sur la croix ansée (Mémoires de l’Acad. des inscr. t. 17., 1re part. p. 374).

659Panthéon égypt. texte pour la pl. 4.
660Mémoires de l’Acad. des inscriptions et belles-lettres, nouv. série, t. 15., 1re partie, p. 112.
661Revue archéologique, troisième année, numéro du 15 février 1847 ; Monuments égyptiens, pl. 37. — La stèle que

j’indique ici est reproduite dans mes Rech. sur Vénus (atlas, pl. 14 F), d’après une réduction du dessin original de
M. Prisse. Elle a depuis été répétée, en divers pays, dans plusieurs ouvrages ou dissertations archéologiques. M.
Prisse (Monum. Égypt. p. 7) cite deux antres stèles du même genre, mais plus petites, qui se conservent également
au Musée britannique.

662Egyptian Room, n° 308.
663Cette disposition est rare sur les monuments égyptiens.

89



une tige de lotus ; cette tige, en s’enroulant autour de la main, forme un cercle664 et porte
une fleur épanouie, accompagnée de deux boutons, allusion manifeste à l’idée de la géné-
ration, au nombre trois, qui était consacré à Vénus,665 et à la triade dont elle faisait partie
chez les Assyriens et les Phéniciens, comme chez les Égyptiens.666 Ici, dans sa légende hié-
roglyphique, elle reçoit un nom et une qualification que M. Prisse interprète ainsi : «Koun,
reine absolue du ciel. » M. le vicomte Emmanuel de Rougé, comme on le verra plus loin,
dans une lettre pleine d’intérêt et de savoir, qu’il m’a fait l’honneur de m’écrire, n’admet
cette lecture qu’avec quelque doute. Il hésite à lire Ken667 plutôt que Kesch le nom de la
Dame du ciel668 ; mais, à l’exemple de M. Prisse et de M. Birch, il assimile cette déesse à la
Vénus assyrienne, nommée, sur d’autres monuments égyptiens, Hâthôr ou Athyr. Je n’avais
pu me défendre d’établir une semblable identité au moment même où je connus la stèle
du Musée britannique par le dessin que M. Prisse voulut bien m’en communiquer avant
de le publier. En présence de ce dessin, ma mémoire me rappela et la Vénus assyrienne
de Yazili-Kaïa, également montée debout sur une lionne ou un lion,669 et une multitude
de figures d’autres déesses, de dieux, de prêtresses et de prêtres que des monuments asia-
tiques670 représentent placées aussi debout sur des lions, sur des taureaux ou sur d’autres
animaux symboliques. Je ne pouvais avoir oublié que tel ne fut pas l’usage suivi par les
sculpteurs ou les peintres d’Égypte, lorsqu’ils eurent à reproduire les images des dieux ou
des personnages réputés d’origine égyptienne.671 A la gauche de la déesse de notre stèle
est sculptée debout une divinité mâle, dont la barbe est taillée en pointe, comme celle des
dieux assyriens ou phéniciens, particularité caractéristique, qui ne se montre jamais dans
les images des dieux de l’Égypte. Le nom de cette divinité mâle est écrit en caractères hié-
roglyphiques, et se lit, selon M. Prisse, Ranpo ou Renpho ; selon M. Birch et M. de Rougé,
Renpou ( ? Réseph). Ce nom nous ramène dans l’Asie occidentale, tout comme la forme de

664Ce cercle, que nous retrouverons sur la seconde stèle (pl. 11 ci-jointe), ne nous rappelle-t-il pas celui qui est
une partie intégrante du sceptre de la Vénus assyrienne de Yazili-Kaïa, également placée debout sur le dos d’un
lion ou d’une lionne? (Voy. Recherches sur Vénus, atlas, pl. 2.)

665Voy. Recherches sur Vénus, p. 203, 204. — La Vénus représentée sur la seconde stèle égyptienne (pl. 11 ci-
jointe) porte à la main une seule fleur de lotus ; mais son bras gauche est orné d’un triple bracelet qui me semble
reproduire l’allusion directe que fait au nombre trois le bouquet de trois fleurs de lotus placé dans la main de la
déesse sur la première stèle (Recherches sur Vénus, atlas, pl. 2.).

666Vénus, en Orient et en Occident, était considérée comme une divinité triple, c’est-à-dire comme reine du ciel,
reine des vivants ou de la terre, et reine desmorts ou des enfers (voy. Ibid. p. 40-44, 47-51, 71, 72, 74, 75, 97-100, 226, 227).
C’est pourquoi le nombre trois lui était consacré, et pourquoi aussi on lui donnait deux parèdres ou assesseurs,
qui formaient avec elle une triade particulière.

667M. S. Birch lit Ken.
668On voit comment cette qualification de Dame du ciel nous ramène à Méléket-aschschamaïm (Reine des cieux), à

Ἥρα, à Δέσποινα (Domina) et àRegina cœli, noms ou qualifications qu’Astarté, Junon et Vénus, divinités identiques,
recevaient chez les Hébreux, les Grecs et les Latins.

669Rech. sur Vénus, p. 126-130 ; atlas, pl. 2.
670Parmi les nombreux cylindres que je pourrais citer, il faut distinguer surtout celui qui est reproduit sous le n°

12 de la pl. 4 de l’atlas de mes Rech. sur Vénus. On y voit, debout sur une lionne ou une panthère, une prêtresse de
Mylitta, coiffée, vêtue et armée comme devaient l’être certaines images qui, chez les Assyriens, représentaient la
déesse elle-même. Une pierre gravée, de travail romain, que j’ai publiée dans le même ouvrage (pl. 19., n° 8), nous
montre une Minerve panthée, également debout sur un lion, et accompagnée du symbole du taureau, comme la
Vénus assyrienne de Yazili-Kaïa. J’ai publié aussi (ibid. pl. 17., n°s 9 et 9a, et n° 10) les dessins d’une amulette et
d’un scarabée de terre émaillée, qui proviennent d’Égypte, et qui représentent chacun une divinité mâle, placée
debout sur un lion. Ici l’imitation d’un type asiatique se décèle non moins évidemment que sur l’intaille romaine.

671Cette remarque n’a point échappé à M. Chr. Walz ; il fait très-judicieusement observer (De Nemes. Græcor. p.
9) que tout, dans la figure qui représente Vénus-Hâthôr sur la stèle du Musée britannique, est étranger à l’art
égyptien.

90



la barbe du dieu qui le porte. A la droite de la déesse, on remarque un second dieu ; celui-
ci est ithyphallique ; le premier éditeur de la stèle le nomme Amon-Ra, le Fécondateur. Ce
dieu est l’Ammon-Horus de Champollion, qui, en le surnommant ainsi, ne connaissait pas
l’étroite alliance que la stèle d’Abou-Sembil établit entre Amon-Ra et Vénus-Hâthôr. Nous
allons retrouver ces deux divinités dans les mêmes rapports sur une seconde stèle, de plus
ancien style, où M. de Rougé lit le nom du dieu ithyphallique : Min-Amon-Ra. Ici, à ses côtés,
est placé un emblème très-expressif de génération : une tige fleurie de lotus, plantée entre
deux cyprès,672 qu’on pourrait prendre pour les symboles asiatiques du soleil et de la lune.
Leur sommet s’incline vers la déesse en signe d’adoration ; et c’est ainsi que nous verrons,
dans le mémoire suivant, deux cyprès courber leur tête vers un autel et une urne funé-
raire, sur deux lampes romaines,673 et vers la croix du Christ, sur des tombeaux du moyen
âge. Nous retrouvons deux cyprès dans la seconde scène sculptée sur la stèle que je décris ;
elle en occupe la partie inférieure. Le sommet des deux arbres n’est pas incliné ; et, au lieu
d’être plantés auprès d’une fleur de lotus, ils sont placés entre les trois pieds ou supports
d’une table ou d’un autel674 couvert d’offrandes et posé devant une divinité femelle, assise,
coiffée du diadème d’Osiris qu’on appelait atew, et armée d’une lance, comme Astarté sur
les médailles asiatiques, comme Aphrodite à Lacédémone, en souvenir des fonctions belli-
queuses et de l’hermaphroditisme attribués à un type primitif.675 Notre déesse armée est,
de même que la déesse Ken ou Kesch, une autre forme de la Vénus assyrienne ; mais son
culte, dans ce second tableau, n’est pas associé, comme dans le premier, au culte d’Amon-
Ra et de Renpou. Son nom se lit Anta676 ou Anata677 dans la légende hiéroglyphique gravée
auprès d’elle ; il y est accompagné des qualifications de Dame du ciel et de Régente des dieux.
Un acte d’adoration, avec offrande, s’accomplit devant l’image de la déesse par trois per-
sonnages : un chef de famille dont le nom est en partie effacé, sa sœur et son fils. Celui-ci

672Cet emblème est reproduit sous le n° 2 de ma planche 10. Comme la triple fleur de lotus placée à la main de
la déesse, sur la stèle du Musée britannique, il rappelle le nombre trois, qui était consacré à Vénus (Recherch. sur
Vénus, p. 203, 204), et la triade divine dont elle fait partie. On remarquera de plus que la fleur de lotus dépasse de
beaucoup, en hauteur, les deux cyprès, de même que, sur la face antérieure du trône votif de la Déesse de Syrie
(pl. 5., n° 1), le cyprès qui représente cette divinité domine le cyprès du soleil et le cyprès de la lune.

673Pl. 19., n°s 1 et 2.
674Voy. pl. 10., n° 1.
675De même Mithra, chez les Perses, d’après ce type primitif, était une divinité androgyne, armée non-

seulement d’une lance, mais de plusieurs autres armes qui sont détaillées et décrites avec le plus grand soin
dans le Zend-Avesta (t. 2., p. 211, 222, 223, et surtout p. 229 et 230).

676Selon la lecture de M. de Rougé et de M. Prisse. Ce dernier pense qu’on peut aussi lire Tanata (avec le T, article
féminin), et considérer ce nom comme l’origine primordiale du mot grec θάνατος, la mort. Mais si cette lecture
était admise, Tanata, ce me semble, devrait plutôt nous rappeler la déesse Tanath ou Taneth des inscriptions pu-
niques découvertes dans l’Afrique septentrionale, et la déesse Tanaïtis ou Anaïtis des auteurs occidentaux, l’une
et l’autre identique avec la Vénus-Anahid des Assyriens, qui, sans nul doute, était une divinité armée comme
l’Astarté des Phéniciens, comme le Mithra des Perses, comme l’Aphrodite de Lacédémone, comme la Minerve
des Grecs et des Romains, avec qui elle se confondait primitivement. Sur le nom d’Anta et sur plusieurs autres
particularités propres à l’unique stèle où il est écrit, on lira avec beaucoup d’intérêt les remarques contenues
dans la lettre de M. de Rougé que je transcris plus loin.

677Selon la lecture de M. Birch (loc. cit.). Ce savant, dont l’autorité en ces matières est fort grande, remarque,
dans ses Observations on two Egyptian cartouches, recently found at Nimroud (Transactions of the royal Society of litter. 2d
series, vol. 3., part 1, p. 161, 162), que c’est à partir des 18e et 19e dynasties que, sur les monuments égyptiens,
on commence à trouver les divinités assyriennes Baal et Astarté, le dieu phénicien Renpou ou Réseph, la déesse
mohabite Ken, et la déesse arménienne et assyrienne Anata ou Anaïtis. — M. le Dr. R. Lepsius, dans un savant
mémoire, intitulé :Über den erst. ægypt. Götterkreis (p. 30 du tirage à part), place la déesseHathur (Ἅθωρ, Ἀφροδίτη)
au septième ou au huitième rang des dieux de Memphis, c’est-à-dire la dernière, et au huitième rang des dieux
de Thèbes, c’est-à-dire l’avant-dernière. Ici, il l’associe à Hur (Horus).

91



porte, de la main droite, une tige fleurie de lotus, ce qui nous ramène à la fleur de lotus
placée dans la main de la déesse Ken, dans le premier tableau, et à la fleur de lotus qui
fait partie de l’emblème sculpté auprès d’elle, derrière le dieu ithyphallique. De la main
gauche, le jeune homme paraît tenir une colombe, offrande dont la Vénus asiatique reven-
dique l’usage primitif.

La seconde stèle que j’ai annoncée appartient au musée du Louvre. Elle représente,
comme la première, une divinité femelle, vue de face, debout sur un lion, et placée entre
deux assesseurs ou parèdres divins, Amon-Ra ithyphallique et Renpou.678 Ici nous retrou-
vons, à côté du premier de ces dieux, une tige fleurie de lotus, plantée sur un autel, entre
deux cyprès de l’espèce pyramidale. La déesse, dans sa légende hiéroglyphique, porte le
nom d’Atesch ou (? ) Satesch, mais ne s’identifie pas moins que Ken et Anta ou Anata avec
Vénus-Hâthôr, et par conséquent avec Vénus-Mylitta et Vénus-Astarté. Elle est nue ; tou-
tefois une ceinture est attachée au-dessus de ses hanches. À mes yeux, cette ceinture est
une des particularités qui ne contribuent pas peu à nous révéler l’origine asiatique de la
déesse ; car personne n’ignore que Mylitta, Mithra et leurs sectateurs portaient une cein-
ture nommée kosti dans le Zend-Avesta. C’est le κεστός des Grecs et le cestus des Latins,
qu’avait seule le droit de ceindre Vénus-Uranie,679 identique avec Mylitta. D’autre part, la
tête de la déesse est ici surmontée du disque de la lune placé entre deux grandes cornes de
vache.680 Une telle coiffure nous rappelle tout à la fois les monuments asiatiques qui nous
montrent Astarté tantôt sous la forme d’une vache allaitant son veau,681 tantôt sous celle
d’une femme à tête de taureau ou de vache682 ; et les images égyptiennes qui représentent
Hâthôr sous les traits d’une femme à tête de vache, dont le front est orné d’un disque posé
entre les deux cornes,683 ou sous la forme d’une femme à tête humaine, enveloppée dans
la peau d’une vache dont la tête, pareillement ornée d’un disque, vient s’ajuster sur la tête
de la déesse, de manière à former une espèce de diadème.684 Ainsi, remarquons-le bien,
Vénus-Atesch,685 sur la stèle du Louvre, se présente à nos regards comme une divinité so-
laire et lunaire à la fois : solaire par le lion qui lui sert de monture ou de piédestal, lunaire
par le disque placé entre ses cornes de vache. Ces deux titres réunis nous avertissent que
primitivement elle était androgyne. C’est aussi en souvenir de ce dernier caractère que le
grand bas-relief de Yazili-Kaïa686 représente la Vénus assyrienne ou phénicienne debout
sur le lion solaire et accompagnée du taureau lunaire ; elle porte de plus un sceptre sur-

678Pl. 11. — Le corps de la déesse, le disque placé entre les deux cornes de vache implantées sur sa tête, et la
crinière du lion qui lui sert de monture, sont peints en rouge pâle. Cette particularité n’est pas sans intérêt. Le
cuivre fut consacré à Vénus, parce qu’il est rouge ; et il ne faut pas oublier que cette couleur était, en général,
celle des dieux générateurs asiatiques, et, en particulier, celle de Mithra et de Bacchus. Dans le Zend-Avesta, le
feu créateur est appelé feu rouge, fils d’Ormuzd ; et l’arme de Mithra, la harpé primitive, est l’oreille de cuivre rouge.
Sur les monuments mithriaques d’époque romaine, la tiare de ce dieu est parfois peinte en rouge, comme nous
le montre un fragment de bas-relief qui se conserve au musée Chiaramonti. (Rech. sur Mithra, atlas, pl. 78., n° 1.)

679De Dea syria, § 32.
680Cette coiffure avait donné lieu à Champollion (Mus. Charles 10., p. 24, n° 433) de présumer que la stèle repré-

sente la déesse Ioh ou la Lune.
681Voyez ci-dessus, p. 59 et 60, note 4.
682Recherches sur Vénus, p. 135, 136 ; atlas, pl. 3., n° 1.
683Champollion le jeune, Panth. égypt. pl. 18. — La figure que j’indique ici est reproduite sous les n°s 5 et 5a de

la pl. 14 D de l’atlas de mes Rech. sur Vénus.
684Recherch. sur Vénus, atlas, pl. 14 E.
685M. Prisse (loc. cit.) lit ce nom Atsch ou Atosch. Remarquons qu’une princesse de Perse s’appelait Atossa.
686Rech. sur Vénus, atlas, pl. 2. M. Texier, Descr. de l’Asie Min. 1re part. pl. 78.

92



monté du croissant de la lune. Sur la tablette assyrienne de feu le baron Roger,687 Mylitta,
debout sur un taureau, se montre avec une tête de lion, au lieu d’une tête humaine.688

La petite stèle qui me permet de faire ces divers rapprochements remonte à une
époque plus ancienne que la stèle citée du Musée britannique. M. de Rougé689 croit y
reconnaître le style du siècle de Toutmès 3, ou plutôt du dernier règne des rois de la 18e

dynastie. Elle est de pierre calcaire, taillée en forme de porte et sculptée sur ses deux
faces et sur les tranches ou épaisseurs. Sa provenance n’est pas connue. Le dessin que
j’en donne ici,690 et qui la reproduit avec les dimensions de l’original, est le premier, si
je ne me trompe, qu’on en ait publié jusqu’à ce jour. Il a été exécuté sous les yeux de
M. de Rougé, qui déjà avait décrit ce monument, mais d’une manière succincte, dans le
Catalogue du musée confié à ses soins éclairés.691 A ma prière, il a bien voulu, dans la
lettre qu’on va lire, décrire plus amplement cette précieuse stèle et me communiquer les
savantes observations qu’elle lui a donné lieu de faire :

«Monsieur,»

«J’ai réuni, comme vous me l’aviez demandé, mes notes sur la déesse représentée de-
bout sur un lion dans la stèle (A, 433692) du musée du Louvre ; en voici le résumé : »

«Cette déesse, que je crois d’origine asiatique et seulement implantée en Égypte, à la
suite des expéditions de la 18e dynastie, nous est connue par trois monuments : 1° la stèle
précitée, du Louvre ; 2° la stèle du British Museum, publiée par M. Prisse dans son Choix de
monuments, pl. 37., et par vous, Monsieur, d’après lui, dans vos Recherches sur Vénus (atlas,
pl. 2.) ; 3° une stèle du musée de Turin, portant le n° 89.»

«La stèle du Louvre est bien conservée ; une partie des couleurs qui rehaussaient la
sculpture est encore visible ; la couleur de chair, rose d’un ton clair, qui couvrait le corps de
la déesse est surtout remarquable.»

«Au centre de la scène, on voit une divinité féminine représentée de face, entièrement
nue et debout sur un lion passant, c’est-à-dire dessiné de profil et dans l’attitude d’une
marche tranquille. Une légère ceinture était peinte au-dessus du pubis ; la couleur n’a pas
tenu. La coiffure est caractéristique : les cheveux, rassemblés en deux grosses masses, se
recourbent à droite et à gauche du cou en deux grosses boucles, qui ressemblent à des vo-
lutes retournées. Cette coiffure appartient, dans le panthéon égyptien, à la déesse Hâthôr.
Il en est de même du disque soutenu par deux cornes en forme de croissant, qui complète
la coiffure de la déesse. Elle tient de la main droite un bouquet composé d’une fleur de

687Rech. sur Vénus, p. 130-132 ; atlas, pl. 17., n°s 1, 1a, 1b.
688On voit comment, par des procédés variés, l’art hiératique, sans s’écarter des bases fondamentales du lan-

gage symbolique écrit, parlé ou figuré, parvenait à exprimer une même idée. Aux trois exemples que je viens
d’emprunter à la série des monuments figurés de Vénus, ne faut-il pas ajouter ceux que nous fournissent la stèle
citée du Musée britannique et un cône asiatique de mon ancienne collection? L’hermaphroditisme de la déesse
et son caractère à la fois solaire et lunaire, ne sont-ils pas exprimés, sur la stèle (Rech. sur Vénus, pl. 14 F), par le
lion, par le symbole du principe humide placé dans une des mains de Ken, et par le serpent mâle et le serpent
femelle réunis dans l’autre main ; sur le cône (ibid. pl. 1., n° 1), par deux serpents surmontés, l’un, des rayons du
soleil, l’autre, du croissant de la lune, et placés dans les mains d’une divinité moitié homme, moitié femme?

689Notice des monum. égyptiens du Louvre, p. 87, n° C, 86 ; 2e édit. (Paris, 1852).
690Pl. 11.
691Notice, etc. loc. cit.
692Ancien numéro ; elle est décrite dans ma notice sous le n° C, 86.

93



lotus et de deux boutons ; sa main gauche soutient un serpent. Auprès de la tête on lit la
légende : »

«Sa TeSch NeV-t Pe HeNT NeTeR-ou NiV.»

«Atesch ou Satesch (? ), maîtresse du ciel, régente de tous les dieux.»
«Le nom de la déesse est très-important ; c’est pourquoi j’ajouterai ici que j’ai trouvé

plusieurs variantes qui me paraissent éclaircir la valeur du premier caractère , jusqu’ici
douteux. Il y a, par exemple, dans le Rituel funéraire, une série de personnages qui se
retrouve deux fois (chapitres 144 et 147) ; le second porte le nom de Sati-ha. Il est écrit dans
le premier endroit , et dans le second ; il en résulte que, suivant toute apparence,
le signe est syllabique et se prononçait sat. Les signes syllabiques sont, à volonté, escortés
de leurs compléments phonétiques, comme ici de s et t ; cependant, comme on ajoute
quelquefois aux radicaux une s préfixe (causative), il serait possible que la valeur de fût
seulement at.693 Je reviendrai sur le nom Satesch quand j’aurai décrit toute la stèle.»

«A droite de la déesse, figure Ammon dans sa forme ithyphallique, accompagné des
attributs ordinaires de cette forme. Sa légende n’est pas tout à fait celle qu’on trouve ha-
bituellement :»

«MiN694 ? AMeN-RA Nåå PeHPeH HeR HēSe-w OUeR-t NeTeR Nåå.»

« Min-Amon-ra, le plus grand des vaillants, le supérieur de sa grande demeure, dieu
grand.»

«Remarquez, je vous prie, cette qualification : le plus grand des vaillants, ou peut-être
mot à mot : le grand de la vaillance ; elle établit une analogie entre ce dieu et le second pa-
rèdre de la déesse Satesch. »

«Celui-ci est représenté debout, de profil ; au premier abord, on remarque sa coiffure,
composée d’un diadème sur lequel se détache une tête de gazelle, et sa barbe, exactement
semblable à celle que les artistes égyptiens donnent partout aux Asiatiques. Aucune divini-
té égyptienne n’en porte une semblable. Sa main droite tient une lance, et sa main gauche,
la croix ansée , signe de la vie divine. Sa légende le nomme Renpou : »

«ReN POU NeTeR Nåå NeV eR NeHeH HiK Té TeN NeV PeHPeH eM CheN-nou PA-ou
NeTeR-ou.695 »

693J’ai trouvé, depuis que ceci est écrit, des variantes qui semblent devoir faire préférer la lecture at, Atesch.
694La véritable prononciation du nom spécial de la forme ithyphallique d’Ammon est encore l’objet de nom-

breuses contestations.
695Je ne puis entrer ici dans des détails philologiques ; je me bornerai à remarquer, 1° que dans le mot peh-ti

ou pehpeh, sert de phonétique (ⲡⲁϩⲟⲩ «pars posterior » ) et de déterminatif ; 2e que doit se lire paou et
désigne un ensemble de dieux, ce que j’expliquerai ailleurs.

94



«Renpou, dieu grand, seigneur des siècles, roi éternel, seigneur de la vaillance parmi les
dieux (ou dans le séjour des dieux).»

«Soit qu’on ait considéré ici ce dieu comme accessoire, soit qu’on l’ait identifié
avec Ammon, il est à remarquer qu’il n’est pas rappelé dans les actes d’adoration qui
remplissent le reste de la stèle ; ceux-ci s’adressent uniquement à Satesch et à Amon-ra.»

«Le bas de la stèle, les deux tranches et toute la partie postérieure sont couverts par
des actes d’adoration que prononcent un magistrat nommé Houi, , et toute sa fa-
mille. Ces formules contiennent quelques particularités dignes de remarque, et d’abord
plusieurs titres y sont donnés à la déesse ; entre ceux déjà signalés de dame du ciel et de
régente des dieux, on y lit : 1° la qualification de «régente des deux mondes,» ce qui
s’applique ordinairement à l’Égypte, mais peut aussi s’entendre du monde en général ; 2°

, « déesse nourrissant le monde. » Cette traduction, donnée par Champollion, me
laisse des doutes ; c’est d’ailleurs un titre qui appartient ordinairement à Amon-ra, comme
dieu suprême. 3° Scherå-t our Rå, «fille aînée du Soleil ;» ce qui est un nouveau
trait de ressemblance avec Hâthôr. 4° ,meri-t enRå, out’å enToum, « l’ai-
mée de Ra, l’œil de Toum;» cette qualification se rapporte, comme vous le savez, aux deux
principales formes de l’astre, considéré comme soleil levant et comme soleil couchant. La
personne qui donne ce dernier titre à Satesch indique de plus le caractère infernal de la
déesse, en lui demandant de lui faire voir ses beautés dans la région inférieure : »

«TÅ-t MÅÅ-å NoWRe-ou-t åM NeTeR KeR.»

Mot à mot : «Da videam decora tua in orco.»
«Ce caractère funéraire est encore plus tranché dans l’invocation du chef de la famille,

, Houi ; voici ce qu’il demande à Satesch :»
696

«Tå-s KRaS NoWRe-t Hå CheT Ååou.»

«Qu’elle donne une sépulture bonne après la vieillesse.»
« Tel est, Monsieur, l’ensemble des qualifications de la déesse ; mais je veux aussi vous

faire remarquer celles que prennent les femmes qui l’invoquent sur ce monument. La pre-
mière se nomme , Tacharou. Ce nom, qui signifie littéralement «la Syrienne,»
n’est pas rare sous les 18e et 19e dynasties ; il indique des tendances qui ne peuvent vous
échapper. Cette femme prend le titre de : odiste de samaîtresse, (hosi en hent-s) ; cette
indication me porte à penser que Satesch avait, à l’époque de notre stèle, obtenu un culte
public dans quelque partie de l’Égypte.697 Cette conjecture se confirme par la qualification
que prennent les autres femmes. Elles se disent toutes , VeK-t-s «sa servante.» Le
fils de Houi se qualifie seul , VeK eN AMouN «serviteur d’Amon.»»

696Ce mot curieux, déterminé par le vieillard courbé sur son bâton, , a été souvent confondu avec our «grand,»
, où l’homme marche droit, tenant le bâton de commandement. La phonétique, écrit complétement, est

ååou. (Conf. ⲟⲩⲱ, «finire,» ⲉⲩⲁⲟⲩⲱ, «deficientes.» )
697Probablement à Thèbes, puisque le dieu Amon-ra est qualifié sur ce monument : supérieur de sa grande de-

meure.

95



«Je vous ai dit, Monsieur, que je regardais cette stèle comme appartenant à la 18e dy-
nastie ; les noms propres, le style et le tracé des hiéroglyphes me rappellent l’époque de
Thoutmès 3. Il faut remarquer néanmoins que le nom d’Amon n’a pas subi le martelage
qui défigure ordinairement les stèles de cette époque ; la petitesse du monument aurait
pu facilement le soustraire à cet outrage officiel. J’inclinerais néanmoins, à cause de cette
circonstance, à le placer tout à la fin de la 18e dynastie.»

«La stèle du British Museum me semblerait un peu plus récente, quoique son style se
rapproche beaucoup du même type. Ici la déesse a perdu sa nudité primitive ; elle est en-
veloppée, comme Isis ou Hâthôr, d’un vêtement long et collant ; sa chevelure est toujours
enveloppée de la même façon; mais elle n’a plus son disque sur la tête. Le lion, à l’enco-
lure fortement caractérisée, du monument du Louvre, est devenu une lionne. La déesse,
quoique bien reconnaissable, a changé de nom ; sa légende se lit : , Ken (? ),
«dame du ciel. » C’est ce nom que M. Prisse a rapproché des mots coptes ⲕⲉⲛ, ⲕⲟⲩⲛ «si-
nus, pudenda. » (Il faudrait le retrouver une seconde fois pour bien établir la lecture ; la
forme un peu large du second signe laisse des doutes entre , Ken, et , Kesch.) Les
dieux parèdres, Amon ithyphallique et Renpou, ont les mêmes caractères que sur la stèle
du Louvre ; il faut seulement observer qu’ici la déesse présente à Renpou deux serpents
au lieu d’un. Ce monument est malheureusement moins riche en légendes que celui du
Louvre, mais il est complété par une seconde scène, extrêmement curieuse. Une déesse,
coiffée du diadème ordinaire d’Osiris, nommé atew, est assise, vêtue à l’égyptienne ; elle
tient de la main gauche une lance, comme Renpou, et de la main droite la hache de combat.
Cette belliqueuse divinité porte le nom d’Anta, , auquel les analogues asiatiques ne
manquent pas. Ses qualifications , « dame du ciel et régente des dieux,» l’iden-
tifient avec la divinité que nous venons d’étudier. Les personnages qui sont devant elle lui
adressent leur hommage dans des termes qui ne nous apprennent rien de nouveau.»

«Dans la stèle de Turin, la déesse est nue, le pubis noir ; mais le nom et la coiffure sont
comme sur la stèle de Paris ; elle est accompagnée des deux mêmes dieux. Ce monument
est de la 19e dynastie et d’origine thébaine.698 »

«Si le nom douteux de Ken ne nous fournit que peu de renseignements sur la patrie
primitive de notre déesse, il n’en est pas de même heureusement pour les noms d’Anta et
de Satesch ou Atesch. Elle devient ici la déesse éponyme de deux villes qui figurent parmi
les conquêtes de la 18e et de la 19e dynastie, et qui nous conduisent directement en Asie.
Vous savez, Monsieur, tout ce qui reste à faire pour que nous puissions être guidés un peu
plus nettement dans la géographie de l’Asie antique. C’est pourquoi, sans vous proposer
une identification positive pour la ville nommée Atesch ou Satesch, , qui est citée
bien souvent dans les papyrus et les monuments, je me contenterai de vous indiquer ici
les principaux renseignements qui peuvent aider à chercher sa position : 1° sur la grande
inscription des campagnes de Toutmès 3, transportée de Karnak au Louvre, on lit (lig. 7)
que ce roi, se dirigeant vers le pays des Rotennou, s’approcha de Satesch, la pilla et la rasa ;
2° Séti 1er, dans son expédition d’Asie, la désigne comme appartenant au pays d’Amara
(Rosell. M. R. pl. 53.), que M. Birch rapproche des Amorrhéens. Ce savant a fait remarquer
aussi que notre ville était en rapport fréquent avec les Chétas. Elle faisait probablement

698M. Prisse cite encore au British Museum une stèle très-effacée et un fragment où se trouve la même déesse.
Ces monuments n’ont pas été publiés. Le fragment est précieux, en ce qu’il porte au revers la figure de Ramsès 2,
ce qui enlève toute incertitude sur son époque.

96



partie de leur confédération,699 où il faut, sans aucun doute, reconnaître les fils de Chet ou
Chittim de la Bible, qui nomme même tous les rois de la Palestine הַחִתִּים מַלְכֵי «les rois des
Chittis» (2. Rois, 7). D’un autre côté, Satesch est très-fréquemment mentionnée, ce qui doit
faire conjecturer qu’elle se trouvait sur la route ordinaire des expéditions dirigées contre
la Mésopotamie. On la trouve aussi figurée dans une sorte de plan ou vue perspective de
la marche de l’armée égyptienne, qui a été publié par Rosellini (M. R. pl. 91.).»

«Le nom d’Anta se retrouve tout aussi clairement dans la ville nommée Båitå-åntå,
c’est-à-dire « la demeure d’Anta.» Cette ville figure dans les conquêtes du grand Ramsès
et de Séti 1er, son père. La composition du mot nous conduirait directement en Palestine.
Les planches, assez fautives, de Burton (Excerpta, 16.) permettent cependant de reconnaître
qu’on a conservé, dans le nom de cette ville, le déterminatif dieu, , au nom d’Anta,
et le déterminatif , demeure, au mot båïtå, בית ; de sorte que le sens, demeure de la
déesse Anta, qui ressort du nom de cette ville, était bien compris des Égyptiens eux-
mêmes. La Bible nous présente le nom parfaitement identique Beit-anat, עֲנָת ,בֵית dans le
territoire de Nephthali (Jos. 19., 38). Ce nom, comme celui de Bet-schems, a pu être appliqué
à plusieurs villes, puisqu’il est constant qu’Anat ou Anta est le nom d’une grande divinité
du pays ; mais l’indication du livre de Josué n’en devra pas moins être mise en première
ligne, quand on voudra déterminer de plus près la position de nos deux villes.»

« Enfin, Monsieur, je retrouve la déesse Anta, d’une manière assez inattendue, dans le
nom d’une princesse à qui le grand Ramsès accorda un rang élevé, et qui paraît avoir rem-
pli, pendant un certain temps, les fonctions de régente. Elle a été signalée par Champollion,
à Ipsamboul, sous le nom de Batianti. Ce nom propre se lit exactement comme celui de la
ville que je viens d’étudier, Baïta-Anta : . Seulement le mot baït ne porte plus le déter-
minatif habitation, . Aussi je ne saurais dire si la princesse avait reçu le nom de la ville
par souvenir de la conquête, ou si le nom divin Anta avait été combiné avec quelque autre
élément sémitique, tel que ,בַּת «fille.700 » Bat-anat serait un nom féminin des plus réguliers.
Quoi qu’il en soit, ce nom est une médaille de plus qui nous atteste l’influence des idées
religieuses de l’Asie à la cour de Séthos 1er et de Ramsès 2, et vous savez déjà, Monsieur,
combien de faits curieux se rattachent à cette influence et y trouvent leur explication.»

« J’ai l’honneur de vous assurer de mes sentiments les plus dévoués.»

«Vicomte EMM. DE ROUGÉ.»
«Paris, le 6 juin 1852.»

Les remarques qu’on vient de lire et celles dont je les avais fait précéder servent à confir-
mer, par le témoignage authentique de trois stèles égyptiennes, d’ancien style, l’identité
de la Vénus des Égyptiens avec la Vénus des Assyriens et des Phéniciens. De plus, ces deux
précieux monuments nous montrent que, chez les Égyptiens, dès une époque reculée, le
symbole du cyprès pyramidal, arbre vert qui, je le répète, est originaire de l’Asie occiden-
tale et non de l’Égypte, se trouve intimement lié au culte de Vénus-Hâthôr, représentée
sous deux formes et avec trois noms différents, et au culte de deux divinités mâles, qui

699Je crois que c’est cette ville qui est désignée dans les papyrus historiques sous le nom métaphorique de épine
dorsale des Chétas.

700On trouve une variante écrite benta-anta, qui peut se rapporter à la prononciation arabe bent pour le mot
fille.

97



servent d’assesseurs ou de parèdres à la déesse, et dont l’un paraît être aussi d’origine asia-
tique ; l’autre est ithyphallique, comme Hermès ou Mercure, dont nous voyons, en Orient
et en Occident, les images accompagnées parfois du même arbre symbolique.701

Sur un des bas-reliefs qui, à Thèbes, décorent le plafond d’une des salles du palais de
Rhamsès 2,702 nous retrouvons deux cyprès pyramidaux. Ce bas-relief est un tableau des
douze mois de l’année personnifiés, et là, les deux arbres sont placés au-dessus d’un au-
tel ou d’un édicule, tout auprès d’un personnage ithyphallique,703 qui représente le mois
appelé tôbi, ou le dieu générateur qui préside à ce mois et que Champollion le jeune dé-
signe sous le nom d’Ammon-Horus.704 Or c’est dans le mois de tôbi que tombe, assure-t-on,705

l’équinoxe vernal ; ou, comme le dit le même savant,706 tôbi est le premier mois des récoltes.
A Edfou, dans un temple couvert de sculptures, Champollion dessina lui-même707 deux

tableaux où sont aussi figurés les douze mois personnifiés.708 Ici les idées de génération,
de vie et de reproduction qui s’attachent à l’idée du printemps, ne sont point aussi éner-
giquement exprimées qu’elles le sont dans le tableau sculpté au Rhamesséum de Thèbes.
Le personnage qui, à Edfou, représente le mois de tôbi, ou le dieu générateur qui préside à
ce mois, n’est pas ithyphallique ; mais il porte, de la main droite, un jeune cyprès pyrami-
dal, symbole de vie, et, de la main gauche, une croix ansée, autre symbole de vie. De plus,
on remarque un arbre de même espèce parmi les signes hiéroglyphiques dont se compose
la légende gravée auprès du mois de tôbi ainsi personnifié. Cette légende est absolument
la même dans les deux tableaux d’Edfou. On peut s’en convaincre en jetant les yeux sur
les n°s 4 et 5 de la planche 10 ci-jointe, qui reproduisent les deux images du mois de tôbi
d’après les dessins de Champollion, réduits et publiés par M. Biot.709

Le premier de ces deux savants académiciens, commentant les tableaux des mois sculp-
tés à Edfou et au Rhamesséum de Thèbes, commet deux erreurs, je le dis à regret. Il veut710

qu’à Edfou le dieu qui représente le mois de tôbi tienne dans la main «un chaton de pal-
mier. » «Ce personnage, ajoute-t-il, porte le nom de ϣϥⲧⲃⲁ, Schftba, dans la composition
duquel entre, en effet, le mot ⲃⲁ, nom du chaton de palmier dans les textes hiéroglyphiques,

701Ci-dessus, p. 25-27, 108-111.
702Ce bas-relief, réduit d’après un dessin rapporté de Thèbes par Champollion le jeune, a été publié par M. Biot,

en tête des planches qui accompagnent son beau Mémoire sur l’année vague des Égyptiens, inséré dans le tome 13
des Mémoires de l’Acad. roy. des sciences, p. 553-707.

703Voyez ce groupe dans la réduction des dessins de Champollion, publiée, par M. Biot, sous le n° 3 de la planche
du mémoire cité dans la note précédente. — Le n° 3 de la planche 10, que je joins ici, reproduit seulement les deux
cyprès et l’autel placés derrière le dieu ithyphallique.

704Mémoire cité, p. 111, 112.
705M. Biot, mémoire cité, p. 622, 623, 632.
706Champollion le jeune, mémoire cité, p. 112.
707Voyez le mémoire cité de M. Biot, p. 618.
708Ibid. pl. 3., fig. 1 et 2.
709Mém. cité, pl. 3., fig. 1 et 2. — J’ai voulu recourir aux dessins originaux de Champollion, qui m’eussent per-

mis de reproduire moins réduites les deux images du mois de tôbi tirées des tableaux d’Edfou, et l’emblème tiré
du tableau du Rhamesséum de Thèbes. Ces dessins se sont égarés, et, jusqu’à présent, il a été impossible de les
retrouver. La perte en serait d’autant plus regrettable, que la représentation de sujets astronomiques ou de calen-
driers est rare sur les monuments égyptiens, et que, par une négligence ou un oubli dont on a peine à se rendre
compte, le tableau du Rhamesséum de Thèbes et les deux tableaux d’Edfou, si importants à étudier, n’ont été
publiés ni dans le grand ouvrage de feu Champollion, ni dans celui de feu Rosellini. Espérons que les publications
de la Commission prussienne, qui a visité avec tant de soin les monuments antiques de l’Égypte, combleront une
si fâcheuse lacune.

710Mém. de l’Acad. des inscr. nouvelle série, t. 15., 1re partie, p. 111, 112.

98



lequel reçoit ici, pour déterminatif, l’image de ce même chaton. Le tableau du Rhames-
séum, poursuit Champollion, consacre le mois de tôbi, le premier mois des récoltes, au grand
dieu générateur Ammon-Horus, le Pan égyptien, représenté sous sa forme ordinaire, et
ayant aussi à côté de lui deux grands chatons de palmier mâle. » On voit, par cette dernière
phrase, que l’auteur, bien qu’averti ici par les dimensions de l’objet dont il s’agit, confond,
une seconde fois, le cyprès pyramidal avec le chaton du palmier. Il suffit cependant de je-
ter un coup d’œil sur les planches de la Description de l’Égypte (histoire naturelle), ou d’un
ouvrage quelconque de botanique, pour se convaincre que la forme et la disposition du
régime ou de la grappe de fleurs que portent, soit le palmier dattier, soit le palmier doum,
n’auraient pas dû exposer le célèbre académicien à la méprise que je suis obligé de relever.
D’autre part, les habiles ægyptologues que j’ai consultés, tout en avouant qu’à Edfou la
légende hiéroglyphique du mois de tôbi est très-difficile à interpréter, reconnaissent una-
nimement l’impossibilité de trouver un mot qui signifie chaton de palmier, dans le groupe
de signes hiéroglyphiques dont là, selon Champollion, serait formé le nom ϣϥⲧⲃⲁ, Schft-
ba. Un savant étranger, M. le Dr. R. Lepsius, dont l’opinion est d’un si grand poids dans
ces questions, va plus loin, et n’hésite pas à dire que la dernière partie de ce nom, dont il
donne la transcription sous la forme Schefteb, offre très-vraisemblablement le nom même
du mois de tôbi.711

On me pardonnera peut-être d’avoir autant insisté sur ces deux points, lorsque j’aurai
indiqué les conséquences importantes qu’il est possible de déduire de la présence du cy-
près pyramidal dans les tableaux des mois à Edfou et au Rhamesséum de Thèbes. Et d’abord
remarquons que cette présence ne contribue pas peu à nous révéler l’origine étrangère,
et par conséquent asiatique, du calendrier sacré représenté dans ces tableaux. D’une part,
le cyprès caractérise, pour ainsi dire, l’Asie occidentale ; d’autre part, le calendrier hiéra-
tique de Thèbes et celui d’Edfou divisent l’année en deux sections de six mois chacune,712 et
non en trois tétrades, comme devrait le faire un calendrier d’origine vraiment égyptienne,
c’est-à-dire établi d’après les phénomènes climatériques propres à l’Égypte.713 D’une autre
part enfin, c’est dans le mois de tôbi, nous dit M. Biot,714 que tombe l’équinoxe vernal. Or le
dieu générateur Ammon-Horus ou Ammon-Ra, ithyphallique au Rhamesséum de Thèbes et
sur les deux stèles citées, préside au mois de tôbi, et se montre à nos regards, là comme à
Edfou, caractérisé par l’attribut du cyprès, par un arbre qui, dans toute l’Asie occidentale,
nous l’avons vu, est un symbole de vie consacré aux dieux créateurs ou générateurs, et
dont la graine, remarquons-le bien, se récolte et se sème au printemps.715 A Thèbes et à Ed-
fou, le tableau des douze mois de l’année assigne donc à cette saison le caractère qui lui est
propre sous le climat régulier de l’Asie occidentale, c’est-à-dire le caractère de la saison qui
voit se manifester sur la terre la germination, la feuillaison, la reproduction des êtres, une
nouvelle vie enfin.716 Mais si ces phénomènes naturels ne s’observent en Égypte qu’après

711Je transcris ici en entier le passage où cette opinion se trouve énoncée : « Memphitisch ⲧⲱⲃⲓ, thebanisch
ⲧⲱⲃⲉ, heisst der fünfte Monat, griechisch Τυβί geschrieben. Im Rhamesseum steht ihm der ithyphallische Gott

vor, in Edfu derselbe, aber mit dem Namen Schefteb. Die Vermuthung liegt nicht fern, dass in dem zweiten
Teile dieses letzteren Namens, der des Monats enthalten sei.» (Einleitung zur Chronologie der Ægypter, p. 138.)

712Voyez le mémoire cité de M. Biot et les planches qui l’accompagnent.
713Voyez, à ce sujet, les observations que j’ai présentées dans mes Recherches sur Vénus, p. 225, 226.
714Mémoire cité, p. 622, 623, 632.
715M. Percennius Nolanus, cité par Caton, De R. R. 151. ; cf. 48.
716C’est dans le même esprit, n’en doutons pas, que, chez les Romains, à l’équinoxe du printemps, et en confor-

mité d’un usage emprunté à la Phrygie, on dressait des pins en l’honneur de la Mère des dieux (Pline, H. N. 16., 14.,

99



le solstice d’été, il faut nécessairement conclure, pour la seconde fois, que les tableaux des
mois, à Thèbes et à Edfou, représentent, non un calendrier d’origine égyptienne et en har-
monie avec les anomalies climatériques propres à l’Égypte, mais un calendrier importé717

d’un pays à climat régulier dans cette célèbre contrée, avec des institutions hiératiques
dont il était impossible de le séparer.718 Ne suit-il pas de là qu’un tel calendrier dut être ap-
porté chez les Égyptiens, au plus tard, pendant la période qui vit l’Égypte recevoir le culte
des divinités assyriennes et phéniciennes que l’on reconnaît sur les monuments érigés
par les rois des 18e et 19e dynasties? Et, parmi ces divinités importées, la Vénus qu’adorait
toute l’Asie occidentale n’occupe-t-elle pas le premier rang? Cette déesse, qui, en Asie et
en Europe, donna deux de ses noms au cyprès pyramidal ; cette déesse qui, selon la théo-
logie asiatique, avait sa place marquée à l’équinoxe du printemps et paraissait montée
sur le Taureau,719 symbole du premier mois de cet équinoxe dans l’ancien calendrier dés
Chaldéens d’Assyrie ; cette déesse, sur les deux stèles égyptiennes, nous la retrouvons ac-
compagnée tout à la fois, comme sur les monuments asiatiques, du symbole du cyprès et
de deux personnages qui forment avec elle une triade divine. Un de ces personnages, dans
les calendriers sculptés à Thèbes et à Edfou, se montre comme le protecteur ou comme
la personnification même du mois égyptien de tôbi, dans lequel tombe l’équinoxe vernal ;
15. Julien, Orat. in Matrem deor. p. 168). Cf. le passage cité plus haut de Julius Firmicus (De error. profan. relig. 28.,
p. 103). — Le pin, arbre toujours vert comme le cyprès, et, comme lui, symbole de vie, était, à ce titre, consacré,
non-seulement à la Mère des dieux ou Rhéa, mais aussi à Vénus et à Mithra. Les monuments figurés en font foi.

717Voyez Rech. sur Vénus, p. 225, 226.
718Il me sera peut-être permis de rappeler ici que, dès l’année 1833, j’avais signalé ces importations. Loin de trou-

ver faveur, mes idées rencontrèrent une opposition passionnée, qui s’est perpétuée bien longtemps. Plus qu’un
autre j’ai donc, ce me semble, quelque droit à me réjouir de la presque unanimité avec laquelle on commence
enfin à reconnaître l’influence religieuse, philologique et scientifique qu’exerça sur l’Égypte l’Asie occidentale,
cette belle contrée qui dut être civilisée de bonne heure, parce qu’elle fut tout à la fois le berceau du genre hu-
main, le lieu où se conservèrent les traditions, et le lieu aussi où s’illustra dans les sciences et les arts la caste
sacerdotale des Chaldéens, qui a fait la gloire de la Babylonie et de l’Assyrie. Un jour viendra, j’aime à l’espérer
dans l’intérêt d’une science qui est en progrès, un jour, dis-je, viendra où une étude approfondie et comparée
des institutions religieuses et civiles, du langage symbolique, des phénomènes climatériques et des productions
naturelles de l’Asie occidentale et de l’Égypte, conduira même à reconnaître, tout aussi unanimement, que l’ac-
tion directe de la première de ces deux contrées sur la seconde remonte bien au-delà des 18e et 19e dynasties
égyptiennes. En attendant ce jour désiré, je ne me laisserai pas de répéter que, physiquement et historiquement
parlant, le double fait de la population et de la civilisation doit être considéré comme bien plus ancien dans l’Asie
occidentale qu’en Égypte. Aussi, dès à présent, peut-on dire, quant à l’Orient, sans même excepter la Phénicie,
que l’Égypte a beaucoup reçu et très-peu donné.

719Porphyre, De Antr. nymph. 24., p. 22, 23, ed. Van Goens. Mém. de l’Acad. des inscript. t. 15., 2e partie, p. 230-
236. Recherches sur Vénus, p. 130-132 ; atlas, pl. 17., n°s 1, 1a, 1b. — Le n° 17 de la pl. 14 G de ce dernier ouvrage
reproduit un groupe qui, sur un vase d’argent d’époque romaine, trouvé aux environs de Vienne en Dauphiné, et
orné des quatre saisons personnifiées, représente le printemps. Ce groupe nous offre Vénus assise sur le taureau
équinoxial et entourée de plusieurs petits Amours ; composition rare, qui, rapprochée d’un passage de Virgile
(Georgic. 1., 217, 218) bien souvent cité, mais pas toujours compris,

Candidus auratis aperit quum cornibus annum
Taurus ... ...

est un exemple précieux et mémorable de la fidélité et de la persévérance avec lesquelles les artistes, comme les
poètes de l’antiquité, nous ont transmis d’âge en âge les traditions hiératiques les plus anciennes. Sur d’autres
monuments figurés, qui ne représentent pas les quatre saisons, nous voyons la Vénus asiatique placée debout
sur un taureau (Recherch. sur Vénus, p. 130-132 ; pl. 17., n°s 1, 1a, 1b), ou assise sur deux taureaux (ibid. p. 128, 129 ;
pl. 3 B, n° 1). C’est ainsi que, dans le panthéon des Indiens, la déesse Parvatî, qui a tant d’analogie avec Vénus
et Junon, se montre tantôt assise sur un taureau (ibid. pl. 14 D, n° 7), tantôt chevauchant sur un quadrupède de
même espèce (ibid. n° 6), tantôt enfin assise sur un trône, à côté de Çiva, et posant un pied sur un lion, pendant
que son divin époux pose un pied sur un taureau (ibid. n° 4).

100



et là, caractérisé, ainsi que ce mois et cet équinoxe, par le symbole du cyprès, il est au
lieu et place du mois de tôbi, c’est-à-dire, théologiquement parlant, il est placé au seuil de
l’équinoxe du printemps, de même que la déesse dont il est l’assesseur. Enfin nous verrons,
dans le mémoire suivant, Vénus présider aux cérémonies funèbres en Égypte, comme en
Asie, comme chez les Grecs ; et son arbre symbolique, le cyprès, tout étranger qu’il est au
sol égyptien, ne le verrons-nous pas aussi figurer, en même temps qu’elle, dans les pein-
tures qui, en Égypte, ornent les caisses de momie? J’avais donc quelque raison de dire,
au début de ce mémoire, que parfois, lorsque l’histoire reste muette, un symbole tiré des
productions de la nature peut nous révéler le fait des communications d’une nation avec
une autre, et nous apprendre que telle ou telle divinité, tel ou tel usage religieux, que
l’on croyait propres à un peuple très-anciennement civilisé, sont néanmoins des emprunts
faits par lui à un peuple plus ou moins voisin.

Ajoutons que le Rhamesséum de Thèbes et les deux stèles décrites ci-dessus ne sont
pas les seuls monuments où, jusqu’à ce jour, on ait trouvé deux cyprès figurés auprès du
personnage divin qui tout à la fois est un des assesseurs de Vénus-Hâthôr et le protecteur
du premier mois de l’équinoxe vernal. Ce sont aussi deux jeunes cyprès pyramidaux que
l’on reconnaît sans hésitation sur un des autels qui, dans une peinture du sanctuaire de
Karnak, sont placés à côté de ce dieu.720 Ici, il est ithyphallique, et Champollion721 le désigne
sous le nom à Ammon générateur ou Mendès. Entre ces deux arbres, qui sont peints en vert,
et qui nous rappellent les deux cyprès plantés à côté de Vénus-Astarté, d’Artémis ou de
Mithra, sur les monuments asiatiques, on voit s’élever, comme sur les deux stèles citées,
une tige fleurie de lotus ; la fleur est bleue ; elle s’épanouit au sein d’un calice peint en rouge
et en jaune.722 Cet emblème religieux a été gravé, avec la figure du dieu ithyphallique, dans
la Description de l’Égypte,723 et reproduit par Champollion dans son Panthéon égyptien724 ; mais
il n’a donné lieu, de sa part, à aucune remarque. Ce savant l’a même complétement passé
sous silence, et, par conséquent, nous laisse ignorer s’il prenait ici les deux cyprès pour
deux grands chatons de palmier, comme il l’a fait plus tard en décrivant le tableau des
mois sculpté au Rhamesséum de Thèbes.

D’autres parties de l’Afrique civilisée, où le cyprès pyramidal ne croît pas spontané-
ment, avaient sans doute, comme l’Égypte, reçu de l’Asie occidentale le culte de cet arbre
avec celui de quelque divinité génératrice. Nous pouvons même tenir pour certain que
ce symbole fut du nombre de ceux que les Phéniciens portèrent, avec le culte d’Astarté,
dans les colonies qu’ils établirent sur les côtes septentrionales de l’Afrique, à l’ouest du
Delta. Toutefois nous n’en avons qu’une preuve indirecte ; elle se tire des traditions rela-
tives aux rites funèbres qui étaient en usage chez les Carthaginois. Je dois donc différer de
la produire jusqu’au moment où je serai amené à considérer le cyprès comme un emblème
funéraire.

Ne doutons point que si les révolutions politiques dont Carthage fut le théâtre
720Après tous les exemples que j’ai cités de la présence du cyprès sur les monuments figurés égyptiens, on peut

s’étonner de ne point trouver cet arbre parmi les végétaux placés, par Horapollon, au nombre des hiéroglyphes
dont il donne la signification.

721Panth. égypt. texte pour la pl. 4.
722On voit comment un art hiératique, assujetti à des règles conventionnelles, a reproduit dans cette fleur, outre

l’idée de l’hermaphroditisme et de la génération, quatre des couleurs, le bleu, le rouge, le jaune et le vert, que
l’antiquité attribuait aux divinités génératrices, et qui rappellent le ciel, le feu, le soleil, et la vie ou le printemps.

723Antiquités, t. 3., pl. 47., n° 2.
724Pl. 4.

101



n’avaient pas détruit ou dispersé les monuments d’un culte apporté de Tyr par les
fondateurs de la nouvelle cité, nous aurions, dans les antiquités figurées, comme dans les
livres sacrés des Carthaginois, d’aussi fréquents exemples de l’attribution du cyprès à la
déesse Astarté que nous en fournissent les antiquités qui, sur le sol de la Phénicie, ont
survécu aux bouleversements politiques et physiques. Et ce que je dis ici de Carthage doit
s’entendre également de tous les établissements que les Phéniciens avaient formés sur
les côtes de l’Afrique septentrionale.

102



1.2 Deuxième Section — Occident
1.2.1 Grèce et colonies grecques

Si le culte du cyprès pyramidal fut importé de l’Asie antérieure dans ce vaste continent
qui renfermait l’Égypte et le territoire de Carthage, ne devons-nous pas nous attendre à
le trouver aussi établi dans l’archipel situé entre les côtes de l’Asie et celles de la Grèce, et
dans plusieurs parties du continent européen? Nous savons que, dès une haute antiquité,
le culte des arbres, en général, et des arbres verts, en particulier, était fort répandu dans
plusieurs îles de la mer Ægée et de la Méditerranée, dans la Thrace, la Grèce, l’Italie, la
Germanie, les Gaules, l’Ibérie, la Lusitanie. C’est sans doute à l’institution d’un tel culte
qu’il faut rapporter l’antique usage de consacrer aux dieux des forêts, des bois, et d’y pla-
cer leurs temples, leurs statues, leurs autels.725 Des troncs d’arbres servirent à façonner
les premières images des divinités de la Grèce ; et Pausanias,726 lorsqu’il rappelle cette cou-
tume, place l’ébène et le cyprès en tête des différentes espèces d’arbres employées par les
anciens à faire des xoana. De bonne heure, en effet, et certainement à une époque anté-
rieure à la fondation en Asie des premières colonies grecques, le culte asiatique du cyprès
avait pénétré dans la Grèce comme dans la Thrace ; et si Ovide727 nomme cet arbre parmi
ceux qui vinrent se ranger autour d’Orphée,728 attirés par le charme irrésistible des sons
que le chantre de Thrace savait tirer de sa lyre, Pausanias,729 de son côté, reconnut dans
l’Argolide, au milieu d’un cupressetum, les ruines de l’antique temple de Jupiter Néméen qui
avait été érigé près du bourg de Némée, à quinze stades environ de l’antre du lion terrassé
par Hercule. Enfin, dans l’Arcadie, le mont Érymanthe, également célèbre dans l’antique
légende d’Hercule par la victoire que remporta sur un sanglier ce héros d’origine asiatique,
était lui-même couvert d’une plantation de cyprès.730

En quittant l’Argolide, cette province à laquelle se rattache avec éclat la légende de
Persée, autre héros asiatique, le voyageur grec731 nous signale, sur la route d’Argos à Tégée
et au milieu des beaux cyprès qui couvraient entièrement le mont Lyconé, le temple d’Ar-
témis Orthia.732 Ce temple, bâti au sommet d’une montagne dont le nom, Lyconé, fait allu-
sion à la lumière, renfermait trois statues de marbre blanc, qui représentaient Latone avec

725Cet usage dut naître du besoin de continuer à célébrer les cérémonies religieuses dans des lieux retirés,
couverts, mystérieux, comme les bois et les forêts, alors que l’accroissement successif de la population et les
progrès de l’architecture, de la sculpture, de la statuaire, obligèrent le sacerdoce à restreindre à la célébration
des mystères ou des initiations, l’emploi des grottes et des antres sacrés.

7268., 17., 2.
727Metamorph. 10., 106.
728Pierius Valerianus, connu aussi sous le nom de Valeriano Bolzani, rapporte, dans ses Hieroglyphica (52., 8.),

mais sans citer aucune autorité, qu’une statue de bois de cyprès avait été consacrée à Orphée, dans la ville de
Libèthre, près du mont Olympe, qui sépare la Thessalie de la Macédoine. Voici en quels termes il parle de cette
statue et d’un prodige qu’on lui attribua du temps d’Alexandre le Grand : «Et in Lebethris Orphei simulacrum
ex cupresso cultum, quod cum Alexandri temporibus sudorem multum emisisset, omnibus eo prodigio perterre-
factis, responsum est ab Aristandro, viro sapiente, bene sperandum, siquidem quod nunc opus Alexander aggre-
deretur, ob rerum gestarum magnitudinem maximum esset sudorem et laborem poetis ac Musarum cultoribus
allaturum.»

7292., 15., 2.
730Ovide nous l’apprend dans ces deux vers (Heroïd. Epist. 9., v. 87, 88) :

Ut Tegeæus aper cupressifero Erymantho
Incubet, et vasto pondere lædat humum ?

7312., 24., 6.
732Peut-être ce surnom d’Orthia était-il en rapport avec la forme droitedu cyprès, image symbolique de la déesse.

103



ses deux enfants, Apollon et Artémis.733 L’ordre que suit Pausanias, en énumérant ces trois
figures, nous autorise à croire que Latone était placée entre Apollon et Artémis, comme
la Vénus assyrienne, mère des dieux, est elle-même placée entre ces deux dernières di-
vinités, ou entre le cyprès du soleil et le cyprès de la lune, sur les monuments figurés
asiatiques que j’ai cités dans la première section de ce mémoire. Le récit de notre auteur
mérite d’être rapproché des détails que nous trouvons dans un passage de Strabon734 dont
précédemment je n’ai dit que quelques mots. Il s’agit d’un bois sacré, nommé Ortygie, et
planté de plusieurs sortes d’arbres, mais surtout de cyprès. Ce bois, dont le nom est un de
ceux que portait anciennement l’île de Délos, était situé non loin d’Éphèse et traversé par
le Cenchrius, petit fleuve où Latone, disait-on, fit ses ablutions après avoir mis au monde,
dans cette contrée, Apollon et Artémis, qui eurent pour nourrice une femme également
appelée Ortygie. Aussi Strabon nous apprend-il que, dans un des temples que renfermait le
bois sacré, on voyait la statue de Latone portant un sceptre, et accompagnée d’un groupe
composé de ses deux enfants et de leur nourrice Ortygie, qui les tenait chacun par la main.
Il y a donc lieu de croire que le cyprès fut consacré à Latone, mère des dieux, aussi bien
qu’à Vénus et à Rhéa, qualifiées chacune mère des dieux, et, comme Latone, assimilées à
la Nuit, divinité essentiellement génératrice. Et si, dans l’Asie occidentale, les monuments
figurés ou les traditions nous ont montré le cyprès du soleil et le cyprès de la lune attri-
bués à Vénus, à Rhéa et à la déesse de Syrie ; si, comme j’en ai fourni la preuve, le cyprès
fut nominativement consacré à Apollon et à Artémis chez les Grecs asiatiques, ma supposi-
tion, quant à Latone, se trouve confirmée par la loi hiératique qui transmettait aux jeunes
divinités les symboles et les attributs de leur père ou de leur mère.

La Grèce, par conséquent, doit nous offrir plus d’un exemple de l’attribution du cy-
près à Apollon et à Artémis. Et d’abord, notons ici que, selon le témoignage exprès de
Pindare,735 les lambris du temple d’Apollon à Delphes,736 ou du moins d’une des cella de ce
temple,737 étaient de bois de cyprès. Notons aussi que très-anciennement, sur le mont Par-
nasse, consacré à Apollon et aux Muses, ses fidèles compagnes, il existait, au milieu d’un
cupressetum, une ville qui, primitivement appelée Cyparissia, fut ensuite nommée Apollo-
niade.

Les médailles impériales de deux villes de l’Argolide, Épidaure et Trézène, fournissent
des témoignages non moins explicites. Parmi les premières, je citerai deux pièces long-
temps attribuées à une prétendue ville de Cyparisus ou Cyparissus, dont on ne pouvait, et
pour cause, indiquer la position topographique ; elles furent frappées en l’honneur d’An-
tonin le Pieux. Au revers de la tête de cet empereur, elles nous montrent, l’une et l’autre,
une chèvre allaitant un jeune enfant au pied d’un grand cyprès.738 Sestini commet l’erreur

733La statue de Latone, ainsi placée sur la montagne de la lumière, avec ses deux enfants, qui représentent, l’un
le soleil, l’autre la lune, nous rappelle que le nom de Latone emporte avec lui le sens de nuit ou d’une chose cachée.
J’ajoute que le nom de Damia, donné à la déesse dans une tradition qui la fait arriver du pays des Hyperboréens à
Délos, signifie, en zend et en sanscrit, ténèbres. Cette remarque, si je ne me trompe, n’avait pas encore été faite.

734Geogr. 14., p. 639, 640.
735Pythic. 5., 52.
736C’est ainsi que Winckelmann (Opp. t. 6., p. 162) entend le passage de Pindare.
737Feu M. Avellino (mémoire cité, p. 8, note 3), s’appuyant sur un commentaire du scoliaste de Pindare, croit

que les mots κυπαρίσσινον μέλαθρον, dont se sert le poète, s’appliquent, non à tout le temple, mais seulement à
la cella où Arcésilaüs consacra son char.

738Mionnet, sans faire remarquer que Sestini, dans l’écrit intitulé : In Catalogi musei Hedervariani partem primam
Castigationes (p. 46, n° 6012), restitue à Épidaure les médailles dont il s’agit, classe, avec doute cependant, parmi
celles de l’île de Crète, la médaille impériale décrite par Sestini dans ses Lettere numismatiche (Continuazione, t. 3.,

104



de désigner l’enfant sous le nom d’Apollon.739 Feu M. Avellino,740 mieux inspiré, prend ici le
cyprès pour l’image symbolique de ce dieu, et l’enfant pour Esculape, nourri à l’ombre de
l’arbre consacré à son père. Le savant archéologue napolitain n’oublie pas de rappeler que,
selon les traditions grecques qui avaient encore cours du temps de Pausanias, Esculape en-
fant aurait été découvert, dans le pays des Épidauriens, par le chevrier Aresthanas,741 ou par
Autolaüs, fils illégitime d’Arcas.742 Les monnaies impériales d’Épidaure qui ont pour revers
un sujet si habilement interprété, sont encore rares. La Bibliothèque impériale de Paris en
possède deux depuis peu d’années seulement ; leur état de conservation laisse beaucoup
à désirer. Elles proviennent de la collection formée, au musée Hedervar, par le comte de
Wiczay, et ne sont pas d’un même flan.743 Je les ai fait dessiner avec soin, et placer sous
les n°s 1 et 2 de la planche 21 ci-jointe. Au revers, la première offre, coupées par le haut,
les trois lettres ΕΠΙ, gravées du même côté que le cyprès, et les deux lettres terminales
ꞶΝ, placées à l’exergue. Les lettres ΔΑΥΡΙ, qui sont ici presque entièrement effacées, se
voient nettement au revers du n° 2 ; de sorte qu’en rapprochant les deux médailles, on a la
légende entière ΕΠΙΔΑΥΡΙꞶΝ, «des Épidauriens. » Il existe au cabinet impérial de Vienne
un autre exemplaire de la pièce n° 2. Neumann en a donné744 un dessin très-inexact, où
l’on ne retrouve pas le jeune Esculape allaité par la chèvre. Le dessin qu’a publié Sestini745

d’un quatrième exemplaire, semblable à celui de Vienne et tiré du musée Bondacca, est
un peu moins mauvais. Enfin il en indique un cinquième exemplaire dans le musée Sancle-
mente.746 En 1846, M. Th. Panofka, dans une savante dissertation intitulée : Asclepios und
die Asklepiaden,747 nous a fait connaître deux autres médailles impériales qui offrent, au re-
vers, le même sujet que ces cinq pièces : l’une porte l’effigie de Caracalla, et se conserve au
médaillier impérial de Vienne748 ; l’autre, où nous retrouvons l’effigie d’Antonin le Pieux,
est déposée dans le médaillier royal de Copenhague.749 L’habile académicien de Berlin rap-
porte, sans hésitation, la première à Épidaure, mais ne sait à quelle ville il convient d’at-
tribuer la seconde ; il indique avec doute Cyparissie de Messénie, ou Cratie de Bithynie.
Comme les six autres cependant, celle-ci appartient à Épidaure.

Parmi les monnaies impériales de Trézène qui nous offrent le cyprès, je trouve deux
moyens bronzes à citer : le premier représente, au revers de la tête de Septime Sévère, un
temple placé sur une colline qui s’élève entre un cerf et un cyprès750 ; le second, qui est
à l’effigie de Julia Domna, porte le même revers, avec cette seule différence que le cerf y
est remplacé par un laurier.751 Quoique le cerf et le laurier soient, comme le cyprès, des
emblèmes consacrés à Vénus tout aussi bien qu’au dieu des Muses, je n’hésite pas à croire,
p. 44 et 45), et l’attribue à une ville qu’il désigne sous le nom de Cyparisus incerti situs. (Voy. Suppl. 4., 316, n° 137.)

739In Catalog. mus. Hederv. part. 1 Castigationes, loc. cit.
740Mémoire cité, p. 22.
741Pausanias, 2., 26., 4.
742Id. 8., 25., 6.
743Une de ces médailles est décrite par l’abbé Caronni dans le Catalogue du musée Hedervar (pars 2., n° 6012).
744Num. populor. t. 2., tab. 7., fig. 7.
745Descript. numor. veter. tab. 13., fig. 2.
746Letter. numism. Continuaz. t. 3., p. 45.
747Berlin, in-4°, fig.
748Pag. 10, pl. 1., n° 1.
749Pag. 10 et 11, pl. 1., n° 2.
750Sestini, Descr. num. veter. p. 215, n° 3.
751Mus. Sanclemente, num. select. t. 2., p. 299, tab. 25., fig. 235. — C’est à tort que l’abbé Sanclemente désigne ici

sous le nom d’olivier l’arbre placé en regard du cyprès.

105



avec M. Avellino,752 que l’édifice qui, sur chacune de ces deux médailles, orne le sommet
d’une colline, ne soit un de ces deux temples qu’au rapport de Pausanias les Trézéniens
avaient dédiés à Apollon, surnommé, dans l’un, Théarius,753 dans l’autre, Épibatérias.754 À
cette occasion, le savant auteur du mémoire sur le mythe de Cyparisse a soin de mention-
ner l’autel que, selon le voyageur grec,755 ces mêmes Trézéniens avaient consacré à Hélios
Éleuthérios ; mais il ne connaissait pas le sens philosophique d’un des noms, serv-azâd, qu’en
Perse on donne au cyprès, à cet arbre qui fut l’emblème tout à la fois de Mithra, du soleil,
de la lune et des cinq autres planètes ; c’est-à-dire l’emblème du dieu psychopompe et des
sept cieux où les âmes, rendues à la liberté et à la vie spirituelle, doivent achever de se
purifier avant de rentrer dans le séjour des bienheureux. Dès lors, M. Avellino n’a pu faire
un rapprochement qui se présente à notre esprit ; il n’a pas remarqué la corrélation qui
existe entre le surnom d’Éleuthérios, donné par les Trézéniens au Soleil, porte du ciel, et
attribué ailleurs à Dionysus, prince des mystères ; les surnoms de Liber et de Libera ou Libi-
tina, appliqués, chez les Romains, l’un à Bacchus, l’autre à Vénus ou à Proserpine, déesses
des vivants et des morts ; et l’épithète azâd,756 sans vie ou libre, ajoutée au nom de l’arbre
qui chez les Perses, comme chez les Assyriens et les Phéniciens, était non-seulement un
symbole de vie, de liberté ou de vie spirituelle, mais aussi l’image immortelle de la divinité
qui préside à des mystères fondés sur le dogme de la descente et de l’ascension des âmes.
C’est ici le lieu de rapporter en entier un passage de Pausanias dont j’ai déjà dit quelque
chose757 à propos d’un autre récit où le même écrivain s’impose un silence religieux sur le
rôle de Mercure et de son bélier758 dans la célébration des mystères de la Mère des dieux.
Malgré une seconde réticence, nous allons trouver ici la preuve que, chez les Grecs, on as-
sociait le culte du cyprès aux cultes réunis d’Apollon, des Grandes Déesses adorées dans les
mystères, et du dieu que les Égyptiens, sous le nom de Thoth ou Thaut, et les Grecs, sous
le nom d’Hermès, considéraient comme une divinité psychopompe. «En face des champs
stényclériques, dit Pausanias,759 il y a un lieu que les anciens appelaient Œchalia, et qui se
nomme maintenant le bois Carnasius.760 On y voit une forêt très-épaisse de cyprès, qui
renferme les statues de plusieurs dieux : Apollon Carnéus, Hermès portant un bélier, et
Coré la Chaste, fille de Déméter. Près de cette dernière statue coule une fontaine. Dans le
Carnasius, on célèbre des mystères en l’honneur des Grandes Déesses ; mais je garderai le
silence sur le rite qu’on y suit. Ces mystères m’ont paru tenir le premier rang après ceux
d’Éleusis. » Ce passage, rapproché des sculptures de l’autel palmyrénien du Musée capito-
lin et des observations placées dans la section précédente, prouve jusqu’à l’évidence qu’en

752Mémoire cité, p. 22-24.
753Pausanias, 2., 31., 9.
754Id. ibid. 32., 2.
755Id. ibid. 31., 8.
756Dans mon second mémoire, je donne sur la formation de cette épithète philosophique les explications né-

cessaires.
757Ci-dessus, p. 26, 27.
758Une agate-onyx, que M. le duc de Luynes a récemment acquise et qu’il veut bien me communiquer au mo-

ment où cette feuille est sous presse, fournit une preuve nouvelle et irrécusable de l’authenticité des traditions
qui attribuent au symbole du bélier un rôle important dans la célébration des mystères d’origine asiatique. D’un
côté, cette agate-onyx, dont le travail me paraît phénicien ou assyrien, offre en relief une tête de bélier ; de l’autre,
elle représente, gravé en creux, un griffon ailé et crêté, dévorant un bouc terrassé. Dans mes Recherches surMithra,
je montrerai comment ce groupe se rattache directement aux mystères de la Vénus assyrienne.

7594., 33., 5.
760Καρνάσιον ἄλσος.

106



Grèce, comme dans l’Asie occidentale, le culte d’Apollon, ou d’un dieu-soleil désigné sous
divers noms, se liait intimement à l’institution des mystères.

Un autre lieu, un autre monument, peuvent ajouter une nouvelle preuve à celles que
déjà nous avons de l’attribution du cyprès à Apollon chez les Grecs. J’entends parler de la
fresque dont un dessin au trait accompagne le mémoire cité de feu M. Avellino, et qui a été
fidèlement reproduit sur la planche 12 ci-jointe. Bien que cette belle peinture provienne
des ruines de Pompeï,761 elle a droit, par la simplicité de sa composition et par l’élévation de
son style, à être comptée au nombre des monuments dont les artistes grecs revendiquent
l’invention. Elle représente, vu de face, Apollon debout, presque nu, la tête ceinte d’une
couronne de laurier et entourée d’un limbe, la main gauche appuyée sur une grande lyre
à dix cordes posée à terre, et une branche de laurier dans la main droite. Une chlamyde,
dont un bout est jeté sur le bras gauche, est agrafée au-dessous de l’épaule droite, et tombe
par derrière jusqu’à mi-jambe. Les pieds sont chaussés du cothurne. A la gauche du dieu,
et plongé dans la tristesse, on voit le beau Cyparisse assis, tenant de la main gauche deux
longues lances. Une draperie, jetée sur le bras droit, passe sur la cuisse droite et enveloppe
le bas des reins, la cuisse et la jambe gauches ; le reste du corps est nu. Du sommet de la
tête sort la cime d’un cyprès pyramidal. Cyparisse est donc représenté au moment même
où, selon la fable, Apollon, touché de la douleur que cause à ce jeune homme la mort d’une
biche ou d’un cerf qu’il aimait et qu’il a tué par imprudence, le métamorphose en cyprès.
Aussi le peintre a-t-il placé auprès du siège de Cyparisse un jeune cerf, ou peut-être une
biche. Derrière les deux seuls personnages qu’on voie dans le tableau, s’élèvent de belles
constructions, qui nous annoncent qu’ici la métamorphose de Cyparisse s’opère devant
un temple dédié à Apollon : le trépied, l’arc et le carquois posés sur ces constructions, et
le bois de cyprès dont elles sont entourées, ne laissent aucun doute à cet égard. Ce sont,
avec la branche de laurier qui pend de la main droite d’Apollon, les mêmes accessoires
caractéristiques que nous avons trouvés auprès de ce dieu, sur les médailles coloniales
d’Alexandria-Troas762 ; mais, au lieu d’un seul cyprès que ces médailles nous montrent plan-
té à ses côtés, la fresque de Pompeï, seul monument figuré, authentique, qui nous reste de
la métamorphose de Cyparisse, laisse distinctement apercevoir un cupressetum autour de
l’édifice consacré à Apollon.

Les traditions relatives au mythe de Cyparisse varient beaucoup dans les auteurs grecs,
comme dans les auteurs latins.

Philostrate763 reconnaît à ce mythe une origine asiatique : en parlant du bois sacré de
cyprès et de lauriers planté auprès du temple d’Apollon, dans le faubourg d’Antioche de
Syrie, appelé Daphné, il a soin de dire que Cyparisse était un jeune Assyrien, qui passait
pour avoir été changé en cyprès ; et, ajoute-t-il, la beauté de l’arbre fait foi d’une telle
métamorphose.

Une autre tradition, recueillie par Servius,764 assigne l’île de Crète pour patrie à Cypa-
risse, jeune homme aussi chaste que beau, dont Apollon, ou Zéphyre, était éperdument
amoureux, et qui, voulant conserver la pureté de ses mœurs, s’enfuit vers le fleuve Oronte,
et se réfugia sur le mont Casius, où il fut changé en cyprès. Si, dans cette légende, l’île
de Crète est le lieu où Apollon chercha à séduire Cyparisse, n’oublions pas que les écri-

761Elle fut découverte en 1833 ou 1834.
762Ci-dessus, p. 105-107 ; et pl. 13., n°s 1-3.
763In Vita Apollon. 1., 16.
764Ad Virgil. Æneid. 3., v. 680.

107



vains grecs ou latins désignent comme la patrie du cyprès une ville de cette île, Tarrha, cé-
lèbre, de même que Cnosse, par le culte qu’on y rendait à Apollon.765 Remarquons, d’autre
part, que, dans le récit de Servius, le mont Casius et le fleuve Oronte nous ramènent en
Syrie, cette partie importante de l’Asie occidentale, qui déjà, par ses monuments figurés
et par ses traditions écrites, nous a fourni la preuve que le culte du cyprès y fut très-
anciennement établi en l’honneur d’Apollon et du soleil, comme en l’honneur de Vénus
et de la lune.766 Si Zéphyre est substitué à Apollon dans une variante de cette légende re-
cueillie par Servius,767 nous le trouvons nommé dans un passage où Nonnus semble dire
qu’Apollon et Zéphyre s’étaient disputé le cœur de Cyparisse.768 A ce nom de Zéphyre,
pouvons-nous ne pas nous rappeler que la Vénus asiatique était assimilée à l’air, cosmo-
logiquement parlant, et que, chez les anciens habitants de l’Arménie, peuple sorti du ter-
ritoire de l’empire assyrien, cet élément intervenait dans les augures qui se tiraient de la
plus ou moins grande agitation du feuillage des cyprès sacrés d’Armavir769 ?

Ovide, sur l’autorité, sans doute, de quelque mythographe grec, dont les écrits et même
le nom ne nous sont point parvenus770 ; Ovide, le plus ancien des écrivains de l’antiquité
qui nous ont conservé la fable de Cyparisse et Apollon ; Ovide771 place la scène principale
dans l’île de Céos ou Céa,772 dans une île presque contiguë à l’Attique, cette célèbre contrée
où le culte d’Athéné, la légende et les symboles de la déesse, l’assistance qu’elle prête à
Hercule dans ses douze travaux ou ses initiations,773 la légende de Thésée et bien d’autres
faits, nous révèlent une civilisation importée de l’Asie occidentale. Aussi trouvons-nous
dans le récit du docte et ingénieux chantre des Métamorphoses, plus d’un trait qui tout à
la fois décèle aussi une origine asiatique et s’accorde avec la fresque de Pompeï. D’autre
part, des témoignages authentiques nous apprennent que, sous divers noms et dès une
époque reculée, Apollon fut adoré dans l’île de Céos,774 et qu’il continua de l’être jusqu’aux
derniers temps du paganisme. Il y portait principalement les surnoms d’Aristée et de Car-
théen. De nos jours on a découvert, dans les ruines de Carthée, les restes d’un temple dédié
à Apollon Carthéen775 ; et c’est aux environs mêmes de Carthée, que, selon le poète latin,
Cyparisse tua par mégarde un très-beau cerf objet de tous ses soins, et qui était consacré
aux nymphes des champs appelés carthéens, carthæa arva. Ce cerf, comme le cyprès, doit

765Sur la haute antiquité et l’importance du culte d’Apollon dans l’île de Crète, nommément à Cnosse et à Tarrha,
voyez les savantes remarques de K. O. Müller (Die Dorier, t. 1., p. 206-209).

766Ci-dessus, p. 19, 20, 37-41, 51-58, 96-99, 104-107.
767Servius, loc. cit.
768Καὶ Ζέφυρον κλονέεσκε Λάκων νέος · ἀλλὰ [θανόντα

Ἡβητὴν Κυπάρισσον ἰδὼν ἐρατεινὸς ἀήτης
Εὗρεν Ἀμυκλαίοιο παραιφασίην Ὑακίνθου.

Dionysiac. 11., 363-365.
769Ci-dessus, p. 64-73.
770Voyez, à ce sujet, les observations de Gierig, dans la préface de son édition des Métamorph. d’Ovide, et celles

de M. Avellino (mémoire cité, p. 13-17, 21).
771Metamorph. 10., 106-142.
772Aujourd’hui Zéa.
773Voy. surtout les peintures d’une série nombreuse de vases grecs, d’ancien style.
774Voy. sur l’île de Céos, sur les ruines de Carthéa et sur le culte d’Apollon dans cette île, les manuscrits auto-

graphes et inédits d’Anse de Villoison, déposés à la Bibliothèque impériale (le 3e vol. surtout), et les notes écrites,
par le même voyageur, à la marge des pages 15, 16 et suivantes du 2e volume du Voyage de Tournefort au Levant (éd.
de Lyon, 1727 ; trois vol. in-8°). L’exemplaire se conserve aussi à la Bibliothèque impériale. (Cf. Bröndsted, Voyag.
et Recherch. dans la Grèce, p. 1-76 ; pl. 8., 16-19.)

775Bröndsted, ibid. p. 18 et suiv. pl. 8., 16-19.

108



être pour nous une image symbolique d’Apollon lui-même.776 Le portrait qu’en trace Ovide
ne permet aucun doute sur ce point : il était très-grand777 ; il avait des cornes d’or ou do-
rées,778 un collier de pierres précieuses, une bulle d’argent suspendue sur le front, ce qui,779

pour le dire en passant, caractérisait Apollon comme un dieu solaire et lunaire à la fois.780

Cette description, que j’abrège, ne se rapporte nullement au quadrupède placé près du
siége de Cyparisse, dans la fresque de Pompeï. Les petites proportions que lui a données
le peintre ne répondent ni à un cerf ordinaire, ni au cerf des champs carthéens, tel que
le poète le dépeint. De plus, l’animal, plein de vie, n’est point dans l’attitude où devrait
être un cerf blessé à mort. Ne dirait-on pas plutôt une biche781 ou un jeune cerf apprivoi-
sé, qui tourne la tête vers Cyparisse, pour exprimer qu’il l’aime et qu’il attend de lui un
regard, une caresse? Et si c’est un cerf, comme je suis porté à le croire, ne représente-t-
il pas ici symboliquement Apollon lui-même, le protecteur céleste de Cyparisse ? Dans les
traditions écrites, le quadrupède tué par Cyparisse est tantôt un cerf,782 tantôt une biche783 ;
mais le trait principal du mythe, qui, dans la fresque de Pompeï, marque la métamorphose
du jeune chasseur, ce trait est fidèlement reproduit dans le récit d’Ovide784 : le peintre fait
naître du sommet de la tête de Cyparisse la cime d’un cyprès pyramidal ; le poète, à son
tour, après ces mots caractéristiques, metas imitata cupressus,785 dépeint la métamorphose
dans les vers que voici :

In viridem verti cœperunt membra colorem;
Et modo, qui nivea pendebant fronte capilli,
Horrida cæsaries fieri, sumptoque rigore
Sidereum gracili spectare cacumine cœlum.

776A l’appui de cette opinion, j’aurais à citer les témoignages que plusieurs savants archéologues, nommément
MM. le duc de Luynes, Raoul-Rochette, Rathgeber, Ph. le Bas, Em. Braun, Avellino, ont produits pour prouver que
le cerf et la biche furent consacrés à Apollon, comme à Artémis ou Diane. Je me bornerai à faire une mention
particulière des monnaies autonomes de Caulonia, qui nous montrent, au droit, un cerf placé sur un autel, à côté
de l’image d’Apollon, et, au revers, un cerf regardant tantôt à droite, tantôt à gauche (voy. l’intéressante notice
publiée par M. Émile Braun, dans le Bulletino dell’ Instit. arch. année 1843, p. 94, 95). C’est ainsi que, sur un des
bas-reliefs de l’obélisque de Xanthus, l’image symbolique de Vénus, une vache allaitant son veau, est placée en
regard de l’image anthropomorphique de la déesse.

777«Ingens cervus.»
778«Cornua fulgebant auro.»
779Bulla super frontem parvis argentea loris

Vincta movebatur ... ...
780Voyez mes observations sur l’emploi simultané de l’or et de l’argent dans les images des divinités (Recherches

sur Vénus, p. 108-116).
781Les biches qui jouent un rôle dans les fictions mythologiques des Grecs et des Romains, sont souvent repré-

sentées avec un bois de cerf.
782Ovide, loc. cit. Servius, adVirgil.Æneid. 3., 64, 680. Lactantius Placidus,Argum.Ovid.Metamorph. 10., 3. Scriptores

rer. mythic. latini tres, t. 1., fab. 177., p. 134.
783Servius, ad Virgil. Georgic. 1., 20. Scriptores rer. mythic. latini tres, t. 1., fab. 6., p. 2 ; fab. 178., p. 135.
784Cette conformité avait tellement frappé M. Avellino, que, selon lui (Mémoire cité, p. 15), l’auteur de la fresque

l’aurait peinte, l’imagination pleine des vers d’Ovide. Il a soin de dire que les inscriptions latines trouvées à
Pompeï prouvent que les poètes de la haute latinité étaient parfaitement connus dans cette colonie romaine, et
il renvoie à l’opuscule de M. Wodsword intitulé : Inscriptiones pompejanæ (Lond. 1837). Toutefois les différences
que je signale entre le récit du poète et l’œuvre du peintre ne me permettent pas de souscrire sans restriction à
l’opinion du docte académicien de Naples.

785Il n’est pas sans intérêt de faire remarquer ici que d’autres écrivains latins, pour désigner le cyprès, em-
ploient quelquefois, au lieu de cupressus, le mot cyparissus, identique avec le nom du personnage changé en cyprès
par Apollon. Virgile nous en fournit deux exemples, l’un dans les Géorgiques (2., v. 84), le second dans l’Énéide (3.,
v. 680).

109



On chercherait en vain dans les autres poètes ou mythographes de l’antiquité les pré-
cieux détails qui accompagnent cette fiction ; et il est difficile de ne pas reconnaître dans
le récit d’Ovide, comme dans la fresque de Pompeï, un exemple de l’habitude qu’avaient
les Grecs et les Romains de transformer en mythe le symbole. Remarquons de plus qu’ici
l’origine asiatique de la légende de Cyparisse ne se trahit pas moins par le nom même du
lieu où s’accomplit la métamorphose. Ce nom, Carthéa, appartient à plusieurs idiomes de
l’Asie occidentale ; il signifie la ville, et dut nécessairement être imposé par une colonie
phénicienne à la cité qu’elle fonda dans l’île de Céos. Le nom seul de Carthage justifierait,
au besoin, une pareille assertion.

Lactantius,786 dans l’analyse succincte qu’il fait de chaque livre des Métamorphoses
d’Ovide, n’avait pas à reproduire les détails que je loue dans le récit du poète ; mais, tout
en se bornant à rapporter les deux faits principaux, la coupable passion d’Apollon et la
métamorphose de Cyparisse, il place aussi le lieu de la scène dans l’île de Céos ; et s’il omet
de désigner nominativement la ville de Carthée, en revanche il nous montre qu’il avait
puisé ses renseignements ailleurs que dans Ovide, car il nous apprend que Cyparisse avait
pour père Amyclée. Cette dernière notion ne se trouve ni dans Ovide, ni dans aucun autre
écrivain. Rapprochée des trois vers cités de Nonnus,787 où Cyparisse a pour patrie la Laco-
nie, elle nous ramène dans cette contrée ; et là nous trouvons, non-seulement une très-
ancienne ville du nom de Cyparissia,788 mais une Aphrodite armée, dont le culte dut être,
de bonne heure, importé en Grèce par les Phéniciens, adorateurs d’Astarté armée, et une
Athéné Cyparissia,789 autre divinité armée, qui se confond à la fois avec la déesse Onka ou
Onga de ces mêmes Phéniciens, et avec la Vénus Mylitta de Babylone et de Ninive.

Une autre tradition790 donne pour père à Cyparisse, au lieu d’Amyclée, Télèphe, qu’une
biche, disait-on, avait nourri ; et, par une coïncidence digne d’attention, nous voyons, sur
un bas-relief de la villa Borghèse,791 une biche accroupie auprès d’Augé, mère de Télèphe,
comme nous trouvons une biche ou un cerf accroupi auprès de Cyparisse sur la fresque de
Pompeï.

Enfin quelques écrivains latins substituent le nom de Silvain ou Sylvain à ceux d’Apol-
lon et de Zéphyre dans la légende, de Cyparisse.792 Parmi ces écrivains, nous retrouvons
Servius, et ici le témoignage qui résulte de sa riche érudition est d’autant plus important
qu’il se produit à l’occasion de ce vers où Virgile793 nous apprend que l’on représentait
Silvain portant à la main un jeune cyprès :

Et teneram ab radice ferens, Silvane, cupressum.

Cette attribution du cyprès à Silvain est confirmée tout à la fois par la substitution de
ce dieu à Apollon, dans la fable de Cyparisse, et par les monuments figurés que citent à

786Loc. cit.
787Ci-dessus, p. 201, note 4.
788Ci-après, p. 245.
789Pausanias, 3., 22., 7.
790Servius, ad Virgil. Æneid. 3., 680.
791Visconti, Monum. scelti borghesiani, pl. 33. ; édit. de Milan.
792Servius, ad Virgil. Georgic. 1., 20 ; ad Eclog. 10., 26. Scriptores rer. mythic. latini tres, t. 1., fab. 6., p. 2 ; fab. 178., p.

135.
793Georgic. 1., 20.

110



ce sujet Heyne794 et Visconti.795 A ces monuments, selon la judicieuse observation de M.
Avellino, il faut ajouter une inscription latine, métrique, composée en l’honneur du dieu
Silvain et découverte dans l’Abruzze citérieure, sous le château de Capistrano, diocèse de
Valva.796 Le vers cité des Géorgiques de Virgile est introduit dans cette inscription.

L’identité de Silvain et d’Apollon ressort donc à la fois, on le voit, de la substitution
du premier au second dans la légende de Cyparisse, et de l’attribution du cyprès à Silvain,
comme à Apollon. Le culte de Silvain, divinité fort énigmatique, dont nous ne découvrons
en Grèce aucune trace, avait-il été importé de l’Orient chez les Romains797 ? ou bien ceux-ci
trouvèrent-ils ce culte établi chez les anciens peuples d’Italie, à qui une émigration asia-
tique l’aurait apporté en même temps que le symbole du cyprès? Ce sont des questions
insolubles, ce me semble, dans l’état actuel de nos connaissances. Bornons-nous à remar-
quer que le vers cité des Géorgiques nous rappelle un usage originaire de l’Asie occidentale,
comme le cyprès ; un usage simultanément constaté par des cylindres asiatiques et par des
monuments égyptiens, où nous avons vu un jeune cyprès placé à la main, soit d’un prêtre,
soit d’un initié, soit d’une divinité chargée de présider à la vie et au printemps.798 Mais com-
plétons cette remarque en transcrivant ici le commentaire entier de Servius sur le même
vers de Virgile, commentaire où Silvain, à l’exemple des divinités de l’Asie occidentale,799

se montre avec le double caractère de dieu des vivants ou de la terre et de dieu des morts
ou des enfers : «Silvain est le dieu des forêts. Il aima un jeune homme, nommé Cyparisse,
qui avait une biche parfaitement apprivoisée. Le dieu, sans le savoir, ayant tué cette biche,
Cyparisse en mourut de douleur. Silvain, qui le chérissait,800 le changea en cyprès, arbre
ainsi appelé du nom de Cyparisse ; et, pour se consoler, dit-on, il porte à la main un arbre
de cette espèce. Quelques-uns pensent que Silvain est une divinité infernale,801 et, pour
cette raison, ils lui attribuent le cyprès, qui, à cause de la faiblesse de ses racines, convient
aux rites funéraires.802 »

Que le dieu qui change Cyparisse en cyprès s’appelle Silvain ou Apollon, cette méta-
morphose ne cache pas moins un sens élevé, que mes savants devanciers ne semblent pas
avoir pénétré à travers la fiction érotique inventée par l’imagination sensuelle et dépravée
des Grecs. On n’a pas compris que Cyparisse est un initié qui atteint, non sans de pénibles

794Ad Virgil. loc. cit.
795Mus. Pio-Clement. t. 7., explication de la pl. 10. (Cf. le Dr. Frédéric Creuzer, Symbolik, t. 3., p. 843 ; 3e édition.)
796Copiée par l’abbé Costanzo, cette inscription fut publiée dans les Papiri diplomatici (p. 332) de Marini, puis

dans les Nouvelles annales de l’Institut archéologique (vol. 6., p. 150), ou M. Avellino (mémoire cité, p. 27, note 1) est
fondé à dire qu’elle n’aurait pas dû être annoncée comme inédite. Elle a, plus récemment, été reproduite par M.
Liberatore, dans ses Opuscoli (p. 112).

797Voyez, sur le dieu Silvain, les inscriptions latines que M. le Dr. Jean Labus a rapportées dans ses Marmi antichi
bresciani, et les savantes observations dont il a accompagné ces inscriptions (p. 74-77).

798Ci-dessus, p. 64, 165, 166, 183-185.
799Voy. Mém. de l’Acad. des inscriptions, nouv. série, t. 14., 2e partie, p. 68, 173. Recherches sur Vénus, p. 43, 44, 72,

74, 75, 226, 227, 238-240.
800Mot à mot : « le dieu amoureux.»
801Mot à mot : «un dieu funèbre.»
802«Silvanus deus est silvarum. Hic amavit puerum Cyparissum nomine, qui habebat mansuetissimam cervam.

Hanc quum Silvanus nescius occidisset, puer est extinctus dolore : quem amator deus in cupressum arborem
nominis ejus vertit, quam pro solatio portare dicitur. (Hunc Silvanum quidam funebrem deum putant, et ideo
cupressum tribuunt ei, quia eadem arbor apta sit funeri ob radicum infirmitatem).» Servius, ad Virgil. Georgic. 1.,
20. — Ces mêmes renseignements se trouvent, mot pour mot, dans le premier et le second des trois mythographes
latins dont les écrits ont été retrouvés à la bibliothèque du Vatican, par les soins de S. Em. Mgr. le cardinal Maï.
(Voy. Script. rer. mythicar. latini tres Romæ nuper reperti, t. 1., fab. 6., p. 2 ; fab. 178., p. 135 ; ed. Bode.)

111



efforts, le but que s’étaient proposé les fondateurs des mystères. Son âme est restée vic-
torieuse dans le combat qu’elle avait à livrer à la matière, source de toutes les passions
charnelles et déréglées ; et cette victoire est représentée symboliquement par la mort que
Cyparisse donne lui-même au cerf ou à la biche qu’il chérissait. Le cerf, dans certains rites
propres à l’institution des mystères chez les Assyriens et les Phéniciens, se substitue au tau-
reau.803 Dominé par des désirs impétueux, emporté par sa grande vigueur, furieux même
au temps des amours, le cerf, animal herbivore comme le taureau, est, comme lui aussi,
le symbole du principe humide,804 et, par conséquent, le symbole de la vie matérielle, le
symbole des dieux créateurs ou qui dispensent la vie.805 Mais il a sur le taureau l’avantage
de marquer, tout à la fois par son rut et par la perte annuelle et périodique de son bois,
l’époque du printemps, cette saison si impatiemment attendue, où, chaque année, une
nouvelle vie se manifeste à la surface de la terre.806 Dans le langage symbolique des mys-
tères, dompter et tuer le cerf ou le taureau, c’est donc la victoire de la vie spirituelle sur
la vie charnelle, la victoire de l’âme sur le corps. Ce triomphe appartient à Cyparisse, dont
les habitudes pieuses et la pureté de mœurs nous sont attestées par les légendes grecques
qu’Ovide et Servius avaient eues sous les yeux. Sorti victorieux des épreuves et des com-
bats institués, en Orient, dans les initiations, il meurt, c’est-à-dire il achève, par la mort de
son corps, de rendre à son âme la liberté qu’elle avait perdue. Comme Hercule, après que
sa dépouille mortelle eut été consumée sur le bûcher mystique, il reçoit, avec le don de
l’immortalité, les honneurs insignes de l’apothéose. Il les reçoit d’un dieu solaire, Apollon
ou Silvain, qui, comme Mithra, modèle de perfectibilité proposé aux initiés, préside à la
vie future et à la célébration des mystères. La métamorphose de Cyparisse en cyprès, sym-
bole d’Apollon et de Silvain, symbole de la vie éternelle ou de l’immortalité, est donc une
véritable apothéose.807 Je ne sais si je m’abuse, mais il me semble que la fresque de Pompeï,
monument où se révèle un sentiment profondément religieux, confirme le sens élevé que
je prête au mythe de Cyparisse.

L’attribution du cyprès à Apollon, chez les Grecs d’Europe, de même que chez les Grecs
asiatiques, est, on le voit, pleinement justifiée par le témoignage indirect de la légende de
Cyparisse où nous lisons le nom de Silvain, comme par les témoignages directs que j’ai rap-
portés plus haut. Je ne puis produire un nombre aussi imposant de preuves en faveur d’une
attribution semblable à Artémis, la Diane grecque, sœur et compagne inséparable d’Apol-

803De là, cette double attribution du cerf et du taureau à Apollon et à Artémis ou Diane ; de là, sur des bas-reliefs
assyriens et sur des pierres gravées ou des scarabées de travail phénicien, ces groupes composés d’un ou deux
lions, d’un ou deux griffons, qui dévorent un cerf au lieu d’un taureau ; de là aussi, des têtes de cerf substituées à
des cornes ou à une tête de taureau, comme ornement des tiares des rois parthes.

804Voy. Rech. sur Vénus, p. 156-162, 191, 192, 220-225.
805Que si l’on objectait que, dans le récit d’Ovide et sur la fresque de Pompeï, je prends le cerf des champs

carthéens pour l’image symbolique d’Apollon, je demanderais si Zeus ou Jupiter, Osiris, Çiva, Dionysus, ne se
métamorphosent pas en taureau sous la plume des mythographes et des poètes, ou ne sont pas représentés avec
les formes de cet animal dans les monuments de l’art.

806On voit encore une fois ici que les institutions religieuses et le langage symbolique des Chaldéens ou des
Assyriens n’avaient rien emprunté aux phénomènes climatériques de l’Égypte, ni aux productions de son sol.

807M. Émeric David et M. Avellino reconnaissent bien que le cyprès est un symbole solaire, et le cerf ou la biche,
un symbole du principe humide ; mais ils ne tirent pas de ces deux faits les conséquences qu’il convient d’en
déduire, pour les appliquer à l’interprétation du mythe de Cyparisse. L’académicien napolitain n’entre même
pas dans l’examen du sens psychologique de ce mythe. L’académicien français, j’en fais à regret l’observation,
se trompe lorsqu’il dit (Jupiter, t. 2., p. 436, 437) : « Ce n’est point Cyparisse qui fut changé en cyprès ; c’est, au
contraire, l’amour d’Apollon pour le cyprès qui donna naissance à la fable de Cyparisse ...»

112



lon. Mais le fait n’est pas moins certain ; il pourrait même être affirmé par voie d’analogie
ou de consanguinité, à défaut de preuves.

Déjà nous avons appris de Pausanias que, sur la route d’Argos à Tégée, au milieu du
cupressetum planté sur le mont Lyconé, on avait érigé, en l’honneur d’Artémis Orthia, un
temple qui renfermait les statues de Latone, d’Apollon et d’Artémis.808

Dans la Phocide, à Œanthéa, où Aphrodite avait un temple, le même voyageur809 vit, un
peu au-dessus de la ville, un bois sacré de cyprès et de pins, et, dans ce bois, un temple et
une statue d’Artémis.

Xénophon, exilé de sa patrie, se retire à Scillonte,810 ville bâtie par les Lacédémoniens
aux environs d’Olympie. Par l’ordre même des dieux, il y achète, pour le consacrer à Arté-
mis, un territoire qu’arrosait un petit fleuve nommé Sélinus, comme celui qui coulait près
du temple de la déesse, à Éphèse. Là, avec les dîmes des richesses rapportées de son expé-
dition en Asie, Xénophon érige un temple, une statue et un autel à Artémis. «Le temple,
nous dit-il lui-même, ressemble en petit à celui d’Éphèse ; mais à Éphèse, la statue de la
déesse est d’or ; ici, elle est de cyprès.811 »

Ovide, dans ses Métamorphoses,812 représente comme couverte d’une épaisse forêt de
cyprès813 la vallée de Gargaphie814 consacrée à Diane, qui s’y baignait avec les nymphes
lorsqu’elle fut surprise par Actéon. La détermination de la position de cette vallée dans la
Béotie n’offre point de difficulté. M. Panofka815 me semble fondé à la placer au pied même
du mont Cithéron. Décrivant un bas-relief de sarcophage,816 où l’on voit Actéon attaqué par
quatre de ses propres chiens, au moment où la déesse offensée le métamorphose en cerf, il
dit : « Des cyprès et des pins contribuent à désigner le mont Cithéron, sur lequel ces deux
espèces d’arbres croissaient en abondance.» Toutefois cette dernière assertion n’est pas
justifiée par les deux passages, l’un d’Ovide,817 l’autre de Philostrate,818 auxquels il renvoie

808Ci-dessus, p. 192, 193.
809Pausanias, 10., 38., 5.
810Ou Scillunte. Ce fut là qu’il écrivit sa célèbre histoire de la retraite des dix mille.
811Ὁ δὲ ναὸς ὡς μικρὸς μεγάλῳ τῷ ἐν Ἐφέσῳ εἴκασται, καὶ τὸ ξόανον ἔοικεν ὡς κυπαρίττινον χρυσῷ ὄντι τῷ

ἐν Ἐφέσῳ. (Cyri expeditio, 5., 3., 12 ; ed. Lud. Dindorf.) — Les écrivains latins ne sont d’accord, ni entre eux, ni avec
Xénophon, sur la matière qui avait servi à faire la statue de Diane à Éphèse. Pline (H. N. 16., 79.) rapporte que,
selon la plupart, cette statue était d’ébène, mais que, selon Mucien, le plus récent des écrivains qui l’avaient vue
sur les lieux, elle était de bois de vigne, et n’avait jamais été changée, bien que le temple où elle était enfermée
eût été rebâti jusqu’à sept fois. Mucien, ajoute Pline, nomme le sculpteur qui avait choisi le bois de vigne pour la
statue : il s’appelait Pandémios.

8123., fab. 2., 155, 156.
813Acuta densa cupressu.
814Ou Gargaphia.
815Antiques du cabinet Pourtalès, p. 53.
816Ce sarcophage, découvert en 1738, dans une vigne appartenant à l’illustre famille des Borghèse, est passé de

la villa Borghèse, autrefois villa Pinciana, au musée du Louvre. Il est de marbre de Luni, et a bien souvent été décrit
ou figuré (voyez notamment : Villa Pinciana, st. 7., n°s 16 et 17. Millin, Monum. inéd. t. 1., p. 40 ; Galeriemytholog. 100.,
101., 405, 406, 407. Bouillon,Musée des antiq. t. 3., bas-reliefs, pl. 17. Clarac,Mus. de sculpt. anc. etmod. t. 2., 1re part. n°
315, p. 321-330 ; pl. 113 et 114). Je reparlerai de ce précieux monument dans mon second mémoire. Feu M. Avellino,
le trouvant décrit dans l’ouvrage de M. Panofka sur le cabinet de M. le comte de Pourtalès-Gorgier, a commis
l’erreur de le désigner comme appartenant à ce riche cabinet. Le savant académicien de Berlin le mentionne à
l’occasion d’un vase peint grec, qui déjà avait été publié par feu le comte Alexandre de Laborde (Collection du comte
de Lamberg, p. 37, vignette), et qu’il reproduit (ouvrage cité, p. 53-57, pl. 21.) d’après l’original que possède M. de
Pourtalès.

817Metamorph. 3., v. 155.
818Imagin. 1., 14.

113



le lecteur. Si le poète latin et l’écrivain grec ne nous apprennent rien sur l’emplacement
précis de la vallée et de la fontaine de Gargaphie, le second fait mention d’Actéon à pro-
pos d’une fontaine ou d’une source qui doit être celle de Gargaphie, située près du mont
Cithéron, bien qu’il ne la désigne par aucune dénomination.

En diverses parties de la Grèce, d’anciens usages, d’anciens monuments de l’art, d’an-
ciens noms de lieux ou de cités vont nous révéler quelle importance, quelle extension
avaient acquises, chez les Hellènes, le culte et la culture du cyprès pyramidal, ou plutôt
le culte et les rites des divinités dont cet arbre vivace et toujours vert était le symbole ou
l’image idéographique. Dans cette revue, quelquefois fastidieuse, nous recueillerons, du
moins, des témoignages qui attestent qu’en Grèce le cyprès ne fut pas seulement consacré
à Apollon et à Artémis, mais, pour ainsi dire, à toutes les divinités créatrices, aux divi-
nités célestes, comme aux divinités terrestres et infernales. Nous trouverons enfin, dans
les récits des auteurs anciens, ou dans la composition des monuments d’antiquité figurée,
quelques particularités importantes qui ne nous permettront pas de douter que le culte
du cyprès ne fût passé de l’Asie antérieure chez les Grecs avec le culte des dieux que révé-
raient les peuples d’Orient les plus anciennement civilisés.

C’est par l’intermédiaire des îles situées entre le continent asiatique et la Grèce que se
fit cette double importation. Les documents écrits, de même que les monuments de l’art,
mettent ce fait en évidence. Déjà nous venons de trouver le mythe de Cyparisse trans-
porté de Syrie, où il avait pris naissance, dans l’île de Céos, auprès d’une cité appelée
d’un nom qui, dans un des idiomes de l’Asie occidentale, signifie ville. Déjà aussi j’ai ci-
té, quant à l’île de Cypre, des traditions et deux coupes d’argent doré, ciselées, ou gravées,
qui prouvent que, dès une haute antiquité, le culte du cyprès y avait été introduit. À dé-
faut de ces preuves, le nom de Cypre,819 rapproché, comme je l’ai fait, du nom de la déesse
Cypris, du nom de l’arbre qui nous occupe, et du nom du métal consacré à cette divinité,
suffirait pour nous donner lieu de croire que les cyprès, dont la cime pyramidale s’élance
au-dessus de tous les autres arbres dans les forêts ou les bois qui, sur le sol de l’île, attirent
les regards du voyageur moderne, sont autant de rejetons des plants de cyprès que les Phé-
niciens durent autrefois apporter d’Ascalon en Cypre avec le culte de la Vénus Assyrienne.
L’importation de ce culte est attestée, je le répète, par le témoignage formel d’Hérodote820

et de Pausanias.821 Et nous ne pouvons trouver la Vénus assyrienne représentée sous l’em-
blème d’un cyprès, au revers des médailles d’une autre île phénicienne, Aradus,822 et son
culte introduit avec celui du cyprès dans la Phénicie continentale, en Syrie, en Arménie,
dans l’Asie Mineure, en Arabie et en Égypte, sans admettre que les mêmes faits s’étaient
produits lors de la colonisation de l’île de Cypre par les Phéniciens. Au témoignage formel
des deux coupes citées, nous aurions à ajouter plus d’une preuve matérielle, si la numis-
matique de cette île, trop souvent conquise et dévastée depuis cette époque, était plus
complète qu’elle ne l’est dans nos collections d’antiquités.

Au-dessus de l’île de Cypre, nous trouvons celle de Rhodes, où les médailles et les tra-
ditions s’accordent à montrer que les croyances religieuses du continent asiatique avaient

819Cette île, avant d’avoir reçu le nom de la déesse même, Vénus-Cypris, dont le culte y fut introduit par les
Phéniciens, avait successivement porté plusieurs autres noms. Le témoignage de Pline l’Ancien (Hist. nat. 5., 35.,
1) est formel à cet égard.

8201., 105.
8211., 14., 6.
822Ci-dessus, p. 83-85.

114



jeté de profondes racines. Le culte d’Aphrodite et d’Éros y tenait le premier rang, et là, sans
doute, le symbole du cyprès marquait, comme la rose, l’origine phénicienne ou assyrienne
de ce culte. Toutefois les historiens et les poètes ne me laissent pas autre chose à dire sur
la question qui nous intéresse, si ce n’est que l’île de Rhodes était renommée pour ses bois
de cyprès.823

Samos, cette île dont les traditions et les médailles autonomes conservaient, sous la
domination successive des Grecs et des Romains, l’empreinte d’une civilisation asiatique ;
cette île où Héra, par la double attribution du lion et du taureau,824 se confondait, comme
en Syrie, avec la Vénus assyrienne, Samos me donne lieu de remarquer que, selon le témoi-
gnage formel de Pline,825 elle s’était primitivement appelée Cyparissia. Je n’ignore point que
cette dénomination a été jugée fabuleuse par un habile archéologue de Berlin,826 qui a fait
de l’histoire des Samiens l’objet d’une étude particulière. Mais son opinion n’a pas obte-
nu l’assentiment de feu M. Avellino827 ; et il me sera peut-être permis d’ajouter que, selon
toute probabilité, M. Panofka eût modifié son sentiment, et M. Avellino insisté davantage
sur l’argument que lui fournissait le passage de Pline, si, remontant l’un et l’autre à l’ori-
gine du nom de Cyparissia, ils avaient tenu compte des faits qui se rattachent directement
ou indirectement à l’histoire du cyprès. Ils eussent, par exemple, remarqué que cet arbre
avait nécessairement dû être attribué à Héra et à Junon, comme nous avons vu, et comme
nous verrons plus loin, qu’il le fut à Zeus et à Jupiter. Ils en avaient même une preuve di-
recte et formelle dans un passage où Tite-Live828 rapporte qu’à Rome on conservait, dans
un temple érigé sur le mont Aventin, deux statues de Junon Reine (Juno Regina) d’origine
étrusque et faites avec du bois de cyprès. Ils eussent remarqué, de plus, que l’île de Sa-
mos s’était aussi appelée Parthénia,829 et que si Héra, qui passait pour y être née et y avoir
épousé son frère Zeus, reçut de cette île le surnom de Samia, elle avait pu, à des époques
antérieures, porter ceux de Parthénos (vierge) et de Cyparissia. D’une part, ces deux der-
niers surnoms expliqueraient les noms de Parthénia et de Cyparissia qui furent donnés à
l’île natale de la déesse830 ; d’autre part, ils confirmeraient l’identité d’Héra avec Athéné
et Vénus-Uranie, toutes deux réputées vierges, et surnommées, l’une Cyparissia,831 l’autre
Cypris. Enfin, les deux savants académiciens eussent remarqué que l’attribution commune
du cyprès à chacune de ces trois divinités est une conséquence de leur identité primitive,
et une confirmation du passage controversé de Pline. N’allons-nous pas tout à l’heure trou-
ver, en Étrurie et en Picentine, Héra ou Junon adorée sous le nom de Cypra ou Cupra, et ce
nom donné même à plusieurs villes de la Picentine qui rendaient à cette déesse un culte
particulier?

L’île de Crète, plus voisine du continent grec que l’île de Samos, et célèbre par plusieurs
mythes dont l’origine assyrienne ou phénicienne ne saurait être contestée et sera de ma

823Théophraste, Histor. plantar. 4., 6.
824Voy. Mémoires de l’Acad. des inscr. t. 15., 2e partie, p. 93, 94 ; Recherch. sur Vénus, pl. 3 B, n°s 9, 11 et 13, pl. 18., n°

7 ; et rapprochez les médailles autonomes de Cnide (Carie), Rech. sur Vénus, pl. 3 B, n°s 12 et 14-18. Sestini, Descr.
dell. med. ant. gr. del Mus. Hederv. 2., 223, n° 9.

825Hist. nat. 5., 37., 1.
826M. Th. Panofka, Res Samiorum, p. 8, 9.
827Mémoire cité, p. 11.
82827., 37. — Cf. Obsequens, De prodig. 106.
829Varron cité par Lactance, De fals. relig. 1., 17. Virgile, Æneid. 1., 15, 16. Étienne de Byzance, voc. Σάμος.
830Ovide (Metamorph. 8., v. 220) désigne l’île de Samos sous le nom d’Insula junonia.
831Ci-dessus, p. 205 ; ci-après, p. 243.

115



part, dans un autre travail, l’objet d’un examen approfondi ; l’île de Crète, dis-je, est le lieu
auquel se rattache une des plus anciennes légendes de la mythologie grecque. Diodore de
Sicile,832 dans un passage dont j’ai déjà cité quelque chose, rapporte, en effet, une tradition
qui avait cours chez les Crétois et qui confirme mon observation. Ces insulaires racontaient
que les Titans avaient habité le territoire de Cnosse. On voit encore sur ce territoire, ajoute
l’historien sicilien, les fondations et la cour de la maison où vécut Rhéa, ainsi qu’un bois de
cyprès, d’une haute antiquité.833 Or nous avons déjà recueilli, dans les autres textes et dans
les monuments figurés que j’ai produits, plus d’une preuve de l’attribution du cyprès à la
Déesse de Syrie et à Rhéa, divinités primitivement identiques. D’autre part, Zeus, qu’on
disait avoir été élevé dans l’île de Crète, était adoré en Syrie et dans l’Asie Mineure sous
l’emblème d’un cyprès ; en Occident, on lui érigeait des statues faites avec le bois de cet
arbre. Selon Pythagore, le sceptre de ce dieu est aussi de cyprès.834 C’est une modification
grecque de l’usage oriental de placer un jeune cyprès à la main des divinités, ou des prêtres
qui les représentent. Enfin, d’après les légendes rapportées plus haut, Cyparisse passait
tantôt pour être né dans l’île de Crète, tantôt pour être né en Syrie. A ces divers témoi-
gnages, il faut ajouter que la culture du cyprès était si répandue en Crète835 et remontait à
une époque si reculée, que les auteurs grecs et les auteurs latins s’accordent à considérer
cette île comme la patrie du cyprès.836 On précise davantage : on désigne nominativement

8325., 66., 1 ; ed. C. Müllero.
833... καὶ κυπαρίττων ἄλσος ἐκ παλαιοῦ χρόνου ἀνειμένον. — Cf. les vers de Virgile cités plus haut, p. 80, 81.
834Jamblique, in Vita Pythag. 28. Hermippe, apud Diogen. Laërt. 8., 10. — M. Boeckh (ad Pindar. Fragm. p. 631) et M.

Lobeck (Aglaoph. p. 896) adoptent l’opinion d’Aldobrandini, qui, dans ses notes sur Diogène de Laërte, veut qu’on
ait donné à Jupiter un sceptre de bois de cyprès, par la seule raison que ce dieu était né dans l’île de Crète, patrie
de cet arbre. Mais l’attribution du cyprès aux divinités asiatiques que j’ai désignées dans la première section
de ce mémoire, prouve qu’il faut chercher ailleurs que dans l’île de Crète l’origine et le motif de l’usage dont il
s’agit. Bochart (Geograph. sacr. 1., 4.) est bien plus dans le vrai, ce me semble, lorsqu’il dit qu’aux mains de Jupiter
un sceptre de bois de cyprès était le symbole de la durée éternelle de son empire. Il faut louer Meursius d’avoir
approuvé cette interprétation. Ils auraient pu, l’un et l’autre, ajouter que ce sceptre de cyprès marquait aussi que
Jupiter est le souverain maître de la vie.

835On sait aussi, par le témoignage d’Athénée (Deipnosoph. 5., 10.), que la ville de Milet, colonie primitivement
fondée par les Crétois, sur les côtes de la Carie, fournissait au commerce du bois de cyprès, qui jouissait d’une
grande réputation.

836Théophraste, Hist. plantar. 4., 1., 6. Virgile, Georgic. 2., 84. Vitruve, 2., 9. Pline, Hist. nat. 16., 33., 60. Athénée,
Deipnosoph. 1., p. 27 f. Plutarque, Sympos. 1., problem. 2, n° 5. Philostrate, Imagin. 1., 9. Claudien, De rapt. Proserpin.
3., 370-372. Cf. Eurip. ap. Porphyr. De abstin. 4., 19 ; ed. Rhoer. Bod. ad Theophrast. loc. cit. Meursius, in Creta, p. 105.
Spanhem. ad Callimach. p. 159, 160. — M. Avellino (mémoire cité, p. 4, note 3) fait remarquer que Saumaise a eu
tort de vouloir lire, dans le passage cité de Pline, in Tarento, au lieu de in Creta, et qu’il a été justement repris à ce
sujet par le P. Hardouin. Mais il omet de dire que les éditeurs postérieurs de Pline ont conservé le passage où ce
naturaliste dit : «La Crète est la patrie du cyprès, que pourtant Caton qualifie de tarentin, sans doute parce que
Tarente fut la première ville où on l’importa.» Les voyageurs modernes s’accordent à dire, avec Théophraste et
Pline, que le cyprès est très-répandu dans certaines parties de l’île de Crète (Candie), et qu’il y croît même, au
milieu des neiges, sur les plus hautes montagnes (voy. Tournefort, Voyage dans le Levant, t. 1., p. 32. Sieber, Reise
nach der Insel Kreta (Leipzig, 1833), t. 2., p. 86, 87. Cf. M. Carl Ritter, Die Erdkunde, t. 11., p. 581, 582). Les montagnes
désignées, à ce sujet, par les écrivains anciens, sont les Monts Idéens et les Monts blancs (λευκοί), ces derniers
probablement ainsi nommés à cause des neiges perpétuelles qui couvraient leurs sommets. Les uns et les autres
nous rappellent l’épithète de κυπαρισσόκομος, qui nous est connue par les anciens scoliastes d’Homère (ad Iliad.
Δ, 131 ; 2., 797, etc.). Voy. Thesaur. ling. græc. sub voce ; édition de MM. Hase et Dindorf frères.

116



la ville crétoise de Tarrha,837 dont les habitants honoraient d’un culte particulier Apollon,838

à qui les monuments figurés des peuples de l’Orient et des peuples d’Europe attribuent le
cyprès, en même temps que les traditions écrites font jouer à ce dieu et à son symbole un
si grand rôle dans la légende de Cyparisse.

Bien que la Sicile ne soit pas située sur les mers que nous parcourons en ce moment,
je demande à l’Académie la permission d’appeler son attention sur une idylle de Théo-
crite qui nous a conservé le souvenir de l’importation du cyprès dans cette île célèbre. Ce
charmant poète, décrivant la grotte où Polyphème supplie Galathée de venir partager son
ardeur amoureuse, dit expressément que cette grotte était ombragée par des lauriers et
par des cyprès élancés.839 Mais si le personnage de Polyphème, comme chaque cyclope,
comme la légende d’Ulysse et Polyphème, introduite par Homère dans l’Odyssée, appar-
tient à des traditions dont l’origine asiatique ne saurait être méconnue ; si Théocrite, pas
plus qu’Homère décrivant la grotte de Calypso,840 n’oublie ici de faire mention des cyprès,
n’est-il point singulier que cet arbre, qui joue un si grand rôle dans les antiquités figurées
des Phéniciens et des Syriens, ne se soit pas encore rencontré sur les monuments de la Si-
cile? N’y a-t-il pas lieu aussi d’être surpris de ne trouver que dans un seul auteur la preuve
de l’importation du cyprès dans une île successivement occupée par les Phéniciens et les
Grecs ? Ces deux espèces de problèmes semblent pouvoir se résoudre en admettant que
le palmier, qui, dans l’Asie occidentale, partageait avec le cyprès les honneurs d’un culte
symbolique, se substitua complètement à ce dernier arbre.

Si de l’archipel grec, de l’île d’Ogygie et de la Sicile, revenant sur le continent grec,
nous abordons en Béotie et parvenons à ces lieux où jadis les Phéniciens, conduits par
Cadmus, bâtirent une ville et des temples, qu’ils consacrèrent à la Vénus assyrienne, nous
y découvrons sans peine des traces certaines de l’importation du culte du cyprès. Déjà,
dans la Phocide, province voisine de la Béotie, nous avons constaté qu’à Delphes on avait
revêtu de lambris de cyprès le temple d’Apollon, ou, du moins, une des cella de cet édifice ;
et que, sur le mont Parnasse, il avait existé, au milieu d’un cupressetum, une ancienne ville,
primitivement appelée Cyparissia.841 Je ne m’arrêterai pas à rechercher si du bois de cyprès,
qui avait servi à construire les galères des Phéniciens, fut, comme on l’assure, employé à
fabriquer les trois xoanon qu’Harmonie consacra à Vénus.842 Mais je dirai, avec toute cer-
titude, qu’à Tyr le cyprès et le cèdre entraient principalement dans la construction des
vaisseaux, et que ces deux espèces de bois provenaient des forêts du mont Sénir,843 dans le
Liban. C’est Ézéchiel844 qui nous donne ce renseignement.845 Théophane,846 à son tour, nous

837Théophraste, loc. cit. — Cet auteur avance même qu’à Tarrha le cyprès recevait l’épithète de κουριζομένη,
parce que, de quelque manière qu’il eût été coupé, il repoussait du tronc et même des racines. Ceci n’est nullement
justifié par l’expérience, pas plus pour le cyprès que pour les autres arbres verts ; ce qui n’a pas empêché Pline
(ubi supra) de dire, de son côté, que, dans l’île d’Énarie, le cyprès repousse après avoir été coupé.

838K. O. Müller, Die Dorier, t. 1., p. 207.
839Ῥαδιναὶ κυπάρισσοι. (Idyll. 11., v. 45.)
840Odyss. 5., v. 64.
841Ci-dessus, p. 194.
842Pausanias, 9., 16., 2.
843Plus tard on l’appela le mont Hermon.
84427., 5.
845Cet usage s’introduisit en Occident. Du moins voyons-nous Platon (De legib. 4.) le recommander particulière-

ment aux constructeurs de navires.
846InVitaAnastasii (Baron.Annal., ad A. 714). Théophane dit formellement que les Sarrasins d’Alexandrie allaient

couper en Phénicie et dans l’île de Cypre les bois de cyprès dont ils avaient besoin pour leur flotte.

117



apprend que, de son temps, en Orient, on continuait à construire les navires avec du bois
de cyprès. Le même usage, à l’époque d’Alexandre le Grand, se pratiquait dans les ports du
golfe Persique ; car c’est à l’embouchure du Tigre que ce prince, voulant conquérir l’Arabie,
fit réparer sa flotte avec du bois de cette espèce, tiré de la Babylonie, où les forêts de cyprès
abondaient, tandis que le pays était dépourvu d’autres arbres propres aux constructions
navales.847

Dans l’Arcadie, cette province si riche en souvenirs asiatiques, nous voyons Hercule
vaincre le terrible sanglier d’Érymanthe, montagne qui, de même que le Cyllène, reçoit
d’Ovide848 l’épithète de cupressifère. Un tel combat, dans la légende de ce héros, nous aver-
tit suffisamment que les flancs de l’Érymanthe recelaient une grotte consacrée à la célé-
bration de mystères originaires de l’Asie occidentale. Dès lors, si Ovide nous montre cette
montagne plantée de cyprès,849 il ne faut oublier ni les cylindres asiatiques, ni les médailles
lydiennes, où nous avons remarqué un cyprès placé, comme image symbolique de la Vénus
assyrienne, au milieu de scènes d’initiation.850 Nous retrouverons plus loin des arbres de
cette espèce sur des coupes d’origine phénicienne, qui, comme les deux coupes citées de
l’île de Cypre,851 représentent également des initiations aux mystères de la même déesse.

Sans quitter l’Arcadie, nous pouvons recueillir un témoignage non moins direct de l’al-
liance du culte du cyprès avec le culte de Vénus. Un temple et une statue avaient été érigés
en l’honneur de la déesse au milieu d’un bois sacré de cyprès, planté vers le confluent du
Lymax avec la Néda ; et là, bien que Vénus fût adorée sous un nom dont nous ne connais-
sons pas l’équivalent dans sa légende orientale, elle était représentée sous une des formes
qui, empruntées à l’iconographie religieuse des Assyriens et des Phéniciens, servaient à
exprimer l’antique croyance, que les premiers êtres vivants naquirent au sein des eaux ou
de la mer. « A environ douze stades au-dessus de Phigalie, dit Pausanias,852 il y a des bains
chauds, et le Lymax se jette dans la Néda, à peu de distance de ces bains. On voit, vers leur
confluent, un temple d’Eurynome, qui, depuis longtemps, est en grande vénération. Situé
dans un endroit très-escarpé et d’un abord très-difficile, il est entouré de beaucoup de
cyprès, très-serrés les uns contre les autres. Le peuple, à Phigalie, croit qu’Eurynome est
un surnom d’Artémis ; mais ceux d’entre eux qui connaissent les écrivains anciens disent
qu’Eurynome était fille de l’Océan, et qu’Homère en fait mention dans l’Iliade, lorsqu’il
dit qu’Héphæstus fut recueilli par Eurynome et Thétis. Le temple d’Eurynome ne s’ouvre
qu’un seul jour dans l’année ; il reste fermé tout le reste du temps. Le jour qu’on l’ouvre,
on y offre des sacrifices tant au nom de la ville qu’au nom des particuliers. Comme je ne
m’y suis pas trouvé dans le temps de la fête, je n’ai pu voir la statue d’Eurynome; mais j’ai

847Aristobule, cité par Arrien, 7., 19., 4 ; ed. Dübner. — Strabon (Geogr. 16., p. 741) dit même qu’Alexandre fit
construire une partie de sa flotte dans la Babylonie avec des cyprès tirés des forêts et des paradis, ce qui, pour
le dire en passant, montre que les plantations des parcs ou des jardins royaux ne furent pas épargnées par le
vainqueur.

848Epist. 9., 87.
849Horace pensait sans doute aux cyprès du mont Érymanthe lorsqu’il exprime cette opposition :

Nigris aut Erymanthi
Silvis, aut viridis Cragi.

(1., Od. 21., 7 et 8.)
M. Döring, dans ses savants commentaires sur les poésies d’Horace, ne paraît pas s’être rappelé qu’Ovide

donne au mont Érymanthe l’épithète de cupressifère.
850Voy. pl. 9., n°s 1, 2, 4 ; pl. 4., n° 3.
851Ci-dessus, p. 95.
8528., 41., 4.

118



appris des Phigaliens que ce xoanon853 est lié avec des chaînes d’or ; qu’il représente une
femme jusqu’aux cuisses, et que le reste du corps a la forme d’un poisson ; ce qui indique,
d’une manière bien évidente, une fille de l’Océan, habitant le fond de la mer avec Thétis.
Mais on ne voit pas, ajoute le voyageur grec, comment, et d’après quelle tradition vraisem-
blable, on aurait pu attribuer cette forme à Artémis.» Pausanias, il faut bien le dire, ne nous
donne pas ici une haute idée de son savoir, lorsqu’il repousse une tradition fondée tout à
la fois sur l’identité primitive de Vénus et de Diane chez plusieurs peuples de l’Asie occi-
dentale, et sur les rapports que la théologie assyrienne avait établis entre l’eau ou la mer
et ces deux divinités.854 Il ne paraît même pas avoir soupçonné que l’Eurynome des Phiga-
liens, moitié femme, moitié poisson, est identique avec Dercéto ou Atergatis, cette Vénus
marine que l’Orient représentait sous une forme semblable, en même temps que Dagon,
son époux, était figuré sous les traits d’un homme barbu, à corps et queue de poisson.855

Nous avons pour témoin de l’identité non indiquée par Pausanias une image authentique
de Dercéto, sculptée sur un des bas-reliefs découverts à Yazili-Kaïa par M. Ch. Texier.856 Ici,
la déesse, vue de face, et représentée avec un corps et une queue de poisson, a la tête sur-
montée d’un grand mihr.857 Le centre et le sommet de cet emblème sont ornés chacun d’un
astérisque. Superposés l’un à l’autre, les deux astérisques représentent, sans aucun doute,
la planète Vénus sous ses deux aspects du soir et du matin. Aux épaules de la déesse sont
attachées deux ailes, qui, en se recourbant, simulent, avec une intention marquée, le crois-
sant de la lune. Je rapprocherai de cette figure une autre image, non moins curieuse, non
moins instructive, qui représente Mylitta, la Vénus assyrienne, sortant du sein de la mer
ou des eaux. Celle-ci est brodée ou peinte sur la stole d’un roi d’Assyrie revêtu d’un cos-
tume solennel, que, dans une autre occasion, j’ai comparé à la stole olympiaque décrite par
Apulée.858 Ce roi, entouré de sa cour, est assis sur son trône, au milieu d’un beau bas-relief,
qui provient des ruines de Nimroud, et qui n’est pas une des moins précieuses conquêtes
dues aux premières fouilles de M. A. H. Layard. La déesse859 n’a point un corps de pois-
son ; et sa tête, au lieu d’être surmontée du mihr, est coiffée d’une tiare conique, ornée de
deux cornes de vache. Mais son corps et ses pieds sont enveloppés d’un grand méandre,
symbole qui des monuments assyriens, où il représente les eaux, est passé, avec la même
signification, dans les monuments des Phéniciens et des Grecs ; et ce méandre est disposé
de manière à nous faire comprendre que la déesse sort du sein des eaux ou de la mer. Nous
avons donc sous les yeux une image de la divinité féminine que Bérose, cité par Alexandre
Polyhistor,860 nomme Omoroca ou Omorca, Marghaia ou Marcaja, et même Thagattha ou Tha-
ladta,861 c’est-à-dire la mer862 ; cette déesse, n’en doutons pas, fut le type de l’Aphrodite Ana-
dyomène des mythographes, des peintres et des sculpteurs grecs. Fille de l’Océan comme

853Statue de bois. Voy. plus loin la note 3 de la page 224.
854Ce sont précisément les rapports d’Artémis avec le principe humide que K. O. Müller (Die Dorier, t. 1., p. 376)

prend en considération pour justifier les Phigaliens d’identifier cette déesse avec Eurynome.
855Recherches sur Vénus, pl. 19., n° 7 ; pl. 22., n°s 1 et 1a, 9 et 9a, pl. 24., n°s 15, 16, 19 et 20.
856Descript. de l’Asie Mineure, etc., 1re partie, t. 1., pl. 79., n° 1. Voy. mes Recherches sur Vénus, pl. 22., n° 2.
857Altération du type primitif d’une colombe à ailes éployées, emblème de Mylitta et de Mithra.
858Opp. t. 1., Metam. 11., p. 804, 805 ; ed. Oudendorp.
859Voy. Layard’s Monuments of Nineveh, pl. 9. Voy. aussi mes Recherches sur Vénus, pl. 19 B, n° 6.
860Apud Euseb. Chronic. 1., 4 et 5.
861Il est curieux de retrouver cette forme du nom de Vénus dans le nom d’une courtisane qui, selon Athénée

(Deipnosoph. 13., p. 567 c), s’appelait Thalatta. C’était aussi le titre d’une comédie grecque, qui ne nous est point
parvenue (ibid.).

862Voy. mes Recherches sur Vénus, p. 41, 42.

119



Aphrodite, comme Eurynome, et assimilée, comme elles aussi, à Artémis, elle tient de la
main gauche une coupe qui a la forme d’un croissant, et qui ainsi est, à double titre, le
symbole du principe humide. La même idée est exprimée sur le grand bas-relief d’Yazili-
Kaïa,863 où la Vénus asiatique tient, dans la main gauche, un sceptre court, orné d’une fleur
de lotus, et, dans la main droite, un long sceptre surmonté du croissant de la lune. Après
cette remarque, je reviens au méandre de la Vénus Anadyomène des Assyriens, pour dire
qu’à Nimroud ce symbole affecte une forme qui pourrait aisément le faire confondre avec
une chaîne, comme déjà plus d’une fois j’en ai été témoin. Dès lors nous sommes amenés
à conjecturer que les chaînes qui, selon le récit fait à Pausanias par les Phigaliens, liaient
la statue d’Eurynome, déesse-poisson, étaient en réalité un méandre864 semblable à celui
dont les ondulations enveloppent le corps de la Vénus Anadyomène de Nimroud.865 Dès
lors aussi ne convient-il pas de remarquer que, si divers traits de conformité se révèlent
entre l’image de l’Eurynome des Phigaliens et les images citées de la Vénus assyrienne
ou phénicienne, une preuve de l’identité de ces deux divinités ressort également du soin
qu’avaient eu les ancêtres des Phigaliens d’entourer le temple et le xoanon866 d’Eurynome
d’un bois de cyprès, arbre particulièrement consacré à Vénus par les Assyriens et les Phé-
niciens? Tout à l’heure nous verrons en Illyrie, dans une colonie de Corinthe, une statue
de Vénus placée au milieu d’un temple orné de sept cyprès.

Si nous suivons Pausanias dans l’antique cité que je viens de nommer, et si
nous n’avons pas perdu le souvenir des monuments figurés que nous ont légués les
Corinthiens, nous ne pouvons méconnaître l’origine asiatique de plusieurs croyances
religieuses et de certains usages privés de ce peuple célèbre. Déjà nous avons trouvé dans
un temple de l’acropole de Corinthe, comme dans les sanctuaires des Syriens, le culte
d’Aphrodite associé au culte d’Éros et à celui d’Hélios. Non loin de la ville, le voyageur
grec867 nous montre, réunis dans un bois sacré de cyprès, appelé le Cranéon, le temple
d’Aphrodite surnommée Melænis ou la Noire, le temple de Bellérophon et le tombeau
de la célèbre Laïs. Ici le surnom d’Aphrodite nous rappelle que la théologie orientale
confondait dans une même divinité les idées de nuit et de génération. Cette observation
n’ajoute pas peu de prix, ce me semble, à un témoignage qui nous apprend que, chez les
Grecs, on avait planté auprès de Vénus la Noire l’arbre pyramidal et toujours vert, qui, en
Asie, était un symbole de vie, consacré aux divinités génératrices.

Sans sortir de la Corinthie, nous allons trouver, sur les pas de Pausanias, un exemple
863M. Ch. Texier, ouvr. cité, pl. 78. Voy. mes Recherches sur Vénus, pl. 2.
864Quelquefois, sur les cônes et les cylindres assyriens ou phéniciens, l’eau est représentée non par un méandre

à enroulements, mais par plusieurs filets réunis parallèlement et plus ou moins ondulés. On en voit quelques
exemples dans mes Recherches sur Mithra (Atlas, pl. 31. n°s 4, 5, 7 ; pl. 32., n°s 1 et 2). Je reproduis ici, sous les n°s 5
et 6 de la planche 8., les dessins des sujets gravés en creux sous la base de deux cônes qui, chacun, représentent
précisément deux figures barbues, à corps et queue de poisson, analogues, quant à leur forme, aux images citées
d’Eurynome et de Dercéto, et, comme elles, enveloppées de filets d’eau qu’on pourrait, au premier abord, prendre
pour des liens.

865On objectera peut-être que, selon les Phigaliens, le xoanon d’Eurynome était lié avec des chaînes d’or. Mais il
ne faut pas oublier qu’une des croyances les plus répandues dans l’antiquité, était que le soleil, à son lever, sort
du sein de l’Océan et qu’il s’y replonge au moment du coucher. Dès lors, il n’est pas étonnant qu’on eût employé,
pour un méandre destiné à représenter l’Océan ou la mer, le métal consacré au Soleil et à Vénus, qualifiée tantôt
fille de l’Océan, tantôt fille du Soleil.

866Remarquons que, selon Diogène de Laërte (in Præfat.), les mages passaient pour être les inventeurs des statues
de bois appelées xoana par les Grecs.

8672., 2., 4.

120



de l’attribution de cet arbre à une antique déesse qui, adorée par les Grecs sous deux noms
qu’au premier aperçu on ne serait pas tenté de rapporter à Vénus, se confond néanmoins
avec cette divinité, tout comme l’Eurynome des Phigaliens. «Dans l’acropole de Phlionte,868

dit notre guide,869 vous verrez d’abord un bois de cyprès, puis un temple qui, depuis les
siècles les plus reculés, est l’objet d’une grande vénération. La déesse qu’on y adore portait
anciennement, dans le pays, le nom de Ganyméda ; plus tard, elle prit celui d’Hébé ; Homère
la nomme ainsi dans le récit du combat singulier entre Pâris870 et Ménélas, où il dit qu’elle
versait à boire aux dieux, et dans le récit de la descente d’Ulysse aux enfers, où il nous
apprend qu’elle était l’épouse d’Héraclès (Hercule). Olen, dans son hymne à Héra (Junon),
dit que cette déesse avait été élevée par les Saisons, et que ses enfants étaient Arès (Mars)
et Hébé. » Plus loin, Pausanias nous fait remarquer que dans le temple de l’acropole de
Phlionte, aucune statue n’est exposée à la vue du public ni gardée en un lieu secret. Il ajoute
que, pour agir ainsi, les Phliasiens se fondent sur une tradition sacrée. Je n’insisterai pas
ici sur les diverses circonstances qui, dans ce récit, me donnent lieu de supposer que la
déesse Ganyméda était identique avec la Vénus assyrienne. Je me bornerai simplement à
faire remarquer que le cyprès lui était consacré, et que son premier nom, comme le passage
d’Homère où elle est appelée Hébé, nous reporte dans l’Asie occidentale. A l’appui de cette
dernière observation je citerai une pierre gravée, phénicienne, qui prouve que l’idée de
représenter Hébé versant le nectar dans la coupe de Zeus ou Jupiter fut un emprunt fait
par les Grecs aux peuples de l’Asie occidentale. Sur cette intaille, Baltis ou Beltis est placée,
dans la même attitude, devant Baal assis sur son trône.871 Une autre intaille phénicienne872

nous montre la déesse assise sur les genoux de Baal et recevant de la main droite de ce
dieu une fleur de lotus, en échange de la coupe qu’elle lui a présentée et qu’il tient de la
main gauche.

D’autre part, des médailles authentiques peuvent apporter dans la question de l’impor-
tation en Grèce du culte du cyprès associé à celui de Vénus, un témoignage direct et décisif,
bien que personne, à ma connaissance, n’ait encore invoqué ce témoignage pour éclaircir
l’histoire du cyprès ou la légende de la déesse. Le type de ces médailles a de plus, à mes yeux,
l’avantage de montrer comment, dans le cadre si resserré du revers d’une monnaie, l’an-
tiquité savait, à l’aide de symboles empruntés aux formes géométriques, aux nombres et
au règne végétal, exprimer simultanément plusieurs idées théologiques et cosmologiques
de l’ordre le plus élevé. Les pièces dont j’entends parler appartiennent à la numismatique
de la ville d’Apollonia, en Illyrie, colonie de Corinthe, et, par conséquent, fille d’une mé-
tropole et d’une province où nous venons de trouver plus d’une trace du culte de Vénus,
du culte du cyprès, et de l’influence exercée par l’Asie occidentale sur les croyances et les
usages religieux de la Grèce. Ce sont de grands bronzes, à l’effigie de Septime Sévère, de Ju-
lia Domna et de Géta, qui jamais n’ont été décrits ou figurés avec exactitude.873 Leur revers
est uniforme ; il nous fait connaître un édifice religieux dont aucune description, aucun
autre dessin ne nous est parvenu, et dont les ruines sont encore à découvrir. Cet édifice,
certainement érigé dans Apollonia, d’après un modèle apporté de Corinthe, est un temple

868Ou Phliunte, à quarante stades environ de Titané, dans la Corinthie.
869Pausanias, 2., 13., 3.
870Alexandre, dans le texte grec.
871Voy. mes Recherch. sur Vénus, atlas, pl. 14 B, n° 1.
872Ibid. ibid. n° 3.
873Voy. plus loin, p. 228, note 1.

121



tétrastyle, orné de sept cyprès, et où l’on voit, assise sur un trône, une divinité féminine,
qui n’a jusqu’à ce jour reçu aucune dénomination mythologique dans les recueils de nu-
mismatique ou d’archéologie. Cette circonstance, la construction de l’édifice, la statue de
la déesse, les accessoires, tout concourt à recommander un tel type à notre attention. Je
place sous les yeux de la Compagnie874 le dessin d’un grand bronze à l’effigie de Julia Dom-
na,875 où ce type est reproduit dans un état de conservation qui ne laisse aucune incertitude
sur les détails que nous avons à examiner.876

Le fronton du temple est triangulaire, et l’entablement supporté par quatre colonnes ;
ce qui, à mon avis, dut originairement exprimer que la divinité adorée dans un temple de
cette forme était revêtue d’un triple caractère et présidait aux quatre éléments, qui sont
les agents de la création et de la reproduction, et, pour ainsi dire, les quatre soutiens du
monde créé. Telle fut Vénus en Orient et en Occident. Reine, tout à la fois, du ciel, de la
terre et des enfers,877 et divinité génératrice, elle avait, parmi ses attributs, les quatre élé-
ments ; les nombres trois, quatre et sept lui étaient consacrés ; et si nous trouvons ici un
globe sculpté sur le fronton, au centre du tympan, il doit nous rappeler que fréquemment,
à la même place, on voit un globe semblable sur les médailles asiatiques dont le revers
représente le temple d’Astarté.878 Dans l’un et l’autre cas, nous ne pouvons oublier qu’à
Aphaques, dans le Liban, le jour de la fête de la déesse, on faisait paraître dans les airs un
globe de feu.879 Deux grands cyprès pyramidaux s’élèvent, l’un à droite, l’autre à gauche du
temple ; ils représentent symboliquement le soleil et la lune, et nous ramènent aux deux
cyprès qui, sur la face antérieure du trône votif de la déesse de Syrie,880 tiennent lieu de ces
deux astres, et aux deux autres cyprès qui, sur les médailles impériales de Perga,881 sont
surmontés, l’un de l’image du soleil, l’autre du croissant de la lune. Mais, de plus, au re-
vers du grand bronze frappé à Apollonia, cinq petits cyprès s’élèvent derrière le sommet
et les deux côtés inclinés du fronton du temple. Là, comme sur un monument étrusque882

874Pl. 8., n° 4.
875L’original appartient au médaillier de la Bibliothèque impériale, où j’ai pu aussi examiner les grands bronzes

frappés à Apollonia en l’honneur de Septime Sévère et de Géta, que j’ai cités plus haut.
876Le docte Eckhel ne fait aucune mention de ce type. Il n’est pas reconnaissable dans les descriptions ou les

dessins qui ont été publiés des trois grands bronzes où il se reproduit uniformément. Dans le Musée Arigoni (t.
1., tab. 8., n. 119), le texte, d’accord avec un dessin très-inexact, décrit ainsi le revers du grand bronze de Julia
Domna : «Temple tétrastyle, dans lequel est Jupiter assis ; de chaque côté, un arbre.» Plus loin, dans le même
ouvrage (t. 4., tab. 10., n. 51), le revers du grand bronze de Septime Sévère est décrit en ces termes : «Temple
tétrastyle, dans lequel est Jupiter assis, tenant de la main droite une patère, et de la gauche une haste ; autour
du temple, des arbres.» Mionnet, malgré son exactitude habituelle, ne commet pas moins une erreur tout aussi
grave. Oubliant que, dans le deuxième volume de sa Description de médailles (p. 34, n° 67), il avait décrit ainsi le
revers du grand bronze de Julia Domna : «Femme assise à gauche, dans un temple tétrastyle, le chapiteau orné de
cyprès ; de chaque côté, un cyprès,» l’habile numismate ne s’aperçoit pas que ce type est exactement reproduit
au revers d’un grand bronze frappé, en l’honneur de Géta, dans la même ville d’Apollonia. Il décrit succinctement
ce dernier revers, en disant (Suppl. 3., 327, n° 105) : « Jupiter assis dans un temple tétrastyle ; de chaque côté, un
cyprès.»

877Recherch. sur Vénus, p. 43, 44, 72, 74, 75, 226, 227, 238-240. Mithra était revêtu de ce même triple caractère
(Mém. de l’Acad. des inscr. nouv. série, t. 14., 2e part. p. 68, 173).

878Voy. le n° 2 de la pl. 8 ci-jointe. Voyez aussi mes Recherches sur Vénus, atlas, pl. 1., n° 9 ; pl. 4., n° 5 ; pl. 15., n°
7 ; pl. 35., n°s 1, 2, 3 et 11.

879Zosime, Histor. 1., 58., 4 et 5 ; ed. Reitemeier. — Sozomène (Histor. ecclesiast. 2., 5.), au lieu d’un globe de feu,
parle d’un feu semblable à une étoile.

880Ci-dessus, p. 51-58, et pl. 5., n° 1.
881Ci-dessus, p. 55, 56, et pl. 14., n°s 1 et 2.
882Voy. pl. 13., n° 5.

122



et sur deux bas-reliefs mithriaques dont je parlerai plus loin, ils sont les emblèmes de
cinq des sept planètes que comptaient les anciens, en y comprenant le soleil et la lune.
Très-fréquemment les cylindres et les cônes asiatiques que je rapporte aux mystères de la
Vénus assyrienne ou aux mystères de Mithra, représentent aussi les sept planètes, mais
sous la forme de sept petits globes, ou de cinq petits globes placés auprès de l’astérisque
du soleil et du croissant de la lune. Sur les monuments mithriaques d’époque romaine,
les sept planètes sont figurées, tantôt par sept cyprès,883 tantôt par sept autels allumés ou
non,884 tantôt par cinq astérisques accompagnés du soleil et de la lune,885 tantôt enfin par
sept astérisques.886 Dans ces deux derniers cas, les sept planètes sont sculptées sur le man-
teau (candys) même de Mithra. C’est donc au milieu d’un temple orné des sept planètes
symboliquement représentées, qu’était placée l’image de la déesse adorée à Apollonia. Le
long sceptre qu’elle porte de la main gauche, la patère que probablement elle tenait de la
main droite, mais qui est cachée par une des quatre colonnes, l’arrangement des cheveux,
l’agencement de la draperie, qui s’enroule au bas des reins, de manière à laisser nu le haut
du corps, toutes ces particularités, ajoutées au témoignage qui résulte du globe et des sept
cyprès, nous autorisent à reconnaître ici Vénus représentée avec son triple caractère de
reine du ciel, reine de la terre et reine des enfers, et avec son caractère aussi de divini-
té génétrice ou génératrice. Rapprochée du type des médailles autonomes de Nagidus de
Cilicie, dont j’ai parlé plus haut,887 l’image qui est sous nos yeux justifie pleinement la dé-
nomination que je propose de lui appliquer. Bien plus, dans sa pose, dans son ensemble
et dans quelques-uns de ses détails caractéristiques, elle nous offre la preuve que, comme
la Vénus de Nagidus figurée sur la médaille n° 9 de la planche 8, la Vénus d’Apollonia est
due à l’imitation d’un modèle asiatique, modifié et embelli par le goût et l’imagination
des Grecs.888 Si des médailles frappées en Illyrie sous la domination romaine, nous remon-
tons aux monnaies autonomes d’Apollonia, de Dyrrachium ou Dyrrhachium, de Corcyre,
et à celles que Mionnet889 attribue à Euchélies ou Enchéli d’Illyrie,890 nous voyons même
Corinthe répandre au loin, sans les avoir modifiés, d’autres types quelle avait directement
reçus de l’Asie occidentale. Citons surtout la vache allaitant son veau, groupe qui, en Orient,
représentait symboliquement Vénus et l’Amour, et qui se fait remarquer, avec divers ac-
cessoires, sur les monnaies autonomes dont j’entends parler.891

Non loin de Corinthe, à Sicyone, furent frappées, à l’effigie de Plautille, épouse de Ca-
883Voy. mes Recherch. sur Mithra, atlas, pl. 92.
884Ibid. pl. 78., n° 1 ; pl. 79., n° 2 ; pl. 96., n°s 1 et 2.
885Voy. mes Recherch. sur Mithra, atlas, pl. 80., n° 1.
886Ibid. ibid. n° 2.
887Ci-dessus, p. 29-31.
888On retrouve l’imitation du même modèle, avec la légende VENUS FELIX, au revers d’un joli quinaire d’argent,

frappé en l’honneur de Fausta, épouse de Constantin le Grand. Il est reproduit sous le n° 4 de la pl. 26 de mes
Recherches sur Vénus, d’après un dessin dont je suis redevable à l’obligeance et au talent de M. E. Carlier. Cf. le bel
aureus de la Bibliothèque impériale que j’ai publiée (Ib. pl. 21 A, n° 11). On y voit, au revers de la tête d’Hadrien,
Vénus assise sur son trône et entourée de la légende VENERIS FELICIS.

889Descript. de méd. 2., 44, n° 165 ; Suppl. 3., 353, n° 315 ; pl. 12., fig. 8.
890M. l’abbé Cavédoni (Bulletino del Inst. arch. n° 12, déc. 1841, p. 190) n’admet pas cette attribution. Il penche à

classer les pièces dont il s’agit parmi les monnaies archaïques de Corcyre ou d’Apollonia, ou même d’un Dyrrha-
chium d’Épire, dont je ne trouve aucune autre indication.

891Voy. Mém. de l’Acad. des inscrip. nouvelle série, t. 15., 2e partie, p. 267, 268. Recherches sur Vénus, p. 165-168 ;
atlas, pl. 14 G, n° 9-13, 18 ; pl. 14 H, n°s 2-6. Cf. ibid. n° 9.

123



racalla, deux monnaies de bronze, l’une de moyen module,892 l’autre de petit module,893 qui
nous offrent chacune un nouvel exemple de l’attribution du cyprès à une divinité adorée
dans une cité grecque. Je joins ici894 un dessin de la première de ces deux pièces, d’après
l’exemplaire bien conservé qu’en possède la Bibliothèque impériale.895 Sur cette monnaie,
comme sur l’autre,896 on voit, au revers, un petit temple tétrastyle, sans statue, érigé au
sommet d’un rocher placé entre deux statues terminées en gaine et représentant chacune
un même dieu barbu. À côté de l’une et de l’autre de ces deux statues, s’élève un beau
cyprès pyramidal. Une grande incertitude règne sur la divinité dont elles nous offrent
l’image et à qui avait été dédié le petit temple. Mionnet se contente de les désigner ici
par le mot termes ; mais en décrivant la seconde monnaie,897 il leur applique la dénomina-
tion d’hermès. M. l’abbé Cavédoni898 se croit autorisé à reconnaître sur la première, comme
sur la seconde, le temple d’Esculape dont Pausanias899 fait mention dans sa description de
Sicyone. Malgré la déférence habituelle que j’ai pour les décisions d’un juge aussi com-
pétent, je ne puis m’empêcher de placer ici quelques remarques qui montreront que son
sentiment n’est pas à l’abri de toute contestation. Et d’abord constatons qu’à Sicyone le
temple dont parle Pausanias n’était pas exclusivement consacré à Esculape. On y voyait,
dit-il, outre la statue de ce dieu, celles d’Hypnos (le Sommeil), d’Apollon Carneïus, de Pan,
d’Artémis, etc. Il n’en était pas de même du temple érigé en l’honneur d’Aphrodite par
les Sicyoniens900 : la déesse y régnait sans partage901 ; sa statue d’or et d’ivoire, ouvrage cé-
lèbre de Canachus, la représentait assise ; telle était aussi la pose de la Vénus de Nagidus
et celle de la Vénus d’Apollonia adorée dans un temple tétrastyle, flanqué de deux cyprès
et surmonté de cinq autres arbres de cette même espèce. Ajoutons que les monnaies auto-
nomes de Sicyone ne laissent apercevoir aucune trace du culte d’Esculape, et que, parmi
les médailles impériales de la même ville, deux seulement nous rappellent ce culte.902 Au
contraire, une multitude de monnaies autonomes ou impériales de Sicyone attestent, par
les types les plus expressifs, que le culte d’Aphrodite, d’Hermès903 et d’Éros, ou les cultes
réunis d’Aphrodite et d’Apollon, étaient la religion dominante chez les Sicyoniens, comme
chez les Corinthiens. Si, d’autre part, nous nous rappelons qu’Hermès ou Mercure, tout
comme Esculape et Jupiter, fut représenté par des statues terminées en gaine ; et si nous
remarquons qu’ici les deux statues ainsi façonnées ne sont point accompagnées du sym-
bole qui habituellement sert à caractériser Esculape, un serpent enroulé ou non autour
d’un bâton, il ne restera guère plus de raison de rapporter à ce dieu plutôt qu’à Hermès
ou à Aphrodite le petit temple qui se voit sur notre médaille. Car les témoignages ne nous
ont pas fait faute pour établir que l’antiquité attribuait le symbole du cyprès à Hermès et

892Mionnet, Suppl. 4., 172, n° 1141.
893Id. ibid. n° 1142.
894Pl. 7., n° 3. C’est le n° 1141 de Mionnet.
895Un second exemplaire se trouvait autrefois dans le médaillier de feu M. Allier de Hauteroche.
896N° 1142 de Mionnet, décrit par ce numismate d’après l’exemplaire qui appartenait à feu M. J. Millingen.
897N° 1142.
898Spicileg. numism. p. 92, 93.
8992., 10., 2 et 3.
900Pausanias, 2., 10., 4.
901Une statue d’Antiope avait seule obtenu la faveur d’être placée dans ce temple avec la statue d’Aphrodite.
902L’une, au revers de la tête de Géta (Mionnet, Descr. de méd. 2., 201, n° 382), représente Hygie ; l’autre, au revers

de la tête de Caracalla (Vaillant, Numism. græc. p. 110), porte l’image d’Esculape.
903Le revers d’une médaille de Caracalla, frappée à Sicyone (Mus. Arig. 1., 9, n° 129), offre pour type une statue

d’Hermès terminée en gaine.

124



à Zeus ou Jupiter, aussi bien qu’à Esculape. Les deux arbres de cette espèce que nous trou-
vons ici plantés auprès des deux statues en gaine ne peuvent donc résoudre une question
qui me paraît devoir rester longtemps indécise. Toutefois je n’ai encore produit, quant
à l’attribution du cyprès à Esculape, que le témoignage indirect qui résulte d’un revers
gravé sur quelques médailles impériales d’Épidaure, dont l’attribution a même été le su-
jet d’une longue controverse entre les numismates.904 Il convient à tous égards que nous
interrogions ici les autres monuments de la Grèce. Je n’en trouve qu’un à citer. C’est un
antique temple d’Esculape, dont l’enceinte était intérieurement ornée d’une plantation de
vieux cyprès. Situé à Titané, non loin de Sicyone, ce temple, selon Pausanias,905 renfermait
une statue d’Hygie, et avait, disait-on, été fondé par Alexanor, fils de Machaon et petit-fils
d’Esculape lui-même.

Parmi les personnages mythologiques dont la Grèce avait reçu la légende avec les di-
vinités, les systèmes religieux, les sciences et les arts importés de l’Asie occidentale en
Europe, Cyparisse n’est pas le seul que les traditions grecques nous montrent métamor-
phosé en cyprès. Personne n’ignore qu’Étéocle passait pour avoir, le premier, institué en
Béotie des sacrifices en l’honneur de Charis,906 l’une des trois Grâces, c’est-à-dire en l’hon-
neur d’Aphrodite elle-même, puisque, dans l’Iliade,907 Homère donne le nom de Charis à
l’épouse d’Héphæstus ou Vulcain. Personne n’ignore non plus que la Béotie est précisé-
ment la province où les Phéniciens, conduits par Cadmus, avaient importé le culte de la
Vénus assyrienne, et très-probablement, avec ce culte, le symbole du cyprès pyramidal.
Or il est dit, dans un passage curieux des Géoponiques,908 que les filles d’Étéocle, pendant
qu’elles dansaient en l’honneur des Déesses, c’est-à-dire Déméter et Cora, tombèrent dans
un puits, et furent changées en cyprès, par la miséricorde de Ghé, la déesse de la Terre.
Ces filles d’Étéocle, appelées ici, pour cette raison, les Cyprès, κυπάρισσοι, sont désignées
ailleurs909 sous le nom de Charites, χάριτες. Par là nous acquérons la preuve qu’on les assi-
milait aux Grâces ; et dès lors nous sommes autorisés à croire que les compagnes fidèles de
la déesse appelée Cyprès910 avaient réellement pu, comme Vénus, être surnommées elles-
mêmes Cyprès, et, comme elle aussi, être représentées sous la forme symbolique du cy-
près ; car Vénus, je le répète, est l’aînée des trois Grâces, de même qu’elle est l’aînée des
trois Parques.911 Les filles d’Étéocle, ou plutôt Vénus et les deux autres Grâces, composaient
donc une triade qui, chez les Béotiens, était symboliquement représentée par trois cyprès,
comme l’était, chez les Syriens et, selon toute probabilité, chez les Phéniciens, la triade
formée de Vénus, du soleil et de la lune. N’avons-nous pas reconnu cette dernière triade
dans les trois cyprès qui ornent la face antérieure du trône votif de la Déesse de Syrie, que
j’ai décrit plus haut912 ?

À leur tour, les myrtes de Vénus furent parfois appelés les Charites, χάριτες : nous l’ap-
904Voyez ci-dessus, p. 194-196.
9052., 2., 6.
906Théocrite, 16., 104. Scoliaste de Pindare, ad Olymp. 14., 1. Pausanias, 9., 35., 1. Cf. K. O. Müller. Orchomen. p. 134,

177.
90718., v. 382. Cf. Pausan. 9., 35., 4.
90811., 4.
909Voy. Eustathe, Didyme et les Scoliastes publiés par d’Anse de Villoison, ad Homer. Iliad. 5., 51.
910Bérouth, Brathy, Cypris. Voy. ci-dessus, p. 88-91.
911Recherches sur Vénus, p. 59, 60, 98.
912Ci-dessus, p. 51-58 ; p. 5., n°s 1 et 2.

125



prenons de quelques anciens commentateurs d’Homère.913 D’autre part, en même temps
que les filles d’Étéocle ou les trois Grâces recevaient le nom de Cyprès, κυπάρισσοι, on ap-
pliquait l’épithète de παρθένοι, les vierges, aux grands cyprès qui, à Psophis en Arcadie,
entouraient le tombeau d’Alcmæon, fils d’Amphiaraüs.914 Les rapprochements que je viens
de faire semblent attribuer à cette épithète une origine préférable à celle que veulent lui
reconnaître les commentateurs de Pausanias, lorsqu’ils disent que les cyprès du tombeau
d’Alcmæon étaient appelés les vierges, παρθένοι, parce qu’on ne les coupait jamais. Nous
verrons, dans la deuxième partie de ces Recherches, comment les cyprès sculptés sur les
monuments funéraires des Étrusques peuvent justifier l’interprétation mythologique que
je propose de substituer à cette explication. Remarquons ici qu’Amphiaraüs avait obte-
nu les honneurs divins, un autel, un temple même et un oracle.915 Remarquons aussi que
la légende de son fils paraît être intimement liée à celle d’Aphrodite, la déesse qui prési-
dait à l’empire des morts, comme aux initiations, dont le suprême degré était l’apothéose.
Alcmæon avait eu en sa possession le fameux collier d’Ériphyle.916 Il le donna à sa femme Al-
phésibée, dans cette même ville de Psophis, où l’on voyait un antique temple dédié à Vénus-
Érycine et le tombeau d’Amphiaraüs, mort avec les honneurs insignes de l’apothéose.

Deux autres faits, rapportés par Athénée,917 concourent plus directement à établir que,
chez les Grecs, le cyprès était, en particulier, consacré à Aphrodite. Cet auteur, dans la
description qu’il fait de deux élégants et somptueux navires, construits, l’un pour Ptolé-
mée Philopator, l’autre pour Hiéron, nous apprend que ces navires contenaient chacun
un Aphrodisium. Dans le premier, appelé le Thalamégus, le petit temple, ou, comme nous di-
rions, la chapelle d’Aphrodite, ornée d’une statue de la déesse, était placée au-dessus d’une
vaste pièce à colonnes, renfermant trente lits. Le fût de chaque colonne avait été fait avec
du bois de cyprès tiré de Milet, colonie fondée dans l’Ionie par les Crétois ; les chapiteaux,
d’ordre corinthien, étaient composés d’or et d’ivoire ; le plafond, également de bois de
cyprès, attirait l’attention par ses ornements sculptés et dorés. Dans le second navire,918

construit à Syracuse par le célèbre Archimède, les lambris et le plafond de l’Aphrodisium
étaient de bois de cyprès. Ce lieu, tout resplendissant de pierres précieuses, et orné de
peintures, de statues, de vases de formes diverses, ne renfermait que trois lits.

Hermippe, dans un passage dont j’ai déjà dit quelque chose, s’exprime de manière à
nous donner lieu de croire que le cyprès pyramidal ne fut pas seulement attribué aux dieux
et aux déesses que j’ai indiqués par leurs noms, mais à toutes les divinités de l’antiquité
qui présidaient aux choses du ciel et de la terre, τοῖσι θεοῖσιν, dit le philosophe grec.919

Servius semble partager l’opinion d’Hermippe, lorsqu’il rapporte que Cyparisse fut chan-
gé en cyprès «par la miséricorde des dieux, » misericordia deorum.920 Aussi peut-on ajouter

913Ils sont indiqués dans la note 4 de la page 234.
914Pausanias, 8., 24., 4. — Selon cet écrivain, ces cyprès étaient d’une telle hauteur qu’ils dérobaient à la vue la

montagne ou la colline située auprès de Psophis.
915Id. 1., 34., 1-3.
916Pausanias, 8., 24., 4.
917Deipnosoph. 5., p. 204, 205, 207 ; ed. Casaubon. — Au liv. 9., p. 402, Athénée rapporte un fragment de

l’Hippotrophus de Mnésimaque où il est parlé de lits dont le dais plaqué avec du bois de cyprès, θάλαμοι
κυπαρισσόροφοι.

918Athénée (ouvrage cité, 5., p. 207) emprunte ici à Moschion les traits principaux de la description de ce second
navire.

919Ap. Athen. Epitom. 1., p. 27 ; ed. Dalech.
920Ad. Virgil. Æneid. 3., 680.

126



quelques faits à ceux que déjà j’ai cités dans le cours de ce mémoire, et qui tendent à géné-
raliser l’attribution du cyprès, en nous montrant cet arbre comme le symbole de plusieurs
divinités génératrices, mâles ou femelles. C’est ainsi que, selon Théocrite,921 les statues du
dieu Priape devaient être entourées de cyprès, de myrtes et de lauriers. A Byzance, un
xoanon représentant Triton était de bois de cyprès.922 Ce dernier usage s’étendit même jus-
qu’aux statues destinées à perpétuer les traits et le nom des athlètes vainqueurs aux jeux
olympiques923 ; et si je n’invoque pas ici les témoignages qui établissent que le cyprès était
consacré à plusieurs divinités infernales, c’est qu’ils trouveront plus naturellement leur
place dans le mémoire suivant.

La Grèce, en empruntant à l’Asie occidentale la coutume d’attribuer ce symbole aux
dieux générateurs, lui avait aussi emprunté l’usage de prendre le cyprès pour exprimer
poétiquement l’idée d’une beauté humaine égale à la beauté d’un dieu. Déjà nous venons
de constater que, dans la Béotie, les Grâces ou les filles d’Étéocle sont changées en cyprès,
et prennent le nom même de Cyprès (κυπάρισσοι), qui est un des noms de Vénus.924 Déjà
aussi nous avons vu appliquer à de très-beaux cyprès la qualification de vierges (παρθένοι),
qui appartenait à Vénus et à Minerve. Disons maintenant que Théocrite,925 voulant peindre
la beauté d’Hélène, fille de Léda, compare cette princesse à un cyprès, c’est-à-dire à Vénus,
si nous prenons cette comparaison dans son acception symbolique. De son côté, Anacréon
souhaite un bel époux à une femme, en lui disant : «Qu’un beau cyprès croisse dans votre
jardin.926 » Enfin Aristénète, dans une de ses lettres,927 compare au cyprès et au palmier le
port de Laïs. Bien des siècles après ces divers auteurs, une princesse qui a pris rang parmi
les écrivains byzantins, Anne Comnène, croit nous donner, dans son Alexiade,928 l’idée la
plus avantageuse de la taille et du port de Marie, épouse de Michel Ducas, en comparant
aussi cette princesse à un cyprès. Cet usage s’est perpétué d’âge en âge chez les Grecs. Au
12e siècle, dans le roman des Amours de Rhodante et Dosiclès,929 un moine grec, Théodore Pro-
drome, compare la jeune fille tout à la fois au cyprès et à la vigne qui s’enlace aux arbres.
De nos jours, dans les chansons et les autres poésies légères des Grecs, il n’est pas rare
de trouver la taille et le port d’une jeune beauté ou de son amant comparés de même au
cyprès. Pouqueville, Fauriel, et plus récemment M. le comte de Marcellus,930 en ont cité plu-
sieurs exemples. Firdousi et tous les poètes arabes ou persans, j’en ai déjà fait la remarque,
emploient la même comparaison pour rehausser les mérites des personnages, hommes ou
femmes, dont ils célèbrent les actions. On voit ici une preuve remarquable de l’influence
exercée par le langage hiératique ou symbolique sur le langage des poètes : en Occident,
comme en Orient, le cyprès devint l’emblème de la beauté, parce qu’il était l’emblème des
dieux, des déesses, et, en particulier, le symbole de Vénus, de la déesse dont la beauté avait

921Epigramm. 4., dans les Analecta de Brunck, t. 1., p. 377.
922Athén. Deipnosoph. 11., p. 479, 480.
923Pausanias, 6., 18., 7.
924De même, dans une autre légende, les Grâces se changent en myrte, et nous rappellent que Vénus était

surnommée Myrthia et Myrtæa (Plutarque, Quæst. roman. Opp. t. 7., p. 87 ; ed. Reiske. Pline, H. N. 15., 36., 2).
925Idyll. 18., 30.
926Κυπάριττος πεφύκοι σεῦ ἐνὶ κήπῳ (Od. 65., v. 15).
927Lib. 1., epist. 1., p. 5 ; ed. Boissonade.
928Liv. 3., p. 74.
929Liv. 2.
930Chants da peuple en Grèce. Paris, 1851, 2 vol. in-8°. M. de Marcellus, dans le deuxième volume (p. 434, B’),

rapporte uv distique populaire qu’il traduit ainsi : «Quand le cyprès a brûlé, sa racine embaume. Dès qu’un cœur
est amoureux, tout le monde s’en aperçoit.»

127



mérité la pomme. Sous la plume éloquente et sévère de nos écrivains sacrés, le cyprès est
l’emblème de la divine sagesse,931 ou un terme de comparaison, qui sert à élever au-dessus
des autres hommes le pontife du vrai Dieu.932

Au témoignage des monuments de l’art et des traditions écrites qui nous montrent
combien fréquemment les Grecs firent du cyprès un symbole religieux non funéraire,
viennent se joindre des renseignements topographiques et quelques observations qui
vont nous révéler combien aussi furent nombreux, sur le sol antique de la Grèce, les lieux
dont la dénomination dérivait ou d’une divinité éponyme, appelée du même nom que le
cyprès, ou d’un bois de cyprès consacré par la religion. M. Avellino933 n’hésite point à
reconnaître que chaque cupressetum se liait à un mythe ; mais il admet que le mythe avait
pu être postérieur à la plantation ; c’est-à-dire que, selon lui, le cupressetum aurait parfois
été planté sans un but religieux, et ne serait devenu plus tard l’objet de la vénération
des peuples que lorsqu’on l’aurait rattaché à un mythe quelconque. Je ne partage pas, je
l’avoue, cette manière de voir ; et, à mon grand regret, je me trouverais ici en complet
désaccord avec le savant académicien de Naples, s’il ne terminait son observation par
cette conclusion, dont je prends acte : « Il est toujours sûr qu’une idée religieuse se
trouve associée au cupressetum, et qu’on peut en suivre les traces avec une certitude
suffisante.934 »

Malgré la variété que cette judicieuse remarque semblerait nous promettre dans la
revue topographique que je vais entreprendre, je demande d’avance pardon à l’Académie
de la sécheresse et même de la monotonie des détails où je serai obligé d’entrer. J’ai besoin,
en cette occasion, plus encore qu’en toute autre, de solliciter et d’obtenir son indulgence.

Une ville du nom de Cyparissus (Κυπάρισσος ou Κυπαρισσοῦς) et une autre appelée Cy-
parisséeis (Κυπαρισσήεις) existaient en Grèce longtemps avant la guerre de Troie. Homère935

les mentionne toutes deux. La première était située dans la Phocide, sur le mont Parnasse,
près de Delphes ; suivant les uns, dit le chantre immortel de l’Iliade, elle devait son nom
à l’arbre que produit son territoire ; selon d’autres, au héros Cyparisse. Plus tard, elle fut
nommée Apolloniade (Ἀπολλωνιάς), au dire d’Eustathe936 et d’Étienne de Byzance,937 et Anti-
cyre, d’après une tradition recueillie sur les lieux par Pausanias.938 Ce voyageur ajoute que,
dans la liste des Phocéens, Homère a préféré la désigner sous son ancien nom de Cyparis-
sus, quoique déjà elle portât celui d’Anticyre, qu’elle avait reçu d’Anticyrée, contemporain
d’Hercule. Dicéarque939 et Strabon940 ne la mentionnent que sous le nom de Cyparissus. Le se-
cond de ces deux écrivains la place au-dessous de Lycoréa, et semble la réduire à la simple
condition d’un bourg ou d’un village.941 Pour concilier entre eux ces divers témoignages, il

931Ecclesiastic. 24., 27.
932Ibid. 50., 11.
933Mémoire cité, p. 11, 12.
934«È sempre sicuro che una idea religiosa venne ad esse associata, e di questa possono andarsi determinando

con sufficiente certezza le trace.»
935Iliad. 2., 519, 593. Dicéarque, Ἑλλάδ. ἀναγρ. p. 17, edit. Rom. Strabon, Geograph. 9., p. 423. Stace, Thebaid. 7.,

344. Pausanias, 10., 36., 3. Étienne de Byzance, υ. Κυπάρισσος. Eustathe, ad Homer. Iliad. 2., 519.
936Loc. cit.
937Loc. cit.
938Loc. cit.
939Loc. cit.
940Loc. cit.
941Selon Wheler (Voyag. de Zanthe à Athènes, t. 2., p. 355, 356), ce bourg aurait été remplacé par Arachova ou

Arachovi.

128



faut croire que la ville dont je parle s’appela successivement Cyparissus, Anticyre et Apol-
loniade, et qu’elle avait tiré son premier nom, soit d’un cupressetum consacré à Apollon,
soit du dieu lui-même, si, à l’exemple de la déesse appelée Bérouth, Brathy et Cypris, ce dieu
avait reçu un nom identique avec celui de l’arbre que les Grecs connurent sous la dénomi-
nation de κυπάρισσος ou κυπάριττος (cyparissus). La place qu’occupait la ville sur le mont
Parnasse, consacré à Apollon et aux Muses ; la quantité de cyprès dont elle était entourée ;
le soin qu’a eu Pindare942 de nous apprendre que les lambris du temple d’Apollon à Delphes
étaient de bois de cyprès ; les autres traditions et les monuments figurés qui nous montrent
cet arbre au nombre des symboles du même dieu ; le nom de Cyparisse imposé au jeune hé-
ros changé en cyprès par Apollon ; et enfin la dénomination d’Apolloniade substituée à celle
de Cyparissus : telles sont les considérations qui peuvent justifier mon sentiment. Disons
cependant que la divergence d’opinion signalée par Homère n’a pas cessé de se manifester
parmi les écrivains grecs postérieurs, qui ont recherché l’origine du nom de la ville de Cy-
parissus : les uns le font dériver simplement du grand nombre de cyprès qui entouraient
cette antique cité ; les autres, de son fondateur, appelé Cyparisse et supposé fils de Minyas
et frère d’Orchomène.943 Mais cette dernière version est en faveur de ma conjecture, car de
nombreux exemples analogues nous autoriseraient, dans ce cas, à considérer le nom du
fondateur comme un de ceux que portait Apollon lui-même.

La ville appelée Cyparisséeis par Homère était située dans les états de Nestor.944 M. Avel-
lino945 croit qu’elle correspond à celle qu’Étienne de Byzance désigne sous le même nom et
qu’il place en Messénie. Selon Heyne,946 remarque-t-il, la Cyparisséeis d’Homère se confond
avec la Cyparisséeis de Strabon,947 également située dans les états de Nestor et bâtie sur le
territoire de la Triphylie, aux confins de la Messénie.948 Cette identité n’est pas mise en
doute par l’habile traducteur français de Strabon, M. de Laporte du Theil. Toutefois le sa-
vant napolitain, après avoir assimilé, non à la Cyparisséeis d’Homère, mais à celle de Messé-
nie,949 la Cyparissia mentionnée par Diodore de Sicile, dans son 15e livre,950 se montre dispo-
sé951 à identifier celle-ci avec la Cyparisséeis de Strabon, bien que K. O. Müller,952 observe-t-il,
n’ait pas hésité à rapporter à la Cyparissia de Messénie le passage de Diodore, comme déjà
l’avait fait le docte Eckhel.953

Les commentateurs d’Homère, de Strabon et de Pausanias ont tous reconnu que la
concordance des témoignages de l’antiquité touchant les villes grecques qui s’appelèrent
Cyparisséeis ou Cyparissia, présente de graves difficultés. Les passages du géographe grec

942Pythic. 5., 52.
943Didyme et Eustathe, ad Homer. Iliad. 2., 519. Strabon, ubi supra. Étienne de Byzance, ubi supra.
944Iliad. 2., 600, 601.
945Mémoire cité, p. 9 ; p. 10, note 5.
946Ad Homer. Iliad. 2., 593.
947Geograph. 8., p. 345, 348, 349.
948Dans ses Recherches géographiques sur les ruines de la Morée, feu M. Puillon Boblaye, officier supérieur

d’état-major, ne fait pas une mention particulière de cette Cyparisséeis de Triphylie. Il se borne à dire (Expéd.
scient. de Morée, sect. des sciences physiq. t. 2., p. 134) : « Les deux distances de la table théodosienne : Olympia-
Samaco 15. et Samaco-Cyparissa 24. sont, la première, fautive, et, la seconde, parfaitement exacte.» — Au lieu de
l’ablatif Samaco, les cartes rédigées par les géographes modernes portent Samicum.

949Mémoire cité, p. 9.
950Chap. 67.
951Mémoire cité, p. 9, note 9 ; p. 10, note 5.
952Das neue Rhein. Mus. t. 2., p. 171.
953D. N. 2., 276.

129



ne sont pas eux-mêmes exempts d’obscurité. Cependant, après les avoir examinés avec
attention, il me paraît probable que Strabon distingue deux Cyparissia, l’une dans la Pho-
cide,954 l’autre dans la Messénie,955 non loin de Pylos, et une Cyparisséeis,956 qui, dit-il, est
déserte et se nomme aujourd’hui Cyparissia au singulier et au féminin, comme là Cyparis-
sia de Messénie.957 Il place Cyparisséeis dans l’ancienne Macistie, province qui faisait partie
de la Triphylie et, par conséquent, de l’Élide. À cette occasion, il mentionne un fleuve du
nom de Cyparisséeis au masculin.958 La Cyparisséeis de Macistie était située au-delà du petit
fleuve appelé Néda, et ainsi non loin du lieu où nous avons trouvé, sur les pas de Pausanias,
un temple et un cupressetum consacrés à la Vénus assyrienne ou phénicienne sous le nom
grec d’Eurynome.959

Pline960, Ptolémée961 et Eustathe962 mentionnent aussi là Cyparissia de Messénie. Pausa-
nias,963 qui la nomme Cyparissies, Κυπαρισσίαι, parle d’une route qui d’Andania conduisait
à cette ville, en passant par Électra. Il nous apprend, de plus, qu’auprès de Cyparissies on
voyait un temple dédié, comme je l’ai déjà dit, à Apollon et à Athéné surnommée Cyparissia,
circonstance qui semblerait nous révéler un nouveau trait de conformité entre la légende
primitive de cette déesse et celle de la Vénus asiatique. Cyparissies donna son nom à un
port, à une rivière, à un promontoire et à un golfe situés dans son voisinage.964 Ce nom
s’étendit même aux îles Plotæ ou Strophades : les anciens les appellent souvent les îles des
Cyparissiens, Κυπαρισσίων νῆσοι.

Scylax965 parle d’un port de la Messénie, qu’il nomme Cyparissus, Κυπάρισσος. Ce ne
peut être pour nous que le port de la ville dont il vient d’être question. On sait que feu M.
de Sainte-Croix966 avait proposé de corriger le passage de ce géographe et de considérer
Κυπάρισσος comme une ville située dans l’intérieur des terres et non comme un port. On
sait aussi que les juges compétents n’ont point admis cette opinion. En dernier lieu, feu
M. Puillon Boblaye967 a exposé les raisons très-plausibles qui le portent à croire que Scylax,
dans son Périple, avait indiqué avec précision la position de Cyparissies de Messénie, mais
que le texte, altéré par les copistes, a été, de nos jours, restitué d’une manière fautive.
Selon lui, ce texte devait, dans l’original, présenter le sens que voici : «La première ville de
Messénie est Cyparisse avec un port, ville éloignée de sept stades de la mer.» L’exploration
des ruines situées au lieu actuellement nommé Arcadia paraît avoir démontré à M. Puillon

954Geograph. 9., p. 423.
955Ibid. 8., 349, 359.
956Ibid. p. 345, 348, 349.
957Ici le texte de Strabon manque de clarté. Le traducteur français en fait la remarque, et propose, sans cepen-

dant garantir la correction, de lire : «L’une et l’autre s’appelaient autrefois Cyparisséeis ; mais toutes deux portent
aujourd’hui le nom de Cyparissia. »

958Anne Comnène, dans son Alexiade (liv. 6., p. 173), donne à un lieu situé en Bithynie le nom neutre de Cypa-
rissium, Κυπαρίσσιον ; mais je ne découvre aucune trace de cette localité dans les géographes anciens, ni sur nos
meilleures cartes de géographie.

959Ci-dessus, p. 220-234.
960H. N. 4., 7., 1.
9613., 16.
962Ad Homer. Iliad. 2., p. 297.
9634., 36., 7.
964Strabon, Geogr. 8., p. 359. Pline, loc. cit. Pomponius Méla, 2., 3., 9.
965Geogr. gr. minor. tome 1. (Peripl.), page 16 ; édition Hudson; (Peripl.), § 46, page 262 ; édition Gail. — Voyez (ibid.

page 393) les observations de ce dernier éditeur.
966Mém. de l’Acad. roy. des inscr. t. 44., p. 373 et suiv.
967Ouvrage cité, t. 2., p. 115.

130



Boblaye qu’en effet la ville antique ne s’étendait pas jusqu’au port.
Un bois sacré de cyprès, dont je ne rencontre aucune mention dans les auteurs anciens,

couvrait jadis les flancs de deux montagnes situées non loin des ruines de Cænopolis ou
Cœnopolis et près d’un lieu où l’on arrive en sortant de Messène par la porte de Laconie.
Là se trouve maintenant un monastère qui porte plusieurs noms : le couvent des Cyprès, la
Trinité, la Panagie de Vourcano. En avant de cet asile religieux, on voit un bouquet de cyprès ;
c’est tout ce qui reste de l’ancien cupressetum.968

Dans le Péloponnèse, sur le territoire de la province appelée Éleuthéro-Laconie969 et au
fond d’un port aujourd’hui nommé Xyli,970 existait très-anciennement une autre cité ma-
ritime, du nom de Cyparissia. Elle était déjà détruite à l’époque où Pausanias visitait la
contrée ; il paraît qu’on donnait aux ruines de cette Cyparissia le nom de cité des Achéens
Paracyparissiens, πόλις Ἀχαιῶν τῶν Παρακυπαρισσίων.971 L’officier français déjà cité les a re-
trouvées, et leur reconnaît un caractère d’antiquité que ne lui ont pas présenté les ruines
d’Asopus,972 autre ville de Laconie, située non loin de la cité des Achéens Paracyparissiens.

C’est dans l’acropole d’Asopus que Pausanias973 nous a signalé un temple dédié à Athé-
né Cyparissia. C’est aussi en Laconie que nous avons vu deux traditions974 transporter le
mythe de Cyparisse. Un village situé dans la même province, près du promontoire du Té-
nare, porte encore maintenant le nom de Cyparisso, ou de Tiparisto, par corruption.975 Enfin
je trouve, dans les Recherches déjà citées de feu M. Puillon Boblaye,976 l’indication d’un
joli port, nommé aujourd’hui Kyparissi,977 et situé sur le littoral de l’ancienne Éleuthéro-
Laconie. Tout concourt, on le voit, à nous apprendre que, dès une époque fort reculée, le
culte du cyprès et de quelques divinités qui comptent cet arbre parmi leurs attributs sym-
boliques était fort répandu chez les Laconiens, en même temps que Lacédémone adorait
une Aphrodite armée, dont l’origine asiatique n’est pas douteuse.

Les seuls monuments numismatiques que, jusqu’à ce jour, leur légende ait permis de
rapporter sans hésitation à une ville grecque du nom de Cyparissia, de Cyparisséeis ou de
Cyparissus, sont des monnaies impériales frappées à l’effigie de Septime-Sévère, de Julia
Domna, de Caracalla, de Plautille et de Géta ; elles portent toutes, au revers, le nom grec

968Expédit. scientif. de Morée, Relation, t. 1., p. 302 ; atlas, p. vj, cul-de-lampe.
969Strabon, Geogr. 8., p. 363.
970Puillon Boblaye, ouvrage cité, t. 2., p. 97. Cf. Leake’s Travels in the Morea, vol. 1., ch. 8. — Selon le traducteur

français de Strabon (t. 3., p. 209), les ruines de cette Cyparissia de Laconie seraient situées près du bourg appelé
Castel Rampano. Mionnet (Suppl. 4., p. 210), d’après une autorité qu’il ne nous fait pas connaître, applique cette
dénomination moderne aux ruines de la Cyparissia, de Messénie ; mais Siebélis, dans son édition de Pausanias, M.
le major Leake (ubi supra, ch. 2., 10., 11.) et feu M. Puillon Boblaye (loc. cit. p. 115), dans deux relations d’une date
plus récente, s’accordent à placer les ruines de cette Cyparissia de Messénie au lieu qui maintenant porte le nom
d’Arcadia.

971Pausanias, 3., 22., 7. Voy. K. O. Müller, Die Dorier, 3., 2.
972Puillon Boblaye, ouvrage cité, t. 2., p. 97.
973Loc. cit.
974Ci-dessus, p. 201, note 4 ; et p. 205.
975C’est là que fut trouvée une inscription grecque, que M. Boeckh, d’après Pouqueville, rapporte dans son

Corpus inscript. græcar. t. 1., p. 645, n° 1317.
976Ouvrage cité, t. 2., p. 102.
977J’ignore cependant si ce nom moderne représente le nom antique ; et je remarque que feu M. Puillon Boblaye

(loc. cit.), tout en se décidant, d’après l’autorité de Ptolémée, et contrairement au sentiment de Niger, à placer l’an-
cien port, appelé Cyphanta, au lieu actuellement nommé Kyparissi, avoue qu’il n’a trouvé là aucune trace de ville
ancienne. « Le joli port de Kyparissi, dit-il, est entouré de palæokastro du moyen âge, qui ont pu faire disparaître
les ruines antiques.»

131



ΚΥΠΑΡΙϹϹΙΕΩΝ, gravé autour de divers types, dont aucun ne nous offre le symbole du cy-
près. Les numismates978 s’accordent à attribuer ces pièces à la Cyparissia de Messénie ; mais
un grave dissentiment règne parmi eux au sujet d’une monnaie autonome, de grand mo-
dule, que Pellerin979 rapporte à Cyparissus de Phocide. Elle a pour type, au revers de la tête
d’Apollon, un trépied placé dans une couronne, et pour légende un nom, en partie effacé,
dont ce savant lit les premières lettres : ΚΥΠΑ ... Mionnet980 croit devoir adopter cette lec-
ture et cette attribution, tout en prévenant ses lecteurs que quelques antiquaires rangent
la médaille parmi les autonomes de Cyzique de Mysie. Après lui, feu M. du Mersan,981 au
lieu de ΚΥΠΑ ... , ou de ΚΥΖΙ ... , a proposé de lire : ΚΥΤΕΙ ... , et de restituer cette pièce
a Cytinium, ville de la Doride. Plus récemment, M. Avellino982 s’est prononcé contre l’opi-
nion de Pellerin ; mais il n’approuve ni ne combat celle de M. du Mersan, et il s’abstient de
nous faire connaître son propre sentiment. Ce n’est pas à moi qu’il appartient de décider
la question.

En Occident, Cypresseta983 me paraît être la dernière ville qui nous présente uu nom
analogue à ceux des diverses cités grecques dont je viens de parler. Elle était située, dans la
Gaule narbonnaise, entreArausio etAvenio, au lieu actuellement nommé le Pont de Sorgues.984

Mais on ne possède aucun renseignement sur l’époque de sa fondation, ni sur l’origine de
son nom ; et, à ma connaissance, nos médailliers ne renferment pas une seule pièce que
l’on puisse rapporter à cette ville.

Selon un antique usage, qui se révèle dans un grand nombre de prescriptions théra-
peutiques indiquées par les médecins grecs, ceux-ci et, à leur exemple, les médecins latins
attribuaient plus d’une vertu médicale au cyprès, de même qu’à quelques autres arbres ou
plantes que la religion avait consacrés aux dieux. Ces vertus médicales, vraies ou suppo-
sées, étaient d’ordinaire en rapport avec les fonctions ou attributions dévolues à chaque
divinité. Un tel usage, n’en doutons pas, avait pris naissance dans l’Asie occidentale ; et
les peuples de cette vaste contrée l’avaient introduit dans la Grèce, en y important, avec
leurs systèmes religieux, toutes leurs connaissances scientifiques comprises sous la déno-
mination unique de théologie, la science universelle. Les noms que donnaient les Grecs
aux diverses productions des trois règnes de la nature en fourniraient plus d’une preuve ;
mais ce n’est pas le lieu de traiter un pareil sujet. Nous n’avons à nous occuper ici que
des prescriptions qui se rapportent à l’emploi médical du cyprès. Le P. Hardouin, dans son
édition de Pline,985 a réuni la plupart des renseignements que fournissent à cet égard Dios-
coride, Pline lui-même, Galien et quelques autres écrivains de l’antiquité ; et je demande à
l’Académie la permission de me référer aux citations du savant éditeur. Il n’a oublié ni Q.
Sérénus Samonicus, ni Marcellus l’Empirique ; mais il m’a laissé le soin de mettre en relief
les faits qui confirment mes remarques sur l’origine asiatique de cette thérapeutique et
sur sa concordance avec les idées religieuses que l’Occident, comme l’Orient, attachait au

978Eckhel, D. N. 2., 276, 277. Mionnet Descript. de méd. 2., 212, 213, n°s 31-33, Suppl. 4., 210-212, n°s 20-31. M. l’abbé
Cavédoni, Spicileg. numism. p. 97.

979Rec. deméd. de peuples et de villes. — Eckhel, qui n’avait pas eu la médaille sous les yeux, la rapporte à Cyparissus
du mont Parnasse, près de Delphes, en se bornant à citer et à copier Pellerin. (Voy. D. N. 2., 193).

980Descript. de méd. 2. 96, n° 20.
981Méd. inéd. p. 41 et suiv.
982Mémoire cité, p. 11.
983Antonini Aug. Itiner. Itinerar. a Burdig. Hierusal. usque, p. 553, ed. Wesseling.
984Voy. d’Anville, Notice sur l’anc. Gaule (Paris, 1760, in-4°), p. 260, 261.
985H. N. t. 2., p. 328.

132



symbole du cyprès.
Observons, en premier lieu, que Dioscoride était né dans la Cilicie, et que Pline,986 qui

avait principalement tiré des ouvrages attribués à Pythagore et à Démocrite, sur les effets
des plantes, l’indication des diverses propriétés médicales de cet arbre, n’omet pas de nous
dire987 que ces deux philosophes avaient visité les mages de Perse, d’Arabie, d’Éthiopie et
d’Égypte. Nous pouvons, sans craindre de nous tromper, ajouter à ces mages les prêtres
chaldéens de la Babylonie. Pline988 avait, de plus, trouvé dans les Histoires écrites par l’em-
pereur Claude quelques détails sur l’usage médical que les Parthes faisaient des feuilles
et du bois de l’espèce de cyprès appelée bratus, brathus ou brathys,989 qui croît sur le mont
Zagrus, au-delà du Pasitigre, près de la ville de Sittacé.990

Les anciens employaient comme médicaments, non-seulement les feuilles, le bois, la
racine, les semences et l’huile de cyprès991 ; mais ils composaient avec une partie quel-
conque de cet arbre un onguent992 et une sorte de vin et de vinaigre, désignés chacun par
l’épithète de cyprin. Ils avaient aussi des pilules cyprines. Galien, dans un long chapitre993

sur les cas où il convient de faire usage des diverses préparations thérapeutiques que l’on
tire du cyprès, recommande ces pilules, comme les feuilles et les semences, pour la guéri-
son des ulcères, mais il ne s’explique pas sur leur composition.

Les feuilles s’employaient seules, broyées ou infusées ; on en exprimait aussi le suc ;
d’autres fois on les pilait avec les semences. Elles étaient réputées très-efficaces pour la
réduction des hernies, pour la guérison des maux de vessie, des affections morbides qui
attaquent les parties génitales, et des maladies qui sont propres au sexe féminin.994 Broyées
et appliquées sur la plaie, ou prises en breuvage, elles passaient pour un excellent remède
contre la morsure des serpents venimeux. Dans le cas de piqûre de scorpion, on attribuait
la même efficacité à une infusion ou décoction de racine raclée, qui devait être prise inté-
rieurement, et cette boisson était prescrite aussi pour faciliter ou rétablir les menstrues.995

L’huile de cyprès possédait, assure Pline,996 des qualités semblables ou analogues à
celles qu’on se plaisait à reconnaître aux feuilles et aux racines. Elle est de plus recom-
mandée, comme un puissant antidote contre les piqûres de tous les insectes venimeux, en
général, et contre toute espèce de poison corrosif. On lui attribuait enfin les mêmes pro-
priétés qu’à l’huile de myrte,997 c’est-à-dire, à l’huile qu’on tirait d’un arbuste consacré à
Vénus, comme le cyprès.

Ainsi l’arbre dont l’Occident, à l’exemple de l’Orient, faisait le symbole de la vie, l’at-
tribut et même l’emblème des dieux créateurs ou générateurs, avait, chez les Grecs et les
Romains, sinon, comme en Chine,998 le privilège de donner l’immortalité, celui du moins

986Ibid. 25., 5., 4.
987H. N. 25., 5., 4.
988Ibid. 12., 39., 1.
989Voy. ci-dessus, p. 88-91.
990Dans l’Élymaïde.
991Oleum cyprinum. Pline, H. N. 15., 7., 4.
992Pline, ibid. 13., 2., 2 et 7.
993De simplic. medicam. facultatib. 7., 63.
994On attribuait à l’espèce de sabine appelée cyprès de Crète, la propriété de délivrer la matrice d’un fœtus mort

pendant la gestation (Pline, Hist. nat. 24., 61., 1). — En effet, elle provoque l’avortement.
995Pline, H. N. 24., 10., 1 et 2.
996Ibid.
997Ibid. 23., 44., 1 ; 45., 1.
998Ci-dessus, p. 161.

133



de fournir des médicaments réputés efficaces pour combattre tout ce qui peut attaquer
les sources de la vie, ou les organes de la reproduction. Il n’est pas inutile d’ajouter que
l’expérience des médecins modernes est loin d’avoir confirmé toutes ces prétendues pro-
priétés. Les cas, en très-petit nombre, où ils prescrivent encore des médicaments fournis
par le cyprès, deviennent de plus en plus rares.

Je ne m’arrêterai point à rapporter ici les témoignages des auteurs anciens qui nous
font connaître les divers usages domestiques auxquels jadis, en Occident, chez les Grecs
et les Romains surtout, on employait le cyprès pyramidal. Ces témoignages sont cités, ou
du moins indiqués, dans le recueil des œuvres du Dr. Lampe,999 dans la Géographie de M.
Carl Ritter,1000 trésor inappréciable d’érudition, dans le recueil des Mémoires de l’Académie
d’Herculanum,1001 et, en particulier, dans le Mémoire de feu M. Avellino sur le mythe de
Cyparisse.1002 Quelques mots qui se trouvent dans un passage des Géoponiques1003 semblent
résumer les titres du cyprès à la faveur dont il jouissait chez les anciens : «Le cyprès, est-il
dit à la fin de ce passage, a été donné par les dieux pour charmer les hommes.1004 »

1.2.2 Étrurie et Picentine
Les institutions religieuses ou civiles des Étrusques, et les monuments figurés décou-

verts sur le sol qu’habita ce peuple si intéressant à étudier, sont trop fortement empreints
tout à la fois de coutumes asiatiques et d’usages propres aux Grecs, pour que le culte du
cyprès pyramidal n’ait pas laissé en Étrurie, comme en Grèce, des traces faciles à retrouver.
J’ai déjà dit1005 que les Étrusques avaient reçu de l’Asie occidentale le culte d’une divinité
féminine appelée Cypra ou Cupra,1006 nom identique avec celui de Cypris, et avec un de ceux
du cyprès et du cuivre, arbre et métal consacrés à Vénus. J’ai dit aussi1007 que la culture
du cyprès, anciennement introduite dans la Grande Grèce, s’y était si bien nationalisée
que Caton, traçant aux Romains des préceptes pour la propagation de cet arbre, le désigne
sous la dénomination de cyprès de Tarente ; mais je n’ai pas encore rapporté un passage de
Strabon, qui doit trouver sa place ici. Ce géographe, décrivant le littoral de la Picentine
(Picenum), s’exprime en ces termes1008 : «De là, on trouve le temple de Cypra (Κύπρα), bâti
par les Tyrrhéniens et dédié par eux à la déesse Héra, que ces peuples révèrent sous le nom
de Cypra.» Silius Italicus1009 fait allusion à ce temple lorsqu’il dit :

Et quis litoreæ fumant altaria Cupræ.
999Tom. 1., p. 574-593.

100011., p. 567-582.
1001Tom. 5., p. 393.
1002Pages 7, 8, 31.
10032., 4.
1004« ... διὰ τέρψιν ἀνθρώποις »
1005Ci-dessus, p. 68 ; p. 215.
1006Au sujet de cette déesse et de son temple en Étrurie, on peut consulter : Tite-Live, 5., 21., 22. ; cf. 27., 37.

Turnèbe, Advers. 16., 19. Gori, Mus. etrusc. t. 2., p. 84, 164. Passéri, Dissertat. 1., ibid. t. 3., p. 48. Inghirami, Monum.
etrusc. t. 2., p. 235, 242. Dr. Frédéric Creuzer, Symbolik, t. 2., p. 490 ; t. 3., p. 256, 553, 666, 3e édit. — Remarquez
qu’aucun de ces écrivains n’a aperçu l’identité du nom de cypra ou cupra avec les noms ou les mots que j’indique
un peu plus loin.

1007Ci-dessus, p. 217, note 2.
1008Geogr. 5., p. 241.
10098., 432.

134



La déesse avait même imposé son nom à deux villes de la Picentine. Dans les auteurs
anciens, ou dans les inscriptions lapidaires, elles sont appelées, la première, Κούπρα
μαριτίμα,1010 Cupra maritima,1011 Cupra litorea,1012 ou simplement Cupra1013 ; la seconde,
Κούπρα μοντάνα.1014 Dans l’Agro Firmano, diocèse de Ripatransona, le lieu nommé
aujourd’hui Le grotte a mare1015 paraît répondre à l’ancienne Cupra maritima. C’est près
de là que fut trouvée une plaque de marbre, où se lit une inscription latine, destinée à
perpétuer le souvenir d’un acte de munificence de l’empereur Trajan,1016 qui avait restitué
le temple de la déesse Cupra. Cette inscription a été publiée par Gruter,1017 d’après Ursin.

Déjà ces divers faits nous autorisent à supposer qu’avec le culte asiatique de Cypra ou
Cupra s’était introduit en Picentine et en Étrurie celui du cyprès pyramidal, évidemment
aussi inséparable du culte de cette déesse qu’il l’était du culte de la Vénus assyrienne, soit
dans l’Asie occidentale, soit en Égypte, soit chez les Grecs. Ma supposition se change en
certitude à la vue de quelques monuments de l’art exhumés, depuis plusieurs années, des
hypogées étrusques. Au nombre de ces antiquités se trouvent des sarcophages ou des urnes
cinéraires dont je me réserve de parler en détail dans le mémoire suivant. Toutefois, par
anticipation, je dirai brièvement ici que, sur sa face antérieure, un de ces monuments fu-
néraires1018 est décoré d’un bas-relief où l’on reconnaît sans peine l’image de Vénus placée
entre deux cyprès, comme sur les bas-reliefs asiatiques. Ici la tête de la déesse est ornée
de deux grandes cornes de vache, ce qui nous reporte aussi dans les contrées de l’Orient
où Vénus était représentée tantôt avec une tête de vache au lieu d’une tête humaine, tan-
tôt sous la forme d’une vache allaitant son veau. Les autres monuments que j’ai à citer ne
sont ni des urnes cinéraires, ni des sarcophages ; et, bien qu’ils aient été découverts dans
des tombeaux et qu’ils soient ornés de plusieurs symboles souvent employés avec un sens
funéraire, on ne doit peut-être pas les considérer comme primitivement destinés à des
usages funèbres. En première ligne, se place ici un vase peint, de la collection Candélori,
publié par feu M. Micali1019 et déclaré par lui d’origine purement étrusque : a me pare tutto
etrusco, nous dit-il en propres termes. Ce vase, à deux anses et à figures noires, blanches
et rouges sur un fond jaune, est couvert de peintures réparties dans cinq bandes ou di-
visions horizontales. On y voit Hercule combattant les Centaures,1020 et plusieurs autres
scènes1021 qui se rapportent, comme celle-ci, à l’initiation aux mystères. Dans un de ces
cinq tableaux, deux griffons ailés sont placés chacun à l’extrémité opposée d’un groupe
composé d’un lion et de deux panthères ou lionnes, dont la seconde dévore une vache.
Entre la première et le lion s’élève un cyprès pyramidal, qui n’a point été remarqué par

1010Ptolémée, Geogr. 3., p. 69 ; ed. Bertio.
1011Gruter, Inscript. antiq. p. 108. n° 7.
1012Silius Italicus, loc. cit.
1013Pline, H. N. 3., 18. Pomponius Mela, 2., 4., 10 ; ibique Solin.
1014Ptolémée, loc. cit. p. 72. Pline (loc. cit.), parlant des habitants de cette ville, les désigne sous le nom de Cuprenses

cognomine montani.
1015Selon quelques-uns, Cupra maritima aurait été située non dans ce lieu, mais dans le voisinage et au nord de

Marano, château du diocèse de Ripatransona, par conséquent, dans l’ArgoMassignano, qui fait partie du territoire
de S. Quirico. (Voy. la traduction française de Strabon, t. 2., p. 237, 238, note 3.)

1016Trib. potest. 11., cos. 3.
1017Recueil cité, p. 1016., n° 2.
1018Voyez le n° 4 de la planche 13 ci-jointe.
1019Storia degli antich. pop. ital. (Firenz. 1832), t. 3., p. 163-165 ; pl. 95., A-E.
1020Storia degli antich. pop. ital. pl. 95., B, E.
1021Ibid. B, D.

135



M. Micali, et qui, à mes yeux, est l’image symbolique de la déesse chargée de présider aux
mystères. Je montrerai, dans mon ouvrage sur le culte de Mithra, comment les griffons et
le groupe de quadrupèdes que nous voyons auprès de cet arbre se rattachent directement
à la série des symboles employés dans les initiations aux mystères de la Vénus assyrienne
et du dieu des Perses.

C’est avec plus de certitude encore que nous devons rapporter aux mystères de la
première de ces deux divinités deux plats d’argent doré, qui proviennent d’un tombeau
étrusque et qui nous offrent chacun un exemple de l’emploi religieux du cyprès pyrami-
dal. Ce tombeau, de grandes dimensions, fut découvert, en 1836, non loin des ruines de
Cæré, par M. le général Galassi et M. l’abbé Rigolini. Tous les objets qu’il renfermait ont été
déposés à Rome, au Musée grégorien. En 1841, M. le chevalier Louis Grifi1022 en a publié la
description et les dessins. L’année suivante, ils furent également figurés dans la descrip-
tion du Musée étrusque grégorien dont nous sommes redevables au P. Marchi.1023 Je ne
m’arrêterai pas à démontrer ici combien peu est fondée l’opinion du premier de ces deux
archéologues, qui, tout en proclamant la haute antiquité des ouvrages d’art trouvés dans le
grand tombeau de Cæré, prétend les rattacher aux mystères de Mithra. Je traiterai ailleurs
cette question ; mais, en attendant, je dirai que l’origine phénicienne ou assyrienne des
deux plats dont j’ai à parler ne saurait être mise en doute par aucune personne tant soit
peu versée dans la connaissance des antiquités asiatiques. Le style, le travail, les sujets, les
symboles, tout concourt à justifier cette assertion. Un médaillon central et en relief orne
le fond de chacun de ces deux plats. L’un1024 représente deux colombes, oiseau sacré de Vé-
nus, voltigeant au-dessus d’une vache qui allaite son veau, image symbolique de la déesse,
considérée comme mère de l’Amour.1025 L’autre médaillon nous offre un groupe composé
de deux lions, ou d’un lion et d’une lionne, dévorant un taureau,1026 groupe caractéristique
dont l’invention et la signification appartiennent indubitablement à l’art hiératique des
Assyriens, des Phéniciens et des Perses. Je crois avoir mis ce fait hors de doute1027 bien
avant la découverte des bas-reliefs de Nimroud, qui nous ont permis de constater que, dès
une haute antiquité, des compositions semblables ou analogues faisaient partie des scènes
religieuses sculptées sur les murs des palais érigés par les rois d’Assyrie.1028 De plus, les su-
jets que représentent les deux médaillons de nos plats reposent chacun sur un soubasse-
ment en échiquier ou en treillis et semi-circulaire, qui se rencontre exclusivement dans les
monuments assyriens ou phéniciens. Ces deux médaillons sont entourés chacun de deux
bandes circulaires, qui offrent, en relief, des scènes analogues à celles qu’on voit tout à la

1022Monum. di Cere antica spiegati coll. osservanz. del culto di Mitra (Rom. 1841, 1 vol. petit in-fol. fig.).
1023Mus. etrusc. gregorian. parte 1. (Rom. 1842, gr. in-fol. fig.).
1024M. Grifi, ouvrage cité, pl. 10., n° 1. Mus. etrusc. gregorian. parte 1., tav. 65., ni 1 e 2.
1025Voy. ci-dessus, p. 59. M. le Dr. Chr. Walz, De Nemesi Græcor. p. 16. — Un fait très-curieux, qui me paraît avoir

jusqu’à ce jour échappé à l’attention de tous les archéologues, ressort du médaillon central où, sur le plat d’argent
doré dont je parle, on a représenté le groupe symbolique de la vache allaitant son veau. Ici (M. Grifi, ubi supra.
Mus. etrusc. gregor. parte 1., tav. 65., n° 2), devant la vache, et la tête élevée vers elle, nous voyons un second
veau, dont l’attitude indique qu’à son tour, il voudrait être allaité comme son jumeau. Peut-on se défendre de
supposer qu’une telle représentation était destinée à constater que, sur cette coupe, on avait voulu perpétuer
symboliquement le souvenir de la naissance d’Éros et d’Antéros, représentée ailleurs par deux enfants ou deux
Amours qui accompagnent Vénus, leur mère, ou qui sont placés tantôt sur ses bras, tantôt dans son giron?

1026M. Grifi, ouvrage cité, pl. 5. n° 1. Mus. etrusc. gregor. parte 1. tav. 66., ni 1 e 2.
1027Voy. Mémoires de l’Acad. des inscript. nouv. série, t. 15., 2e partie, p. 63-127.
1028Voyez Layard’s Monum. of Nineveh, pl. 9. ; pl. 45., n° 2 ; pl. 46., n° 1 ; et pl. 48., n° 2. Cf. pl. 8.

136



fois sur les deux coupes citées1029 de l’île de Cypre, sur les murs des palais de Nimroud et
de Persépolis, sur les coupes de bronze assyriennes provenant des dernières fouilles de M.
A. H. Layard, et sur des cylindres et des cônes de travail babylonien, assyrien, phénicien
ou persépolitain. La présence, sur un des deux plats de Cæré, du groupe symbolique de
la vache allaitant son veau, l’identité de style, de forme, de matière et de travail que pré-
sentent entre eux ces deux monuments, tout nous autorise à les rapporter l’un et l’autre,
non, comme l’a fait M. Grifi, aux mystères de Mithra, divinité mâle, mais aux mystères de
la déesse que l’Asie occidentale, Corinthe et ses colonies adoraient sous la forme d’une
vache allaitant son veau, ou d’une femme à cornes de vache, et sous les noms de Mylitta,
Anaïs, Astarté, Aphrodite, etc. ; les Étrusques, sous les mêmes formes et sous les noms de
Cypra ou Cupra, de Turan ou Touran, etc. Je m’abstiens de présenter ici l’interprétation des
figures et des symboles qui entourent le médaillon central de chacun de nos deux plats. Je
l’ajourne par la même raison qui m’a obligé d’ajourner l’interprétation des deux coupes
citées de l’île de Cypre, c’est-à-dire, par l’impossibilité de me faire comprendre sans avoir
préalablement exposé l’ensemble de mes idées sur les symboles et les cérémonies propres
à l’initiation aux mystères. Je me borne à prier l’Académie de remarquer que, sur l’un des
deux plats,1030 dans les deux bandes circulaires, plusieurs colombes voltigent entre les cy-
près pyramidaux plantés au bord de la voie sacrée que parcourt une pompe religieuse. Sur
l’autre plat,1031 la bande qui entoure immédiatement le médaillon central nous offre des
combats mystiques, qui se livrent au pied de plusieurs cyprès entre lesquels voltigent aus-
si des colombes. De plus, on voit ici deux palmiers femelles1032 et deux vautours,1033 symboles
consacrés à la Vénus assyrienne. La seconde bande représente, comme les deux bandes du
premier plat, une pompe religieuse, qui suit une voie bordée de cyprès ; entre ces arbres
volent des colombes et un vautour. Dans le mémoire suivant nous retrouverons, sur un sar-
cophage étrusque, des cyprès plantés au bord d’une voie que parcourent des personnages
montés sur des chars.

On le voit donc, le cyprès, chez les Étrusques, comme chez les peuples de l’Asie occi-
dentale, de l’Arabie, de l’Égypte et de la Grèce, remplissait, dans la composition des monu-
ments figurés, un rôle essentiellement religieux. Ce n’est pas le seul exemple qu’on pour-
rait citer du culte des arbres en Étrurie, et je demande à l’Académie la permission de lui
rappeler que j’en ai, il y a bien des années, signalé d’autres exemples à l’occasion des pein-
tures trouvées dans les grottes Marzi et Querciola.1034

1029Ci-dessus, p. 64, p. 95.
1030M. Grifi, ouvrage cité, pl. 10., n° 1. Mus. etrusc. gregorian. parte 1., tav. 65., ni 1 e 2.
1031M. Grifi, ibid. pl. 5., n° 1, Mus. etrusc. gregor. parte 1., tav. 66., ni 1 e 2.
1032Nous retrouvons ces deux palmiers femelles, ou un seul palmier femelle, sur plusieurs cylindres ou cônes, de

travail babylonien ou assyrien, et sur un bas-relief mithriaque, d’époque romaine. (Voy. Rech. sur le culte de Vénus,
pl. 1., n°s 1 et 8 ; 4., n° 12 ; et Recherches sur Mithra, pl. 16., n° 4 ; 25., n° 6 ; 27., n° 7 ; 51., n° 2 ; 52., n° 4 ; 62., n° 3 ; 74.) —
Nous avons vu plus haut (p. 91, 92 ; pl. 6., n°s 1 et 2 ; et pl. 7., n°s 4 et 5) que, sur les médailles impériales, frappées
dans la Phénicie, le palmier et le cyprès figurent alternativement comme emblèmes ou symboles d’Astarté. Il en
est de même sur les cylindres asiatiques consacrés aux mystères de la déesse. Alciat (Emblemat. libell. emblem.
198), à qui ces monuments étaient inconnus, n’a pas ignoré cependant l’espèce de parenté que l’antiquité avait
établie entre ces deux arbres symboliques.

1033Je montrerai ailleurs que le vautour remplit ici le même rôle qui lui est assigné sur plusieurs bas-reliefs et
cylindres assyriens.

1034Annal. de l’Instit. arch. t. 5., p. 90-113.

137



1.2.3 Rome et empire romain
Diverses remarques ou citations placées dans ce mémoire, divers monuments de l’art,

dont j’ai déjà invoqué le témoignage, nous ont préparés à reconnaître que le culte du cy-
près pyramidal avait pénétré chez les Romains bien des siècles avant l’époque où il leur
arriva, uni au culte persique de Mithra. À Rome, dès le temps même de la fondation de la
ville, nous le trouvons lié au culte des divinités nationales. Pline1035 fait une mention ex-
presse d’un cyprès et d’un lotos qui, selon Masurius, étaient aussi anciens que la ville ; ils
passaient pour avoir été plantés auprès du temple que Romulus victorieux venait d’ériger
en l’honneur de Vulcain, avec la dîme du butin enlevé à l’ennemi. Le cyprès, ajoute Pline,
tomba vers la fin du règne de Néron et ne fut pas remplacé. De son côté, Tite-Live1036 rap-
porte que les Romains avaient enlevé de la citadelle de Véies (Veii), en Étrurie, et placé dans
un temple bâti exprès sur le mont Aventin, deux antiques statues de bois de cyprès, repré-
sentant Junon, surnommée Reine, Regina. Ce précieux renseignement nous ramène tout
à la fois à la Junon Reine, Ἥρα βασιλίς, qu’on adorait dans l’île de Samos, primitivement
appelée Cyparissia, et à la Junon Cypra ou Cupra des Étrusques, dont le culte, sans aucun
doute, était d’origine asiatique. On peut juger de la profonde vénération qu’inspiraient
aux Romains les deux statues de bois de cyprès conquises à Véies, lorsqu’on lit, dans le
même Tite-Live,1037 qu’elles furent solennellement portées en procession, accompagnées
de vingt-sept vierges et de dix prêtres, pour expier les prodiges arrivés pendant la guerre
d’Hannibal en Italie.1038 A côté de ce passage vient se placer celui de Pline1039 où nous appre-
nons que, depuis l’an 661 de la fondation de Rome,1040 il existait au Capitole1041 une statue
de Jupiter Véjove, de bois de cyprès, qui s’était parfaitement conservée jusqu’au temps
où cet auteur écrivait. Il est curieux de rapprocher de ces témoignages les vers cités de
Virgile,1042 qui nous ont montré que les Romains n’ignoraient point l’attribution faite du
cyprès à Rhéa ou Cérès par les Troyens, et un long passage de Claudien,1043 où nous voyons
Cérès, à la recherche de sa fille Proserpine, arriver sur le mont Etna, y couper deux cy-
près, les prendre en main, et les plonger, par leur cime, dans le cratère du volcan, pour les
allumer et s’en faire deux immenses torches.

Les Romains, conquérants de l’Asie occidentale, purent donc regarder comme une nou-
velle preuve de l’origine asiatique qu’ils aimaient à s’attribuer, l’usage répandu dans cette
contrée de consacrer le cyprès pyramidal à des divinités qui s’identifiaient avec leur Ju-
piter, avec leur Junon, avec leur Vénus, avec la Mère des Dieux. Une même pensée dut se
présenter à leur esprit, lorsque, chez les peuples de l’Orient, ils virent la consécration de
cet arbre s’étendre à plusieurs autres dieux ou déesses, nommément au Soleil et à la Lune
divinisés ? La métamorphose de Cyparisse en cyprès, chantée par Ovide, la belle fresque
qui, à Pompeï, représentait cette ingénieuse métamorphose, quelques vers de Virgile, les

1035H. N. 16., 76., 1.
10365., 21-23. ; 27., 37. Obsequens, De prodigiis, cap. 106.
103727., 37.
1038Sous le consulat de Cn. Cornélius Lentulus et de P. Licinius.
1039H. N. 16., 79., 3.
1040Il me paraît bien difficile de ne pas supposer qu’il y a ici, dans le texte, une erreur de copiste. La statue dont

parle Pline remontait probablement à une époque beaucoup plus reculée que l’an de Rome 661.
1041Des écrivains postérieurs disent que cette statue était placée dans un temple situé entre la citadelle et la

roche tarpéienne.
1042Ci-dessus, p. 81.
1043De raptu Proserp. 3., v. 370-403.

138



savants commentaires de Servius, et enfin un passage d’Apulée et plusieurs monuments
figurés dont il me reste à entretenir la Compagnie, ici ou dans le mémoire suivant, nous
prouvent, en effet, que, chez les Romains, dès une époque antérieure à leurs premières
expéditions en Asie, le culte du cyprès était intimement lié à celui d’Apollon, de Diane, de
Vénus, de Mercure et de quelques autres divinités.

Je ne reviendrai pas sur les divers traits que, déjà, j’ai mis en relief, à l’occasion du récit
d’Ovide et de la fresque de Pompeï,1044 deux tableaux dont la poésie et la peinture grecques
avaient certainement fourni les modèles aux Romains. Je ne reviendrai pas non plus sur
les passages de Philostrate, de Nonnus, de Virgile, de Servius et de Lactantius Placidus qui
se rapportent au mythe de Cyparisse. Ce que j’en ai dit longuement me laisse à peine le
soin de répéter ici que tout, dans ce mythe, décèle une origine asiatique et la transmission
successive en Grèce et en Italie des traditions écrites ou des monuments figurés qui nous
en ont conservé le souvenir.

L’imitation d’un type grec, imité lui-même ou plutôt transformé d’après un type asia-
tique, ne se décèle pas moins dans un disque d’argent, de travail romain, représentant
Apollon avec l’attribut du cyprès, et dans le revers des trois médailles citées plus haut,1045

qui appartiennent à la numismatique d’Alexandria-Troas devenue colonie romaine. Ces
trois pièces et le disque, rapprochés entre eux, fournissent un témoignage important et ir-
récusable. Le disque est figuré ici, avec les dimensions mêmes de l’original, sous le n° 5 de
la planche 20. Il n’est pas inédit, mais il a été décrit et lithographié sans beaucoup de soin
dans le Catalogue des collections de feu M. Toussaint Grille, d’Angers.1046 Il provient d’un trésor
qui, en 1836, et, par conséquent, peu d’années après l’heureuse découverte faite à Ber-
thouville, près de Bernay, fut trouvé enfoui dans la terre, à Notre-Dame-d’Allençon, près
de Brissac.1047 Celui-ci se composait de trente-quatre objets, dont le plus précieux, sous le
rapport de la mythologie, du symbolisme et de l’art, est, sans contredit, notre disque d’ar-
gent. Ces trente-quatre objets, après avoir appartenu à M. Grille, ont récemment été acquis
par le musée du Louvre, grâce à la sollicitude éclairée qui préside à la direction de ce bel
établissement. Le disque a dû jadis orner le fond d’un plat ou de tout autre vase d’argent,
soit votif, soit employé dans des cérémonies religieuses. Il représente, en relief et vu de
face, Apollon debout, presque nu, le bras gauche appuyé sur un trépied à griffes de lion ;
dans la main droite, le dieu solaire tient une branche de laurier. Une légère draperie, qui
part de l’épaule gauche, couvre une portion des cuisses et toute la jambe gauche jusqu’au
cou-de-pied ; les deux pieds sont nus. À droite et à gauche d’Apollon s’élèvent des rochers
dont la disposition, pour le dire en passant, rappelle les rochers qui, sur un grand nombre
de monuments romains, forment la grotte au milieu de laquelle est placé Mithra, le dieu
solaire des Perses. Pour compléter l’analogie, un corbeau, fidèle compagnon d’Apollon,
comme de Mithra, est posé sur les rochers placés à la droite du dieu. De là, à l’exemple du
corbeau des bas-reliefs mithriaques, il semble contempler attentivement le sacrifice au-
quel il assiste ; mais ses regards s’arrêtent sur une grande roue qui forme une saillie très-
prononcée. Cette roue ne se rencontre sur aucun des monuments mithriaques que nous
ont légués l’antiquité persique et l’antiquité romaine. Je ne sais jusqu’à quel point il est
permis de croire que, sur ces derniers, elle est, en quelque sorte, remplacée par les roues

1044Ci-dessus, p. 201-205.
1045Pag. 105-107 ; pl. 13., n°s 1, 2 et 3.
1046Angers, 1851, in-8°, fig. (Voy. p. 43, n° 585 ; pl. 1., n° 25. ; pl 2., même numéro.)
1047Département de Maine-et-Loire.

139



d’un char qui porte tantôt le soleil, tantôt Mithra lui-même. Symbole connu d’Apollon et
de Némésis, et fréquemment placée sous la patte d’un griffon, animal solaire, la roue rap-
pelle tout à la fois le mouvement rapide du soleil, et les arrêts du Sort ou du Destin. C’est
à ce double titre qu’on la voit ici auprès d’Apollon, dieu solaire et créateur, qui préside à
la vie et à la reproduction. Un grand cyprès pyramidal, planté entre le trépied et les ro-
chers qui s’élèvent à l’extrémité droite de ce petit tableau, achève de caractériser, comme
symbole de vie, les fonctions dévolues à ce dieu ; et cet arbre, nous allons le retrouver
sur des monuments romains consacrés à Mithra. Ces divers rapprochements, la légende
presque entière d’Apollon et le mythe de Cyparisse, en particulier, nous reportent encore
une fois dans l’Asie occidentale. C’est là, en effet, que nous avons trouvé, à Alexandria-
Troas, trois monnaies coloniales dont les types présentent la plus grande analogie avec
le sujet figuré en relief sur le disque d’argent que je viens de décrire. Cette analogie est
surtout frappante lorsque nous comparons ce précieux monument avec le revers de la
pièce autonome coloniale d’Alexandria-Troas,1048 qui représente Apollon debout et vu de
face, comme ici et comme à Pompeï.1049 Sur d’autres médailles autonomes coloniales et sur
quelques médailles impériales coloniales de cette ville,1050 de même que sur notre disque
et sur la fresque de Pompeï, nous voyons une branche de laurier placée dans la main droite
de ce dieu. D’autres médailles impériales d’Alexandria-Troas1051 nous montrent un corbeau
posé aux pieds d’Apollon. Enfin, le style du disque d’argent du Louvre permet, ainsi que
je l’ai annoncé plus haut,1052 de faire remonter ce monument au 1er ou au 2e siècle de l’ère
chrétienne, c’est-à-dire à une époque peu éloignée du temps où Auguste avait établi une
colonie romaine dans la ville même dont la numismatique vient de nous fournir des rap-
prochements qui ne sont pas, ce me semble, sans intérêt pour l’histoire de l’art et des
origines mythologiques.

L’attribution du cyprès à Apollon, sur un disque romain trouvé dans les Gaules, nous
autorise sans doute à présumer que ce symbole appartenait aussi à la Diane romaine, de
même que nous l’avons reconnu parmi les attributs de l’Artémis grecque. Toutefois aucun
des monuments figurés que nous ont légués les Romains ne nous en fournit la preuve. Mais
un passage de Virgile1053 supplée au silence de l’iconographie : on y trouve une mention
expresse de forêts de chênes et de plantations de cyprès, les premières consacrées à Jupiter,
les secondes à Diane. Le commentaire de Servius1054 confirme pleinement le témoignage du
chantre de l’Énéide.

Un vers déjà cité du même poète1055 et les observations de son commentateur nous ont
appris qu’en Italie, dès une haute antiquité, le culte du cyprès se liait à celui d’un dieu appe-
lé Silvain ou Sylvain, qui pour nous est resté très-énigmatique. J’ai rapporté plus haut1056 et
le vers de Virgile et le commentaire de Servius. Je ne reviendrai pas sur les remarques qu’ils

1048Pl. 13., n° 1.
1049Pl. 12.
1050Vaillant, Col. 2., 63. Sestini, Descriz. delle med. ant. del mus. Hederv. t. 2., p. 131, n° 24. C. M. H. n° 4765. Mionnet,

Descript. de méd. 2., 643, n° 103 ; 646, n° 120 ; 648, n° 132 ; Suppl. 5., 512, n° 94 ; 522, n° 158 ; 522 et 523, n° 162 ; 523,
n°s 163 et 164 ; 529, n° 215 ; 539, n° 283.

1051Mionnet, Descript. de méd. 2., 646, n° 116 ; Supplém. 5., 519, n°s 137 et 142.
1052Ci-dessus, p. 107.
1053Æneid. 3., v. 679-681.
1054Silva alta Jovis, lucusve Dianæ Jovis, propter quercum; Dianæ, propter cupressum. Servius, ad Virgil. Æneid. 3., v. 681.
1055Georgic. 1., v. 20.
1056Pages 206, 207.

140



m’ont donné lieu de soumettre au jugement de l’Académie. Seulement je répéterai ici que
la substitution de Silvain à Apollon dans le mythe de Cyparisse, les monuments de l’art ci-
tés par Heyne1057 et par Visconti,1058 et enfin l’inscription latine découverte dans l’Abruzze
citérieure1059 concourent à établir que l’inimitable auteur des Géorgiques se conformait à
une ancienne tradition lorsqu’il attribue à Silvain le symbole du cyprès.

D’autre part, l’ingénieux épisode des amours de Léda et de Jupiter métamorphosé en
cygne a fourni au ciseau d’un sculpteur ancien l’occasion de montrer que l’attribution de
ce même symbole à Vénus était tout aussi connue des Romains. Un monument trouvé,
vers la fin du siècle dernier, dans le jardin supérieur de l’hospice de la charité à Vienne, en
Dauphiné, représente, sous la forme d’un cyprès pyramidal, la déesse assistant, avec son
fils Cupidon, au bonheur que goûtent les deux amants réunis sur le mont Taÿgète.1060 Ce
monument, publié une seule fois et de manière à être peu remarqué, est, jusqu’à ce jour,
resté, pour ainsi dire, ignoré ou inaperçu. Dans leur recueil intitulé : Monuments romains et
gothiques de Vienne, en France,1061 MM. Rey et Vietty ont eu le tort de n’en donner que des
dessins en miniature ; et, de plus, ces dessins, médiocrement lithographiés, sont disposés
de façon à se confondre avec d’autres, sur une même planche. Au milieu de plusieurs mo-
numents groupés ensemble, il n’est rien moins que facile de démêler les trois bas-reliefs
qui ornent celui dont j’ai à parler, ni de comprendre quelle place ils y occupent. Enfin le
texte explicatif ne fait aucune mention du cyprès planté à gauche de la scène érotique re-
présentée sur le plus grand de ces trois bas-reliefs. Je mets sous les yeux de l’Académie
d’autres dessins de ces sculptures, exécutés au musée de Vienne par M. Muret et gravés
par M. Bigant avec toute l’exactitude et tout le soin que l’on connaît à ces deux habiles ar-
tistes.1062 Désormais, les archéologues qui n’auront pas eu l’occasion de voir sur les lieux le
monument original, pourront prendre ici une idée juste de la forme, de la composition et
du style des bas-reliefs dont ce bloc carré, de marbre blanc, est orné sur trois de ses quatre
faces. MM. Rey et Vietty le désignent sous la dénomination d’autel de Jupiter. M. Delorme,
qui, en 1841, l’a décrit dans son Catalogue du musée de Vienne,1063 suppose qu’il servait
de piédestal à une des deux colonnes placées à l’entrée d’un sacellum. Une lettre que j’ai
sous les yeux, et qu’il a écrite, le 25 mars 1852, à M. le comte de Nieuwerkerke, directeur
général des musées de France,1064 m’apprend qu’il persiste dans son opinion ; il ajoute que
ces deux colonnes étaient sans doute adossées au sacellum, ce qui, selon lui, expliquerait
pourquoi la face postérieure du piédestal est restée brute, tandis que les trois autres sont
richement sculptées. « Au-dessus de la corniche du piédestal, remarque-t-il, on distingue
une plinthe, et, au-dessus, un tore couvert d’ornements. De plus, la face supérieure de ce

1057Ad Virgil. Georgic. 1., v. 20.
1058Mus. Pio Clementino, t. 8., p. 16-18 ; pl. 10. Cette planche 10 reproduit un bas-relief de marbre, qui représente

plusieurs divinités rustiques, parmi lesquelles on distingue Silvain portant à la main un arbre dont toutefois
l’espèce est difficile à reconnaître. On ne peut dire si c’est un pin, un cyprès, ou tout autre arbre.

1059Ci-dessus, p. 206.
1060«Le Taÿgète, dit Strabon (Geograph. 8., p. 362, 363), est une haute montagne à pic, peu éloignée de la mer, et

qui, du côté du septentrion, touche aux pieds des montagnes d’Arcadie, avec lesquelles elle forme un vallon à
l’endroit où la Messénie confine à la Laconie.»

1061Paris, 1831, gr. in-fol. fig. lith. Voy. p. 11, et pl. 6.
1062Voy. les n°s 3, 3a et 3b de la pl. 14. ci-jointe. — Le monument original est carré ; il a 425 millimètres de haut

sur autant de large.
1063Sous le n° 174.
1064Je saisis avec empressement cette occasion de rendre publique l’expression de la reconnaissance que m’ins-

pirent les procédés dont M. le comte de Nieuwerkerke veut bien user à mon égard.

141



tore n’est point unie et porte les traces du marteau, circonstance qui me paraît indiquer
qu’elle était recouverte par une autre partie offrant les autres membres de la base de la
colonne.» En 1841, j’ai vu le monument sur les lieux, et je n’ai pas hésité à le prendre aussi
pour un piédestal. Mais je ne puis partager l’opinion de M. Delorme, quant à la destina-
tion qu’il lui suppose. Bien que ce marbre ne porte aucune inscription, aucune dédicace,
et bien qu’il appartienne à une époque où déjà l’art romain était en décadence, il serait par
trop insolite, ce me semble, de le considérer comme ayant servi de base à une colonne. Les
bas-reliefs qui ornent trois de ses faces, et les sujets que représentent ces bas-reliefs, me
porteraient plutôt à présumer qu’il était le piédestal d’une statue de Jupiter. Les sculptures
de la face antérieure1065 se rapportent directement à la longue liste des amours de ce dieu
voluptueux. Les bas-reliefs des deux faces latérales1066 se rattachent moins clairement à sa
légende. On peut néanmoins supposer, avec quelque vraisemblance, qu’ils font allusion à
la naissance ou à l’enfance de Jupiter ; car, sur la face latérale gauche, nous voyons deux
Amours ou deux Génies ailés, dont l’un tient par le cou un bouc qui se dresse sur ses deux
pieds de derrière. Entre les deux Amours, on remarque un autel et un vase qu’ombrage un
chêne, arbre consacré à Jupiter. Sur le troisième bas-relief, c’est-à-dire sur la face latérale
droite du piédestal, nous retrouvons un chêne. Au pied de cet arbre, est assis un person-
nage, qui semble être un pâtre, et non Mercure, comme on l’a avancé.1067 Devant lui on
voit une chèvre debout, peut-être la chèvre Amalthée, nourrice de Jupiter.1068 En face du
quadrupède, est placée une maison rustique, demeure probable du chevrier, transformée,
bien à tort, en « un temple rustique,» sous la plume du premier éditeur.1069

Je n’insisterai pas sur la connexion qui peut exister entre les sujets de ces deux petits
bas-reliefs latéraux et la scène érotique où, sur le grand bas-relief qui occupe la face anté-
rieure de notre piédestal, nous voyons Léda recevant dans ses bras Jupiter métamorphosé
en cygne. Je me hâte de soumettre à l’Académie les observations que m’ont suggérées les
accessoires de cette scène. C’est pour la première fois, si je ne me trompe, que l’antiquité
nous montre le groupe de Jupiter et Léda placé entre un cyprès et Cupidon, bien que ce
groupe soit un de ceux que les artistes se plaisaient à reproduire sur des monuments de
toute espèce. Le sculpteur, fidèle ici à la tradition hiératique, ou plutôt simple imitateur
d’un modèle grec, a placé le lieu de la scène au sommet d’une montagne ; et, sans doute,
il nous transporte sur le mont Taÿgète, situé entre la Messénie et la Laconie, car, dans
l’hymne homérique composé en l’honneur des Dioscures, nous lisons ces paroles, remar-
quables sous plus d’un rapport1070 : «Sur les sommets du Taÿgète, haute montagne, Léda,

1065Pl. 14., n° 3.
1066Ibid. n°s 3a et 3b.
1067M. Vietty, ouvrage cité, p. 11.
1068Peut-être est-il permis de considérer Amalthée, nourrice du maître de l’Olympe, comme une déesse dont

l’image symbolique était une chèvre. Dès lors, le bouc figuré sur l’autre bas-relief latéral deviendrait pour nous
l’image symbolique du dieu époux d’Amalthée ; et cette remarque nous expliquerait pourquoi le bouc était consa-
cré à Vénus, divinité primitivement androgyne et qualifiée mère des Dieux. Que ces diverses conjectures soient
fondées ou non, il convient d’ajouter que les Romains aimaient à varier la composition des sujets destinés à per-
pétuer le souvenir des rapports de Jupiter enfant avec la chèvre Amalthée. A l’appui de cette assertion, je me
bornerai toutefois à citer un médaillon de bronze et un grand bronze d’Antonin le Pieux, qui, au revers de l’ef-
figie de cet empereur, nous montrent Jupiter enfant assis sur une chèvre, devant un autel. (Voy. Mionnet, De la
rareté et du prix des méd. rom. t. 1., p. 213 et 218.)

1069M. Vietty, loc. cit.
1070Je me sers ici de la traduction de Dugas Montbel.

142



s’étant unie d’amour au formidable Jupiter,1071 donna le jour à des fils pour être les sauveurs
des faibles humains1072 ... » Mais, dans ce passage, il n’est fait, on le voit, aucune mention de
la présence d’Aphrodite et d’Éros. C’est donc à une autre source qu’avaient été puisés les
éléments de la composition sculptée qui est sous nos yeux. Remarquons à ce sujet que le
mont Taÿgète dominait une partie de la Grèce où le culte d’Aphrodite et le culte du cyprès
remontaient à une époque très-reculée. Nous avons trouvé la preuve de ce fait dans les
traditions qui se rapportent, soit à la Vénus armée des Lacédémoniens, soit à la Vénus des
Corinthiens et de leurs colonies, et dans le nom de Cyparissia ou Cyparissies que portèrent
chacune une ville de Laconie, une ville de Messénie, et qui s’étendit à une rivière, à un
golfe, à un promontoire et à un port de cette dernière province. D’autre part, le sculpteur
romain, en plaçant sur un point culminant de la montagne où Jupiter s’unit à Léda un cy-
près pyramidal1073 qui domine la scène, et le poète grec, en nous disant que de cette union
fortunée naquirent les Dioscures, sauveurs des nochers, nous reportent, l’un et l’autre, aux
traditions écrites et aux monuments figurés qui, dans un autre mémoire,1074 m’ont servi à
démontrer qu’une antique théologie avait établi entre les Dioscures et Vénus, d’une part,
et entre les Dioscures et Mithra, de l’autre, des rapports où les deux jumeaux célestes se
montrent subordonnés à chacune de ces divinités. Ils remplissent auprès d’elles les fonc-
tions d’assesseurs, et sont, par conséquent, associés à une déesse et à un dieu qui, l’un et
l’autre, président aux mystères, et qui, à ce titre, avaient chacun mérité la qualification de
sauveur, comme l’Artémis qu’on adorait à Bœæ, en Laconie,1075 comme les Grandes Déesses
des mystères d’Éleusis.

Si l’un des bas-reliefs de l’autel palmyrénien du Musée capitolin1076 nous a donné lieu
de reconnaître Vénus sous la forme d’un cyprès pyramidal qui enfante l’Amour, pouvons-
nous, sur le monument de Vienne, ne pas reconnaître aussi comme une image symbolique
et vivante de la même déesse le cyprès pyramidal placé auprès du groupe de Jupiter et Lé-
da? Cet arbre, n’en doutons pas, représente ici la divinité qui, chargée de présider à la vie,
à la reproduction, aux amours, aux hyménées, comme aussi à la destinée des âmes, assiste
à l’union divine de laquelle naîtront les Dioscures-Sauveurs. Le rôle que Cupidon joue dans
cette scène ne semble pas permettre une autre interprétation. Le groupe des deux amants
est placé entre ce jeune dieu et le cyprès, image de Vénus. Debout et armé d’un arc dont
il dirige les traits enflammés1077 vers le couple amoureux, Cupidon agit ici en présence de

1071Mot à mot : «Au formidable fils de Cronos.»
1072Τοὺς ὑπὸ Τηϋγέτου κορυφῇ, ὄρεος μεγάλοιο,

Μιχθεῖσ' ἐν φιλότητι κελαινεφέϊ Κρονίωνι,
Σωτῆρας τέκε παῖδας ἐπιχθονίων ἀνθρώπων,
... ...

(Vers 4-6.)
1073M. Delorme, qui avait pris cet arbre pour un peuplier, ne fait pas difficulté, dans la lettre citée, de recon-

naître qu’il s’était trompé, et qu’au lieu d’un peuplier le bas-relief porte réellement un cyprès. Cet arbre ne peut
servir ici à caractériser le mont Taÿgète, car ni Strabon, ni l’hymne homérique aux Dioscures, dans les passages
cités ci-dessus, ni aucun autre écrivain ancien ou moderne, ne fait mention d’une plantation de cyprès sur cette
montagne escarpée.

1074Mém. de l’Acad. des inscript. nouvelle série, t. 15., 2e partie, p. 261-305.
1075Pausanias, 3., 22., 9.
1076Pl. 1., n° 2.
1077«Flammiferas pennas,» dit Silius Italicus (11., 412). « Nec Idalia lenta incaluisse sagitta,» avait-il dit pré-

cédemment (5., 19). On trouve dans Horace (Od. 2., 8., 15) : «Ardentes sagittas.» Ces diverses expressions sont
empruntées aux poètes grecs. Ceux-ci, parlant des flèches d’Éros, les qualifient πυρόεντα βέλη (Antholog. 4., 470),
ὀϊστοὺς πυριπνεύστους (Musée, vers. 88), etc.

143



sa mère, et obéit à son ordre exprès en excitant ainsi le feu allumé dans le cœur des deux
amants. Ne nous étonnons donc pas si les poètes de l’antiquité donnent à l’Amour un arc et
des flèches de bois de cyprès, et le disent vainqueur de Jupiter lui-même.1078 Et remarquons
qu’une peinture de vase grec justifie pleinement le sculpteur romain d’avoir placé entre
Vénus et Cupidon le groupe de Jupiter et Léda. Ce vase, acquis à Naples par M. Kestner,
et récemment publié par M. Éd. Gerhard,1079 représente Vénus assise sur un trône et por-
tant sur la main gauche une colombe ou une jynx ; la déesse, continuant le rôle que nous
venons de lui voir remplir auprès de Jupiter et de Léda, assiste à l’entrevue amoureuse de
deux personnages que mon savant ami prend, avec toute raison, ce me semble, pour Hé-
lène et Pâris. N’oublions pas que cette princesse était née des amours mêmes de Léda avec
Jupiter changé en cygne, et que Théocrite, dans un passage cité plus haut,1080 compare réel-
lement la beauté d’Hélène à celle de Vénus elle-même, lorsqu’il compare cette princesse
à un cyprès. Au revers du vase de M. Kestner, sont peints deux cygnes qui, sans doute,
font allusion à la naissance d’Hélène, et qui, pour le dire en passant, nous donnent lieu de
supposer qu’à une époque ancienne, le langage symbolique exigeait que l’on représentât
Jupiter et Léda sous la forme de deux cygnes, l’un mâle, l’autre femelle.1081

N’oublions pas non plus que, dans la mythologie romaine, la métamorphose de Vé-
nus en cyprès ne nous est point attestée par le seul témoignage du bas-relief de Vienne.
Dans leurs compositions écrites, les mythographes latins, comme les sculpteurs, dans les
œuvres de leur ciseau, faisaient parfois apparaître aussi la déesse sous la forme de cet
arbre. N’étaient-ils que l’écho d’une tradition grecque qui ne nous est point parvenue, ou
s’inspiraient-ils seulement de quelque monument figuré qu’ils avaient sous les yeux? Les
deux suppositions me paraissent admissibles ; et je ne saurais dire, par exemple, laquelle,
de préférence, s’applique à un récit où Apulée,1082 voulant peindre le fils de Vénus dans le gi-
ron de sa mère, nous le montre placé dans le feuillage d’un cyprès pyramidal. Dans ce récit,
riche en sujets pour le poète, pour le sculpteur, pour le peintre, et composé, soit d’après
une antique légende écrite, soit en présence d’une œuvre de l’art, Cupidon se réveille au
moment où, sur son épaule, tombe brûlante une goutte d’huile de la lampe que tient à la
main Psyché, attirée auprès de son amant par une irrésistible et coupable curiosité. Rendu
à l’usage de sa raison, il reconnaît, mais trop tard, qu’il a désobéi aux ordres de Vénus. Il se
sépare de Psyché, et s’envole pour retourner dans les bras de sa mère. Psyché s’élance, le
saisit par une jambe, s’y suspend, et, dans cette humiliante position, traverse les airs avec
lui. Bientôt la fatigue l’accable ; ses mains refusent de la tenir plus longtemps attachée à la
jambe de son perfide séducteur ; elle retombe sur la terre.1083 A cet instant, Cupidon dirige
son vol vers un cyprès voisin. Du sommet de cet arbre, comme du giron de sa mère, et non
sans une profonde émotion, il adresse à son amante délaissée de graves paroles, qui com-
mencent par cette phrase : « Trop crédule Psyché, j’avais oublié les ordres de ma mère1084

1078Silius Italicus, 8., vs. 453 sqq.
1079Denkmäler und Forsch. nov. et déc. 1851, n°s 35, 36, p. 387-392 ; pl. 36., Archäolog. Anzeig. décemb. 1851, n° 36, p.

123.
1080Ci-dessus, p. 238.
1081On voit que cette supposition s’appuie tout à la fois sur un monument figuré et sur des considérations du

genre de celles qui m’ont suggéré la conjecture exposée ci-dessus, dans la note 1 de la p. 267.
1082Metamorph. 5., 103, 104 ; edd. Oudendorp et Bosscha.
1083« ... tandem fessa delabitur solo. »
1084«Nec deus amator humi jacentem deserens, involavit proximam cupressum, deque ejus alto cacumine sic

eam graviter commotus affatur : Ego quidem, simplicissima Psyche, parentis meæ Veneris præceptorum imme-

144



... » Ainsi, dans le tableau sculpté sur une des faces de l’autel palmyrénien, nous voyons
l’Amour naître des flancs d’un cyprès pyramidal. Sur le monument de Vienne, en présence
de cet arbre, image vivante et symbolique de la déesse qui l’a conçu, il exerce sur les cœurs
l’empire qu’il a reçu de Vénus. Enfin, dans le tableau tracé par Apulée, Cupidon, coupable
d’avoir séduit Psyché, c’est-à-dire l’âme, reconnaît sa faute, et vient chercher dans les bras
de sa mère, représentée sous le même symbole du cyprès, le pardon qu’il attend de la di-
vinité qui, je le répète, préside aux mystères, c’est-à-dire aux destinées de l’âme humaine.
Si, jusqu’à ce jour, les commentateurs d’Apulée n’ont fait aucune remarque sur le trait le
plus saillant de son récit, c’est tout simplement qu’ils n’ont pas compris que là le cyprès
tient la place de Vénus elle-même.

Dans mon second mémoire, plusieurs monuments funéraires nous permettront de
constater que les Étrusques et les Romains n’ignoraient point les rapports qu’une antique
théologie avait établis entre Vénus, reine de la terre ou des vivants, reine des enfers ou
des morts, et le cyprès pyramidal, symbole de vie et tout à la fois symbole funéraire.

Si les traditions écrites et les monuments de l’art concourent ainsi à prouver que, dès
une époque reculée, le culte de cet arbre symbolique s’était introduit à Rome, comme dans
l’Étrurie et la Picentine, avec le culte de Vénus, il est encore plus certain qu’à une époque
beaucoup moins ancienne, le culte du même arbre, associé à celui de Mithra, fut apporté de
l’Asie occidentale dans l’empire romain. Nous avons sur ce point le témoignage formel de
plusieurs monuments figurés. Je citerai, en particulier, cinq bas-reliefs mithriaques que
nous a légués l’antiquité romaine ; et, à ce sujet, il ne sera pas inutile de répéter que les
Grecs de l’Asie Mineure reçurent des mains des Perses les types de tous les monuments
consacrés à Mithra. Là, après avoir subi, dans des limites assez étroites, l’influence de l’art
grec, ces types furent adoptés par les légions romaines qui, pendant et depuis la guerre de
Pompée contre les redoutables pirates de Cilicie, séjournèrent au milieu de populations
asiatiques, formées de Grecs et de barbares.

L’un des cinq bas-reliefs qui m’obligent à reproduire ici cette remarque est celui que
l’on conserve à la villa Altiéri.1085 On y voit deux cyprès plantés, l’un à côté du buste du
Soleil, l’autre à côté du buste de la Lune. Conformément aux prescriptions des livres sa-
crés des Perses, Mithra est représenté ici, comme ailleurs, ayant, à sa droite, le Soleil, à sa
gauche, la Lune. De plus, il est debout sur le taureau, à la manière des divinités figurées
sur les monuments asiatiques. Au-dessous du buste du Soleil et tout auprès d’un palmier
mâle, un lion sort d’un rocher. Au côté opposé, un second palmier mâle est accompagné
d’un coq ; plus bas un aigle, portant une foudre dans ses serres, surmonte un troisième
palmier mâle. Ce curieux bas-relief nous offre donc, avec trois animaux, symboles du so-
leil ou du feu céleste, deux espèces différentes d’arbres symboliques, l’une monoïque,1086

consacrée au soleil, à la lune et aux divinités primitivement androgynes, telles que Vénus
et Mithra ; l’autre dioïque,1087 consacrée à Mithra, lorsqu’elle porte des fleurs mâles, et à
Vénus, lorsqu’elle est chargée de fleurs femelles et de fruits.

Le second monument mithriaque est un bas-relief à deux faces, qui fut découvert, en
1832, dans un mithræum, près de Heddernheim,1088 et que, plusieurs fois déjà, j’ai eu l’occa-
mor ...»

1085J’en ai publié un dessin exact dans mes Recherches sur Mithra, atlas, pl. 74.
1086C’est-à-dire réunissant, sur un même pied, des fleurs mâles et des fleurs femelles.
1087C’est-à-dire portant, sur deux pieds séparés, ses fleurs mâles et ses fleurs femelles.
1088Il est déposé dans une des salles de la bibliothèque grand-ducale de Wiesbaden. La société instituée dans

145



sion de recommander à l’attention des archéologues. Il a droit, comme le bas-relief cité de
la villa Altiéri, à être compté au nombre des monuments romains qui fournissent les témoi-
gnages les plus précieux de l’origine asiatique du culte de Mithra. Sur la face antérieure,
divisée en plusieurs tableaux ou compartiments, trois cyprès, de l’espèce pyramidale, sont
sculptés dans chacune des deux divisions supérieures. Le tableau qui repose immédiate-
ment sur un zodiaque semi-circulaire, représente, si je ne me trompe, les quatre phases
de la vie humaine : à gauche, un enfant, coiffé du bonnet mithriaque, naît de l’intérieur
d’un arbre, comme le fils de la Vénus assyrienne naît des flancs d’un cyprès, sur un des bas-
reliefs de l’autel palmyrénien du Musée capitolin,1089 et comme naît de l’arbre Reivas, selon
les livres sacrés des Parses,1090 Meschia, le premier homme. Dans ces livres, nous lisons, de
plus, que le Reivas était né lui-même de la semence du premier être créé par Ormuzd, le
taureau Aboudad, symbole du principe de la vie. Les trois groupes qui font suite à la nais-
sance de l’homme, je l’expliquerai plus amplement ailleurs, se rapportent aux trois autres
phases de son existence terrestre. C’est pendant la durée de cette existence que le secta-
teur de Mithra doit s’efforcer d’acquérir les trois degrés de pureté : la pureté d’action, la
pureté de parole et la pureté de pensée. Ces trois degrés constituent l’état lumineux ; ils sont
la condition indispensable de l’admission des âmes ou des féroüers dans le séjour céleste
appelé le Gorotman ou l’Albordj. Dans un des trois groupes qui font allusion à cette purifica-
tion successive de l’âme, nous voyons Mithra, le dieu psychopompe du Zend-Avesta, poser
la couronne mystique1091 sur la tête de l’initié, au pied de trois cyprès, comme le grand
prêtre de Mylitta ou Anahid dut autrefois placer sur la tête de Sôs, au pied des cyprès sa-
crés d’Armavir,1092 la couronne royale d’Arménie. Plus loin, le myste, nu, comme la vérité,
mais la tête entourée d’une auréole qui nous atteste qu’il est parvenu à l’état lumineux ;
le myste se jette aux genoux de Mithra et implore sa médiation pour obtenir d’Ormuzd
l’entrée du séjour éternel des bienheureux. Il est écouté ; il a mérité de l’être ; et, dans le
tableau supérieur, qui représente la région céleste, nous le voyons prendre place, auprès
du dieu médiateur,1093 sur le char solaire qui s’élance vers un des deux sommets de l’Albordj,
tandis que de l’autre sommet1094 descend sur la terre un second char. La Lune personnifiée
y est couchée, enveloppée dans le voile de la nuit ou des ténèbres. Un cyprès pyramidal est
planté entre les deux points culminants de la montagne céleste, de cet Olympe des Perses,
où Mithra, selon le Zend-Avesta,1095 réside habituellement, ayant, comme ici, à sa droite le
soleil, à sa gauche la lune. Un second cyprès s’élève derrière le char du Dieu-Soleil, et un
troisième à côté du char de la Lune. Ces trois arbres, on le voit, deviennent ici l’image
symbolique d’une triade céleste, composée de Mithra, du Soleil et de la Lune.1096 Ils nous
le grand-duché de Nassau pour les progrès de l’archéologie en a publié les dessins et la description dans le 1er
volume de ses Annales. Ce sont ces dessins que reproduisent les pl. 90. et 91. de l’atlas de mes Rech. sur Mithra.

1089Pl. 1., ci-jointe, n° 1.
1090Zend-Avesta, t. 2. (Boun-déhesch, § 15), p. 376, 377. Voy. sur le Reivas, Hamzah Isphâani ou d’Ispâhân, cité dans

le Modjmel-el-tewarikh (Anquetil, Zend-Avesta, t. 2., p. 352, note 1 ; p. 353, note 2). Cf. Hyde, De relig. veter. Persar.
appendix, n° 9., p. 541 sqq.

1091Tertullien, De corona, 15., p. 3, C.
1092Ci-dessus, p. 65-73.
1093C’est ainsi qu’est qualifié Mithra dans le Zend-Avesta, t. 2. (Iescht de Mithra, 10e, 12e, 20e et 21e cardé), p. 212,

213, 218, 219.
1094Il n’est pas sans intérêt de remarquer que la haute montagne du Caucase qui conserve son ancien nom

d’Albordj, sous la forme moderne Elbrouz, présente également un double sommet.
1095Tom. 1., 2e partie, p. 28, 418 ; t. 2., p. 13, 99, 209, 212, 213, 228.
1096Sur le grand bas-relief mithriaque du musée du Louvre (Rech. sur Mithra, atlas, pl. 75.), cette triade est repré-

146



ramènent aux trois cyprès du trône votif de la Déesse de Syrie,1097 et aux cyprès du soleil
et de la lune qui, sur les médailles impériales de Perga1098 et sur les deux stèles consacrées
à Hâthôr,1099 forment aussi une triade, soit avec un cône, symbole d’une divinité assimilée
à Vénus, soit avec une fleur de lotus, emblème d’un dieu ou d’une déesse primitivement
androgynes. En même temps, nous trouvons dans les trois cyprès de la région céleste, sur
le bas-relief de Heddernheim, une allusion au triple caractère que reçoit Mithra dans le
système religieux des Perses,1100 comme Mylitta, dans la théologie assyrienne, et une allu-
sion aussi à l’épithète de τριπλάσιος donnée par les Grecs au même dieu.1101 Dès lors, ne
suis-je pas autorisé à considérer comme des symboles de vie les trois cyprès qui, dans la
région située au-dessous de la région céleste, font partie des trois groupes que je rapporte
aux trois grandes phases de la vie humaine que précède la naissance?

Un troisième et un quatrième bas-reliefs mithriaques, d’époque romaine, nous offrent
de nouveaux exemples de l’emploi symbolique du cyprès ; et ces exemples méritent d’au-
tant plus notre attention, qu’ici cet arbre est répété sept fois sur chacun de nos deux monu-
ments, comme sur les médailles impériales citées d’Apollonia d’Illyrie,1102 comme sur une
urne cinéraire étrusque1103 dont il sera question plus loin. L’un de ces deux bas-reliefs pro-
vient d’une découverte heureuse, faite, en 1838, à Neuenheim, près de Heidelberg. C’est
à mon savant confrère et ami M. le Dr. Frédéric Creuzer, que les archéologues doivent la
connaissance de ce monument et la belle dissertation dont il a été le sujet.1104 Toutefois j’ex-
primerai ici à l’illustre auteur de la Symbolique le regret de n’avoir pas trouvé dans cette
dissertation les observations que nous devait peut-être, sur le symbole du cyprès, son éru-
dition si riche et si variée. Elles m’eussent été d’un grand secours pour mon travail ; et j’en
suis privé probablement parce que M. Creuzer, s’arrêtant à la supposition que, chez les
Perses, le hôm et le cyprès étaient identiques,1105 aura, par-là, été détourné de l’idée d’en-
treprendre des recherches de la nature de celles que je soumets au jugement de l’Académie.
Je regrette aussi qu’il ne nous ait pas fait connaître les raisons qui le portent à identifier
le cyprès avec le hôm.1106 On ne découvre, il faut bien le dire, rien qui, dans les textes ou
sur les monuments figurés, puisse justifier son opinion. D’une part, les observations ou les
renseignements recueillis sur les lieux, par Anquetil du Perron, nous montrent que, chez
les Parses de l’Inde, le hôm est un arbrisseau et non un arbre, et qu’il est fort difficile d’en
déterminer l’espèce. D’autre part, le hôm, tel qu’on le voit figuré, soit sur les bas-reliefs
sentée par trois pins au lieu de trois cyprès.

1097Ci-dessus, p. 51-58 ; et pl. 5., n° 1.
1098Ci-dessus, p. 55, 56 ; et pl. 14, n°s 1 et 2.
1099Ci-dessus, p. 167-183 ; et pl. 10., n° 2 ; et pl. 11. Recherch. sur Vénus, pl. 14 F.
1100Roi du ciel mobile (Zend-Avesta, t. 1., 2e partie, p. 28, 82, note 10 ; t. 2., p. 13, 99, 206, 207, 209, 212, 213, 216,

218-221, 225, 228-230, 418) ; roi de la terre ou des vivants (ibid. t. 2., p. 205, 206, 210, 214, 215, 222, 223), et roi des
morts ou des enfers (ibid. t. 2., p. 15, 211, 212, 223, 230).

1101Voy. Mém. de l’Acad. des inscriptions, nouv. série, t. 14., 2e partie, p. 174, 175.
1102Ci-dessus, p. 226-231 ; et pl. 8., n° 4.
1103Pl. 13., n° 5.
1104Das Mithraeum von Neuenheim bei Heidelberg. Heidelb. 1838, 94 pag. avec 2 pl. lithogr. La planche 92. de l’atlas

de mes Recherches sur Mithra reproduit le dessin que donne ici (pl. 1.) M. Creuzer du bas-relief de Neuenheim.
1105Dissertation citée, p. 44 ; 85, note 76.
1106M. de Hammer (Mithriaca, p. 42, 46) pense que le cyprès répond au barsom du Zend-Avesta ; mais il oublie que

le barsom n’est ni un arbre, ni une branche d’arbre : c’est un faisceau de rameaux cueillis sur des arbrisseaux dont
la liturgie persique ne détermine ni ne limite l’espèce ; quelquefois même ces rameaux sont remplacés par un
faisceau de tiges de cuivre ou de laiton. (Voy. Anquetil, Zend-Avesta, t. 1., 2e partie, p. 90, note 3 ; t. 2., p. 532.)

147



assyriens découverts à Khorsabad et à Nimroud, soit sur les cylindres et les cônes, de tra-
vail babylonien, assyrien, phénicien ou persépolitain, est également un arbrisseau, quel-
quefois même une simple plante fleurie, et toujours un végétal dont les formes conven-
tionnelles varient beaucoup et ne sauraient être rapportées avec certitude à une espèce
déterminée.

Ainsi que je l’ai annoncé, on compte sept cyprès sur le bas-relief mithriaque de Neuen-
heim. Ils sont plantés, à côté l’un de l’autre, sur le sommet de la montagne céleste, l’Albordj
ou le Gorotman, qui s’élève ici derrière la tête de Mithra et entre le buste du Soleil et ce-
lui de la Lune. Cette disposition, par rapport aux sept cyprès, mérite d’être rapprochée de
celle que l’on observe sur quelques cylindres consacrés aux mystères de Mylitta ou aux
mystères de Mithra. Ces cylindres nous offrent l’emblème de la triade divine, ou le mihr,
symbole de Mylitta et de Mithra, placé auprès de l’astérisque du soleil, du croissant de la
lune et de cinq ou de sept petits globes qui, de même que les sept cyprès, sur notre bas-
relief et sur les autres monuments cités, représentent les planètes.1107 L’encadrement du
bas-relief de Neuenheim, comme celui de la face antérieure du bas-relief de Heddernheim,
est divisé en plusieurs compartiments où l’on retrouve un enfant qui naît de l’arbre Rei-
vas, et trois groupes qui, si je ne me trompe, représentent les trois autres phases de la vie
humaine.

Le quatrième bas-relief, comme le cinquième, fut découvert, il y a quelques années,
dans la Transylvanie, cette belle province de l’empire autrichien qui déjà nous a fourni
plusieurs monuments importants pour l’histoire du culte de Mithra chez les Romains. Il
provient des ruines d’Apulum ; il est de marbre blanc, et se conserve à Carlsbourg, dans une
des salles de l’Institut battyanien. Je dois à l’obligeance de feu Mme. la baronne Jósika et
de feu l’abbé Henne le dessin que j’en ai publié dans mes Recherches sur Mithra.1108 Ce bas-
relief présente plusieurs particularités dont il n’est pas nécessaire que j’entretienne ici
l’Académie. J’ai seulement à faire remarquer qu’au-dessus de la grotte du dieu des Perses,
c’est-à-dire au-dessus de la région terrestre, et, par conséquent, dans la région céleste,
on a sculpté, entre le buste du Soleil et celui de la Lune, sept groupes composés chacun
d’un poignard, d’un autel allumé, d’un bonnet phrygien et d’un cyprès. Si les sept arbres
qu’avec l’abbé Henne,1109 M. de Köppen,1110 M. le baron de Hammer1111 et M. le professeur
N. Müller,1112 je prends pour des cyprès, affectent une forme beaucoup moins élancée que
ne l’est réellement la forme du cyprès, il faut remarquer que les figures qui ornent ce bas-
relief sont elles-mêmes très-courtes et très-ramassées, comme il arrive maintes fois sur
les monuments d’une époque de décadence. Ici, de même que sur plusieurs autres bas-
reliefs mithriaques bien connus,1113 les sept autels allumés représentent les sept feux du

1107On en peut voir des exemples dans l’atlas de mes Rech. sur Mithra, pl. 16., n° 1 ; pl. 29., n° 5 ; pl. 30., n° 7 ; pl. 54
A, n° 5. Cf. pl. 29., n° 6 ; pl. 35., n° 9 ; pl. 54 A, n° 7.

1108Atlas, pl. 79., n° 1. — Le dessin gravé sous ce numéro est, m’assure-t-on, plus exact que celui dont un célèbre
orientaliste de Vienne a enrichi le recueil de planches qui accompagne ses Mithriaca (pl. 11.).

1109Notes manuscrites.
1110Wiener Jahrbücher der Literatur, t. 24., Anzeige-Blatt, n° 24., p. 9 et 10. L’auteur décrit (ibid. p. 5 et 6) un autre

bas-relief mithriaque, fort endommagé, où il croit apercevoir des traces d’autels et de cyprès. Je ne connais pas
ce monument.

1111Mithriaca, p. 46, 93, 182. — J’aurai ailleurs l’occasion de montrer que le savant orientaliste de Vienne n’est
pas fondé à reconnaître (ibid. p. 42, et 126, § 5) le palmier et le cyprès dans le hôm et le barsom du Zend-Avesta.

1112Annal. des Vereins für nassauisch. Alterthumsk. und Geschichtsf. t. 2., 1re partie, p. 19, 20.
1113J’en puis citer quatre : un, de terre cuite, qui se conservait autrefois à Rome, dans le palais Zéno (Lafréry,

Specul. roman. magnif. Mém. de l’Acad. des inscript. nouv. série, t. 14., 2e partie, pl. 5. Rech. sur Mithra, atlas, pl. 89.) ;

148



ciel mobile ou les sept planètes ; les sept cyprès, remplacés par sept lauriers sur un bas-
relief du musée Chiaramonti,1114 sont les images symboliques des sept intelligences divines,
appelées Amschaspands ou Immortels,1115 qui président aux sept planètes et aux sept cieux
des planètes. C’est par les sept cieux et les sept planètes que doivent faire leur ascension
les âmes tombées du ciel sur la terre et rendues à la liberté ou à la vie spirituelle après
l’accomplissement des sept sacrifices que rappellent les sept poignards, et après la mort
du corps. Peut-être est-il permis d’inférer de là que le nombre vingt-huit, qui résulte des
quatre objets répétés ici sept fois chacun, fait allusion aux vingt-huit stations lunaires
par lesquelles doivent également passer les âmes, et aux vingt-huit Izeds ou Génies qui
président à chacune de ces stations. Rappelons-nous que Mithra, dont la place est marquée,
dans le ciel mobile, entre la porte du soleil et la porte de la lune, est un des trois dieux
dont se compose la triade suprême qui régit les sept Amschaspands et les vingt-huit Izeds.
N’oublions pas surtout qu’il préside aux destinées humaines et, par conséquent, à chacune
des phases de la descente et de l’ascension des âmes.

Le cinquième bas-relief mithriaque dont il me reste à parler est inédit, m’assure-t-on,
et a été découvert, il y a peu d’années, dans des ruines romaines situées aux environs de
Carlsbourg. La planche 15 jointe ici le reproduit d’après un dessin dont je suis également re-
devable à feu Mme. la baronne Jósika. L’original est fruste en plusieurs endroits, et partout
d’un travail passablement barbare. Mais il rachète ces défauts par quelques particularités
qui ne se sont pas encore rencontrées dans les monuments de cette catégorie. Au-dessus
de la tête de Mithra immolant le taureau est sculpté un mufle de lion, vu de face et inscrit
dans un disque,1116 emblème très-propre à caractériser le dieu des Perses, divinité solaire,
assez souvent représentée avec une tête de lion sur les épaules, au lieu d’une tête humaine.
Cet emblème nous ramène à la plaque de bronze du Musée royal de Berlin,1117 qui nous a
offert une scène d’initiation dominée par un mufle de lion placé entre deux serpents qui
s’élancent du centre de deux cyprès plantés, l’un au-dessous du buste du Soleil, l’autre
deux bas-reliefs de grès, découverts en Transylvanie (Mém. de l’Académie des inscript. ubi supra, pl. 1., n°s 1 et 2.
Recherches sur Mithra, atlas, pl. 96., n°s 1 et 2) ; et enfin un bas-relief de marbre blanc, du musée Chiaramonti
(Recherches sur Mithra, atlas, pl. 79., n° 2). — La présence de sept autels ou pyrées sur ces quatre bas-reliefs et
sur celui de l’Institut battyanien (ibid. n° 1) nous rappelle les sept pyrées que, selon Strabon (Geogr. 15., p. 15),
on voyait, en Cappadoce, dans le temple d’Anaïs et Omanès. Ces divers témoignages suffisent, sans doute, pour
confirmer un passage du Ferhenghi-Djihanguiri, dont on a contesté la véracité, et où il est dit qu’anciennement
sept atesch-gâh ou sept pyrées avaient été établis en Perse. M. le lieutenant-colonel Rawlinson, qui probablement
n’avait pas consulté les cinq monuments mithriaques que je viens d’indiquer, a lui-même rejeté ce passage en
parlant du pyrée de l’Aderbaïdjan, dans un mémoire sur la position d’Ecbatane, inséré, en 1840, dans le 10e vol.
du Journal de la société royale de géographie de Londres (1re partie, p. 114 et suiv.).

1114Rech. sur Mithra, atlas, pl. 79., n° 2.
1115Remarquons que les sœurs de Phaëthon, filles du Soleil, appelées tantôt Phaëthontides ou Phaëthontiades, tan-

tôt Héliades, et comptées au nombre de trois, de cinq ou même de sept, furent changées en arbres. Leurs larmes,
disent les mythographes, sont du succin ou de l’ambre jaune. Par-là, nous sommes amenés à considérer comme
altérées les traditions qui métamorphosent en aune ou en peuplier noir les sœurs de Phaëthon. Il est infiniment
probable que, dans la légende primitive, les Phaëthontides étaient métamorphosées, comme les filles d’Étéocle
(ci-dessus, p. 234, 235), en arbres verts et résineux, tels que des cyprès, des pins ou des lauriers.

1116Peut-être, au lieu d’un disque solaire ou lunaire, faut-il voir ici une ouverture circulaire pratiquée dans un
rocher dont sortirait le lion. Cette interprétation que la grossièreté du travail rend aussi douteuse que la première,
nous ramènerait, d’un côté, à la célèbre tradition qui fait naître Mithra d’un rocher (ex petra natus) ; et, de l’autre,
au bas-relief de la villa Altiéri (Recherch. sur Mithra, atl. pl. 74.) et à un camée du Musée impérial de Vienne (ibid.
pl. 101., n° 1), deux monuments où nous voyons le lion mithriaque, symbole igné, sortir d’un rocher, comme
l’étincelle sort de la pierre.

1117Pl. 7., n° 6.

149



au-dessous du buste de la Lune. Ici deux cyprès correspondent de même à deux bustes
qui représentent ces astres personnifiés ; mais de leur sein ne naissent pas deux serpents ;
et, ce qui ne se voit point sur les quatre autres bas-reliefs mithriaques, ces deux arbres
sont plantés chacun derrière un des assesseurs de Mithra. On sait que ces deux assesseurs
représentent l’équinoxe du printemps et l’équinoxe d’automne, époques de l’année où,
sur la terre, se manifestent successivement les deux phénomènes qui caractérisent la vie
et la reproduction, la germination ou la feuillaison et la fructification. Le cyprès, comme
symbole de vie, est donc d’autant plus convenablement placé ici que, selon Caton, je le
répète, la graine de cet arbre se sème au printemps. De plus, nous constatons que si, en
Égypte, comme nous l’avons vu,1118 le même arbre, sur les monuments religieux, sert à ca-
ractériser le mois de tôbi, dans lequel tombe l’équinoxe vernal, il faut en conclure que les
Égyptiens et les Perses avaient puisé à une même source leurs emblèmes astronomiques.
Or cette source ne peut être cherchée ailleurs que chez les Chaldéens d’Assyrie, inventeurs
des mystères institués avec le culte public d’une divinité qui fut successivement appelée
Mithra1119 dans leurs sanctuaires, Mylitta et Anahid chez les Babyloniens et les Assyriens,
Brathy ou Bérouth (cyprès), Astarté, Atergatis et Dercéto chez les Phéniciens, Athtor ou
Othtor chez les Arabes, Hâthôr ou Hâthyr chez les Égyptiens, Mithra chez les Perses.

On le voit donc, un accord parfait, quant à l’emploi symbolique du cyprès, se manifeste
sur les monuments religieux de ces diverses nations et sur ceux des Grecs, des Étrusques et
des Romains. De cet accord et de l’origine asiatique de cet arbre sacré résulte la preuve irré-
cusable qu’à des époques très-reculées il a existé entre les peuples de l’Asie, de l’Afrique et
de l’Europe, des communications dont le foyer ou le point de départ est l’Asie antérieure,
patrie primitive du cyprès pyramidal. Ce sont précisément ces communications sur les-
quelles, dès mes premiers mémoires d’archéologie, je n’ai cessé d’appeler l’attention de
l’Académie et celle des savants de tous les pays. La vie d’un homme est si courte, je le sens
chaque jour, qu’il ne faut pas moins que le concours de tous les archéologues pour explo-
rer avec succès un aussi vaste champ d’études. Mais, à chaque instant, pour ainsi dire, je
m’applaudis d’avoir ouvert cette nouvelle voie aux investigations des amis de la science.

Chez les Romains, la série nombreuse des bas-reliefs consacrés à Mithra finit à peu
près avec le 4e siècle de notre ère. Toutefois, dans le siècle suivant, le symbole du cyprès
continue à se montrer sur d’autres monuments de l’art. Les médailles contorniates en four-
nissent la preuve. Plus tard, nous retrouverons ce symbole sur les monuments funéraires
chrétiens, et nous le verrons se perpétuer, d’âge en âge, jusqu’à nous.

Les médailles contorniates, selon l’opinion de Morel et de Mahudel, généralement
adoptée aujourd’hui, embrasseraient une période qui ne commence qu’avec le règne de
Constantin et qui s’arrête à celui de Valentinien 3. Ce serait donc à cet intervalle de temps
qu’il faudrait rapporter les pièces qui, dans la série des contorniates, nous offrent des
exemples de l’emploi symbolique du cyprès. Je produis ici deux de ces pièces1120 ; elles ap-
partiennent l’une et l’autre au riche médaillier de la Bibliothèque impériale. La première
est à l’effigie de Vespasien ; et, bien que je n’aie pas la prétention de lui assigner pour date
le règne même de ce prince, je ne puis me défendre de penser que le style de cette médaille
permet de la faire remonter à une époque antérieure au règne de Constantin. Elle a pour
type, au revers, un héros ou guerrier armé de sa lance et combattant à pied, secondé par

1118Ci-dessus, p. 183-190 ; et pl. 10., n°s 3, 4 et 5.
1119J’espère en donner la preuve dans mon ouvrage sur le culte public et les mystères de cette divinité.
1120Pl. 18., n°s 3 et 4. — Elles sont de bronze, comme toutes les médailles contorniates.

150



son chien, un énorme sanglier, qui semble sortir d’un antre. Derrière ce groupe, s’élève
un cyprès pyramidal. Si le héros est Méléagre, le cyprès ferait allusion à la mort de ce per-
sonnage, puisque sa victoire sur le sanglier de Calydon fut suivie de scènes violentes, qui,
selon les poètes ou les mythographes, causèrent la fin tragique du vainqueur, en excitant
au plus haut degré un désir de vengeance dans le cœur d’Althée, sa propre mère. Cette
hypothèse admise, le cyprès pourrait être considéré ici comme l’emblème de l’immorta-
lité promise au héros grec pour prix de sa lutte victorieuse avec le sanglier, animal qui,
là comme ailleurs, remplit sans doute un rôle symbolique. Dans le mémoire suivant, je
reviendrai sur cette médaille contorniate à l’occasion de sujets analogues représentés en
relief au fond de deux plats funéraires d’argent, que nous a pareillement légués l’antiqui-
té romaine. Je ne dois pas omettre d’ajouter ici que le type gravé au revers de la tête de
Vespasien se retrouve sur deux autres contorniates de la Bibliothèque impériale, l’une à
l’effigie de Néron, l’autre offrant la tête d’Homère, entourée de la légende ΟΜΗΡΟϹ. Mais
quel rapport à chacune de ces trois têtes avec un pareil type? J’avoue bien humblement
mon insuffisance à résoudre le problème. L’opinion commune est que les médailles contor-
niates n’appartiennent point au temps où vécurent les personnages dont elles portent l’ef-
figie, et qu’elles ont pour type, à leur revers, des sujets qui n’offrent aucun rapport avec
ces personnages. Par là on est amené à les considérer comme des jetons frappés pour des
particuliers, et non comme des médailles ou des monnaies frappées par ordre de l’autori-
té publique. J’adopte sans réserve cette manière de voir ; et j’en reconnais de nouveau la
justesse lorsque j’examine attentivement la seconde pièce dont j’ai à parler.

Bien que celle-ci ne paraisse point appartenir à la même série ni au même âge que les
trois autres contorniates citées plus haut, il est impossible de ne pas reconnaître que, in-
férieure à celles-là sous tous les rapports, elle doit être classée parmi les jetons qui ne
sont susceptibles d’aucune interprétation satisfaisante. Elle représente,1121 d’un côté, la
tête d’un personnage inconnu, vu de profil, tourné à droite et accompagné de trois signes
dont la valeur m’est également inconnue. Au revers s’élève un arbre grossièrement dessi-
né, mais qui me semble être de l’espèce du cyprès. À gauche de cet arbre, est gravée une
légende composée de sept lettres dont il ne m’est pas donné de comprendre le sens.

Le cyprès pyramidal, chez les Romains, n’était pas seulement consacré par la religion.
On en tirait des médicaments. Les passages de Pline qui sont cités plus haut1122 nous le
prouvent. Ce que j’ai dit, en même temps, des divers usages auxquels les médecins grecs
faisaient servir le cyprès, et des rapports qui existaient, à cet égard, entre la thérapeutique
et les idées religieuses qu’on attachait au symbole du cyprès, s’applique à l’art médical des
Romains tout aussi bien qu’à l’art médical des Grecs, puisque l’un dérivait de l’autre.

Les belles proportions qu’atteint le cyprès dans les pays chauds, sa forme pyramidale,
et le précieux avantage qu’il a de ne jamais perdre ses feuilles, l’avaient aussi fait recher-
cher pour l’ornement des parcs et des jardins.1123 Plusieurs passages de Caton, de Pline et

1121Pl. 18., n° 4.
1122Ci-dessus, p. 248-250.
1123C’est peut-être parce que les Romains, à l’exemple des Grecs et des peuples de l’Asie occidentale, prisaient

infiniment la beauté du cyprès, qu’Horace (Ars poetic. 19-21) emprunte à cet arbre l’opposition qui se fait remar-
quer dans les vers où il dit :

... ... et fortasse cupressum
Scis simulare : quid hoc, si fractis enatat exspes
Navibus ære dato qui pingitur ? ...

Toutefois les commentateurs ne sont pas d’accord entre eux sur le sens qu’il convient d’attacher à ces vers.

151



de divers autres écrivains de l’antiquité1124 nous l’attestent, et nous apprennent, en même
temps, combien était répandue et soignée, dans toute l’Italie, la culture de cet arbre exo-
tique.1125 A ces témoignages écrits, on peut joindre celui qui résulte d’une fresque décou-
verte à Herculanum.1126 Elle nous montre sept cyprès pyramidaux, rangés autour d’un bâ-
timent somptueux, orné de statues. Ce n’est, à ce qu’il paraît, ni un édifice religieux, ni un
monument funéraire : il répond mieux à l’idée qu’exprime, chez les modernes, la dénomi-
nation de villa.1127 Mais l’architecture en est d’un goût fort médiocre.

1.2.4 Ibérie et Lusitanie
L’importation du cyprès pyramidal en Afrique, en Grèce, en Italie, par les Phéniciens, et

l’établissement de nombreuses colonies phéniciennes sur les côtes de la péninsule hispa-
nique sont deux faits trop généralement connus pour qu’on puisse se défendre de quelque
étonnement à la lecture des ouvrages qui traitent du culte de cet arbre symbolique : on n’y
trouve aucune recherche sur les traces de ce culte dans l’Ibérie et la Lusitanie. Cet éton-
nement redouble peut-être, je le dis à regret, lorsque la même lacune se découvre dans le
volume où M. le Dr. Movers1128 a recueilli avec tant de soin et d’érudition les témoignages
historiques, numismatiques et géographiques qui se rapportent aux colonies fondées par
les Phéniciens dans ces deux contrées, aux divinités dont ils y introduisirent le culte, et
nommément à leur Vénus-Astarté.

C’est en vain que j’avais moi-même entrepris des recherches pour découvrir dans la pé-
ninsule quelque œuvre de sculpture antique, qui pût fournir une preuve certaine du culte
qu’on y rendait au cyprès pyramidal. Mes investigations, mes correspondances n’avaient
eu qu’un résultat négatif, lorsque M. le duc de Luynes, qui poursuit avec tant de persévé-
rance et de succès l’étude des médailles frappées dans les pays jadis occupés par les Phéni-
ciens, appela mon attention sur quelques pièces ibériennes ou lusitaniennes publiées par
Florez et par Sestini. J’ai tout lieu de m’applaudir de n’avoir pas négligé ce bienveillant
avis, et de m’être par-là trouvé conduit à consulter la collection de médailles d’Ibérie et
de Lusitanie que possède la Bibliothèque impériale. Les recueils de Florez et de Sestini1129

1124Tous ces passages, je l’ai dit plus haut (p. 250, 251), ont été recueillis ou cités par les savants auteurs des
Mémoires de l’Académie d’Herculanum, et par MM. Avellino et Carl Ritter. Je me bornerai à rapporter ici quelques
détails curieux qui se trouvent dans Pline (H. N. 16., 60., 1). Cet auteur, après avoir dit qu’on fait des haies épaisses
en coupant les cyprès et en les tondant, ajoute : «On fait aussi représenter au cyprès diverses figures, comme des
chasses, des flottes, et d’autres tableaux auxquels se prêtent ses feuilles courtes, étroites et toujours vertes.» Un
usage semblable a longtemps existé dans le midi de la France et ailleurs.

1125Cette culture était même un objet très-lucratif de spéculation. Jadis, en Italie, une forêt de cyprès assurait
au possesseur un revenu considérable. Aussi, dit Pline (H. N. 16., 60., 2), les anciens appelaient-ils ces sortes de
plantations « la dot de leurs filles.» Les voyageurs modernes rapportent que, dans l’île de Crète, le cyprès reçoit
une dénomination qui exprime la même idée.

1126Le pitture antich. d’Ercolano, t. 5., p. 393 ; pl. 39., gravée en vignette à la p. 173.
1127Les sept cyprès dont est ornée cette villa, rappellent les cyprès qui, au même nombre de sept, décorent le

temple de Vénus à Apollonia d’Illyrie, le bas-relief du mithræum de Neuenheim, et une urne cinéraire dont il
sera question plus loin. Cette coïncidence m’avait d’abord donné lieu de penser que l’édifice représenté dans la
fresque citée d’Herculanum avait peut-être une destination religieuse. Un examen plus approfondi et la lecture
des observations judicieuses des éditeurs de cette fresque m’ont conduit à adopter l’opinion exposée dans leur
texte explicatif.

1128Die Phönizier, 2e partie, t. 2., ch. 12., p. 588-659.
1129J’avais négligé de consulter ces deux recueils, parce que le grand ouvrage d’Eckhel et le recueil de Mionnet

n’indiquent la présence du cyprès sur aucune médaille de la péninsule hispanique.

152



m’ont offert, dans la numismatique du royaume de Valence,1130 la description et les des-
sins d’une monnaie autonome de la ville d’Ostur ou Otour,1131 qui, de l’aveu de ces deux
numismates, porte, au revers d’un sanglier, un grand cyprès pyramidal planté entre deux
rameaux, dont ils ne déterminent pas l’espèce,1132 et que je soupçonne être des branches
de myrte. Dans ces mêmes recueils, mon attention a aussi été attirée par quelques autres
pièces, frappées, les unes à Olunt ou Olunk, ville dont la position géographique n’est pas
encore déterminée, les autres à Anticaria,1133 dans la Bétique, et à Balsa en Lusitanie. Les
premières1134 ont pour type, au revers d’une tête virile imberbe et inconnue, un arbre de
forme conique ou pyramidale, que je prends pour un cyprès, et qui est désigné par Florez
sous la dénomination de pomme de pin. Bien que je n’aie pas eu sous les yeux les médailles
originales, je n’hésite pas à les ranger dans une même catégorie avec les médailles d’Os-
tur que j’ai pu examiner à la Bibliothèque impériale. Sur celles-ci,1135 le cyprès, gravé très
en relief, est facilement reconnaissable ; on a peine à comprendre qu’Eckhel1136 et surtout
Mionnet,1137 qui avait eu sous les yeux plusieurs de ces pièces, aient pu confondre cet arbre
avec un gland de chêne. Parmi ces médailles, les unes sont conformes à la pièce décrite et
figurée dans Florez, d’après Jacques de Bary1138 ; les autres, d’un plus petit module, portent,
au droit, un grand cyprès pyramidal, sans aucun accessoire, mais avec la légende OSTVR,
et au revers, sans accessoire aussi et sans légende, deux rameaux semblables à ceux qui,
sur les premières, flanquent un cyprès pyramidal.

Les médailles d’Anticaria et celles de Balsa ont, pour revers, le même arbre que, sur les
monnaies d’Olunt, comme ici, Florez et Sestini1139 prennent pour une pomme de pin et qui
me paraît être un cyprès pyramidal. Sa forme large et ramassée nous rappelle les cyprès
sculptés sur un des bas-reliefs mithriaques romains du musée de Carlsbourg que j’ai cités
plus haut.1140 Sur les pièces qui appartiennent à la numismatique d’Anticaria, on voit, au
revers d’une tête virile, imberbe et inconnue, le croissant de la lune et un astre gravés
dans le haut de la médaille, à droite de l’arbre sacré. Autour de cet arbre, une légende en
lettres liées nous offre le nom abrégé de la ville et le nom également abrégé d’un magistrat,

1130Hispania tarraconensis.
1131Medallas de las colonias, municipios y pueblos antiguos de España (Madrid, 1758, in-4°), 3e partie, p. 113 ; pl. 65., n°

6.
1132Un cipres entre dos ramos, dit Florez (loc. cit.). Il a soin d’ajouter qu’il publie cette médaille d’après Jacques de

Bary, et que le texte de cet auteur indique ici un épi de blé et non un cyprès. Le dessin joint à la description faite
par Bary, observe-t-il, représente un cyprès et non un épi.

1133Aujourd’hui Antequera. Sur les médailles, le nom ancien est écrit Antikaria.
1134Florez, ouvrage cité, p. 510, pl. 35., n° 2. — Mionnet n’indique aucune médaille de cette ville d’Olunt qui ait

pour revers le type dont il s’agit.
1135Pl. 20., n°s 3 et 4.
1136D. N. t. 1., p. 54.
1137Descript. de méd. t. 1., p. 47, 48, n°s 346 et 347.
1138Voy. ci-dessus, p. 288, note 3.
1139Descriz. delle medagl. ispane apparten. alla Lusitan. alla Betic. e alla Tarragon. che si conserv. nel mus. Hedervar (Flo-

rence, 1818, in-4°, fig.), p. 23.
1140Ci-dessus p. 278-281 ; Rech. sur Mithra, atlas, pl. 79., n° 1.

153



qui s’appelait Marcus Sempronius.1141 Les médailles de Balsa1142 nous offrent, au droit, un épi
de blé avec la légende BALSA, et, au revers, un cyprès planté dans le centre d’un grand
croissant. Les dessins mêmes que l’on trouve d’une monnaie d’Olunt dans Florez, d’une
pièce d’Anticaria et d’une pièce de Balsa dans Sestini, me justifient de prendre pour un
arbre de cette espèce ce qu’ils désignent, ainsi que Mionnet,1143 sous le nom de pomme de
pin ; car leurs prétendues pommes de pin auraient toutes un long pédoncule, tandis qu’en
réalité ce fruit est presque sessile, comme le fruit du cyprès. De plus, on peut voir, au revers
d’une jolie médaille autonome d’Irippo,1144 ville de la Bétique, désignée par Pline1145 sous le
nom d’Orippo, une divinité féminine assise, tenant sur la main une pomme de pin dont la
forme, les détails et surtout le très-court pédoncule rendent manifeste l’erreur commise
par Florez, par Sestini et par Mionnet.

Je donne ici,1146 d’après un exemplaire que possède la Bibliothèque impériale, un des-
sin exact de la médaille autonome d’Ostur, publiée par Florez, qui s’est borné à copier la
mauvaise figure qu’on en trouve dans l’ouvrage de Bary. L’exemplaire de Paris, bien que
fourré de plomb et mutilé, m’a permis, à l’aide des empreintes ou des dessins de deux
autres exemplaires, de reproduire la pièce entière et avec le caractère qui lui est propre. Je
donne également un dessin fidèle1147 de la médaille autonome d’Ostur, de plus petit module,
dont j’ai parlé ci-dessus. Il s’en trouve, à la Bibliothèque impériale, trois autres exemplaires
moins bien conservés, qui me semblent être d’un même coin. La variante que présentent
le droit et le revers de cette pièce, comparée au grand module, n’a été connue ni de Florez,
ni d’Eckhel, ni de Sestini.

J’ajoute ici,1148 d’après le dessin publié par le dernier de ces trois numismates,1149 la mé-
daille autonome citée d’Anticaria, dont un exemplaire unique se conservait autrefois dans
le musée Hédervar. Je ne le retrouve ni dans le médaillier de la Bibliothèque impériale,1150

ni dans la collection de M. Rollin, et j’ignore quel en est le possesseur actuel. Je ne sais non
1141Sestini, ouvrage cité, p. 23, n°s 1 et 2 ; pl. 1., n° 17. — Le numismate italien décrit sous ces numéros deux pièces

à peu près semblables, sur lesquelles on avait cru lire municipium sempiternum, au lieu de Marcus Sempronius, qu’il
a raison de donner pour la véritable leçon. Il ajoute qu’à cette même ville d’Anticaria, on peut rapporter une
médaille décrite et figurée, parmi les incertaines, dans le recueil de Pellerin (3., pl. 118, n° 16), et rangée également
parmi les incertaines par Mionnet (Descript. de méd. 6., 641, n° 196). — Cette pièce ne porte pas de légende. Elle a
pour type, au revers, selon Pellerin, une pomme de pin, qui probablement est un cyprès. L’original ne se trouve
pas à la Bibliothèque impériale.

1142Sestini, ouvrage cité, p. 3, pl. 1., n° 2. — Mionnet n’indique pas cette médaille ; mais, dans son Supplément
(t. 1., p. 3, n° 9), il en décrit une en ces termes, d’après un dessin qui lui avait été communiqué, et celle-ci me
paraît très-analogue, sinon semblable à la pièce publiée par Sestini : «BALSA. Épi couché. ℞. Pomme de pin sur
un croissant. Cabinet inconnu. BR. 4.»

1143Voy. la note 5 de la page précédente.
1144Florez, ouvrage cité, p. 474 ; pl. 30., n° 5. Catalog. mus. Hederv. 1., 3, n° 50 ; pl. 1., fig. 4. Sestini, ouvrage cité, p.

61, n° 1 ; cf. ib. n°s 2-5. Mionnet, Descr. de méd. 1., 50, n°s 402, 403 ; Suppl. 1., 113, n° 646.
1145H. N. 3., 3., 7. — Florez n’a pas tenu compte de la judicieuse restitution faite par le P. Hardouin dans le passage

de Pline que j’indique ici, restitution qui a permis d’identifier Irippo et Orippo. S’il se montre disposé (loc. cit.)
à comprendre Irippo au nombre des cités de la Bétique, c’est par la seule raison qu’on a trouvé en Andalousie
plusieurs exemplaires des médailles autonomes de cette ville. Eckhel et Mionnet l’ont rangée parmi les villes
incertaines.

1146Pl. 20., n° 4.
1147Ibid. n° 3. C’est le n° 347 de Mionnet (Descript. de méd. t. 1., p. 48.), inexactement décrit, ainsi que je l’ai dit

plus haut.
1148Pl. 8., n° 11.
1149Ouvrage cité, pl. 1., n° 17.
1150Cette médaille n’a été ni connue d’Eckhel, ni décrite dans le recueil de Mionnet.

154



plus ce qu’est devenue une médaille analogue, décrite aussi par Sestini.1151

Enfin je reproduis,1152 également d’après le dessin qu’il en a donné, la médaille auto-
nome de Balsa dont il a été question plus haut. Comme les deux précédentes, elle apparte-
nait au musée Hédervar ; mais je n’ai pu découvrir en quelles mains elle est passée.

Les témoignages qui résultent des médailles d’Ostur, d’Olunt, d’Anticaria et de Balsa
suffisent, sans doute, pour confirmer notre présomption à l’égard de l’importation du sym-
bole du cyprès pyramidal en Ibérie et en Lusitanie. Dès lors, ne nous est-il pas permis de
croire que cette importation fut l’œuvre des Phéniciens, et qu’elle se rattachait particuliè-
rement à l’introduction du culte de Baal et d’Astarté? Le croissant et l’astérisque que nous
montrent les médailles autonomes d’Anticaria, le grand croissant placé au pied du cyprès,
sur celles de Balsa, semblent nous autoriser à supposer même que les Ibériens et les Lusi-
taniens avaient appris des Phéniciens à représenter, sous la forme symbolique du cyprès,
la déesse Astarté, considérée comme une divinité luni-solaire ou simplement lunaire.1153

D’autre part, les médailles autonomes d’Ostur nous ramènent aux médailles asiatiques et
au trône votif de la Déesse de Syrie, qui nous ont montré Vénus formant une triade avec
le soleil et la lune. Là, en effet, nous avons trouvé tantôt un cyprès placé entre ces deux
astres personnifiés,1154 ou entre un taureau et un lion,1155 emblèmes de la lune et du soleil ;
tantôt un grand cyprès planté entre deux petits cyprès,1156 autre triade symbolique, bien
plus analogue à celle que nous offre, au revers d’une des médailles d’Ostur,1157 le grand
cyprès planté entre deux rameaux ou deux petits arbrisseaux.

De nos jours, la culture du cyprès pyramidal se perpétue dans la péninsule hispanique,
de même qu’en France et en Italie ; et cette culture, on le voit, s’étend, comme jadis, des
côtes orientales de la Chine aux côtes occidentales du Portugal.

1151Loc. cit. p. 23, n° 2.
1152Pl. 20., n° 2.
1153Remarquons qu’au revers de la médaille autonome d’Irippo, citée plus haut, on voit le croissant de la lune

posé au bord du trône où est assise une divinité qu’il est bien difficile de ne pas prendre pour Vénus. D’une
main, elle tient une pomme de pin ; de l’autre, une corne d’abondance. Or nous savons, non-seulement que le
pin était un arbre consacré à Vénus en Orient et en Occident, mais que la pomme de pin joue un grand rôle dans
les cérémonies religieuses qui, chez les Assyriens, se célébraient en l’honneur de Mylitta (voy. les bas-reliefs de
Nimroud, publiés par M. A. H. Layard). Nous savons aussi combien sont nombreuses les médailles asiatiques qui
représentent Astarté portant une corne d’abondance.

1154Pl. 3., n° 1.
1155Pl. 6., n°s 1 et 2 ; cf. ibid. n° 3.
1156Pl. 5., n° 1.
1157Pl. 20., n° 4.

155



2 Second Mémoire — Du cyprès pyramidal considéré
comme symbole funéraire et comme emblème ou
attribut des divinités infernales en orient et en
occident

2.1 Première Section — Orient
2.1.1 Asie occidentale, Asie orientale, Arabie, Égypte et littoral de Carthage

Si, en Orient et en Occident, le cyprès pyramidal fut l’image symbolique et vivante des
divinités génératrices et, en particulier, de Vénus, du Soleil et de la Lune ; s’il fut l’em-
blème du feu créateur et de cette flamme qui, des autels dressés sur la terre, s’élance vers
les cieux, comme l’âme qui aspire à rentrer dans le sein de l’Éternel ; si une antique pres-
cription voulait que les objets les plus propres à exprimer les idées de création, de généra-
tion, de reproduction, ou de vie terrestre, servissent d’hiéroglyphes idéographiques pour
inscrire sur les monuments funéraires le dogme de l’immortalité de l’âme et l’annonce
d’une nouvelle vie, il ne faut pas s’étonner de trouver, chez tous les peuples civilisés de
l’antiquité, le cyprès pyramidal placé auprès des divinités infernales, ou employé comme
emblème funèbre. Un tel choix n’était-il pas justifié par les conditions d’existence propres
à cet arbre? Sa longévité,1 la nature incorruptible de son bois,2 son feuillage toujours vert,
et cette circonstance qu’une fois coupé, le cyprès ne repousse pas,3 tout ne contribuait-il
pas à faire d’un tel arbre un emblème expressif de vie, de mort et d’immortalité?

Un fragment d’Asclépiade, conservé par Piérius Valérianus,4 nous apprend, comme je
l’ai dit dans mon premier mémoire, que, chez les Grecs, une tradition voulait que le cy-
près eût reçu sa signification funéraire et son nom, cyparissus, de Cyparissa, fille d’un roi
des Celtes, nommé Boreas, qui, ayant eu le malheur de la perdre, avait planté sur son tom-
beau un arbre de cette espèce. Sans nous arrêter à un tel récit, remarquons que le témoi-

1... perpetua nunquam moritura cupresso,
dit Martial (Epigramm. 6., 73., v. 7).

2Ci-dessus, p. 9, note 1. — A l’occasion de deux statues de bois (xoanon) qu’il avait vues près de la colonne
d’Œnomaüs, dans l’Altis, et qui représentaient, l’une, Praxidamas d’Égine, l’autre, Rhexibius d’Opus, les deux
premiers athlètes qui furent vainqueurs aux jeux olympiques, Pausanias (6., 18., 5) remarque que la seconde,
faite avec du bois de cyprès, avait beaucoup mieux résisté aux injures du temps que celle de Praxidamas, qui
était de bois de figuier. — Voyez les diverses autorités citées par Hirt, au sujet de la nature incorruptible du bois
de cyprès, Kunstbau, t. 1., p. 374, 375.

3Cette observation, qui s’étend à tous les arbres verts, n’avait point échappé aux anciens. Voyez Pline (17.,
39., 2), Servius (ad Virgil. Georg. 1., 20 ; Æneid. 3., 64, 680, 681 ; 4., 507 ; 6., 216) et un mythographe latin anonyme
(Scriptor. rer. mythic. latini tres, t. 1., fab. 6, § 28, p. 191, ed. Bode). Toutefois Théophraste avait été induit en erreur
lorsqu’il dit (Hist. plantar. 4., 6.) que, dans l’île de Crète et nommément à Tarrha, le cyprès coupé repousse du tronc
et même des racines.

4Hieroglyphica, lib. 2., cap. 4. — Je transcris ici en entier le passage de Piérius : « Aiunt enim (Græci), Asclepiadis
authoris gravissimi testimonio, Boream, Celtarum regem, cum filiam Cyparissam nomine amisisset, arborem
hanc in ejus tumulo sevisse, a qua inde nomen inditum cyparisso : mox a satu illo luctuosam feralemque haberi
cœptam.» Ce fragment d’Asclépiade a été reproduit par Werfer dans le tome 2 des Acta philolog. monacensium.
C’est par erreur que Needham, premier éditeur des Geoponica, dit que le P. Rapin a fait entrer dans le deuxième
chant de son poème sur les jardins la fable de Cyparisse, fille d’un roi des Celtes. Le P. Rapin n’est coupable que
de la témérité d’avoir, après Ovide, essayé de mettre en vers latins la métamorphose de Cyparisse (voy. Hortorum
lib. 4., et cultura hortensis, 2., v. 395-419, ed. Brotier ; Paris, 1780). Il est fâcheux que le second éditeur des Geoponica,
Nicolas Niclas, ait reproduit la note de Needham sans relever la méprise que j’indique.

156



gnage le plus authentique qui nous soit parvenu sur l’emploi de cet arbre dans les anciens
rites funéraires, résulte des renseignements recueillis par Virgile, lorsque, se disposant
à écrire l’Énéide, il voulait s’y montrer aussi versé dans la connaissance des rites sacrés
que le furent Homère, Hésiode, Pindare, Eschyle, Sophocle et tant d’autres poètes de la
Grèce. Déjà nous avons vu le chantre latin du fils d’Anchise et de Vénus mettre dans la
bouche de son pieux héros des vers qui attestent que, chez les Troyens, le culte du cyprès
remontait à une haute antiquité et s’associait au culte de la Mère des Dieux.5 Plus loin,6

il nous montre Énée, occupé, sur les côtes de la Thrace, à rendre les honneurs funèbres
aux manes de l’infortuné Polydore, après avoir offert un sacrifice à Vénus, sa mère, et au
tout-puissant Jupiter. Par son ordre, des autels funéraires se dressent ; on les couvre de
branches de cyprès ; et des femmes troyennes les entourent, les cheveux épars, selon une
coutume nationale :

... ... stant manibus aræ
Cæruleis mæstæ vittis atraque cupressu,
Et circum Iliades crinem de more solutæ.

Parvenu au rivage que rendait si célèbre l’antre de la sibylle de Cumes, le héros fugitif
reçoit de la prêtresse d’Apollon l’injonction de remplir un devoir semblable envers un de
ses compagnons d’armes, Misène, dont le corps, à son insu, gisait, sans sépulture, sur le
sable de ce rivage. À sa voix, les Troyens élèvent un immense bûcher (pyra) de chêne et de
bois résineux ; ils y attachent des branches de cyprès, et, en avant, ils plantent des arbres
de cette même espèce7 :

Ingentem struxere pyram, cui frondibus atris
Intexunt latera, et ferales ante cupressos
Constituunt ... ...

Mais de tels usages avaient, n’en doutons pas, la même origine que la coutume de consa-
crer le cyprès à la divinité féminine dont l’antique temple, situé hors des murs de Troie,
fut le lieu de rendez-vous d’Énée et de ses compagnons d’infortune, au moment de quitter
pour toujours le sol de la patrie. Cette origine, il faut l’attribuer au grand peuple de qui
les Phrygiens, comme les Phéniciens, les Arméniens et les Arabes, avaient reçu le culte du
cyprès avec celui de Mylitta, d’Astarté, d’Anahid ou d’Alilat. Si les révolutions politiques et
physiques qui ruinèrent de fond en comble l’empire d’Assyrie, n’ont laissé subsister aucun
monument littéraire, aucun monument figuré, où nous puissions découvrir un exemple de
l’emploi du cyprès pyramidal dans les cérémonies funèbres ou sur les sépultures des Assy-
riens, nous trouvons néanmoins, dans un autre récit de Virgile, une troisième preuve de
ces usages, très-indirecte sans doute, mais non moins concluante que les deux premières.
Ici, le lieu de la scène est Carthage. A ce nom, nos souvenirs se pressent en foule pour
nous rappeler que Carthage, colonie de Tyr, rendait, sous divers noms, un culte particu-
lier à la Vénus assyrienne, naturalisée en Phénicie. Nous nous rappelons, en même temps,

5Ci-dessus, p. 80, 81.
6Æneid. 3., 61-67.
7Æneid. 6., 211-217. Cf. Servius, ad Virgil. Æneid. 6., 215, 216.

157



que, chez les Phéniciens, cette déesse, appelée par eux Bérouth ou Brathy,8 c’est-à-dire Cy-
près (Cypris), était représentée, ainsi que ses deux assesseurs, le soleil et la lune, sous la
forme même de cet arbre symbolique.9 Dès lors, si Virgile,10 décrivant l’immense bûcher
de chênes et de pins, dressé, par l’ordre de Didon, au fond de son palais, nous dit que la
reine couronna de rameaux funèbres ce bûcher,

... ... et fronde coronat
Funerea ... ...

n’entend-il pas désigner ici, par cette expression,11 comme ailleurs,12 par les mots frondi-
bus atris, les branches de l’arbre qu’il appelle ailleurs aussi13 atra cupressus? A l’appui de ma
conjecture, je ne dois pas omettre de dire, d’après un renseignement qui m’est communi-
qué par un voyageur digne de foi, qu’on a récemment trouvé, dans un cimetière phénicien
ou punique, situé près du vieil Arzeu, à une journée à l’est d’Oran, deux cents pierres tu-
mulaires environ, parmi lesquelles plusieurs portent une figure d’homme ou de femme
placée sous un portique flanqué de deux cyprès.

Les monuments de l’art qui se sont conservés en Égypte attestent que, dans cette par-
tie si célèbre de l’Afrique, les Assyriens ou les Phéniciens avaient porté avec le culte de la
Vénus de Babylone et de Ninive, appelée Hâthôr ou Athyr par les Égyptiens, l’usage d’em-
ployer le cyprès pyramidal comme un emblème funéraire. Cet arbre étranger au sol de
l’Égypte et qu’à Dendérah, néanmoins, nous avons reconnu14 au milieu d’une scène d’ado-
ration, sur les murs du temple de Vénus-Hâthôr ; cet arbre que nous avons vu placé, avec
la signification de symbole de vie, sur deux stèles consacrées à la même déesse15 et sur
des bas-reliefs où il sert à caractériser Ammon générateur et tôbi, le premier mois de l’équi-
noxe du printemps16 ; cet arbre, nous le trouvons figuré, non-seulement sur des papyrus
funéraires, mais sur un grand nombre de caisses de momies égyptiennes,17 où sont peintes
des scènes psychologiques, auxquelles préside la déesse elle-même, tantôt sous un nom,
tantôt sous un autre.

De plus, les beaux dessins rapportés de Karnac, par M. E. Prisse, fournissent la preuve,
bien que ce voyageur n’en ait pas fait la remarque, que, dans l’ancienne Égypte, le cyprès
pyramidal, comme symbole funèbre, n’était pas seulement placé sur les caisses de momies.
Un arbre de cette espèce est planté, entre deux figures humaines, au milieu de la partie

8Ci-dessus, p. 88-91.
9Ci-dessus, p. 19 et suiv.

10Æneid. 4., 503-507.
11Stace (Thebaid. lib. 4., v. 460, 461), dans une imitation du passage de Virgile, est plus explicite, car il dit :

... frondes, atque omne cupressus
Intexit plorata latus ...

12Ci-dessus, p. 295.
13Ibid. Sur cette épithète d’atra, appliquée au cyprès, on peut consulter Servius (ad Virgil. Æneid. 3., 64 ; 6.,

215). Ce commentateur l’explique en rappelant que les dieux Lares sont qualifiés atrati, et que les feuillages noirs
conviennent aux cérémonies funéraires.

14Ci-dessus, p. 164-166.
15Ci-dessus, p. 167-183, et pl. 11. ; Rech. sur Vénus, pl. 14.
16Ci-dessus, p. 183-190 ; pl. 10., n°s 3-5.
17On en peut voir quelques-unes au Musée du Louvre et au cabinet des médailles et antiques de la Bibliothèque

impériale.

158



supérieure d’un bas-relief dessiné par M. E. Prisse dans l’édifice de Tahraka, situé à l’exté-
rieur du mur d’enceinte du palais de Karnac, près de la salle hypostyle.18 Or le voyageur
français, après avoir examiné avec attention l’ensemble et les détails de l’édifice de Tahra-
ka, n’hésite pas à déclarer que cet édifice était consacré à des rites funéraires.

Le rôle qu’en Égypte remplissait la déesse Hâthôr, comme reine à la fois des vivants
et des morts, est conforme à celui que remplissaient Mylitta, chez les Assyriens ; Astarté,
chez les Phéniciens ; Aphrodite, chez les Grecs ; Vénus, chez les Romains ; Mithra, chez les
Perses. Ce sont autant de divinités médiatrices et psychopompes, qui règnent dans le ciel,
sur la terre et dans le royaume des morts.19

Si les divers témoignages que j’ai produits nous ont permis de remonter au berceau
primitif du culte du cyprès pyramidal, et si nous remarquons, avec tous les voyageurs, que
les peuples musulmans de la Perse et de la Turquie d’Asie emploient cet arbre comme
emblème funéraire, il devient impossible, ce me semble, de ne pas admettre que, lorsque
les Arabes, d’un côté, les Turcs, de l’autre, envahirent ces contrées, ils durent y trouver
cet usage établi de temps immémorial. Ils l’adoptèrent ; et personne n’ignore que, depuis
bien des siècles, sans interruption et malgré tout le zèle, toute la persévérance que mirent
les khalifes à abolir partout le culte du cyprès, image vivante de quelque antique divinité,
les musulmans, sur toute l’étendue de la Turquie d’Asie, comme sur toute l’étendue de
la Turquie d’Europe, plantent habituellement des cyprès pyramidaux dans les champs des
morts, c’est-à-dire dans leurs cimetières. Là, souvent un arbre de cette espèce est sculpté
au revers d’une sorte de stèle20 dressée à l’une des extrémités de la tombe qui renferme
le corps du défunt, ou de la pierre tumulaire qui le recouvre. Fréquemment aussi l’on voit
des branches de cyprès, et même des cyprès entiers sculptés sur les pierres tumulaires qui
marquent des sépultures de femmes musulmanes.

En Perse, cette dernière coutume ne semble pas avoir été assez attentivement observée
par les voyageurs pour qu’il soit possible de décider si elle s’étend ou non aux sépultures
des hommes,21 et je n’ai moi-même conservé aucun souvenir qui puisse me permettre de
trancher la question.

Thomas Herbert,22 décrivant sur les lieux, en 1627, les cérémonies funèbres des Per-
sans, dit expressément que les personnes qui suivent le corps d’un parent décédé portent
à la main des branches de cyprès ou de laurier.23 D’autre part, les plantations de cyprès
pyramidaux devant ou autour des sépultures attestent, dans toute l’étendue de ce pays,24

qu’elles sont la continuation d’un ancien usage. Je citerai, en particulier, les cyprès qui, de
nos jours, ornent encore deux tombeaux érigés à Hafiz et à Saadi, dans les environs de Schî-

18Monum. de l’Égypte, p. 7, et pl. 23.
19Voyez mes Recherches sur Vénus, p. 97-100.
20Sur leur face antérieure, les stèles musulmanes portent, gravés en relief, les noms du défunt ou une sentence

religieuse.
21Feu sir William Ouseley (Travels, etc. vol. 2., p. 93) parle de quelques pierres tumulaires du cimetière de

Fassa, qui sont ornées d’un cyprès sculpté ; mais il ne dit pas si elles appartiennent à des sépultures d’hommes
ou à des sépultures de femmes. Il fait seulement remarquer que cet usage n’est point particulier au cimetière
de Fassa, et qu’il l’a observé depuis le golfe Persique jusqu’à la mer Caspienne, et depuis le Mazendéran jusqu’à
Constantinople.

22Ouvrage cité, p. 238, traduct. franç. p. 380.
23Je ne sais si cet usage était déjà tombé en désuétude au temps où Chardin visitait la Perse, mais on n’en

trouve aucune mention dans la relation de ce voyageur, et je n’en puis citer aucun exemple d’après mon propre
témoignage.

24Voy. M. Carl Ritter, Die Erdkunde, 11., p. 574, 575.

159



râz.25 On prétend même que le premier de ces deux célèbres poètes persans avait planté
de ses propres mains les cyprès qui se voient au pied de sa tombe,26 dans une des cours de
l’édifice appelé, de son nom, l’Hafizée. Cette cour est ornée d’une autre plantation de beaux
cyprès27 ; et deux lions de ronde bosse sont posés sur la plate-forme du mur, de chaque côté
de la porte d’entrée, comme pour rappeler qu’anciennement, chez les Perses, le lion, aussi
bien que le cyprès, avait parfois une acception funéraire.28 Sur la route d’Ispahân à Tehérân,
et dans plusieurs autres lieux de la Perse, on rencontre des pierres tumulaires qui portent,
grossièrement sculptés, des lions et des cyprès.29 Non loin de Schîrâz, des arbres de cette
espèce ornent la cour qui précède l’édifice funéraire nommé Heft-ten (Les-sept-corps), en
mémoire de sept personnages extraordinaires et pieux, qui avaient vécu, comme des der-
viches, sur l’emplacement où, par l’ordre de Kérim khân,30 fut construit l’édifice. Ainsi,
pour me servir d’un rapprochement piquant, que j’emprunte à M. Carl Ritter,31 sur le terri-
toire même où les sectateurs de Zoroastre ont laissé les ruines d’un grand nombre d’autels
du feu (ateschgahs), les cyprès qui jadis entouraient ces pyrées ombragent maintenant les
tombeaux où reposent des imâms, c’est-à-dire des personnages réputés saints parmi les
sectateurs de Mahomet.

A ces témoignages, vient s’ajouter celui qui se tire du nom même que le cyprès py-
ramidal conserve dans la langue persane. Ce nom, serv-azâd, est un exemple mémorable
de l’influence directe qu’exercèrent sur la formation du langage les castes sacerdotales,
dépositaires tout à la fois des croyances religieuses et des connaissances scientifiques, et,
par conséquent, dispensatrices du trésor des idées. En effet, serv-azâd offre par sa compo-
sition, je dois le répéter ici, une double signification, qui, à défaut d’autres preuves, nous
révélerait l’usage où furent anciennement les Perses d’attribuer au cyprès une acception
funéraire. Il est formé de deux mots32 : le premier est le nom même de cet arbre33 ; le second
est un adjectif dérivé du participe du verbe persan zâden, qui signifie vivre, et qui, comme
le verbe grec ζάω, «vivre,» appartient au même radical que gaya, gava ou gueïé, dont la
double signification, en zend, est taureau et vie. L’a privatif placé devant zâd donne donc à
l’adjectif azâd la propriété d’exprimer l’idée de non-vie ou de liberté34 que l’antiquité atta-
chait à l’état de l’âme après la mort du corps. Cet état faisait dire aux philosophes et aux
poètes grecs, comme aux philosophes de l’Orient, leurs devanciers : «La vie du corps est

25Kæmpfer, Amœnit. exotic. p. 368, 369. M. J. Morier, A Journey through Persia, Armenia, etc. in the years 1808 and
1809, p. 104. Sir William Ouseley, Travels, vol. 2., p. 3 et 4 ; pl. 24.

26M. J. Morier, loc. cit.
27Aga Beschir, chef des eunuques du palais de Schîrâz, a été la cause d’une émeute, en faisant imprudemment

couper deux de ces arbres (voy. M. J. Morier, loc. cit. Ouseley’s Travels, vol. 1., p. 400).
28Voy. Mémoires de l’Acad. des inscript. nouv. série, t. 15., 2e partie, p. 63-127.
29Ouseley’s Travels, vol. 3., p. 83.
30A Schîrâz, dans la ville même, s’élève un majestueux cyprès devant la première cour de la mosquée de Schah

Mirza Hamza, qui renferme, dans une pièce séparée, le tombeau d’Abdul Rakim khân, dont la construction est
également due à Kérim khân, père de ce dernier prince (voyez M. J. Morier, ouvrage cité, p. 103).

31Ouvrage cité, t. 11., p. 574.
32 , qui signifient littéralement : «cyprès libre.» Les Persans disent aussi : serv-bulend, c’est-à-dire

«cyprès élevé» (alta cupressus).
33Le nom sous lequel les Persans désignent plus habituellement le cyprès est schemschâd, , dont on ne

connaît pas le sens intime.
34C’est avec le sens de libre que nous trouvons cet adjectif employé dans la qualification d’azâd-mard, qui si-

gnifie littéralement «homme libre,» et qui fut donnée à Lohrasp, père de Gustasp (Modjmel-al-téwarikh, fol. 272
v°, manuscrit de la Bibliothèque impériale). Cette qualification répond, on le voit, au Freiherr des nations germa-
niques.

160



la mort de l’âme, et vice versa, » où : «Notre vie est la mort des âmes, et leur vie35 est notre
mort.36 »

Faute d’avoir rapproché de l’antique doctrine psychologique qui avait cours en Orient
et en Occident, la double acception du cyprès, symbole de vie37 et symbole de mort ou de
liberté38 ; et, faute aussi d’avoir connu la composition du nom philosophique que cet arbre
conserve chez les Persans, les philologues et les archéologues modernes, sans en excep-
ter même le savant auteur du mémoire cité sur le mythe de Cyparisse, n’ont pas aperçu
le sens philosophique ou psychologique que présente le cyprès pyramidal, consacré aux
divinités infernales, ou placé auprès des sépultures. Füller39 voulait que cet arbre eût re-
çu une acception funéraire, «parce qu’il avait servi à fabriquer l’arche de Noé, qui, pour
ainsi dire, fut longtemps le tombeau ou la sépulture des vivants.» Le Dr. Lampe40 a pris
la peine de réfuter cette opinion : à ses yeux, le cyprès est un symbole d’éternité, parce
qu’il vit indéfiniment. Aussi fait-il observer que jadis cet arbre figurait dans les funérailles
des personnages qui avaient mérité les honneurs de l’apothéose, ou accompli des actions
dignes de passer à la postérité. C’est pourquoi, dit-il, l’usage de planter un cyprès ou un
cupressetum auprès des tombeaux fut limité aux héros ou aux hommes illustres. A l’appui
de cette assertion, il cite le vers où Lucain41 a pu dire :

Et non plebeios luctus testata cupressus.

Il cite aussi un passage de Spartien,42 d’où l’on est en droit de conclure qu’une couronne
de cyprès était le prélude de l’apothéose.43 Il n’oublie pas d’invoquer le témoignage d’Her-
mippe que j’ai rappelé dans mon premier mémoire.44 Enfin, il rapporte un passage où Jam-
blique,45 répétant le précepte de Pythagore46 cité par Hermippe, dit aussi, de son côté, que
les pythagoriciens s’abstenaient de se faire inhumer dans des cercueils de cyprès, parce

35C’est-à-dire la liberté de l’âme.
36Ζῆν ἡμᾶς τὸν ἐκείνων (ψυχῶν) θάνατον · καὶ ζῆν ἐκείνας τὸν ἡμέτερον θάνατον ... Héraclite, apud Porphyr.

De antr. nymphar. 10., p. 12, ed. van Goens. Cf. Euripide, Polyidus (fragm. v. 15, 16) ; Phrixus (fragm. v. 34, 35).
37Dans l’idiome de la basse Bretagne, le nom du cyprès est hivi ou ivi, altération peut-être des mots sémitiques

ou araméens hayy, heuïa, héva, héyo, qui signifient « la vie.» Le nom de l’arbre vert que nous appelons if aurait-il la
même origine? En espagnol et en portugais, on dit iva ; dans l’ancien allemand, on trouve îwa, et dans l’allemand
moderne, eibe.

38M. de Hammer (Mithriaca, p. 157) cite trois passages de prosateurs ou de poètes persans qui font allusion à
la liberté, dont le cyprès est l’emblème : «Si tu le peux, dit Saadi, sois fertile comme le palmier ; si tu ne le peux,
sois libre comme le cyprès.» — «Qui rendra ton âme libre comme le lis et le cyprès? Qui lui donnera la félicité
au milieu de ses liens?» s’écrie à son tour le grand poète mystique Djelal-eddîn Roumî, cité à l’article Azâd, dans
le Ferhenghi Chououri (1., 68). — Un autre écrivain persan dit : «Zerdéhuscht (Zoroastre) planta un cyprès libre
devant la porte du pyrée. »

39Miscellan. sacr. 4., 5.
40Ouvrage cité, p. 26, 27.
413., 442.
42In Severo, 22.
43J’ai dit, dans le mémoire précédent (ci-dessus, p. 142, 143), que les couronnes de cyprès qui, selon Dinon,

étaient en usage chez les Perses, avaient peut-être une acception funéraire. — Voy. sur les couronnes considé-
rées comme des emblèmes funèbres et comme des emblèmes de l’apothéose, les judicieuses observations de M.
Raoul-Rochette (Mém. de l’Acad. des inscript. nouv. sér. t. 13., p. 159, p. 209-217). Elles s’étendent et s’appliquent
parfaitement aussi au symbole de la palme.

44Ci-dessus, p. 216, note 3.
45Vita Pythagoræ, 155.
46Voyez les observations du Dr. Lampe (ouvrage cité, t. 1., p. 578 et suiv.) sur ce précepte et sur les commentaires

dont il a été le sujet dans les écrits de Bochart et de Giraldi.

161



que le sceptre de Zeus est fait avec le bois de ce même arbre ; mais, ajoute Jamblique, il se
peut qu’un tel précepte repose sur quelque autre considération mystique.47 Feu M. Émeric
David rejette d’une manière absolue le double sens attribué au symbole du cyprès : «Cet
arbre prétendu de la mort, dit-il à l’occasion de la métamorphose de Cyparisse,48 est réelle-
ment l’arbre de la résurrection, l’arbre de la métempsycose ; il s’élance du sein de la terre,
comme le rayon solaire jaillit du milieu des ténèbres, au lever de l’astre du jour, et il tue le
cerf, emblème des vapeurs humides ...» A l’exemple de plusieurs autres de ses devanciers,
M. Avellino, s’occupant de l’attribution funéraire du cyprès chez les Grecs et les Romains
seulement, cherche le motif de cette attribution dans un ordre d’idées qui exclut toute
acception philosophique ou psychologique ; il croit le trouver dans une simple règle d’eu-
phémisme : « Il nous semble impossible, dit-il, de mettre en doute que, dans le sens funèbre
attribué au cyprès, on ne doive reconnaître un des nombreux exemples de cet euphémisme
par lequel l’antiquité grecque embellissait les idées les plus tristes, et, principalement dans
le langage des arts, les revêtait des formes les plus riantes et les plus agréables.49 » Partant
de ce point de vue, le savant académicien de Naples attribue à l’expression de Virgile læ-
ta cupressus, au lieu d’un sens philosophique,50 un sens tiré de l’emploi du cyprès comme
ornement des jardins : «Et l’usage qu’en faisaient les anciens pour l’ornement des sites
les plus délicieux ne permet pas, observe-t-il, de douter que, loin d’attribuer à cet arbre la
triste idée de la mort, ils ne lui reconnussent, au contraire, une signification agréable.51 »
Reiff52 me semble s’écarter bien davantage de la véritable signification lorsque, s’efforçant
d’expliquer læta cupressus par alta cupressus, il rappelle l’expression lætas segetes qu’emploie
Virgile dans ses Géorgiques.53 M. de Hammer, je le dis à regret, ne me paraît pas avoir été
plus heureux dans ses explications. Les raisons qu’il donne54 pour faire comprendre com-
ment le cyprès, chez les Persans, est devenu le symbole de la liberté, me portent à penser
qu’il a un peu trop négligé de considérer la corrélation établie par une philosophie reli-
gieuse entre l’idée de la mort et l’idée de la nouvelle vie ou de la liberté de l’âme.

À l’est de la Perse, nous trouvons jusqu’à l’Indus un vaste pays, où nous savons55 que
croît spontanément le cyprès pyramidal. Les voyageurs modernes nous ont laissé ignorer
si l’on y rencontre des arbres de celte espèce plantés dans les champs des morts, ou auprès
des sépultures particulières. Mais ce que j’ai eu à faire remarquer au sujet de la Perse et de
la Turquie d’Asie56 s’applique de même à l’Afghanistân, et nous permet de supposer que là,

47... ἢ δι' ἄλλον τινὰ μυστικὸν λόγον.
48Recherches sur Jupiter, t. 2., p. 437.
49«Noi non crediamo potersi dubitare che nel senso funebre dato al cipresso riconoscer debbasi uno de’ tanti

esempli di quell’ eufemismo, per cui l’antichità greca abbelliva le idee tutte di lutto, e specialmente nel linguaggio
delle arti le vestiva di ridenti e piacevoli apparenze.» (Mémoire cité, p. 28, 29.)

50Dans sa Somme des vices et vertus (manuscrits français de la Bibliothèque impériale, n° 7283, fol. 33 v°), un
frère prêcheur, Lorens (Laurentius Gallus), exprime sur la mort la pensée religieuse du moyen âge en ces termes
énergiques et naïfs, qui peuvent servir à expliquer le sens que Virgile attachait à l’expression læta cupressus :
«Mes li sainz homme qui Deu aiment ... mort sunt au pechié et mort au monde ... et desirent la morz corporel.
Car cest damoisele porte-joie que la morz, qui touz les seinz corone et met en gloire ...»

51«E l’uso che gli antichi ne facevano per ornamento de’ siti più deliziozi, non ci lascia dubitare che lungi
dall’ attribuire a quella pianta la trista significazione della morte, la riguardavano al contrario come piacevole e
grata.» (Mémoire cité, p. 32.)

52Ad Artemidor. Oneirocr. 2., 25.
531., 1.
54Gesch. der schön. Redekunst Persiens, etc. (Vienne, 1818, in-4°), p. 26, 27 ; Mithriaca, p. 42, 43.
55Ci-dessus, p. 151-153.
56Ibid. p. 298, 299.

162



comme dans toutes les contrées soumises à l’islamisme, le cyprès ombrage les tombeaux,
ou figure dans les sculptures qui ornent les pierres tumulaires.

Je ne serai pas aussi affirmatif à l’égard des immenses régions situées à l’est de l’Indus ;
et j’exprime ici le regret de ne trouver dans les relations modernes aucun renseignement
qui nous fasse connaître si là on emploie le cyprès comme emblème funèbre, et si cet usage
est commun aux populations musulmanes et aux diverses sectes qui n’ont pas embrassé
l’islamisme, ou s’il contribue, avec les autres croyances religieuses, à établir une ligne de
séparation entre les populations indigènes.

Toutefois, si, chez les Hindous, le cyprès pyramidal ne se montre pas davantage autour
des sépultures et sur les pierres tumulaires qu’il ne figure auprès des divinités représen-
tées dans les pagodes ou dans les grottes consacrées par la religion, il reçoit, dans la langue
sanscrite, une dénomination, soka, dont la signification propre est tristesse, douleur.57 Les
Persans conservent dans leur idiome ce mot soka sous la forme soug, avec le sens de deuil,
tristesse ; mais ils ne l’appliquent pas au cyprès. De soug, ils ont formé sougwar, qui signifie
triste, affligé. Je ne sais si ces mots soka et soug ont quelque rapport avec sôs, nom du cyprès
chez les Arméniens,58 et avec les usages funèbres auxquels nous voyons cet arbre servir
chez tant de peuples anciens ou modernes. J’ignore, par conséquent, s’il serait permis de
conclure d’un tel rapprochement qu’à des époques fort reculées, dont le souvenir s’est
effacé dans la mémoire des hommes, les Indiens, comme la plupart des autres nations ci-
vilisées de l’Orient, avaient fait du cyprès un emblème funéraire. Devons-nous croire, par
exemple, que lorsque, à Babylone, le philosophe indien Calanus faisait jeter du bois de cy-
près dans le bûcher (pyra) où volontairement il allait chercher la mort,59 il observait un
usage propre à l’Inde, plutôt qu’il ne se conformait à une coutume babylonienne? Ou bien
faut-il admettre qu’un tel usage, quant au bois de cyprès, ne fut jamais pratiqué dans l’Inde,
et que le nom de soka et sa signification tristesse, douleur, y étaient une importation étran-
gère ? En ce cas, devrait-on attribuer cette importation au grand mouvement qui, durant
une période très-reculée, semble avoir fait rayonner d’un centre commun vers les diverses
parties du monde la haute civilisation à laquelle étaient parvenus, sur les bords du Tigre et
de l’Euphrate, les Chaldéens et leurs élèves, les Assyriens? Je n’entreprendrai pas de traiter
ici, encore moins de décider ces diverses questions. Attendons, pour le faire, la publication
complète de tous les livres religieux des Hindous.

Une seule de ces questions se représente quant à la Chine. Dans ce vaste empire, nous
avons trouvé, avec le secours des traditions écrites, quelques traces du culte que jadis on
y rendait au cyprès, considéré comme symbole des dieux ou des esprits.60 Déjà aussi ces
mêmes traditions nous ont donné la certitude qu’anciennement les Chinois étaient dans
l’usage de planter des cyprès autour des tombeaux61 et que cet usage était, en particulier,
pratiqué par les princes feudataires de l’empire.62 De nos jours encore, on conserve, à la
Chine, la coutume de placer les sépultures à l’ombre de diverses sortes d’arbres verts, par-
mi lesquelles les voyageurs distinguent deux espèces de cyprès, le pyramidal,63 et celui que

57En sanscrit, asoka, c’est-à-dire soka avec l’a privatif, signifie : «sans douleur.»
58Ci-dessus, p. 65-71. — Il ne faut pas perdre de vue que la langue arménienne appartient à la même souche

que les langues sanscrite, zende et persane.
59Ælien, Var. histor. 5., 6.
60Ci-dessus, p. 161.
61Ibid. p. 160, 161.
62Ibid. p. 161.
63Ibid. p. 163. — Sir William Ouseley (Travels, etc. vol. 2., p. 93) affirme, mais sans citer aucune autorité, que le

163



M. Fortune appelle funereal cypress.64 Les Chinois continuent aussi à tirer du cyprès divers
médicaments, et qualifient ses feuilles de médecine de l’immortalité.65 Mais de quel peuple de
l’Asie ont-ils primitivement reçu le cyprès pyramidal à la fois comme symbole des dieux
ou des esprits, comme emblème funéraire et comme moyen thérapeutique? J’ai déjà, en
partie, dans le mémoire précédent,66 répondu à cette question ; j’ai fait remarquer quelle
affectation mettent les écrivains chinois à nous dire que l’arbre pe, qui est notre cyprès
pyramidal, se tourne constamment vers le couchant. Cette remarque m’a conduit à sup-
poser que par-là ces auteurs entendent, soit la région des morts, soit l’Asie occidentale,
contrée où, en effet, toutes les observations réunies dans mon premier mémoire nous ont
autorisés à placer le lieu natal de ce bel arbre et l’origine des usages religieux auxquels
l’antiquité le faisait servir. Et si nous nous rappelons la longue durée de l’empire assyrien,
la place immense qu’il occupe dans la topographie et dans l’histoire religieuse, civile et
politique de l’Asie occidentale, nous serons portés à penser que l’importation du culte du
cyprès chez les Chinois remonte à une époque où ils avaient des relations plus ou moins in-
directes avec l’empire d’Assyrie. D’autres faits pourraient justifier cette conjecture ; mais
ce n’est ici le lieu ni de les exposer, ni de les examiner.

Le Thibet et le Japon reçurent-ils anciennement, comme la Chine, le symbole du cy-
près pyramidal? Emploient-ils aujourd’hui cet arbre à ombrager leurs tombeaux et à four-
nir à leurs médecins des préparations thérapeutiques? Je l’ignore, mais je ne saurais me
défendre de le supposer.

Avant de quitter l’Asie et de retourner en Europe, il nous reste à rechercher si l’Arabie
ancienne et l’Arabie musulmane nous offrent des indices certains de semblables coutumes.
Bien que nous ayons trouvé dans les écrivains grecs, dans les écrivains musulmans et dans
quelques monuments figurés ou lapidaires la preuve que le culte de la Vénus assyrienne
était autrefois très-répandu en Arabie,67 ainsi que le culte de son arbre symbolique, le cy-
près, je ne puis, pour les temps anciens, découvrir la preuve que, chez les Arabes, cet arbre
remplissait un rôle dans les rites funéraires. Le très-petit nombre de monuments antiques
restés debout sur le sol de l’Arabie, et la destruction de ses trésors littéraires, antérieurs
aux prédications de Mahomet et de ses successeurs, ne me laissent aucun espoir d’acqué-
rir cette preuve. Mais je tiens de quelques voyageurs européens, qu’en plus d’un lieu les
Arabes pratiquent maintenant l’usage de planter des cyprès autour des tombeaux, comme
on le fait en Perse et dans la Turquie d’Asie. Nous sommes donc autorisés à supposer, par
induction, que si une telle coutume existe aujourd’hui en Arabie, elle avait dû y être ap-
portée de Babylone avec le culte de Mylitta et avec le symbole du cyprès. Les témoignages
que j’ai recueillis dans mon premier mémoire68 ne laissent, ce me semble, aucun doute sur
cette double importation.

cyprès est consacré aux morts en Chine, comme en Turquie.
64Cupressus funebris. Voy. ci-dess. p. 163.
65Ci-dessus, p. 161.
66Ci-dessus, p. 161, 162.
67Ci-dessus, p. 117-126.
68Ci-dessus, p. 117 et suiv.

164



2.2 Deuxième Section — Occident
2.2.1 Grèce et colonies grecques

Il n’en est pas de la Grèce et de l’Italie comme de l’Arabie et de quelques autres parties
du continent asiatique : ici, les témoignages les plus directs de l’emploi funéraire du cy-
près abondent pour les temps anciens, aussi bien que pour le moyen âge et pour le temps
présent. Déjà la métamorphose de Cyparisse, au moment où il meurt de douleur69 ; la méta-
morphose des filles d’Étéocle ; tombées dans un puits ; les cyprès plantés, à Psophis, autour
de la sépulture d’Alcmæon, et enfin la tradition recueillie par Asclépiade,70 nous ont pré-
parés à reconnaître que, chez les Grecs, cet arbre était un symbole funèbre. Les cyprès
du tombeau d’Alcmæon nous ont même donné lieu de constater que l’antiquité grecque,
comme l’antiquité asiatique, se plaisait à représenter sous l’emblème du cyprès les per-
sonnages mythologiques qui assistent, dans ses fonctions, Vénus représentée elle-même
sous la forme symbolique de cet arbre, et considérée comme reine à la fois du ciel, de
la terre ou des vivants, et des enfers ou des morts. Développant ici toute ma pensée, je
rappellerai qu’Aphrodite, chez les Grecs, était surnommée tantôt Épitymbie (ἐπιτυμβία),71

tantôt l’aînée des Parques,72 tantôt même Hadès.73 Un hymne orphique74 nous la montre exer-
çant un empire absolu sur les trois Parques, et Plutarque75 a soin de nous apprendre qu’à
Delphes on faisait, devant la statue d’Aphrodite Épitymbie, des libations pour les morts. De
leur côté, Lucien76 et Proclus77 nous fournissent le moyen de remonter à l’origine asiatique
de semblables surnoms et de semblables coutumes en nous disant, l’un, qu’à Hiérapolis
la Déesse de Syrie était représentée avec les attributs des Parques, l’autre, que les grands
de Lydie avaient souvent échappé aux coups de la mort par la toute-puissante protection
d’Aphrodite. À son tour, Mithra, chez les Perses, qualifié roi du ciel, roi des vivants et roi des
morts,78 remplit, comme Hermès ou Mercure, les fonctions de dieu psychopompe : assisté
de ses deux hamkars ou assesseurs, il juge, sur le pont Tchinevâd, qui unit la terre au ciel,
les bonnes et les mauvaises actions des âmes. Ces diverses traditions me conduisent à rap-
peler aussi que, dans la même ville où, selon Pausanias,79 les cyprès du tombeau d’Alcmæon
s’appelaient les vierges, il avait existé un très-ancien temple d’Aphrodite Érycine, dont les
ruines se voyaient encore au temps où cet écrivain visitait la Grèce.

Servius,80 de son côté, affirme que les Athéniens avaient la coutume de couvrir de
69On peut rapprocher de cette métamorphose opérée par Apollon les vers suivants des Dionysiaques (2., 80-

83), dans lesquels Nonnus fait intervenir Zéphyre et Phœbus à l’occasion du cyprès caractérisé comme emblème
funéraire :

Καὶ Ζέφυρος δεδόνητο, κυλινδομένων κυπαρίσσων
Αὐχμηροῖς πετάλοισι · φιλοθρήνοισι δὲ μολπαῖς
Αἴλινα Φοῖβος ἄειδε, δαϊζομένων ὑακίνθων,
Πλέξας πένθιμον ὕμνον ... ...

70Ci-dessus, p. 294.
71Plutarque, Opp. t. 7. (Quæstion. roman.), p. 89, 90 ; ed. Reiske.
72Pausanias, 1., 19., 2.
73Dans un fragment d’un ancien tragique cité par Plutarque, Opp. t. 9. (in Amator.), p. 33.
7454., 5, ed. Hermann.
75Opp. t. 7., loc. cit.
76De Dea Syr. §§ 31, 32 ; ed. Lehmann.
77Hymn. 3., in Vener. v. 1-3, dans les Analecta de Brunck, t. 2., p. 444.
78Voy. ci-dessus, p. 276, note 3.
79Ci-dessus, p. 235.
80Ad Virgil. Æneid. 3., 64.

165



branches de cyprès les maisons mortuaires. Je serais disposé à croire que cet usage était
passé de l’Asie occidentale dans l’Attique avec le culte de Minerve ou de Vénus, divinités
primitivement identiques. D’autres témoignages nous apprennent que, chez les Grecs, le
cyprès fut consacré à Hadès, comme il le fut à Pluton, chez les Romains. A l’appui de cette
assertion, on peut citer une inscription grecque antique, gravée sur une plaque d’or, et
commentée, en 1836, dans le Bulletin de l’Institut archéologique.81 Au milieu d’une phrase
relative à la destinée des âmes, elle fait mention d’un cyprès blanc, λευκὴν κυπάρισσον,
comme déjà je l’ai dit82 ; et peut-être est-il permis de conclure de l’épithète λευκή, que le
cyprès était d’argent ou argenté. En ce cas, nous aurions ici le cyprès de la lune, et, consé-
quemment, un symbole très-propre à caractériser la partie du monde sublunaire où règne
Hadès. Je dois donc répéter que le poète italien cité plus haut83 fait du cyprès de la lune
un arbre « brillant et blanc, comme l’argent,» et que, par une coïncidence bien plus digne
d’attention, le cyprès pyramidal porte, dans la langue chinoise,84 un nom qui signifie lit-
téralement l’arbre blanc ; car il se compose du signe générique mou木 (arbre), et du mot pe
白 (blanc). Or les auteurs chinois, nous l’avons vu, expliquent cette dernière qualification
en disant que le cyprès montre constamment l’Occident ou le couchant, et que la couleur
blanche est affectée à l’Occident. Il devient, par conséquent, assez probable qu’en Chine,
de même que chez les Grecs et les Romains, cette partie du monde sublunaire était consi-
dérée comme l’empire des morts, et le cyprès qualifié blanc, parce qu’à la fois symbole de
la lune et emblème funéraire, il appartient à la région des mânes.

Quelques renseignements particuliers, qui ne sont pas sans intérêt pour l’histoire du
cyprès pyramidal, considéré comme emblème funéraire par les Grecs, nous ont été conser-
vés dans divers écrits plus anciens que l’inscription citée. C’est ainsi qu’au rapport de Thu-
cydide,85 les guerriers morts pour la défense de la patrie avaient droit à être ensevelis dans
des cercueils de cyprès. Pythagore et ses disciples, je l’ai dit plus haut,86 recommandaient,
au contraire, qu’après leur mort on n’enfermât point dans des cercueils de ce bois leur
dépouille mortelle. L’espèce de contradiction qui semble résulter de ces deux faits a beau-
coup embarrassé les savants. Elle disparaît peut-être lorsqu’on remarque que la recom-
mandation des pythagoriciens avait pour motif l’usage hiératique de consacrer aux dieux
le cyprès pyramidal. Une telle humilité sied bien à des philosophes animés de sentiments
religieux. Mais les idées qui, depuis une époque fort reculée, avaient cours chez les Grecs,
comme chez les peuples civilisés de l’Asie occidentale, assimilaient les héros aux demi-
dieux. Dès lors on conçoit facilement que le scrupule qui se découvre au fond de la pensée
de Pythagore et de ses disciples, ne se soit pas élevé dans l’esprit du législateur chargé de
régler les honneurs funèbres que la patrie reconnaissante doit rendre aux guerriers gé-
néreux, morts en combattant pour sa gloire et sa défense. Ce scrupule n’arrêta pas non
plus le sentiment d’orgueil qui, en Grèce, portait les grands à ambitionner la vaine satis-
faction d’être ensevelis dans des cercueils de cyprès. L’exemple des pythagoriciens trouva
peu d’imitateurs ; l’usage dont je parle ne fut pas interrompu parmi les personnages d’un

81Ann. 1836, p. 149. Cette plaque d’or fut trouvée dans le royaume de Naples ; l’inscription est ainsi conçue :
ΕΥΡΗΣΕΙΣ Δ ΑΙΔΑΟ ΔΟΜΩΝ ΕΠ ΑΡΙΣΤΕΡΑ ΛιμνΗΝ
ΠΑΡ Δ ΑΥΤΗΙ ΛΕΥΚΗΝ ΕΣΤΗΚΥΑΝ ΚΥΠΑΡΙΣΣΟΝ.

82Ci-dessus, p. 162.
83P. 158, 159.
84Ci-dessus, p. 160.
852., 34. Cf. les commentateurs grecs de cet historien.
86Ci-dessus, p. 303.

166



rang élevé ; il se perpétua même durant le bas-empire et le moyen âge.
Le continuateur incertain de Constantin Porphyrogénète87 et le moine George

Cédrène88 prennent soin de constater chacun qu’en 889 le corps de Michel 3, fils de
Théophile et empereur d’Orient, fut rapporté à Constantinople89 et placé dans un cercueil
de bois de cyprès.90 Mais ils ne nous disent pas si à ce genre de sépulture se rattachait
une pensée pieuse, puisée dans les textes de la Bible où l’on trouve une mention de cet
arbre. Il y a tout lieu de le croire ; car je dois à feu M. Buchon la communication de
plusieurs observations que renferme le journal inédit de son voyage en Grèce, et qui
établissent, d’une manière incontestable, qu’au moyen âge, dans cette contrée, il existait
une alliance intime entre le symbole du cyprès pyramidal et le signe révéré des chrétiens.
A Chalcis, dans l’église de Saint-Démétrius, et près de la porte d’entrée, le voyageur
français remarqua, sur un fragment d’une ancienne pierre tumulaire, la croix du Christ,
sculptée, entre deux cyprès, au milieu d’un cartouche. Sur la route de Delphes à Livadia,
dans le monastère de Saint-Luc, un semblable cartouche s’offrit à ses yeux sur une autre
pierre tumulaire ; celle-ci est encastrée dans le mur, au-dessus de la porte d’une cellule. À
Néopatras,91 en Thessalie, une troisième pierre tumulaire, scellée dans les murs d’une
église, présenta à M. Buchon un cartouche où la croix, également plantée entre deux
cyprès, est de plus accompagnée de deux fleurs de lis sculptées dans les angles supérieurs.
À Piada, dans la presqu’île de Methana, les deux fleurs de lis sont remplacées par deux
rosaces ou deux étoiles, sur un monument du même genre, encastré dans le mur intérieur
d’une petite église ; mais ici, au-dessus de la croix, le sculpteur a ajouté deux oiseaux92

becquetant une grappe de raisin. Sur une cinquième pierre tumulaire, on voit, sculptée
entre deux cyprès, une grande épée de forme cruciale ; au-dessus de la poignée de cette
épée, une rosace est placée entre deux paons ; et, au-dessous des deux cyprès, sont
couchés deux lions, la tête tournée, l’un à droite, l’autre à gauche. En plusieurs autres
endroits notre voyageur rencontra des monuments funéraires analogues. Les uns et les
autres lui parurent appartenir, soit à l’époque byzantine, soit à l’époque champenoise et
bourguignone, soit à des temps plus modernes. Dans tous ces monuments, il remarqua,
sans pouvoir en deviner la raison, que le sommet de chaque cyprès est constamment
courbé en dedans. On dirait, à la vue des croquis qui accompagnent ses descriptions,
que les deux arbres s’inclinent comme pour rendre hommage à la croix. Ici se décèle
un des emprunts que l’art chrétien, à sa naissance, fut obligé de faire à la série des
types symboliques inventés par l’antiquité païenne. Sur une stèle consacrée à la Vénus
égyptienne, plusieurs siècles avant la venue du Christ, n’avons-nous pas vu deux cyprès
pyramidaux, placés auprès d’une fleur symbolique de lotus,93 incliner leur sommet vers
la déesse en signe d’adoration? Nous verrons tout à l’heure, sur des lampes romaines,94

deux arbres de cette espèce s’incliner aussi devant une urne cinéraire. De nos jours, sur
un grand nombre de pierres tumulaires qui recouvrent la dépouille mortelle de femmes

87Scriptor. post Theophan. p. 217 A; éd. du Louvre, 1675.
88Historiar. compend. p. 593, C, D ; édit. du Louvre, 1647. Cf. Leo, p. 475. Zonare, t. 2., p. 176. Lebeau, Hist. du

Bas-Emp. 72., 4. (t. 13., p. 335 ; édit. de Saint-Martin).
89Par l’ordre de Léon le Philosophe, fils de Basile le Macédonien.
90Ἐν γλωσσοκόμῳ κυπαρισσίνῳ, selon l’un ; ἐν κυπαρισσίνῳ λάρνακι, selon l’autre.
91Ou Néopatra.
92Vraisemblablement deux colombes.
93Pl. 10., n° 2.
94Pl. 19., n°s 1 et 2.

167



musulmanes, on retrouve sculptés deux cyprès à sommet incliné. J’en ai vu moi-même
plus d’un exemple dans la Bulgarie, à Constantinople et dans l’Anatolie. Ces tombes
ne présentent aucun autre emblème; et j’ignore si les deux cyprès qui les ornent en
relief doivent être considérés comme l’imitation directe d’un usage observé sur des
monuments antiques, ou seulement comme l’imitation d’une coutume pratiquée par les
Grecs modernes, à l’exemple de leurs ancêtres.

Ce qui n’est pas douteux, c’est qu’en Grèce les générations actuelles continuent d’at-
tacher au cyprès des idées funéraires qui rappellent certaines traditions anciennes. Nous
en avons la preuve dans une touchante complainte, où ces idées sont mêlées à des images
érotiques et au récit d’un suicide amoureux qui, en opposition directe avec la doctrine
chrétienne, ne peut être considéré aussi que comme un emprunt fait aux poètes de l’an-
tiquité. Cette complainte, recueillie sur les lieux, publiée et traduite par M. le comte de
Marcellus,95 est intitulée : L’amour au tombeau. Un jeune marié revient de la chasse au mo-
ment même où l’on ensevelit son Eugénule, morte en son absence ; il tire un poignard et se
l’enfonce dans le cœur. «Là où on ensevelit le jeune homme, dit le poète moderne, naquit
un cyprès. Là où on ensevelit la jeune femme, naquit un roseau. — Quand le puissant Borée
souffle, le cyprès se courbe ; quand souffle le Zéphyr, le roseau se penche. — Le roseau se
penche, et vient baiser le cyprès.»

De nos jours, chez une nation puissante, qui a reçu de la Grèce, avec ses croyances reli-
gieuses, plus d’une coutume qui rattache les temps modernes aux temps anciens, on voit
se pratiquer, parmi quelques familles considérables, la coutume d’ensevelir la dépouille
mortelle des parents dans des cercueils faits avec du bois de cyprès apporté de la terre
sainte. Aucune classe de la société ne se sert de bois de cette espèce pour des meubles, des
lambris d’appartement, des ustensiles, ou pour tout autre usage domestique, non religieux.
De plus, en Russie, on peint souvent l’image du Christ, de la Vierge ou des saints, sur des
tablettes et des panneaux de bois de cyprès, destinés, soit à être exposés à la vénération
publique dans une église, soit à prendre place dans un oratoire privé et même dans toute
autre partie des maisons d’habitation. Les Russes tirent de la terre sainte, non-seulement
leurs cercueils, mais aussi ces tablettes et ces panneaux, aimant à se rappeler pieusement
que l’arche de Noé fut construite avec du cyprès, et que Salomon fit lambrisser avec du bois
de cette espèce, coupé dans le Liban, certaines parties intérieures du temple de Jérusalem.
Comme nous, ils recherchent et vénèrent des objets d’art créés par la religion chrétienne
et sculptés, à l’époque byzantine, dans le cyprès ou dans le cèdre. De ce nombre sont des
reliquaires travaillés à jour avec une grande délicatesse, et surtout des croix, non moins ha-
bilement travaillées, qui offrent, dans leur intérieur, de très-petites figures représentant
quelques scènes de la passion de Notre-Seigneur Jésus-Christ.96 Ces diverses circonstances
semblent ne pas contribuer peu à entretenir l’idée de sainteté qu’en Russie on attache
au bois de cyprès provenant de la terre sainte, bien que, sous cette désignation topogra-
phique, il faille peut-être entendre, dans le langage religieux des Russes, non-seulement
Jérusalem, ses environs, le Liban et toute la Syrie, mais aussi le mont Athos et une partie
de l’Anatolie et de l’Arménie.

95Chants du peuple en Grèce, tom. 2., p. 72-75.
96Voyez ci-dessus (p. 77-79) un passage de l’Histoire des Aghouans, par Moïse Gaghagantouatsi, qui nous ap-

prend qu’au 7e siècle, l’évêque Israël avait fait ériger une croix de bois de cyprès, et l’avait ornée de sculptures
représentant la passion de Notre-Seigneur Jésus-Christ.

168



2.2.2 Étrurie
Nous avons constaté l’identité qui existe entre le nom de la Vénus des Étrusques, Cy-

pra ou Cupra, le nom de la Vénus des Grecs et des Romains, Cypris, et le nom même du
cyprès, l’arbre consacré à Vénus en Étrurie, aussi bien que dans toutes les contrées où fut
établi le culte de la déesse ; sur le sol étrusque, les monuments figurés nous ont montré
le cyprès planté, comme un emblème sacré, au milieu de pompes religieuses que je me
crois en droit de rapporter aux mystères de la Vénus asiatique introduits en Étrurie par
les Phéniciens, ou par les Tyrrhéniens ; telles sont les deux principales considérations qui,
sans autre examen, conduisent à supposer que les Étrusques avaient également reçu, avec
cette importation, la coutume d’employer le cyprès dans les rites funéraires. Bientôt cette
supposition se change en certitude à la vue de quelques monuments funèbres découverts
en Étrurie, la plupart déjà publiés, mais restés sans les interprétations nécessaires pour
mettre en évidence et faire comprendre le rôle important qu’y remplit le symbole du cy-
près.

En tête de ces monuments se placent deux urnes cinéraires, de terre cuite, qui, en
1850, furent apportées d’Italie et vendues publiquement à Paris, où M. Muret eut l’occa-
sion de les dessiner. Les numéros 4 et 5 de la planche 13 ci-jointe reproduisent ses dessins.
La première de ces deux urnes a perdu son couvercle97 ; elle provient du mont Politien
et se conservait anciennement au musée Bucelli. On en trouve dans le Musée étrusque de
Gori98 un dessin très- réduit, fort médiocre et mal gravé ; la description qui se rapporte à
ce dessin qualifie arbitrairement de Déesse de la tempête, Dea tempestatis, la tête de femme
qui, sur le devant de l’urne, est placée entre deux cyprès pyramidaux.99 Cette tête, vue de
face et caractérisée par deux grandes cornes de vache, représente, non une divinité que
l’antiquité ne connut point, mais la Vénus asiatique, nommée, chez les Étrusques, Cypra ou
Cupra, et Touran. Comme la Vénus-Hâthôr des Égyptiens,100 et comme la Vénus de Babylone
et de Ninive,101 elle porte les cornes102 du quadrupède femelle qui, dans l’Asie occidentale
et surtout en Phénicie, servait à représenter symboliquement Mylitta ou Astarté.103 Placée,
comme celle-ci, entre deux cyprès, images symboliques et vivantes de ses deux assesseurs,
c’est-à-dire du soleil et de la lune, qui sont les deux portes du ciel, elle forme avec eux une
triade céleste ; et c’est ici que se révèle soudainement à nos yeux l’origine asiatique d’un
tel type. Il nous reporte aux monuments syriens, palmyréniens ou phéniciens, qui nous
ont montré tantôt Vénus placée, sous la forme d’un cyprès, entre deux autres cyprès,104 ou
entre le soleil et la lune personnifiés,105 ou entre un lion et un taureau,106 hiéroglyphes idéo-
graphiques de ces deux astres ; tantôt Vénus, sous une forme purement humaine, assise
dans un temple flanqué du cyprès du soleil et du cyprès de la lune107 ; tantôt enfin Arté-

97Sur le couvercle, selon le dessin publié par Gori et cité plus bas, était couchée une figure de femme vêtue.
98Tom. 1., p. 37. ; tom. 2., p. 295 ; pl. 157., n° 5.
99Peut-être faut-il aussi reconnaître deux arbres de cette espèce sur le devant d’une autre urne cinéraire de

terre cuite, également publiée par Gori (Mus. etrusc. t. 3., p. 158., n° 4).
100Recherches sur Vénus, atlas, pl. 14 D, n° 5.
101Layard’s Monum. of Nineveh, pl. 9. — Voy. aussi mes Recherches sur Vénus, atlas, pl. 19 B, n° 6.
102On devine sans peine que Gori n’a pas compris la véritable signification de ce symbole.
103Ci-dessus, p. 59, 60.
104Pl. 5., n° 1.
105Pl. 3., n° 1.
106Pl. 6., n°s 1 et 2 ; cf. n° 3.
107Pl. 8., n° 4.

169



mis, la Vénus lunaire, figurée par le symbole d’un cône posé entre le cyprès du soleil et
celui de la lune.108 Comme Mylitta ou Astarté et comme Aphrodite ou Vénus, la Cypra ou la
Touran des Étrusques était donc à la fois reine du ciel, reine de la terre et reine des enfers.
Sur la plinthe de l’urne cinéraire où je reconnais cette triple Vénus qu’adorait l’Étrurie, on
remarque une inscription en caractères étrusques, dont Gori ne s’est nullement occupé.
Jusqu’à ce jour les habiles philologues que j’ai consultés ne peuvent en déterminer le sens.

Une inscription différente, qui ne paraît offrir que le prénom et le nom de la défunte,
, se lit sur la plinthe d’une petite urne cinéraire, de terre cuite, presque semblable

à celle que je viens de décrire. Cette urne est figurée dans l’ouvrage que Dempster publia
sur l’Étrurie,109 en 1724, treize ans, par conséquent, avant la publication du Musée étrusque
de Gori. Elle appartenait autrefois à la famille des Buonarota. J’ignore ce qu’elle est deve-
nue. Le couvercle est orné d’une figure de femme couchée et tenant, de la main droite,
un serpent qui se replie sur lui-même et qui peut être considéré ici comme le symbole de
la vie éternelle. Si l’on s’en rapporte au dessin publié par Dempster, les deux cornes de
vache implantées sur la tête de la Vénus étrusque seraient moins épaisses et mieux accu-
sées sur cette urne qu’elles ne le sont sur celle de l’ancien musée Bucelli110 ; les deux cyprès
seraient mieux modelés, et la figure de la déesse aurait une expression gracieuse ou riante,
tandis que la Vénus de l’autre urne paraît avoir l’air sévère ou courroucé, qui caractérise
les divinités infernales.

L’origine asiatique du sujet modelé sur la face antérieure de la seconde urne cinéraire
étrusque, figurée ici,111 est tout aussi évidente que celle du bas-relief qui orne chacune
des deux urnes dont je viens de parler. Ce sujet, composé dans un esprit purement sym-
bolique, nous offre, au-dessous d’un couvercle qui supporte une figure de femme couchée,
une porte cintrée et décorée de deux guirlandes dans sa partie supérieure. Sous cette porte,
on voit, plantés sur un soubassement, un grand cyprès pyramidal et, à côté, un objet dif-
ficile à déterminer,112 peut-être une pomme de pin. À droite et à gauche de la porte sont
rangés trois autres cyprès, de moins fortes proportions. Nous avons donc ici, comme au-
tour du temple d’Aphrodite à Apollonia d’Illyrie,113 comme sur deux des cinq bas-reliefs mi-
thriaques décrits dans le mémoire précédent,114 sept cyprès, emblèmes des sept planètes.
Mais sur notre urne, la Vénus-Cypra des Étrusques, au lieu de se montrer sous la forme
humaine qu’elle revêt dans les bas-reliefs des deux autres urnes citées et dans le temple
d’Apollonia, est figurée elle-même, comme chacune des six autres planètes, sous le sym-
bole du cyprès. La différence que je signale nous reporte donc, plus directement même que
ces derniers monuments, dans cette Asie occidentale qui fut le berceau du culte de Vénus
et du langage symbolique. Elle rattache le bas-relief de notre urne cinéraire, comme le

108Pl. 14., n°s 1 et 2.
109De Etrur. regal. libr. 7. (Florence 1724 ; 2 vol. in-fol. fig. éd. de Th. Coke), t. 2., pl. 83., n° 5.
110N° 4 de la planche 13., ci-jointe.
111N° 5 de la pl. 13.
112Cet objet représente-t-il symboliquement Adonis, l’amant chéri de Vénus? Je n’ose décider la question ; mais

si, par hasard, elle rencontrait une réponse affirmative, il conviendrait de remarquer qu’à Yazili Kaïa (Descript. de
l’Asie Mineure, par M. Ch. Texier, 1re part. t. 1., planche 78.), la Vénus orientale est suivie de son époux, représenté
sous les traits d’un jeune homme dont la petite taille contraste avec celle de la déesse. C’est un exemple frap-
pant du procédé qu’employait l’art asiatique pour exprimer, comme ici, la prééminence de l’épouse sur l’époux ;
ailleurs, la suprématie d’un dieu ou d’un roi sur un autre. (Voy. ci-dessus, p. 57.)

113Pl. 8. n° 4.
114Ci-dessus, p. 276-281.

170



trône votif de la Déesse de Syrie,115 à la série des antiquités figurées qui, uniquement com-
posées avec des éléments ou des signes idéographiques, propres à la langue des symboles,
n’empruntent encore rien à l’anthropomorphisme. Cette urne, dont la provenance précise
ne m’est pas connue, me paraît être restée inédite. Je ne sais en quelles mains elle se trouve
actuellement.

Un monument funéraire de marbre, publié par Dempster,116 nous offre de nouveau,
chez les Étrusques, un exemple de l’acception funèbre attribuée au cyprès. Mais le sculp-
teur, tout en traçant des arbres de cette espèce, n’a fait intervenir ici, ni sous une forme
symbolique, ni sous une forme humaine, la déesse qui, en Occident comme en Orient, pré-
sidait à la destinée des âmes. Faut-il en conclure que ce marbre recouvrait la dépouille
mortelle d’un homme et non d’une femme? On serait presque tenté de répondre affirma-
tivement, si l’on pouvait ne prendre en considération que les trois urnes cinéraires où
nous venons de reconnaître l’image de la Vénus étrusque : l’Académie a dû remarquer que
ces trois urnes renfermaient jadis les restes mortels de trois dames étrusques, qui avaient
ainsi placé leur âme sous la protection de la déesse.

Nous retrouvons des cyprès sur un fragment de bas-relief étrusque, que l’on conserve,
à Chiusi, dans le musée Casuccini. Il est figuré parmi les monuments inédits de Micali.117

Ce savant n’en indique ni la provenance, ni la destination ; il ne désigne même pas sous
le nom spécifique qui leur appartient les arbres qu’on y voit sculptés : Una fila di alberelli,
se borne-t-il à dire, indica chiaramente stadio campestre. Or ces alberelli sont de véritables cy-
près pyramidaux, plantés au bord d’une voie que suit une course de chars attelés chacun
de trois chevaux lancés à fond de train. Des représentations analogues, mais où l’on ne voit
aucun cyprès, se font remarquer sur plusieurs autres sarcophages étrusques ou romains.
C’est une image sensible de la rapidité du mouvement qui nous emporte dans le tourbillon
de la vie. Les cyprès achèvent de montrer qu’ici-bas la mort du corps est le terme de notre
existence terrestre ; mais que la vie éternelle est promise à l’âme dans la région céleste. Je
n’hésite donc pas à penser, malgré le silence de Micali, que ce bas-relief ornait jadis un
monument funéraire. Il mérite d’être rapproché des deux plats d’argent, ciselés et dorés,
dont j’ai déjà parlé118 et qui, en 1836, furent trouvés à Cæré, dans un grand tombeau sou-
terrain. Si je les cite ici, c’est pour rappeler à l’Académie qu’ils nous ont offert des pompes
religieuses de personnages qui suivent, les uns dans des chars, les autres à pied ou à cheval,
une voie sacrée, bordée de cyprès et de myrtes, arbres consacrés à Vénus, et symboles à la
fois de vie et de mort. Ces pompes religieuses, je les rapporte aux mystères qui, en Étrurie,
comme chez les Assyriens et les Phéniciens, se célébraient sous les auspices de la déesse ; et,
sans qu’il soit nécessaire d’entrer ici dans de plus amples détails à ce sujet,119 chacun com-
prendra facilement que, si l’initiation à ces mystères conduit à une nouvelle vie, à la vie
spirituelle ou éternelle, les cyprès plantés au bord de la voie que suivent triomphalement
les initiés sortis vainqueurs des épreuves et des combats mystiques dont se composait le

115Pl. 5., n°s 1 et 2.
116De Etrur. regal. t. 3., pl. 85., n° 1. — Sur le marbre que j’indique ici, on voit sculptée une amphore semblable

à celles où se renfermaient les cendres des morts. Gori (Mus. etrusc. t. 2., p. 261) n’a pas omis de faire remarquer
cet exemple de l’emploi de l’amphore comme symbole funéraire chez les Étrusques ; mais le renvoi qu’il fait ici à
Dempster est fautif : il faut lire pl. 85., au lieu de pl. 80.

117Monum. ined. a illustraz. della stor. degli antichi popoli italiani (Florence, 1844, 1 vol. in-8°, avec un atlas in-f°),
pages 145, 146, pl. 24., n° 2.

118Ci-dessus, p. 254-257.
119On trouvera ces détails, comme appendice, dans mes Recherches sur le culte public et les mystères de Mithra.

171



rituel des sanctuaires, ces cyprès, dis-je, remplissent ici le même rôle que les cyprès figu-
rés sur le bas-relief du musée Casuccini. Cette observation s’applique également, ce me
semble, aux arbres de même espèce qui, sur les deux coupes d’argent doré, trouvées dans
l’île de Chypre,120 et sur les coupes de bronze découvertes par M. Layard dans les ruines
d’un palais assyrien,121 sont plantés au milieu de scènes où l’on voit des initiés livrer ces
mêmes combats mystiques dont j’entends parler. Dès lors chacun aussi comprendra, sans
plus de peine, que les plats de Cæré étaient convenablement placés dans un tombeau où
l’on avait réuni plusieurs autres ustensiles ornés de scènes qui, par des symboles ou par
des luttes mystiques, marquent les différents grades obtenus par l’initiée dont ce tombeau
renfermait la dépouille mortelle.122

Le rapprochement que je viens de faire reçoit un nouveau degré d’intérêt d’une re-
marque qui n’avait pas échappé à l’attention de Micali. « C’est pour la première fois, dit-
il,123 que l’on rencontre sur un monument étrusque le costume dont est revêtu chacun des
personnages qui, sur le fragment de bas-relief du musée Casuccini, conduisent des chars ;
ce costume n’est ni grec ni étrusque. » Je ferai observer, à mon tour, que les personnages
figurés sur les deux plats de Cæré portent aussi des vêtements qui n’appartiennent ni aux
usages de la Grèce, ni à ceux de l’Étrurie. Comme le costume déclaré étranger à ces deux
pays par Micali, ces vêtements me paraissent avoir une origine asiatique.

Je ne mets pas en doute qu’un examen attentif des monuments recueillis sur le sol
de l’antique Étrurie ne fournît de l’acception funèbre attribuée au cyprès des exemples
plus nombreux que je n’ai pu le faire d’après les recueils ou les ouvrages publiés jusqu’à
ce jour. Il ne m’a pas été donné de visiter les riches collections d’antiquités étrusques que
possèdent la Toscane et les États Romains. Mais mon assertion repose à la fois sur des
inductions que chacun peut tirer de l’influence exercée en Étrurie par les colonies venues
de l’Asie occidentale, et sur le témoignage de Passéri,124 qui, parlant du seul musée Bucelli,
nous apprend qu’on y voyait beaucoup d’urnes cinéraires étrusques, ornées de cyprès.

2.2.3 Rome et empire romain
Chez les Romains, les traditions écrites125 et les monuments figurés concourent à établir

qu’aux funérailles des personnages d’un rang élevé, ou des guerriers morts pour la pa-
trie,126 on employait le cyprès, soit dans les rites, soit dans la décoration des sépultures.127

120Ci-dessus, p. 64, p. 95.
121Ci-dessus, p. 256.
122Je me réserve de montrer ailleurs que ce tombeau est réellement celui d’une femme qui, dans les mystères

de la Vénus étrusque, remplissait les fonctions de grande prêtresse. Je montrerai, en même temps, que les per-
sonnages qui figurent dans les pompes religieuses, représentées sur les deux plats déposés auprès de la dépouille
mortelle de cette grande prêtresse, appartiennent également au sexe féminin. Ces diverses remarques paraissent
avoir échappé à l’attention des archéologues qui ont écrit sur les objets d’antiquité trouvés dans la riche sépul-
ture dont je parle.

123Loc. cit.
124Dissert. 3., apud Gor. Mus. etrusc. vol. 3., p. 177, 178.
125Ajoutez aux écrivains qui déjà ont été cités et à ceux qui le seront plus loin : Horace, 2., Od. 14., vers 21-24.

Stace, 5., Silvar. 1., 135, 136. Silius Italicus, 10., 535, 536. Claudien, De raptu Pros. 2., 108. Cf. Gunther, De jure Man. 1.,
19. Kirchmann, De funer. roman. 1., 14. Nicolas, De luctu Græc. 5. et 13. Aringhi, Rom. subterran. 6., 42. Sagittarius, De
januis, 31. Wouweren, ad Petron. Satyr. c. 120.

126Bellori, Colonna trajana, pl. 42.
127Il paraît, d’après deux vers de Lucain (3., De bell. civ. v. 442, 443), que cet usage ne s’étendait pas aux classes

inférieures de la société romaine :

172



Cette double coutume remontait à une époque fort ancienne, nous ne pouvons guère en
douter. Sans se prévaloir des traditions qui, pour flatter l’orgueil du peuple et de ses sou-
verains, assignaient aux fondateurs de Rome une origine troyenne, on doit remarquer,
d’une part, que, dans le Latium, le culte du cyprès se liait intimement à celui du dieu na-
tional Silvain, comme je l’ai déjà dit,128 et au culte de Pluton129 et de Proserpine,130 divini-
tés toutes trois rangées parmi celles qui président aux enfers. J’ai dit aussi que, du temps
de Pline le naturaliste, on conservait au Capitole131 une ancienne statue132 de Jupiter Vé-
jove, faite avec du bois de cyprès. Or il résulte des témoignages réunis et comparés des
auteurs latins,133 que Vejovis était assimilé à Jupiter Stygius, à Pluton, et, par conséquent,
considéré comme une divinité infernale. D’autre part, Ovide fait une mention expresse
de la coutume qu’avaient les Romains d’entourer d’arbres de cette espèce leurs autels fu-
néraires.134 Varron,135 commentant l’usage de brûler des branches de cyprès autour des
bûchers des grands, en parle comme d’un usage ancien, et non comme d’une coutume ré-
cente.136 Pline,137 Servius138 et Festus139 rapportent que, chez les Romains aussi, on plaçait des

Et non plebeios luctus testata cupressus,
Tunc primum posuere comas.

On lit aussi dans Alciat (Emblem. libell. emblem. 198) ces paroles non moins explicites : «Videmus enim in
magnatum et nobilium sepulchralibus ac pollincturis spargi cupressi frondes, sed iste ritus apud omnes non
æque celebratur.» Il ajoute (ib.) que l’ache, comme la sauge, l’hysope, la menthe et le buis, tenait lieu de cyprès
dans les cérémonies funéraires des plébéiens :

Funesta est arbor, procerum monumenta, cupressus,
Quale apium plebis promere fronde solet.

128Ci-dessus, p. 206.
129Pline, H. N. 16., 33., 60.
130Servius, ad Virgil. Æneid. 3., 64, 681.
131Aulu-Gelle (Noct. attic. 5., 12.) dit que le temple de Véjove était situé entre la citadelle et le Capitole.
132Pline (16., 79., 3 ) parle de cette statue dans un chapitre où il a réuni des exemples fort remarquables de la

longévité de certains arbres et de l’incorruptibilité de leur bois. Il cite des plantations, des statues, des portes de
temple et des lambris de cyprès, dont la date remontait à bien des siècles. Cette circonstance me confirme dans
la pensée, déjà exprimée plus haut, qu’une erreur de copiste a introduit dans le texte de Pline, un chiffre (661
de Rome) qui rapproche beaucoup trop, de l’époque à laquelle écrivait cet auteur, la date de la statue de bois de
cyprès consacrée à Jupiter Véjove.

133Voy. Aulu-Gelle (loc. cit.) et les notes de Gronovius et de Conrad sur le chapitre 12. du livre 5. de cet auteur
(édit. de Leipzig, 1762).

134Funeris ara mibi ferali cincta cupresso
Convenit, et structis flamma parata rogis.

Ovide, Trist. 3., Eleg. 13., vers 21 et 22.
135Apud Serv. ad. Virgil. Æneid. lib. 6., v. 216.
136Patin (Thesaur. Polen. 2., col. 1079) ne met pas en doute que les Romains n’eussent reçu des Grecs l’usage

d’employer le cyprès comme emblème funéraire. Il ne tient aucun compte des faits qui tendent à prouver que
cet usage avait pu être apporté directement en Italie, par des colonies asiatiques, bien avant la fondation de
Rome. Il est juste d’ajouter que plusieurs de ces faits résultent du témoignage de monuments figurés qui ont été
découverts très-longtemps après Patin.

137H. N. 16., 30., 60.
138Ad Virgil. Æneid. 3., 64 ; 4., 506, 507 ; 6., 216.
139De signific. verbor. sub voc. Cupressi ; ed. K. O. Müller. — Ici, le savant éditeur loue Scaliger d’avoir considéré

comme récents l’usage dont il s’agit et même l’importation du cyprès chez les Romains. Ainsi que Patin, il néglige
les passages de Pline et de Tite-Live que j’ai rapportés plus haut, et qui semblent assigner une date ancienne à
cette importation, ou du moins à la coutume de consacrer aux dieux nationaux des statues de bois de cyprès.
Le témoignage cité de Servius et des deux mythographes anonymes du Vatican doit aussi, quant à l’usage de
représenter, un cyprès à la main, Silvain, dieu infernal, s’appliquer à une époque romaine fort reculée ; car ce
renseignement est la seule trace qui nous reste d’une semblable coutume. Ces remarques acquièrent peut-être
quelque importance à la vue des monuments étrusques où le cyprès figure comme un arbre sacré, soit dans les

173



branches de même espèce devant la porte ou dans le vestibule de la maison où se trouvait
le corps d’une personne décédée. Le premier de ces écrivains explique très-brièvement
cette coutume en se bornant à dire que le cyprès est consacré à Pluton : Diti sacra cupressus.
Le second nous apprend de plus que cet usage avait été institué, soit à l’imitation des Athé-
niens, qui, je l’ai déjà dit, couvraient de branches de cyprès les maisons mortuaires ; soit
pour empêcher les prêtres de se souiller en entrant imprudemment dans une maison où
reposait un mort ; soit enfin parce que le cyprès, une fois coupé, ne repousse plus. Festus
s’en tient à cette dernière explication, ajoutant seulement ces paroles : «De même il n’y
a plus rien à espérer d’un mort ; et c’est la raison pour laquelle on estime que le cyprès a
été placé sous la protection de Pluton.» Enfin Claudien140 atteste la coutume d’élever les
tombeaux à l’ombre des cyprès.

S’il n’est parvenu jusqu’à nous aucune antiquité figurée qui puisse, chez les Romains,
fournir, une exemple de l’acception funéraire du cyprès antérieurement au temps des em-
pereurs, en revanche, la colonne trajane,141 un grand nombre de sarcophages, d’urnes ci-
néraires, de lampes de terre cuite, comme aussi quelques plats ou vases d’argent, nous
attestent qu’à Rome, et dans tout l’empire romain, l’usage de placer cet arbre sur les mo-
numents et les ustensiles funéraires était très-répandu sous le règne des Antonins. Il se per-
pétua jusqu’aux dernières années du paganisme. Mon intention n’est pas d’entreprendre
ici l’énumération de tous les objets d’antiquité figurée qui confirment ces deux assertions.
Ils sont, en général, parfaitement connus des archéologues. Mais j’appellerai l’attention
de l’Académie sur un sarcophage, sur un joli petit vase d’argent, inédit, sur deux plats de
même métal, que je crois également inédits, et sur deux lampes de terre cuite, qui me
paraissent mériter une mention particulière, bien que déjà elles aient été figurées dans
plusieurs recueils.

Le sarcophage provient de la villa Borghèse et se conserve au musée du Louvre. Pu-
blié plusieurs fois dans le cours de trois siècles, il a été commenté, en dernier lieu, par
M. Panofka, ainsi que je l’ai dit plus haut.142 Je ne reparlerais pas ici de ce monument si
mes savants devanciers ne m’avaient laissé le soin de faire remarquer que le cyprès y fi-
gure tout à la fois comme symbole de vie, comme emblème funéraire et comme indication
d’un lieu consacré à une déesse qui préside à la vie et à la mort. En effet, sur un des deux
bas-reliefs qui ornent le devant de ce sarcophage, on voit143 Diane occupée à se baigner,
avec quelques nymphes, dans une grotte qui renferme une source.144 Quatre cyprès, deux
à droite et deux à gauche, sont plantés au bas des rochers qui bordent l’ouverture de cette
grotte ; un grand pin s’élève au-dessus du cintre. Le bas-relief sculpté auprès de celui-là
nous montre Actéon et ses serviteurs se préparant à entrer en chasse avec sept chiens.
Sur une des faces latérales du sarcophage, un troisième bas-relief,145 que précédemment
j’ai eu l’occasion de citer,146 représente Actéon attaqué par ses propres chiens au moment
mystères, soit dans les rites funèbres (voy. ci-dessus, p. 253-257, 317-324). N’oublions pas non plus les témoignages
recueillis par Pline (16., 87., 1) pour montrer que le culte des arbres, dans le Latium, était antérieur de plusieurs
siècles à la fondation de Rome.

140De raptu Proserpinæ, 2., 108.
141Bellori, loc. cit.
142Ci-dessus, p. 211, 212.
143Bouillon, Musée des antiq. t. 3., bas-reliefs, pl. 17. Clarac, Mus. de sculpt. antiq. et mod. n° 315, pl. 113. et 114.
144Voy. Pausanias, 9., 2. ; 3.
145Bouillon, loc. cit. Clarac, ouvrage cité, n° 315, pl. 113.
146Ci-dessus, p. 211, 212.

174



où commence sa métamorphose en cerf. Cette scène se passe dans une grotte ornée, à
gauche, de deux cyprès, et, à droite, d’un grand pin. Enfin, sur la face latérale opposée,147

Actéon, étendu mort sur le sol, mais non métamorphosé en cerf, est entouré de femmes
qui semblent se disposer à lui rendre les devoirs funèbres. Ici nous retrouvons de nouveau
la grotte, les deux cyprès et le pin du bas-relief précédent. Cette description, toute suc-
cincte qu’elle est,148 suffit sans doute pour faire comprendre que, placé auprès de Diane,
personnification de la lune, porte du ciel par laquelle les âmes descendent sur la terre et
remontent dans les régions célestes, le cyprès est ici le symbole de la vie, quant au corps,
et le symbole de la mort, quant à l’âme.149 Placé auprès d’Actéon, qui vient de perdre la vie
pour n’avoir pas su résister à une coupable curiosité, ou, en d’autres termes, pour n’avoir
pas su dompter ses passions, le cyprès devient évidemment un emblème funéraire.

Le petit vase d’argent dont je me suis proposé d’entretenir la Compagnie, après le sar-
cophage du Louvre, a la forme d’un crater ou d’un poterium ; ses dimensions n’excèdent pas
six centimètres et deux millimètres de hauteur, sur dix centimètres de diamètre. On le
conserve à la Bibliothèque impériale. Selon les uns, il aurait été retiré du Rhône, au même
lieu et vers la même époque où fut découvert le disque d’argent que possède aussi cet
établissement, et qui longtemps a été désigné sous la dénomination erronée de bouclier de
Scipion. Selon d’autres, notre petit vase aurait été trouvé à Aire ou Ayries,150 sur les bords de
l’Adour.151 Par son travail et par son style, il peut remonter au 2e siècle de l’ère chrétienne.
Il a été coulé ; le sujet qu’il représente a, en général, fort peu de relief ; mais quelques têtes
d’animaux, qui sont rapportées, forment une saillie considérable ; elles ont été ajustées au
moyen de soudures, comme on l’a pareillement pratiqué pour les parties les plus saillantes
des objets qui ornent plusieurs des vases d’argent trouvés à Berthouville près de Bernay.
Je joins ici, sous les numéros 6 et 6 a, de la planche 6, deux dessins qui reproduisent avec
exactitude la forme du vase et le développement du sujet curieux qui en décore toute la
circonférence extérieure, sur une hauteur de quatre centimètres. On y remarque un autel
allumé, placé, sur le premier plan, entre deux cyprès pyramidaux. En arrière de celui qui
est planté à droite de l’autel, s’élève une colonne surmontée d’une urne cinéraire ; à dé-
faut des deux cyprès, elle suffirait pour marquer que notre petit vase avait dû servir dans
les rites funéraires. Tout près de cette colonne, on voit une lionne dévorant un sanglier,
et, plus loin, un taureau dévoré par un lion.152 Un laurier, dont le tronc a atteint de fortes
dimensions, est placé, sur le premier plan, entre ces deux groupes d’animaux. Le second
groupe est mutilé : à l’exception de la tête et du cou, le corps du lion manque, par suite d’un
déchirement fâcheux qu’à éprouvé le vase sur une longueur et une hauteur moyennes de
près de six centimètres. Sur les deux bords de cette fracture, subsistent encore, à droite,
la portion droite d’une tête de taureau ou de génisse, vue de face ; à gauche, une jambe

147Bouillon, loc. cit. Clarac, ouvrage cité, n° 315, pl. 113. et 114.
148Je m’abstiens de placer ici les nombreuses remarques que me fourniraient la composition de ce beau sarco-

phage, considéré sous des rapports psychologiques, et le choix des symboles ou accessoires employés dans les
sculptures dont il est orné. La grotte, la source, les griffons, le nombre des chiens, peuvent surtout donner lieu à
des observations d’un grand intérêt.

149Voy. Mém. de l’Acad. des inscr. nouv. série, t. 15., 2e partie, p. 63, 64 ; et ci-dessus, p. 301, 302.
150Département des Landes.
151On ajoute qu’au moment de la découverte, ce petit vase contenait un certain nombre de médailles d’argent

et une fibule de même métal, attachée à une longue chaînette.
152Voyez, quant à l’acception funéraire d’un pareil groupe, mon Mémoire sur une urne cinéraire dumusée de la ville

de Rouen (Mémoires de l’Académie des inscriptions, nouv. série, t. 15., 2e partie, p. 63-127 ; pl. 1., 2., 3.).

175



allongée de quadrupède, la croupe et la queue d’un animal herbivore, un petit bucrane, et
un troisième cyprès pyramidal, dont le tronc a disparu. À droite de cet arbre ainsi muti-
lé, un pin, resté intact, étend ses branches chargées de feuilles et de cônes. Entre ce pin
et le cyprès planté à gauche de l’autel, on remarque un troisième groupe d’animaux : un
énorme lion dévorant un quadrupède herbivore, à pied fendu, qui fléchit sur ses jambes de
devant, et qui probablement est un taureau. La tête et le cou de ce quadrupède manquent ;
ils se sont dessoudés et perdus dans le choc violent que le vase doit avoir éprouvé.

Quoique endommagé et incomplet, ce petit monument réunit à mes yeux plus d’un
genre d’intérêt. Laissant de côté les considérations d’art et de rareté, pour m’occuper seule-
ment du sujet dont il est orné, je remarque que nous avons ici, sur un vase de travail romain,
un exemple, unique jusqu’à ce jour, d’une composition où se trouvent tout à la fois trois
cyprès, un pin, un laurier, un autel allumé, une colonne surmontée d’une urne cinéraire
et trois groupes d’animaux herbivores ou frugivores, dévorés par des animaux carnassiers.
Une telle composition prête, ce me semble, un puissant appui à quelques observations, à
quelques conjectures que renferment mes deux mémoires sur le culte du cyprès et une
dissertation précédente, dont le sujet principal était une urne cinéraire romaine, ornée
du groupe d’un lion dévorant un taureau.153 Choisis parmi les arbres verts qui, en Occident
comme en Orient, furent consacrés aux divinités génératrices, le cyprès, le pin et le lau-
rier ont chacun ici une acception funéraire, précisément parce qu’ils sont ailleurs des sym-
boles ou des emblèmes de vie.154 Ils accompagnent des groupes d’animaux qui, à leur tour,
reproduisent hiéroglyphiquement l’idée de la mort et l’idée d’une nouvelle vie.155 D’autres
groupes semblables ou analogues s’étaient déjà montrés à nos yeux, soit isolés, soit réunis,
sur l’urne citée, sur un tombeau grec découvert à Myra, sur des scarabées étrusques, sur
un miroir mystique trouvé près de Viterbe et sur plusieurs sarcophages romains. Nous
avions été conduits à reconnaître156 que leur composition et la double acception de mort
et de vie, ou de génération et de vie spirituelle, qui leur fut attribuée chez les anciens
peuples civilisés d’Europe, étaient des emprunts faits à l’art et aux croyances religieuses
de l’Asie occidentale. L’usage primitif d’employer le cyprès, le pin et le laurier avec les deux
mêmes acceptions est aussi revendiqué par cette dernière contrée ; et, sur notre petit vase
funéraire romain, une particularité plus importante qu’elle ne semble l’être au premier
aperçu, ajoute un fait du même genre à la liste de ceux que, pour ma part, j’ai plusieurs
fois déjà recommandés à l’attention de l’Académie. Je veux parler de la forme particulière
et insolite de l’autel placé ici entre deux cyprès. Cette forme, dont je ne connais pas d’autre
exemple dans la série nombreuse des antiquités figurées romaines, est exactement celle
qu’affectent d’autres autels qui se voient au milieu de scènes psychologiques, sur des cy-
lindres assyriens ou phéniciens, dont j’ai publié les dessins.157 Ces autels, comme celui-ci,
sont composés de deux cônes, dont l’un, renversé, est superposé à l’autre, de telle ma-
nière qu’ils s’unissent tous deux par leur sommet.158 Le cône, symbole de deux divinités

153Mém. de l’Acad. des inscript. loc. cit.
154M. Avellino (mém. cité, p. 28), je le remarque à regret, ne tient pas compte de cette double acception, et

oublie même les monuments qui attestent que le pin et le laurier furent, aussi bien que le cyprès, employés
comme emblèmes funéraires.

155Mém. de l’Acad. des inscript. loc. cit.
156Ibid.
157Rech. sur Mithra, atlas, pl. 28., n° 12 ; pl. 42., n° 13 ; pl. 49., n° 2.
158D’autres fois l’autel est formé d’un seul cône, ou affecte une forme conique plus ou moins modifiée. (Voy.

Rech. sur Mithra, atlas, pl. 17., n° 3 ; pl. 32., n° 11 ; pl. 36., n° 11 ; pl. 50., n° 3 ; pl. 54 A, n° 9 ; pl. 54 B, n° 2.)

176



génératrices, Vénus et Artémis ou Diane, symbole du feu créateur, symbole phallique, et,
en conséquence, symbole de vie et de génération, devenait, par ces raisons mêmes, sus-
ceptible d’une acception funéraire. C’est pourquoi il entre dans la composition des autels
placés, comme ici, au milieu d’une scène mystique et funèbre, et, comme sur les cylindres,
au milieu de scènes qui de même ont un double sens mystique et funèbre, puisqu’elles re-
présentent les âmes passant de la vie corporelle ou matérielle, qui est leur mort et leur
tombeau, à la vie spirituelle, qui les rend à leur destinée primitive. C’est aussi pourquoi la
forme conique est employée dans un grand nombre de sépultures antiques, soit en Orient,
soit en Occident. C’est enfin pourquoi encore la pomme de pin, dont la forme est celle d’un
cône, a souvent une acception et une destination funéraires, en même temps qu’elle est
un emblème du principe igné et un symbole de vie.159

Les deux plats d’argent inédits appartiennent à la Bibliothèque impériale, comme le
petit vase dont je viens de parler. Le premier fut trouvé sur les bords du Rhin, il y a quelques
années ; il est de forme ronde, et plus profond que le second; ses bords sont renversés ; son
diamètre est de trente-cinq centimètres et quatre millimètres. On peut le citer comme un
exemple des ouvrages de plaqué que nous a légués l’antiquité romaine ; car il a été coulé en
bronze et recouvert ensuite d’une feuille d’argent, tant extérieurement qu’intérieurement.
Les dessins que j’en donne ici160 reproduisent le profil de l’original,161 le développement du
sujet représenté en relief sur ses bords,162 et le médaillon, de plus haut-relief, qui en occupe
le centre.163 Rapprochée du second plat,164 qui porte gravée une formule de consécration à
Mercure, dieu psychopompe, la composition de ce premier plat annonce, à défaut d’une
dédicace, qu’il fut aussi consacré sur les autels d’une divinité chargée de présider à la vie,
aux mystères ou aux initiations, et à la mort. Ses bords sont ornés de divers objets, qui tous
ont un sens à la fois mystique et funèbre : ce sont des masques scéniques,165 des animaux
carnassiers, tels que des lions, des lionnes et des ours, qui attaquent ou poursuivent des
animaux herbivores ou frugivores, tels que des antilopes ou des bouquetins, des biches, des
sangliers et des truies ; ce sont des édicules funèbres et des autels ; ce sont enfin des cyprès,
des arbres morts ou dépouillés de leurs feuilles, et des plantes aquatiques. Le médaillon
central représente un Romain combattant à cheval un énorme sanglier. C’est sans doute le
personnage même qui avait fait la consécration du plat. La déesse de la Victoire s’avance
dans les airs pour poser une couronne sur la tête de ce cavalier ; elle nous montre, par
cette insigne récompense, que, grâce au dieu psychopompe et sauveur dont il est un des
adorateurs fervents, il a pu sortir vainqueur, non d’un simple combat avec une bête féroce,

159Sur les monuments assyriens, les deux principes nécessaires à la vie, l’eau et le feu ou ce que nous appelons
le calorique, sont représentés tantôt par des figures qui portent, d’une main, un vase à contenir un liquide, et,
de l’autre, une pomme de pin ; tantôt par des ornements où l’on remarque des méandres et des pommes de pin.

160Pl. 16., n°s 1-6.
161Ibid. n° 6.
162Ibid. n°s 1-4.
163Ibid. n° 5.
164Pl. 17., n°s 1-3 ; pl. 18., n° 1.
165Personne n’ignore que des masques scéniques se plaçaient, non-seulement sur les tombeaux, mais aussi sur

les lampes funéraires. Ce qui est beaucoup moins connu, c’est que des masques d’un caractère particulier, sur
lequel je me réserve de m’expliquer ailleurs, se voient sur des cylindres asiatiques, où ils reçoivent une double
acception, mystique et funèbre, à raison du sens psychologique que présentent les scènes gravées sur ces petits
monuments, si intéressants à étudier pour l’histoire des mystères. L’atlas de mes Recherches sur Mithra fournit
plusieurs exemples des masques dont j’entends parler ; voy. pl. 18., n° 8 ; pl. 27., n° 8 ; pl. 53., n° 1. Cf. le n° 8 de la
pl. 50. et le n° 1 de la pl. 51.

177



mais d’une lutte qui, si je ne me trompe, fait une allusion mystique au combat perpétuel
qu’ici-bas nous devons livrer à nos passions.

Une allusion semblable se découvre dans le médaillon en relief qui orne le centre du
second plat166 que j’ai à décrire. Ici le cavalier combat, au lieu d’un sanglier, une lionne
et une louve, qui l’attaquent simultanément ; et, bien que la déesse de la Victoire n’inter-
vienne pas dans cette scène, le double sens, mystique et funéraire, de la lutte n’est pas plus
douteux ici que sur le premier plat ; car l’attaque simultanée d’une lionne et d’une louve
n’est assurément pas la représentation d’un fait réel. De plus, des masques scéniques, des
édicules et des autels funèbres, des cyprès, des quadrupèdes carnassiers poursuivant des
quadrupèdes herbivores sont figurés, en relief, sur les bords intérieurs de ce second plat,
tout comme sur le premier,167 et lui donnent, de même qu’à celui-ci, un caractère particu-
lier, que justifient pleinement les attributions du dieu psychopompe à qui nous allons voir
qu’on l’avait consacré. L’un et l’autre de ces deux plats avaient donc été composés dans
un même esprit, dans un même but et avec les mêmes éléments idéographiques. J’ajoute
que, par leur forme, leurs dimensions, leur travail et leur style, non moins que par leurs
sujets, ils appartiennent tous deux à une même époque de l’art, à une période comprise
entre le 2e et le 3e siècle de l’ère chrétienne. Cet intervalle de temps, on le sait, fut marqué
par un grand nombre de monuments où les artistes romains se plurent à reproduire des
symboles, des figures, et des types empruntés à l’Orient. Comme le petit vase que j’ai décrit
ci-dessus, le plat qui est sous nos yeux168 a droit, plus encore que le premier, à être rangé
dans cette catégorie : on y voit des lions poursuivant des taureaux ; sur le petit vase, ce sont
des lions occupés à dévorer des quadrupèdes de cette même espèce. Je demande à l’Aca-
démie la permission de lui répéter que, dans une de mes dissertations précédentes,169 je
n’ai pas eu de peine à établir que le groupe d’un lion attaquant ou dévorant un taureau fut
emprunté à l’Asie occidentale par les Grecs et les Romains. Ces peuples, n’ignorant point
l’acception mystique et funéraire dont il est susceptible, le placèrent sur leurs tombeaux,
où il exprime, par rapport à l’âme et au ciel, l’idée d’une nouvelle vie, en même temps que,
sculpté à Persépolis, comme emblème de l’équinoxe vernal, il exprime là aussi, par rap-
port à la terre, l’idée d’une nouvelle vie. Les beaux bas-reliefs découverts par M. Layard,
dans les ruines des palais de Nimroud, ont montré, depuis le mémoire auquel je me réfère,
que je ne m’étais pas trompé en assignant à la conception idéographique de ce groupe une
origine assyrienne ou plutôt chaldéenne.

Le plat qui me suggère ces diverses remarques provient du trésor trouvé, en 1830, à
Berthouville, près de Bernay. Peu de temps après, il fut décrit par M. Charles Lenormant170

et par M. Auguste le Prévost171 ; mais ces deux savants n’en donnèrent pas les dessins et
ne paraissent point avoir observé qu’au nombre des objets représentés sur les bords de ce

166Pl. 17., n°s 1-3 ; pl. 18., n° 1.
167Pl. 16., n°s 1-4.
168Pl. 17., n°s 1-3 ; pl. 18., n° 1.
169Mémoires de l’Académie des inscriptions, loc. cit.
170Bulletino dell. Instit. arch. (Lettre à M. Th. Panofka), n° 5., mai 1830, p. 109. — La même année, 1830, M. Raoul

Rochette publia dans le Journal des savants (Juillet, p. 417-430 ; août, p. 459-473) les deux premières parties d’une
intéressante notice sur les vases de Bernay. Il est à regretter que la troisième n’ait pas paru. C’est là, sans doute,
que le savant archéologue aurait parlé du plat qui nous occupe.

171Mém. sur la collection de vases antiques trouvés, en mars 1830, à Berthouville (arrondissement de Bernay), p. 10, 11
(Caen, 1832 ; gr. in-8°, fig.). — Cette belle dissertation est tirée du 6e volume des Mémoires de la Société des
antiquaires de Normandie.

178



plat, on voit des cyprès. De tels arbres ne contribuent pas peu à assigner à ce monument le
double caractère que je lui assigne et qu’ils ne lui ont pas reconnu.172 Il a trente-cinq centi-
mètres et demi de diamètre, ce qui, à très-peu de chose près, est aussi la dimension du pre-
mier plat. Coulé en argent,173 il n’est pas fourré de bronze comme celui-ci. Son médaillon
central présente un plus fort relief que les objets figurés sur ses bords. Le sujet de ce mé-
daillon est entouré circulairement d’un ornement particulier et de l’inscription suivante,
tracée en caractères d’une forte proportion et d’une assez belle forme : DEO • MERCVRIO
• KANETONNESSI • (sic) C • PROPERT • SECVNDVS • V • S • L • M • Par cette dédicace, nous
apprenons que le plat d’argent où elle est gravée était un don offert par Caïus Propertius
Secundus à Mercure Kanetonnessis,174 pour l’accomplissement d’un vœu (votum solvit lubens
merito). Nous apprenons aussi que ce dieu avait un temple en un lieu appelé Kaneto,175 dont
la position topographique nous reste inconnue. Mercure, divinité psychopompe, présidait
nécessairement à la destinée des vivants et des morts, aux mystères et aux rites funèbres.
Dès lors, ne trouvons-nous pas dans l’offrande de Caïus Propertius Secundus, personnage
que l’histoire ne nous fait pas connaître, la preuve que le donateur s’était mis, durant sa
vie, sous la protection particulière de Mercure? et, cette protection ayant été aussi effi-
cace qu’il l’avait désiré, n’avait-il pas voulu, avant de mourir, accomplir un vœu dicté par
le soin du salut de son âme?

Un manche d’argent que je crois inédit, et qui autrefois, sans doute, était adapté à
une patère ou à quelque autre vase employé pour les libations, dans les rites funèbres,
confirme, ce me semble, l’interprétation que je donne du médaillon placé au centre de cha-
cun de nos deux plats funéraires. On voit, en effet, sur la face supérieure de ce manche,176

un édicule funèbre, parfaitement caractérisé par deux cyprès pyramidaux, plantés, l’un à
sa droite, l’autre à sa gauche. Cet édicule, qui renferme une dépouille mortelle, nous rap-
pelle les petits édifices funèbres et les cyprès figurés sur un des bas-reliefs de la colonne
trajane177 et sur les bords des deux plats d’argent de la Bibliothèque impériale. Il est placé
ici entre un capricorne et l’image de Mercure. Le capricorne est debout devant une porte
cintrée, qui, sans aucun doute, est la porte par laquelle nous savons que les âmes, selon
les doctrines propres aux mystères, rentrent dans la région céleste, après avoir passé par

172M. Lenormant (loc. cit.) se borne à dire : «Un rebord orné de chasses et de génies, dans le goût de Pompeï. Au
centre, un médaillon représenté par un homme à cheval, attaqué par un loup et par un lion.» — M. le Prévost
s’exprime ainsi (Mém. cité, p. 17, 18) : «Le bord est relevé en bosse et orné de lions, de masques et autres attributs
scéniques d’une fort belle exécution ; au centre, on voit un cavalier attaqué par un lion et un loup ... Malgré la
nature des ornements de la bordure, nous sommes porté à voir dans les figures du centre le souvenir d’un péril
auquel aurait échappé le donateur, plutôt que le combat d’un gladiateur contre les deux animaux ...» Toutefois la
pénétration dont est doué notre savant confrère ne lui a pas fait défaut, car il ajoute : « Dans l’une et l’autre hypo-
thèse, l’attaque simultanée de ces deux animaux est une circonstance peu vraisemblable. Peut-être y devrait-on
chercher un sens allégorique ...» Ces deux dernières phrases nous donnent à comprendre que si, avant de les
écrire, M. le Prévost avait eu sous les yeux le plat d’argent, fourré de bronze, que j’ai décrit plus haut, il se serait
arrêté davantage à l’idée d’attribuer au médaillon du plat de Berthouville un sens allégorique, ou plutôt un sens
mystique.

173Il pèse un peu plus d’un kilogramme.
174Ce surnom se retrouve, sous la forme Canetus, dans les formules de consécration gravées sur plusieurs autres

objets d’antiquité découverts à Berthouville en même temps que notre plat d’argent ; on y lit : MERCVRIO. CANE-
TO. Voy. le mémoire cité de M. le Prévost.

175Caneto, ou Canet.
176Planche 18., n° 2.
177Bellori, loc. cit.

179



la planète Saturne, dont le domicile est dans le signe du Capricorne.178 Mercure, armé du
caducée, qui lui sert à conduire les âmes, est placé dans la partie supérieure de ce petit
tableau ; il lève la main droite vers le ciel, et, de l’index, il montre ainsi aux âmes leur
demeure primitive, le séjour où les attend un bonheur éternel, qu’elles ne sauraient trou-
ver sur la terre. Ce geste si expressif semble nous révéler le rôle que remplissait Hermès
Criophore dans les mystères des Grandes-Déesses,179 et nous rappelle le célèbre passage où
l’empereur Julien180 place ces paroles dans la bouche de Mercure : « Je t’ai fait connaître
notre père Mithra181 ; observe fidèlement ses commandements, et conduis-toi de manière
à trouver en lui, pendant ta vie, un port et un refuge, et à emporter, lorsqu’il te faudra
quitter cette terre, la douce espérance d’avoir dans ce dieu un guide propice.» Ces paroles
servent de commentaire à un bas-relief mithriaque romain,182 où Mercure précède le char
sur lequel Mithra conduit au ciel l’âme d’un initié parvenu aux trois degrés de pureté183 qui
lui ont mérité cette insigne récompense.184 Si les médailles de Mostène de Lydie185 nous ont
montré Mercure servant d’introducteur à des amazones dans le sanctuaire où se pratiquait
l’initiation aux mystères de Vénus ; si là ce sanctuaire est caractérisé par un autel allumé et
par un cyprès pyramidal, image vivante et symbolique de la déesse, ici, sur notre manche
de patère, nous trouvons deux colombes et deux têtes de cygne destinées à rappeler l’in-
time alliance qui existe entre Vénus, déesse des mystères, et Mercure, dieu psychopompe.
De plus, l’idée de la vie future, déjà exprimée par la porte du Capricorne, l’est une seconde
fois par deux corbeilles remplies de fruits et placées chacune tout auprès d’une colombe,
symbole de Vénus, comme de Mithra. Chaque fruit ne porte-t-il pas en soi le germe d’un
nouvel être ou d’une nouvelle vie?

J’avais donc quelque raison de dire que le sujet figuré sur ce petit manche de patère
confirme le sens mystique ou psychologique que je prête au combat représenté sur le
médaillon central des deux plats funéraires décrits plus haut, et dont l’un est nominati-
vement consacré à Mercure. La même interprétation s’applique tout naturellement à un
grand nombre d’autres vases funéraires et de sarcophages où l’on voit, en relief, des com-
bats de guerriers, de héros, ou des luttes que des gladiateurs soutiennent corps à corps,
soit avec d’autres gladiateurs, soit avec des animaux féroces. À cette série de monuments
appartiennent deux fragments d’un vase de terre cuite, rouge et de travail romain, qui pro-
viennent des fouilles entreprises, il y a quelques années, à Rheinzabern, dans la Bavière
rhénane. Ces deux fragments sont figurés dans un ouvrage posthume de M. Schweighæu-
ser fils, publié par les soins de M. Matter, mais peu répandu.186 Le premier fragment187 repré-

178Voy. Mémoires de l’Acad. des inscript. nouv. série, t. 14., 2e partie, p. 99-134.
179Ci-dessus, p. 26.
180Cæsares, Opp., p. 336 ; ed. Spanhem.
181Σοὶ δὲ, πρὸς ἐμὲ λέγων ὁ Ἑρμῆς, δέδωκα τὸν πατέρα Μίθραν ἐπιγνῶναι ...
182Rech. sur Mithra, atlas, pl. 95., n° 2.
183Ces trois degrés sont : la pureté de pensée, la pureté de parole et la pureté d’action. (Voy. Zend-Avesta, t. 1., 2e partie,

Vendidad Sadé, p. 104, 164 et ailleurs ; t. 2., p. 34.)
184Le nombre des monuments romains où Mercure remplit les fonctions de conducteur des âmes (psycho-

pompe) est considérable. Il faut y ajouter plusieurs lampes funéraires sur lesquelles on voit tantôt le buste de ce
dieu (Passéri, Lucern. fictil., t. 3., tab. 97., fig. 1 et 4), tantôt seulement son symbole, un bélier (id. ibid. et 4 ; fig. 2 et
3).

185Ci-dessus, p. 108-111 ; pl. 3., n°s 3 et 4 ; pl. 4., n°s 2 et 3.
186Il est intitulé : Antiquités de Rheinzabern ; un volume in-4° (avec fig.), sans indication de lieu ni date d’impres-

sion.
187Ouvrage cité, pl. 8., n° 5.

180



sente un cyprès pyramidal planté entre deux médaillons qui renferment chacun une figure
de guerrier combattant. Le second188 nous montre, avec un autre guerrier combattant, un
lièvre, un cheval et un lion, tous symboles funéraires. A l’occasion de ces deux fragments,
M. Schweighæuser s’exprime ainsi189 : «Parmi les figures du bas, un cyprès, arbre aujour-
d’hui inconnu à nos contrées. Mes fragments représentent plusieurs plantes et plusieurs
animaux sur lesquels on peut faire la même observation.»

Un autre fragment, trouvé dans la même localité, offre un second exemple de la pré-
sence du cyprès pyramidal sur une poterie romaine.190 Mais ici nous ne voyons aucun com-
bat mystique de guerriers, ni d’animaux. L’opposition des idées de vie, de mort et d’éterni-
té est exprimée par un cyprès planté au milieu de plusieurs oiseaux aquatiques, symboles
du principe humide, et, par conséquent, symboles de vie, puisque les premiers êtres vi-
vants sont nés dans les eaux, et que l’eau est, avec l’air et le feu ou la chaleur, un des trois
principes indispensables à la manifestation et à la conservation de la vie. C’est à ce même
titre que, sur des urnes cinéraires et des sarcophages d’origine romaine, sont sculptés,
non-seulement des oiseaux aquatiques, mais des plantes aquatiques et des arbres verts de
diverses espèces.

Parmi les monuments funéraires romains où nous retrouvons le cyprès pyramidal, je
n’oublierai pas de citer une belle urne cinéraire de marbre, publiée par Boissard191 et re-
produite par Montfaucon.192 Elle est ornée d’un bas-relief qui représente, entre deux arbres
de cette espèce, une dame romaine occupée à faire des libations sur un autel allumé. L’ins-
cription latine gravée au bas de ce sujet nous apprend que cette dame s’appelait Cypris, et
qu’elle avait consacré le monument à son fils et à ses petits-fils, victimes, ainsi que sa belle-
fille, des ravages d’une maladie épidémique.193 Il est infiniment probable, comme l’a pensé
Montfaucon, que les deux cyprès, en même temps qu’ils sont ici un emblème funéraire
très-expressif, font une allusion directe au nom de la malheureuse mère. C’est ainsi que
sur la pierre tumulaire d’une autre dame romaine, nommée Labéria Daphné, on avait sculp-
té l’image de la nymphe Daphné changée en laurier.194 A cet exemple, j’en pourrais ajouter
beaucoup d’autres analogues, que je juge inutile de rapporter. Mais je ne puis me dispen-
ser de faire remarquer comment de la composition du sujet qui décore l’urne consacrée
par Cypris ressort la preuve incontestable que ce nom s’était perpétué, chez les Romains,
comme nom de femme, et que son identité avec le mot cyprès n’était pas mise en doute.

Un autre monument funéraire, quoiqu’il ait été rapporté de Smyrne et qu’on y lise
une inscription grecque, doit trouver place ici parmi ceux qui appartiennent à l’époque
romaine. C’est un sarcophage dont Patin195 a publié la description et un dessin. Il renfer-

188Ouvrage cité, pl. 8., n° 6.
189Ouvrage cité, p. 3.
190Ibid. p. 3., pl. 9.
191Roman. urb. topogr. et antiquit. pars 6., tab. 62 (Francof. 1597-1602).
192L’Antiquité expliquée, t. 5., 1re partie, p. 72, pl. 43.
193Cette inscription est ainsi conçue :

PATREM • MATREM •
LIBEROS •

VNA • LVES • SVSTVLIT •
LACRVMIS • (sic)

CONFECTA • CYPRIS •
FILIO • ET • NEPOTIBVS •

194Fabretti, Inscript. C. 3., n° 37., p. 186.
195Thesaur. Polenian. t. 2. (Comment. in tres inscript. græc.), col. 1071-1082 ; pl. pour la pag. 1071-1072.

181



mait la dépouille mortelle d’un jeune personnage nommé dans l’épitaphe196 Lucius Murdius
Héraclas, et resté inconnu dans l’histoire. Un bas-relief, qui décore la face antérieure du
sarcophage, nous montre Héraclas monté sur un cheval. Suivi d’un serviteur et d’un chien,
il s’avance pour faire une libation sur un autel allumé ; à côté de cet autel, un serpent
s’enroule autour du tronc d’un cyprès pyramidal.197 Pouvait-on exprimer par un emblème
plus significatif la double idée de vie et d’immortalité? et cette double idée ne semble-t-
elle pas en harmonie avec la qualification de héros qui, dans l’épitaphe d’Héraclas, comme
dans toutes les inscriptions funéraires, se traduit par défunt, mais qui implique l’idée de
l’apothéose, ou, tout au moins, de l’immortalité?

Une stèle funéraire, publiée par Passéri,198 exprime probablement la même pensée, à
l’aide d’un procédé différent. On y voit, placé entre deux cyprès pyramidaux, un aigle, sym-
bole du feu céleste, gardien de la foudre et signe caractéristique de l’apothéose, dont les
honneurs se décernaient aux héros, comme aux initiés parvenus à l’un des grades supé-
rieurs des mystères de Mylitta et des mystères de Mithra.199

Non moins variés dans leur composition que les bas-reliefs qui ornent les sarcophages,
les stèles et les vases funéraires, les sujets modelés sur les lampes de terre cuite, trouvées
dans des tombeaux romains, nous offrent, à leur tour, de nombreux exemples de l’accep-
tion funèbre du cyprès. Je n’en citerai que quelques-uns. Les deux premiers me sont fournis
par deux lampes que Bellori,200 au commencement du siècle dernier, avait publiées d’après
des dessins inexacts de Sante Bartoli. Elles ont été apportées d’Italie et mises en vente à
Paris, il y a peu d’années. M. Muret, qui les a eues entre les mains,201 n’a pas laissé échap-
per cette occasion de les dessiner ; et j’ai pensé que les archéologues me sauraient gré de
placer sous leurs yeux une planche qui reproduit ces deux lampes202 d’après un aussi ha-
bile dessinateur. La première203 représente un autel ou une urne cinéraire qu’ombragent,
en inclinant leur sommet pyramidal, deux cyprès plantés, l’un, à droite, l’autre, à gauche.
Derrière chacun de ces deux arbres, on voit, placé sur un piédestal carré, un jeune homme
imberbe, la tête, les bras, la moitié inférieure des cuisses, les jambes et les pieds nus, le
reste du corps vêtu d’une double tunique courte et d’une chlamyde flottante. D’une main,
il porte un vase ansé204 ; de l’autre, une corne de taureau,205 qu’il incline au-dessus de sa tête
comme pour faire une de ces aspersions d’eau, de lait et de sang, prescrites dans les sacri-

196Voici comment cette épitaphe a été copiée :
ΛΟ · ΜΟΥΡΔΙΟϹ
ΗΡΑΚΛΑϹ ΕΤΩΝ Κ
ΗΡΩϹ ·

197Sur la face antérieure du grand bas-relief trouvé dans un mithræum, à Heddernheim (Recherches sur Mithra,
atlas, pl. 90.), l’idée de vie et de printemps est exprimée par un serpent qui s’enroule autour d’un arbre couvert
de fleurs, et planté auprès du groupe de Mithra immolant un taureau.

198Lucern. fictil. t. 3., tab. 60.
199Dans mes Recherches sur Mithra, je m’expliquerai à cet égard avec tous les détails convenables.
200Le antich. lucern. figur. (Rom. 1729, in-f°.), parte 1., p. 6-8 ; tav. 11., tav. 13.
201J’ignore qui les a acquises.
202Pl. 19., n°s 1 et 2.
203Elle appartenait autrefois à Bellori.
204Les deux vases ansés ou les deux seaux sont plus nettement modelés sur une autre lampe du recueil de Bellori

(3e part. pl. 2.), qui représente un sujet analogue.
205Sur la face postérieure du grand bas-relief mithriaque de Heddernheim, déjà cité, on voit un prêtre et une

prêtresse qui offrent un sacrifice à Mithra. Le prêtre porte, de la main gauche, une corne de taureau, destinée à
recevoir le jus du raisin que la prêtresse tient dans ses mains. (Voy. mes Recherches sur Mithra, atlas, pl. 91.)

182



fices offerts en faveur des morts aux divinités infernales.206 La face antérieure de l’autel ou
de l’urne que caractérisent les deux cyprès, est ornée d’un bucrane et de deux guirlandes
de fruits ; tous objets dont nous avons, dans une autre occasion,207 reconnu l’acception fu-
néraire.

La composition du sujet qui décore la seconde lampe ici figurée208 est beaucoup plus
simple. C’est une urne cinéraire, d’une forme particulière, posée entre deux cyprès pyra-
midaux, qui inclinent aussi leur sommet vers ce petit monument, comme s’ils voulaient
rendre hommage aux cendres qu’il renferme, ou montrer qu’elles sont placées sous leur
protection. Au milieu de l’urne, on remarque une espèce de cartouche carré, qui probable-
ment indique la place où devait se lire une inscription en l’honneur du défunt.209

Une troisième lampe de terre cuite, analogue à la précédente, se trouve à Paris dans
le cabinet de M. le général baron Brunet-Denon. Elle représente un monument funéraire
érigé entre deux cyprès pyramidaux. La forme de ce monument est celle d’un sacellum
distyle, d’ordre ionique, surmonté d’un fronton triangulaire. Une couronne, d’où pendent
deux bandelettes, occupe le milieu du tympan.210 Les deux battants de la porte sont en-
tr’ouverts ; à chaque battant est attaché un gros anneau.

Sur quelques autres lampes de cette même catégorie, les deux cyprès sont plantés pré-
cisément à l’entrée d’un monument funèbre,211 ou aux deux côtés d’un autel funéraire,
au-dessus duquel est placé un simpulum.212

S’il était permis de croire que les médailles contorniates ont eu quelquefois une des-
tination funéraire, la série des monuments romains qui nous offrent le cyprès comme un
emblème funèbre devrait se clore par celles de ces médailles où cet arbre remplit le même
rôle. Dans cette hypothèse, j’aurais à rappeler ici les trois pièces qui, au revers de la tête
d’Homère, de Néron ou de Vespasien,213 nous ont montré, devant un cyprès pyramidal, un
personnage à pied, armé d’une lance et attaquant, ainsi que son chien, un énorme sanglier
réfugié dans un antre. J’aurais aussi à rapprocher ce sujet du médaillon qui, placé au centre
de l’un des deux plats funéraires dont j’ai eu l’honneur d’entretenir l’Académie,214 repré-
sente un cavalier attaquant de même un sanglier formidable. Je devrais enfin répéter que
la couronne présentée à ce cavalier par la déesse de la Victoire215 ne nous a pas permis,
non plus que le sujet funèbre figuré sur le rebord du plat, de considérer le médaillon cen-
tral comme la représentation d’un simple épisode de chasse, ou d’un danger couru par un

206Bellori (ouvrage cité, p. 7) rapporte fort à propos le passage où Virgile (Æneid. 5., v. 77, 78), parlant des rites
accomplis par Énée au tombeau d’Anchise, dit :

Hic duo rite mero libans carchesia Baccho
Fundit humi, duo lacte novo, duo sanguine sacro.

On retrouve, sur d’autres lampes funéraires, dans le même recueil de Bellori (1re partie, pl. 14. ; 3e partie, pl.
2.), mais sans les deux cyprès, des exemples de l’accomplissement des rites dont il s’agit. Une de ces lampes (1re
part. pl. 14.) fournit même un témoignage plus décisif que la lampe ici figurée ; car on y voit distinctement le
liquide contenu dans chaque corne de taureau tomber sur les flammes d’un autel funéraire.

207Mém. de l’Acad. des inscrip. nouv. sér. t. 15., 2e partie, p. 124-126.
208Pl. 19., n° 2. L’original se trouvait autrefois dans la collection de Sante Bartoli.
209«Nel mezzo dell’ urna, dit Bellori (loc. cit. p. 7), si vede il contrasegno del titolo sepolcrale solito à gli Dei Mani,

ed alla memoria del defonto. »
210Voyez, sur l’acception funéraire de la couronne, ci-dessus, p. 303, et note 3.
211Passéri, Lucern. fictil. t. 3., tab. 44.
212Id. ibid. tab. 48.
213Ci-dessus, p. 283-285 ; pl. 18., n° 3.
214Ci-dessus, p. 333, 334 ; pl. 16., n°s 1-6.
215Pl. 16., n° 5.

183



voyageur. Dès lors la présence du cyprès au revers de nos trois contorniates ne semblerait
pas nous permettre davantage d’attacher au type de ce revers un sens pris dans un ordre
d’idées aussi vulgaires. Soit donc qu’un tel type reproduise un fait mythologique, Méléagre,
par exemple, combattant le terrible sanglier de Calydon; sort que le combat ne se rattache
nullement à cette légende, et doive être assimilé aux luttes mystiques que nous trouvons
sur nos deux plats funéraires et sur une multitude d’urnes cinéraires et de sarcophages,
il devient presque certain que le cyprès présente une signification funèbre au revers des
trois médailles contorniates de la Bibliothèque impériale.

Ne nous hâtons pas toutefois de conclure de cette remarque et des divers monuments
cités ou décrits plus haut, que, de tout temps, les Romains connurent les raisons qui, chez
les peuples de l’Asie occidentale, avaient fait ranger le cyprès au nombre des emblèmes
employés dans les rites funèbres. Sous le règne des empereurs, beaucoup de traditions re-
ligieuses s’étaient perdues à Rome, comme ailleurs, bien que les coutumes propres à une
très-ancienne liturgie se fussent perpétuées, d’âge en âge, sans interruption. Quelquefois
les traditions étaient encore vivantes au fond des sanctuaires, ou déposées dans des livres
sacrés, dont les prêtres avaient seuls la possession. Si Virgile s’exprime en termes qui nous
donnent lieu de croire qu’il avait emprunté à ces deux sources ce qu’il nous dit du cyprès,
comme symbole de l’antique divinité génératrice des Phrygiens et comme emblème funé-
raire, Servius,216 son commentateur, et les deux mythographes latins217 cités ci-dessus ne
font pas preuve d’un grand savoir quand ils rapportent qu’on attribue le cyprès à Silvain,
dieu infernal, parce que cet arbre, à cause de la faiblesse de ses racines, convient aux rites
funèbres. De son côté, Varron, réputé le plus docte des Romains, ne justifie pas à nos yeux
cette réputation lorsque, cherchant à expliquer pourquoi on entoure de cyprès les bûchers
où l’on brûle le corps des personnages d’une haute distinction, il met en avant, au lieu
d’une raison tirée des croyances et des usages religieux, une supposition d’un ordre phy-
sique, qui assurément ne peut satisfaire aucun bon esprit : «On entoure ainsi de cyprès les
bûchers, dit-il, afin que l’odeur forte qu’exhalent les corps en combustion n’incommode
pas les assistants.218 » Servius et Festus, nous l’avons vu,219 semblent se contenter de cette
explication. Saint Isidore220 la reproduit sans nommer Varron. Faut-il croire que la religion
défendait à ce dernier écrivain et aux deux autres de divulguer les motifs qui, dans les sanc-
tuaires, avaient fait attribuer au cyprès une acception funèbre? Je laisse à de plus habiles
que moi le soin de résoudre cette question.

2.2.4 Europe chrétienne
L’ignorance du vulgaire sur le sens intime du symbole, soit qu’on figurât des cyprès sur

les sarcophages, sur les pierres tumulaires et sur les lampes sépulcrales, soit qu’on en plan-
tât autour des tombeaux, n’empêcha pas ces coutumes de se répandre dans tout l’empire
romain. Les chrétiens, succédant aux païens en Asie, en Europe, en Afrique, et trouvant
partout ces coutumes établies, ne purent se défendre d’adopter un emblème funéraire

216Ad Virgil. Georgic. 1., 20.
217Scriptor. rer. mythic. latini tres, t. 1., fab. 6, p. 2 ; fab. 178, p. 135.
218«Pyras ideo cupresso circumdari, propter gravem ustrinæ odorem, ne offendatur populi circumstantis co-

rona.» Varron, apud Servium ad Virgil. Æneid. 6., 216. Cf. Isidor. Hispalens. Origines, 17., 7., n° 34.
219Ci-dessus, p. 326, 327.
220Loc. cit.

184



consacré par tant de peuples, par tant de siècles.221 Peut-être même, se rappelant que, par
l’ordre du Seigneur, Noé avait construit l’arche avec du bois de cyprès, et que les cyprès
du Liban avaient servi à réédifier le temple de Jérusalem, les premiers chrétiens furent-ils
tout naturellement portés à considérer cet arbre comme un des symboles légitimés par le
texte de l’Ancien Testament et légués aux disciples de la nouvelle loi. Déjà, dans la Grèce du
moyen âge, j’ai eu à signaler des pierres tumulaires qui attestent une alliance intime entre
la croix de Jésus-Christ et l’emblème du cyprès pyramidal222 ; alliance qu’au 7e siècle nous
avions trouvée établie chez un peuple du Caucase converti au christianisme.223 En Italie, les
chrétiens des premiers siècles ont laissé, parmi une multitude de monuments funéraires,
plusieurs pierres,224 plusieurs lampes ornées de sujets où cet arbre figure comme emblème
funèbre. Je n’appellerai l’attention de la Compagnie que sur deux lampes de terre cuite. La
première peut remonter au 3e siècle de notre ère, ou au commencement du 4e ; elle est in-
édite, et fut apportée de Rome à Paris, il y a peu d’années, pour y être vendue.225 Je n’ai pas
vu l’original ; mais M. Muret, qui l’a eu entre les mains et qui possède si bien le sentiment
de l’art antique, m’en garantit l’authenticité.

Au centre de cette lampe,226 Jésus-Christ debout, vu de face et figuré avec les attributs
du Bon Pasteur, est entouré de sept fidèles, représentés sous l’emblème de sept brebis,
qui, par leur attitude, témoignent leur joie de son retour ; il a retrouvé et il rapporte sur
ses épaules la brebis égarée, image du pécheur qui a quitté la bonne voie. Au-dessus du
Bon Pasteur, dans la région céleste, la Vierge,227 reine du ciel, s’avance sur un nuage, la
tête ceinte d’un diadème, et montre du doigt, sur la tête de son divin fils, une couronne
formée de sept étoiles,228 qui répondent aux sept branches du chandelier du Temple,229 aux
sept dons du Saint-Esprit, aux sept sacrements, aux sept principales vertus,230 et enfin aux
sept sceaux, aux sept esprits, aux sept anges et aux sept églises de l’Apocalypse.231 Dans
le champ de la lampe, à la hauteur des mains de Jésus-Christ, on remarque, à sa droite, et
posée sur l’arche de Noé, la blanche colombe, symbole de lumière. Lâchée par Noé, pour la
seconde fois, après un intervalle de sept jours,232 elle est revenue dans l’arche. Messagère

221N’oublions pas qu’en Orient et en Occident le culte des arbres, bien que d’institution païenne, bien que pro-
hibé par nos livres saints (Deuteron. 12., 2, 3 ; 16., 21), se conserva longtemps parmi quelques chrétiens, comme il
s’était conservé dans quelques tribus israélites. Il se perpétua même fort tard en Europe ; et, entre autres preuves
qu’il serait facile d’en donner, je citerai celle que fournissent les statuts d’un synode tenu à Trèves, sous la prési-
dence de l’archevêque et postérieurement à l’année 1274 : on y trouve la défense expresse d’adorer les fontaines,
les arbres, etc. (Voy. Martène, Amplissim. Collect. t. 7., col. 107 ; col. 113, § 53.)

222Ci-dessus, p. 313-315.
223Ci-dessus, p. 77-79.
224Voy. Aringhi, Roma subterran. 6., 42. Mamachi, Origin. et antiquit. christianar. lib. 20. (Rom. 1749-1755), t. 1., p.

408, cul-de-lampe.
225J’ignore en quelles mains elle se trouve, actuellement.
226Voy. le n° 1 de la pl. 20. ci-jointe.
227Et non le Soleil personnifié.
228«Et habebat in dextera sua stellas septem. » (Apocalyps. 1., 16. Cf. ibid. 1., 20 ; 2., 1 ; 3., 1.)
229Exod. 25., 37 ; 37., 23. Num. 8., 2. Il n’est pas rare de trouver ce chandelier représenté sur des lampes chré-

tiennes (voy. Bellori, ouvrage cité, 3e partie, pl. 32.). Quelquefois il est remplacé par sept orifices ronds, pratiqués
dans la partie supérieure de la lampe et destinés à recevoir sept mèches (id. ibid. pl. 33.). On peut rapporter à la
même source l’usage qui, de nos jours, se conserve en quelques endroits, de tenir, pendant sept jours et sept
nuits, au chef du lit d’un mort, une lampe ou une lanterne allumée.

230Trois vertus théologales, et quatre vertus cardinales.
2315., 1, 5, 6 ; 3., 1 ; 8., 2 ,6 ; 15., 7 ; 1., 4, 11, 12, 13, 16, 20.
232Genes. 8., 10. Euseb. Chronic. 2., p. 237, edd. Maïo et Zohrabo.

185



fidèle, et tenant dans son bec un rameau d’olivier, elle rapporte ainsi le gage de la réconci-
liation entre Dieu et son peuple, et la preuve manifeste du retour de la verdure, ou d’une
nouvelle vie sur la terre, après le retrait des eaux du déluge, ce grand baptême qui régéné-
ra le genre humain tombé dans la corruption et le péché, bien des siècles avant la venue du
divin Rédempteur. À gauche, nous voyons l’oiseau au noir plumage, le corbeau, symbole
des ténèbres.233 Il ne rentra pas dans l’arche, bien qu’il en fût sorti le premier234 ; et nous
le trouvons ici dans le giron de la nuit, représentée par le buste d’une femme vue de face,
la tête surmontée du croissant de la lune et d’un voile que, de ses deux mains, elle tient
au-dessus du croissant, pour achever d’indiquer les ténèbres.235 Au-dessous de ce groupe si
caractéristique, on en distingue un autre non moins expressif et parfaitement en rapport
avec l’idée de la nuit, c’est le corps de Jonas ou d’un juste, qui s’est endormi du sommeil de
la mort au pied d’un cyprès pyramidal, emblème tout à la fois de vie, de mort et d’immor-
talité ou d’éternité. Un cep de vigne, chargé de pampres et de trois grappes pendantes de
raisin,236 s’élève au-dessus de ce corps gisant, le protège, et fait une allusion directe au vin,
qui, dans la célébration de nos saints mystères, représente le sang de Jésus-Christ, répandu
sur la croix pour notre rédemption. En regard de ce groupe, c’est-à-dire à la droite du Bon
Pasteur, Jonas sort, plein de vie, du ventre d’une baleine, après y avoir passé trois jours et
trois nuits,237 de même que Jésus-Christ, le troisième jour, est sorti vivant du tombeau. Cet
emblème, fréquent sur les lampes funéraires chrétiennes, exprime donc l’idée de la résur-
rection.238 Ainsi, en même temps qu’au centre d’une lampe, symbole de lumière, le divin
Sauveur se montre sous la figure du Bon Pasteur, à sa gauche sont exprimées les idées de
nuit, de ténèbres, de mort et de rédemption ; à sa droite, les idées de lumière, de baptême
et de résurrection. Que les personnes qui s’obstineraient à croire l’art chrétien dépourvu
d’invention et de poésie, daignent prendre la peine d’étudier avec nous la composition de
la grande scène représentée sur cette lampe, et que, la main sur la conscience, elles nous
disent si un tableau aussi habilement tracé ne satisfait pas tout à la fois nos croyances et
notre imagination!

La seconde lampe chrétienne dont j’ai à parler se conserve au musée royal de Berlin.239

Elle faisait anciennement partie du cabinet de Bellori, d’où elle passa dans la collection de
l’Électeur de Brandebourg.240 Elle offre le même sujet et presque les mêmes accessoires que

233Remarquons bien qu’en hébreu la racine ערב a le double sens de corbeau et de nuit ou ténèbres. Il en est de
même dans la langue arabe.

234Genes. 8., 6.
235On reconnaît facilement dans ce buste l’imitation d’un type souvent employé pour représenter Diane sur les

monuments de l’époque des Antonins.
236On voit fréquemment, sur les lampes chrétiennes trouvées en Italie, dans des cimetières ou des tombeaux,

l’image ou le monogramme du Christ entouré d’un cep de vigne chargé de feuilles et de grappes de raisin. J’en
puis même citer deux qui représentent Jésus-Christ sous les traits du Bon Pasteur, comme la lampe ici figurée,
mais sans aucun autre accessoire que huit grappes de raisin placées dans une bande circulaire. (Voy. Bosio, Rom.
soterran. (Rom. 1632), pl. à la pag. 203. Mamachi, ouvrage cité, t. 3., pl. à la pag. 79.) — La lampe publiée par Bosio est
reproduite dans la nouvelle Roma soterranea, t. 3., pl. 208. ; Rom. 1737, 3 vol. in-fol. — Toutes ces représentations,
aussi bien que notre lampe, se rapportent au passage du Nouveau Testament où Jésus-Christ se compare lui-
même à la vigne : «Ego sum vitis vera» (Évangile de saint Jean, 15., 1, 5). Sur la seconde lampe dont je donne le
dessin, une tige de courge remplace le cep de vigne.

237Jonas, 2., 2.
238«Libera me ... de profundis aquis,» dit le Psalmiste (Ps. 68., v. 15) ; «non me demergat tempestas aquæ,»

ajoute-t-il (v. 16). Au psaume 17. (v. 17), on lit : « ... assumpsit me de aquis multis.»
239N° 289 (1018) du nouveau Catalogue des terres cuites de ce musée.
240Bellori, Le antiche lucerne fig. parte 3., p. 10.

186



la première. Comme celle-ci, elle fut donc composée dans un esprit conforme tout à la fois
aux enseignements de l’Ancien Testament et à ceux du Nouveau Testament. C’est ce que ne
semblent pas avoir bien compris les écrivains qui l’ont décrite et commentée. Au premier
abord, on pourrait croire que les deux lampes sont une copie l’une de l’autre. Un examen
attentif ne permet pas de conserver longtemps cette opinion. Ces deux terres cuites offrent
entre elles des différences notables ; elles ne sortent ni d’un même moule, ni de la même
main ; elles n’appartiennent même pas à une même époque de l’art, bien qu’on puisse les
considérer chacune comme l’imitation plus ou moins fidèle d’un seul type original. Le style
et le travail de celle que possède le musée royal de Berlin ne sauraient remonter plus haut
que la dernière moitié du 4e siècle de notre ère. L’Académie en jugera par le dessin que je
joins ici241 et dont je suis redevable à l’inépuisable complaisance de M. Édouard Gerhard.
Parmi les différences à signaler entre les deux monuments, il faut surtout citer celle que
présentent la chevelure et le costume du Bon Pasteur et la forme des sept étoiles et du
cyprès. L’arbre, quant à son espèce, est même peu reconnaissable sur la lampe de Berlin,
dans l’état où elle est actuellement. Personne encore ne s’est cependant refusé à le prendre
pour un cyprès ; et je remarque même qu’il est beaucoup mieux caractérisé comme tel
dans les dessins qui en ont été publiés jusqu’à ce jour que dans le dessin tout récemment
exécuté sous les yeux de M. Gerhard. De plus, ici, la colombe ne porte pas à son bec le
rameau d’olivier ; et le cep de vigne qui, sur la lampe apportée à Paris et dessinée par M.
Muret,242 ombrage la figure gisant sur le sol, au pied du cyprès, est remplacé par la tige de
courge que d’autres monuments nous montrent s’élevant au-dessus de Jonas, également
étendu sur le sol. Enfin, sous la lampe de Berlin, on lit en assez beaux caractères, FLORENI ;
c’est le nom du potier.

Depuis longtemps elle était connue de tous les archéologues : Bellori243 en 1691, Bot-
tari244 et Mamachi245 vers le milieu du 18e siècle, et successivement, depuis le commence-
ment du 19e, M. le Dr. Schöne,246 M. le Dr. Frédéric Creuzer,247 feu Mgr. Münter, évêque de
Seeland,248 et M. Guigniaut249 l’ont chacun publiée250 d’après un dessin peu fidèle de Sante
Bartoli, dessin qui chaque fois, pour ainsi dire, qu’il a été copié par un nouveau graveur,
s’est écarté de plus en plus de l’original. L’interprétation qu’ils donnent du monument
n’est pas satisfaisante. M. Raoul-Rochette en a fait avant moi l’observation,251 quant aux
six premiers de ces savants ; mais il ajoute avec raison que feu Mgr. Münter a du moins le
mérite d’avoir judicieusement réfuté l’opinion de quelques érudits, tels que M. Schöne et
même M. Creuzer, qui voyaient dans la lampe dont il s’agit un monument gnostique. En-
fin M. Ferdinand Piper, professeur de théologie à l’université de Berlin, a rendu publique,

241Pl. 21., n° 3.
242Pl. 20., n° 1.
243Le antiche lucerne figur. parte 3., p. 9, 10 ; tav. 29. — Ce recueil a été imprimé en 1694, 1699 et 1729.
244Scult. e pitture sagre, t. 3., p. 79.
245Ouvrage cité, t. 3., p. 78.
246Geschichtsforschungen über die kirchlich. Gebr. und Einrichtung. der Christen, etc. t. 1. (Berlin, 1819, in-8°), p. 310,

311 ; pl. 1., n° 4.
247Symbolik und Mytholog. t. 4., p. 418 ; pl. 7., n° 2.
248Sinnbilder und Kuntsvorstellung. der alten Christen (Altona, 1825, in-4°), 1re partie, p. 64, 65 ; pl. 3., n° 39.
249Relig. de l’antiquité, t. 4., 1re partie ; Explication des planches, p. 419, 420 ; pl. 259., n° 914.
250Plusieurs autres archéologues, tels que Buonarroti, Passéri, Kopp, Bellermann et M. Raoul-Rochette (Mém. de

l’Acad. des inscript. nouvelle série, t. 13., 1re partie, p. 98, 99) ont écrit sur cette lampe, mais succinctement et sans
en donner un dessin.

251Loc. cit. p. 98 et 99, note 2.

187



en 1846, une dissertation252 où il décrit cette même lampe253 et la reproduit, d’après l’origi-
nal, par la lithographie.254 Je regrette d’avoir à dire que ce dessin et le commentaire dont
il est accompagné laissent encore beaucoup à désirer. Comme le Dr. Münter, il constate
qu’aucun élément gnostique n’est entré dans la composition du sujet qui décore la lampe
chrétienne du musée de Berlin. Mais, à l’exemple de tous ses devanciers, il ne tient aucun
compte du cyprès255 qu’on y remarque, il ne voit dans le groupe qui, à mon avis, représente
la nuit ou les ténèbres qu’une image de la lune considérée comme astre, et il commet la
double méprise de prendre pour une seconde colombe256 le corbeau, qui est une partie
essentielle de ce groupe, et pour l’image du soleil257 la figure de la Vierge, bien que Bel-
lori et Mamachi eussent avoué eux-mêmes que les vêtements de cette figure sont ceux
d’une femme. De là il est résulté que le savant professeur de Berlin n’a pas mieux com-
pris que ses devanciers l’esprit dans lequel fut composé le sujet qui orne cette lampe. On
ne peut se défendre de quelque étonnement en voyant tant d’habiles interprètes s’arrê-
ter à l’idée que le Bon Pasteur y est placé entre le soleil, la lune et les étoiles, et que, par
conséquent, ce petit monument doit être classé parmi ceux qui ont pour simple thème
la création des corps célestes.258 Ils restent ainsi insensibles à l’admirable accord qui, sur
la lampe de Berlin, comme sur la lampe inédite que je publie,259 se révèle entre les divers
accessoires disposés autour du Bon Pasteur et les dogmes fondamentaux de l’Ancien et du
Nouveau Testament. Cet accord, malgré les différences que présentent entre elles les deux
lampes, dans les détails de leur composition, est, à mes yeux, tout aussi manifeste sur l’un
que sur l’autre de ces deux précieux monuments.

252Elle est insérée dans le recueil périodique intitulé : Zeitschrift für die historische Theologie, et il en a été fait un
tirage à part que j’ai sous les yeux.

253Pag. 13-15 du tirage à part.
254N° 5 de la planche lithographiée jointe au tirage à part.
255Le Dr. Fr. Münter (loc. cit.), à l’exemple de Bellori et de Mamachi, ne fait aucune allusion à cet emblème

significatif ; il se borne à dire qu’on voit ici, « couché à l’ombre d’un arbre, Jonas, type de Jésus-Christ.»
256J’ai peine à comprendre que mes savants devanciers, au lieu de reconnaître ici le corbeau sorti de l’arche,

aient tous indiqué une seconde colombe, sans tenir compte du texte de l’Écriture sainte. C’est Bellori, le premier,
qui a commis cette méprise ; il s’explique en ces termes (ouvrage cité, 3e partie, p. 10) : «L’altra colomba, che
posa sotto la luna, può interpretarsi per l’Innocenza, Purità, Simplicità, Concordia, e per l’altre virtù christiane
del defonto, di cui è simbolo questo animale.»

257Je vois à regret que M. Raoul-Rochette (loc. cit.), comme M. Piper, a partagé, sur ce second point, l’erreur de
ses devanciers.

258Les études théologiques de feu le Dr. Frédéric Münter ne l’ont pas empêché de partager cette opinion erro-
née : «Es kommt mir jedoch leichter vor, dit-il (ouvrage cité, p. 64), diese Bilder, die in einem Kreise von biblischen
Geschichten stehen, demgemäss von der Schöpfung der Himmelscörper zu erklären.»

259Planche 20., n° 1.

188



Résumé.

Si donc les premiers chrétiens plaçaient le cyprès pyramidal sur leurs pierres tumu-
laires, dans leurs cimetières et sur leurs lampes260 ; si l’Arménie et la Grèce du moyen âge
alliaient à ce symbole la croix de rédemption ; si, de nos jours, en Europe, on entoure de
cyprès les sépultures royales et les sépultures privées ; si, sous nos yeux, les peuples mu-
sulmans, successeurs des antiques nations qui, en Asie, en Afrique, en Europe, faisaient
de cet arbre un emblème funèbre, plantent des cyprès autour de leurs tombeaux isolés
et dans leurs champs des morts ; si les habitants d’un vaste empire, qui s’étend de l’Europe
en Asie, attachent encore aujourd’hui des idées religieuses au bois de cyprès ; si, dans le
midi de la France, s’est conservée, d’âge en âge, jusqu’à nous la coutume de faire bénir,
le dimanche des Rameaux, des branches de cyprès, dont le feuillage et les fruits sont ar-
gentés et dorés ; si, en Asie, le culte de cet arbre symbolique remonte à plus de trois mille
ans et se lie intimement à la légende de la Vénus assyrienne, comme aux origines de l’em-
pire d’Assyrie, du royaume d’Arménie et des États fondés par les Phrygiens ou les Troyens,
comme à l’histoire de l’importation de la civilisation chaldéenne ou assyrienne chez les
Phéniciens, les Arabes, les Égyptiens, les Perses, les Grecs et les peuples italiques ; si enfin
le cyprès pyramidal est connu, dans toutes les langues de l’Europe ancienne et moderne,
sous un seul nom, précisément le même que portait la divinité androgyne dont cet arbre
était, en Asie, l’emblème vivant, reconnaissons que le culte du cyprès, institué aux lieux
mêmes où ce bel arbre croît spontanément, aux lieux mêmes habités par les premiers ado-
rateurs de cette divinité, dut être importé partout où pénétra le culte de la déesse qui avait
donné son nom à l’île de Cypre, comme au cuivre, et qui fut adorée, chez les Grecs et les
Romains, sous celui de Cypris, et, chez les Étrusques, sous le nom de Cypra ou Cupra. Tant
furent profondes les racines qu’avaient jetées en Europe les croyances religieuses appor-
tées de l’Asie occidentale avec tout le cortège d’une haute civilisation! Tant fut puissante
l’influence exercée par les castes sacerdotales sur les idées, le langage, les coutumes et
les institutions des peuples ! Tant il est vrai de dire que les traits les moins effacés et les
moins effaçables de la civilisation d’un peuple, les traits surtout qui caractérisent sa vie
intellectuelle, sont ceux que l’on peut rapporter aux dogmes et aux rites enseignés dans
ses livres sacrés, ou inscrits en caractères idéographiques sur ses édifices, sur ses monu-
ments figurés ! Tant, il est juste enfin de reconnaître que le culte du cyprès, emblème tout
à la fois de vie, de mort, de vie future et d’éternité, concourt, avec bien d’autres faits, à
prouver qu’aucun peuple civilisé de l’antiquité ne méconnut le dogme de l’immortalité de
l’âme, inséparable, comme la connaissance d’un Dieu éternel, comme le dogme des récom-
penses et des peines dans une vie future, des conditions morales d’existence, de progrès
et de durée de la société humaine !

260Voy. Aringhi, Roma subterran. 6., 42., p. 339-341.

189



3 Explication des planches
3.1 Planche 1re

N° 1. Face antérieure d’un autel ou cippe votif, palmyrénien, à quatre faces, et de marbre.
Hauteur, 3 palmes romains et 10/12 ; largeur, 2 palmes romains et 5/12.261 Musée ca-
pitolin.

N° 2. Face postérieure du même monument.

261Le palme de Rome équivaut à environ 212 [252] millimètres (8 pouces 3 lignes et 1/2).

190



191



3.2 Planche 2

N° 1. Face latérale gauche du même monument.
N° 2. Face latérale droite du même monument.

192



193



3.3 Planche 3

N° 1. Bas-relief votif, palmyrénien, de marbre. Hauteur, 4 palmes rom. et 4/12 ; largeur, 3
palmes romains. Musée capitolin.

N° 2. Fragment d’un très-petit bas-relief de bronze, trouvé en Transylvanie, et reproduit
ici avec les dimensions de l’original. Possesseur non connu.

N° 3. Médaille autonome de Mostène (Lydie). BR. Bibliothèque impériale.
N° 4. Grand bronze d’Hadrien, frappé dans la même ville. Même collection.

194



195



3.4 Planche 4

N° 1. Statuette inédite de bronze, provenant d’un sacellum pratiqué dans les flancs d’une
montagne située à 20 kilomètres environ de Seyde (Syrie). Hauteur de la statuette,
50 centimètres. Cabinet de M. le duc de Luynes.

N° 2. Moyen bronze de Commode, frappé à Mostène. Bibliothèque impériale.
N° 3. Moyen bronze de Gallien, frappé dans la même ville. Même collection.
N° 4. Médaillon de bronze, frappé à Éphèse (Ionie) en l’honneur d’Antonin le Pieux. Même

collection.
N° 5. Autre médaillon de bronze, frappé à Éphèse en l’honneur du même empereur. Même

collection.

196



197



3.5 Planche 5

N° 1. Petit trône votif, de bronze, inédit, et vu de face. Hauteur, 28 à 29 centimètres ; lar-
geur, 12 à 13 centimètres. Bibliothèque impériale.

N° 2. Le même monument, vu de profil.

198



199



3.6 Planche 6

N° 1. Moyen bronze de Caracalla, frappé dans l’île d’Aradus (Phénicie). Bibliothèque impé-
riale.

N° 2. Moyen bronze d’Élagabale, frappé dans la même île. Même collection.
N° 3. Monnaie coloniale de Damascus (Cœlésyrie), à l’effigie de Trébonien Galle. BR.Même

collection.
N° 4. Monnaie coloniale, inédite, de Carrhes de Mésopotamie (Aurelia Carrhenorum), à l’ef-

figie de Septime Sévère. BR. Biblioth. impériale.
N° 5. Monnaie coloniale d’Héliopolis (Cœlésyrie), à l’effigie de Philippe père. BR. Même

collection.
N° 6. Développement de la périphérie d’un petit vase funéraire, d’argent, inédit, et trouvé,

selon les uns, dans le Rhône, entre Vienne et Lyon; selon les autres, à Aire (Landes),
sur les bords de l’Adour. Le sujet qu’il représente est reproduit ici avec les dimen-
sions de l’original. Même collection.

N° 6. a. Réduction de la forme de ce vase.

200



201



3.7 Planche 7

N° 1. Monnaie coloniale de Damascus, à l’effigie de Philippe fils. BR. Bibliothèque impériale.
N° 2. Monnaie coloniale de Tyr (Phénicie), à l’effigie de Caracalla. BR. Même collection.
N° 3. Moyen bronze de Plautilla, frappé à Sicyone (Achaïe). Même collect.
N° 4. Monnaie coloniale de Tyr, à l’effigie de Volusien. BR. Même collection.
N° 5. Autre monnaie coloniale de Tyr, à l’effigie de Caracalla. BR. Même collection.
N° 6. Petite plaque de bronze, gravée en creux, inédite, acquise à Rome par M. le profes-

seur Édouard Gerhard, et déposée au Musée royal de Berlin.

202



203



3.8 Planche 8

N° 1. Moyen bronze d’Élagabale, frappé à Tripolis de Phénicie. Bibliothèque impériale.
N° 2. Moyen bronze de Caracalla, frappé dans la même ville. Même collection.
N° 3. Moyen bronze du même empereur, frappé dans la même ville. Même collection.
N° 4. Grand bronze de Julia Domna, frappé à Apollonia d’Illyrie. Même collection.
N° 5. Cône du Musée britannique.
N° 6. Cône de calcédoine saphirine. Bibliothèque impériale.
N° 7. Moyen bronze de Julia Domna, frappé à Germanicia262 Cæsarea (Commagène). Même

collection.
N° 8. Monnaie autonome de Nagidus (Cilicie). AR. Même collection.
N° 9. Autre monnaie autonome de la même ville. AR. Même collection.

N° 10. Monnaie coloniale de Bostra (Arabie), à l’effigie de Trajan Dèce. BR. Même collection.
N° 11. Monnaie autonome d’Anticaria (Bétique). BR. Autrefois dans le musée Hédervar.

Possesseur actuel non connu.

262Par erreur, on a imprimé à la page 79, ci-dessus, Germanica Cæsarea.

204



205



3.9 Planche 9

N° 1. Cylindre de stéatite, vert foncé, à taches rougeâtres. Autrefois dans la collection de
M. J. Robert Steuart. Possesseur actuel non connu.

N° 2. Cylindre de jaspe noir. Musée britannique.
N° 3. Cylindre de chlorite terreuse, vert-noir. Bibliothèque impériale.
N° 4. Cylindre de stéatite verte. Légende en caractères inconnus, offrant peut-être un

exemple de l’altération des caractères cunéiformes du système assyrien. Même col-
lection.

N° 5. Cylindre de talc ollaire, vert-noir.263 Collection de M. Cl. Scott Steuart, acquise par le
Musée britannique.

263Hématite, selon M. Hawkins.

206



207



3.10 Planche 10

N° 1. Table ou autel chargé d’offrandes et tiré d’une stèle égyptienne. Musée britannique.
N° 2. Emblème tiré de la même stèle.
N° 3. Emblème tiré du plafond d’une des salles du palais de Rhamessès 3, à Thèbes.
N° 4. Figure représentant le mois de tôbi, et tirée d’un des bas-reliefs qui ornent le temple

d’Edfou.
N° 5. Même figure, tirée d’un autre bas-relief du même temple.

208



209



3.11 Planche 11

Stèle égyptienne, inédite, de pierre calcaire. Musée du Louvre.

210



211



3.12 Planche 12

Dessin au trait d’une peinture à fresque, découverte à Pompeï en 1833 ou 1834.

212



213



3.13 Planche 13

N° 1. Monnaie autonome coloniale, inédite, d’Alexandria-Troas. Bibliothèque impériale.
N° 2. Monnaie coloniale, inédite, de la même ville, à l’effigie de Commode. Même collection.
N° 3. Monnaie coloniale, inédite, de la même ville, à l’effigie de Maxime. Même collection.
N° 4. Urne cinéraire étrusque, de terre cuite, sans couvercle, vendue aux enchères pu-

bliques, à Paris, en 1850. Elle se conservait autrefois à Florence, dans le musée Bu-
celli, et avait été trouvée au mont Politien. Possesseur actuel non connu.

N° 5. Urne cinéraire étrusque, de terre cuite, inédite, ayant son couvercle, et vendue aux
mêmes enchères. Possesseur actuel non connu.

214



215



3.14 Planche 14

N° 1. Moyen bronze d’Aurélien, frappé à Perga (Pamphylie). Biblioth. imp.
N° 2. Autre moyen bronze d’Aurélien, frappé dans la même ville. Même collection.
N° 3. Face antérieure d’un piédestal carré, de marbre blanc, sculpté sur trois de ses faces.

Hauteur totale, 425 millimètres ; plus grande largeur, même dimension. Musée da la
ville de Vienne en Dauphiné.

N° 4. Face latérale gauche du même monument.
N° 5. Face latérale droite du même monument.

216



217



3.15 Planche 15

Bas-relief mithriaque romain, de marbre, trouvé, il y a peu d’années, aux environs de
Carlsbourg en Transylvanie. Possesseur non connu.

218



219



3.16 Planche 16

N°s 1, 2, 3 et 4. Développement du sujet représenté en relief sur le bord intérieur d’un plat d’argent,
rond, fourré de bronze, inédit, et trouve sur les bords du Rhin. Biblioth. imp.

N° 5. Médaillon en relief, qui orne le fond du même plat.
N° 6. Profil ou forme extérieure de ce plat. Diamètre, 354 millimètres.

220



221



3.17 Planche 17

N°s 1, 2 et 3. Développement du sujet représenté en relief sur le bord intérieur d’un plat d’ar-
gent, rond, très-peu profond, et inédit, qui fait partie du trésor découvert, en 1830,
à Berthouville, près de Bernay (Eure). Bibliothèque impériale.

N° 4. Profil ou forme extérieure de ce plat. Diamètre, 355 millimètres.

222



223



3.18 Planche 18

N° 1. Médaillon en relief, dont est orné le fond du plat d’argent représenté sur la planche
précédente.

N° 2. Manche d’argent, qui a dû appartenir à une patère ou à tout autre vase employé à
des libations dans les cérémonies funèbres. En vente à Paris, il y a très-peu d’années.
Possesseur actuel non connu.

N° 3. Médaille contorniate, à l’effigie de Vespasien. Bibliothèque impériale.
N° 4. Autre médaille contorniate, à l’effigie d’un personnage inconnu. Même collection.

224



225



3.19 Planche 19

N° 1. Lampe sépulcrale, de terre cuite rougeâtre. Autrefois dans la collection de Bellori.
Possesseur actuel non connu.

N° 2. Autre lampe sépulcrale, de même matière. En vente à Paris, ainsi que la précédente,
il y a peu d’années. Autrefois dans la collection de Sante Bartoli. Possesseur actuel
non connu.

226



227



3.20 Planche 20

N° 1. Lampe sépulcrale, chrétienne, de terre cuite rougeâtre, inédite. En vente à Paris,
chez un marchand d’antiquités, il y a peu d’années. Possesseur actuel non connu.

N° 2. Médaille autonome de Balsa (Lusitanie). BR. Autrefois dans le médaillier du musée
Hédervar. Possesseur actuel non connu.

N° 3. Médaille autonome d’Ostur (royaume de Valence). BR. Petit module. Bibliothèque im-
périale.

N° 4. Autre médaille autonome de la même ville. BR. Grand module. Même collection.
N° 5. Disque d’argent, provenant d’un trésor trouvé dans la terre, en 1836, à Notre-Dame

d’Alençon, près de Brissac (Maine-et-Loire). Musée du Louvre.

228



229



3.21 Planche 21

N° 1. Petit bronze d’Antonin le Pieux, frappé à Épidaure (Argolide). Autrefois dans le mu-
sée Hédervar ; maintenant dans le médaillier de la Bibliothèque impériale.

N° 2. Autre petit bronze d’Antonin le Pieux, frappé dans la même ville. Même provenance.
Même collection.

N° 3. Lampe sépulcrale, chrétienne, de terre cuite rougeâtre. Autrefois dans la collection
de Bellori, maintenant au Musée royal de Berlin.

230



231


