Recherches sur le Culte
du Cypres pyramidal
chez les
Peuples civilisés

de
'Antiquite

Par
M. Félix Lajard

Mémoires de l'Institut de France
Académie des Inscriptions et Belles-Lettres

Tome Vingtiéme

Paris 1854

Solar Anamnesis Edition
CCO 1.0 Universal



Table des matiéres

11
111

11.2
11.3
114
115
1.2
1.21
1.2.2
1.2.3
1.2.4

21
211

2.2
2.21
222
223
2.2.4

31
3.2
3.3
3.4
3.5
3.6
3.7
3.8
39
310
3m
312
313
314
315

Premier Mémoire — Du Cyprés pyramidal considéré comme sym-
bole de Vie et comme Embléme ou Attribut des Divinités généra-
trices en Orient et en Occident

Premiére Section—Orient . . . . . . . . ... ... ...... 5
Babylonie, Assyrie, Syrie, Phénicie, Arménie, Commageéne, et
Asie Mineure . . . . . . . ... e 5
Arabie . . . . .. e e 62
Perse . . . . . e 67
Pays situés entre la Perse et 'Indus, Inde, Thibet, Chine et Japon 79
Egypte et littoral de Carthage . . . . . . ... .. ...... 86

Deuxiéme Section—Occident . . . . . . ... ... ...... 100
Gréce et coloniesgrecques . . . . . . . ... ... 100
EtrurieetPicentine . . . . . . . . . . . 130
Rome etempireromain. . . . . . . ... ... ... .... 133
Ibérie et Lusitanie . . . ... ... ... ... ... 148

Second Mémoire — Du cyprés pyramidal considéré comme sym-
bole funéraire et comme embléme ou attribut des divinités infer-

nales en orient et en occident 152
Premiére Section—Orient . . . . . . . . ... ... ...... 152
Asie occidentale, Asie orientale, Arabie, Egypte et littoral de
Carthage . . .. . . . . . . . .. ... e 152
Deuxiéme Section —Occident . . . . . . ... ... ...... 161
Gréce et colonies grecques . . . . . . ... ... .. 161
Btrurie. . . . o o e 164
Rome etempireromain. . . . ... ... ... ....... 168
Europe chrétienne . . . . . . .. ... ... ... 180
Explication des planches 186
Planche 1 . . . . . . . . . . .. 186
Planche2 . . . . . . . . . . .. e 188
Planche3 . . . . . . . . . . .. e 190
Planche4 . . . . . . . . . . ... e 192
Planche5 . . . . . . . . . . e 194
Planche6 . . . . . . . . . . .. e 196
Planche7. . . . . . . . . . . e 198
Planche8 . . . . . . . . . . ... e 200
Planche9 . . . . . . . . . . ... e 202
Planche10 . . . . . . . . . . . . e 204
Planche 11 . . . . . . . . . . . e 206
Planche12 . . . . . . . . . . . e 208
Planche13 . . . . . . . . . . . e 210
Planche14 . . . . . . . . . . e 212
Planche15 . . . . . . . . . . . e 214



316
307
318
319
3.20
3.21

Planche16 . . . . . . . . . . . . . . e 216

Planche17 . . . . . . . . . . e 218
Planche18 . . . . . . . . . . . e 220
Planche19 . . . . . . . . . .. o 222
Planche20 . . . . . . . . . . . . e 224
Planche21 . . . . . . . . . . . e 226



Introduction

(1" lecture, le 3 mars 1843. 2 lecture, le 2 juin 1843.)

L'étude des symboles qui entrérent dans le langage hiératique des nations civilisées de l'an-
tiquité n’est pas seulement utile pour parvenir a la connaissance du sens intime de tel ou
tel mot employé dans un texte religieux, et de tel ou tel objet placé sur un monument figuré;
elle peut parfois servir aussi a constater un fait historique qui était resté inapercu; a confir-
mer un événement sur lequel planait quelque doute; ou bien encore a suivre les traces des
conquétes ou des migrations d’un peuple. Si je ne me fais illusion, les observations que j'ai re-
cueillies pendant le cours de mes recherches sur le symbole du cyprés pyramidal, justifieront
pleinement ces diverses assertions.

Dés l'année 1642, le fils du fameux Meursius avait fait de cet arbre le sujet d’'un chapitre
du petit traité qu'il publia sous le titre d’Arboretum sacrum’; mais ce chapitre, a peine ébau-
ché et trés-superficiel, comme tout l'ouvrage, ne pouvait satisfaire les esprits les moins exi-
geants.” Vers le commencement du 18° siécle, un savant dont s’honore 'Allemagne, le docteur
Frédéric-Adolphe Lampe,’ entreprit des recherches plus étendues sur les cyprés pyramidal; et,
en 1737, huit ans aprés sa mort, parut a Amsterdam, dans le premier volume de ses ceuvres,*
recueil devenu trés-rare, un long fragment d'une dissertation philologique et théologique sur
le cyprés. Incomplet sous le point de vue philologique, plus incomplet encore sous le double
rapport des monuments de l'art ou cet arbre est représenté, et des traditions que nous ont
conservées sur le cyprés les écrivains arméniens, arabes ou persans, ce fragment néanmoins
suffirait seul pour attester la riche et solide érudition de l'auteur. Aprés le docteur Lampe, le
P. Giorgi, en 1782, dans sa Lettre au chanoine Foggini sur les inscriptions palmyréniennes du
Musée capitolin,’ s'occupa du cypreés a l'occasion de deux monuments figurés dont je parlerai
tout a 'heure. Dominé par la supposition gratuite que la composition de ces deux monuments
appartient a des mages de la secte de Zoroastre,® il se borne a rapporter quelques-unes des
traditions orientales qui concernent les cyprés plantés en divers lieux de la Perse par l'auteur
du Zend-Avesta. Plus recemment, dans une belle dissertation lue, en 1834, a 'académie d'Her-
culanum, mais publiée a Naples en 1841 seulement,’ feu M. Avellino a su réunir, sur le culte du
cypres, des documents plus complets, des observations plus judicieuses que ne l'avaient fait
ses devanciers. On regrette toutefois que cet habile archéologue, dont la mort prématurée® a
causé une pénible sensation dans 'Europe savante, ait cru devoir s’en référer a la Lettre du P.
Giorgi, quant au role que joua en Orient le symbole du cyprés, sans ajouter sur ce pointaucune
remarque qui lui soit personnelle, et qui prouve qu'il ait compris, ou méme soupgonné que
cet arbre était 'embléme vivant de divinités qui ne se confondent ni avec Apollon, ni avec le

"Joannis Meursii filii Arboretum sacrum, sive De arborum, fruticam et herbarum consecratione, proprietate, usu ac
qualitate libr. 3., Lugd. Batav. ex officin Elzevir. 1642; petit in-12.

2|l n'occupe que deux pages et demie, p. 51-53.

*Né en 1683 a Detmold; mort a Bréme en 1729.

“Dissertation. philologico-theolog. syntagma, t. 1., p. 574-593.

*De inscription. palmyr. quae in Mas. Capitol. adserv. epistola, etc. Rom., 1782, in-8°, fig.

®«... auctores agnoscunt Magos sacerdotes Solis de secta et schola Zoroastris. » (Ibid., p. 38.)

’Il mito di Ciparisso, Memor. letta all’ Acad. Ercolan. in dilucidazione di an dipinto Pompejano (34 pages, avec une
planche). Cette dissertation est insérée dans le t. 3. (p. 265-296) des Mémoires de 'Académie royale d’Herculanum.

8M. Avellino, né le 14 aolit 1788, est mort le 9 janvier 1850. Il remplissait avec éclat les fonctions de secrétaire
perpétuel de 'académie d'Herculanum.



Soleil.

En 1833, dans un mémoire sur le taureau et le lion considérés comme attributs caractéris-
tiques de Vénus, j'ai entretenu 'Académie de quelques monuments figurés asiatiques, qui me
paraissaient établir qu’en Orient le cyprés pyramidal servit a représenter d’'une maniére sym-
bolique, non-seulement le Soleil et la Lune, mais Vénus elle-méme. Ce mémoire, qui fait partie
de mes Recherches sur le culte de Vénus,” n’a pu étre imprimé qu’en 1847, et l'a été tel que je
l'avais composé et communiqué a 'Académie quatorze ans auparavant. Dans lintervalle, j'eus
'honneur de lire a la Compagnie, pendant les mois de mars, juin, aoit et septembre 1843, un
travail particulier sur le culte du cypreés chez les peuples civilisés de 'antiquité. Une partie peu
considérable de ce travail fut publiée, en 1847, dans les Annales de U'Institut archéologique.”
Depuis cette époque, je me suis livré a de nouvelles investigations; j'ai mis a profit plusieurs
monuments figurés et quelques écrits qui successivement sont venus a ma connaissance; ils
ont fortifié mon opinion sur diverses questions de détail, et m'ont donné lieu de la rectifier
sur quelques autres. En méme temps, ils m'ont permis de remonter avec plus de certitude a
l'origine du culte du cyprés chez plusieurs peuples civilisés de U'Asie, de U'Afrique et de U'Eu-
rope, a la signification symbolique qu’eut primitivement cet embléme, et a 'emploi particulier
qu’'on en fit, soit dans le culte public ou le culte secret des divinités génératrices, soit dans les
cérémonies funébres et dans la composition des monuments funéraires. C'est 'ensemble de
mes recherches sur ces divers points qu’aujourd’hui je soumets au jugement de 'Académie.
Mon travail embrasse 'Orient et I'Occident; il se divise en deux mémoires : dans le premier, je
considére le cyprés pyramidal comme symbole de vie et, a ce titre, embléme ou attribut des
divinités génératrices; dans le second, je le considére comme symbole funéraire et comme
embléme ou attribut des divinités infernales.

°P. 119-240.
°T. 19,, p. 34-104.



1 Premier Mémoire — Du Cyprés pyramidal consideré comme
symbole de Vie et comme Embléme ou Attribut des Divinites
géneératrices en Orient et en Occident

11 Premiére Section — Orient
111 Babylonie, Assyrie, Syrie, Phénicie, Arménie, Commagéne, et Asie Mineure

Originaire des contrées méridionales™ de l'Asie antérieure, comme l'attestent la Bible,” les
traditions de l'Orient, les écrivains grecs ou latins, et les observations des géographes® et des
voyageurs modernes, le bel arbre que nous appelons le cyprés pyramidal ou le cyprés toujours
vert,” dut, par sa forme et par quelques particularités qui lui sont propres, attirer de bonne
heure l'attention de ces prétres studieux et méditatifs qui, sur le sol de la Chaldée, s'efforcaient
de remonter a l'essence de Dieu par 'étude des étres, des productions et des phénoménes du
monde créé. Préoccupés, dans cette belle étude, du soin de saisir les rapports qui existent
entre le Créateur et son ceuvre, entre les choses du ciel et celles de la terre, entre les idées
métaphysiques ou philosophiques et les objets matériels ou physiques, les Chaldéens avaient
fondé sur ces divers rapports un langage symbolique dont les éléments furent empruntés a
'ordre physique. Ces mémes prétres, qui, dans leurs conceptions abstraites, avaient eu l'idée
d’attribuer a la divinité créatrice la forme d’'une pyramide, d'un cone ou d’un obélisque, se
trouvérent conduits, par voie d’analogie, a choisir, parmi les végétaux qui croissaient sous
leurs yeux, le cyprés pyramidal pour en faire le représentant vivant et symbolique du Dieu
créateur. Cet arbre, au port tout a la fois élégant et majestueux, cet arbre qui s'élance vers le
ciel comme la flamme, dont il affect la forme,” leur parut joindre a ces avantages, l'avantage

"Le cyprés pyramidal ne croit spontanément que sous un climat chaud et dans des lieux secs (voy. Théophraste,
Hist. plantar. 4., 1. Cf. Caton, De R. R. 48., 151.). « Alibi non nisi in tepore (cupressus) proveniens ... aquas odere cupressi, »
a dit Pline (H. N. 16., 60., 1; éd. Littré). On lit plus loin (17., 39., 2), que non-seulement le cyprés n'aime ni l'eau, ni le
fumier, mais que l'eau le fait périr : «quinetiam necatur riguis.» Toute fois l'auteur des Geoponica (11., 5.), d’aprés
Didyme ou Démocrite, prétend que cet arbre se plait surtout dans les lieux humides et couverts, ou ombrages; il
ajoute que la graine de cyprés doit se semer aprés les calendes de septembre.

"Fiiller (Miscell. sacr. 4., 5.) et Bochart (Phaleg. 1., 4) n‘ont pas hésité a traduire par cyprés le mot 19, gopher,
qui, dans le texte hébreu de la Bible, désigne le bois dont se servit Noé, d'aprés l'ordre exprés du Seigneur, pour
construire l'arche (Gen. 6., 14). Les plus habiles philologues de notre siécle et du siécle dernier admettent cette inter-
prétation, rejettent les étymologies proposées par les écrivains grecs, et reconnaissent méme que les deux premiéres
syllabes, kvmap, du mot grec KLTTAPLOCOG OU KLTTAPLTTOGC, «Cyprés,» représentent indubitablement 'hébreu go-
pher ou kopher. En latin, on a d’abord écrit cyparissus, puis, par synérése, cypressus, puis enfin cupressus, par suite
de la conversion de U'y en u (Servius, ad Virgil. £neid. 3., 64; ed. Alb. Lion).

Sur la patrie, la culture ou la diffusion du cyprés pyramidal, il faut lire un article plein de savoir et d’intérét, que
M. le professeur Carl Ritter a placé, en 1844, dans le beau monument qu’il éléve aux sciences géographiques, Die
Erdkunde, 11., 567-582. Cf. 'Essai de M. Mirbel sur la distribution géographique des coniféres, Annales du Muséum
d’historié naturelle, t. 13., p. 41, 46, 49; tableau, p. 68 et suiv.

"Cupressus fastigiata, de Cand. — Cupressus sempervirens, Linn.

Sidereum gracili spectare cacumine coelum.

(Oovide, Metamorph. 10., 3., v. 140.)
Théocrite (Idyll. 11., v. 45) dit : padivai kvdpioool. On trouve aérias cyparissos dans Martial (Epigr. 12., 50., v. 1);
celsa cupressus erigitur dans Aviénus (Descript. orb. terr. v. 1078, 1079; Poet. latin. minor. t. 5. : ed. Wernsdorf). C'est par
inadvertance que le Dr. Lampe (Dissertation citée) attribue a Priscien les deux vers que j'indique ici. Dans la langue
arabe, le mot serv ou serb, qui signifie cyprés, s'emploie avec le sens de majesté. Jésus, fils de Sirach (Ecclesiastic. 24.,
27), compare au cypreés la divine sagesse. Les Romains donnaient le nom de cyparisses aux feux follets, parce qu'ils
affectent la forme du cyprés : « CYPARISSA appellantur acies quaedam ignea, qua noctu apparere solent ad similitu-



non moins précieux de rappeler, par les conditions de sa propre existence, que le Créateur du
monde réunit en lui-méme, sans cesser d’'étre un, le sexe masculin et le sexe féminin, ou, en
d’autres termes, la puissance active et la puissance passive. On sait qu’en effet le cyprés, arbre
de la famille des coniféres, appartient a cette catégorie de végétaux que Linné range dans sa
monoécie monadelphie; végétaux dont les fleurs ne renferment point dans un méme calice
les organes des deux sexes, c'est-a-dire les étamines et les pistils, mais dont les chatons a
fleurs males et les chatons a fleurs femelles se montrent séparément sur un méme pied, s'y
épanouissent et s’y fecondent.” Si l'on doutait qu’une telle disposition edt attiré l'attention
des anciens, il me suffirait, pour dissiper toute incrédulité sur ce point, de faire remarquer
que les peuples chez qui le palmier croissait a c6té du cypres, n'avaient pu rester étrangers
a la connaissance du sexe des plantes, puisqu’au temps de la floraison, ils fécondaient avec
les fleurs du palmier male celles du palmier femelle. De temps immémorial, les Indiens ont
célébreé les noces des dieux sous 'embléme de deux palmiers, 'un male, l'autre femelle; ils les
plantaient a coté l'un de l'autre, au sommet de quelque montagne. En plusieurs endroits de
'Hindoustan, de semblables plantations se voient encore aujourd’hui sur des collines sacrées,
et sont 'objet de la vénération des indigénes. Dans l'Asie occidentale, lorsque les Babyloniens,
les Assyriens, les Syriens et les Phéniciens eurent fait de leur dieu créateur, originairement
androgyne, deux divinités, 'une male, l'autre femelle, ce fut un palmier femelle qui représenta
symboliquement Mylitta ou Astarté, leur déesse génératrice. Les monuments figurés en font
foi. Les Perses, de leur coté, attribuérent a Mithra le palmier male; comme nous le verrons plus
loin.

D'autres avantages naturels avaient dii concourir a faire du cyprés, dans les idées des
Chaldéens d’Assyrie, un embléme expressif du Créateur du monde : telles furent sans doute

dinem cupressi.» (Festus, De signific. verbor., sub voc., p. 64; ed. K. O. Miiller.) Parfois les écrivains latins comparent
aussi le cyprés a une pyramide, a une borne de forme obéliscale : «... metas imitata cupressus, » dit Ovide (Metamorph.
10., 3., v. 106). « Femina (cupressus) sterilis diu : metae demum aspectu non repudiata ...» (Pline, Hist. nat. 16., 60., 1.)
Cf. Servius, ubi infra. On trouve dans Alciat (Emblematum Libellus, emblem. 198) les deux vers que voici :
Indicat effigies metae, nomenque cupressi,
Tractandos parili conditione suos.

"®Pline (Hist. nat. 16., 60., 1, 2; Cf. 13,, 29., 3; 17., 14., 3) et Didyme ou Démocrite, cité par l'auteur des Geoponica (11.,
6.) sont, avec Servius (ad Virg. £neid. 3., 64), si je ne me trompe, les trois seuls écrivains qui commettent la grave
erreur de distinguer un cyprés horizontal male et un cyprés pyramidal femelle; ils confondent ainsi, sous ces deux
dénominations erronées, deux espéces de cypreés, le cupressus horizontalis de Miiller et le cupressus fastigiata de de
Candolle, ou deux variétés du cupressus sempervirens de Linné. Le commentateur de Virgile, copiant inexactement
le naturaliste romain, va jusqu'a prétendre que le cyprés femelle est stérile, et que le cyprés male porte seul des
cones : «Duo ejus sunt genera : nam quze sterilis est, femina dicitur, ad metae formam in fastigio convoluta ... contra
mas latius spargit ramos, conosque profert nuci pinea non absimiles, licet minores ...» Pline avait dit seulement :
«femina sterilis diu» (16., 60., 1), ajoutant plus loin : «... e cupresso femina (mas enim, ut diximus, non gignit), pilule
collectze ...» (17., 14., 3). C'est de méme qu’on lit dans les Geoponica (loc. cit.) : Kumépiooog 8¢, 0 aponv Gyovog
«le cyprés male est stérile.» On a cru pouvoir inférer d’un passage de Plutarque (in Phocione, § 123), que cet auteur
considérait le cyprés comme un arbre stérile. Le sens de ses paroles ne me semble pas avoir été bien compris. Nous
lisons dans ce passage que Léosthéne ayant fait aux Athéniens une harangue pleine d’orgueil et d’insolence, Phocion
lui dit : «Jeune homme, vos discours sont semblables aux cyprés : ils sont grands, ils sont hauts, mais ils ne portent
pas de fruits;» Oi AdyoL cov, elev (6 Pwkiwv), ® pelpdkiov, éoikaot KuTapiTTOLlg - pey&AoL yop dvteg Ko
b\]/r]}\oi, KopItovg o0 PEPOULGL ; ce qui, a mon avis, n'implique pas que, chez les Grecs, le cyprés passait pour étre
stérile, mais simplement qu'il ne porte pas des fruits qu soient bons a quelque chose; assertion vraie, qui avait donné
lieu a ce dicton : kumapitTov Kapmog, «fruit de cyprés, » pour dire une chose inutile (Czel. Rhodigin. Antiquar. lection.
25.,2). Aussi Servius (loc. cit.), continuant & parler du prétendu cyprés male et de ses cones, s'exprime-t-il ainsi : « Mira
inter arbores foecunditate, quippe quae trifera est, fructusque habet et januario et majo et septembri maturos : nulli
tamen rei utiles ...»



la longévité de cet arbre trés-vivace,” sa fécondité, la forme tétragonale de ses rameaux,” la
persistance de son feuillage®” toujours vert, toujours vivant, la nature réputée incorruptible de
son bois”; la bonne odeur qu'il exhale™; les substances inflammables qu'il produit, comme
tous les arbres résineux; la croyance ol l'on était que les objets placés dans des coffrets de
bois de cyprés ou enveloppés de feuilles de cyprés,” pouvaient se conserver indéfiniment”; la

"Voyez, sur la longévité du cyprés pyramidal et sur les grandes dimensions qu’atteint cet arbre, méme en Europe, un
article inséré, par M. Loiseleur-Deslongchamps, dans les Annales de la Société d’horticulture (83€ livraison, p. 37-53), et
intitulé : Recherches sur ['histoire des cypres. On a longtemps combattu une opinion que, dans ses cours de botanique
a la Faculté de médecine de Montpellier, j'ai entendu feu M. Pyrame de Candolle soutenir avec autant de talent que
de vrai savoir. Ce célébre professeur établissait que les arbres ont le privilége de ne pas mourir de vieillesse, et qu'ils
périssent seulement de mort accidentelle. Il a depuis, en écrivant sa Physiologie végétale (t. 2., p. 1007), présenté ce
fait comme une des lois générales de la végétation. Aujourd’hui le fait est théoriquement et pratiquement admis par
la grande majorité des botanistes. On reconnait que certains pieds d’arbres ont pu, dans des circonstances favorables,
traverser bien des siécles, comme les plus vieux monuments d’architecture que nous ait légués l'antiquité. Aussi mon
savant ami M. Flourens, dans son Eloge historique d’Aubert du Petit-Thouars (p. 16), prononcé en 1845, n'a-t-il pas
hésité a dire que «le boabab d’Adanson date peut-étre de la derniére catastrophe du globe.» «Par sa nature, dit
quelque part M. Carl Ritter, le palmier est immortel; le tronc mort renait sur sa racine comme un phénix rajeuni; et
celle immortalité lui a valu de bonne heure d'étre appelé de ce nom méme.»

®Le nombre quatre et la forme carrée ou cubique faisaient allusion aux quatre éléments, et furent consacrés a
Vénus et a Mithra (Zend-Avesta, t. 2., p. 228 et ailleurs), comme a toutes les divinités génératrices. Selon Plutarque (De
Isid. et Osirid. § 30, p. 52; ed. Parthey), les pythagoriciens exprimaient par le tétragone ou le carré la puissance de
Rhéa, d’Aphrodite, de Déméter, de Vesta et de Héra.

Pline, Hist. nat. 16., 33., 1. Plutarque, expliquant ce phénoméne suivant les idées de son temps, l'attribue  la résine
(littéralement d la graisse) et a la chaleur que renferme le cyprés, aussi bien que Uolivier, le laurier et méme le lierre :
Ehaiav 8¢ kai S&pvnv kai kumdpirtov detbalf Siabvidooel 0 Mmapdv kol T Oeppov, domep O KITTdg
(Sympos. 3., quaest. 2, ed. Reiske).

2Selon Théophraste (Hist. plantar. 5., 5.), de tous les bois incorruptibles, le cyprés est celui qui dure le plus. Selon
Pline (H. N. 16., 78., 1; 79., 1-3; 80., 2), le bois de cyprés est éternel; la vétusté, la carie, les vers ou les teignes ne
l'attaquent jamais. C'est pourquoi Platon voulait que toutes les lois fussent inscrites sur des tablettes de cyprés (cf.
Rhodiginus, loc. cit.), comme, assure-t-on, les lois de Solon l'avaient é&té. Pline cite une statue de Véjovis, de bois de
cyprés qui, depuis 'an 661 de la fondation de Rome, s’était conservée intacte jusqu’au temps ou il écrivait. Il cite aussi
les portes du temple de Diane & Ephése, qui dataient de prés de quatre siécles. Il prétend méme (18., 45., 2) qu'il suffit
de méler des feuilles de cyprés avec des semences quelconques pour empécher celles-ci d’étre attaquées par les
vers. Il ajoute, d'accord sur ce point avec Théophraste (loc. cit.), que le bois de cyprés poli ne perd jamais son éclat
(cf. Gregor. Nyssen. Homil. 4 in Cantic. Canticor.). Ces divers faits ne 'empéchent pas de tomber dans une erreur et
une contradiction manifestes lorsqu'ailleurs il dit que la contexture de ce bois est peu serrée, « materie rara» (60., 1.).
De son c6té, Virgile (Georgic. 2., 442, 443) recommande le cédre et le cyprés pour la construction des édifices. Martial
(Epigr. 6.,73.) va jusqu’a dire :

... perpetua numquam moritura cupresso.

(Cf. Epigram. 6., 49. Théocrite, Idyll. 1. Horace, Ars poet. 330-332. Vitruve, 2., 9. Palladio, Nov. tit. 15. Junius, De pictur. veter.
3., 1. Fiiller, loc. cit. Isidore de Séville, ubi infra. Bochart, loc. cit.) — )'ai eu l'occasion de voir un fragment d’un coffret
de cyprés trouvé dans un ancien tumulus, prés des ruines de Panticapée; il ne portait aucune trace d’altération. Dans
les temps modernes, on a pu quelquefois constater la propriété qu’a le bois de cyprés, comme celui de cédre, de se
conserver plusieurs siécles. Lilius Gyraldus (Giraldi) en cite un exemple remarquable dans sa dissertation De navigiis
(cap. 7.). Vers le milieu du 15° siécle, les portes de Saint-Pierre de Rome n’étaient nullement vermoulues quand le
pape Eugéne 4y fit substituer des portes d’airain. Plus réecemment, des planches de cyprés qui étaient entrées dans
la construction d’un navire appelé le Trajan, furent trouvées intactes lorsque, aprés étre resté treize siécles submerge,
ce navire fut retiré de l'eau (Léon Alberti, De re &dificatoria, 5., 12).

7. kol e0ddNg kumdplococ. (Homer. Odyss. E, 64.) Ces mémes mots sont répétés dans les Homerici centones
de Christo, 1., 28 (Poeta gr. christ. Lutet. Parisior. 1609, petit in-8°). Varron (apud Servium ad Virgil. £neid. 6., 216)
mentionne aussi la bonne et forte odeur qu’exhale le cyprés. Servius (ibid. 3., 64) la qualifie de «vehemens;» et Pline
(Hist. nat. 16., 60., 1) emploie l'expression « odore violenta. » Isidore de Séville (Origines, 17., 7., 34), voulant caractériser
la bonne odeur du cypreés, dit : «Jucunditas odoris sui.»

2\oy. Geoponica, 2., 18., 4. Columelle, 2., 9., 9.

ZDe la l'usage d’ensevelir les morts dans des cercueils de bois de cyprés. De la aussi ces locutions, en parlant d'écrits



vigueur de constitution de cet arbre, qui lui permet de braver a la fois l'intensité de la chaleur,
les frimats et les neiges™; la forme enfin de ses fruits, quelquefois assimilée a celle de deux
organes qui sont une partie essentielle de I'appareil génital de 'homme.”

Le silence des auteurs anciens sur la plupart des motifs qui présidérent en Orient au choix
du cyprés pyramidal, comme embléme ou comme attribut des divinités créatrices, semble-
rait, au premier abord, fournir une objection contre la justesse de quelques-unes des consi-
dérations par lesquelles je cherche a expliquer un tel choix. Mais, quel que soit le degré de
confiance qu’on leur accordera, rien ne peut infirmer les nombreux témoignages qui nous res-
tent de la consécration du cyprés aux dieux générateurs, dés une haute antiquité. Nous allons
voir les productions de l'art en Orient, comme en Occident, parfaitement d'accord avec les
textes pour mettre ce fait hors de toute contestation.

Les premiéres antiquités figurées dont je place les dessins sous les yeux de U'Académie,
nous transportent en Syrie, dans cette province qui, de méme que la Phénicie, rendait un culte
solennel a la Vénus des Babyloniens et des Assyriens. Ce culte se naturalisa si complétement
chez les Syriens, que cette divinité fut bientot désignée sous le nom de Déesse de Syrie. Au-
cun temple n'a été plus célébre que celui qu'elle avait a Hiérapolis. Visité, chaque année, par
une multitude de pélerins qui, de divers points de 'Asie occidentale, de l'Inde, de U'Arabie, de
U'Ethiopie, de I'Egypte, y apportaient des offrandes de toute espéce,” il renfermait, avec des
richesses immenses, deux statues d’or, dont ['une représentait la déesse assise sur des lions
et chargée des attributs de Junon, de Minerve, de Vénus Aphrodite, du Soleil, de la Lune, de
Rhéa, de Diane, de Némeésis et des Parques.” L'autre statue représentait, assis sur des taureaux,
Baal ou Jupiter,” 'époux de la déesse. Dans le méme temple, on avait placé un trone du Soleil,
sans statue,” une image en pied d'un Apollon barbu,” et plusieurs autres simulacres qui ne

ou d’objets qui ne méritaient pas d’étre conservés : «non coacervanda ligna cupressina,» ou «ligna cupressina ne
coacervato.» Horace (Epist. ad Pisones, 331, 332, ed. Dcering) a dit :
...... carmina fingi
Posse linenda cedro, et levi servanda cupresso?

%\oy. Théophraste (Hist. plantar. 4., 1). Les anciens croyaient que le cyprés se couvre trois fois, chaque année, de
fruits qui mirissent aux mois de janvier, de mai et de septembre; de la U'expression «trifera cupressus» (Pline, Hist.
nat. 16., 50., 2; Servius, loc. cit.). Les modernes se bornent & remarquer, quant a la vigueur réelle de cet arbre, que,
transplanté de sa patrie en Europe, il ne résiste pas a des froids rigoureux; mais qu'il ne dégénére nullement, de
quelque maniére qu’on l'ait semé. Cette derniére observation n'avait point échappé a Pline (Hist. nat. 17., 11., 1).

*Théophraste (De Caus. 1., 5.) caractérise le fruit du cyprés en disant : kapOv c@arpoeidij. Varron (De R. R. 40.)
emploie l'expression galbulus. Je ne vois nulle part que les anciens se soient arrétés a remarquer la forme pentagonale
des scutelles qui couvrent la surface de la pomme du cyprés. C'est a tort que Pline (Hist. natur. 16., 60., 1) désigne ce
fruit sous la dénomination de baies (bacce). Il dit mieux lorsqu’il emploie (ibid. 17., 14., 3) celle de petites boules ou
globules (pilulze). Autrefois, en Europe, le fruit du cyprés figurait dans les pharmacopées et les pharmacies sous la
dénomination impropre de noix de cypres.

%De Dea syria, §§ 10, 32.

”Ibid. §§ 31, 32.

%’auteur du traité De Dea syria (§ 31) désigne ce dieu sous le nom de Zeus.

?Ibid. § 34.

*|bid. § 35. — Je n’hésite pas a rapporter au dieu que l'auteur désigne ici sous le nom d’Apollon barbu, un buste
barbu et radié, qui se voit sur un autel de marbre, a quatre faces, dont les dessins m’ont été communiqués par notre
obligeant et savant confrére M. Raoul-Rochette. Cet autel, ol l'alliance des idées grecques avec les idées asiatiques
est évidente, fut donné, il y a peu d’'années, par les religieux du Liban, a M. le capitaine de vaisseau de Suin. Il est
succinctement décrit dans le mémoire de M. Raoul-Rochette sur I'Hercule assyrien (Mém. de l’Acad. des inscript. t. 17.,
2° partie, p. 98, 99), et sera prochainement publié et commenté par le docte académicien. Entre autres faits neufs et
curieux, il offre, sur trois de ses faces, outre le buste du dieu-soleil barbu, deux images en pied de la Déesse de Syrie,
images dont une se termine en gaine et semble identifier cette déesse avec la Diane d’Ephése. La quatriéme face est
occupée par un buste d’Hercule représenté avec un costume qui, non moins que l'inscription grecque gravée sur une



se rattachent pas directement a l'objet de ce mémoire. Aucun des trois monuments syriens
dont j'ai a parler, un autel a quatre faces, un bas-relief, et un trone votif de bronze, ne nous
offre la répétition des deux statues principales du temple de Hiérapolis; mais ils vont nous
faire connaitre qu’en Syrie le culte de Vénus, adorée sous le symbole du cyprés pyramidal,
s'associait tantot au culte d'une triade supréme et a celui de 'Amour, tantot seulement au
culte du Soleil et de la Lune. Bien que l'autel et le bas-relief eussent été apportés a Rome
dés une époque fort ancienne,” et publiés méme longtemps avant la mort du docteur Lampe,
ils lui étaient restés inconnus. D’autres habiles archéologues en ont fait, avant et apreés lui,
le sujet de savantes dissertations. Toutefois, il faut bien le dire, les interprétations qu’ils ont
proposées ne sont ni satisfaisantes, ni complétes, et les dessins qui accompagnent leurs ou-
vrages manquent d’exactitude. Grace a l'obligeance de MM. Edouard Gerhard, Emile Braun et
G. Henzen, ceux que je joins ici” offrent toutes les garanties désirables. Ils ont été exécutés en
1846, a Rome, sous les yeux de ces savants®; les deux monuments qu'ils reproduisent sont de
marbre, proviennent probablement de Palmyre ou de la Palmyréne, et se conservent au Musée
capitolin.*

Sur la face antérieure de l'autel est gravée une inscription latine que Pighius,” le premier,
copia pendant son séjour dans cette ville. Vers 1602, elle fut publiée dans la premiére édition
du recueil de Gruter,® d’aprés une copie plus compléte que celle de l'antiquaire hollandais,
restée manuscrite. En 1683, dans ses Recherches curieuses d’'antiquité,” et, en 1685, dans ses
Miscellanées,” Spon fit graver un dessin peu fidéle du monument vu sous chacune de ses
quatre faces. Ce dessin fut reproduit, sans aucune correction, dans le deuxiéme volume de
I'Antiquité expliquée du P. Montfaucon.” De 1603 a 1754, plusieurs autres savants® ont donné
des copies plus ou moins exactes de l'inscription bilingue de notre autel et de celle que porte le
bas-relief dont je parlerai plus loin; mais ils n'y ont pas joint les dessins des figures qui ornent
ces deux monuments. En 1782, le P. Giorgi, dans la lettre citée plus haut, publia ses observations
sur l'autel et le bas-relief palmyréniens, en y insérant les remarques philologiques qu’Adler lui
avait communiquées. L'année suivante, 1783, cette lettre fut réimprimée a la fin du quatriéme
volume de la Description du Musée capitolin.” Dans ce dernier ouvrage, publié avec luxe, on

autre des quatre faces, décéle le ciseau d'un sculpteur grec, mais d’un sculpteur de l'époque de la décadence. La téte
d’Hercule est coiffée avec le mufle d’'un lion dont la peau tombe sur les épaules du buste et vient s'attacher sur le
devant de la poitrine, au moyen des deux pattes antérieures de l'animal, qui se nouent l'une avec l'autre. Au-dessus
de 'épaule gauche s'éléve le gros bout de la massue d’'Hercule.

Ce fait remontait a une date si reculée, que Bottari (Mus. capitolin. t. 4., p. 77-86), décrivant le bas-relief, se demande
ce qui empéche de conjecturer qu'il fut apporté de Palmyre a Rome par 'empereur Aurélien, sectateur zélé, comme
on le sait, du culte du Soleil.

2p1,n°%1et2;pl.2, n°s1et2;pl.3,n° 1.

*Les inscriptions ont été estampées avec le plus grand soin, puis réduites par le procédé de la photographie pour
étre calquées sur le cuivre de mes planches. Ainsi disparaitront quelques erreurs qui s'étaient glissées dans la repro-
duction de ces inscriptions, lorsqu’en 1847 je publiai une premiére fois les dessins de l'autel et du bas-relief palmyré-
niens du Musée capitolin (Monum. inéd. de lInstit. arch. t. 4., pl. 38., n°® 11,11 a, 11 b, 11 ¢, n°® 6).

*pAvant d’étre déposé dans ce riche musée, l'autel a quatre faces avait été place a la villa Bosia, puis dans les jardins
du palais Mattéi.

®Manuscrits cités par Gruter, ubi infra.

*nscript antig. p. 36., n° 1.

¥planche a la page 69.

®Miscell. erud. antiq. planche a la p. 3.

*¥PL. 179, n° 5.

“0On en trouvera la liste plus loin, p. 40, note 2.

“P. 371-416.



est étonné de trouver l'autel a quatre faces gravé dans une simple vignette,” qui reproduit le
dessin en miniature et fort inexact, que donne Giorgi® d’un si précieux monument. Ce dessin,
on en aura la preuve plus loin, a induit en erreur, sur un point important, deux archéologues
d’un grand mérite, Bottiger* et Avellino.” Enfin, M. l'abbé Lanci, aprés avoir publié, en 1825,
un fac-simile et une traduction de linscription palmyrénienne de notre autel, a la suite de
sa dissertation sur la stéle agypto-phénicienne de Carpentras,” a inséré, vingt ans plus tard,
dans le premier volume de ses Paralipomenii,” un commentaire accompagné d’un dessin qui
laisse encore beaucoup a désirer, et qui ne reproduit ni Uinscription latine, ni Uinscription en
caractéres palmyréniens.

Au-dessus de la dédicace latine, qui se compose de six lignes, on voit un buste radié,* sup-
porté par un aigle. Cet oiseau, attribut caractéristique du dieu solaire asiatique,” que les Grecs
et les Romains assimilent a Zeus ou Jupiter, dont l'aigle est de méme le symbole,” cet oiseau,
dis-je, nous avertit que nous avons ici sous les yeux 'image de Baal ou Bel, qualifié Sol sanctis-
simus™ dans linscription latine, et, a ce titre, appelé dans l'inscription palmyrénienne, comme
nous allons le voir, Malackbel, c’est-a-dire, Bélus Roi. Les six lignes latines, sans nommer ce
dieu, nous disent que le monument fut consacré au Soleil Trés-Saint, SOLI SANCTISSIMO, par
trois personnages qui portaient des noms romains : Tiberius Claudius Felix; sa femme, Claudia
Helpis, et leur fils, Tiberius Claudius Alypus.” A droite, la face latérale® nous offre l'image du
Soleil ascendant, représenté en pied sous les traits d’'un jeune homme imberbe, vétu a l'orien-
tale, et tenant un long sceptre de la main droite; la déesse de la Victoire lui pose une couronne
sur la téte au moment ol il monte dans un char qu’emportent vers le ciel quatre griffons ai-
lés, dont il a pris les rénes en main. Au-dessous de ce tableau est gravée, sur trois lignes, une

“Mus. capitolin. t. 4., p. 77.

“3Lettre citée, planche pour la p. 107.

““Ideen zur Kunstmythol. p. 239.

“*Mémoire cité, p. 26.

“°Di un egizio monum. con inscriz. fenicia, etc. Spiegazione delle due epigrafi palmir. del Mus. capitol. (Roma, 1825,
petit in-folio, avec deux fac-simile), p. 143-152. — Bianchini et Montfaucon, d’aprés lui, nous avaient déja donné un
fac-simile assez satisfaisant de chacune de ces deux inscriptions.

“’paralipomeni alla illustrazione della sacra Scrittura per monument fenico-assirii ed egiziani (Paris, 1845, 2 vol.
grand in-4°), p. 29-37; pl. 2., n°® 1-4,

“8Les rayons solaires dont la téte est ornée sont au nombre de sept, et font allusion tout a la fois, je le présume,
aux sept planétes et aux sept conseillers de Baal, types primitifs des sept amschaspands d’Ormuzd.

“Chez les Perses, l'aigle était le symbole de Mithra, dieu solaire et manifestation d’Ormuzd, le Jupiter du Zend-
Avesta.

*Remarquons que, sur plusieurs monuments romains, Jupiter, comme ici Baal ou Bel, est représenté par un buste
humain que supporte un aigle aux ailes éployées.

S'Les rapports que la théologie asiatique avait établis entre l'aigle et le soleil ne sont pas moins nettement indiqués
dans une croyance populaire fort répandue chez les nations civilisées de 'antiquité : on affirmait que l'aigle est le seul
oiseau qui puisse s'élever jusqu’au soleil et soutenir en face I'éclat de ses feux et de sa lumiére. Lempereur Julien, au
début d’une lettre (Epistol. 16.) qu’il écrivait au philosophe Maxime, ou, selon d’autres, a Libanius, paraphrase cette
tradition avec le tour d’esprit qu’on lui connait : « La fable, dit-il, rapporte que l'aigle, pour éprouver si ses aiglons sont
légitimes, les enléve tout jeunes et dépourvus de plumes jusqu’a la région éthérée La, il les présente aux rayons du
soleil, comme pour apprendre de ce dieu témoin s'il est vraiment leur pére, ou s'ils sont nés d’un coupable adultére. »

2Félix et son fils Alypus faisaient partie de la troisiéme cohorte des Calbiens ou Galbiens, CALBIENSES DE COH. 3000;
ce qui doit s'entendre d’une cohorte fournie par la ville appelée Calaba ou Galaba et située dans 'Osrhoéne, province
de la Mésopotamie. Le savant Orelli (Inscript. latin. select. t. 1., p. 344, n. 1924) rapporte les six lignes de linscription
latine, sans autre commentaire que ces mots : « Calbienses Graevio ad Suet. Galb. 3. sunt milites calbeis s. galbeis
donati.»

SPL2,n° 2.

10



inscription en caractéres palmyréniens, que le P. Giorgi,” Eichhorn® et M. l'abbé Lanci* n'in-
terprétent pas dans les mémes termes, mais ou ces trois savants s'accordent a lire le nom de
Malachbel, l'un des dieux de Palmyre, et le nom de Tibérius Claudius Félix, qui lui consacra
le monument. C'est ce qui résulte aussi de la traduction littérale qu’a ma priére, M. le duc de
Luynes a bien voulu faire de cette inscription. La voici en latin, précédée d’une transcription
en caractéres hébraiques, selon la méthode qui est généralement suivie :

INTN "N?R21 2132172 1T RN2D
0R?239 0712 010 17
02W 1N™N2R?2 R INTM

1 ligne. Aram” hanc Malachbelo et diis Palmyrae
2° ligne. obtulit T(i)B(e)RI(u)S CL(a)UDI(u)S F(e)L(i)CS
3¢ ligne. et Palmyreni diis suis. Salve (ou pax).

C'est-a-dire: «Tibérius Claudius Félix a consacreé cet autel a Malachbel et aux dieux de Palmyre,
et les Palmyréniens a leurs dieux. Salut (ou paix)™®!»

Cette dédicace, rapprochée de la composition du monument et de la formule latine de consé-
cration, SOLI SANCTISSIMO, prouve, contrairement a l'opinion de Spon et de Montfaucon, que,
chez les Syriens, Malachbel était la personnification d’'un dieu-soleil, et non de la lune, qui
est appelée Aglibol dans les inscriptions du bas-relief palmyrénien dont il sera bient6t ques-
tion, et Selamanes, dans trois inscriptions lapidaires® trouvées en Syrie, au sommet du mont
Scheikh Béréquet, et non loin de 'emplacement de l'ancienne Béroée.” La signification du pre-
mier de ces trois noms ne peut laisser subsister aucun doute; car il se compose de deux mots:
malca ou malchus, roi, et baal ou bel, seigneur, qualifications qui, l'une et 'autre, conviennent
parfaitement et au soleil personnifié, et a Baal considéré comme un dieu-soleil. Toutefois M.
'abbé Lanci,” sans s'arréter a cette considération, et un peu trop préoccupé peut-étre du désir
de trouver sur les quatre faces de notre autel la personnification des quatre saisons de l'année
en usage a Palmyre, ne veut reconnaitre sous le nom de Malachbel que le représentant de la

“Lettre citée, p. 107.

*Commentat. societ. reg. scient. gotting. recent. vol. 6., p. 98-118.

*Quvrage cité, Spiegazione, etc. (loc. cit.).

“C'est a tort que M. Kopp (Bilder und Schrift. der Vorzeit, t. 2., p. 133) croit trouver dans cette inscription la dédicace
d’une colonne au Soleil. Le mot XN2D, eltha ou ealtha, qu'il traduit par colonne, appartient a la langue syriaque, et
signifie constamment autel dans la version syriaque de la Bible, autel et sacrifice (holocauste) dans le dictionnaire de
Castell. Les Maronites écrivent eltho ou eletho, et lui donnent aussi le sens d’autel. Enfin eltha ou ealtha se retrouve,
avec ce dernier sens, dans une autre inscription palmyrénienne en 'honneur du Soleil (Comment. Soc. reg. scientiar.
gotting. recent. t. 6., p. 84).

%8 a transcription de M. le duc de Luynes en caractéres hébraiques et celle qu'avait publiée, en 1825, M. I'abbé Lanci
(ouvrage cité, Spiegaz. p. 151), ne présentent entre elles aucune différence; mais ce dernier ne traduit pas tout a fait de
méme. Sa version italienne est ainsi concue : Quest’ Ara a Malachbelo, e agli Dei di Palmira consacro Tiberio Claudio
Felice, e i Palmireni. A’ loro Dei pace.

*Pococke, Inscript. antiquae, cap. 1., pag. 2, 7, 8; p. 3, 9. Corp. inscr. graec. vol. 3., nn. 4449, 4450; ed. Franz. Cuper,
Dissert. sur div. matiéres de relig. et de philolog. (la Haye 1714), t. 2., p. 47. Pococke, Inscr. antiq. cap. 1., p. 2, 6. Egmond
et Heyman, Itiner. t. 2., p. 401. Muratori, t. 1., p. 64.; t. 4., Append. p. 1978, n. 7. Corp. inscr. graec. loc. cit. n°® 4451. Dans les
trois inscriptions, on lit : MAAABAXQ et MAAPAXO], au lieu de MAAAXBHAQ.

€ Aujourd’hui Alep.

' paralipomeni, t. 1., p. 31-37.

m



premiére de ces quatre saisons, 'équinoxe du printemps. Il applique ce nom au personnage
qui, monté sur le char attelé de quatre griffons, est couronné par la Victoire; et, pour lui, le
buste radié, posé sur un aigle, serait la déification du solstice d’été.

La face latérale gauche du monument qui nous occupe® porte un buste voilé, que Spon n’a
pas cherché a qualifier, et qui serait, suivant Montfaucon, le portrait de Tibérius Claudius Félix;
selon Eichhorn, mais avec quelque doute, le portrait d’'un ministre du culte de Malachbel. Ces
trois antiquaires prennent pour une faucille Uinstrument placé sur I'épaule droite du buste
voilé. Spon penche méme a croire que cette faucille, embléme de la saison des moissons,
n'est pas sans corrélation avec le char du Soleil, qui est figuré sur l'autre face. Le P. Giorgi
ne s'explique pas sur ces deux derniers points, et veut que le buste dont il s'agit représente
Ormuzd, dieu des mages. M. 'abbé Lanci® le rapporte a 'automne divinisé. Ce buste n’est ni un
portrait, ni le dieu des Perses appelé Ormuzd, ni la déification de 'automne, ni Baal, mais bien
le dieu supréme des Syriens et des Palmyréniens, que nous trouvons, dans la triade divine des
Assyriens et des Perses, sous le nom de Temps-sans-bornes, c’est-a-dire I'Eternel. Toutefois il
faut reconnaitre ici 'influence de l'art grec™; car, tandis que les Assyriens, les Perses et méme
les Phéniciens représentent habituellement ce dieu supréme sous le symbole du cercle ou
de la couronne,” emblémes d’éternité, nous le voyons, sur l'autel dont je parle, figuré sous
une forme humaine, et caractérisé par un voile et une harpé*; ce qui achéve de l'assimiler au
Saturne (Cronos) des Grecs.”

Enfin, sur la face postérieure de notre autel,” s'éléve un grand cyprés pyramidal, chargé de
ses fruits globuleux, et non un pin, comme le disent Gruter, Spon et Montfaucon, ou un laurier,
comme le veut Eichhorn.” Vers le sommet de l'arbre est attachée une couronne, embléme
d’éternité et de déité, que 'on pourrait aussi prendre pour le ceste de Vénus, si elle était placée

pL.2,n° 1.

®Ubi supra.

%[ faut reconnaitre aussi, dans la composition de notre monument, l'influence des idées grecques; car, de méme
que, chez les Grecs, Cronos ou Saturne finit par s'effacer pour laisser a Zeus ou Jupiter tous les honneurs divins et
le role d’'un dieu omnipotent, de méme nous voyons, sur notre autel palmyrénien, le Temps-sans-bornes ou Saturne
relégué au second rang; c'est le buste de Baal qui occupe la place d’honneur, c’est-a-dire la face antérieure de cet
autel; et c’est a lui, qualifié Soleil trés-saint (Sol sanctissimus), qu’est dédié le monument dans linscription gravée
au-dessous de son image (pl. 1., n°® 1).

®Voy. Nouv. Journ. asiat. aoiit 1835, t. 16., p. 174, 175; Mém. de l'acad. des inscr. nouvelle série, t. 17., 1" partie, p.
352-354.

®Je me réserve de montrer ailleurs que la harpé, instrument d’origine asiatique, freqquemment placé sur les mo-
numents romains des tauroboles et du culte de Cybéle et d’Atys, a pour type primitif 'arme tranchante qui, dans la
léegende de Mithra, empruntée aux Chaldéens d’Assyrie, est appelée l'oreille d’acier ou plutdt Uoreille de cuivre rouge.
(Voy. Zend-Avesta, t. 2., p. 229 et n. 5. Cf. ibid. t. 1., 2° partie, p. 347, 548, n. 3.)

“Dans la théologie chaldéenne ou assyrienne, Bélus, comme Ormuzd dans le Zend-Avesta des Perses, est assimilé,
non au Temps-sans-bornes ou a U'Eternité, mais au Temps limité, c'est-a-dire au temps qui doit marquer la durée
du monde créé. Cette distinction ayant échappé a l'attention des écrivains occidentaux, et Bélus, en Orient, étant
qualifié Temps (Chronos), quelques auteurs grecs ou latins ont commis la grave erreur de croire que les peuples de
l'Asie antérieure confondaient Bélus avec Saturne (Cronos). Je puis citer nommément Théophile, évéque d’Antioche,
dont le passage mérite d’étre textuellement rapporté : ... éviol pév, dit Théophile, céfovron tov Kpovov, kal
To0TOV abTOV dvopdlovot BrjA, kai BaA, pahiota ol 0ikoDVTEG T& AVOTOAKX KAHATO, HT] YIVOOKOVTEG
prjte Tig éotv 6 Kpovog, prjte Tig éotv 6 Bijhog - mapa 8¢ Popaiolg Zatodpvog ovopdleton - 00d¢ yop
aDTOL YIVOOKOLOL Tig 0TV avT®dV TpdTEpov, 6 Kpdvog 1} 0 BiA. Ad Autolycum, 3., 29., p. 399 C; Parisiis, 1742;
edit. Maran. Voyez aussi Servius (ad Virgil. £neid. 1., 733), Damascius (Vita Isidor. apud Phot. Biblioth. cod. 242, p. 343,
ed. Bekker); et lauteur anonyme de U'Exorde du 2° livre de la Chronique d’Eusébe (Chronic. 2., p. 239, edd. Maio et
Zohrabo; p. 14, ed. Aucher).

%Pl 1, n° 2.

%Comment. societ. reg. scient. gotting. recent. t. 6., class. historic. et philolog. p. 118.

12



moins haut. Des flancs de ce cyprés, image vivante de Vénus, nait '’Amour, qui, sous la forme
d’un jeune enfant non ailé, porte sur ses épaules un bélier, symbole tout a la fois de sa mére”
et de son pére, Baal ou Bel, époux et frére de la déesse. Les Grecs et les Latins attribuérent
ce symbole a Hermeés ou Mercure, époux d’Aphrodite ou Vénus et pére de '’Amour, assimilant
ainsi ce dieu a Baal, seconde divinité des Assyriens, des Syriens et des Palmyréniens. Lantiquité
grecque et l'antiquité romaine ont-elles jamais réussi a représenter, par une composition aussi
poétique, aussi ingénieuse, aussi discréte, les amours d’Hermés et d’Aphrodite, de Mercure et
de Vénus, et la naissance d’Eros ou de Cupidon? Je suis tenté d’en douter, diit-on m’accuser
de partialité pour le génie symbolique de l'Orient.

Ce génie symbolique, si je ne me fais illusion, se manifeste surtout dans le choix de l'arbre
qui est, pour ainsi dire, le mot de l'énigme du tableau placé sous nos yeux. Il n'était pas indiffé-
rent, comme on pourrait le croire, de faire naitre 'Amour des flancs d’un arbre de telle ou telle
espéce. Ne fallait-il pas, puisqu'il s'agissait de représenter sa mére, choisir un arbre qui pit
rappeler que primitivement Vénus réunissait en elle les deux sexes? Or le cyprés n’est-il pas
androgyne ou hermaphrodite, s'il m’est permis de m’expliquer ainsi? c’est-a-dire, ne porte-t-il
pas, sur un méme pied, des chatons males et des chatons femelles? Il était donc un embléme
éminemment propre a représenter tout a la fois un dieu et une déesse, et a exprimer lidée
de l'union conjugale a laquelle Eros ou 'Amour devait sa naissance. Ne suit-il pas de la que,
sur l'autel du Musée capitolin, le cyprés peut étre considéré comme le symbole et de la Vénus
asiatique et de son époux divin?

L'attribution de la puissance créatrice a un arbre sacré n’est point ici un fait unique et iso-
lé. Une tradition persane,” empruntée a une source qui nous est restée inconnue, fait naitre
d’un arbre Meschia” et Meschiané, le premier homme et la premiére femme, confirmant ainsi
la double signification de vie et d'arbre que la langue zende attribue au mot orouéré, 'arvor ou
arbor des Latins. Le grand bas-relief a deux faces découvert, en 1832, dans un mithraeum, prés
de Heddernheim, nous montre que la croyance des sectateurs de Zoroastre avait passé, avec le
culte de Mithra, chez les Grecs asiatiques, qui, aprés avoir recu des mains des Perses les types
des monuments consacrés a ce culte, les transmirent, plus ou moins modifiés, aux légions que
Pompée et les empereurs romains ou leurs généraux conduisirent dans 'Asie Mineure. Nous
voyons, en effet, sur la face antérieure du bas-relief de Heddernheim,” la naissance de Mes-
chia, ou la premiére phase de la vie humaine, représentée par un enfant qui nait de l'arbre
appelé reivas dans le Boun-déhesch. A la droite de cet arbre sont plantés trois cyprés; entre
le premier et le second, un jeune homme, qui porte sur ses épaules un taureau renversg, la
téte en bas, nous offre l'image de la seconde phase de la vie humaine. Plus loin, entre le
second et le troisiéme cyprés, on remarque un groupe de deux figures, o, dans une autre
occasion,” nous avons reconnu Mithra posant une couronne sur la téte du méme personnage
parvenu a la troisiéme phase. La tradition qu'attestent tout a la fois ce précieux monument et
les livres sacrés des Parses, avait probablement été recueillie chez les Chaldéens ou les Assy-
riens; aussi s'était-elle répandue parmi d’autres peuples de I'Asie. Les Annales des Ouigours

A Amathonte, dans l'ile de Cypre, et a Corinthe, on offrait & Vénus un bélier chargé de toute sa toison. (Voy. Jean
Lydus, De mensib. 4., 45.)

"Zend-Avesta (Boun-déhesch, 15.), t. 2., p. 376 et 377.

|| est, sans doute, inutile de faire remarquer lidentité de ce nom avec le Mensch des langues germaniques.

Annal. des Vereins fiir nassauische Alterthumsk. t. 1., pl. 1. Cette planche est reproduite, sous le n° 90., dans mes
Recherches sur le culte de Mithra.

Zend-Avesta, t. 2., p. 376.

Nouv. annal. de l'Instit. archéol. t. 1., p. 474, 475. Mém. de l’Acad. roy. des inscr. t. 14., 2° partie, p. 84, 85.

13



m’en fournissent la preuve. «A Coumlandjou, lieu situé au confluent des riviéres Tougola et
Sélinga,” qui prennent leur source dans les monts Caracorum,” il y avait, disent ces Annales,”
deux arbres voisins, l'un appelé fistouc, semblable au pin, dont le feuillage ressemble a ce-
lui d’un cypres, et dont le fruit a la forme et la saveur de la pomme de pin; l'autre était un
bouleau. Les deux arbres s'enflérent; ils étaient éclairés par une lumiére céleste; continuant
a croitre, ils formérent comme une montagne, d’'ou l'on entendit sortir des sons harmonieux.
Toutes les nuits, elle était entourée d’une vive lumiére. Lorsqu’elle fut parvenue au terme de
sa grossesse, une ouverture laissa voir cinq chambres, semblables a des tentes et entourées
d’un fil d’argent; dans chacune était assis un enfant allaité au moyen d’un tube suspendu a sa
bouche. Les chefs des tribus, frappés d’étonnement, venaient admirer et adorer ces prodiges ...
Les cing enfants étaient traités par les peuples de cette contrée avec le respect qu'on rend aux
fils des rois ...» Il n'est pas moins curieux de trouver dans les livres religieux des Thibétains
une légende ou l'on voit la reine, qui porte dans son sein le Badhisattva, s'avancer, dans le jar-
din de Loumbini, jusqu’a un arbre qui s'incline et la salue; elle saisit une de ses branches, et,
au méme instant, le Bodhisattva sort par son coté droit, sans la blesser.” Dans cette légende,
on le voit donc, un arbre devient 'embléme vivant d’'une déesse remplissant, comme Vénus,
Junon, Ilithyie, Lucine et Artémis ou Diane, les fonctions d’obstétrice.

Des traditions analogues a celles que je viens de rapporter se reproduisent méme, mais
avec plus ou moins d’altération, dans certaines légendes orientales, importées en Gréce et
en Italie. C'est ainsi, par exemple, que les mythographes de ces deux contrées® font naitre
Adonis d'une mére métamorphosée en arbre,” et alternativement désignée sous le nom de
Myrrha et sous celui de Smyrna. Selon les uns, elle était fille de Cinyras, qualifié roi de Cypre,
prétre d’Aphrodite a Paphos, et méme fondateur de cette derniére ville. Selon Panyasis, cité
par Apollodore,” elle avait pour pére Théias, roi des Assyriens. Hygin® la dit fille de Cinyras, et
donne a ce prince le méme titre de roi d’Assyrie. La légende grecque qui nous parle de Myrrha
punie d’'un commerce incestueux par sa métamorphose en un arbre d’oul nait Adonis, au bout

"®Dans le Syllabaire mandchou-chinois, intitulé : Thsing-han-toui-in-tseu-che, on trouve, en mandchou, Toula et
Selengge, et, en chinois, Thou-la et Se-ling-"ge.

”Sous cette forme, il faut reconnaitre la chaine appelée par Raschid-el-din Kara-Korum. Ce nom désigne, en général,
toutes les montagnes situées dans le voisinage de deux riviéres dont le confluent est a Koumlandjou, et d'une autre
riviére nommée Orkhon.

®Ce sont les Annales mémes des Ouigours que Raschid-el-din et le vizir Ala-el-din ont eues entre les mains. Le
dernier, dans son Histoire du conquérant du monde (Djenghis-Khan), en a donné un extrait, qui, traduit en francais,
a été inséré par M. d’Ohsson, ministre de Suéde a la Haye, dans son Histoire des Mongols (Paris, 1824, in-8°). C'est
a cette traduction que j'emprunte le passage qui est transcrit ici. Les faits qu'il renferme sont aussi rapportés, mais
avec quelques variantes, dans ['Histoire de la dynastie mongole, écrite en chinois par Tchao-yuan-phing et intitulée :
Su-houng-Rian-lou (section 29., fol. 14 verso). Le pays ou a lieu le prodige y est nommé Khorin; il n’est question que
d’un seul arbre, dont la rotondité est comparée a celle d’'une femme enceinte. Au bout de neuf mois et dix jours, l'arbre
accouche de cinq garcons; le cadet recoit le nom de Bouka-khan, et devient roi des Ouigours, aprés avoir soumis les
peuplades voisines. Feu M. Jules Klaproth, a qui 'on doit une traduction frangaise de ce morceau (Journ. asiat. 1824, t.
5., . 268, 269), remarque (ibid. p. 272) que si, avec toute raison, l'historien chinois déclare fabuleux le fait qu'il rapporte,
on ne doit pas moins conclure de son récit, que les principales circonstances en avaient été empruntées a une méme
source par lui et par les historiens persans.

Voy. le Rgya Tch’er Rol Pa, 2° partie, chap. 7., p. 80 et suiv. de la traduction frang. de M. Foucaux (Paris, 1848, in-4°).

8 Apollodore, 3., 14., 4-7. Ovide, Metamorph. 10., 490 sqq. Servius, ad Virgil. Eclog. 10., 18; ad &neid. 5., 72. Scriptores
rerum mythicarum latini tres, t. 1., p. 60, 85, 239; ed. Bode. Conf. M. ). de Witte, Nouvelles Annales de l'Instit. archéol. t.
1., p. 539. MM. Ch. Lenormant et J. de Witte, Elite des monuments céram. t. 2., p. 220.

8Cet arbre est celui qui produit la myrrhe. Parfois cependant les écrivains de l'antiquité lui substituent le myrte.

823, 14., 3.

8Fab. 58., v. 242.

1%



de dix mois, avait donc été puisée a une source assyrienne ou du moins phénicienne.* Elle
inspira la composition d’'un camée dont 'empreinte a été publiée a Rome, en 1839, par les
soins de la direction de UInstitut archéologique.” Ce camée représente une nymphe® retirant,
par un pied, le jeune Adonis des flancs d’un arbre, qui est la métamorphose de sa coupable
mére, et dont le tronc affecte sensiblement les formes d’une femme. A leur tour, les peintures
qui ornent quelques vases grecs inédits, dont je dois la connaissance a M. de Witte, nous ont
conserveé le souvenir de ce mythe, puisqu’elles nous montrent Adonis placé auprés de Myrrha
changée en arbre. Le méme archéologue m’apprend qu’a Naples, dans la collection Torrusio,
il existe une amphore de Nola, qui représente deux personnages, l'un barbu, l'autre imberbe,
sortant chacun du tronc d’'un arbre. D'autre part, un rite curieux, dont la mention se trouve
dans Julius Firmicus, nous autorise a croire que, chez les Phrygiens, dans la célébration de la
féte annuelle appelée Megalesia, et instituée en 'honneur de la Mére des Dieux, on entendait
représenter 'enfantement de la déesse et la naissance d’Atys, en coupant un pin a une certaine
hauteur, et fixant au centre de cet arbre l'image d’'un adolescent.” Le méme écrivain nous dit
aussi que, dans les fétes consacrées a Proserpine, on coupait un arbre et on le fagonnait de
maniére a lui donner la forme d’une vierge.* De son c6té, Virgile met dans la bouche d’Evandre
deux vers® qui prouvent que, de son temps, l'ltalie conservait une tradition religieuse sur une
race d’hommes nés du tronc des arbres et nommément des chénes. Enfin, dans la mythologie
des peuples du Nord, 'homme primitif est aussi un arbre; le tronc de cet arbre reverdit, fleurit,
et puise sa nourriture a trois sources : la nuit, la terre et le ciel.”

Toutefois, la naissance de 'Amour portant un bélier sur ses épaules et sortant des flancs
d’un cyprés chargé de fruits, est un fait nouveau dans le recueil des mythes ou des traditions
hiératiques des peuples de l'antiquité; et ce fait confére a notre autel palmyrénien le privilége
qu’ont souvent les monuments figurés de remplir quelques-unes des lacunes que présentent
les écrits qui nous restent des mythographes grecs et des mythographes latins. Mais, si aucun
auteur ancien ne fait mention d’'un Amour Criophore, un passage de Jean Lydus, déja cité,” nous
apprend que, chez les Cypriens et les Corinthiens, le bélier était consacré a Vénus. D'autre part,

8| parait que non-seulement l'Asie occidentale est la source des traditions qui avaient répandu chez les Grecs la
croyance a des personnages mythologiques nés d’un arbre et a des métamorphoses en arbre, mais qu’une corrélation
plus ou moins directe existait entre ces traditions et certaines cérémonies propres a l'initiation aux mystéres de la
Vénus assyrienne, cérémonies ou linitié paraissait vétu d’'un costume au moyen duquel on pouvait le croire métamor-
phosé en arbre. Une scéne de ce genre est gravée sur un cylindre du cabinet de M. le duc de Luynes, que reproduit le
n° 12 de la pl. 54. B de mes Recherches sur Mithra.

8Centur. 6., n° 34. Voy. Bulletino dell’ Inst. arch. 1839, p. 109.

8Une tradition écrite substitue ici a la nymphe obstétrice un sanglier, le méme animal qui devait un jour causer la
mort d’Adonis : de ses défenses il frappe l'arbre, et des flancs entr'ouverts de cet arbre sort le jeune enfant (Servius,
ubi supra).

In sacris phrygiis, quae Matris Dem dicunt, per annos singulos (11. calend. apr.) arbor pinea caeditur, et in media
arbore simulacrum juvenis subligatur. Jul. Firmicus Maternus, De err. profan. relig. 28., p. 103; ed. Miinter. Cf. Ovide,
Metamorph. 10., 104. Arnobe, Advers. Gentes, 5., 39.

n Proserpina sacris caesa arbor in effigiem virginis formamque componitur ... (loc. cit. p. 104). A ce sujet, il n’est
peut-&tre pas sans intérét de remarquer que, dans la langue zende comme dans la langue latine, le mot qui signifie
arbre est du genre féminin. Répétons que ce mot, orouére, arbor ou arvor, est identique dans les deux langues, et
ajoutons que les livres sacrés des Perses qualifient Uarbre pur fille lumineuse de l'eau (Zend-Avesta, t. 2., p. 255).

%Haeec nemora indigena Fauni, Nymphaque tenebant,

Gensque virdm truncis et duro robore nata.
Aneid. 8., 314, 315,
*Mone, dans le tome 5 de la Symbolique de M. le professeur Fic. Creuzer (2° édit. allemande), p. 349, 350.
“ICi-dessus, p. 19, note 4.

15



le témoignage formel de Pausanias établit que l'attribution du bélier a Hermés ou Mercure,
pére de 'Amour, remonte a une haute antiquité, se lie primitivement et d’'une maniére intime
aux institutions hiératiques de U'Asie occidentale, et ne doit étre considérée, chez les Grecs,
que comme une importation. Décrivant Corinthe et ses environs, cette célébre cité ou l'usage
de consacrer le bélier a Aphrodite avait été importé d’Amathonte, Pausanias rapporte que,
sur la route qui conduit directement a Léchée, il a vu un bélier sculpté auprés d'une statue
d’Hermeés assis; et, aprés avoir cité deux vers de l'lliade qui ont trait a la préférence accordée
au bélier par ce dieu protecteur des troupeau, il a soin d’ajouter qu’il doit taire ce qu’on lui
a révelé du role assigné a Hermeés et au bélier dans les initiations aux mystéres de la Mére
des dieux,” divinité dont assurément personne n'est tenté de contester l'origine asiatique.
Un autre passage du méme voyageur,” sur lequel je reviendrai plus loin, nous apprend qu’en
Messénie, dans le canton appelé de son temps le bois Carnasius, on célébrait ces mystéres, et
que 13, au milieu d’un bois trés-épais de cypreés, étaient placées les statues d’Apollon Carnéius,
d’Hermés portant un bélier, et de Cora, fille de Déméter et surnommée la Chaste (ayvn). La
suite de mon travail montrera, par d’autres témoignages, que si les Phéniciens et les Syriens
faisaient naitre d'un cyprés, embléme de sa mére, 'Amour Criophore, et attribuaient ainsi le
symbole du bélier tout a la fois a ce jeune dieu et a Baal, son pére, ils avaient de méme consacré
le cyprés pyramidal, non-seulement a Vénus et a '’Amour, mais aussi a Baal, a ce dieu que les
Grecs appellent tantot Zeus, tantt Hermes.

D’autre part, l'autel palmyrénien du Musée capitolin n’est pas le seul monument qui nous
révéle que la Syrie comptait '’Amour Criophore, de méme que Baal Criophore, au nombre des
dieux qu’elle adorait. Une statuette de bronze, inédite, et reccemment trouvée dans cette partie
méme de 'Asie occidentale, justifie mon assertion. M. le duc de Luynes, a qui elle appartient,
et dont l'obligeance et la libéralité égalent le savoir, veut bien me permettre de la publier ici,*
d’'aprés un dessin exécuté sous ses yeux, et réduit au tiers des dimensions de l'original.” Ce
bronze représente un adolescent nu et debout, qui porte un bélier sur ses épaules, et qu'a la
premiére vue il est impossible de ne pas déclarer identique avec 'Amour Criophore de notre
autel palmyrénien. Il fut découvert en 1849, dans un sacellum ou dans une grotte artificielle,”

%2, 3., &4 1 ... TOV 8¢ &v Teheti) Mntpog émt Epprj Aeyopevov kai t@ kpi AOyov EmoTapeVOG, o0 Aéyw.
Ce passage ne sera pas rapproché sans intérét d’'un bas-relief publié par Bartoli (L’Antr. eleusin. rappresent. in un
greco antico basso rilievo del mus. Nani; pl. pour la page 3.). On y distingue les Grandes Déesses placées debout sur
le seuil de l'antre d’Eleusis. Deux béliers et deux lions sont accroupis sur les rochers qui forment le cintre de cet
antre. Mentionnons également une scéne d’initiation qui nous reporte dans U'Asie occidentale, et qui est gravée sur
une plaque de bronze, du musée royal de Berlin, dont il sera question plus loin. Nous y voyons (pl. 7., n° 6) un des
assistants élever le bras droit et tenir dans la main un baton court, au bout duquel est attachée une grosse téte de
bélier. Dans le bas du monument on remarque, au-dessous de cette figure, un animal de méme espéce, marchant a
la suite d’un taureau. J’appelle aussi l'attention des archéologues sur le role important que remplit le bélier dans la
composition des types d’'un grand nombre de médailles asiatiques, en téte desquelles il faut surtout placer, aprés
les monnaies autonomes attribuées a l'ile de Cypre, les monnaies coloniales de Damascus (Ccelé-Syrie). Ces diverses
piéces et l'attribution du bélier a Baal, a Hermés, a Mercure, a Eros, a Cupidon, me donnent lieu de soupgonner que
cet animal symbolique s'est substitué au taureau par suite d’'un emprunt fait a U'Egypte. Cette substitution établit
ainsi entre le dieu Ammon, générateur, le Baal ou 'Hermés Criophore des Phéniciens et des Syriens, et 'Hermés
ithyphallique des Grecs, certains rapports qui méritent d’autant plus d’étre étudiés, que les monuments figurés de la
Phénicie et de la Syrie offrent d’autres preuves de l'influence qu'exerca 'Egypte sur les usages religieux de ces deux
contrées asiatiques.

%4, 33, 5. Cf. 11, 22,, 2.

%Pl 4., n° 1.

La hauteur est d’environ 50 centimétres.

*Tous les détails relatifs a cette intéressante découverte sont rapportés dans une lettre que M. Péretié, chancelier

16



que recélaient les flancs d’une assez haute montagne située a environ 20 kilométres de Seyde,
'ancienne Sidon. Au sommet de cette montagne est bati un petit village appelé Rimat. En
face de la statuette étaient placés deux bustes de bronze,” qui, la téte ornée de douze rayons,
représentent chacun un dieu solaire ou le Soleil personnifié. Ainsi, dans cette grotte, chose
bien digne d’attention, on avait réuni, de méme que sur les faces sculptées de l'autel du Musée
capitolin, le culte et les images du Soleil et de 'Amour Criophore. Un rapprochement si plein
d’intérét n'indique-t-il pas que je suis fondé a désigner sous le nom d’Amour Criophore l'enfant
qui, sur cet autel, nait des flancs d’un cypreés, et a donner le méme nom a 'adolescent que
représente la statuette de M. le duc de Luynes? Ici le bélier,”® modelé dans des proportions
beaucoup plus fortes, est caractérisé de maniére a ne pouvoir étre confondu avec une autre
espéce de quadrupéde, comme il est advenu du petit bélier de 'autel palmyrénien.

On objectera peut-étre que si les deux figures dont je viens de parler représentent réelle-
ment 'Amour, elles devraient avoir des ailes attachées aux épaules. Lobjection tombe a la vue
de deux médailles autonomes d’argent, frappées a Nagidus, et, par conséquent, dans une pro-
vince de l'Asie Mineure, la Cilicie, presque aussi renommée que la Syrie, la Phénicie et l'lle de
Cypre méme, par le culte solennel qu'elle rendait a Vénus. Ces deux médailles, déja publiées
dans mes Recherches sur cette déesse,” sont reproduites ici™; elles nous montrent ce culte
associé, comme il 'était chez les Syriens et les Phéniciens, au culte du dieu que 'Orient ado-
rait sous les noms de Baal ou Bel, d’Adad, de Sabazius, de Temps, et qui s'identifie avec Zeus
ou Jupiter et avec Hermés ou Mercure. Au droit de la premiére des deux piéces,” on reconnait

du consulat général de France a Beyrouth, a eu la complaisance de m’adresser le 3 juin 1850. Cette lettre est insérée
dans le n° 29 (mai 1851, p. 50-52) de l'Archdologischer Anzeiger, que publie a Berlin M. Ed. Gerhard.

“I’'un a 30 centimétres de hauteur, l'autre 8 centimétres seulement.

%M. Ed. Gerhard a enrichi d’un savant article sur lattribution du bélier a plusieurs divinités la cinquiéme livraison
(n°® 14 et 15, février et mars 1850, p. 149-160; pl. 15.) de son recueil intitulé : Denkmaler, Forschungen und Berichte,
als Fortsetzung der archdologischen Zeitung; recueil qui ne saurait &tre trop recommandé a l'attention et aux encou-
ragements de tous les amis de la science. Parmi les monuments inédits que nous fait connaitre l'article cité, on doit
remarquer, a cause surtout de sa provenance et de son originalité, une terre cuite, coloriée, qui a été rapportée de l'ile
de Chypre par M. le professeur Ross, et qui, selon M. Gerhard, représente Jupiter Ammon accroupi sur un bélier debout
(pl. 15., n° 3). Elle est déposée au musée royal de Berlin, et me parait confirmer a la fois le fait de linfluence exercée
par U'Egypte sur les doctrines religieuses des Phéniciens ou des Cypriens et l'attribution que, depuis peu, on fait a I'ile
de Cypre de plusieurs médailles classées pendant longues années parmi les incertaines de Cilicie. )'entends parler de
celles qui portent d'un coté un bélier, de l'autre une croix ansée ou une téte de bélier. La plupart des piéces de la pre-
miére de ces deux catégories sont figurées sur la planche 1 du savant mémoire de notre confrére M. Raoul-Rochette,
intitulé : De la croix ansée ou d’un signe qui y ressemble (Mém. de I'Acad. des inscript. t. 16., 2¢ partie, p. 286-382). —
Ceci était écrit lorsque j'ai pu prendre connaissance d’une récente publication due au zéle et au savoir d’un habile
archéologue dont le nom est cher a tous les amis de la science, M. le duc de Luynes. Profitant des richesses de son
propre médaillier, et ne négligeant pas de puiser dans les autres collections particuliéres et les collections publiques
d’Europe, il a réuni, dans un ouvrage intitulé : Numismatique et inscriptions cypriotes (Paris, 1852, 1 vol gr. in-4°, avec
12 planches), toutes les médailles qui appartiennent aux deux catégories dont j'entends parler. Il n’hésite pas a les
attribuer a lile de Cypre; et, par une étude aussi persévérante qu'intelligente, il est méme parvenu a en lire les é-
gendes avec assez de certitude pour rapporter nominativement dix de ces piéces a Amathus ou Amathonte (p. 3-8; pl.
1., n°® 1-8, 10 et 14), quatre a deux villes alliées, Salamine et Amathus (p. 8, pL. 1., n°® 12 et 13; pl. 6., n°® 10; pl. 12., n°
1), et une (p. 8; pl. 1, n° 11) a l'alliance de Salamine avec une ville qu'il croit &tre Lapathus, sans cependant l'affirmer.
Enfin, il attribue & une ville incertaine de la confédération cyprienne (p. 7) la médaille n° 9 de sa planche 1. A l'époque
ol M. Raoul-Rochette publiait son mémoire sur la croix ansée, on était loin de soupgonner que la numismatique de
l'ile de Cypre comprit un nombre aussi considérable de médailles au type du bélier, et on désespérait de déchiffrer
les legendes gravées sur celles de ces piéces qui étaient alors connues des numismates.

%P, 194-197; pl. 5., n°% 7 et 8.

00p[, 8, n° 8et9.
“'1bid. n° 8. Cette médaille était inédite, lorsque je l'ai publiée dans mes Recherches sur Vénus.

17



sans peine ce dieu asiatique, dont le buste radié et supporté par un aigle est sculpté sur une
des faces de l'autel palmyrénien; au revers, comme sur la face postérieure de cet autel, nous
trouvons la déesse, épouse de Baal; mais ici 'lanthropomorphisme a repris ses droits. Baltis ou
Beltis, appelée aussi Astarté, est représentée sous une forme humaine, et vétue seulement de
la ceinture aux pieds, de méme que I'Aphrodite Génétyllis des Grecs et la Vénus Génétrix des
Romains. Assise sur un trone, la téte ceinte d'une couronne crénelée, elle fait, avec la patére
qu’elle tient de la main droite, une libation sur un autel placé a ses pieds." Derriére le trone,
se tient debout son fils, 'Amour, complétement nu et sans ailes, comme '’Amour Criophore du
cabinet de M. le duc de Luynes, comme 'Amour Criophore qui, sur la face postérieure de l'autel
palmyrénien, nait des flancs du cypreés, image symbolique de Vénus. Ainsi, nous avons sous les
yeux une des médailles de Nagidus composées d'aprés des traditions religieuses communes
aux Syriens, aux Palmyréniens et aux Ciliciens. Elle remonte a une époque ou les dominateurs
de la Cilicie navaient pas encore osé appliquer aux types asiatiques les modifications que,
plus tard, le sentiment du beau et du vrai, principe fondamental de l'art grec, devait leur faire
subir. Mais a la suite de la série de médailles qui comprend cette piéce, vient se ranger une
autre série, ou l'on découvre un des exemples les plus frappants que, dans la numismatique
asiatique, on puisse citer des heureuses transformations opérées par le burin des artistes
grecs. A cette seconde catégorie appartient une élégante médaille autonome, d’argent,”™ ol
nous voyons I'’Aphrodite grecque substituée a I'Astarté des Nagidiens. La déesse fait aussi, de
la main droite, une libation sur un autel posé a ses pieds; mais elle passe, avec une tendresse
toute maternelle, son bras gauche autour du cou de son fils, et ce fils a des ailes, comme nous
sommes habitués a en voir aux épaules de '’Amour sur les monuments figurés des Grecs ou des
Romains. La planche o j'ai placé, a coté l'un de l'autre, le dessin de chacune de nos deux mé-
dailles nagidiennes, rendra beaucoup plus sensible le contraste qui résulte du rapprochement
de deux piéces monétaires, semblables quant a la composition de leurs types, mais différentes
par le style propre a chacune d’elles. Ce rapprochement aura de plus l'avantage de mettre hors
de doute l'identité des deux Amours Criophores de Syrie, non-ailés, avec 'Eros ailé des Grecs
et le Cupidon ailé des Romains.

Cette derniére observation est d’autant mieux placée ici qu'il me parait intéressant de
rapprocher des deux Amours Criophores un trés-petit bas-relief de bronze, que je crois inédit
et quifuttrouvé, ily a quelques années, dans des ruines romaines, en Transylvanie.”™ Le dessin
qui le reproduit, d’aprés un platre que j'en posséde, est gravé sous le numéro 2 de ma planche
3. Ici 'Amour est représenté avec des ailes, bien qu’il soit accompagné du bélier. Toutefois il
ne le porte pas sur les épaules; il est, au contraire, étendu ou couché sur le dos de l'animal
symbolique,'” et devient ainsi un Cupidon Criopole; mais cette attitude ne met pas moins en

2Une autre médaille autonome de Nagidus, publiée par Pembroke (Numismat. antiq. pars 2., tab. 22), offre une
variante intéressante : la déesse, dans le méme costume et assise sur son trone, fait une libation, non sur un autel,
mais sur une fleur qui ressemble a une rose on au balaustium. Une Victoire ailée vole dans le champ de la médaille
et vient poser une couronne sur la tiare d’Astarteé.

" Numismat. ant. pars 2., tab. 22, n° 9.

®Je dois la connaissance de ce petit monument aux obligeantes communications de Mme. la baronne Jésika, dont
la mort, arrivée en 1850, est un sujet de bien vifs regrets pour ses amis et pour toutes les personnes qui cultivent les
sciences et les arts.

""Telle était probablement l'attitude d’Aphrodite Pandémos, dans le groupe de bronze que Pausanias (6., 25., 2)
avait vu a Elis et qui représentait la déesse placée sur un bouc. Ce groupe, ouvrage du célébre statuaire Scopas, nous
explique l'origine du surnom d’Epitragia qu’avait recu Aphrodite. Comme déesse de la mer, nous la trouvons tantdt
couchée, tantdt assise sur les mémes animaux qui lui sont attribués comme déesse de la terre. C'est ainsi, par exemple,
que la représente un bas-relief du Musée capitolin (Mus. capitolino, t. 4., pl. 62.), o il faut particuliérement remarquer

18



évidence l'intention formelle qu’on avait eue de faire ainsi allusion a la naissance de Cupidon,
fruit des amours de Vénus avec Mercure Criophore." Par-1a, se trouve confirmée une fois de
plus linterprétation que je donne au sujet représenté sur la face postérieure™ de l'autel du
Musée capitolin.

Ce sujet est étrangement défiguré dans les dessins qui en ont été publiés jusqu’a ce jour.
Sur la planche jointe a la Lettre citée du P. Giorgi, on a substitué au bélier que porte ’Amour un
veau ou une génisse. Le dessinateur ou le graveur dont s'est servi M. 'abbé Lanci, a remplacé
le bélier par une chévre. Un autre érudit a pris ce bélier pour un cheval.” Bien plus, dans le
dessin que publia Spon et que reproduisit 'auteur de 'Antiquité expliquée, on ne découvre
aucune trace d’enfant, de bélier, de veau, de génisse, de chévre, ni de cheval. On concoit dés
lors qu'aucun de mes savants devanciers n'ait été amené a reconnaitre sur notre autel la nais-
sance de 'Amour Criophore, et que tous, sans exception, se soient plus ou moins égarés dans
linterprétation de 'ensemble du monument. Le P. Giorgi,”” par exemple, se préoccupe exclu-
sivement de l'idée que cet autel, comme le bas-relief palmyrénien dont je parlerai plus loin,
doit s’expliquer par les doctrines ou les traditions propres aux sectateurs de Zoroastre. De 13,
il conjecture que l'oiseau sculpté au bas du buste radié est l'éoroschasp ou le simorg, oiseaux
consacrés a Mithra, et que la figure ailée, qui pose une couronne sur la téte du personnage
placé dans un char attelé de quatre griffons, est Ormuzd instituant roi des rois Mithra ou le
Soleil.™ Il ne met pas en doute que le cyprés représenté sur chacun des deux monuments ne
fasse allusion a Zoroastre, qui, selon le témoignage des auteurs persans, grava sur 'écorce d’un
arbre de cette espéce certains dogmes religieux. Le P. Giorgi rappelle a ce sujet que, dans les
écrivains orientaux, il est aussi question d’un autre cyprés qui renfermait 'esprit ou le féroiier
du faux prophéte, et dont les propriétés étaient merveilleuses et surnaturelles. Au nombre
des miracles produits par ce second cyprés, le méme philologue, sans citer aucune autorité,
se croit en droit de comprendre la naissance de 'enfant que nous voyons sortir des flancs d’'un
cyprés sur une des faces de l'autel du Musée capitolin. Il avance que cet enfant est Zoroastre

le bouc marin sur le dos duquel est placée Vénus. Ajoutons a ce bas-relief un vase d'argent ciselé, découvert aux
environs de Vienne en Dauphinég, et orné de la représentation des quatre saisons. Le printemps y est figuré sous les
traits de Vénus assise sur le dos du taureau équinoxial (voy. mes Recherches sur Vénus, pl. 14. G, n°® 17). — Mon mémoire
était déja livré a U'impression, lorsque, dans le nouvel ouvrage de M. le duc de Luynes, cité plus haut (p. 28, 29, note 2),
j'ai trouvé reproduites (p. 25, 28, pl. 5., n° 3; p. 31, pl. 6., n° 5) deux rares médailles autonomes et bilingues de Salamine
(ile de Cypre), qui appartiennent au Musée britannique, et qui représentent chacune, mais dans un module différent,
au droit, un taureau ou une génisse que l'on vient d'immoler, et, au revers, un bélier portant Vénus vétue d'une longue
tunique transparente, et coiffée comme la Vénus de Médicis. On voit quelle corrélation s’établit, d'une part, entre cette
Vénus Criopole, Baal ou Mercure Criophore, '’Amour Criophore des Syriens, et 'Amour Criopole du petit bas-relief ici
figuré (pl. 3., n° 2); d'autre part, entre cette méme Vénus Criopole et les autres représentations figurées de Vénus que
j'ai indiquées ci-dessus. La substitution du bélier au taureau ou a la génisse dans les images de la déesse, comme
dans sa légende, est un fait qui, si je ne me trompe, ajoute quelque intérét aux observations que renferment la note
1de la page 26 de ce mémoire et la note 2 de la page 28. De plus, ce fait, rapproché des médailles de Uile de Cypre au
type du bélier, et rapproché surtout des monuments figurés qui m’ont autorisé a reconnaitre un Amour Criophore et
un Amour Criopole, me donne lieu de douter qu'il faille, avec M. Théodore Panofka, rapporter au mythe de Phrixus le
joli vase qu’il a publié dans une savante dissertation intitulée : Atalante und Atlas (Berlin, 1851, in-4°), p. 10 et 11, n°®
4 et 4 a de la planche qui accompagne le texte.

®®pans la mythologie indienne, c’est Agni, le dieu du feu, qui parait monté sur un bélier. (Voy. M. Ch. Coleman, The
mythology of the Hindus (Lond. 1832, in-4°), pl. 22, n° 4.)

7Pl 1, n° 2.

%8 C'est ce qu'affirme M. 'abbé Lanci (Paralip. t. 1., p. 34), en s'abstenant charitablement de nommer l'auteur d’une
pareille méprise.

%9 ettre citée, p. 39 et suiv.

"1bid. p. 110.

19



lui-méme, tenant dans ses mains la portion antérieure du corps d’une vache, pour rappeler
une des circonstances fabuleuses de sa propre naissance : « Ad indicandum spiritum simul et
genitale semen corporis Zoroastris, vaccino lacti a Deo creatore immixtum.™» Un habile ar-
chéologue de Dresde, feu M. Bottiger,”™ adoptant avec trop de complaisance l'opinion du phi-
lologue romain, poursuit ce méme systéme d’'explication, et suppose que 'enfant dont il s'agit
est un des vingt-huit izeds du Zend-Avesta, « qui, dit-il, éléve vers le ciel un jeune taureau, sym-
bole du taureau solaire, ou plutot de ce taureau du monde que mentionnent frequemment les
livres de Zoroastre, et que des auteurs orientaux postérieurs ont appelé le taureau Aboudad. »
Ainsi, au lieu de chercher tout naturellement l'explication d’un monument figuré palmyrénien
dans la légende des divinités que l'on sait avoir été honorées en Syrie d’'un culte particulier,
ou dans le rapprochement des divers monuments de l'art qui furent consacrés a ces mémes
divinités, le P. Giorgi et Bottiger ont cru qu'ils devaient la chercher exclusivement dans les
livres de Zoroastre ou dans les traditions persanes. Il est cependant avéré que le culte d’Or-
muzd et de Mithra ne se répandit point en Syrie, et que le culte beaucoup plus ancien de Baal
et de Baltis, Astarté ou Dercéto y resta dominant. Des erreurs analogues a celle que je reléve
se reproduisent frequemment, je le dis a regret, dans les dissertations archéologiques ot il
s'agit, soit d’expliquer des antiquités figurées orientales qui n'appartiennent pas a la Perse,
soit de remonter a la source des influences exercées par un art asiatique sur certains monu-
ments figurés de I'Occident. Toutefois Giorgi et Bottiger n'auraient peut-&tre pas encouru le
reproche que je me vois obligé de leur adresser, si le premier de ces deux érudits, examinant
avec plus de soin qu'il ne l'a fait le quadrupéde que porte sur ses épaules 'enfant qui nait du
cypres, avait reconnu dans ce quadrupéde, non point une génisse ou un taureau, mais bien un
bélier, animal symbolique, dont les fragments qui nous restent des livres zends ne font aucune
mention.

De son cOté, le dernier interpréte de notre autel palmyrénien, M. l'abbé Lanci, aprés avoir
cru reconnaitre sur trois des faces de ce monument, je l'ai déja dit, la représentation des trois
premiéres saisons de l'année, le printemps, l'été et 'automne, ne met pas en doute que la face
postérieure ne représente l'hiver. A cette quatriéme saison préside, selon lui,™ le Soleil femelle,
le Soleil pluvieux, Aglibol, roi ou dominateur de la constellation zodiacale du Capricorne; il se
cache ici dans les rameaux du cyprés, symbole de 'exaltation du soleil, de I'exaltation de la
gloire™; la petite chévre (capretta), placée sur les épaules de cette divinité féminine, fait allu-
sion au Capricorne, et, ajoute-t-il, au retour du Soleil femelle parvenu a ce signe zodiacal.™ Une
telle interprétation ne se serait sans doute pas présentée a l'esprit de l'ingénieux auteur des
Paralipomeni, si, regardant d’un peu plus prés le monument original, il n’avait pas pris le bélier
pour une petite chévre, et le jeune enfant pour une déesse solaire, Aglibol, que nous allons
trouver représentée comme une divinité male et lunaire sur un autre monument palmyrénien,
non moins authentique.

™De inscription. palmyrenis qua in Mus. capitol. adserv. interpretand. Epistola, p. 41 et 42. Dans le passage que je
cite, le P. Giorgi fait allusion a une tradition recueillie par Scharistani (voy. Th. Hyde, Hist. relig. veter. Persar. p. 300; 2°
édition).

"|deen zur Kunstmytholog. p. 239.

"paralipom. t. 1., p. 34-37.

"1bid. p. 57.

"SJ'ai quelque peine a concilier ces idées avec l'opinion ol est M. Lanci (ibid. ibid.) que le cyprés était consacré a Agli-
bol, et que le gopher des Hébreux et le sdru des Arabes, qui sont deux des noms de cet arbre en Orient, appartiennent
a deux racines sémitiques exprimant une méme idée, celle de la disposition a la génération ou a l'enfantement. Je
laisse aux maitres en philologie le soin de décider jusqu’a quel point est fondée cette derniére observation.

20



Les diverses interprétations proposées par mes savants devanciers ne sauraient donc, si je
ne me fais illusion, infirmer Uexplication que j'ai donnée de chacune des sculptures qui ornent
'autel a quatre faces du Musée capitolin. Cette explication, je ne 'ai pas cherchée ailleurs que
dans 'étude des croyances religieuses et du langage symbolique qui furent communs aux As-
syriens, aux Syriens et aux Phéniciens. Si, considérant le monument dans son ensemble, nous
nous rappelons, d'une part, les témoignages anciens qui assimilent le Soleil a Baal ou Jupi-
ter," et, d’autre part, le célébre passage de Julien™ sur les trois soleils qu’admettait la théo-
logie syrienne,™ nous sommes amenés a supposer que notre autel palmyrénien représente,
outre Vénus, cette triade solaire, c’est-a-dire le dieu supréme des Syriens et ses deux mani-
festations. Dans cette hypothése, le buste orné d'un voile et d’'une harpé,™ et le buste radié
posé sur un aigle,” seraient 'un 'image du Temps-sans-bornes, le Saturne des Grecs et des Ro-
mains; l'autre, 'image de Baal, c'est-a-dire les images sensibles des deux soleils intellectuels
et immatériels qui, selon les expressions de Julien, donnent lintelligence aux dieux et aux
étres immatériels et invisibles. Le personnage placé sur un char ascendant et attelé de quatre
griffons™ serait et ne peut-&tre que le troisiéme soleil de cette théologie : soleil matériel et
apparent ou visible, il dispense a la terre la lumiére, la chaleur, et, chaque année, vainqueur
(sol invictus) dans sa lutte avec les ténébres, le froid et le principe humide, il recommence son
ascension vers le ciel, couronné par la Victoire, comme nous le voyons ici. Enfin, sur une qua-
trieme face,” le cyprés enfantant '’Amour est 'embléme expressif de la Vénus asiatique, Baltis
ou Beltis, épouse et sceur de Baal ou Jupiter, et, par conséquent, fille du Temps-sans-bornes,
comme Baal.”

"®Voy. plus loin, p. 47, 48, 99.

""Orat. 4. in Solem, Opp. p. 131 sqq. ed. Spanh. Cf. Scriptor. rer. mythicar. latini tres, Mythogr. 2., fab. 18., t. 1., p. 80, ed.
Bode. On lit ici ces paroles trés-explicites : « Constat autem triplicis esse Apollinem potestatis, et eundem esse Solem
apud superos, Liberum patrem in terris, Apollinem apud inferos ...»

"8Nous retrouvons des traces de cette croyance chez les Egyptiens, qui, selon Plutarque (De Isid. et Osir. p. 372, ed.
Xylandro; p. 93, 94, ed. G. Parthey), sacrifiaient trois fois par jour au Soleil, et chez les Perses, qui donnaient a Mithra
une épithéte que les écrivains grecs ont traduite par TputAdotioc. D'accord avec la signification de cette épithéte, la
liturgie du Zend-Avesta renferme l'obligation d’adresser trois priéres par jour a Mithra.

TPl 2, n° 1.

2P|, 1., n° 1. N'oublions pas que, chez les Perses, l'aigle était le symbole de Mithra, dieu solaire et manifestation
d’Ormuzd. C'est pourquoi un grade de péreaigle avait été institué dans les mystéres de ce dieu, et pourquoi aussi nous
lisons dans le Zend-Avesta (t. 2., p. 388), que laigle se balance entre les deux extrémités du monde, c’est-a-dire entre
les deux portes du ciel, le soleil et la lune. — Depuis que ces remarques ont été placées ici, j'ai trouvé plusieurs autres
exemples des rapports directs que la théologie asiatique ou chaldéenne avait établis entre l'aigle et le soleil. Ils me
sont fournis par le nouvel ouvrage de M. le duc de Luynes, dont j'ai parlé ci-dessus. Le savant auteur y publie (p. 11
et 14, pl. 2., n° 18; p. 14 et 55, pl. 12, n° 6) deux rares et belles médailles d’or, d’Evagoras 1°", l'une du cabinet de S. A.
I. le grand-duc de Toscane, l'autre de la collection Hunter, et représentant chacune, au revers de la téte tourellée de
Vénus Paphienne, un aigle posé sur la croupe d’un lion et 'astérisque du soleil gravé au-dessus de ce groupe. Un tel
type, on le voit, nous raméne a l'autel palmyrénien du Musée capitolin, dont une face (pl. 1. n°® 2) nous offre l'image
symbolique de Vénus enfantant '’Amour; une autre face (ibid. n° 1) nous montre le buste d’un dieu-soleil, placé sur un
aigle. D'autres médailles de l'ile de Cypre, également publiées par M. le duc de Luynes, présentent d’un c6té une téte
de lion tirant la langue, symbole trés-significatif du soleil d’été : et, de 'autre coté, tantdt un aigle se balangant dans
les airs au-dessus d’un lion couché (ouvrage cité, p. 9, 10 et 12; pl. 2., n°® 3-8), tantdt, au lieu d’un aigle, 'astérisque
méme du soleil gravé au-dessus d’un lion pareillement couché (ibid. p. 10 et 12; pl. 2., n°® 9).

P2, n° 2.

2p. 1, n® 2.

B 'est pourquoi, dans les légendes hiéroglyphiques qui accompagnent quelques images de la Vénus assyrienne
importée en Egypte sous le nom d’Hathor ol Athyr, la déesse est qualifiée fille du Soleil. Une note, qui m'a été com-
muniquée par M. le vicomte Emmanuel de Rougé, m'apprend que telle est la véritable signification des signes que
Champollion le Jeune traduisait par ces mots : Grande génératrice du Soleil (Mém. de I'Acad. royale des sciences, t. 13.,

21



Que cette interprétation soit fondée ou non, il reste un fait certain, la réunion sur un seul
autel de quatre bas-reliefs qui nous offrent l'image d’un dieu supréme qu’il faut nécessaire-
ment assimiler a Cronos ou Saturne, l'image de Baal ou le Temps limité, qui s'assimile a Jupiter
et a Ormuzd, l'image du soleil matériel et ascendant, personnifig, et celles enfin de Vénus et de
I'Amour. Par-1a, nous constatons que, si dans le célébre temple d'Hiérapolis, comme chez les
Cypriens,™ on avait associé le culte du Soleil a celui de Baal ou Jupiter et de Baltis ou Vénus, il
en était de méme a Palmyre.” Par la aussi nous pouvons, avec toute certitude, remonter a lori-
gine asiatique du temple érigé, dans U'Acro-Corinthe, en 'honneur d’Aphrodite armée, temple
ol Pausanias™ avait vu réunis les statues et, par conséquent, le culte d’Aphrodite, d’'Hélios et
d’Eros. Nous remontons avec non moins de certitude a l'origine également asiatique du type de
quelques monnaies autonomes de Dyrrhachium, colonie corinthienne fondée en Illyrie; elles
nous montrent le buste radié du Soleil superposé au groupe d’une vache allaitant un veau”;
et ce groupe, comme je l'ai dit ailleurs,” représente symboliquement la fille du dieu-soleil, la
Vénus asiatique, allaitant son fils. A leur tour, ces monnaies de Dyrrhachium et le temple de
'Acro-Corinthe, aussi bien que l'autel du Musée capitolin, nous permettent de croire que, si a
Rimat on a découvert, dans un méme sacellum souterrain, deux bustes du Soleil et une image
de 'Amour Criophore, ce n’est point accidentellement que ces trois monuments s'y trouvaient
réunis.

Le bas-relief palmyrénien que reproduit le n° 1 de ma planche 3, nous offre un second
exemple de la représentation de Vénus-Beltis sous le symbole du cyprés pyramidal. Ce marbre,
déposé d’abord dans les jardins du palais Mattéi, puis dans la vigne du palais du cardinal Car-
pi,” fut ensuite placé, selon les uns, au musée Borgia, selon les autres,™ dans les jardins du
palais Giustiniani, d'ou le pape Benoit 14 l'aurait fait transporter au Musée capitolin. Il fut si-
gnalé a l'attention des archéologues, en 1601, par Gruter,™ qui toutefois n'en donna que les
inscriptions et une description succincte d’aprés les notes de Smeth. Spon™ le publia intégra-
lement en 1683 et en 1685. Depuis, il a été reproduit ou seulement commenté par plusieurs

p. 647-649).

2Julien (loc. cit. p. 135 D et p. 144 C) dit expressément que les Cypriens élévent des autels en commun a Hélios et &
Zeus, et qu'Apollon est 'assesseur de Zeus.

'2|’association du culte et des images du Soleil et de Baal en Cypre et & Palmyre, comme a Hiérapolis, me rappelle
un passage de Zosime (Histor. 1., 61., 3-5), o0 il est dit qu’Aurélien, le vainqueur de Zénobie, employa les trésors enlevés
de Palmyre a construire dans Rome (d’autres disent dans Palmyre méme) un magnifique temple en 'honneur du Soleil,
et a l'orner des statues du Soleil et de Bélus (H\iov te xai Bjlov kabidpioag dydhpata). Reitemeier, dans son
édition de Zosime (Lipsiae, 1784), n'a pas hésité a suivre ici le sentiment de Scaliger et a rejeter la lecon proposée par
Saumaise. Ce dernier, a cause de l'identité du Soleil et de Bélus chez les Syriens, pensait qu'il fallait lire : H\iov ToD
kol Brjdov ; ce qui, observe Scaliger, ne peut s'accorder avec la terminaison plurielle du mot y&Apato. Notre autel
confirme cette judicieuse remarque qui, sans doute, n'avait pas échappé au savant Tillemont; car il traduit : « Aurélien
y mit les statues du Soleil et de Bel (Baal).» (Voy. Hist. des emper. t. 3., p. 400; Paris, 1720-1738.)

22, 4., 7.

2\oy. Recherch. sur Vénus, pl. 14. H, n°S 2 et 4.

"8Voy. ibid. p. 165-168.

Ms. 3429 du Vatican, fol. 122, cité par Bottari (Mus. capitolin. t. 4., p. 78). Gruter, loc. cit. Spon, loc. cit. — Eichhorn
(loc. cit. p. 99) substitue indiiment ici le nom de Carpegna a celui de Carpi.

30Voy. Mus. capit. t. 4., p. 78. — C'est par inadvertance, sans doute, que Selden (ubi infra) place ce bas-relief dans les
jardins du palais Farnése. Il parait certain qu’en 1708, il se trouvait au palais Giustiniani (voy. Bianchini, Opuscula, t. 1.,
p. 55-59).

'Inscript. antig. p. 86., n° 8.

32Recherch. cur. d’antiquité, p. 59 et suiv. Miscellan. erud. antiq. p. 1, 599. Il cite ici, p. 2, & propos d’Aglibol et de
Malachbel, un écrit de Frangois Malaval (Malavallius Massiliensis), que je n'ai pu me procurer.

22



autres savants™; et, chaque fois, le sujet qu'il représente et l'inscription bilingue grecque et
palmyrénienne, qui lui assigne la date du mois péritius de 'an 547 de l'ére des Séleucides,™ ont
exercé sans beaucoup de succés la sagacité des antiquaires et des philologues. Aucun d’eux,
en effet, ne parait avoir soupgonné que le cyprés sculpté ici sous le portique d’un temple di-
style est l'image symbolique de la Vénus orientale,™ et que les deux personnages placés l'un
a la droite, l'autre a la gauche de ce cyprés, contractent une alliance conjugale et mystique
sous les auspices de cette déesse. Bien plus, Gruter ou plutdt Smeth, Spon, Montfaucon™ et,
en dernier lieu, M. l'abbé Lanci,” méconnaissant chacun la forme caractéristique de cet arbre
pyramidal, 'ont pris pour un pin. Bottari*® penche fortement a croire qu’au lieu d’'un cyprés
on a voulu représenter ici un palmier. Le P. Giorgi et M. Avellino n’ont pas commis de telles
erreurs; mais le premier, je l'ai déja dit, ne veut voir dans le cyprés de nos deux monuments
palmyréniens qu’une représentation de ceux qui furent solonnellement plantés en Perse par
les mains de Zoroastre. L'archéologue napolitain™ se contente de rapprocher du bas-relief le
type des médailles de Damascus et d’Héliopolis dont il sera question plus loin et qui portent,
celles-ci,” un cypres planté a U'entrée d'un temple; celles-13,” un cyprés placé entre un cheval
et un taureau. A ses yeux, cet arbre n'a jamais représenté que le soleil; aussi adopte-t-il sans
restriction l'opinion ou était Eckhel" que, sur les médailles impériales de Damascus, le cypreés,
embléme du soleil, nous apprend pourquoi Cyparisse, cher a Phcebus, fut changé en un arbre
de cette espéce. Malgré toute ma déférence pour les jugements portés par lillustre fondateur
de la science numismatique, un tel commentaire, je l'avoue, me semble peu satisfaisant. Un

Bernard et Smith, Versio et note ad inscript. graec. Palmyr. (Traj. ad. Rhen. 1698, in-8°), p. 14; ou Inscript. graec.
Palmyrenor. cum scholiis et annotationib. p. 2, n° 3. Selden, De diis syris, p. 152, sqq; edit. Amstelod. 1680. Halley,
Philosophic. transact. vol. 19. (1695-1697), n° 218, p. 171, 172. Abraham Seller, The antiquit. of Palmyra (Lond. 1696, in-8°,
fig.), Append. chap. 8., p. 352; Acta erudit. lipsiens. Supplem. t. 3. (1702), sect. 3, p. 102. Th. Hyde, De relig. veter. Persar. p.
114, tab. 12., p. 116, edit. 1760. Reland, Palaestin. illustr. (Traj. Batav. 1714), t. 2., p. 525, 526. Montfaucon, L'Antiquit. explig.
t. 2., 2¢ part. p. 389-391; pl. 174., fig. 3; Paris, 1719. Dawkins et Wood, The ruins of Palmyra, p. 27, n°* 6 et 9; Lond. 1753,
grand in-f°. Barthélemy, Réflex. sur l'alphab. et sur la langue dont on se servait autrefois a Palmyre, Explic. p. 21; Paris,
1754, in-4°; ou Mém. de 'Acad. des inscr. t. 26. (ann. 1759), p. 557 et suiv. Bianchini, Opuscula, t. 1., p. 51-70; Rom. 1754,
in-4°. Swinton, An explicat. of all the inscript. in the Palmyrene lang. and charact. cinq lettres adressées a Th. Birch et
insérées dans le 48 volume des Philosophic. transact. (ann. 1754), n°® 87., p. 690-756; pl. 24-30. Giorgi, Lettre citée, p.
107, tab. 1. Bottari, Mus. capitolin. t. 4., p. 77-86; pl. 18.; Rom. 1782. Eichhorn, Comment. Societ. reg. scient. gotting. rec. t.
6., (ann. 1828), Class. historic. et philologic. p. 98-105, 117, 118. Boeckh, Corp. inscr. gr. t. 3. p. 824, 825, n° 6015. M. l'abbé
Michelange Lanci, Di un egizio monum. con iscriz. fenic., Spiegazione, etc. p. 143-152; Paralipomeni, t. 1., p. 29-37, pl. 2.,
n° 1. Gésénius, Scriptur. linguaque phecenic. monum. (Lips. 1837, in-4°) pars 1., p. 80-82. M. le Dr. Stark, Forschung. zur
Geschichte und Alterthumsk. des hellenist. Orients, t. 1., p. 570, 571 (Jena, 1852, in-8°).

34 Cette date correspond au mois de février 234 ou 235 de I'ére chrétienne.

*0n ne peut trouver, sur deux monuments palmyréniens, la Vénus assyrienne représentée symboliquement par un
cypreés, sans étre amené a supposer que les épaisses foréts de cyprés et de palmiers qui entouraient Palmyre et qui
n’ont pas entiérement disparu (voyez Petr. Terz. Syria sacra, p. 128, et les voyageurs plus récents) étaient consacrées a
la déesse, de méme que les cyprés du mont Liban. Les monuments figurés asiatiques prouvent que le palmier femelle,
comme le cyprés, était aussi attribué a la Vénus orientale.

35Ce savant bénédictin, dans le deuxiéme volume de U'Antiquité expliquée (p. 391, et pl. 179., n° &), a publié un bas-
relief palmyrénien du palais Giustiniani, déja figuré, en 1651, sur la planche 117. (part. 2.) de la Galleria Giustiniana,
et presque semblable a celui qu'il reproduit d’aprés le dessin de Spon. Il le prend pour loriginal; et, en ce cas, le
bas-relief du Musée capitolin n’en serait qu’une copie, tandis que l'opinion contraire me parait bien plus plausible.

" paralipom. t. 1., p. 20.

8 oc. cit.

Mémoire cité, p. 25.

“0yoy. ma planche 6., n° 5.

" bid. n° 3.

“2p. N. 3., p. 532.

23



143

savant académicien de Gottingue™ a trouvé plus simple de passer sous silence le cyprés de
notre bas-relief palmyrénien; en conséquence, il cherche a interpréter le sujet de ce marbre
sans s'occuper des rapports qui peuvent exister entre les deux personnages mythologiques
qu'on avouluy représenter et l'arbre sacré qui s’éléve au milieu d’eux. Quant a M. l'abbé Lanci,
aux yeux de qui ces deux figures sont la personnification du commencement et de la fin de
l'année palmyrénienne, il considére le prétendu pin placé entre elles, comme 'embléme de
la vie perpétuelle du soleil.* Il est cependant impossible, dés le premier abord, de ne pas
reconnaitre, sous les traits du personnage male, sculpté a droite du cypreés, le dieu Men ou
Lunus parfaitement caractérisé par le grand croissant attaché a ses épaules. Dés lors, la figure
féminine, dont la main droite s'enlace avec la main gauche de ce dieu, ne peut étre que la per-
sonnification du soleil devenu, chez plusieurs peuples de l'Orient, une divinité femelle le jour
ou la Lune fut déclarée un dieu male. Si je répéte que ce couple adelphe s'unit ici en présence
de 'image symbolique de Vénus," c'est pour dire, par anticipation, que plusieurs autres monu-
ments nous montrent la déesse placée tantot sous 'embléme du cyprés, tantot sous une forme
humaine, entre le Soleil et la Lune représentés, a leur tour, soit sous 'embléme de deux cypres,
soit sous leur forme d’astres, soit enfin sous les traits d’Apollon et de Diane. Giorgi"® commet
donc une grave méprise en assimilant a Ormuzd, dieu des Perses, la premiére des deux figures
de notre bas-relief palmyrénien, et a Mithra la seconde. Eichhorn ne tombe pas dans une erreur
moins grave lorsqu’il prend ces deux figures pour deux personnages males, et transformes-en
un simple suppliant, qui implore le dieu Lunus, la figure féminine placée a gauche de 'arbre.”
Le peu de mots que j'ai dits de 'opinion de M. l'abbé Lanci a suffi, sans doute, pour montrer
a 'Académie combien il s'est écarté de l'idée qu’attachaient les Palmyréniens au sujet sculpté
sur le monument qui nous occupe. Par-13, il s'est trouvé dans l'impossibilité de proposer une
explication admissible du role qu'y jouent le personnage femelle et le personnage male sous
les traits de qui nous devons reconnaitre le Soleil et la Lune. Bien qu'’ils n’eussent pas compris
le véritable sens de cette scéne, Spon, Montfaucon, Saumaise,® Zoéga™ et Avellino™ n’avaient
pas hésité a y reconnaitre aussi la présence de ces deux astres personnifiés. C'est, en effet, a
la Lune et au Soleil divinisés qu’est consacré le monument par une inscription bilingue, qui
leur donne le nom d’Aglibol ou Aglibolos et de Malachbel ou Malachbélos, en les qualifiant,
mais dans le texte grec seulement, dieux de la patrie, [IATPQOI - @EOL™ Les quatre pre-
miéres lignes se lisent ainsi : ATLIBOA® - KAI - MAAAXBHA® - ITATP®OIC - OEOIS
- KAI- TO - CI'NON - APTYPOYN - CYN - I[TANTI - KOZM® - ANEGHKE - T* - AYP

“Eichhorn, loc. cit. t. 6., p. 98-105.

"““paralipom. t. 1., p. 30.

“5Dans les temps anciens, les institutions civiles de l'Orient, calquées sur les institutions religieuses, voulaient que
le roi et la reine fussent assimilés aux dieux créateurs du monde, et qu'ils parussent au milieu de leur cour revétus, le
roi, des insignes du Soleil; la reine, des insignes de la Lune. La loi exigeait, de plus, que, le Soleil et la Lune, comme Bel
et Beltis ou Mylitta, comme Jupiter et Junon en Occident, étant réputés frére et sceur et unis par un lien conjugal, le roi
choisit parmi ses sceurs sa femme légitime. Ce mariage, ainsi sanctionné par les prescriptions hiératiques, n'avait rien
d’incestueux aux yeux des peuples de 'Orient, et se célébrait chez eux en présence et sous les auspices, soit de Mithra,
soit de la Vénus assyrienne, comme 'hyménée du Soleil avec la Lune représenté sur notre bas-relief palmyrénien.

16| ettre citée, p. 62-72, 99-102, 110, 111, 114-117.

" Loc. cit. p. 99, 100.

"“81n Flav. Vopiscum notae; voy. Histor. August. scriptor. p. 370.

“Abhandlung. p. 175; ed. Welcker.

Mémoire cité, p. 25.

"'oy. sur cette qualification les observations de M. le Dr. Stark, ouvrage cité, t. 1., p. 570 et suiv.

2M. l'abbé Lanci lit: A - AYP - (Spiegazione, etc. p. 147).

24



- HAIOA®POC - ANTIOXOY - AAPIANOC - TAAMYPHNOC - EK - TN - TAI®ON -
YIIEP - COOTHPIAC. AYTOY. KAI - T - CYMBIOY - KAI - T - TEKN®N - ETOYC - Z -
M - ® - MHNOC - ITEPITIOY ; c’est-a-dire : «Tite Auréle Héliodore Hadrien, palmyrénien,
fils d’ Antiochus, a consacré, a ses frais, a Aglibolos et a Malachbélos, dieux de la patrie, (ce
monument) et une statue d’argent avec tous ses ornements, pour la conservation de sa vie et
de celle de sa femme et de ses enfants, année 547, mois de péritius.»

Les deux lignes de caractéres palmyréniens qui, sur le marbre, suivent immédiatement
cette inscription, n’en sont pas la traduction exacte. C'est ce qui arrive frequemment dans les
inscriptions bilingues ou trilingues; et, faute d'avoir tenu compte de ce fait, d’habiles philo-
logues se sont parfois égarés en s'obstinant a vouloir trouver entre les mots de chaque texte
une parfaite correspondance. Le premier essai tenté pour déchiffrer les caractéres palmyré-
niens de notre bas-relief remonte a Joseph Scaliger. Il dut lui en coliter beaucoup d'avouer
qu'il n"avait pu les lire, « lui qui cependant se glorifiait de savoir assez de langues pour péné-
trer par terre jusqu’a la Chine, sans le secours d’aucun interpréte.” » En 1632, Samuel Petit™
donna une version latine de linscription palmyrénienne. Ce second essai fut plus malheu-
reux encore : on mit en doute le bon sens du traducteur.”™ Je ne m’'arréterai pas a raconter ici
toutes les autres tentatives, plus ou moins infructueuses, qui se succédérent depuis 1632 jus-
qu’en 1754. L'abbé Barthélemy en a fait le récit,” et s'est acquis 'honneur d’avoir, le premier,
restitué 'alphabet palmyrénien et transcrit l'inscription de notre bas-relief et celle de l'autel a
quatre faces avec assez d'exactitude pour ne laisser a ses successeurs qu’un trés-petit nombre
de rectifications a opérer ou de lacunes a remplir. En 1825, M. I'abbé Lanci, trés-versé dans la
connaissance des idiomes sémitiques ou araméens, et fort peu satisfait, ainsi qu’Akerblad,”
du travail de Giorgi, a proposé™ une transcription en dialecte chaldaique et une version ita-
lienne, qui se rapprochent beaucoup de la lecture de l'académicien francais. Je les rapporte
ici l'une et l'autre :

NN"AXN1 RIJTD T RN™MOT 22221071 21123D°2
71 79721 12 T N0 1N 12D
R "M 2071 1DWTWnw? 11 mt
(2N22RN) Niw VAW ™1™ Mia

Ad Aglibolo e Malachbelo, e il simulacro di argento, e gli ornamenti suoi, fece a sue spese
larchi, figlio di Chaliphi, figlio di larchi, figlio di Lascémesc-séad, per la salute sug, e la salute
de’ figli suoi, nel mese di Scebat dell’ anno 547.

A ma priére, M. le duc de Luynes a bien voulu revoir, sur 'estampage qui m'avait été envoyé
de Rome, la transcription et la traduction de M. 'abbé Lanci. Voici comment il transcrit en

"“*Barthélemy, Mém. de I'Acad. des inscript. t. 26., p. 578.

S“Epistol. ann. 1632 ad Peireskium, apud Spon. Miscell. erud. antiq. p. 2, 3. On trouve 13, de plus, une lettre écrite a
Spon par Galland, qui se moque agréablement de Samuel Petit, et lui reproche d’avoir fait une exposition tout aussi
énigmatique que les caractéres orientaux qu’il a cherché a expliquer.

5 oc. cit. Cf. la Lettre citée du P. Giorgi, p. 6.

6] oc. cit. p. 578 et suiv. A 'opuscule qu'il cite de U'orientaliste Rhenferd, il faut ajouter une lettre ol Gisbert Cuper
transmet a Bianchini la traduction faite par Rhenferd de linscription palmyrénienne dont il s'agit. Cette lettre est
insérée dans le tome 1 (p. 60-70) des Opuscula de Bianchini (Rom. 1754). L'écrit de Rhenferd, publié en 1704, sous le
titre de Periculum phcenicium, a été réimprimé en 1722, a Franecker, dans le recueil in-4° des ceuvres de cet auteur.

M. l'abbé Lanci, ouvrage cité (Spiegaz.), p. 145.

"8 bid. p. 149.

25



caractéres hébraiques et traduit en latin le texte palmyrénien que reproduit fidélement cet
estampage :

773 "92TTTIA T #A0TD N 1AD ANTARMT R90D T RN'MA 1223201 212213872
P A T A MW VAW 111" AN AT ATTT 2D NDUwnw?Ta m?

1. Aglibolo et Malachbelo sacellum argenteum et decorationem ejus fecit ex propria pecunia
larchi,”™ filius Chalifi, filii
pro salute leochaiae,™ filii sui, mense scebat, anno 547."*

2. larchi, filii Lasemesceari,™
C'est-a-dire : «larchi, fils de Chaliphe (ou Kalife), fils de larchi, fils de Lasemescear, a consacré
a Aglibol et a Malachbel, a ses propres dépens, une chapelle d’argent avec tous ses ornements,
pour la conservation de la vie de son fils Iéochaia, dans le mois de scébat de 'année 547.»

Le déchiffrement de M. le duc de Luynes et celui de M. 'abbé Lanci présentent entre eux, on
le voit, quelques légeres différences. Le premier de ces deux savants a désiré, avec sa modestie
habituelle, que son travail fiit soumis a un juge dont personne ne peut contester la compétence,
M. Salomon Munk. J’ai dii déférer a ce désir, et il m'est trés-agréable d’avoir a dire que la
transcription de M. le duc de Luynes en caractéres hébraiques a obtenu l'assentiment de M.
Munk, sauf les mots rendus par pro salute leochaiz, filii sui, qui, selon lui, comme selon M.
'abbé Lanci, doivent se lire : "112 NTT1 "NM1°TT 2D, c’est-a-dire, pro vita sua et vita filiorum
suorum.

La traduction de M. le duc de Luynes et celle de M. I'abbé Lanci s'accordent a nous montrer
combien le texte palmyrénien différe du texte grec : 'habitant de Palmyre, ou de la Palmyréne,
qui a composé la dédicace dans l'idiome national, reprend pour son pére et pour lui-méme,
dans cette dédicace, le nom qu'ils portaient avant de se laisser imposer ou d’adopter des noms
grecs ou romains; au lieu d’'une statue d’argent, il est question ici, selon M. de Luynes, d’'une
petite chapelle d’argent, ce qui nous donnerait a comprendre que la statue dont parle le texte
grec était placée dans un sacellum, ou dans une niche. Enfin, selon les moeurs de ['Orient,
l'auteur de la dédicace palmyrénienne ne fait aucune mention de sa femme, et ne désigne
parmi ses enfants que ses fils (si l'on suit la traduction de M. Lanci et celle de M. Munk), ou
que son fils Iéochaia (comme traduit M. le duc de Luynes), parce que vraisemblablement ses
autres enfants étaient des filles.

Dans les deux textes nous lisons le nom de Malachbel. Il désigne ici le Soleil. Sur l'autel
décrit plus haut, il s'applique a Baal ou Bel lui-méme, représenté sous les traits d'un dieu-
soleil et qualifié sol sanctissimus. Par-1a, nous acquérons une nouvelle preuve de la confusion
qui avait fini par s'établir entre Baal et le Soleil, chez les Syriens, comme entre Mithra et le
Soleil chez les Perses et les Romains. Malgré 'avis contraire du savant Selden, qui veut,”™ dans
Aglibol, reconnaitre le dieu-soleil Alagabal ou Elagabal, Aglibol, dans Uinscription bilingue de

91177, larchi, de T, « luna, mensis.» (Note de M. le duc de Luynes.)

160197917, Chalifi, de 21T, « successit, vires obtinuit;» cf. chalife, &, [dem.

1D WWNW?, Lasemescear, ou de WNW?, Lasemes, «solis;» 1VW, scear, « porta.» Id.

%20"TT", leochaia, de 1%, lao; N"TT, «vivere fecit.» Idem.

63 es lettres numérales de la date sont curieuses, et je ne les retrouve pas absolument semblables dans les autres
inscriptions palmyréniennes que je connais: —7500 +>3 40 + A5+ 2 =547.F est le 2 arabe. Id. — Ce sont ces lettres
numérales que Rhenferd (Bianchini, Opuscula, t. 1., p. 69, 70) avait prises pour un nom de prince ou de magistrat.

"8“De Diis syriis, syntagm. 2., cap. 1., p. 152, 153.

26



notre bas-relief palmyrénien, est donc nécessairement le nom™ qu’a Palmyre on donnait a la
Lune ou plutdt au dieu Lunus. Dans le texte grec, comme dans le texte palmyrénien, Aglibol est
nomme le premier; et, bien que la dédicace s'adresse simultanément a Aglibol et a Malachbel,
c'est-a-dire a Lunus et au Soleil, Tite Auréle Héliodore Hadrien, en présentant pour offrande
une statue d'argent, accomplissait sans doute un veeu particulier fait a Aglibol; car l'argent,
personne ne lignore, était partout le métal consacré a la lune, comme l'or au soleil.”™ Cette
supposition semble étre confirmée par le soin que, sur notre bas-relief, on avait eu d’orner
d’une couronne a pointes la téte d’Aglibol et de le revétir du costume militaire des empereurs
romains, tandis que Malachbel, vétu a l'orientale, s’y montre sans armes et sans couronne.
C'est une flatterie qui s'adresse aux dominateurs de la Palmyréne, et qui ne peut nous lais-
ser aucun doute, ce me semble, quant a la prééminence accordée ici a Aglibol sur Malachbel,
conséquence naturelle du changement de sexe qu’une prescription hiératique, passablement
extraordinaire, avait fait subir au Soleil et a la Lune.” Toutefois, si aprés avoir remarqué que,
dans la dédicace bilingue, Aglibol prend le pas sur Malachbel, on était tenté de croire que
celui-ci, dans les sculptures du bas-relief, occupe la place d’honneur, puisqu’il est placé a la
droite, et Aglibol a la gauche de Vénus, représentée sous 'embléme du cypres,™ les médailles
asiatiques dont je parlerai plus loin nous prouveraient qu’on ne peut attacher aucune impor-
tance a cette disposition, ni en tirer une conséquence quelconque; car elles nous montrent le
soleil et réciproquement la lune, tantot a la droite, tantot a la gauche de Vénus. Malgré cette
variante, les artistes ne croyaient pas sans doute violer le dogme qui assigne a Mylitta une
place habituelle au ciel entre le soleil et la lune, les deux agents de la création et de la repro-

%5Ce nom, qui a été lu tant6t Agalibalus, tantét laribolus, n'a jamais été interprété d’'une maniére satisfaisante.
Plusieurs érudits, au nombre desquels on est étonné de trouver Selden (loc. cit. p. 149), ont proposé de le traduire
par Deus ou Dominus rotundus, attendu, disent-ils, que l'antiquité identifiait Dieu avec la sphére du monde. Je vois
avec peine qu'a l'exemple de Selden M. le Dr. Stark, dans son savant ouvrage sur ['Orient hellénistique, cité plus haut,
identifie (t. 1., p. 571) Aglibol avec Elagabal, et en fait le dieu du soleil. Avellino ne commet pas cette erreur; il reconnait
(Mémoire cité, p. 25) le dieu Lunus sous le nom d’Aglibol, comme Halley et Barthélemy l'avaient reconnu sous le nom
d'laribolus.

'66Si le voeu s'était adressé au Soleil, c'est-a-dire & Malachbel, l'offrande aurait été une statue d’or ou dorée. Telles
étaient les statues consacrées a Apollon, a Mithra; et nous apprenons de Pausanias (5., 19, 3) que, dans ['Altis, on
voyait un xoanon d’Apollon dont la téte était dorée.

%)'ai déja dit ailleurs (Recherch. sur Vénus, p. 20) que cette prescription hiératique me parait avoir été elle-méme
la conséquence forcée d’une révolution politique qui, ayant amené sur le trone d’Assyrie une femme ambitieuse et
douée d’'une haute intelligence, Sémiramis peut-étre ou toute autre, avait causé une grave perturbation dans les
institutions civiles en faisant descendre a une position subordonnée le mari de la reine. Dés lors, un des rapports
les plus essentiels qu'on avait précédemment établis entre les institutions civiles et les institutions religieuses se
trouvait tout a coup rompu par la force et la violence. Pour rétablir l'assimilation de la reine et du roi aux dieux
créateurs du monde, il fallut sans doute faire intervenir un décret sacerdotal, qui transporta a la divinité féminine la
prééminence jusqu’alors attribuée a la divinité male, et qui, en méme temps, déclara la lune male et le soleil femelle,
changeant ainsi le sexe qu’auparavant on avait assigné a ces deux astres. Un nombre considérable de monuments
figurés attestent cette innovation religieuse et confirment sur ce point le témoignage de notre bas-relief palmyrénien.
Et, chose aussi remarquable que conforme aux régles suivies par le sacerdoce dans l'antiquité, le changement de sexe
du soleil et de la lune se révéle avec non moins d'évidence dans les langues d'Orient et dans celles d'Occident. En
Orient, selon que les peuples se soumirent ou non a la révolution politique et a la réforme religieuse dont j'entends
parler, nous voyons uniformément, dans leurs idiomes respectifs, le mot lune prendre le genre masculin, ou conserver
le genre féminin, et les mots soleil et amour, qui souvent sont synonymes, prendre le genre féminin, ou conserver le
genre masculin. En Occident, la langue grecque, la langue latine et les idiomes qui en sont dérivés ont conservé le mot
lune au féminin, et les mots soleil et amour au masculin; tandis que les langues germaniques et les langues slaves,
dont la formation et l'importation d’Asie en Europe sont d’'une époque beaucoup moins ancienne, affectent a la lune
le genre masculin, et aux mots soleil et amour le genre féminin.

8Pl 3., n° 1.

27



duction, les deux astres chargés de donner a la terre la lumiére, la chaleur, l'eau et la fécondité,
les deux astres que 'hérésiarque Bardesane, au rapport d’Abou’lpharage,” appelait : le pére
et la mere de la vie. Un dogme semblable est formellement énoncé a I'égard de Mithra dans les
livres sacrés des Perses.™ De la ces nombreux monuments qui représentent le dieu ayant a sa
droite le buste ou le char du Soleil, et a sa gauche le buste ou le char de la Lune. De la aussi
ce commandement de la liturgie du Zend-Avesta, qui, certainement emprunté aux Chaldéens
d’Assyrie, veut que le soleil et la lune soient invoqués en méme temps que Mithra dans les
prieres composées en 'honneur de ce dieu.” De plus, le Zend-Avesta renferme deux priéres
particuliéres (néaeschs) qui s'adressent, lune au soleil,” lautre a la lune,” et il impose aux
mazdéiesnans l'obligation de réciter entre ces deux priéres le néaesch et Uiescht de Mithra.™
Ne nous étonnons donc pas de voir un habitant de Palmyre qualifier le soleil et la lune dieux
de la patrie. Ils recoivent la méme qualification, non-seulement dans une autre inscription
lapidaire trouvée a Palmyre,”™ mais aussi dans les trois inscriptions citées,”™ qui proviennent
d’'une montagne de Syrie, appelée Scheikh Béréquet. Au témoignage des monuments de tout
genre qui attestent combien était répandu, dans I'Asie occidentale, le culte de ces deux divini-
tés, vient s'ajouter le témoignage, pour ainsi dire, officiel qui résulte d’'une médaille impériale,
frappée a Tripolis, en Phénicie,” médaille dont le type nous offre, au revers de la téte d'Anto-
nin le Pieux, les images debout du Soleil et de la Lune personnifiés et entourés de la légende
grecque : HAIOC - CEAHNH - tPIIIOALtwv. Les formules latines de consécration, SOLI «
INVICTO « ET * LVNAE *+ AETERNAE"®; AETERNITATI * SACR « SOLI * ET « LVNAE™; SOLI « AETERNO -
LVNAE,™ ou simplement, SOLI - ET « LVNAE,"™ se rencontrent bien souvent sur les monuments
lapidaires, et attestent, a leur tour, que les Romains, comme les Grecs, avaient adopté, dans
l'Asie occidentale, l'usage d’adresser nominativement leurs voeux au Soleil et a la Lune divini-
sés.

De méme que notre bas-relief palmyrénien, le troisieme monument de Syrie dont il me

176

reste a parler nous montre ces deux divinités formant une triade secondaire avec la Vénus
asiatique représentée sous le symbole du cyprés pyramidal. Mais ici le Soleil et la Lune, au
lieu d'étre figurés sous une forme humaine, sont eux-mémes représentés chacun sous l'em-
bléme de cet arbre sacré, symbole de vie, preuve nouvelle et irrécusable que le cyprés sculpté
sur le bas-relief et sur 'autel palmyrénien du Musée capitolin est bien réellement, comme je
l'ai avancé, l'image symbolique de la Vénus qu’adoraient les Syriens. Le monument qui nous
fournit cette preuve est un petit trone votif, de forme asiatique et de bronze, que M. Henri Guys,
ancien consul de France a Beyrouth, a rapporté de Syrie, en 1848, et qu'il a cédé au cabinet
des médailles et antiques de la Bibliothéque impériale. Ce trone n'a que 28 a 29 centimétres
de haut, sur 12 a 13 de large. Il est supporté par quatre griffes de lion, et orng, en relief, sur

% pag, 125.

"Zend-Avesta, t. 1., 2° partie, p. 28; t. 2, p. 13.

"bid. t. 2., p. 15, 16; 204-232.

2|bid. p. 8-14.

" bid. p. 16-19.

™ |bid. p. 15, 16.

"Wood, Rud. Palmyr. p. 27, n° &4 (cf. Philosoph. Transact. vol. 48., p. 691, n° 4). Corp. inscript graecar. vol. 3., n°® 4480.
6 Ci-dessus, p. 17.

"pellerin, Mélang. de div. méd. 1., p. 343. Eckhel, D. N. 3., p. 374. Mionnet, Descript. de méd. 5., 400, 401, n°® 426.
Gruter, Inscr. antiq. p. 33., nn. 5, 6.

™|d. ibid. p. 32, n. 9.

"80d. ibid. n. 10.

"®11d. ibid. p. 31., nn. 11, 12, 13. Maffei, Mus. veron. p. 81, n. 10.

28



chacune de ses faces latérales, d'un lion debout, marchant de gauche a droite et formant une
saillie trés-prononcée. La face antérieure est décorée de trois cyprés pyramidaux également
en relief, placés sur un méme plan. Celui qui s’éléve au milieu des deux autres les dépassent
d’un tiers environ. Ce monument votif"™ ne doit remonter qu’a la derniére période de la domi-
nation romaine sur la Syrie. Le style en est lourd, incorrect, et entaché de tous les défauts qui
accusent une époque de décadence. L'Académie en jugera par les deux dessins que j'ai placés
sous les n°® 1 et 2 de la planche 5, et qui représentent ce petit trone, l'un de face, l'autre de
profil. Mais, @ mes yeux, il rachéte toutes ses imperfections par le fait nouveau qu'il apporte
a la science archéologique; et ce fait, bien qu’il soit unique jusqu’a ce jour, est néanmoins en
parfaite harmonie avec les témoignages qui résultent des documents écrits. Lucien, ou plu-
tot lauteur inconnu du célébre Traité sur la Déesse de Syrie,”™ la Vénus assyrienne, ne nous
apprend-il pas™ que, dans le temple d’Hiérapolis, la statue de cette antique divinité était as-
sise sur des lions, et celle du dieu, son époux, assise sur des taureaux? Et ces deux espéces de
quadrupédes ne représentent-elles pas, dans le langage symbolique, l'une le soleil, lautre la
lune™ ? De plus, la déesse n'avait-elle pas la téte ceinte des rayons du soleil, en méme temps
qu’elle portait, parmi d’autres attributs, ceux d’Artémis ou Diane, et de Séléné ou la Lune™?
De son c6té, Macrobe a soin de nous dire que, chez les Assyriens, des lions étaient placés aux
pieds d’'Atergatis, par la méme raison que, chez les Phrygiens, on attelait des animaux de cette
espéce au char de la Mére des Dieux, qui est la Terre." Or Atergatis, divinité également tellu-
rique, est la méme que la Déesse de Syrie. Strabon™ et Pline,”™ aussi bien que Macrobe, ne
nous laissent aucun doute sur cette identité. Le passage cité du traité attribué a Lucien regoit
méme une éclatante confirmation du témoignage d'un moyen bronze™ frappé en 'honneur
d’Alexandre Sévére a Hiérapolis méme,” dans la Cyrrhestique. Il représente,” au revers de

'82) es témoignages ne manquent pas pour prouver que souvent les anciens consacraient, dans les temples, des
trones d’or, d'ivoire ou de bronze. Je désigne celui-ci comme un monument votif, parce qu’il ne m’est pas démontré
que, malgré la dépression circulaire qui se fait remarquer dans lintérieur, une statuette ait jamais été placée sur ce
petit trone.

'83Sj je suis bien informé, un savant helléniste, M. le professeur Inmanuel Bekker, qui prépare une édition critique
des ceuvres de Lucien, a lu réccemment a 'Académie royale de Berlin une dissertation composée dans le but d’établir
que ce satyrique grec n'est pas l'auteur du traité Ilepi tfg ovping Oeod.

®De Dea syria, 31, 32; ed. Lehmann.

85Voyez mes Recherches sur le culte de Vénus, p. 220-227.

®¢De Dea syria, loc. cit.

¥« Sub eodem (Atargatis) simulacro species leonum sunt, eadem ratione, terram esse monstrantes, qua Phryges
finxere Matrem Delim, id est terram leonibus vehi.» (Saturnal. 1., 23.; edit. Varior.)

81} Boppokn, fiv ki Edecoav kod Tepav oAy kahodow, &v 1 Tiudot Ty Zupiav 0eov tv Atapydriv.
(Geogr. 16., p. 748, Casaub.)

'8« Bambycen, qua alio nomine Hierapolis ... ibi prodigiosa Atargatis ... colitur.» (H. N. 5., 19.,1.)

Pour me conformer a l'usage suivi jusqu'a présent, j'emploie, dans ce mémoire, les dénominations vulgaires de
petit bronze, moyen bronze, grand bronze, médaillon, quoique je reconnaisse combien M. le comte Borghesi est fondé
a proposer de leur substituer les dénominations scientifiques qui résultent des divisions et subdivisions légales de
la monnaie chez les Romains. Voyez la lettre de ce savant archéologue a M. 'abbé Cavédoni, datée du 13 ao(it 1849, et
insérée par ce dernier dans sa Numismatica biblica (Modéne, 1850, in-8°), p. 111-136.

'Ce nom, sur les médailles, est écrit : Hiéropolis.

2Cette belle et rare médaille, qui appartient au cabinet impérial de Vienne, est figurée sous le n° 1 de la planche 3 B
de mes Recherches sur Vénus. Les numismates ne 'ont pas toujours interprétée avec une connaissance suffisante de la
mythologie orientale, bien que Eckhel, leur illustre maitre, e(it tracé la route a suivre, en rapprochant de cette médaille
le passage cité du traité De Dea syria (Voy. D. N. 3., p. 262, 263). IL ne lui avait pas échappé non plus (ibid. p. 296) que la
belle tétradrachme de Caracalla, dont je parle quelques lignes plus bas, se rapporte au méme passage. Toutefois le
revers de cette tétradrachme n’est pas absolument semblable a celui de la médaille impériale de Hiérapolis, quoiqu’on
pit conclure le contraire de ces paroles d’Eckhel (ibid. p. 263) : «In quo (tetradrachmo) eadem omnino est aversa, nisi

29



la téte radiée de ce prince, et entourés de la légende ®@EOI - CVPIAC - IEPOIIOAITQN,
la Déesse de Syrie assise sur une couple de lions, et son divin époux, Baal ou Bel, assis sur
un couple de taureaux. Entre ces deux divinités s'éléve un sacellum surmonté d'une colombe,
oiseau de Vénus; un lion placé au bas de cet édifice achéve de le caractériser comme un sanc-
tuaire particuliérement consacré a la déesse.” Ce type, a quelques légéres différences pres,
se reproduit au revers d’une belle tétradrachme de Caracalla, frappée a Antioche de Syrie, dé-
crite premiérement par Pellerin, puis par Eckhel™; mais, @ mon grand étonnement, omise par
Mionnet dans sa Description de médailles et dans son Supplément.

D’autre part, quelques médailles impériales, frappées dans 'ile de Cypre
ont pour type un cone, symbole de Vénus, placé au milieu du temple de la déesse, et ce temple
est surmonté de l'astérisque du soleil, superposé au croissant de la lune. Un cdne, d'origine
asiatique, que j'ai publié” il y a déja plusieurs années, nous montre la Vénus orientale, her-
maphrodite, tenant de la main droite un serpent, symbole de vie,” la téte couronnée des
rayons du Soleil, et de la main gauche un autre serpent, celui-ci surmonté d’un croissant. Une
pierre gravée, que j'ai également publiée,” représente Vénus assise sur un trone, ayant a sa
droite le soleil, a sa gauche la lune.” Plusieurs médailles impériales d’Apollonia d’Illyrie, dont
il sera question plus loin, portent, a leur revers, l'image de la déesse pareillement assise sur
un trone, mais placée au milieu d’un temple flanqué de deux cyprés, qui sont, n’en doutons
pas, le cyprés du soleil et celui de la lune, et surmonté de cinqg autres cyprés, qui ne peuvent
étre que les représentants des cing autres planétes.”” Bientot nous verrons sur des bas-reliefs
d’époque romaine Mithra placé de méme entre sept cyprés, emblémes des sept planétes, ou
simplement entre deux cyprés plantés, l'un a c6té du buste de la Lune, l'autre a coté de ce-
lui du Soleil. Enfin, au revers de deux médailles impériales frappées a Perga (Pamphylie), en
I'honneur d’Aurélien, et figurées sous les n°*® 1 et 2 de ma planche 14, nous voyons a 'entrée du
temple d’Artémis, divinité qui se confond avec Vénus, un cone, image symbolique de chacune
de ces deux déesses, placé entre deux cyprés plantés, I'un sous l'astérisque du soleil, l'autre
sous le croissant de la lune.”

195 196

et a Sardes,

quod pro leone inferne conspicitur aquila.» C'est une légére inadvertance; car plus loin (ibid. p. 296) il décrit ainsi
ce méme revers, d’apreés Pellerin : «Sacellum, intra quod signum militare, numine hinc et inde adsidente, quorum uni
adstat leo, alteri taurus ...»

®Ce lion marche de gauche a droite, comme chacun des deux lions qui ornent le petit tréne votif figuré ici sous les
n°*1et2delapl5s.

%D, N. t. 3., p. 296. — Cette tétradrachme parait étre restée unique, et j'ignore méme entre les mains de qui elle se
trouve; le médaillier de la Bibliothéque impériale ne la posséde pas.

'%Voy. mes Recherches sur Vénus, pl. 1., n°® 12.

“*Mionnet, Supplém. 7., 422, n°® 481; Descript. de méd. 4., 125 et 126, n°® 714.

¥ Recherch. sur Vénus, p. 32-118; pl. 1., n°* Tet 1 a.

%8 |bid. p. 35 et 36.

“*Voyez Recherch. sur Vénus, pl. 14. G, n® 4.

21 es monuments de l'art établissent de méme des rapports directs entre d'autres divinités génératrices et le soleil
et la lune. Les représentations figurées de Zeus ou Jupiter, de Héra ou Junon, en fournissent des exemples aussi bien
que celles de Pan, le dieu créateur par excellence. Parmi ces derniéres, je citerai un vase peint d'Apulie, trés-curieux
et publié par M. Ed. Gerhard (Lichtgottheiten, p. 8; pl. 3., n° 3); il représente Hélios et Séléné, tous deux debout sur un
quadrige placé dans une barque, selon un usage hiératique, que l'Asie occidentale peut revendiquer tout aussi bien
que U'Egypte. Le char est précédé par le dieu Pan, qui lui sert de guide. Sur un autre vase (cratére) peint, M. Th. Panofka
(Vases Blacas, n°® 17 et 18) croit reconnaitre le méme dieu placé entre le quadrige du Soleil et la Lune personnifiée.

e n° 4 de la planche 8 ci-jointe offre un exemple de ce type. Ailleurs Vénus, comme déesse a la fois solaire et
lunaire, est représentée assise sur un trone, ayant a ses pieds deux griffons, symboles du soleil et de la lune, et portant
sur la main droite une chouette, embléme de la nuit. (Voyez mes Recherches sur Vénus, pl. 14. H, n° 10.)

22quelquefois le cdne, embléme d’Artémis, est placé entre le Soleil et la Lune représentés tout a la fois sous leur

30



Il n'est donc pas douteux que, sur la face antérieure de notre trone votif,*” orné latérale-
ment des deux lions de la Déesse de Syrie, les trois cyprés représentent symboliquement la
déesse elle-méme, le soleil et la lune, qui forment ici, comme sur le bas-relief palmyrénien,
une triade secondaire, a la fois céleste et tellurique. Remarquons que l'auteur de ce petit
monument, fidéle aux régles de l'art asiatique, a eu soin d'indiquer, dans cette triade, la supé-
riorité des fonctions et du rang de la Déesse de Syrie, en donnant au cyprés qui la représente
des proportions colossales, et aux deux cyprés qui représentent le soleil et la lune, de trés-
humbles proportions. Tel est aussi le contraste que nous offrent, sur les médailles citées de
Perga, le cone colossal, qui tient lieu de 'image d’Artémis, et les deux petits cyprés plantés
aupres de ce cone, et surmontés, l'un, de l'astérisque du soleil, l'autre, du croissant de la lune.
Tel est encore le contraste qui se manifeste sur une médaille d’Ephése, ou, au revers de la
téte de Septime Sévére, nous trouvons le simulacre de Junon Pronuba placé entre deux petites
figures nues et assises a terre, au-dessus desquelles on voit, dans le champ, le soleil et la lune.
Les graveurs cependant ne se sont pas toujours assujettis a la régle que je constate. C'est du
moins ce qu'il est permis de croire, si 'on admet comme exact le dessin, plus que médiocre,
que Pembroke™ a publié d'une monnaie autonome d’Apamée. Cette piéce, qui nous reporte
en Syrie et qui me semble étre restée unique,”® aurait pour type, au revers de la téte laurée
d’un personnage male, mais imberbe, trois cyprés™ de taille égale, plantés sur un méme rang.

forme d'astres et sous une forme humaine (voy. Recherches sur Vénus, p. 48 et 49, pl. 1., n° 13). C'est aussi sous
'embléme d’une pierre conique que le dieu Men ou Lunus était adoré a Carrhes, en Mésopotamie. Nous en avons la
preuve sur des médailles coloniales, frappées dans cette ville en 'honneur de Septime Sévére, et longtemps attribuées
a Alia Capitolina, l'ancienne Jérusalem. Lorsqu’en 1847, M. Adolphe de Rauch faisait insérer dans le 19° volume des
Annales de lInstitut archéolog. (p. 282; pl. P, n° 5) une description et un dessin d’'une monnaie coloniale frappée a
Carrhes, sous le régne de Septime Sévére, il la croyait inédite, et pensait que, pour la premiére fois, on avait sous
les yeux une représentation du temple érigé dans cette ville en 'honneur du dieu Lunus. Mais il ignorait que, dés
'année 1837, j'avais publié, sous le n° 9 de la pl. 15 de mes Recherches sur Vénus, une piéce coloniale, inédite, de
la méme ville et a l'effigie du méme empereur, qui faisait connaitre la forme de ce temple. Par une circonstance
fortuite, dix ans plus tard, je publiais, en méme temps que M. de Rauch, dans le volume cité des Annales (p. 45; pl.
C, n° 3), une autre monnaie coloniale de Carrhes, également inédite, trés-analogue a celle que posséde cet habile
numismate, mais d’un coin différent, et dont le revers, mal frappé, offre en entier la facade du temple de Lunus, sans
permettre de lire la légende. Ce dernier défaut se retrouve a peu prés sur la piéce que j'avais publiée en 1837 et
reproduite en 1847, sous le n° 10 de la planche 38 des Monuments inédits de ['Institut archéolog. Il nous explique
pourquoi ces deux piéces, qui appartiennent au riche médaillier de la Bibliothéque impériale, y sont restées classées
a Alia Capitolina, jusqu’au moment ol M. de Rauch, ayant sous les yeux un exemplaire parfaitement conservé, l'a
judicieusement attribué a Carrhes devenue colonie romaine sous le nom d'Aurelia Carrhenorum. C'est avec leur fausse
attribution a £lia Capitolina que j'avais publié les deux piéces que posséde la Bibliothéque impériale; et, de plus,
trompé, comme mon dessinateur, par l'état fruste du revers d’une de ces monnaies, j'ai commis Uerreur de prendre
pour des cyprés les deux enseignes militaires entre lesquelles est placé 'embléme conique du dieu Lunus. Le bel
exemplaire publié par M. de Rauch m’'a fait reconnaitre ma méprise; et si je reproduis ici, sous le n° 4 de la planche
6, celui dont j'avais donné un dessin en 1837 et en 1847, c'est afin que 'Académie puisse juger de la fausse apparence
qui a causé cette méprise. A mon grand regret, l'erreur s'est reproduite, en dernier lieu, dans une note que j'avais
remise a mon savant ami M. le vicomte de Santarem au sujet de l'arbre du soleil et de l'arbre de la lune qui servent a
caractériser I'Asie ou l'Inde sur plusieurs cartes géographiques du moyen dge. Cette note a é&té imprimée, sans que j'en
aie pu voir et corriger les épreuves, dans le 3¢ volume (p. 506-513) de l'important ouvrage de M. de Santarem, intitulé :
Essai sur U'hist. de la cosmogr. pendant le moyen dge, etc. Paris 1852, in-8°, avec atlas gr. in-fol.

23p[. 5, n°% 1et2.

»“Mionnet, Suppl. 6., 156, n° 502.

25 Numism. antiq. pars 2., tab. 73.

26E(le me parait avoir échappé a l'attention de Mionnet.

27 Ces trois cypres, tels que les a reproduits le dessinateur de Pembroke, présentent chacun, au-dessous de la nais-
sance de leur feuillage, une saillie ou une espéce de crochet que forme un court rejeton et qui se retrouve a la méme
place, soit sur le tronc du plus grand des trois cyprés qui ornent le trone votif de la Déesse de Syrie (pl. 5., n°® 5), soit

31



Je n'ai pas vu l'original, et je ne puis dire si, comme il est arrivé quelquefois, le dessinateur
n'a pas pris ici trois épis de blé pour trois cyprés. Dans le cas ou il ne se serait pas trompé,
il y aurait un rapprochement intéressant a faire entre ces trois cyprés gravés au revers d'une
monnaie frappée dans une ville de Syrie, et les trois cyprés placés sur la face antérieure du
trone votif trouvé dans la méme contrée et consacré a la divinité qui s'appelait la Déesse de
Syrie.

Les trois monuments syriens, ot Vénus vient de se révéler a nos yeux sous 'embléme du
cyprés pyramidal, me conduisent tout naturellement a rechercher si quelque trace d’une re-
présentation semblable, ou, du moins, de l'attribution du cyprés a Vénus, ne se découvre pas
dans la Babylonie et l'Assyrie, ces deux contrées célébres™ qui furent le berceau du culte de
la déesse, et qui voyaient des foréts de cypreés croitre spontanément sur leur sol. Je ne m'arré-
terai pas a examiner quelle présomption, a cet égard, il serait permis de tirer d'un passage ou
Strabon,” décrivant 'Atacéne, rapporte qu’aux environs d’Arbéles on trouve un cyparissén ou
cupressetum (0 KuTPLOGGV), une source de naphte, des feux sacrés (T Tupd) et un temple
d'Anaea (10 Ti)g Avaiog iepdv). Cette divinité est la méme que I'Anahid ou la Vénus-Mylitta
des Babyloniens et des Assyriens; mais, bien qu'un illustre géographe allemand, M. Carl Rit-
ter,”™ n'ait pas hésité a croire qu'il s'agit ici d'un bois de cyprés consacré, comme le temple,
a la déesse Anaa, le texte du géographe d’Amasie ne me semble pas établir explicitement
le fait. Observons toutefois qu’a 'exemple des autres écrivains grecs, Strabon attache ici au
mot KLTTPLEo®V un sens qui implique l'idée d’'un bois sacré.”™ C'est un pareil cupressetum
que nous offre un bas-relief qui décore une portion de la face sud-est du palais assyrien dé-
couvert a Khorsabad par M. Botta.”” On y remarque une colline plantée de cyprés, au milieu
desquels est placé un pyrée. Quatre colombes voltigent entre ces arbres, et nous rappellent
que le nombre quatre et la colombe étaient consacrés a Mylitta, comme a Vénus. Un autre bas-
relief de Khorsabad™ nous fournit une preuve bien plus certaine de l'attribution du cyprésa la
déesse; mais la scéne qu'il représente nous transporte évidemment hors de I'empire assyrien;
car elle fait partie d’'un grand tableau destiné a perpétuer le souvenir de la prise d’une ville
ou d'une forteresse par l'armée du roi d’Assyrie. Dans cette scéne, nous voyons des soldats
assyriens occupés a démolir et a piller plusieurs édifices, parmi lesquels on distingue un pe-
tit temple, a fronton triangulaire, qui, sans aucun doute, était consacré a la Vénus asiatique,
puisque, devant cet édifice, est placé, sur un socle, le groupe d’une vache allaitant son veau. La
plupart des archéologues reconnaissent aujourd’hui avec moi que, chez les peuples de 'Asie
occidentale et particuliérement chez les Phéniciens et dans leurs colonies, ce groupe symbo-
lique représentait Vénus et '’Amour™; de plus, des boucliers coniques, dont le centre est orné

sur le tronc d’un cyprés planté a c6té d’Apollon, au milieu d’un disque d'argent dont il sera question plus loin (voy.
ma planche 20., n° 5).

28strabon (Geogr. 16.) comprend Babylone dans U'Assyrie; mai les inscriptions gravées en caractéres cunéiformes sur
les monuments antiques de la Perse donnent constamment des noms distincts a U'Assyrie et a la Babylonie.

2 Geogr. 16., p. 738.

#°pje Erdkunde, 11., p. 577, 578.

20n ne peut appliquer le méme sens aux plantations de cyprés qu’Ammien Marcellin (24., 6., 3) vit dans les envi-
rons de Ctésiphon et dont il parle en ces termes : «In agro consedimus opulento, arbustis et vitibus et cupressorum
viriditate leetissimo.»

2Monum. de Ninive, pl. 107., n° 13, et pl. 114.

1bid. pl. 141., salle 13., n° 4.

2“Voy. mes observations a ce sujet dans le recueil des Mémoires de I'Académie, nouvelle série, t. 15., 2° partie, p. 80,
note 6; et dans mes Recherches sur le culte de Vénus, p. 165-168; Atlas, pl. 14. G, n°® 9, 10, 12, 13, 18; pl. 14. H, n°® 2-6, 9.
L'obélisque grec découvert dans la vallée du Xanthus, en Lycie, par M. Ch. Fellows (An account of discoveries in Lycia,

32



en saillie d'une téte de lion,”™ animal consacré a la déesse, sont suspendus aux fenétres du
temple. Ne nous étonnons donc pas si cet édifice, comme le trone votif de la Déesse de Syrie,”™
fut décoré de trois cyprés pyramidaux : 'un est placé au sommet du fronton, les deux autres
s'élévent derriére les deux personnages qui gardent l'entrée du temple.”” Quelques-unes de
ces particularités, de méme que l'ornement en échiquier ou en treillis™ qui couvre toute la sur-
face du tympan, me portent a conjecturer que la ville ou la forteresse qui renfermait ce temple
était située en Phénicie ou, du moins, sur un territoire soumis a la domination phénicienne.
Si nous ne reconnaissons avec certitude le cyprés sur aucun des bas-reliefs qui ornent
les palais assyriens découverts a Nimroud et a Koyoundjuk par M. A. H. Layard®™’; et si les bas-
reliefs du palais de Khorsabad nous offrent les deux seuls exemples cités de 'emploi du cyprés
avec un sens religieux,” n’oublions pas que nous sommes loin de posséder la série entiére
des sculptures qui décoraient ces vastes et somptueux édifices™ ; n'oublions pas non plus qu'il
nous reste a interroger les petits monuments exhumés des ruines de Babylone et de Ninive.
Parmi ceux-ci, plusieurs cylindres et plusieurs coupes, dont le témoignage n’a jamais été invo-
qué dans la question qui nous occupe, présentent des exemples certains de l'attribution du
cyprés a la déesse Mylitta. Ils peuvent ainsi, on va le voir, suppléer aux documents écrits et
aux grands monuments de sculpture qu’ont fait disparaitre, depuis tant de siécles, les révolu-
tions politiques et les bouleversements physiques qui détruisirent de fond en comble 'empire
assyrien, ses institutions, ses belles et vastes cités, ses édifices publics, réputés si longtemps,
les uns et les autres, les plus étonnantes merveilles de l'art et de la magnificence de ['Orient.
Un passage important, recueilli par Moise de Khoren, mais jusqu'a ce jour resté inapercu et

p. 169 et suiv. pl. pour la p. 170), met hors de toute contestation mon interprétation du groupe dont il s'agit. Un des
beaux bas-reliefs qui ornent cet obélisque nous montre, sur la face occidentale, deux images de Vénus placées en
regard l'une de l'autre. La premiére nous offre, sous une forme purement humaine, 'Aphrodite des Grecs, assise et
entiérement vétue. La seconde, posée sur un cippe, représente Astarté figurée, a la maniére orientale, par le groupe
symbolique d’une vache allaitant son veau. A ce témoignage, si decisif, il ne me reste plus qu’a ajouter celui qui résulle
d’un fragment de cylindre assyrien, ot l'on voit aussi une vache allaitant son veau. Ce cylindre provient des secondes
fouilies de M. Layard.

“5Cet ornement nous rappelle les tétes de lion placées en saillie sur les murs extérieurs du temple de Dendérah
consacré a Vénus-Hathor.

Z%Ci-dessus, p. 51 et suiv. pl. 5., n°® 1et 2.

%7Ces deux personnages nous révélent peut-étre l'origine d’un usage qui nous est attesté par les médailles sassa-
nides ol nous voyons l'autel du feu également gardé par deux personnages, sous les traits de qui on a méme cru
reconnaitre le roi et la reine de Perse.

28yn semblable échiquier ou treillis sert frequemment de soubassement aux sujets religieux représentés sur des
cones, des métroides et des scarabées de travail phénicien.

(e z&lé voyageur désigne, avec raison, sous le nom de sapins (fir-trees) les arbres plantés sur le sol d'une contrée
montagneuse, traversée par une armée assyrienne dont la marche est représentée sur un des bas-reliefs qu’il a décou-
verts a Koyoundjuk (Monuments of Nineveh, pl. 81). Il remarque judicieusement (ibid. p. 18) que cette contrée devait
étre située a une grande distance de Ninive, et au nord de 'empire assyrien, puisque le sapin ne croit pas au-dela des
limites septentrionales de l'Assyrie.

20| es cyprés que l'on voit sur d’autres bas-reliefs du palais assyrien de Khorsabad (Monum. de Ninive, pl. 108., 109.,
111-113.), sont plantés, comme ornement, dans un parc ot le roi se livre a U'exercice de la chasse. Peut-étre cette scéne
fait-elle partie d’'une féte analogue a la féte des rois, qui, en Perse, selon Firdousi, nous le verrons plus loin, se célébrait
anciennement dans la partie des jardins ou du parc des palais des rois d’lIran qui était ornée de hauts cypres.

Z'Au moment méme ol ces lignes s'impriment, je recois de M. Layard un exemplaire d’'un beau volume qu'il vient
de publier (Londres, 1853, gr. in-8°, fig.) et qui contient la relation de sa seconde expédition dans I'Asie occidentale.
Cet important ouvrage, intitulé : Discoveries in the ruins Of Nineveh and Babylon, etc. est orné des dessins d’un grand
nombre de monuments assyriens, parmi lesquels je remarque (p. 232) deux bas-reliefs tirés des ruines de Koyoundjuk
et représentant chacun un jardin royal, planté de cyprés et d’une autre espéce d’arbre, moins facile a reconnaitre. Je
trouve en méme temps, a la p. 604, le dessin du cylindre assyrien dont j'ai parlé ci-dessus (p. 59 et 60, note 4).

33



sans commentaire, nous permettra aussi de constater que, dés une époque trés-reculée, le
culte de Mylitta et du cyprés pyramidal fut porté du territoire assyrien dans la partie de 'Asie
antérieure qui successivement recgut les noms de Haigasdan et d’Arménie.

Je place sous les yeux de I'Académie les dessins de quatre cylindres assyriens,” ou la pré-
sence du cyprés au milieu de scénes d'initiation,” sur lesquelles je me réserve de m'expliquer
ailleurs, nous autorise a reconnaitre, comme nous l'avons fait sur les trois monuments syriens
décrits plus haut, que le cypreés est 'image symbolique de la déesse qui présidait aux mystéres.
Le premier de ces cylindres appartenait autrefois a M. ). Robert Steuart. J'ignore en quelles
mains il est passé depuis la mort bien regrettable du possesseur et la vente publique de sa
précieuse collection. Deux autres™ sont déposés au Musée britannique; le quatriéme™ se
conserve au cabinet des médailles et antiques de la Bibliothéque impériale. Aprés ces quatre
cylindres, je pourrais en produire ou en citer beaucoup d'autres qui offrent, comme ici, la re-
présentation de Vénus-Mylitta sous 'embléme d’un cyprés, dont la forme est plus ou moins
conventionnelle.” Il me suffira, sans doute, de dire qu’il en existe un grand nombre, dans les
collections publiques™ ou privées, depuis que les fouilles et les voyages en Orient ont en-
richi 'Europe d’'une masse considérable de cylindres assyriens, babyloniens, phéniciens ou
persépolitains, petits monuments qui étaient encore trés-rares a 'époque ou feu M. Cl. Rich
en recueillait une trentaine a Bagdad et dans les ruines de Babylone et de Ninive. Toutefois,
parmi ceux qu’on posséde, il ne serait pas facile d’en indiquer plusieurs qui pussent présenter
un second exemple d’une particularité intéressante que nous offre un cinquiéme cylindre, figu-
ré sous le n° 3 de la planche 9. Celui-ci, qui, de méme que le n° 4, appartient a la Bibliothéque
impériale, porte deux cyprés au lieu d’un seul. Au-dessus de ces deux arbres, plantés a coté
l'un de lautre, est gravé un astérisque cruciforme, qui représente ici, comme sur beaucoup
d’autres cylindres, I'étoile de Vénus-Mylitta.”® Si nous nous reportons aux divers monuments
figurés ol déja nous avons trouvé la déesse placée, ainsi qu’Artémis et Mithra, entre le cyprés

224

du soleil et celui de la lune, nous ne pourrons mettre en doute que, sur notre cylindre, les
deux cyprés plantés au-dessous de |'étoile de Vénus-Mylitta ne soient également les images
symboliques des deux astres qui caractérisent la puissance génératrice de la Reine des cieux.

Sur un grand nombre de coupes de bronze, travaillées au repoussé et découvertes dans les
nouvelles fouilles que M. Layard a faites derniérement a Nimroud et a Koyoundjuk, pendant sa
seconde expédition,” on voit, comme sur les cylindres ici figurés, des cypreés plantés au milieu

22p,9,n°% 1,2, 4et5.

5 Ces initiations, en Orient, comme chez quelques peuples d’Occident, avaient lieu dans des gtottes ou des antres;
et si je fais remarquer ici que les cyprés, dont 'Odyssée (E, 63-65) vante la bonne odeur, ombrageaient l'entrée d’une
grotte, c'est que ce poéme renferme plus d’une allusion a des initiations ou a des métamorphoses qui faisaient partie
d’une institution de mystéres d’origine asiatique. Je reviendrai plus loin sur cette observation.

24Pl 9., n°° 2 et5.

1bid. n° 4.

5| es cyprés des jardins royaux représentés sur les bas-reliefs de Khorsabad, sur les coupes de bronze ou d'argent
doré et sur les plats d’argent doré dont il sera question plus bas, affectent aussi des formes conventionnelles. Ceux
qui sont sculptés sur les murs de Persépolis se rapprochent un peu de la nature.

271 e Musée royal de la Haye en posséde, a lui seul, sept ou huit de cette catégorie. Il s’en trouve plusieurs aussi
dans le musée du Louvre et dans le Musée britannique.

28Mém. de I’Acad. des inscript. t. 17., 1" partie, p. 370, 371; p. 3., n°> 2 et 5.

e tiens ce renseignement de M. Layard lui-méme, dont je ne saurais trop louer 'empressement a faire toutes les
communications qui peuvent étre utiles aux progrés de l'archéologie asiatique. Ce zélé voyageur publiera prochaine-
ment deux nouveaux ouvrages, qui feront connaitre en détail au monde savant les résultats inespérés de ses secondes
fouilles sur le sol assyrien. — Depuis que ceci a été écrit, l'un de ces deux ouvrages a paru. Voy. ci-dessus, p. 61, note
2.

34



de scénes d'initiations, qui appartiennent a la célébration des mystéres de Mylitta. Le méme
fait se reproduit sur deux belles coupes d’argent doré, trouvées dans l'ile de Chypre, et sur
deux plats de méme matiére exhumés d’un des hypogées d’Etrurie. Je parlerai plus loin de ces
quatre monuments, qui, sans aucun doute, ont une origine assyrienne ou plutot phénicienne.

Quelques cylindres asiatiques, sans nous offrir le cyprés pyramidal planté a la place méme
que devrait occuper la statue de Mylitta, de Beltis, d’Astarté ou de Mithra, nous montrent ce
symbole porté a la main par un prétre, ou par une prétresse, au milieu d’'une scéne d'initiation.
Dans mes Recherches sur le culte de Mithra,” j'ai publié un petit monument de cette catégorie.
Je me réserve d’en parler dans le paragraphe de ce mémoire ol j'aurai a entretenir '’Académie
d’un bas-relief de Dendérah qui donne lieu a des rapprochements dignes d’attention.

Il serait fort difficile de préciser 'époque ou, chez les Babyloniens et les Assyriens, com-
menca l'usage d'introduire le symbole du cyprés dans la liturgie propre au culte des dieux
qu'ils adoraient. Les premiers pas a faire dans une telle investigation seraient d’assigner une
date certaine a l'institution primitive de ce culte, des mystéres qui s’y rattachaient, et du culte
de la divinité féminine qui, plus tard, sous le nom de Mylitta, présida a ces mystéres. Or les ren-
seignements nous manquent; mais les traditions recueillies par les historiens de Syrie nous
révélent un fait qui, joint a la mention que nous trouvons de la déesse Astarté ou de la Reine
des cieux, dans quelques parties anciennes de la Bible et dans les fragments qui nous res-
tent de la théologie phénicienne rédigée par Sanchoniathon, atteste que, chez les Assyriens,
le culte du cyprés remontait a une haute antiquité. Dans les extraits que Moise de Khoren™
nous a conservés du livre présenté a Valarsace,™ roi d’Arménie, par le Syrien Mar Iba Cadina ou
Mar Ibas Katina,™ et composé, assure-t-il, d'aprés les chroniques chaldéennes,” nous lisons
que Sémiramis, a la téte d’'une armée assyrienne, ayant porté la guerre chez les Arméniens et
vaincu leur roi, Ara le Beau, qui fut tué dans le combat, confia a Gartos, fils de ce prince, le
gouvernement de 'Arménie, et lui fit prendre le nom de son pére. Quelques années aprés, Ara
2, fils d’Ara le Beau, se révolta contre Sémiramis, et périt, a son tour, dans une bataille que lui
livra cette belliqueuse princesse. Il laissa un fils appelé Anouschavan, qui se rendit célébre par
son courage et sa sagesse, non moins que par ses paroles et ses hauts faits. Il était surnommé
Sés, ajoute Mar Iba Cadina, parce qu’il avait été sacré au pied des cyprés™ jadis plantés par

235

Z0ptlas, pl. 36., n° 11.

ZINé vers 'an 370, mort vers 450.

“2yalarsace, premier roi de la branche des Arsacides d’Arménie, régna depuis 'année 149 avant notre ére jusqu’a
'année 127, selon Saint-Martin (Memoire sur '’Armenie, t. 1., p. 410).

30n trouve aussi ce nom écrit Mar Apas Gadina, Mar Abas de Catina, et, par abréviation, Mar Ibas ou Maribase.

B4yoy. sur ce point les observations de M. Quatremére (Journal des Savants, juin 1850, p. 364, 365), et celles de M. Ed.
Dulaurier (Journ. asiatique, janvier 1852, p. 19-21, note 1).

B5Mos. Choren. Histor. armen. 1., 15., 19.; édit. des fréres Whiston.

36, «perché secondo il rito era stato iniziato nei cipressi di Aramanec,» selon la traduction italienne de Moise de
Khoren par M. l'abbé Cappelletti (p. 49). Un usage analogue se retrouve chez les Israélites, a une époque qui, selon la
chronologie de la Vulgate, correspond a l'an 1235 avant la naissance de J. C. Nous lisons, en effet, dans le livre des Juges
(9.,6): « Congregati sunt autem omnes viri Sichem el universae familize urbis Mello : abieruntque et constituerunt regem
Abimelech juxta quercum quae stabat in Sichem.» Toutefois, a moins d’admettre que le couronnement d’Abimelech
au pied d'un chéne était un emprunt illicite, fait, comme plusieurs autres, par les Israélites a quelque peuple paien,
il est difficile de concilier ce passage du livre des Juges avec ceux du Deutéronome (16., 21) et de I'Exode (34., 13), qui
contienneni la défense expresse de planter un bois (lucus) ou seulement un arbre quelconque auprés de l'autel du
Seigneur, et l'ordre non moins exprés de couper les bois sacrés dont les gentils entouraient les autels ou les statues
des faux dieux.

35



237

Arménag ou Aramanéag,” a Armavir, l'antique capitale de 'Arménie.”® Pendant un long temps,
poursuit Uhistorien syrien, les prétres arméniens conservérent 'usage de tirer des cyprés d’Ar-
ménag des augures favorables ou sinistres, selon qu’un vent doux ou un vent violent agitait
les rejetons et les rameaux de ces arbres.” Ici les fréres Whiston, éditeurs de Moise de Kho-
ren, ont eu soin de placer une note* qui n'ajoute pas peu a l'importance du passage, en nous
apprenant que, dans la langue arménienne, le mot sés signifie cypres; car, chez les Grecs et
les Romains, nous trouvons Vénus appelée d'un nom, Komtpig ou Cypris, qui, je dois le répéter
ici, est le méme que ceux sous lesquels furent connus l'ile phénicienne que tout le monde sait
avoir été consacrée a la déesse, et 'arbre que je place au nombre des emblémes qui servirent
a lareprésenter symboliquement. Remarquons, en méme temps, que si l'ile de Vénus s'appelle
Kompog en grec, Cyprus en latin, et l'arbre de Vénus, KuT&pLoG0G 0U KLTTAPLTTOG et cyparis-
sus ou cupressus, le cuivre, métal consacré a la déesse, comme le prouve la monture des objets
qui appartiennent a son culte, est désigné en grec par les mots KOTTpLog xatAkog, en latin

“7Ce prince, fils de Haig, le chef de la premiére dynastie des rois d’Arménie, monta sur le trone 'an 2026 avant ). C.
selon Saint-Martin, ouvrage cité, tom. 1., p. 407.

“8\oy. Moise de Khoren, Hist. armen. lib. 1., cap. 11., p. 32. Jean Catholicos, Hist. d’Arménie, chap. 8., mss. de la Biblio-
théque impériale, n° 91, fol. 18; trad. franc. de J. Saint-Martin, p. 10 et 11. ). Saint-Martin, Mém. sur 'Arménie t. 1., p. 123,
124, 207 et 296. — Armavir était située au nord-est de la ville moderne d’Erivan (voy. M. Carl Ritter, Die Erdkunde, 11.,
467, 571).

P« Areeus Areeades, cum Semiramide bellum gerens, interficitur; relicto filio, fortitudine et prudentia, cum dictis
tum factis praecellentissimo, Anusavano illo, qui Sosius appellabatur, quippe qui pro eorum carimoniis apud Armenaci
cupressos in Armaviro consecratus fuerat; quarum cupressorum surculis ramisque seu leni sive violento vento agitatis
armenii flamines ad longum tempus in auguriis uti consueverunt.» (Mos. Choren. Hist. armen. lib. 1., cap. 19.). Voy. la
note ci-apreés.

2©Mos. Choren. loc. cit. not. 1: «Vox hac sos in sermone armenio cupressum arborem sonare videtur.» Cette note
est reproduite par M. Joseph Cappelletti dans sa version italienne de Moise de Khoren (Venez. 1841), ou il traduit éga-
lement sés par cyprés (p. 49, note 2). Le mot sds, dans les anciens auteurs arméniens, s'emploie indifféeremment pour
désigner deux espéces d'arbres, chacune de forme pyramidale, le cyprés et le peuplier blanc (voy. le grand Diction-
naire arménien de '’Académie de Saint-Lazare. Venise, 1836). Mais, dans certaines parties de la version arménienne de
laBible, il n'a que le seul sens de cypreés. Dans quelques autres, on lui substitue le mot nodj ou nouedj. Aujourd’hui les
Arméniens désignent le cyprés pyramidal sous le nom de selvi ou servi, altération du mot serv, qui a la méme significa-
tion dans les vocabulaires persans, et qui est aussi en usage chez les Arabes et chez les Turcs. Les Mékhitaristes, dans
leur version italienne de Moise de Khoren (Storia di Mose Corenese. Venezia, 1841, p. 61), revue par M. N. Tommaseo,
traduisent sés par platane. Je ne connais pas les raisons qui les ont portés a faire une substitution aussi arbitraire;
elle n’a point obtenu l'assentiment de M. Carl Ritter. Ce savant géographe s’en tient, comme moi, a la traduction des
fréres Whiston (voyez Die Erdkunde, 11., 571). De son c6té, M. le Vaillant de Florival, dans sa version francaise de Moise
de Khoren, imprimée avec le texte, la méme année 1841, a la typographie arménienne de Saint-Lazare, sous les yeux
et avec le concours des Mékhitaristes, traduit également sés par platane, a 'exemple de ces RR. PP. Mais, pressé de
s'expliquer sur les motifs de la substitution de ce nom a celui de cyprés, il n'a pas fait difficulté de m’avouer qu’elle
n'a point pour elle l'autorité d’un manuscrit de Moise de Khoren, qui serait resté inconnu aux fréres Whiston. S'il s’est
déterminé a l'adopter, c'est dans la seule pensée que le passage ot Mar Iba Cadina parle de la plus ou moins grande
agitation des branches et des rejetons des arbres plantés par Arménag, s'applique plus convenablement au platane
qu'au cyprés, dont le feuillage est peu mobile. M. Edouard Dulaurier, qui se livre avec autant d’ardeur que de succés
a l'étude de la langue arménienne, a bien voulu, & ma priére, revoir ce passage sur le texte; il reconnait au mot sés
le double sens de cyprés et de peuplier, et me fait remarquer que U'expression sésavioun ou sésap’hioun indique le
bruissement on le murmure, et non l'agitation que cause dans le feuillage le souffle de l'air ou du vent. Le méme
orientaliste m’apprend que, dans U'Histoire de la croix d’Abarank, saint Grégoire de Nareg (GEuvr. compl. Venise, 1827,
in-8°, page 285), voulant désigner les deux espéces de bois dont Salomon s’était servi pour reconstruire le portique
du temple, emploie les mots nodj et sés, qui représentent ici le cyprés et le cédre, conformément aux passages de la
Bible ou il est dit que, dans la réédification du temple, on avait fait entrer concurremment ces deux sortes de bois
tirées du mont Liban. Mais aucune autorité ne justifie la traduction du mot sés par platane.

%11 es montures antiques des cylindres et des cones assyriens que je rapporte aux mystéres de Mylitta, sont toutes
de cuivre, sans aucune exception. Larme de Mithra s'appelle, dans le Zend-Avesta, Uoreille de cuivre. Saint Jérdme (in

36



242

par cuprum.** De plus, l'ile de Chypre, le cypreés et le cuivre ont retenu, dans toutes les langues
de U'Europe, leur nom primitif, dérivé du grec ou du latin; et ce nom, identique avec celui de la
déesse Cypris,” nous donne ainsi lieu de constater que l'antique culte de Vénus fut importé
de 'Orient en Occident avec l'usage d’'imposer le nom méme de la déesse aux objets qui lui
étaient consacrés. Ajoutons que les Etrusques avaient recu de l'Asie occidentale le culte d'une
divinité féminine qui porte le nom trés-remarquable de Cupra ou Cypra**; et si les auteurs
latins assimilent & Junon cette déesse, il ne faut pas oublier que primitivement Junon et Vénus
étaient une seule et méme divinité. Rappelons-nous aussi qu’un des arbres consacrés a Apol-
lon s’est appelé Daphné; qu’un ornement de téte et une coiffure ont retenu le nom de pitp,
mitra, et une pierre précieuse, originaire de Perse, celui de mithrax.** Rappelons-nous enfin
que, chez les Egyptiens, selon le témoignage de Champollion le jeune,* les animaux consacrés
aux dieux générateurs portent, dans les legendes hiéroglyphiques, les noms mémes des divini-
tés dont ils sont les emblémes. C'est ainsi que le taureau s'appelle Apis; le bélier, Amon; libis,
Thoth; le chacal, Anébo; le bouc, Mendes; le crocodile, Souk, etc. Il est permis d’espérer que,
lorsqu’on sera plus avancé que nous ne le sommes dans l'interprétation des hiéroglyphes idéo-
graphiques, on parviendra également a constater que, chez les Egyptiens, certaines plantes,
certaines pierres précieuses, certains métaux, portaient aussi les noms des dieux a qui on les
avait consacreés.

Bien gu’aucune tradition ne fasse directement mention d’une divinité appelée Sés,* les
diverses observations qui précédent nous autorisent a supposer, avec quelque vraisemblance,
que ce nom était trés-analogue, sinon semblable, a 'un de ceux sous lesquels les Arméniens
adoraient la Vénus assyrienne ou babylonienne, puisque sés est le nom du cypres, c'est-a-dire
d’un arbre qui, sur les monuments de U'Asie antérieure, représente symboliquement Mylitta et
Astarté; d’un arbre qui, transplanté du sol asiatique sur le sol européen, n'a été et n’est encore
connu dans tout I'Occident, je le répéte, que sous l'un des anciens noms de Vénus. Lorsque le
roi d’Arménie Anouschavan prenait le surnom de Sos, il entendait donc probablement s'attri-
buer le nom méme de la déesse en I'honneur de qui un de ses prédécesseurs, Arménag, fils
de Haig, avait établi le culte du cypreés, vers les bords de l'Araxe, sur la colline méme o, peu
d’années apres, s'élevérent les murs de l'antique Armavir. En agissant ainsi, Anouschavan ne
faisait que suivre 'exemple de plusieurs rois d’Assyrie, qui, on le sait, se firent appeler du nom

vita S. Hilarionis, § 21), racontant comment saint Hilarion délivra une jeune fille des enchantements pratiqués par un
jeune homme des environs de Gaza, qui n'avait pu la séduire, nous dit que ce jeune homme s'était rendu a Memphis,
poury apprendre des prétres du temple d’Esculape l'art de faire succomber la vertu d’une vierge. Il revint au bout d'un
an, prononga certaines paroles magiques sur le seuil de la porte de son amante, et y enfouit des lames d’une espéce
de cuivre appelée s cyprium. Ces lames étaient couvertes de figures extraordinaires, « et portentosas figuras sculptas
in aeris cyprii lamina defodit ...» De telles superstitions avaient sans doute été importées autrefois a Memphis par les
Phéniciens, avec le culte d’Esculape ou de la Vénus assyrienne.

%2| e latin cuprum, lallemand Kupfer et 'anglais copper, qui signifient également le cuivre, nous raménent a la forme
gopher ou kopher qu'avait reque le nom du cyprés dans la langue hébraique (voy. ci-dessus, p. 4 et 5, note 2).

#3Remarquons que la forme cypris se retrouve dans les noms cipris, tziprus, que porte le cyprés, chez les peuples
slaves, et dans les adjectifs qui en dérivent, ciprisowi, ciprisni, tziprusi. On emploie, substantivement aussi, ciprisowi,
et il signifie alors un cyparissén ou cupressetum (voy. le Lexicon slavicum de Bernolak; Buda, 1825; 6 vol. in-8°).

%“Strabon, Geogr. 5., p. 241. Servius, ad Virgil. £neid. 1., 426.

#5pline, H. N. 37., 63., 1.

%¢panthéon égyptien, explication de la pl. 22 et ailleurs.
appelés, l'un Sésarés (Swodpnc), lautre Sésarmus (Edoappoc), dans la Chronique d’Eusébe (1., p. 45; 2., 241, 290,
294; edit. Mediolan.); Sésmarés et Sésarmus, dans la version arménienne (1., p. 99; 2., p. 119, 129; ed. Venet.) La méme
remarque peut s'appliquer au nom de Sésarmus, roi des Médes (Euseb. Chronic. 1., p. 46).

37



méme d’une des divinités adorées dans leur empire; et cet exemple, U'histoire nous 'apprend,
fut suivi, non-seulement par leurs successeurs, mais par les rois de Perse, par les Arsacides qui
régnérent sur 'Arménie et le Pont, et par les princes qui gouvernérent la plupart des autres
provinces de l'Asie occidentale. Que ma conjecture a l'égard du surnom de Sos soit fondée
ou non, il est certain que, dés une époque voisine, sinon contemporaine, de la fondation du
royaume d’Arménie, la premiére dynastie, celle des Haiganiens,*® avait établi le culte du cypres,
embléme vivant d'une divinité créatrice. Il n’est pas moins avéré que ce culte continuait d’étre
en vigueur, chez les Arméniens, au moment ol Anouschavan, neuviéme descendant de Haig,
avait regu, avec la couronne d’Arménie,” comme prince feudataire de U'empire assyrien,”™ le
surnom de SOs ou Cypres. Et si je suis porté a admettre que la divinité représentée par cet
arbre symbolique était la Vénus assyrienne, une pareille supposition n'a rien assurément qui
doive nous étonner, lorsque nous nous rappelons que Haig et ses compagnons d’armes, avant
d’aller chercher un refuge dans la contrée septentrionale qui successivement s'est appelée
le Haigasdan et 'Arménie, habitaient le territoire d’Assyrie, et avaient dii y vivre soumis aux
institutions religieuses et civiles du pays,”™ bien que, comme les Chaldéens d’'Assyrie, ils ne
fussent ni sémites, ni araméens. Or personne n’ignore que, dés une haute antiquité, les Chal-
déens avaient établi, dans les pays situés entre le Tigre et 'Euphrate, le culte et les mystéres
d’une divinité que les Assyriens adoptérent en lui donnant le nom sémitique ou araméen de
Mylitta. Nous pouvons donc croire que ce culte fut apporté dans le Haigasdan ou 'Arménie par
Haig lui-méme; et si nous trouvons dans cet antique royaume l'arbre symbolique de la déesse
appelé d’'un nom qui n'appartient point aux langues des enfants de Sem, n'oublions pas que,
selon le témoignage formel de la Bible* et de tous les écrivains arméniens,”™ la maison de
Thogormah ou Thorgom, dont Haig fut le chef, était issue de la race japhétique.”™ C'est a cette
méme race que se rattachent les Chaldéens, instituteurs des Babyloniens, des Assyriens, et
fondateurs d’un culte ol le symbole du cyprés jouait un bien grand role.

Lorsqu’on voit un des successeurs de Haig se faire couronner roi d’Arménie au pied de
l'arbre sacré qui était un des emblémes de Mylitta et d'Astarté, la pensée se reporte involon-
tairement vers l'un des monuments figurés les plus anciens de I'Asie occidentale, le grand bas-
relief découvert par M. Charles Texier™ a Yazili-kaia, sur le sol de 'antique Phrygie; bas-relief
ol l'on a représenté un prince assyrien ou phrygien recevant des mains d’Astarté le sceptre et
la couronne. La présence de la déesse, figurée ici sous une forme humaine, explique suffisam-
ment pourquoi, dans cette scéne, nous ne trouvons pas le symbole du cyprés; mais le lion, sur
lequel Astarté est debout, et le taureau, qu'on n’a pas oublié de placer a ses cotés, ne nous
rameénent-ils pas aux monuments figurés que j'ai produits dans mon Mémoire sur le taureau et

#85elon Saint-Martin (Mém. sur l'Armén. t. 1., p. 407), elle commenca avec l'année 2107 avant ). C. Jean Catholicos
recule cette date jusqu’en 2297 ou 2295.

2°En 'année 1725 avant J. C. (Saint-Martin, loc. cit.).

Z0sur les liens politiques qui trés-anciennement existaient entre 'empire assyrien et le Haigasdan ou 'Arménie, voy.
Moise de Khoren, Histor. armen. 1., 12.

'parmi les faits qui justifient cette assertion, je me bornerai a rappeler que jusqu’au temps de Mesrob, c’est-a-dire
jusqu'au commencement du 5 siécle de l'ére chrétienne, les Arméniens n’eurent point, pour écrire leur propre langue,
un alphabet qui leur ft particulier; ils se servaient des caractéres syriaques.

2Genes. 10., 3.

3y/y. Saint-Martin, ouvrage cité, t. 1., p. 253 et suiv.

»%Un savant dont U'Allemagne s’honore, M. Gorres, soutient méme l'opinion que la race japhétique tirait son origine
de 'Arménie (voyez l'ouvrage qu'il a publié sous le titre suivant : Die V6lkertafel des Pentateuchs, oder die Japhetiden
und ihr Auszug aus Armenien. Regensburg, 1845).

5 pescription de l'’Asie Mineure, 1 partie, t. 1., pl. 78.

38



256

le lion considérés comme attributs caractéristiques de Venus* ? Tout a I'heure, sur quelques
médailles de Syrie et de Phénicie, ne verrons-nous pas, planté entre un lion et un taureau,
un cyprés pyramidal, image symbolique de la déesse? En Perse, plusieurs bas-reliefs, taillés
sur des faces de rochers, comme l'est celui d'Yazili-kaia, et congus dans le méme esprit que
ce dernier monument, représentent, a leur tour, un prince sassanide au moment ou il recoit
tantot des mains d’Ormuzd, en présence de Mithra,” tantot des mains de la déesse Anais,™ la
couronne du monde, c’est-a-dire la couronne royale de Perse. Un bas-relief d’‘époque romaine
va bientot nous montrer un initié recevant des mains du dieu Mithra, au pied de trois cypres,
la couronne mystique ou céleste.

La domination de Sémiramis sur 'Arménie, loin d’affaiblir la ferveur des rois de ce pays
pour le culte de Vénus, l'aurait au contraire excitée, s'il en avait été besoin; car qui ne sait
combien 'histoire de cette trop célébre princesse est intimement liée a la légende de la Vénus
asiatique ? Et ne dois-je pas faire remarquer que, par une coincidence qui ne saurait avoir été
fortuite, Sémiramis, née en Syrie, ou Vénus était représentée sous l'embléme du cypreés, trouva
le culte de la déesse établi, chez les Arméniens, avec le culte du cypres, comme elle l'avait
certainement trouvé institué avec le culte de ce méme arbre dans la célébre contrée située
entre le Tigre et 'Euphrate, qui vit naitre cette antique théologie chaldéenne dont il n'est pas
impossible, encore aujourd’hui, de retrouver les principaux dogmes et de constater l'influence
sur les idées théologiques et cosmologiques des peuples les plus civilisés des autres parties
du monde ancien?

Cette remarque me conduit a faire observer qu’un des traits saillants de la théogonie et
de la cosmogonie chaldéennes se découvre dans la tradition que Mar Iba Cadina avait puisée
a une source quelconque, et qui se rapporte au culte du cyprés chez les Arméniens. Le rdle
de l'air ou du vent, dans cette tradition, et l'association intime de cet agent physique au culte
de l'arbre qui était 'embléme de Mylitta, ne nous rappellent-ils pas que, selon le systéme
chaldéen, la déesse médiatrice entre 'homme et la divinité supréme était assimilée a lair,
cosmologiquement parlant? Et ce fluide ne remplit-il pas, a son tour, entre l'eau et le feu, le role
de médiateur, c'est-a-dire le role d’'un agent intermédiaire destiné a faciliter la combinaison
entre eux de deux éléments d'une nature opposée? Je dirai méme, a cette occasion, que le
mot qui signifie proprement air dans les langues sémitiques ou araméennes, n'appartient a
aucune d’elles, tandis qu’il a son radical dans les idiomes japhétiques. C'est un point sur lequel
je reviendrai ailleurs, lorsque je serai amené, par le cours de mes travaux, a réunir dans un
mémoire toutes les observations qui m'ont permis d'avancer que les Chaldéens descendent
des enfants de Japhet, et sont les inventeurs du culte et des mystéres de la divinité qu’ils
nommaient Mithra, et que les Assyriens ont appelée Mylitta.

L'historien arménien Jean Catholicos, dans l'abrégé trés-rapide qu'il s’est contenté de nous
donner du livre de Mar Iba Cadina, n’a pas, a 'exemple de Moise de Khoren, conservé le passage
relatif au culte du cyprés établi dans Armavir par Arménag; mais, du moins, aprés avoir, a son
tour, affirmé que Uhistorien syrien avait puisé a des sources chaldéennes, il ne néglige pas de
dire qu’Anouschavan recut le nom de S6s.” Il supplée méme sur un point au silence de Moise,
en nous apprenant que le pére de ce prince s'appelait Gartos avant d’avoir pris le nom d’Ara,
d’apreés le désir ou l'ordre de Sémiramis.

“6Recherch. sur Vénus, p. 119-240.

“Tporter’s Travels in Georgia, Persia, etc. vol. 2., pl. 66.

»8d. ibid. vol. 1., pl. 19.

% Hist. d’Armén. mss. arméniens de la Bibliothéque impériale, n° 91, chap. 8., fol. 23; trad. fr. de Saint-Martin, p. 13.

39



Il serait sans doute intéressant de connaitre, avec quelque certitude, la date de lintroduc-
tion du culte du cyprés en Arménie, contrée généralement élevée et froide, ot cet arbre ne croit
pas spontanément.” Je suis disposé a croire que la ce fait, de méme que linstitution de la féte
des roses™ en 'honneur d’Anahid, ne doit pas étre séparé de celui de l'importation du culte
de la Vénus assyrienne,* et qu'il est permis d'attribuer a Haig cette importation. Toutefois je
pense qu'a défaut de traditions antérieures au témoignage qui nous a été conservé par Mar
Iba Cadina, il convient de ne pas remonter au-dela du régne d’Arménag, fils de Haig, puisque
ce prince est le premier roi d’Arménie dont le nom se trouve associé a une mention expresse
du culte du cyprés dans cette contrée; mais I'époque de ce régne ne saurait elle-méme é&tre
déterminée d’'une maniére rigoureuse. La chronologie des historiens orientaux ne repose pas
sur des bases assez solides pour que nous admettions avec une entiére confiance les dates
qu’elle fournit. Moise de Khoren, l'auteur le mieux informé des faits qui appartiennent a Uhis-
toire ancienne de I'Arménie, ne fixe méme aucune date pour les régnes des rois d’Arménie
antérieurs a la conquéte de la Perse par Alexandre le Grand; et si feu mon savant ami M. Saint-
Martin a placé en l'année 2026 avant J. C. 'avénement d’Arménag,* il a eu soin d’avertir ses
lecteurs®™ que toutes les dates qui, dans ses tables chronologiques de ['Histoire d’Arménie,
se rapportent a des rois de la dynastie des Haiganiens, sont empruntées a l'historien Michel
Tchamtchéan,” et paraissent étre déterminées d’'une maniére fort arbritaire. Il déclare méme
qu'il ignore sur quelles autorités le P. Tchamtchéan se fonde pour les donner. LUan 2026 de
'ére ancienne n'est donc que la date plus ou moins approximative de la premiére mention
du culte du cypres chez les Arméniens. En adoptant, sous toutes les réserves convenables, ce
point de départ, nous trouvons, avec le P. Tchamtchéan,” que le roi Ara le Beau ou Ara 1*', qui
fut tué dans un combat contre Sémiramis, était monté sur le trone d’Arménie mille sept cent
soixante-neuf ans avant la naissance de J. C.,, que son fils, Ara 2, qui périt de la méme maniére,
avait recu de Sémiramis, en 1743, l'investiture du royaume d’Arménie; et qu'il eut pour succes-
seur immédiat son fils Anouschavan, couronné en 1725 sous le nom de Sds, a@ Armavir, au pied
des cyprés plantés par Arménag. Ces dates, bien qu'incertaines, fournissent trois nouveaux
termes qu'il conviendrait peut-étre d'ajouter aux diverses données dont on s'est servi jusqu’a
ce jour pour assigner au régne de Sémiramis une date approximative. Personne n'ignore que
les circonstances les plus importantes de ce dernier événement restent encore plongées dans
'obscurité qui dérobe a nos yeux les origines de 'empire d’Assyrie et I'histoire des premiers

%) e palmier-dattier ne croit pas non plus spontanément sur le sol de l'ancienne Arménie; et cependant, selon le
témoignage d’Hérodote (1., 194), le vin de palmier était une des principales denrées que les Arméniens transportaient
par eau a Babylone. Il faut donc supposer qu'avec la culture du cyprés ils avaient aussi importé chez eux celle du
palmier-dattier.

*'Cette féte, en arménien, s'appelait Vartavar, mot composé, dont l'interprétation présente quelques difficultés
(voyez Moise de Khoren, Guvres compl. p. 344; Venise, 1843). Selon quelques-uns, il signifierait littéralement éclat ou
splendeur des roses. M. 'abbé Cappelletti le rend par les mots : Flammegiature delle rose. Vartavar est aujourd’hui le
nom que donnent les Arméniens a la féte de la Transfiguration.

%2)'aj précédemment publié plusieurs monuments figurés, dont le témoignage s'ajoute a celui des médailles citées
plus haut, pour prouver que le culte du palmier-doum, comme celui du cyprés, se liait a la légende de Mylitta ou
Astarté, a celle d’'Hermés ou Mercure, et, par suite, au culte de Mithra, du soleil et de la lune. Remarquons que si les
prétres arméniens tiraient des augures du cyprés pyramidal, chez les Grecs, on en tirait du palmier (Orphic. Fragm. 40.,
p. 496; ed. Hermann); la Sibylle écrivait méme ses oracles sur des feuilles de ce dernier arbre.

3 oc. cit.

41bid. p. 404 et 405.

%5Ce sont aussi les dates fournies par le P. Tchamtchéan qui servent de base a la chronologie des rois arméniens
dans l'ouvrage de M. 'abbé Joseph Cappelletti intitulé : Armenia (Florence, 1841; trois vol. in-8°).

2] oc. cit. p. 407. (Cf. M. Cappelletti, Armenia, t. 2., p. 9.)

40



siécles de son existence. Aussi l'avénement de cette princesse a-t-il été placé par les écrivains
modernes a des époques si diverses, qu’elles varient depuis l'année 737 jusqu’a l'année 2200
avant l'ére chrétienne. Moise de Khoren,” en disant qu’Abraham mourut pendant le régne de
Ninyas, qui avait assassiné Sémiramis, sa meére, nous autorise a supposer qu'il assignait au
meurtre de cette princesse une date antérieure a l'année 1821, époque de la mort d’Abraham,
selon la chronologie de la Vulgate; mais cette chronologie ne fait dater que de l'an 1215 le
régne de Sémiramis. Les savants auteurs de UArt de vérifier les dates ont adopté 'année 1916.
Fréret penchait pour cette méme date; M. Daunou, pour celle de 1196 ou 1195.” Saint-Martin,”
s'écartant ici des calculs du P. Tchamtchéan, fait commencer en 1997, et finir en 1957, les qua-
rante années que dura le régne de Sémiramis. D'aprés l'historien arménien et d’aprés M. l'abbé
Joseph Cappelletti, dont il est l'unique guide, cette princesse aurait conquis U'Arménie aprés
1769 et avant 1743. Quel que soit le chiffre qu'il faille admettre, on est amené a reconnaitre que
limportation du culte du cyprés chez les Arméniens remonte a une haute antiquité, puisque
nous venons de constater qu'il y était établi dés le régne d’Arménag, fils et successeur de
Haig, chef de la premiére dynastie royale d’Arménie. Cette époque est donc antérieure a la
domination de Sémiramis.

Le culte de la Vénus assyrienne, partout sans doute associé a celui du cyprés pyramidal, se
répandit de la capitale des rois arméniens dans les différentes parties de leur royaume. Nous
apprenons méme de Pline,”* de Strabon™ et de Dion Cassius,” qu’un canton de la Grande Ar-
ménie, situé non loin des sources de 'Euphrate, avait requ le nom de contrée Anaitique (Anai-
tica regio), et méme le nom d’Anaitis (Avoc'ing).m Pline ajoute”™ que dans les environs se trou-
vait le lac Anaitique (Anaiticus lacus). Ces diverses dénominations se rapportent, on le voit, a
la déesse appelée Anahid, Anais ou Anaitis. Nous savons, de plus, parle double témoignage
des textes et des monuments figurés, que, chez les Arméniens, cette déesse continua d'étre
adorée jusqu’au moment ou '’Arménie fut entiérement convertie au christianisme, c’est-a-dire
plusieurs siécles aprés la naissance de J. C.

De I'Arménie, le culte de la déesse et celui de son arbre symbolique pénétrérent chez les
Albaniens et s'étendirent méme jusque chez les Huns. Nous en trouvons des preuves plus ou
moins directes dans l'Histoire des Aghouans par Moise Gaghagantouatsi, ouvrage arménien
inédit, dont M. Edouard Dulaurier a bien voulu, & ma priére, extraire et traduire plusieurs pas-
sages importants. Dans deux de ces passages,” on voit que, vers la fin du 7° siécle de notre
ére,” le culte d’Anahid ou d’Aphrodite et celui des arbres se pratiquaient encore chez les Huns.
Deux autres passages, que je vais rapporter, font une mention expresse des cyprés qui, chez
les Aghouans,” vers la méme époque,” entouraient une chapelle chrétienne, et d’un prodige
qui se manifesta au-dessus de ces arbres. L'historien arménien, ayant a raconter la décou-

*"Hijst. armen. 1., 19.

*8Bjogr. univers. de Michaud, t. 41, p. 550-555.

**Bjogr. univers. de Michaud, article Sanchoniathon, t. 40., p. 305, 1" col.

H. N. 5., 20., 1; cf. 33, 24., 1.

7 Geogr. 11., p. 532.

7236., 31, 36.

Strab. loc. cit.

““Hist. nat. 16., 64., 1.

75Ms. de la bibliothéque du couvent patriarcal d’Edchmiadzin, liv. 2., ch. 41, fol. 122, 124. M. Dulaurier a pu obtenir
une copie de ce précieux manuscrit, qui est unique.

%Vers l'an 685.

?7C'est le nom original du peuple qui habitait l'ancienne Albanie du Caucase.

“ByVers l'an 667.

41



279

verte de la croix de saint Mesrob dans le village de Kis,”” ou s'était rendu Israél, évéque des
Aghouans, s'exprime en ces termes™ : «Le saint prétre de Dieu ne pouvait découvrir avec
certitude I'endroit ou était enfouie cette croix; et tandis qu’il était occupé a le chercher, un
prodige admirable éclata sur des cyprés touffus qui, espacés d’un coté et d’'autre, renfermaient
dans leur enceinte la sainte chapelle. Au-dessus de ces arbres apparurent des rayons d'un feu
brillant, de forme circulaire, lesquels, se concentrant a l'extrémité la plus élevée de cette cou-
pole, se mouvaient en tout sens et au-dessus des arbres, semblables a l'arc qui se montre
dans les nuages.” » Un peu plus loin, dans le méme chapitre,” ['écrivain arménien continue
son récit en disant : « Le saint prétre de Dieu, Israél, s’étant acquis la vénération du catholicos
et du prince, ainsi que des grands (du pays des Aghouans), obtint d’eux la permission de faire
librement tout ce qu'il voudrait. Au bout de quelques jours, désirant perpétuer le souvenir du
prodige merveilleux et éclatant qui s'était opéré un grand nombre de fois sur ces cypres, il
voulut les consacrer a la sainte croix, en leur donnant la forme de celle de Notre-Seigneur;
et ayant appelé des ouvriers habiles en menuiserie, il leur ordonna de faire une croix conve-
nablement travaillée. Il la fit orner d’incrustations représentant la passion de Jésus-Christ.”* »
Ces deux passages, rapprochés du témoignage qui se rapporte au culte de Vénus chez les Huns,
nous permettent de supposer que la chapelle chrétienne placée au milieu d'un cupressetum,
chez les Aghouans, avait été élevée la sur les ruines d’un ancien sacellum d’Anahid. Ils nous
prouvent du moins que ce dernier peuple n'avait pas cessé d’attacher au cyprés des idées
religieuses.

Si du royaume d’Arménie nous descendons dans une contrée voisine, la Commagéne,
nous y trouvons la preuve que les habitants de ce pays avaient regu, avec le culte de Vénus,
celui du cypreés. Cette preuve résulte du témoignage, pour ainsi dire, officiel d'une médaille
frappée en 'honneur de Julia Domna dans la ville que les Romains appelaient Germanica Cee-
sarea. Sur cette médaille, dont le n° 7 de ma planche 8 reproduit un dessin fidéle, nous voyons,
au revers de la téte de l'impératrice, une galére qui est renfermée dans un cercle ou dans une
couronne, et qui nous rappelle la galére d'Astarté si frequemment placée sur les monnaies ro-
maines de Phénicie; au-dessous est gravé un taureau, symbole affecté a cette méme déesse;

284

9 Ce village est situé dans la province d’Oudie, qui comprend une partie de l'ancienne Albanie.

%0 jv. 2., chap. 33., fol. 104.

%1651 ng ghwbiiny unnigly’ U ’h updwpbiiqunbinht, unju dwdwju uywt qupdwuwih (hukp ’h Jpw) uwnwppw-
wwwn dwnngu unéhgu, npp tpywpwuship wuwnh b wuwh dhowinpbiwy’ niubhu jhupbiwtiu qYnswipwt unipp. np
hpp bRk dwanwiu Gpubwpngwéwbwus Ybpny niutk jwdwpwasl. U ’h unju dhwgbiw) hwiwuwn gipwlwnwn
qupkpeht’ puwwugqulwwbu uwhbw| Swnwquw)ptp ’h Swypu Swnngu unéhgu Gpogppnwwybu wnbnwn np jwdpu
tinlh:

*Fol. 107.

8 3wjudhbink tsdwipnt bnbwpwhwuwiu Uunnidng hupwik) wnweh Yuennhlynupht b hohwuht b jwsu dbdwdt-
Swgu, wnunn W hpwdwt ’h ungwuk gnpdtp quubtwju hwdwpdwYwwtu: Gt jGwn unin hug winipg Jwul wnwik)
hpwohgu b dEdwuté upwghibiwgt’ np pwgnid wugwd tnbiwy tp ’h yipwy Swnngu unéhg, Yudtgwt gh ’h untkp
Upwuh dwubugk qunuw *h wwwnybp wkwnuwudwt fuwshu: 6L wndwdwju Yngbw) Junpdwinpu wpu Gwpuwnpu
hhuwtg, ywwnpwdwpwn juiphub) quawu fuwshu. pwunwybpw qupnnt npnuwgbinyg ywnpwuwnniypbwdp qu-
dblwju puwn gnpdny Stwnu:

#Ce nom est écrit par deux m sur les médailles et aussi dans deux inscriptions lapidaires, latines, qui ont été
trouvées en Algérie, depuis peu d'années, et qui font une mention expresse de la sixiéme cohorte des Commagéniens
(voy. l'intéressant rapport de M. Léon Renier a M. le ministre de l'Instruction publique, daté de Lambése ('ancienne
Lambeesis), le 2 avril 1851, p. 38-40 du tirage a part des quatre Rapports de ce zélé voyageur).

42



285 286

et, a gauche, on voit un cyprés™ planté sur un autel carré. Un cylindre du musée du Louvre
nous montre un cyprés également placé sur un autel. Deux personnages accomplissent un
acte d’'adoration devant cet arbre symbolique, et nous fournissent ainsi un exemple irrécu-
sable de l'usage de représenter, sous I'embléme du cypreés, la divinité asiatique qui préside
aux mysteres.

Dans un autre pays voisin de 'Arménie et de la Commageéne, l'antique Phrygie, dont les
origines ne sont pas mieux connues que celles de 'empire assyrien et du royaume fondé dans
la Babylonie, le culte du cyprés, dés une époque antérieure a la guerre de Troie, s'y montre uni
a celui de Rhéa et de Vénus, divinités primitivement identiques, qui, dans la suite des temps,
conservéerent chacune, au nombre de leurs symboles ou attributs, le lion, le taureau, et non-
seulement le cyprés, mais aussi le pin, deux arbres mystiques que nous retrouvons, avec le
lion et le taureau, dans la légende de Mithra. Au moment de fuir des murs d’llion embrasé,
Enée indique, pour point de ralliement, aux malheureux Troyens qui veulent partager son sort,
un antique cypreés que, depuis longues années, leur dit-il, conserve la piété de nos péres. Cet
arbre vénéré était planté hors de la ville, a coté d’'un temple abandonné de Céreés ou Rhéa:

Est urbe egressis tumulus, templumque vetustum
Desertae Cereris, juxtaque antiqua cupressus
Relligione patrum multos servata per annos.””

C'est ainsi que Virgile, d'aprés une de ces traditions hiératiques qu'il avait recueillies avec
le plus grand soin, fait parler le fils d’Anchise et de Vénus. Nous verrons bientot que le pieux
Troyen, aprés s'étre embarqué au port d’Antandre, aborde sur les rivages de la Thrace, ety
célebre les funérailles de l'infortuné Polydore en faisant dresser des autels funéraires que l'on
couvre de branches de cyprés.”

Si limmortel chantre de Ulliade, par le role qu'il fait jouer a Vénus, et par l'arrivée des
troupes assyriennes envoyées au secours de Priam, nous révéle a grands traits les liens reli-
gieux et politiques qui existérent entre le roi des rois, chef de 'empire d’Assyrie, et ses feuda-
taires les rois de Phrygie, le poéte latin confirme le témoignage du poéte grec en nous donnant
des détails qui nous prouvent que le culte du cyprés était passé de chez les Assyriens chez les
Troyens avec le culte d'une déesse que les écrivains grecs, lorsqu’ils parlent des divinités assy-
riennes ou babyloniennes, désignent tantot sous les noms d’'Urania,” de Mylitta,” d'Alitta,”

*|ci cet arbre est de l'espéce vulgairement appelée cyprés de Montpellier (cupressus horizontalis. De Candolle et
Miller. Cupressus sempervirens, var. . Linn.), parce que, selon une tradition locale, elle couvrait autrefois la colline sur
laquelle est batie la ville. Comme le cyprés pyramidal, cette espéce ou variété croit sur le Liban.

26 Ce cylindre et plusieurs autres qu'a recemment acquis le musée du Louvre seront décrits dans le Catalogue d'an-
tiquités assyriennes dont M. de Longpérier va publier une seconde édition.

*\irgile, £neid. 2., 713-715.

28 Cette circonstance et le role important que joue ailleurs le cyprés dans les rites funéraires, ont entrainé Servius
(ad Virgil. £neid. 2., 714) & faire sur les vers cités de 'Enéide, un commentaire qui prouve jusqu’a quel point il ignorait
que cet arbre avait été placé au nombre des emblémes funéraires, précisément parce qu'il était l'image symbolique
des divinités qui, comme Cérés ou Rhéa, président tout a la fois au ciel, a la terre et aux enfers : «Antiqua cupressus]
Ad vetustatem retulit, dit-il; cupressum autem funebrem arborem bene ante templum dez lugentis esse confirmat.»

%9Harodote, 1., 131.

201d, ibid.

11d. ibid.

43



d’Alilat,”” d’Anaa’ ou Nanea,” et d’Anaitis,” tantot sous le nom de Rhéa,” tantot enfin sous
ceux de Déesse de Syrie, et de Héra® ou Junon. Nous verrons bientdt Diodore de Sicile attes-
ter, a son tour, que, dés une époque fort reculée, le culte du cyprés s'associait a celui de Rhéa
chez les Crétois, tout comme chez les Phrygiens. Nous verrons bientot aussi Claudien, dans
son poéme sur 'enlévement de Proserpine, attribuer directement a Cérés, comme Virgile, cet
arbre symbolique. Ajoutons enfin que ces deux poétes™ célébrent, chacun de leur coté, les
beaux cyprés qui couvraient le mont Ida.

Aprés tant de témoignages directs ou indirects recueillis en faveur de l'attribution du cy-
prés a la divinité polynome que nous connaissons aussi sous les noms de Mére des dieux, de
Cybéle, de Dea bona, il me reste cependant a invoquer ceux que peuvent fournir quelques
médailles asiatiques dont, a dessein, j'ai différé d'entretenir 'Académie. A tort ou a raison, j'ai
congu U'espoir que les observations qui précédent disposeraient la Compagnie a m'absoudre
du reproche de témérité, obligé que je suis de combattre, au sujet de ces médailles, une opi-
nion soutenue par Eckhel, le prince de la science numismatique, et par ses émules. Les piéces
dont il s'agit furent frappées en Phénicie et en Syrie pendant la domination romaine. Si elles
appartiennent ainsi a une époque peu ancienne, elles ont du moins, comme la plupart de
celles que j'ai déja décrites ou que je décrirai plus loin, 'avantage de faire partie d'une série
qui frequemment nous offre la reproduction de types hiératiques, dont linvention et l'usage
remontent a une haute antiquité. C'est a la politique adoptée par les Grecs dans les provinces
conquises de l'Asie occidentale et suivie par les Romains, leurs successeurs, que nous sommes
redevables de la conservation ou de la restauration de ces types et d’une multitude d’autres
représentations religieuses, non moins intéressantes a étudier. N'est-il pas permis de penser
que les conquérants grecs, comme les conquérants romains, pour le dire en passant, durent
éprouver d’autant moins de répugnance a faire d’une telle conduite la base principale de leur
politique, que dans l'Asie occidentale ils retrouvaient, sous d’autres noms, il est vrai, plus d’'une
divinité dont jadis le culte et les symboles avaient été importés de cette contrée en Gréce et
en ltalie?

En téte des médailles dont j'entends parler, se place une suite nombreuse de piéces qui,
sous la domination romaine, furent frappées dans l'ile phénicienne d’Aradus. Elles ont toutes
pour revers un cyprés planté entre un lion et un taureau. Les n°® 1 et 2 de ma planche 6 en
reproduisent deux : la premiére est a l'effigie de Caracalla; la seconde, a l'effigie d’Elagabale.
Eckhel et tous les numismates qui ont écrit aprés lui ne veulent voir ici, dans le cyprés, que
l'embléme du soleil, et dans les deux animaux, que les signes distinctifs des enseignes de deux
légions romaines. Mais ils ne tiennent compte ni de 'autel et du bas-relief palmyréniens,” ou
le cyprés est indubitablement 'image symbolique de la Vénus asiatique, ni des nombreuses
monnaies autonomes de 'ile d’Aradus, dont le type est un taureau bondissant, gravé au revers

2/d. 3., 162.

#3Strabon, Geogr. 16., p. 738.

%2 Machab. 1., 13 et 15.

Sstrabon, Geogr. 11., p. 512, 532; 12., p. 559; 15., p. 733. Plutarque, in Vita Artax. § 27. Pausanias, 3., 16., 6. Clément
d’Alexandrie, in Protreptic. 5., 0Opp. t. 1., p. 57; ed. Potter. Dion Cass. p. 104; ed. Reimar. Agathias, 2., 24; ed. Bonn. Eustathe,
ad Homer. Iliad. 14., v. 295; in Dionysium, v. 846, — Avafrtg, Towoc'iug, Anza, Nanea, ne sont que des altérations de
la forme orientale Anahid.

»¢piodore de Sicile, 2., 9; ed. Dindorf.

»"pe Dea syria, Lucian. Opp. t. 9., p. 81.

8\iirgile, Georgic. 2., 84. Claudien, De raptu Proserp. 3., 371, 372.

2pL1,n°%1et2;pl.2,n°1et2;pl.3,n° 1.

44



de la téte d’'une divinité femelle qui ne peut étre que Vénus-Astarté; ni enfin des documents
qui attribuent a cette déesse le symbole du taureau et celui du lion. Or, si nous rapprochons
des deux marbres palmyréniens le trone votif syrien de la Bibliothéque impériale® et les di-
vers monuments écrits ou figurés qui, dans mon mémoire cité,* établissent d’'une maniére
incontestable, ce me semble, la double attribution du taureau et du lion a Vénus en Orient
et en Occident, nous sommes nécessairement conduits a reconnaitre que, sur les médailles
impériales d’Aradus, le cyprés qui s'éléve entre ces deux animaux est l'image d’Astarté placée
entre deux symboles, dont 'un, le taureau, représente la lune et le principe humide ou passif,
et dont l'autre, le lion, est 'embléme du soleil et du principe igné ou actif** Ici, comme sur
le bas-relief palmyrénien du Musée capitolin et sur la face antérieure du trone votif syrien de
la Bibliotheque impériale, comme sous la base du cone asiatique cité’ et sur la pierre gravée
également citée,”™ Vénus forme donc une triade avec le soleil et la lune, avec le principe igné
et le principe humide, ces grands agents célestes et terrestres de la création et de la repro-
duction. Remarquons de plus qu’a Yazili-Kaia, dans le grand bas-relief sculpté sur le roc et
découvert en 1834 par M. Ch. Texier,”® Astarté est représentée debout sur un lion, ayant tout
aupres d’elle un taureau. Remarquons aussi que sur un fragment de frise antique, publié dans
mes Recherches sur Vénus,™ la déesse est placée entre des taureaux et des lions; et n'oublions
pas qu’a Persépolis® Mithra, divinité primitivement identique avec Vénus, est de méme placée
(sous l'embléme du mihr ou de la colombe) entre des taureaux et des lions, formant ainsi avec
ces deux espéces de quadrupédes une triade symbolique, évidemment empruntée au systéme
religieux des Chaldéens d’Assyrie.

A c6té des médailles dont il vient d’étre question, je n’hésite pas a placer plusieurs mon-
naies impériales ou coloniales frappées a Damascus, dans la Ceelésyrie; elles sont a l'effigie
d’Elagabale,*® de Trébonien Galle,” ou de Volusien.™ Leur type, presque identique avec celui
des monnaies citées d’Aradus, a certainement la méme signification symbolique; car, si le cy-
prés pyramidal, au lieu de s'élever entre un taureau et un lion, est planté ici entre un taureau
et un cheval, il faut se rappeler que le cheval est un autre symbole solaire, qui, comme le lion,
fut consacré a Vénus chez les Grecs et chez les Romains. J'ai déja eu 'occasion de le dire dans

0p 5, n°* 1et2.

' Recherches sur Vénus, p. 119-240.

%2 suis heureux de pouvoir dire ici que mon explication des diverses significations symboliques du taureau et
du lion a obtenu le plein assentiment de deux juges trés-compétents, notre savant confrére M. Raoul-Rochette (voy.
Journal des Savants, janv. 1850, p. 39 et 40) et M. Christian Walz, habile professeur a l'université de Tubingue. Ce dernier,
dans une belle dissertation (De Nemesi Graecorum. Tubing. 1852, in-4°, fig.), m’a fait méme U'honneur de transcrire en
entier (p. 16, not. 90) le passage de mes Recherches sur Vénus ol je résume (p. 222, 223) les opinions de l'antiquité sur
le lion et le taureau.

33 Ci-dessus, p. 54.

4ci-dessus, p. 55.

3%Voy. Recherch. sur Vénus, p. 126-130; pl. 2. M. Ch. Texier, Descript. de l’Asie Mineure, 1" part. pl. 78. — Ce voyageur
donne le nom de Pterium aux ruines antiques qui se voient non loin d'Yazili-Kaia. La Commission chargée, en 1831, de
faire a 'Académie des belles-lettres un rapport sur le voyage de M. Texier croit reconnaitre dans ces ruines Soandus
au lieu de Pterium (Journal des Savants, juin 1831, p. 370). M. J. W. Hamilton, qui a visité Yazili-Kaia deux ans aprés M.
Texier, n'adopte ni l'un ni l'autre de ces noms, et leur substitue celui de Tavium, métropole de la Galatie (Research. in
Asia Minor, Pontus and Armenia, vol. 1., p. 391. Journ. of Royal Geogr. Society, vol. 7., p. 74).

3 pag, 170-218; pl. 8., n° 1.

*7MM. Flandin et Coste, Voyage en Perse, Perse ancienne, pl. 155. (Voy. mes Recherches sur Mithra, atlas, pl. 4.)

3% Mus. Theupol. p. 720.

3 Mionnet, Descript. de méd. 5., 295, n°® 83.

*0yd, ibid. 296, n° 89.

45



3n

une dissertation que 'Académie a jugée digne de faire partie du recueil de ses Mémoires.
Une des monnaies citées de Damascus, celle qui porte l'effigie de Trébonien Galle, est figu-
rée ici sous le n° 3 de la planche 6. Le docte Eckhel ne fait aucune difficulté de reconnaitre
que le cheval et le taureau sont les symboles du Soleil et de la Lune; et, avec toute raison, il
cite, a l'appui de cette interprétation, le témoignage des médailles autonomes grecques de la
méme ville, ol se voient, d'un coté, le buste du Soleil, et de l'autre, le buste de la Lune.” On
s'étonne qu'apreés ce judicieux rapprochement, lillustre numismate, négligeant de rapprocher
des monnaies de Damascus celles d’Aradus, affirme que, sur ces derniéres, le lion et le taureau
placés en regard d’'un cyprés sont, non point les emblémes du Soleil et de la Lune, mais les
emblémes de deux légions romaines.”™ Il avait dit, quelques pages plus haut,™ que le cyprés
fut consacré tout a la fois au Soleil, d'aprés la raison qu'il en avait donnée précédemment,
et a la Lune, divinité identique avec Hécate ou Proserpine, parce que, selon le témoignage
formel de Pline, le cyprés était consacré a Pluton. On n’est pas moins surpris qu’Eckhel ait
pu écrire ces mots sans se trouver amené a supposer que primitivement le cyprés avait di
étre 'embléme sacré d’une divinité androgyne et créatrice, dont le Soleil et la Lune étaient les
agents et la manifestation. N'avait-il pas, dans la Phénicie méme, le témoignage de plusieurs
monuments monétaires ou l'on voit, a l'entrée du temple tétrastyle d’Astarté, le feu sacré, em-
bléme de cette divinité, briller sur un autel posé entre la statue d’Apollon ou du Soleil et la
statue d’Artémis ou de la Lune, en méme temps que parfois, au milieu du tympan d’un fron-
ton triangulaire, est placé, je l'ai déja dit, le buste radié d’Astarté? Le n° 3 de ma planche 8
fournit un exemple de ce dernier type,™ au revers d'une piéce frappée a Tripolis de Phénicie,
en 'honneur de Caracalla. On sait que les médailles de ce prince, plus peut-étre que celles
d’aucun autre empereur romain, nous offrent, pour Uhistoire des religions de I'Asie occiden-
tale, un grand nombre de types anciens qui, sans cette circonstance, seraient restés inconnus
aux archéologues. Le n° 2 de cette planche 8 nous montre, au revers de la téte du méme em-
pereur, sur une autre monnaie de Tripolis, un type analogue a celui que représente le n° 3;
mais, dans le fronton triangulaire™ du temple d'Astarté, on a substitué au buste radié de la
déesse un petit globe, embléme connu de la divinité qu’adoraient les Phéniciens. Il nous rap-
pelle, en effet, qu'a Aphaques, dans le Liban, le jour de la féte d’Astarté, on faisait paraitre
dans les airs un globe de feu.” Je ne puis prononcer le nom d’'une montagne si célébre par le
culte qu'on y rendait a la Vénus surnommeée Libanitis™ et Libanéis,” sans remarquer que 13,
dés une haute antiquité, le temple et les sanctuaires de la déesse avaient dii se trouver en-
tourés de cypres, 'arbre symbolique qui lui était consacré. Le troisiéme et le quatriéme livre

*Tome 15., 2° partie, pages 292-294. — On connait maintenant des médailles impériales de Trébizonde qui font de

#2\/oyez Mionnet, Descript. de méd. 5., 283, n°® 10. Sestini, Lett. numism. continuaz, 6., 86, n° 4.

3D, N. 3., 39,

*“Ibid. p. 331, 332.

*p’autrefois la statue d’Astarté est placée sous le portique d’un temple, entre deux sacellum o U'on n’apergoit ni
figures, ni cyprés; tel est le type d’'un moyen bronze d'Elagabale, frappé aussi a Tripolis de Phénicie, et figuré sous le
n° 1de ma pl. 8. Ici les deux petites chapelles sont certainement dédiées au Soleil et a la Lune; et les trois colonnes
qui décorent le portique de chacune d’elles font allusion, je le suppose, au triple Soleil et a la triple Hécate.

6Deux astérisques sont gravés dans le champ de la médaille, l'un a droite, l'autre a gauche de ce fronton, et repré-
sentent sans doute ici I'étoile du matin et l'étoile du soir, ou la planéte Vénus sous ses deux aspects.

3770sime, Historia, 1., 58., 4; ed. Reitemeier.

*8Lucien, Advers. Indoctum, § 3.

*¥Nonnus, Dionysiac. 43., v. 105; ed. Greefe.

46



des Rois,™ le deuxiéme livre des Paralipoménes,” l'Ecclésiastique, Isaie, ™ Ezéchiel,”” Zacha-
rie,” le Cantique de Salomon,™ saint Jerome™ et saint Cyrille”” font une mention expresse
des belles foréts de cyprés du mont Liban. Diodore de Sicile™ ajoute son témoignage a celui
des écrivains sacrés; et Jésus, fils de Sirach, désigne nominativement, dans 'Ecclésiastique,™
la partie du Liban qu’on appelait Hermon. Je montrerai ailleurs comment ce nom, qui avait été
substitué a celui de Sénir, se lie plus intimement que peut-étre on ne le pense a la légende de
la Vénus asiatique; mais tout a I'heure je produirai deux médailles et quelques autres monu-
ments figurés qui prouvent que le symbole du cyprés était attribué a Hermés ou Mercure, tout
aussi bien qu’a Vénus.

Les observations placées par M. Movers dans son savant ouvrage sur les Phéniciens™ éta-
blissent avec certitude, ce me semble, non-seulement que sur le Liban le cyprés était consacré
a cette déesse, mais que la, comme aussi a Aphaques, a Byblos, a Béryte et au lieu appelé main-
tenant Kalaat-Fakra, la Vénus du mont Liban portait le méme nom que cet arbre. Sur ce point,
l'opinion de I'habile professeur de Breslau n’a pu étre influencée par le témoignage des monu-
ments figurés phéniciens, syriens ou palmyréniens; il n’en cite aucun, et ne parait méme pas
avoir soupgonné que l'antiquité asiatique nous a légué plus d'un exemple de la représentation
de Vénus sous la forme d’un cyprés pyramidal. Il prend texte d'un passage ou Sanchoniathon,™
en méme temps qu'il place au nombre des montagnes déifiées le Casius, le Liban et I'Antiliban,
nous fait connaitre une divinité locale appelée Brathy (Bpa©v). Or Dioscoride,™ Hiller en avait
déja fait la remarque,™ nous apprend que l'une des deux espéces de sabine portait le nom
de BpaBo, brathy, a cause de la ressemblance de ses feuilles avec celles du cyprés. Pline™
confirme le fait et ajoute que, pour cette raison, quelques personnes appellent la sabine cy-
prés de Créte (cupressus cretica). Il nous dit, de plus,™ qu’un arbre appelé bratus, brathus
ou brathys™ croit dans U'Elymaide et ressemble a un cyprés dont les rameaux descendraient

3203 Reg. 5., 8-10; 6., 15, 34; 9., 11; 4. Reg. 19., 23. — Dans la construction du temple de Jérusalem, on employa concur-
remment du bois de cyprés et du bois de cédre, tirés l'un et l'autre des foréts du mont Liban. Un passage du Cantique
de Salomon (1., 16) nous prouve que dans les édifices particuliers les solives étaient de cédre et les lambris de cypreés.

22,3, 5.

32237, 24; 60., 13.

327, 5.

2411,1, 2.

3259, v. ultim.

36Comment. in Esa. 60.; in Ezech. 27.

3 super Isaiam, lib. 5.

#819,, 58., 3; ed. Ludov. Dindorf. — Lhistorien grec fait ici une mention expresse de l'admirable beauté et de la
hauteur des cyprés el des cédres que, peu aprés la mort d’Alexandre le Grand, on tira du Liban pour construire la
flotte d’Antigone.

324, 13. Cf. 50., 11-14.

30pje Phénizier, t. 1., ch. 15., p. 575-584.

*'Fragm. p. 18; ed. Orelli.

329, 88.

*BHierophyticon, pars 1., cap. 40., p. 375.

3t Hist. nat. 24., 61., 1.

35bid. 12.,39., 1. — C'est un des arbres, observe Pline, dont 'empereur Claude, dans ses Histoires, parle comme d’une
merveille. Il dit que les Parthes mélent ses feuilles a leurs boissons; que son odeur rappelle celle du cédre, et que
la fumée qui s’exhale de son bois, quand on le briile, détruit les qualités pernicieuses des exhalaisons de quelques
autres espéces d'arbres. On le trouve sur le mont Zagrus. J'ajoute que le cupressus horizontalis croit spontanément
aussi sur le Liban; a il est mélé avec le cyprés pyramidal.

B6saumaise (Exercit. Plinian. p. 260) a proposé de lire brathyn dans le passage cité de Pline (12,, 39., 1). Quelques
éditions récentes portent, les unes, bratum, les autres, brathum. M. Movers (ouvrage cité, t. 1., p. 575) et M. Littré lisent

47



vers la terre, particularité qui me porte a penser qu'il s'agit ici de l'espéce de cyprés nommée
par les botanistes cupressus horizontalis. Ces divers renseignements conduisent M. Movers a
considérer brathy comme un mot qui, dans un dialecte mixte, sémitique et araméen, servait a
désigner tout a la fois le cyprés et la sabine. En conséquence, il n’hésite pas a identifier le nom
de la déesse Brathy avec brathy, un des noms que portait le cyprés. D'autre part, cet arbre,
dans la Bible, étant frequemment nommé béroth, bérouth ou barouth, l'écrivain allemand a
toute raison de se croire autorisé a déclarer identique avec la déesse Brathy du Liban une
divinité que Sanchoniathon® nomme Bérouth (Bnpo00),” et dont I'époux habitait les envi-
rons de Byblos. Dés lors ces deux déesses, appelées chacune du méme nom que le cypreés, se
confondent a leur tour avec la Vénus du mont Liban adorée a Aphaques, a Béryte,”™ a Byblos et
au lieu nommeé aujourd’hui Kalaath-Fakra. Ainsi nous avons, dans ces divers rapprochements,
une nouvelle preuve de la consécration du cyprés a la Vénus asiatique, et un second exemple
d’un usage qui déja nous était révélé par l'identité du mot cypres avec le nom de la déesse Cy-
pris. Ny a-t-il pas lieu de s’é@tonner que ce dernier rapprochement ait échappé a 'attention de
M. Movers? Ce léger oubli, je me hate de le dire, est amplement racheté par les nombreux té-
moignages qu'il a su recueillir*® touchant la coutume, trés-répandue chez les peuples de I'Asie
occidentale, de représenter leurs divinités féminines sous la forme d’un arbre coupé ou d’une
colonne de bois, et de leur consacrer, non-seulement le cyprés, mais aussi le pin, le grenadier
et 'lamandier. Rapprochés de l'autel et du bas-relief palmyréniens du Musée capitolin, ainsi
que du trone votif de la Bibliothéque impériale et d’'un passage ou Zosime™ dit expressément
que la déesse adorée a Palmyre était '’Aphrodite surnommée Aphacitis,** c'est-a-dire la Vénus
d’Aphaques, ces témoignages me portent a croire que, dans cette derniére ville, ol Vénus était
appelée Brathy, c'est-a-dire Cypres, la déesse devait étre habituellement représentée sous la
forme méme d’un cyprés,* comme elle l'est sur les trois monuments palmyréniens ou syriens
ici figureés.

Je suis loin, quant au cypres, d’avoir épuisé les précieux secours que M. Movers a com-
plétement négligé d’emprunter a la nombreuse série des monnaies asiatiques qui attestent la
consécration de cet arbre aux divinités génératrices, soit males, soit femelles. Plusieurs piéces
coloniales frappées a Damascus,™ dans la Ccelésyrie, méritent l'attention de I'Académie, non
moins que les monnaies de la méme ville dont il a été question plus haut. Elles sont a l'ef-

bratum.

*"Fragm. p. 24; ed. Orelli.

*8'identité de ce nom avec celui de la ville appelée Béryte, Bnputdg, nous permet de constater ici un second
exemple d’éponymie dans la légende de Vénus.

*Nonnus (Dionysiac. 41., 83, 143 sqq. ed. Greefe), aprés avoir célébré la haute antiquité de la ville appelée d’abord
Béroé, puis Béryte, énumére les divinités qu’on y adore, et qualifie cette ville de maison de Vénus et demeure des
Amours (ibid. v. 146) : ... Touping 86p0g, oikog Epdtmv.

3] oc. cit. p. 560-584.

3Yjstorize, 1., 58., 7; ed. Reitemeier.

32Ce surnom a échappé a l'attention du savant Larcher.

33\oyez ce que dit M. Movers (loc. cit.) au sujet de Vénus-Aschéra.

3Je ne crois pas devoir y comprendre une monnaie coloniale de la méme ville, qui porte leffigie de Valérien pére
et dont le revers est décrit en ces termes par 'abbé de Tersan, dans le Catalogue des médailles du cabinet d’Ennery :
«Un cabas ou espéce de panier de jonc, d’oti sort une branche de cyprés ou un thyrse.» Bien que Mionnet ait admis
sans rectification cette monnaie dans son Suppl. (8., 206, n°® 59), et bien que je n'aie pas vu l'original, je suis porté a
penser qu'ily a une erreur dans l'indication d’une branche de cypreés.

48



figie de Sévére Alexandre,™ de Philippe pére,* de Philippe jeune,* ou de Trébonien Galle,*®
et nous montrent, en adoration devant un cyprés pyramidal, la figure nue de Siléne ou d’un
Faune qui, sur I'épaule gauche, porte une outre gonflée par le liquide qu’elle contient. Le n°®
1 de la planche 7 ci-jointe offre un exemple de ce type. Le méme personnage mythologique,
sur quelques monnaies coloniales de Tyr, a U'effigie de Caracalla,* d’Elagabale,™ de Sévére
Alexandre,* de Philippe pére,* ou de Trébonien Galle,™ se retrouve placé, dans une attitude
semblable, devant un palmier que nous reconnaitrons ailleurs pour un autre embléme de la
Vénus orientale, et qui est accompagné ici de 'étoile d’Astarté et d’'un murex que, dans ce
cas, je prends pour 'équivalent du cteis gravé sur plusieurs cones ou cylindres asiatiques,

352

consacrés a cette déesse.™ Je dirai, dés a présent, que si l'on pouvait douter que, sur les di-
verses médailles citées, Siléne ou Faune Ascophore fiit en adoration devant l'image symbolique
d’Astarté, il suffirait, pour acquérir une entiére conviction a cet égard, de jeter les yeux sur un
nombre considérable d’autres médailles asiatiques, ol ce méme personnage, portant, comme
ici, une outre sur 'épaule gauche, accomplit un acte d’adoration aux pieds d’une statue co-
lossale d’Astarté. Les monuments monétaires de Sidon, de Tyr et de Bostra, qui se rapportent
aux régnes de Caracalla,”™ d’Elagabale,* de Sévére Alexandre,” de Gordien Pie,” de Philippe
pére,”” de Philippe jeune,* de Trajan Déce,™ de Trébonien Galle,”* de Volusien,” de Valérien
pere* et de Gallien,” fournissent des exemples de ce sujet; j'en ai choisi trois que je place
sous les yeux de 'Académie.”®

Je n’ignore point que, selon le témoignage irrécusable des monuments,’ le dieu Faune
ou le dieu Siléne, portant une outre sur l'épaule, figure seule et sans Astarté ou Vénus sur les
médailles coloniales romaines, frappées a Alexandria-Troas, a Antioche de Pisidie, a Bostra en

361

*3Sestini, Descript. num. var. p. 528. Mionnet, Descript. de méd. t. 5., p. 292, n° 61.

*6vaillant, Num. in colon. percuss. t. 2., p. 232. Mionnet, loc. cit. n° 62.

*7Mionnet, loc. cit. p. 294, n° 77.

*®1d. ibid. p. 295 et 296, n° 85. Mus. Sanclem. Numism. select. p. 512, tab. 34., n°® 371.

*Voy. le n° 5 de la planche 7 ci-jointe. Eckhel, Catalog. Mus. caesar. vindob. t. 1., p. 244, n°® 20; cf. n°® 19.

*0Sestini, Mus. Hederv. 3., p. 97, n° 34. Mionnet, loc. cit. p. 434, n° 650.

*'Mionnet, ibid. p. 438, n° 674.

®2Recherches sur Vénus, pl. 12., n° 5.

*3Mionnet, loc. cit. p. 443 et 444, n° 703.

34Voy. mes Rech. sur Vénus, p. 52-54, pl. 1., n°% 1et 2.

*>Eckhel, catalogue cité, t. 1., p. 244, n°° 19 et 20. Mionnet, Descript. de méd. t. 5., p. 429, n° 626.

¥vaillant, Num. in colon. percuss. Sestini, Mus. Hederv. 3., p. 97, n°° 30 et 37; C. M. H. n°® 6148 et 6100. Mionnet, loc.
cit. p. 384, n°® 319 et 320.

%7Sestini, Descript. num. var. p. 539, n° 32. Mionnet, loc. cit. p. 437, n° 673.

*#Mionnet, ibid. p. 438, n° 676.

3d. ibid. p. 439 et 440, n° 685; p. 441, n° 692. — Ajoutez une médaille de la méme série, a Ueffigie d'Otacilie, ibid. p.
441 et 442, n° 695.

*01d. ibid. p. 442, n° 698.

*¥'Sestini, Descript. num. vet. p. 539. Mionnet, loc. cit. p. 584 et 585, n° 35.

*2Mionnet, ubi supra, p. 443 et 444, n° 703; p. 444, n° 704,

*3Vaillant, ubi supra. Mionnet, loc. cit. p. 445, n°® 714 et 716. — Mus. Theupol. p. 760.

*Mionnet, loc. cit. p. 447, n°® 724.

351d. ibid. p. 449 et 450, n°® 739. — Ajoutez une médaille de la méme série, a l'effigie de Salonine, et décrite par Sestini
(Mus. Hederv. 3., p. 98, n°® 45).

36p[, 7., n°% 2 et 4; pl. 8., n° 10.

37ygy. Mionnet, Descript. de méd. t. 5., p. 237, n°% 19 et 20; p. 582, n° 24; t. 2., p. 643 et 644, n° 104; p. 645, n° 110; p.
647, n° 124; p. 652 et 653, n°® 159; t. 3., p. 493, n° 8; t. 2., p. 179 et 180, n°® 233. Vaillant, Num. in colon. percuss. t. 2., p. 114.
Christ. Ramus, Catal. num. vet. reg. Dania, 1., 346, n° 8. Sestini, Descript. p. 79, n° 5; Lett. numism. t. 4., p. 93;t. 9., p. 18.
D’Ennery, Catal. p. 558. Mionnet, Suppl. t. 3., p. 165, n°® 1073, pl. 9., fig. 1.

49



Arabie, a Ceela dans la Chersonése de Thrace, et a Corinthe. Je n'ignore pas non plus que la
plupart des numismates, et nommément lillustre Eckhel,”® le considérent comme un simple
signe colonial, méme lorsque, sur les médailles romaines citées de la Ceelésyrie, de la Phéni-
cie et de l'Arabie, nous le voyons adorer Astarté tantot sous 'embléme du cyprés pyramidal,
tantot sous une forme humaine. Mais je ne puis me défendre de penser que les Romains, en le
plagant dans cette attitude auprés de la déesse, avaient entendu par-la indiquer qu’il existait
des rapports particuliers entre elle et le personnage mythologique dont il s'agit, personnage
ambigu qui était resté une énigme pour les écrivains latins les plus instruits.” La supposi-
tion qu’il me suggére ne pourrait-elle pas se justifier par le souvenir des relations que l'ltalie,
comme nous le verrons plus loin, avait anciennement établies entre le symbole du cyprés et
le dieu Silvain, qui a tant d'analogie avec le dieu Faune ? Et cette attribution du cyprés ne nous
autoriserait-elle pas a rechercher si la déesse Fauna n'avait, de son c6té, aucun trait de ressem-
blance avec 'Astarté des peuples de I'Asie occidentale ? Ce n’est pointici le lieu rie discuter ces
questions incidentes. Je me contenterai de faire remarquer qu’au revers d’une belle médaille,
qui fut frappée a Thessalonique, en 'honneur de Trajan Déce,” on voit, devant la statue colos-
sale d’une divinité hermaphrodite,” a deux tétes, vétue a mi-corps comme la Vénus Génitrice,
et vaguement désignée sous le nom de Janus bifrons, une petite figure semblable en tout au
Faune ou au Siléne Ascophore qui, sur les monnaies d'Asie et d’Arabie, est en adoration tantot
aux pieds d’Astarté, tantot devant 'arbre symbolique de la déesse.

Les médailles que j'ai décrites plus haut, celles surtout d’Aradus et de Damascus,
concourent a établir, comme les trois monuments syriens nous avaient déja permis de le
faire, que, chez les Assyriens, les Syriens, les Arméniens et les Phéniciens, Vénus fut adorée
sous le symbole du cyprés. Toutefois, nous n'avons pas encore interrogé les antiquités de
Cypre, et il importe d’autant plus de ne point les laisser dans U'oubli que cette ile, tout aussi
phénicienne qu’Aradus, est bien autrement célébre par le culte qu'y recevait, dés les temps
les plus reculés, la Vénus assyrienne. Personne n'ignore que, selon les témoignages les plus
dignes de foi,” ce culte fut porté d’Ascalon en Cypre par les Phéniciens; et nous pourrions a
priori, et sans craindre de nous étre trop avancé, affirmer que le culte du cyprés, inséparable
de la légende et des rites de la déesse, fit partie d'une si mémorable importation. Les
monuments de l'art, loin de nous démentir, prouvent que cette assertion est parfaitement
fondée. Ici, cependant, nous ne trouvons a invoquer le témoignage d’aucune médaille
frappée dans l'ile de Cypre; mais, a défaut de médailles, je citerai deux monuments précieux,
récemment exhumés du sol méme de cette ile et encore inédits. Ce sont deux belles coupes
d’argent doré, qui jadis furent probablement en la possession de deux rois, a 'usage de qui
tout annonce qu’elles étaient destinées.” L'une, il y a deux ans, a été rapportée de Beyrouth

38D N. t. 4., p. 493-496.

*9«Nam Fauni vocem equidem numquam audivi; tibi, si audisse te dicis, credam; etsi Faunus omnino quid sit, nes-
cio.» (Cicéron, De natur. Deor. 3., 6., p. 216; ed. Schiitz.) — Personne n’ignore que les Romains adoraient aussi une
déesse appelée Fauna. (Lactance, De falsa relig. 1., 22., ed. Walch. Cf. Macrobe, Saturn. 1., 12., et Arnobe, 1., p. 15; 5., p.
168). On l'identifie avec Cybéle ou Cérés, avec la Dea bona; mais sa légende est tout aussi obscure que celle du dieu
Faunus.

*%Voy. Mionnet, Suppl. t. 3., p. 165, n° 1073, pL. 9., fig. 1.

Cette figure attend un commentaire.

2Hérodote, 1., 105. Pausanias, 1., 14., 6.

7 Ces deux coupes faisaient partie d’un trésor enfoui dans la terre, qui comprenait dix autres coupes du méme genre
et un grand nombre d’objets ou de bijoux d’or ou d’argent doré. Il parait certain que tout a été fondu, a l'exception
des deux coupes apportées a Paris. C'est pour la science une perte a jamais regrettable; mais cette perte est en partie
compensée par les belles coupes de bronze ciselées qui proviennent des secondes fouilles de M. Layard sur le sol

50



par M. de Saulcy, qui libéralement en a fait don au musée du Louvre; elle est gravée en creux.
Lautre, ciselée en relief, vient d'étre acquise par le méme musée. Je me propose de les
publier incessamment avec les commentaires nécessaires. En attendant, je me bornerai a dire
ici que je rapporte aux cérémonies instituées dans les mystéres de la Vénus assyrienne les
sujets mystiques représentés dans l'intérieur de ces deux coupes royales, et que, sur les deux
coupes, les initiations s'accomplissent en présence d'un cypres, ou de deux cyprés accouplés.
Je ne puis donc douter que, chez les Cypriens, comme chez les Aradiens, comme chez les
habitants de la Phénicie continentale, de la Syrie et de 'empire assyrien, le cyprés n'eiit été
consacré a la déesse dont il porte le nom, aussi bien que l'lle”™ ol une tradition fait aborder
Cypris au moment de sa naissance. On verra, dans la suite de mon travail, que le culte de cet
arbre symbolique fut importé par les Phéniciens, non-seulement dans l'ile d’Aradus, dans
l'ile de Cypre et en Etrurie, mais aussi chez les Grecs et dans la péninsule hispanique.

Si, en Asie, nous trouvons ce culte intimement lié a la légende de Vénus, et cette déesse,
le soleil, la lune et 'Artémis de Perga représentés chacun sous 'embléme du cyprés, nous ne
pouvons-nous défendre de la présomption que les peuples de I'Orient avaient dii attribuer ce
méme symbole a la divinité male, solaire, qu'ils adoraient sous divers noms. Bien plus, cette
présomption se change en certitude a la vue des médailles frappées dans une ville de la Coe-
lésyrie ot chacun sait quels honneurs religieux y recevaient le soleil et le dieu asiatique dont
jentends parler, alternativement confondus l'un avec l'autre. A défaut d’autres témoignages,
le nom de Baal-Hamon, et ceux d’Héliopolis et de Baalbeck, que porta successivement cette
ville, confirmeraient la confusion ou l'assimilation que je juge nécessaire de rappeler ici. Je
rappellerai, en méme temps, que la cité connue sous ces trois noms était située non loin de
la pointe culminante de ce mont Liban qui, dés une époque trés-reculée, fut, dans l'Asie an-
térieure, un des principaux siéges du culte de la Vénus assyrienne. Les monnaies coloniales
d’Héliopolis, qui attestent l'association du culte du cyprés avec celui de ses deux divinités
éponymes, Hélios et Baal, nous offrent, au revers de la téte de Philippe pére”™ et au revers de
la téte d’'Otacilie,”™ son épouse, la fagade d'un temple dodécastyle, ou l'on monte par un es-
calier de six marches. Sous le péristyle de ce majestueux édifice, s’éléve un cyprés pyramidal,
planté a la place méme ou, sur d’autres monnaies asiatiques, nous voyons tantot une pierre
conique, embléme d’Astarté et d’Artémis, tant6t la statue en pied de la premiére de ces deux
déesses, ou de quelque autre divinité d’'un ordre également supérieur, tantot enfin un buste
colossal d'Astarté. Il n'est donc pas douteux qu’ainsi placé, le cyprés représente symbolique-
ment une des divinités principales qu’on adorait a Héliopolis. Les numismates, et un grand

assyrien.

e n'ignore point que je heurte ici une opinion généralement admise : on veut que l'ile de Cypre ait donné son nom
a la Vénus asiatique, tandis que, a mon avis, elle l'aurait requ de la déesse elle-méme, appelée Cypris, nom identique
avec celui de l'arbre qui servait a la représenter symboliquement; mais il est vrai de dire que jusqu’a ce jour personne
n'avait soupgonné un tel usage, ni, par conséquent, été amené a remarquer l'identité du nom de Cypris et du nom de
Cypre avec le mot gopher ou kopher qui, dans les langues sémitiques, signifie cypres, et peut-étre avec le mot Kupfer
qui, en allemand, désigne le métal consacré a la déesse, le cuivre. Le plus savant géographe de notre temps, M. Carl
Ritter, semble, indirectement et & son insu, me donner raison, lorsqu'il dit (Die Erdkunde, 11., p. 577, 578) que le nom de
l'ile appelée Cypre lui parait venir des foréts de cyprés (gopher) qui devaient couvrir une grande partie de cette ile et
fournir aux Phéniciens les bois de construction dont ils avaient besoin pour leurs flottes. De son c6té, mais également
a son insu, M. Movers justifie d’avance mon opinion en établissant, comme je l'ai dit plus haut (p. 88-90), que, chez
les Phéniciens, Vénus s'appelait aussi du nom de Bérouth, qui, comme gopher, signifie cyprés, et qui était, en méme
temps, le nom que la ville phénicienne de Béryte avait sans doute recu de la déesse du Liban.

Voy. la médaille figurée sous le n° 5 de la planche 6. Elle est décrite dans le 5° vol. de Mionnet, p. 302, n°® 123.

vaillant, Numism. in colon. percuss. 2., 262.

51



nombre d’autres archéologues, ne veulent ici encore considérer cet arbre que comme l'em-
bléme du soleil.”” Toutefois la série des monuments monétaires d’Héliopolis et un passage de
Macrobe bien souvent cité, mais toujours a 'occasion de monuments peu judicieusement in-
terprétés, permettent de croire que les Héliopolitains attachaient au symbole du cyprés, non
pas seulement l'idée de l'astre qui répand sur la terre la lumiére et la chaleur, mais l'idée
d’une divinité solaire, ou tout a la fois solaire et lunaire. Car le philosophe néoplatonicien
affirme que le Soleil et Jupiter sont un méme dieu, une méme puissance, et que, pour cette
raison, les Assyriens rendent au soleil, dans la ville d’'Héliopolis, un culte solennel sous un
nom que l'on traduisait en grec par la dénomination de Zeus Héliopolite.” Ils donnaient aussi
a ce dieu le nom d’Adad, c’est-a-dire unique, et 'honoraient comme la divinité supréme; c'est
le méme écrivain qui le dit. Mais, ajoute-t-il, les Assyriens associent a Adad une déesse nom-
mée Atargatis; ils les considérent comme les arbitres souverains de toutes choses. Sous ces
deux noms, ils entendent le Soleil et la Terre; et, au lieu d’énoncer par une multitude d’épi-
thétes les diverses espéces de puissance et de prééminence attribuées a ces deux divinités, ils
les expriment par les symboles dont ils ornent leurs images. Ces symboles, poursuit Macrobe,
se rapportent au soleil, car la téte d’Adad est ceinte de rayons inclinés, qui indiquent que la
force du ciel réside dans ceux que le soleil envoie a la terre. Les rayons de la téte d’Atargatis
tendent, au contraire, vers le ciel, montrant ainsi que la force des rayons qui viennent d’en haut
fait naitre tout ce que la terre produit.” Déja nous savions, par le témoignage de Strabon™ et
de Pline,™ qu’Atargatis, Adargatis ou Adergatis, était un des noms de la Déesse de Syrie. Déja
aussi Hérodien, parlant d’une divinité locale (tod émiywpiov Beod), dont l'oracle avait promis
la victoire aux habitants d’Aquiléia, ville de la Pannonie, nous avait appris que les Aquiléiens
donnaient a cette divinité le nom de Bélis, l'identifiaient avec Apollon et lui rendaient un culte
solennel.®® Hésychius, de son coté, dit™ que, chez les Laconiens, le soleil est adoré sous le
nom de Béla. D’autre part, Servius, dans ses savants commentaires sur 'Enéide de Virgile, af-
firme que Bel, Hel et Hélios, sont des dénominations identiques,™ et que, chez les Assyriens,
par une raison qui tient a certains dogmes religieux, Bel, Saturne et le soleil** sont une seule
et méme divinité. Plus tard, Damascius® affirme a son tour que les Phéniciens et les Syriens

i le regret d’étre obligé de dire que feu notre confrére M. Emeric David n'a pas su éviter cette erreur dans son
savant ouvrage intitulé Jupiter (tome 2., page 437).

78« Nec ipse Jupiter, rex deorum, solis naturam videtur excedere, sed eumdem esse Jovem ac solem claris docetur
indiciis ... unde utrumque constat una potestate censendum. Assyrii quoque sub nomine Jovis, quem Dia Heliopoliten
cognominant, maximis ceremoniis celebrant in civitate qua Heliopolis nuncupatur ...» (Saturnal. 1., 23.)

¥« Deo enim, quem summum maximumque venerantur (Assyrii), Adad nomen dederunt; ejus nominis interpretatio
significat, unus. Hunc ergo ut potentissimum adorant deum; sed subjungunt eidem deam nomine Adargatin; om-
nemque potestatem cunctarum rerum his duobus attribuunt, Solem Terramque intelligentes; nec multitudine nomi-
num enuntiantes divisam eorum per omnes species potestatem, sed argumentis quibus ornantur, significantes mul-
tiplicem praestantiam duplicis numinis. Ipsa autem argumenta solis rationem loquuntur; namque simulacrum Adad
insigne cernitur radiis inclinatis, quibus monstratur vim cceli in radiis esse solis, qui demittuntur in terram. Adargatis si-
mulacrum sursum versum reclinatis radiis insigne est, monstrando radiorum vi superne missorum enasci quaecunque
terra progenerat.» (Macrobe, ubi supra.)

0 Geograph. 16., p. 748.

*'Hist. nat. 5.,19., 1.

BB 82 kahoDoL Todtov, oéBovot Te DmepPuidg, ATdAAwva elvan 0éhovreg. (Hérodien, Histor. 8., 3; ed.
Imm. Bekker.) — Le manuscrit de Venise, au lieu de BéALv, porte BéAev.

*¥35ub voc. Bé\a.

84Ad £neid. 1., 646.

¥ «... Apud Assyrios autem Bel dicitur, quadam sacrorum ratione, et Saturnus et sol.» (Ad £neid. 1., 733.)

361 Vita Isidori, apud Phot. Biblioth. cod. 242, p. 343; ed. Imm. Bekker.

52



identifient Saturne, EL, Bel et une divinité qu'il nomme Bélathé.* Enfin, un mythographe latin
anonyme, des derniers temps du paganisme, nous dit qu’on identifiait Adonis avec le soleil,**
et nous savons qu'Adonis et Bélus étaient un méme dieu. Ces diverses traditions ne contri-
buent pas peu, avec les autres témoignages que j'ai produits plus haut, @ nous montrer que,
sur les quatre faces de l'autel palmyrénien® du Musée capitolin, il faut réellement reconnaitre,
comme j'ai proposé de le faire, les images du Temps-sans-bornes, de Baal ou Bel et du Soleil
réunies a l'image symbolique de Vénus, dont le nom asiatique Beltis ou Baaltis semble facile a
reconnaitre sous la forme Bélathé, qui en est probablement une altération, ainsi que Belethé
et Belthés. En méme temps, nous pouvons, par un passage trés-curieux attribué a Ptolémée,
constater le rapport intime qui liait au dogme théologique, fondement de cette association de
divinités, une croyance astrologique répandue dans 'Orient. Le sens formel de ce passage est
que, chez les Assyriens, les Babyloniens, les Perses, etc. qui vivent sous le triangle notapélio-
tique et qui adorent Vénus, Saturne, et Mithra, qui est le soleil, les organes de la génération
sont sacrés, a cause des aspects du soleil, de Saturne et de Vénus, qui sont seminaux.™
Sestini a publié® une monnaie coloniale d’Héliopolis, qui, trés-différente de celle dont je
viens de parler, mérite néanmoins d’en &tre rapprochée. Au revers du buste de Valérien, elle
représente deux athlétes assis et vus de face; ils posent chacun sur leur téte une couronne
et soutiennent 'urne des jeux, ornée de deux palmes. Auprés de l'un est planté un chéne;
a coté de l'autre s’éléve un cyprés. Il est difficile de ne pas supposer que ces arbres sacrés
sont les emblémes des deux divinités en 'honneur de qui furent institués a Héliopolis les
jeux gymniques ou nos deux athlétes avaient obtenu les palmes de la victoire; et ces divinités
étaient, je le présume, Baal ou Jupiter, a qui nous savons que le chéne fut consacré, et Beltis,
Atergatis ou Junon, que déja, plus d’une fois, nous avons vue représentée sous 'embléme du
cyprés pyramidal. Mais rapprochons de cette seconde monnaie coloniale d’Héliopolis les mé-
dailles impériales frappées a Ephése, et nous aurons, au revers de celles-ci, la preuve directe
et irrécusable que si, dans l'Asie antérieure, on consacrait le chéne a Zeus ou Jupiter, on lui
consacrait aussi le cyprés. Or, sous la domination des Grecs et des Romains, le culte de cette
divinité ne devait-il pas étre la continuation, pour ainsi dire, du culte de Baal ou Bel, dieu créa-
teur qu'adoraient les Babyloniens, les Assyriens, les Syriens, les Phéniciens? C'est, en effet,
un type composé dans un goiit asiatique, qui, sur deux beaux médaillons de bronze, frappés a
Ephése en 'honneur d’Antonin le Pieux, nous offre un cyprés pyramidal, placé, comme symbole
de vie, auprés de l'image de Jupiter et au milieu d’édifices dont l'architecture offre un carac-
tére tout particulier. On en jugera par les dessins que je joins ici de ces deux médaillons.*”
Mionnet™ décrit en ces termes le revers du premier : «IIEIQN - EGECIQN.” Jupiter-Pluvius
tourné a droite, assis sur un siége placé sur le sommet du mont Pion; il verse la pluie de la

37 811 Doivikeg kol Topot tov Kpdvov "HA kai BrjA kai Boadnv émovopdlovotv.

*®¥8Scriptor. rer. mythic. latini tres; Mythogr. 3., fab. 11., 17.

39p[, 1. ci jointe, n°° 1 et 2; pl. 2, n°% 1et 2.

... koBepodtai Te Tap' AdTOIG TX YEVVITIKX POpLaL, St TOV TOV TPOKEPEVOV ROTEPWY CYMHATIGHOV,
vt omeppatikov gvoel. (Ptolémée, Tetpafiprog odvrokig pabnpatik, liv. 2., ch. 3., p. 17 édit. de Nuremb.
1535, in-4°.)

*'Descriz. delle med. ant. gr. del mus. Hederv. 3., 82, n° 10; pl. 31,, fig. 1.

2P|, 4, n°S 4 et 5.

*BSuppl. 6., 141, 142, n° 413.

*¥4sur le nom ITEIQN, il faut lire les observations trés-instructives que notre savant confrére M. Hase avait commu-
niquées a feu M. Mionnet et que ce dernier s'était empressé de publier (loc. cit. note a); elles rectifient une opinion
erronée de Seguin, reproduite par Eckhel lui-méme.

53



main droite et tient un foudre de la gauche; sur le c6té droit du mont, on voit deux habitations
a trois étages; sur le coté gauche est un autre édifice de méme architecture; au pied du mont,
a droite, est un temple distyle, vu de coté, derriére lequel est un cyprés; a gauche, un fleuve
barbu, couché.» Le revers du second médaillon** ne différe de celui-la que par la suppression
des trois édifices a trois étages et crénelés, que Mionnet indique par ces mots : « habitation
a trois étages.» L'habile numismate, en décrivant ce second médaillon d’Antonin le Pieux,”
commet Uerreur de désigner sous le nom de peuplier l'arbre que, avec toute raison, il recon-
nait pour un cypreés sur le premier. Lors méme que le témoignage de ces deux monuments
monétaires nous manquerait, nous ne pourrions révoquer en doute l'usage ot furent les Ephé-
siens de rendre un culte quelconque au cyprés. Artémidore, né a Ephése, sous le régne méme
d’Antonin le Pieux, comprend expressément cet arbre au nombre des objets dont l'apparition
dans les songes a une signification digne d’étre remarquée. Loin de le considérer comme un
présage de mort prochaine, il dit” que le cyprés, a cause de la hauteur qu'il atteint, est le
signe de la longanimité et de la temporisation.

Nos deux médaillons servent, pour ainsi dire, de commentaire a cette interprétation, puis-
qu'ils attribuent le symbole du cyprés a Jupiter, dispensateur supréme de la vie. Ils nous
montrent de plus qu'a Ephése, comme ailleurs, le Jupiter qu’on adorait était un dieu tout a
la fois solaire et lunaire; d’'une main, il lance le feu céleste, source des feux du soleil; de
l'autre main, il répand sur la terre des torrents de pluie qui, selon les doctrines communes
a tous les peuples de l'antiquité, ont leur source dans la lune. Ces deux attributs nous rap-
pellent un passage de Clément d’Alexandrie®® ou il est dit que les Mages considérent l'eau et
le feu perpétuel comme les images de la divinité. C'est aussi pourquoi, au revers de trois mon-
naies d’Alexandria-Troas, dont j'aurai bientot a parler, on voit Apollon faire une libation sur un
trépied allumé. Parfois, il nous apparait avec l'attribut de la foudre, et, dans ce cas, sa cheve-
lure est nouée sur son front de maniére a figurer une foudre. Tel le représente un buste placé
dans la belle galerie de M. le comte de Pourtalés-Gorgier. Deux médailles autonomes grecques
d’Alexandria-Troas, décrites par Mionnet,” nous révélent la méme attribution, a l'aide d’'un
type qui de plus exprime une idée fort analogue a celle que nous présentent le revers des
trois autres médailles citées de la méme ville et le revers des deux médaillons d’Antonin le
Pieux; ici, au revers de la téte laurée d’Apollon, nous voyons un cheval paissant, embléme du
soleil qui, selon les stoiciens, se nourrit de 'humidité de la terre; au-dessous du cheval est
gravé un foudre. Et puisque la numismatique d’Ephése et d’Alexandria-Troas nous permet de
constater l'assimilation de Jupiter au Soleil ou a Apollon, et vice versa, ainsi que le caractére
a la fois solaire et lunaire de ces deux divinités, il ne sera pas inutile de dire ici que, non loin
d’Ephése, selon Strabon,* était situé un bois sacré nommé Ortygie et principalement planté
de cyprés. Parmi plusieurs temples, ce bois en renfermait un ot l'on voyait, auprés de la sta-
tue de Latone portant un sceptre, un groupe composé de ses deux enfants, Apollon et Artémis,
que leur nourrice tenait par la main. Ajoutons que, dans la ville d'Ephése, les portes du temple

5P|, 4., n° 5.

*¥6Supplém. 6., 142, n° 414,

37 Oneirocritic. 2., 25.; 4., 12.; ed. Reiff.

¥ Admon. ad gentes, p. 43; ed. Potter.

¥ Mionnet, Supplém. 5., 510, n°° 76 et 77.
“®Geograph. 14., p. 639 et 640.

54



401 402

d’Artémis ou Diane étaient de bois de cyprés.” Vitruve'” mentionne méme une statue de la
Diane d’Ephése, faite avec du bois de cette espéce.” Xénophon** dit pareille chose d’une sta-
tue d’Artémis dont il avait orné le temple érigé par ses soins, a Scillonte, ville d’Elide, située
dans la Triphylie. De son coté, Virgile nous apprend*® que des bois de chénes et de cyprés
étaient consacrés tantot a Jupiter, tant6t a Diane. Il nous rameéne ainsi a la monnaie coloniale
d’Héliopolis que je viens de citer d'aprés Sestini, et qui nous a offert un chéne et un cyprés
plantés a coté l'un de l'autre, comme images vivantes de Baal, le Jupiter des Syriens, et de
Beltis, qui se confond avec Artémis ou Diane.

Apreés ces divers faits, et surtout apres le témoignage qui résulte des médailles citées de
Perga,® quant a l'attribution du cyprés a Artémis, ne doit-on pas s'attendre a trouver dans les
textes, ou sur les monuments figurés, la preuve qu’en Orient, sous la domination des Grecs et
des Romains, cet arbre symbolique fut nominativement consacré a Apollon, comme il I'était
a Artémis ou Diane, au soleil et a la lune? En effet, nous apprenons de plusieurs écrivains
grecs ou latins*” qu'il existait, dans le célébre faubourg d’Antioche de Syrie appelé Daphné,
un bois de trés-grands cypreés et de lauriers, qui, plantés entre des rochers et sur un terrain
accidenté, entouraient un temple dédié a Apollon, divinité dont la, comme ailleurs, les Grecs
avaient probablement substitué le nom a celui de Baal ou du dieu solaire adoré par les Sy-
riens sous quelque autre nom. Selon Malala,® ce serait Melkarth, dieu solaire des Tyriens, qui
aurait planté les cyprés de Daphné. L3, dit Philostrate,”” la terre, a cause de Cyparisse réputé
assyrien, passait méme pour produire le germe ou la semence du cyprés. Couper un des arbres
du bois sacré de Daphné, c’était une grave offense envers Apollon.” Aussi la plantation s'était-
elle conservée jusqu’au temps du bas-empire, comme le prouvent a la fois le témoignage des
historiens contemporains,™ et les dispositions du code Théodosien* et du code Justinien
qui eurent pour but de mettre le cupressetum de Daphné a l'abri des dévastations que, selon
la remarque de M. Avellino,”™ on pouvait craindre de la part des néophytes chrétiens.

Les monuments monétaires de la Troade confirment le témoignage des textes; ils attri-

413

““Théophraste, 5., 5. Pline, Hist. nat. 16., 79., 1 et 2. — Sur les portes de bois de cyprés, voyez Sagittaire, De januis, cap.
23.

4022, 19.

“%3|| ne peut s'agir ici de la statue qui se voyait dans le temple méme d’Ephése. Celle-ci n'était pas de bois de cyprés;
mais on varie beaucoup sur la matiére qu’on y avait employée. Selon Xénophon (de Cyri expeditione, 5., 3., 12), cette
statue était d’or; selon Pline (H. N. 16., 79., 1 et 2), la plupart des écrivains s'accordaient a la dire de bois d’ébéne;
mais, ajoute-t-il, Mucien, U'écrivain le plus récent parmi ceux qui ont vu la statue, affirme qu’elle est de bois de vigne,
et nous apprend méme le nom du sculpteur qui l'avait faite, Pandémion. Cette statue, poursuit Pline, n’a jamais été
changée, bien que le temple qui la renferme ait été rebati jusqu’a sept fois.

““Loc. cit.

“%5 fEneid. 3., 678-680.

“°pL. 13, n°° Tet 2.

“7philostrate, in Vit. Apollon. 1., 16. Libanius, De vita sua, p. 76 et 77; in Antiochic. p. 380, 381; ed. Morell. Saint Jean-
Chrysostome, Homil. 17., ad popul. Antioch. de statuis evers. Sozoméne, Hist. eccl. 5., 19. Procope, Persicor. 2., 11., 14. Cf.
Claudien, De raptu Proserp. 3., 372, 373; et les commentaires de Godefroy sur le Code Théodosien (ad libr. 10., 1., 12). —
Ce savant jurisconsulte a soin de faire remarquer que, sur la Table de Peutinger, le bois sacré de Daphné est indiqué
par des cypres.

“8Chronic. p. 204; edit. Bonn.

“®loc. cit.

“Libanius, De vita sua, p. 77.

“"Procope, Persic. 2., 14.

“21ib. 10., tit. 1., De jure fisci.

“BDe cupressis ex luco daphnensi vel perseis per £gyptum non excindendis vel vendendis (lib. 11., tit. 7).

““Mémoire cité, p. 35.

55



buent le cyprés a Apollon, et par la se lient intimement aux représentations figurées qui déja,
en Syrie et a Perga, nous ont montreé le soleil tantot sous 'embléme d’un des trois cyprés qui
ornent le trone votif de la Déesse de Syrie,” tantot sous 'embléme d’un cyprés surmonté d’un
astérisque et placé en regard d’un autre cyprés surmonté du croissant de la lune.”™ Déja Virgile
nous avait permis de constater que, dés une haute antiquité, le culte du cyprés s'était introduit
a Troie méme, associé au culte de Cérés ou Rhéa,” divinité primitivement identique avec la
Vénus assyrienne. C'est maintenant dans la ville d’Alexandria-Troas que nous allons trouver
le culte du cyprés associé a celui d’Apollon, de ce dieu dont Lucien avait vu la statue placée
a Hiérapolis, dans le temple de la Déesse de Syrie.” Au revers des monnaies autonomes co-
loniales de cette ville, l'image d’Apollon Sminthius, vétu de la stole et vu de face, est placée
sur un socle, entre un cyprés pyramidal et un trépied allumé. De la main gauche le dieu tient
son arc, et de la main droite une patére, dont il se sert pour faire une libation sur le feu sacré,
acte solennel, qui, je le répéte, lui donne le méme caractére que nous avons reconnu a Jupiter
Pluvius, au revers des médailles impériales d’Ephése.”” Je place sous les yeux de 'Académie®
un exemple inédit du type que je viens de décrire. A quelques variantes prés, on retrouve ce
type sur les monnaies impériales coloniales d’Alexandria-Troas. Je joins ici”' les dessins de
deux de ces piéces que je crois inédites aussi. Lune, a l'effigie de Commode,” nous offre la
statue d’Apollon vu de profil seulement; le dieu solaire, vétu d'une longue stole et placé de-
bout sur un piédestal, est tourné a droite vers un trépied allumé. Comme sur les monnaies
autonomes coloniales, il porte son arc de la main gauche, et tient de la main droite une patére
au-dessus du feu sacré. Mais ici, autour du trépied s'enroule un serpent, symbole de vie*?; sa
téte s'éléve au-dessus des flammes de cet autel. Derriére Apollon est planté un cyprés pyrami-
dal, autre symbole de vie. La seconde monnaie impériale coloniale® présente, au revers de la

“5pL.5., n° 1.

“1°P(, 14., n°% 1 et 2.

“7Ci-dessus, p. 80, 81.

“BCi-dessus, p. 11 et 38.

“9p|, 4., n°S 4 et5.

“20p[, 13, n° 1. — Cette piéce inédite appartient au cabinet des médailles de la Bibliothéque impériale; elle n'a pas
été publiée par Mionnet. Celle qu'a décrite (Supplém. 5., 512, n°® 90) ce laborieux et trés-regrettable numismate offre
au droit, comme toutes les autres monnaies coloniales de la méme ville, un vexillum placé derriére la téte tourrelée
de la ville personnifiée. Ce vexillum manque sur la piéce que je publie.

“Ibid. n°® 2 et 3.

“2ZN° 2. On conserve cette piéce au cabinet des médailles de la Bibliothéque impériale. Elle ne parait pas avoir été
connue de Mionnet; mais elle a beaucoup d'analogie avec celles qu'il décrit sous le n° 115, aux pages 645 et 646 du
tome 2 de sa Description de médailles, et sous le n° 141, dans son Suppl. t. 5., p. 519. Un revers a peu prés semblable
a celui de ces deux derniéres monnaies se trouve déja sur les piéces coloniales de la méme ville, frappées sous le
régne de Marc Auréle. (V. Mionnet, Descr. de méd. 2., 644, 645, n° 109.)

“SSur la signification symbolique du serpent, je demande & U'Académie la permission de me référer a ce que j'en
ai dit dans mes Recherches sur Vénus, p. 35 et 36. Ce qu'il importe de remarquer ici, c'est que le reptile qui s'enroule
autour du trépied d’Apollon est le bon serpent, que nous retrouvons sur d’autres monuments qui représentent, soit ce
dieu solaire, soit Esculape, soit Hygie. Il sert ainsi a caractériser ces deux derniéres divinités, dont les fonctions sont
de présider a la conservation de la vie et de la santé. Dans la légende d’Apollon, il est opposé au mauvais serpent,
appelé Python, que ce dieu tue a coups de fleches. De méme, dans les livres sacrés des Perses, Mithra combat avec
son arc et ses fleches 'ennemi du ciel, Ahriman, qui a revétu la forme d’une grande couleuvre; et, sur les monuments
mithriaques d’époque romaine, on voit méme le bon serpent attaquer résolument le serpent d’Ahriman, c’est-a-dire
le mauvais serpent. Ajoutons que, selon Damascius (in Vita Isidori, ap. Phot. Bibl. cod. 242, p. 352), 'Esculape qu’on
adorait a Béryte n’était ni grec, ni égyptien, mais d’origine phénicienne.

“%4p[, 13., n° 3. Cette médaille a été dessinée par M. Muret, lorsqu’elle était en vente a Paris chez un marchand
d’antiquités. Il la croit authentique, maisilignore quel en est le possesseur actuel. On ne connaissait, avant l'apparition
de cette piéce, aucune monnaie coloniale d’Alexandria-Troas qui, au revers de la téte de Maxime, offrit le type que

56



téte de Maxime, le méme sujet, avec ces deux seules différences, qu’ici Apollon porte un car-
quois attaché derriére 'épaule gauche, et qu'autour du trépied ne s’enroule pas un serpent. Il
sera intéressant pour nous de constater plus loin, par le témoignage d’un précieux monument
d’argent, trouvé dans les Gaules et déposé au musée du Louvre,” qu'un type analogue a celui
qui est gravé au revers des médailles autonomes coloniales d’Alexandria-Troas fut importé
en Occident dés une époque assez rapprochée du temps ol Auguste avait érigé cette ville en
colonie romaine.

Apollon, Baal ou le Temps, Adad, Zeus ou Jupiter, Beltis, Mylitta, Astarté, la Déesse de Syrie,
Rhéa ou Céres, et Artémis ou Diane ne furent sans doute pas les seules divinités, non plus que
le soleil, la lune et les planétes, qui, chez les peuples de U'Asie antérieure, eurent pour em-
bléme ou pour attribut le cyprés pyramidal. Hermés ou Mercure doit étre ajouté a cette liste
déja si nombreuse. Et ne serait-il pas surprenant que l'arbre qui tient son nom de Cypris et
qui devient l'image symbolique de la déesse au moment méme ot elle donne le jour au fils de
Mercure, n'elit pas été consacré a un dieu dont la légende est inséparable de celle de Vénus; a
un dieu qui représente l'énergie male d'une divinité primitivement androgyne, dont Vénus est
'énergie femelle; a un dieu qui préside, non-seulement a la vie terrestre, mais a la vie future
ou céleste, puisqu’il est revétu de la haute fonction de psychopompe ou conducteur des ames?
Déja un passage de Pausanias, cité plus haut,” nous a fait connaitre qu’une statue d’'Hermeés
Criophore avait été placée dans un bois sacré de cyprés, a Carnasius en Messénie. Un autre
passage du méme auteur” nous apprend qu’en Arcadie, au sommet du Cylléne, on voyait les
ruines d'un temple dédié a Hermés Cyllénien et une statue colossale de ce dieu, faite avec du
bois de citrus. Or, c’est dans une grotte de cette montagne célébre que Maia avait donné le jour
a Hermés; et Ovide,” en caractérisant le Cylléne par l'épithéte de cupressifére (cupressifera
Cyllene), nous autorise a croire, malgré le silence de Pausanias sur ce point, que la le temple

de Lydie que je vais décrire, celles d’Achaie* et un fragment de patére” dont je parlerai plus

loin, achéveront de mettre hors de doute l'attribution du cyprés a Mercure en Orient comme
en Occident. Les dessins joints ici reproduisent quatre piéces frappées a Mosténe de Lydie. La
premiére® est une monnaie autonome ot l'on voit, au revers de la téte du Déme, une amazone
a cheval, la téte ceinte d’une couronne murale et un bipenne sur I'épaule gauche; elle s'avance
vers un autel allumé et vers un cyprés planté a coté de cet autel. Lintention religieuse d'un tel
sujet est manifeste. Nous retrouvons ce type au revers de plusieurs monnaies impériales de
la méme ville, les unes a l'effigie d'Hadrien,” les autres a l'effigie de Commode,” de Philippe

nous avons ici sous les yeux. Ce type peut maintenant étre rapproché de celui d’'une autre piéce coloniale de la méme
ville et a l'effigie du méme prince, ot l'on voit, placée dans un temple, la statue d’Apollon tenant un arc a la main.
(Eckhel, Catalog. Mus. caes. vindob. 1., 162, n°® 17.)

“2p|, 20., n° 5.

“26Cj-dessus, p. 26, 27.

“78.,17.,1et 2.

“®Fast. 5., 87.

“®p|,7,n° 3.

“°p|,18., n° 2.

“1p[, 3, n° 3. Mionnet, Descript. de méd. 4., 89, n°® 482.

“2yaillant, Num. greec. Mionnet, Suppl. 7., 393, n°® 350 et 351.

“3Mionnet, Descr. de méd. 4., 91, n°® 493.

57



434 1436

pére,” ou de Gallien.”” Je donne ici®® un exemple de celles de ces piéces qui furent frappées
en l'honneur d’Hadrien et de Commode. Une quatriéme*’ représente, au revers de la téte de
Gallien, non-seulement un cypreés, un autel allumé et une amazone a cheval, mais Hermeés ou
Mercure, qui, nu et placé a droite de l'arbre sacré, tient d'une main son caducée, et saisit de
l'autre la bride du cheval de I'amazone. Par ce mouvement et par toute son attitude, il nous
indique, clairement que le but de son intervention est de conduire cette amazone au-dela de
l'autel et du cypres, c’est-a-dire dans un sanctuaire o, sans doute, on célébrait des mystéres
fondés ici, comme partout, sur le dogme de la descente et de 'ascension des ames. C'est ainsi
que, dans I'Odyssée,”™ Hermeés se présente a Ulysse au moment ol le héros, arrivé dans l'ile
d’Ea,” va franchir le seuil du redoutable palais de Circé : il lui donne, avec la plante appelée
moly, le pouvoir d’échapper aux enchantements qui ont métamorphosé ses compagnons en
porcs, en loups, en lions. D&ja, par U'ordre supréme de Zeus ou Jupiter, Hermés avait rempli
auprés d’'Ulysse la mission d’un dieu sauveur en mettant fin a la captivité ou le retenait Ca-
lypso dans une grotte de l'ile d’'Ogygie,”’ entourée d’aunes, de peupliers et de cyprés.*’ Or, a
mes yeux, cette grotte et surtout le palais de Circé étaient aussi des sanctuaires consacrés a
la célébration des mystéres de la Vénus asiatique; et si Calypso et Circé se présentent a nous
avec le double caractére de grandes prétresses et de déesses, si, dans les vers du chantre de
'Odyssée, elles recoivent méme la qualification de déesses,” c'est que la haute dignité hiéra-
tique dont elles étaient revétues impliquait nécessairement que, de leur vivant, elles avaient
obtenu les honneurs de l'apothéose. Les fonctions de psychopompe attribuées a Hermeés et
le passage cité*’ de Pausanias sur le rdle qu'il remplissait dans les mystéres de la Mére des
dieux justifient, ce me semble, mes diverses interprétations. Dans mon ouvrage sur le culte de
Mithra, j'aurai prochainement l'occasion de montrer que les amazones jouent un grand réle
parmi les personnages initiés aux mystéres de la Vénus asiatique. Nous les verrons méme
accomplir, en présence du cypreés et du palmier femelle, certaines cérémonies propres a ces
mystéres. Cette circonstance me donne lieu de supposer que si, au revers d’'une monnaie auto-
nome de Mastaura,** autre ville de Lydie, nous voyons un cypreés planté a c6té d'un autel, sans
étre accompagné d’aucune figure, nous pouvons cependant rapporter ce type au culte de la
Vénus asiatique ou a celui de Mercure**; car, au revers d’'une monnaie impériale de la méme

“%4Sestini, Letter. numism. t. 8., 94.

“Mionnet, Descript. de méd. 4., 92, n° 498; Supplém. 7., 394, n° 355.

“36p[, 3., n° 4; pl. 4., n° 2.

“J7pL. 4., n° 3. Mionnet, Descript. de méd. 4., 92, n°® 497.

“%10., v. 275 sqq.

“¥0u Aeea, ile du Pont-Euxin, selon les uns; ile de la Mer tyrrhénienne, selon d'autres. Pline (H. N. 25., 5., 2) assigne
l'ltalie pour patrie a Circé.

“|le de la Mer ionienne.

“15,, v. 28 sqq.

“2Cet usage était passé en Occident. Tacite (De morib. Germanor. 8.) parle d’une prétresse nommée Véléda qui, chez
les Germains, au temps de Vespasien, était regardée comme une divinité.

“3Ci-dessus, p. 25-27.

“““pembroke, Num. antig. pars 2., tab. 39. Mionnet, Descript. 4., 83, n° 453.

““>Remarquons cependant qu’une monnaie impériale de Mastaura, a l'effigie de Caracalla, offre un revers que Mion-
net (ibid. 85, n° 464) décrit en ces termes : «Apollon nu, le pallium sur 'épaule, debout devant un autel prés duquel
est un arbre entouré d’un serpent, et tenant dans la main droite une patére, la gauche sur le flanc; prés de lui un
cippe.» Je nai pas vu cette piéce, qui appartenait autrefois a Cousinéry; mais je suis trés-porté a croire que l'arbre
non dénommé par Mionnet est un cyprés. S'il en est ainsi, nous avons a une variante curieuse de la médaille im-
périale d’Alexandria-Troas (pl. 13., n° 2), o Apollon est placé debout entre un cyprés et un trépied allumé, autour
duquel s’enroule un serpent. Dés lors, le type de la monnaie autonome de Mastaura que je cite pourrait tout aussi

58



446

ville, frappée en 'honneur de Tibére et de Livie,“® nous retrouvons une amazone a cheval; et,
bien que le cyprés ne se montre pas dans la composition de ce type, nous sommes tout natu-
rellement ramenés aux médailles citées de Mosténe, et, par conséquent, a un culte lydien, ot
Vénus, le cyprés et les amazones jouaient un role particulier.

Ces remarques me portent a penser que si, au revers d’'une médaille frappée en ['hon-
neur de Commode a Héraclée de Bithynie et publiée par Sestini,*” on voit, a coté d'un cyprés
pyramidal, Hercule debout, armé d’un arc et d’'une massue, ce cyprés n’est ni l'arbre des Hespé-
rides, comme le veut le numismate italien, bien qu’il le reconnaisse pour un cypreés, ni «'arbre
consacré au Soleil, et a ce titre 'arbre le plus propre a la construction du blicher d’Hercule, »
comme le conjecture notre savant confrére M. Raoul-Rochette.*® Je pencherais plutdt a croire
qu’'au lieu d’avoir un sens funéraire, le cyprés est ici, de méme que sur les médailles citées
de Mosténe, 'image symbolique de la Vénus orientale, de cette déesse aux mystéres de qui
Hercule, comme chaque amazone, avait été initié. Uhabile archéologue que je viens de nom-
mer me fournit lui-méme, a son insu, deux arguments qui peuvent justifier ma supposition.
D’'une part, il soutient avec toute raison* que l'Hercule a qui les habitants d’Héraclée ren-
daient des honneurs divins, était non U'Hercule grec, mais 'Hercule phénicien. D’autre part, il
n'hésite pas a reconnaitre® la téte d’Astarté, la Vénus phénicienne, sur plusieurs monnaies
d’argent, de petit module et de fabrique archaique, qui appartiennent a la numismatique de
cette ville. Il publie quatre de ces piéces,” et n’a pas de peine a établir leur authenticité, long-
temps mise en doute. Si, comme je le crois avec lui, leur type nous offre la téte de la Vénus
phénicienne, représentée avec un caractére de physionomie étranger a l'art grec, ne devient-il
pas trés-probable que les Grecs, comme plus tard les Romains, a leur exemple, ne se bornant
pas a figurer cette divinité, sur les médailles, d'aprés un tel type, la représentérent aussi sous
un des emblémes symboliques qui lui étaient consacrés dans les sanctuaires des Phéniciens?
Et le cyprés pyramidal n’était-il pas un de ces emblémes? Un fait semblable a celui que me
parait présenter la série des monnaies d’'Héraclée ne se reproduit-il pas dans la numismatique
de U'lle phénicienne d'Aradus et de la ville syrienne de Damascus ? Ne nous fournit-elle pas la
preuve que, dans ces deux localités, on représentait la déesse Astarté tant6t sous une forme

bien se rapporter au culte d’Apollon qu’a celui de Vénus ou de Mercure. La numismatique de cette ville prouve que la
premiére de ces trois divinités y était en grande vénération; car il faut ajouter a la médaille citée de Caracalla deux
monnaies autonomes (Mionnet, Descript. 4., 83, n°® 454 et 455) qui nous offrent l'image d’Apollon. En méme temps, la
série des monnaies impériales nous montre (ibid. p. 87, n°® 477. Mus. Theup. 2., p. 1336) que les habitants de Mastaura
rendaient aussi un culte particulier a Vénus et a Mercure.

“6pu Mersan, Descr. des méd. du cab. Allier de Hauteroche, p. 99.

“7L etter. num. 6., 42, 43; pl. 2., n° 5.

“SMém. de l'Acad. des inscr. nouv. série, t. 17, 2° part. p. 294. — Dans le savant Mémoire que je cite ici, M. Raoul-
Rochette, adoptant sans restriction l'opinion d’Eckhel, semble ne considérer le cyprés que comme l'embléme d’'une
seule divinité, le Soleil. Il pense qu’a ce titre le cyprés devait entrer dans la construction du biicher (pyra) d’Hercule,
et faisait allusion a l'apothéose de ce personnage mythologique. Par-13, il se trouve disposé a reconnaitre cet arbre
auprés d'Hercule sur quelques monuments ou personne avant lui ne l'avait reconnu. C'est ainsi, par exemple, qu’au
revers de deux monnaies autonomes de Sardes, publiées, 'une par Sestini (Descr. numism. veter. p. 436, n°® 15), lautre
par Hunter (Mus. Hunter. tab. 47, n° 18.), Hercule nu, assis sur un rocher, lui parait &tre appuyé sur un cypreés (loc. cit. p.
210). Je suis obligé de dire qu'ici Hercule s'appuie non sur un arbre, mais sur sa massue renversée; il en est de méme
au revers des médailles impériales de la méme ville (voy. Vaillant, Num. gr. Sestini, Descriz. d’alc. med. gr. del mus.
Fontan. t. 1., p. 112, n° &; pl. 3., p. 74, n° 5. Mionnet, Suppl. 7., 421, n°® 476), médailles ol Hercule est représenté debout,
au lieu d'étre assis.

““*Mémoire cité, p. 290.

“01bid. p. 291, 292.

“1bid. pl. 5., n°° 1-4.

59



purement humaine, tantot sous le symbole du cyprés pyramidal? Ailleurs, ne trouvons-nous
pas, sur les monuments d’'une méme contrée, d'une méme ile, d’'une méme cité, Vénus et Diane
figurées chacune alternativement sous une forme humaine, sous une forme moitié humaine,
moitié animale, et sous 'embléme d’un cone?

Je ne sais a quelle divinité, a quelle province de l'Asie occidentale rapporter nominative-
ment et avec certitude le monument dont il me reste a parler pour achever la revue de toutes
les antiquités asiatiques qui, a ma connaissance, offrent quelque trace du culte du cyprés. Le
style du monument, le sujet qu'il représente, le costume des personnages que nous y voyons
figurer, le choix et la disposition des symboles ou des accessoires qui les accompagnent, tout
nous avertit, au premier abord, que de nouveau nous avons devant les yeux une de ces com-
positions religieuses dont la conception appartient a 'Orient et dont l'exécution décéle les
derniers temps de la domination romaine. Celle-ci est gravée en creux sur une petite plaque
de bronze, carrée, que M. Ed. Gerhard acquit & Rome, en 1835, et qu'il déposa au musée royal
de Berlin. Le dessin que j'en donne,”” d’aprés un calque dont je suis redevable a ce savant
ami, la représente avec les dimensions de l'original.** Une explication compléte du sujet qui
en couvre la surface m’entrainerait beaucoup trop loin. Elle trouvera plus convenablement sa
place dans mon travail sur les mystéres institués en Orient, et n'est pas nécessaire pour com-
prendre le role symbolique que jouent ici les deux cyprés plantés, l'un a droite, 'autre a gauche
de la scéne principale. Deux serpents naissent chacun du centre de ces arbres, et s’élancent
vers une téte de lion, vue de face et gravée, dans le haut du tableau,” entre deux astérisques
a six branches, qui me paraissent tenir ici la place de la planéte Vénus considérée sous son
double aspect, c’est-a-dire le matin et le soir. A gauche de l'un des deux astérisques, on voit
le buste du Soleil, et, a droite du second, le buste de la Lune. Ces deux puissants agents de la
création et de la reproduction, ainsi représentés sous une forme humaine, occupent chacun
un des angles supérieurs du monument; ils se trouvent donc superposés ici a deux cypres,
comme le sont également, mais sous leur forme d'astres, le soleil et la lune au revers des
deux médailles citées de Perga.”” Une disposition différente, dont toutefois la signification
est la méme, se fait remarquer sur trois bas-reliefs mithriaques, de travail romain, oli nous
verrons bientot deux cyprés plantés tantot a c6té des bustes du Soleil et de la Lune, tantot
entre ces deux bustes. Mais sur notre plaque de bronze, je le répéte, du centre de chacun des
deux cyprés nait un serpent, et cette circonstance achéve de caractériser, comme symboles du
principe actif et du principe passif de la vie, ces deux arbres sacrés, l'arbre du soleil et celui de
la lune; car nous ne pouvons oublier que le serpent est lui-méme un symbole de vie.** Ici les
deux reptiles semblent mordre chacun une des oreilles du mufle de lion. Leur téte est ainsi liée
ou soudée a celle de cet animal solaire, en méme temps que leur queue, comme une racine
dans la terre, reste engagée dans le centre de 'arbre ol elle puise la vie. De cette double dis-
position, il résulte que la téte de lion devient le point culminant d’'un encadrement formé par
les deux cypreés et par les deux serpents. Ainsi les personnages de la scéne d'initiation gravée
au centre de cet encadrement se trouvent placés entre la région supérieure ou la lumiére, et

“2pL. 7., n° 6.

“Deux trous carrés, pratiqués, 'un dans le haut, l'autre dans le bas de cette plaque, nous montrent qu’elle avait dii
étre fixée sur les parois d'un édifice, ou sur un objet quelconque destiné a un usage religieux.

“**Nous retrouverons sur un bas-relief mithriaque romain, dont il sera question plus loin, un mufle de lion, vu de
face, et placé entre le buste du Soleil et le buste de la Lune superposés chacun a un cyprés (voy. ma pl. 15.).

“SPL. 14, n°% 1et 2.

“*Voy. ci-dessus, p. 106, 107, note 5.

60



la région inférieure ou les ténébres; la premiére, représentée ici tout a la fois par le Soleil, la
Lune, Phosphore, Hesper, et la téte de lion, animal solaire; la seconde, caractérisée dans le
bas du tableau par un bélier, un taureau, un poisson et une oie, tous symboles du principe
humide. A la vue de cette téte de lion, pour ainsi dire mordue de chaque c6té par un serpent,
on se rappelle involontairement les statues ou les bas-reliefs que j'ai restitués a Mithra Léon-
tocéphale,” et un petit bas-relief assyrien ou je me suis cru autorisé a reconnaitre l'image de
Vénus Léontocéphale.” Les figures de Mithra dont j’entends parler représentent ordinairement
ce dieu des Perses le corps entouré par les replis d’un serpent qui, s'élevant graduellement,
place sa téte au sommet et sur le devant d’une téte de lion implantée sur les épaules de Mithra
au lieu d’une téte humaine.””
rait vouloir mordre le bas de la téte de lion
tétes viennent se placer, en regard l'une de l'autre, sur la poitrine de Mithra Léontocéphale.
D’autrefois encore deux serpents s’enroulent autour des ailes de cette divinité et s'élancent
de la vers sa téte de lion.*” De son cOté, le petit monument assyrien représente Vénus-Mylitta
a téte de lion, tenant un serpent de chaque main.*® C'est toujours, quant aux rapports du
serpent avec le lion et a la signification symbolique de ces deux animaux, la méme idée expri-
mée, on le voit, par des procédés différents. Un second rapprochement va nous révéler une
nouvelle communauté d’idées, qui donne a la plaque de bronze du musée de Berlin un intérét
tout particulier dans la question de la signification symbolique du cyprés sur les monuments
figurés que nous a légués l'antiquité asiatique. Nous ne pouvons, en effet, voir ici la vie, sous
le symbole du serpent, sortir du sein d’un cyprés, comme ailleurs, sous le méme symbole, elle
s'échappe de la ciste sacrée des mystéres dionysiaques, sans nous rappeler la face antérieure
du grand bas-relief mithriaque découvert, en 1832, a Heddernheim : [, du sein d’un arbre,
et sous la forme d’un enfant, sort la vie humaine, de méme que, sur une des faces de l'autel
palmyrénien du Musée capitolin,® 'Amour Criophore nait des flancs mémes d’un cypres. J'ex-

D'autrefois le serpent se replie autour du cou de ce dieu, et pa-
“°. ou bien, le serpent est double et alors ses deux

461

pliquerai plus loin comment, dans les sculptures du bas-relief de Heddernheim, trois arbres
de cette derniére espéce servent a caractériser les trois grandes phases de la vie humaine. Dés
a présent, je crois en avoir dit assez pour montrer combien peu sont fondés les archéologues
qui ne veulent voir dans le cyprés qu'une image du soleil*® et qu’'un embléme funéraire.

“Mém. de I'Acad. des inscript. nouvelle série, t. 15., 2° partie, p. 201-306.

“%1bid. p. 230 et suiv.

“Recherch. sur Mithra, atlas, pl. 70.; pl. 72, n°> 1 et 2.

“bid. pl. 73., n° 1; Mém. de l'Acad. des inscript. loc. cit. pl. 1., n° 1.

““'Rech. sur Mithra, atlas, pl. 71., n° 3.

“21bid. n° 2.

“*Mém. de 'Acad. des inscript. loc. cit. pl. 2., n°° 1a, 1 b et 1 ¢; Recherch. sur Vénus, pl. 17.,n°° 1,1a et 1b.

““Annal. des Vereins fiir nassau. Alterthumsk. t. 1., pl. 1. Recherches sur Mithra, atlas, pl. 110.

“5p. 1, n° 2.

“5C’est donc a tort que feu M. Emeric David (Jupiter, t. 1., Introd. pag. 269.; p. 107; t. 2., p. 436, 437), partant de l'idée
que l'obélisque est 'image des rayons du soleil, considére exclusivement le cyprés comme «un obélisque naturel qui
s'emploie souvent, dans les compositions allégoriques, a la place de 'obélisque artificiel.» Il est a regretter que M.
Avellino ait circonscrit la signification symbolique du cyprés au point de donner son plein assentiment a cette opinion
(voy. Mém. cité, p. 29, 30).

61



11.2 Arabie

Hérodote nous apprend que les Arabes avaient requ des mains des Assyriens le culte de
Vénus-Uranie, et qu'ils la nommaient Alitta*” et Alilat.*® Ce fait important est confirmé, soit
par les nombreuses médailles impériales frappées a Bostra,”” a Esbus” et a Moca,” sur les-
quelles est gravée 'image de la Vénus asiatique, soit par les inscriptions himyarites, soit par le
témoignage de saint Hilarion, soit enfin par les écrits mémes de plusieurs Arabes musulmans
et par certains usages, certaines superstitions que l'islamisme n’a pu abolir.

Les inscriptions himyarites dont j'entends parler ont été découvertes, il y a peu d’années,
par M. Arnaud,” sur le sol de 'Arabie. M. Fulgence Fresnel*” a essayé de les interpréter, et croit
y trouver la preuve que les anciens habitants de cette contrée adoraient une divinité du nom
d’Athtor ou Othtor. Il n’hésite pas a reconnaitre sous ce nom la déesse que les Sidoniens et les
Hébreux appelaient Aschtéreth; les habitants de Saba, Aschtor; les Egyptiens, Ator ou Athor,
Athyr ou Athyri; les Grecs, Astarté. Par-1a se trouverait confirmée l'origine asiatique que, malgré
le silence d’Hérodote sur ce point, j'attribue a la déesse égyptienne en l'assimilant a la Vénus
des Assyriens et des Phéniciens. Si 'on remarque que le nom du pays appelé Aschour et Atour,
dans la Bible,”™ Assyrie, chez les Grecs et les Romains, est écrit Atupia, Aturie, dans quelques
manuscrits de Dion Cassius™; Athour, ,,, dans Massoudi”®; Athurd, dans les inscriptions en
caractéres cunéiformes du systéme persique, qui sont gravées sur les murs de Persépolis,” ou
sur le roc, a Bi-sutoun,” et enfin Assur dans les inscriptions en caractéres cunéiformes du sys-
téme assyrien ou babylonien,” on sera peut-étre méme tenté de supposer avec moi que Vénus,
chez les Arabes et chez les Egyptiens, avait recu un nom ou un surnom qui rappelait 'origine
assyrienne de son culte.”” N'est-ce pas pour la méme raison que chez les Grecs on l'appelait
Oed doovpia,™ la Déesse assyrienne ou d’Assyrie, et, plus tard, e ovpia,” la Déesse sy-
rienne ou de Syrie? Mais M. Fresnel,*” aprés avoir dit que le nom Athtor ou Othtor « ne coincide

“’Hérodote, 1., 131. — Selden (De diis syr. syntagm. 2., cap. 2., p. 179) identifie avec l'Alitta d’Hérodote la divinité qui,
dans le Koran (sur. 53., v. 19), suivant les diverses maniéres de lire le nom, est appelée Allat (Lat), Alleth, ou Alletto. M.
Kopp (ouvrage cité, p. 269) estime que ce passage du Koran a été mieux interprété par Selden que par aucun autre
traducteur.

“Hérodote, 3., 162.

“Mionnet, Descript. de méd. 5., 579-584, n°® 7-10, 14, 29, 35. Sestini, Descr. num. veter. p. 548, n° 1.

“®Mionnet, loc. cit. 585, n°® 38.

“Id. ibid. 586, n° 40.

“\oy. la relation du voyage de M. Arnaud et les piéces publiées par les soins de M. Jules Mohl dans le Journal
asiatique, 4° série, t. 5., p. 208 et suiv. t. 6., p. 169 et suiv.

“B\oy. ses Lettres & M. ). Mohl, ibid. p. 194-237.

“"Aschour, dans le texte hébreu; Atour, dans les versions araméennes.

““In Trajano (68., 14., 26). — Reimar (p. 1141) et Sturz (t. 4., p. 334) substituent Acovpia a la forme Atvpia ou
Attupio. Dans Strabon (16., 737), Atovpia ne désigne que le territoire de Ninive.

“®Notic. et extr. des Mss. t. 8., p. 159.

“7M. le professeur Lassen, Uber die Keilinschriften der erst. und zweit. Gattung, p. 46, 48, 52, 92, 99, 175, 176, 178.

“8M, le lieutenant-colonel Rawlinson, Journ. of the roy. asiat. Soc. vol. 10., part. 1., p. 1, col. 1, L. 14, 15; p. vj, col. 11, . 7.

“?1d. ibid. vol. 14., part. 1., col. 1, L. 5, L. 40. — Aschour et Assur nous révélent peut-étre I'étymologie d’Aschéra, nom
qui, dans la Bible, parait désigner Vénus.

“80Remarquons toutefois que le nom du pays commence par un aleph, tandis que le nom de la déesse a pour premiére
lettre un ayin.

“'Nonnus, Dionysiac. 31., 203.

“82 ucien, Opp. t. 9. — Cicéron (De nat. Deor. 3., 23) compte Astarté au nombre des quatre Vénus qu'il trouve dans les
auteurs anciens; il la déclare syrienne et née a Tyr. — Larcher (Mém. sur Vénus, p. 23), sans citer ses autorités, dit que
Vénus avait a Rome un temple ot elle était adorée avec Adonis, «suivant le rite assyrien.»

“loc. cit. p. 199.

62



exactement avec aucune racine hébraique ou arabe,» constate que, par une transformation
dont il cite d’autres exemples, Athtor s'identifie avec I'Aschtéreth (Astarté) des Hébreux et des
Phéniciens, sauf 'absence de la terminaison féminine dans le premier de ces noms**; et il pro-
pose une étymologie qui rapprocherait Athtor d'une racine arabe qu’on trouve dans le mot xs
(atar). Je me réserve d’examiner ailleurs, avec toute l'attention que méritent les opinions de
ce savant, la valeur de cette étymologie.”” Ce qu'il importe de faire remarquer ici, c'est que le
cuivre, comme je l'ai dit plus haut, était le métal consacré a Vénus, et qu’on a découvert, dans
la presqu’ile du Sinai, un grand nombre de stéles égyptiennes, d’ancien style, qui représentent
la déesse Hathor* et mettent sous sa protection particuliére les riches mines de cuivre situées

“8M. Fresnel (ibid. pag. 200, 237) dit qu’Athtor, la Vénus des Arabes, n'est point une divinité femelle, comme l'était
Aschtéreth ou Astarté, mais qu’elle est une des trois divinités dont le nom, dans les inscriptions himyarites, «a une
forme masculine,» grammaticalement parlant. Cette observation est d'autant plus précieuse a recueillir, que le nom
d’Athtor devient ainsi, avec celui de Mithra, un second exemple de l'assimilation d’une divinité male ou androgyne
avec la déesse femelle qu'Hérodote (1., 131) appelle Uranie et Mylitta. Par-1a se trouve indirectement confirmée linter-
prétation que je donne au passage si controversg, ou cet historien identifie Mithra avec ces deux derniéres divinités
et avec Alilat ou Alitta (voy. mes Recherches sur Vénus, p. 183-190).

“8)’examinerai alors aussi l'étymologie qu’on a proposée du nom d’Hathér, demeure ou maison d’Horus, d'aprés les
signes hiéroglyphiques qui servaient a écrire ce nom sur les monuments antiques de 'Egypte. On peut déja pressen-
tir que je ne suis pas disposé a 'adopter, et que je penche plutdt a considérer la forme Hathér ou Athyr comme la
transcription égyptienne d’un adjectif qui, dans les idiomes asiatiques, signifiait 'Assyrienne. Une note que me com-
munique en ce moment M. Adrien de Longpérier, et que je publierai dans mes Recherches sur Vénus, me prouve que
les racines fournies par l'arabe, par 'hébreu et par le dialecte chaldaique, loin de contrarier ma supposition, servent
puissamment a la justifier. Car, s'il résulte des observations philologiques de ce savant que le nom d’Athor ou Hathor
emporte avec lui, comme je lai toujours conjecturé, la double idée ou signification de taureau et d’Assyrie, je suis
amené a faire remarquer que la province de la Gréce ancienne appelée Béotie avait vu Thébes, sa capitale, batie sous
les auspices de la Vénus assyrienne ou phénicienne, symboliquement représentée, comme dans tout 'Orient, par une
vache. Car c'est la déesse elle-méme qu'il faut reconnaitre dans la vache qui, ainsi que l'avait annoncé l'oracle, servit
de guide & Cadmus lorsqu'il débarqua sur les cdtes de la Gréce pour y fonder une colonie. A c6té de ce fait vient se
placer le témoignage d’Hésychius. Ce lexicographe (voc. ABOp ; ed. Alberti) nous dit que, chez les Egyptiens, Athyr
était a la fois le nom d’un mois et le nom d’une vache. Remarquons cependant que, dans les textes hiéroglyphiques
des monuments égyptiens, la vache sacrée, embléme d’Hathdr, regoit (Champollion le jeune, Panth. égypt. expl. de
la pl. 23 E) le nom d’Ehé ou Ahé, probablemment emprunté aux idiomes sémitiques ou araméens, qui lui attribuent
la double signification de vie et de serpent (Recherch. sur Vénus, p. 35, 36). Mais ajoutons que cet emprunt est une
nouvelle preuve de l'origine asiatique qu’avaient en Egypte le culte de Vénus Hathor et les symboles de la vache et
du taureau.

“85yoy. la note ci-aprés.

63



487 488

dans cette presqu’ile célébre.”” A ce témoignage il convient d’ajouter celui de saint Hilarion
et celui de saint Théodule,” fils de saint Nil. Nous apprenons de ces deux pieux personnages
que, de leur temps, c'est-a-dire au 4° et au 5° siécle de notre ére, les Sarrasins nomades qui
vivaient dans les déserts d’Arabie, les Iduméens ou Ismaélites, et nommeément les habitants
de la ville d’Elusa® et de la presqu'ile du Sinai, rendaient un culte particulier & I'étoile du soir
et a I'étoile du matin, qui, pour ces peuples, étaient la manifestation de la déesse que nous
appelons Vénus.

A leur tour les écrivains arabes musulmans rapportent certaines traditions, malheureuse-
ment peu nombreuses et trés-succinctes, qui sont relatives a une divinité féminine, identique
avec la Vénus-Allat ou Alitta d’Hérodote, et honorée d'un culte qui, avant l'islamisme, parait
avoir été fort répandu dans l'Arabie. Ils la désignent sous les noms d’Allat ou Ellat et d'el-
Samora, dont le sens littéral n’est pas bien connu, et sous celui d’el-Uzza ou el-Ozza, qui signi-
fie a peu prés la Glorieuse. Il y a plus d’une raison de croire qu’elle était adorée a la Mecque,
dans le temple méme qui est devenu la mosquée la plus révérée des musulmans, et un lieu
célébre par le pélerinage que, chaque année, ils y font en grande pompe. Scharistani, cité par
Pococke,” nous apprend que la déesse avait un temple a San’a ou Sanaa, dans le Yémen. Ce
temple, qui s'appelait Bayt-Ghomdan, maison ou demeure de Ghomdan, fut détruit par le kha-
life Othman. Les Sarrasins surnommaient el-Khabar, la Grande,*” la divinité qu’on y adorait;

“7| es gisements du cuivre sont dans la vallée que les Arabes appellent Ouadi-Magarah et a Serbout el-quadim. Les
inscriptions hiéroglyphiques des stéles consacrées dans ces lieux a la déesse Hathor fournissent la preuve que, dés
une époque trés-reculée, et principalement sous les 4%, 5%, 12¢, 18%, 19° et 20° dynasties, ces mines étaient exploitées
par les Egyptiens. Sur les stéles, le nom du pays est écrit Mawek, selon la transcription de M. le vicomte Emmanuel
de Rougé; Mafek, selon celle de Champollion le jeune, qui reconnait que ce nom, dans le groupe %= &, est en méme
temps celui du métal exploité, le cuivre. Presque tous les proscynémes trouvés dans la presqu'ile s'adressent a la
déesse Hathor. Les légendes hiéroglyphiques qui la accompagnent son image lui donnent le nom de == = ¢ ©,
Dame de Mawek, ce qui implique a la fois l'idée du cuivre et celle du pays, mais surtout cette derniére. Ici, la déesse
est représentée sous une forme humaine; elle est vétue a l'égyptienne, et sa téte est surmontée d’un disque placé
entre deux grandes cornes de vache. Quelques-uns de ces monuments ont été indiqués par les premiers voyageurs
européens qui ont visité le mont Sinai. Burton en a publié plusieurs dans ses Excerpta hieroglyphica. M. le comte Léon
de Laborde a donné de quelques autres, dans son Voyage en Arabie, des croquis faits un peu a la hate. Mais M. Lottin
de Laval (voyez Revue archéol. septiéme année, n° du 15 juillet 1850; huitiéme année, n° du 15 mai 1851), a rapporté et
déposé au musée du Louvre les empreintes de toutes les stéles de cette espéce qu’il a moulées sur les lieux mémes.
Enfin, dans le grand et bel ouvrage qui nous fait connaitre les découvertes et les travaux de la commission envoyée
en Egypte par S. M. le roi de Prusse, M. le docteur R. Lepsius vient de publier presque tous ceux de ces monuments
qui offrent un intérét particulier. — J’extrais la plupart de ces détails d’une note savante qu’a bien voulu me remettre
M. de Rougeé et que j'insérerai en entier dans mes Recherches sur Vénus. Elle se termine par l'observation que, dans
quelques textes hiéroglyphiques sacrés, Mawek est pris pour le type de ['Orient, ce qui, par rapport a 'Egypte, semble
naturel, eu égard a la position topographique de la contrée appelée Mawek.

“88Saint Jérdme, in Vita S. Hilarionis, § 25; cf. in Amos, 5. Cf. Gordien le moine, in S. Placidi martyr. Vita, n. 61. — Sous
le régne de 'empereur Arcadius (395 a 408) le culte de Vénus était encore en grand honneur & Majuma, port de Gaza,
ville peu éloignée du bourg de Thabatha ou était né saint Hilarion.

“®\oyez un écrit attribué sans preuves suffisantes a saint Nil et intitulé : De caede monachorum in monte Sina (capp.
4.,14.). Il a été inséré, par le P. Combefis, dans U'Auctar. novissim. Biblioth. Patrum, et, par les Bollandistes, dans les Acta
Sanctorum, au 14 janvier. Cet écrit et la Vie de saint Hilarion m’ont été indiqués par notre savant confrére M. Reinaud. —
Voyez aussi, dans le recueil des Bollandistes (loc. cit.), un fragment qui a pour titre : De S. Theodulo presbytero, monacho
in monte Sina. — Les renseignements fournis par saint Théodule sont d’autant plus précieux que ce religieux, enlevé
par les Sarrasins nomades, vécut assez longtemps au milieu d’eux pour connaitre en détail les rites qu'ils observaient
dans les priéres, les sacrifices humains et les sacrifices de chameaux blancs qu'ils offraient a l'étoile du soir et a
'étoile du matin, c’est-a-dire a Vénus.

“OCette ville, située dans U'ldumée, sur les confins de I'Arabie Pétrée, s'est appelée aussi Elusium et Eolesa.

“Spec. hist. Arab. p. 120; ed. Oxon. 1806.

“2\oyez, dans mes Recherches sur Vénus (p. 106, 107), mes observations sur l'identité de ce nom avec celui de Cabire.

64



et, jusqu’au temps de Mahomet, le culte de cette divinité continua a étre pratiqué parmi eux.
Nous en avons la preuve dans la formule d’'un anathéme qu’était obligé de prononcer contre la
déesse el-Khabar tout Sarrasin qui se convertissait au christianisme.”” De nos jours encore, les
Arabes donnent a la planéte Jupiter le surnom de Grande Fortune, et a la planéte el-Zahara,”*
qui est Vénus, le surnom de Petite Fortune. Ajoutons que les écrivains orientaux confessent
hautement qu'el-Zahara est la planéte de l'islam, et nous comprendrons combien sont restées
profondes les racines que le culte assyrien de Vénus avait jetées dans le sol de l'Arabie.
D’autre part, si le zéle fanatique des sectateurs de Mahomet n’a laissé subsister dans cette
contrée aucun des livres sacrés des Arabes, adorateurs de Vénus, aucun monument architecto-
nique ou figuré qu’on puisse avec toute certitude rapporter au culte national de cette antique
divinité, les poétes et les historiens orientaux nous fournissent du moins la preuve qu'avec le
culte de Mylitta les Assyriens avaient transmis aux Arabes l'usage de consacrer a la déesse le
palmier et le cyprés. Remarquons d’abord que si le dernier de ces deux arbres n’est pas indi-
géne en Arabie, comme on l'assure, il y est du moins cultivé de temps immémorial,”” et joue,
dans les poétes nationaux, le méme role que lui attribuent les poétes persans. Les écrivains
arabes l'appellent de quatre noms, serv (serb) ou sarou,”® div-dar ou div-darou® et arar. Les
trois premiers n’appartiennent ni a la langue arabe, ni a aucun idiome sémitique ou araméen;
mais ils se trouvent dans les lexiques persans. Arar est indiqué par le Borhan-katti, et M. Carl
Ritter*® parait disposé a l'identifier avec le mot abra, qui, en pehlevi, signifie également cypres.
Ne nous étonnons donc point si Ferdousi, dans le Livre des Rois (Schah-nameh),”” donne le
nom persan de Serv, Cypres, au roi du Yemen dont les trois filles épousérent les trois fils de
Féridoun, le héros de l'lran. Ce nom, rapproché de celui de S6s, Cyprés, qu'avait recu un des
premiers rois de I'Haigasdan,” nous révéle, entre les anciens usages de U'Assyrie, de I'Arabie
et de 'Arménie, une communauté qui s'explique tout naturellement par la notion de l'impor-
tation du culte de la Vénus assyrienne dans ces deux derniéres contrées. Le témoignage de
Firdousi acquiert quelque poids, lorsque nous voyons d’autres écrivains musulmans attester
que le culte des arbres était anciennement répandu en Arabie et dans le Yémen en particulier.
Divers auteurs arabes, cités par Pococke,™ disent, en effet, que plusieurs tribus adoraient, sous
'embléme d’un arbre, la divinité qu’ils nomment tantot Allat, tantot el-Samora, tantot el-Uzza
ou el-0zza. Ce dernier nom est méme celui que portait un palmier ou un dattier qu’adorait,
comme embléme sans doute de la déesse, la tribu de Khozaa.* Un rocher appelé Allat ou el-
Lat, comme la divinité dont l'image y avait trés-probablement été sculptée,*” était en grande

“\oy. Rech. sur Vénus, p. 107.

“%Ce nom ou ce surnom emporte avec lui l'idée de splendeur, de lumiére éclatante.

“%Les voyageurs modernes citent des plantations de cyprés notamment a Ouadi-Bischeh et sur la route d’Aakik a
Thérad (voy. M. Carl Ritter, Die Erdkunde, t. 1., p. 957, 998).

“%0n écrivait autrefois sarvei.

“T\oy. sir William Ouseley, Travels in var. countr. of the East, vol. 1., p. 387; et ibid. note 75.

“SDie Erdkunde, 11., 569.

“PT.1,, p. 121; trad. frang. de M. Jules Mohl.

*0Ci-dessus, p. 65-71.

*Specim. hist. arab. p. 90 sqq. — Conf. le Discours préliminaire (p. 23.) que Sale a mis en téte de sa traduction du
Koran (édit. de 1795).

92 pzraki cité par Burckhardt, Voyage en Arabie, trad. francaise d’Eyriés, t. 1., ch. 9., p. 220.

593 Ce fait mérite d'étre rapproché de la découverte des deux figures colossales que M. le lieutenant Burnes a trouvées
sculptées dans le roc, sur le territoire de Bamiyan, dans la contrée la plus sauvage de 'Hindou-khou, vers la source
du Surkhab, un des affluents de l'Oxus. Ces deux énormes colosses, dont il a publié la description et le dessin dans
l'intéressante relation de son voyage (Travels into Bokhara, etc. 2° éd. vol. 2., pag. 159 et suiv. et pl. pour la pag. 159),

65



vénération parmi les Béni-Thékif.** Mahomet, ajoutent les mémes auteurs, abolit le culte de
cette déesse, fit renverser et briiler les arbres et les temples qui lui étaient consacrés. Selon
Firouzabadi,”” un personnage nommé Dhdlem avait, le premier, dans la tribu des Ghatfan ou
Ghafan, consacré un arbre a Allat ou el-Samora, et placé sur cet arbre une maison ou chapelle
qu'il avait appelée boss; on ne pouvait y entrer sans entendre un son particulier. Un officier
de Mahomet, nommé Chaled, détruisit le petit édifice, fit jeter l'arbre dans le feu, aprés qu'il
eut été scié, et perca méme de son épée la prétresse d’Allat, qui remplissait l'air de ses cris
de désespoir, a la vue de cet acte de profanation. Une partie de ce récit rappelle les tradi-
tions persanes ou arabes qui nous apprennent que Zoroastre avait fait construire un palais,
ou du moins une grande salle, sur le cyprés planté par lui a Kaschmer. Tabary, de son coté,
rapporte® que, dans le Yémen, les habitants de Nédjran conservaient, dans la partie orientale
de leur ville, un superbe palmier autour duquel ils célébraient chaque année une féte solen-
nelle : ils s’y rendaient processionnellement, dit-il, aprés 'avoir couvert de riches étoffes et
entouré de leurs idoles; ils déposaient la des offrandes, et ils récitaient des priéres jusqu’a ce
qu'un esprit ou démon leur elt fait entendre sa voix du milieu de l'arbre. Ils se prosternaient
alors devant le palmier, aprés quoi ils se retiraient. A la suite de ces détails curieux, qui nous
reportent aux monuments figurés des Assyriens, des Syriens et des Phéniciens, ol le palmier
est 'embléme de Mylitta et d’Astarté, U'historien arabe raconte comment un descendant des
apotres de Jésus-Christ, venu de Syrie dans le Yémen, abattit le palmier de Nédjran, et se servit
de cette circonstance pour convertir au christianisme les habitants. Selon Djennabi,™ ce fut
Mahomet lui-méme qui brisa et fit jeter hors de l'édifice une colombe de bois qu’on avait an-
ciennement placée dans le temple de la Mecque qui depuis s'est appelé la Kaaba. Il est sans
doute permis de supposer que cet oiseau symbolique était de cyprés, bois réputé incorrup-
tible, et qu’il avait été consacré a la Vénus des Arabes, qui, comme la Vénus des Assyriens, des
Phéniciens et de tous les peuples d’Occident, avait pour embléme ou pour attribut la colombe.

La narration de Firouzabadi, a quelques légeéres différences pres, est confirmée par Zaka-
ria Cazwini,™ qui écrivait sa Chronique dans le 13° siécle de notre ére. Ce dernier auteur fait
précéder son récit de cette observation, que les Arabes qui primitivement suivaient la reli-
gion d’Abraham, étaient ensuite tombés dans une grande idolatrie, et adoraient les uns une
pierre,” les autres un arbre. Nous avons a regretter qu’a 'exemple des écrivains cités par
Pococke, Zakaria ne dise pas si cet arbre était un cyprés ou un palmier. Mais nous devons
remarquer, a l'appui des observations qui précédent, que le cypreés, chez les Arabes, ne peut
avoir porté des noms étrangers, ni servi de nom propre a un roi du Yémen et de comparai-
son aux poétes nationaux, pour exprimer les idées de majesté et de beauté, sans avoir été 13,
comme chez les Assyriens, le symbole de la déesse qui réunissait au supréme degré ces deux
qualités.

sont encore aujourd’hui l'objet de la vénération des habitants du pays, qui leur donnent, a l'un, le nom de Lat, a l'autre,
celui de Munat, probablement le Ménat du Koran (sur. 53., v. 20).

*%Burckhardt, loc. cit. — Ce z&lé voyageur ajoute ici qu'un grand arbre, nommé zat arouat, était particuliérement
vénéré par les Koreisch. On peut croire qu’en général le culte des arbres était fort répandu chez les Arabes. Nous en
retrouvons des traces évidentes jusque dans le Koran et dans la légende de Mahomet. (Voyez Pococke, Specim. hist.
Arab. notes, p. 192.)

9Cité par Pococke, Specim. hist. Arab. p. 92, 93.

*©Dans un passage de sa Chronique, cité par Sir William Ouseley (Travels, vol. 1., appendix, p. 369-371).

%7yoy. Pococke, ubi supra, p. 100.

8Cité par Sir William Ouseley, ubi supra, p. 371.

Voy. mes Recherch. sur le culte de Vénus, p. 61, note 4.

66



11.3 Perse

Le cyprés pyramidal croit spontanément sur le sol de la Perse, du golfe Persique jusqu’a
la mer Caspienne, sans en excepter le Khorassan.™ Les témoignages a cet égard abondent;
ils sont méme unanimes pour établir que la cet arbre atteint les plus grandes dimensions et
forme un des plus beaux ornements de certaines localités. Thomas Herbert,™ qui voyageait
en Perse dans les années 1627 et 1628, fait une mention particuliére des cyprés majestueux
qu'il vit dans les foréts, les parcs ou les jardins des environs de Schiraz. Déja, en 1622, un autre
voyageur, Pietro della Valle,™ avait été frappé de l'incomparable beauté d'un groupe de cyprés
qu'il remarqua sur sa route, a l'est de cette ville. Plus tard, Kempfer,™ faisant la description
de Schiraz, parle avec admiration des arbres de méme espéce™ qui ornaient les magnifiques
jardins dont la ville était entourée. Il compare enfin a de superbes hallebardiers les cyprés qui
bordaient la route royale.”™ En 1811, sir William Ouseley,™ traversant le territoire de Schiraz,
trouva encore debout, a l'est de la ville, une douzaine de ces cyprés qui autrefois avaient
attiré l'attention de Pietro della Valle. La station ou ils se sont conservés s'appelle Servistdn
ou Selvistdn «le jardin des cyprés,» vraisemblablement a cause de la quantité d'arbres de
cette espéce qui jadis couvraient ce canton.”

Des traditions écrites, des monuments figurés, vont nous apprendre qu’au 6° siécle avant
l'ére chrétienne, l'usage de faire du cyprés un embléme religieux fut porté de la Babylonie chez
les Perses avec le culte de Mithra, comme il 'avait été chez les Arabes avec le culte d’Alitta, Alilat
ou Allat. Nous acquerrons ainsi une preuve nouvelle de l'authenticité des renseignements qui
avaient permis a Hérodote, deux siécles plus tard, d'affirmer que le culte de Mithra, de méme
que celui d’Alitta, dérivait du culte assyrien de Mylitta ou Vénus-Uranie.

Le Schah-nameh de Firdousi, le MuntekRhab-el-tewarikh ou Schemschir-kRhani,”™ le Schah-
nameh-nasr,”™ le Rauzet-el-safa™ de Mirkhond, le Fehrenghi-Djihanguiri, le Borhan-katti, un
écrit de Boundary ou Bondary, et les autres ouvrages orientaux ou fragments cités par Thomas
Hyde, d’'Herbelot,” Anquetil du Perron, ou publiés par MM. Jules Mohl et Olshausen,™ et par M.

$%Voy. les nombreuses citations que M. Carl Ritter (Die Erdkunde, 11., 568-574) a réunies pour montrer que le cyprés
pyramidal est indigéne dans toute la Perse et, en particulier, dans les foréts du Khorassan; mais il a soin d'ajouter (ibid.
p. 575) que U'lran ne fut pas la seule patrie de cet arbre et qu’on le trouvait également indigéne dans 'empire assyrien,
dans le pays des Cananéens, sur le Liban et 'Hermon, de méme que sur les montagnes de la Judée. J'ai cité plus haut
un passage de Pline qui nous apprend qu’une autre espéce de cyprés (cupressus horizontalis) croissait spontanément
dans 'Elymaide.

S"'Some yeares Travels into divers parts of Asia and Afrique (London, 1638), p. 134, 135.

$2Viaggi, t. 2., La Persia, parte 2a, lett. 16., de’ 27 di luglio 1622, p. 311; Rom. 1658; t. 2., p. 449 ; Venetia, 1661.

“3Ameenit. exotic. fascic. 2., p. 366, 367.

S« Telluris genio earum (cupressorum) vigori singulariter favente ... Audeo affirmare, nusquam terrarum extare, vel
tantam uno loco cupressorum multitudinem, vel tam alto fastigio, tam laeto et concordi elegantia luxuriantium. » (Ibid.
p. 367.)

S5« Tot desuper intuemur cupressorum densas series (in via regia), cum ad vize latera, tum per viridariorum margines
consitas, quae velut hastatas satellitum copias, et nescio qualem ineffabilis magnificentiae speciem imaginationis
nostrae objiciunt; adspectu, quo nullum elegantiorem, collatis in unum studiis, ars et natura possint efficere.» (Ibid.)

S®Travels, vol. 2., p. 74, 90-94.

*plus a l'est de Schiraz, a Fassa ou Passa, le voyageur anglais remarqua aussi de beaux cyprés (loc. cit.).

S'®Ecrit en persan, au 17° siécle de notre ére, par Tawakkol-Beg.

*®Quvrage anonyme et composé, par quelque destour ou prétre parse, d'aprés le Schah-nameh de Firdousi.

2°0n prononce : assafa ou essafa.

S2Cf. Golius, in Alfergan. p. 231. Elmacin, Histor. Saracen. livr. 2., p. 186, 191 et suiv. de la trad. lat. d’Erpénius; p. 160
de la trad. frang de Vatier.

S2Fragm. relatifs a la relig. de Zoroastre, extr. des mss. persans de la Biblioth. du roi. Paris, 1829, in-8° (textes sans

67



523

le DrVullers,” s'accordent en effet a nous dire, avec des circonstances plus ou moins croyables,
plus ou moins merveilleuses, que Zoroastre, puissamment secondé par le roi Gustasp, intro-
duisit dans la Bactriane et dans le pays que nous appelons aujourd’hui le Khorassan le culte
et le pélerinage du cyprés, en méme temps qu’il y établissait le culte de Mithra. A peine arrivé
a la cour de Gustasp, a peine admis a lire devant ce prince le livre de la loi ou le Zend-Avesta,
le disciple des Chaldéens d’Assyrie ou de Babylone planta dans la ville de Bactres, a c6té du
palais du roi, un cyprés qui, selon 'auteur du Schah-nameh en prose,™ acquit en peu de jours
de telles dimensions, que dix grandes cordes, dont a la vérité on ne nous indique pas la lon-
gueur, suffisaient tout juste a embrasser sa circonférence, et que 'heureux planteur put faire
construire une grande salle sur les branches les plus élevées de l'arbre miraculeux. Tawakhol-
Beg™ ajoute que les feuilles de ce cyprés donnaient de l'intelligence ou de l'esprit a ceux qui
en mangeaient. Les traditions qui se rapportent a un second cyprés, également planté par Zo-
roastre, sont plus détaillées. Ici je laisserai parler Anquetil, qui les avait recueillies avec soin,
sans se douter pourtant que le culte du cyprés et originairement été institué, avec le culte
de Mylitta, par les Chaldéens ou les Assyriens; sans se douter non plus que cet arbre mystique
jouat un rdle quelconque dans les monuments figurés mithriaques. «Il y avait, dit-il,”* dans
Kaschmer (ou Kischmer), village du Khorassan,™ un atesch-gah™ célébre. Prés de la porte de
ce temple, Zoroastre planta un cypres, et grava sur l'écorce du tronc de cet arbre, que Gustasp
avait embrassé sa Loi.” Aprés plusieurs années, ce cyprés étant devenu grand, épais et garni
de branches, on batit dessus un palais qui avait quarante coudées de haut et en carré. Il ren-
fermait deux salles, dont le toit était d’or, le plancher d’argent, les murs d’ambre et ornés de
pierres précieuses. Ony forma (sic) les portraits de Djemschid et de Féridoun. Gustasp se retira
dans ce palais, pour de la s’élever au ciel lorsque son heure serait venue. Ce prince, continue
Anquetil,” dépécha des courriers aux extrémités de son empire, et écrivit aux gouverneurs de
venir a pied visiter le cypreés, écouter Zoroastre, et d'abandonner le culte des idoles du Touran
et de Tchin. Boundari ajoute qu’on lui obéit moitié de gré, moitié de force; et ce fut ce zéle
ardent qui occasionna en partie les guerres sanglantes que Gustasp eut a soutenir.» Anque-
til termine en disant, dans une note,™ que, selon le Fehrenghi-Djihanguiri,** Zoroastre planta
deux branches de cyprés qu’il avait apportées du ciel, 'une a Kaschmer,™ village du canton de

traduction).

*ZFragm. iiber die Relig. des Zoroaster (Bonn, 1831, in-8°), p. 70 et suiv.

2Schah-nameh-nasr, cité par Th. Hyde, Relig. veter. Pers. p. 324; edit. 2a. Anquetil du Perron, Zend-Avesta (Vie de
Zoroastre), t. 1., 2° partie, p. 33.

%Dans son Muntekhab-el-tewarikh, cité par Anquetil, ubi supra, note 2.

Quvrage cité, t. 1., 2° partie, p. 46 et 47. — Ce passage d’Anquetil du Perron est tiré d’une histoire inédite des sulthans
Seldjoukydes, par Emad-eldyn, intitulée : s,<.)l wx, i oilliay (C'est-a-dire, La créme du secours et le choix du temps), et
abrégée par l'iman Alfath, fils d’Ali-el-Boundary d’Ispahan, qui écrivait vers l'an 1230 de notre ére. La Bibliothéque
impériale de Paris posséde un exemplaire de cet abrégé (manuscr. arab. ancien fonds, n° 767 A).

7Ce village était situé dans le canton de Nischapour; son nom s'écrit ou se prononce tantdt Kaschmer, tantot
Kischmer, tant6t méme Kaschmir.

28 putel du feu ou pyrée.

2 Ce dernier fait, dans la traduction que nous donne Thomas Hyde (Hist. relig. veter. Persar. p. 321; edit. Oxon. 1760)
d’un passage emprunté a un auteur musulman, est rapporté en ces termes : «in cujus trunco scripsit (Zoroaster), quod
Guschtasp acceptaverat Dei Religionem, quod testaretur ista cupressus. »

$%Quvrage cité, t. 1., 2° partie, p. 47.

31bid. p. 46 et 47, note 2. Mém. de I'Acad. roy. des inscriptions, t. 37., p. 728.

*2Composé, en 1605, par Djémal-eldyn-Hussein-Andjou.

3Kischmer dans le Schah-nameh de Firdousi et ailleurs. Le Borhan-katti et un autre dictionnaire, intitulé : Les Sept
mers, donnent a ce village, comme le Fehrenghi-Djihanguiri, le nom de Kaschmer.

68



Tarschiz,” dans le Khorassan; 'autre a Feroumad,™ qui était un des villages du canton de Tous,
dépendant aussi du Khorassan. Cette derniére tradition avait déja été puisée a la méme source
par le Dr Thomas Hyde,™ qui n'a pas oublié, comme l'a fait Anquetil, d’ajouter que, suivant le
Fehrenghi-Djihanguiri, les deux cyprés furent plantés sous une étoile heureuse.” Le savant
Anglais cite un passage de Scharistani,”® ou nous lisons que Dieu, aprés avoir placé U'esprit
ou l'ame de Zoroastre dans un arbre qui croit sur les montagnes les plus élevées, planta cet
arbre dans I'Aderbaidjan, sur le mont Asmuidacher. Hyde n’hésite pas a dire qu'il s'agit ici du
cypres.™

Firdousi, dans son Schah-nameh ou Livre des rois,

540

ajoute, au sujet du cypres de Kischmer,
quelques détails qui ont été négligés par les écrivains que je viens de citer, et qui méritent
d’étre rapportés. C'est ainsi que, selon le poéte, le temple du feu, devant lequel Zoroastre
planta cet arbre, s'appelait Mihr-Berzin, dénomination qui, pour nous, a le précieux avantage
de montrer le culte du cyprés aussi intimement lié, chez les Perses, au culte de Mithra, qu’il
l'était, chez les Assyriens et les Phéniciens, au culte de Mylitta ou d’Astarté. Lexpression dont
se sert Firdousi, en parlant du palais que fit construire le prophéte, est assez vague pour qu'il
soit possible de comprendre que ce palais fut édifié, non sur les branches du cyprés, mais
bien autour de l'arbre. Diverses variantes, recueillies par M. Mohl, qui a eu la complaisance de
me les communiquer, présentent ce dernier sens. On lit ensuite, dans le Schah-nameh, que
Zoroastre fit peindre, sur les murs du palais, Gustasp en adoration devant le soleil et la lune,
Féridoun armé de sa massue a téte de taureau, et les portraits de tous les autres rois de Perse.
Quand l'édifice fut achevé, Gustasp envoya dans toutes les parties de son empire un message
congu en ces termes : «Qu'y a-t-il de comparable dans le monde au cyprés de Kischmer?
Dieu me l'a envoyé du ciel, et m'a dit que de a j'irais dans le ciel. Ecoutez maintenant, vous
tous, mon conseil : rendez-vous a pied auprés du cyprés de Kischmer; suivez tous la voie de
Zoroastre et tournez le dos aux idoles de la Chine. Au nom du pouvoir et de la gloire des
Iraniens, je vous ordonne de vous ceindre tous du kosti, d'abandonner les coutumes de vos
péres et de vous réunir sous 'ombre de ce cyprés. Venez au temple du Feu, d'aprés l'ordre du
prophéte véridique.» « Tous ceux qui portaient des diadémes, reprend Firdousi,” se rendirent,
sur l'ordre du roi, auprés du cypreés de Kischmer; par leur présence, le temple devint semblable
au paradis, et Zoroastre y enchaina les divs. Donne a ce cyprés l'épithéte de paradisiaque, si
tu ne sais pas pourquoi il se nomme le cypres de Kischmer. Pourquoi ne l'appellerais-tu pas un
rejeton du paradis? Dans ce monde voit-on s'élever un cyprés comme celui de Kischmer®*?»
Plus loin, le poéte raconte® qu'au bout de huit années d'un second séjour a la cour de Gustasp,
Zoroastre, voyant que le pélerinage du cyprés s'était ralenti, conseilla au roi de secouer le joug
du Touran. Son but probablement était d’essayer de ranimer le zéle de ses sectateurs par une

%M. Kleuker écrit ce nom Tarschitz; M. Vullers, Terschis; M. Carl Ritter, Turschiz.

%Hyde (ouvrage cité, p. 332) fait observer que ce lieu est aussi désigné sous les noms de Pharouyad et de Pherdid.

%|bid. p. 332.

53M. le Dr. Vullers (Fragm. iiber die Relig. des Zoroaster, p. 113, 114, note 20) a publié le texte du Borhan-katti relatif
a ces deux cypreés.

®Hyde, ouvrage cité, p. 300.

bid. p. 332.

*°pag. 1067 et 1068; éd. de Calcutta; trad. frang. de M. Jules Mohl, partie inédite.

*Fragm. relatifs d la relig. de Zoroastre, texte persan de la vie de Gustasp, p. 20. Fragm. (iber die Relig. des Zoroaster,
trad. allem. de M. le Dr. Vullers, p. 72.

%2Hamdallah Kazwini rapporte, au sujet du cyprés de Kaschmer, quelques particularités qui s'écartent de celles que
présente le récit de Firdousi. (Voy. Sir William Ouseley, Travels, vol. 1., p. 388 et 389.)

*3Schah-nameh, 3¢ djeld, cité par Anquetil du Perron (Vie de Zoroastre, dans le Zend-Avesta, t. 1., 2° partie, p. 54).

69



guerre de religion.

Le Dabistan** décrit, d'aprés le code de Mahabad, les différentes régions dont se compose
le paradis. Les minéraux appartiennent a la premiére; les végétaux, a la seconde. Celle-ci ren-
ferme deux arbres : le platane et le cyprés. Lauteur du Dabistan*® ne fait mention que d’une
seule branche de cyprés qui, selon les livres des Behdinians, aurait été rapportée du paradis™®
par Zoroastre et serait devenue un arbre, aprés avoir été plantée de ses mains devant l'atesch-
gah ou pyrée de Kischmer; mais le méme ouvrage nous apprend que,’”” selon quelques Yez-
dénians, Zoroastre avait imploré en faveur de ce rejeton la protection particuliére d’Azerwan
(l'ized du feu), surveillant supérieur de tous les arbres de 'espéce du cyprés. On voit ici com-
ment 'idée du feu, exprimée a la fois par un pyrée et par le génie qui préside a cet élément,
se rattache a la signification symbolique de l'arbre dont on avait fait 'embléme ou lattribut
des divinités génératrices, et dont la forme pyramidale rappelle la forme de la flamme, qui
s'élance de la terre vers les cieux.”® Lauteur anonyme du Desdtir,> s'il est permis de citer une
pareille composition, renchérit sur cette alliance d’idées : parmi les nombreux emprunts qu’il
fait au Dabistdn, sans indiquer la source ou il puise, nous retrouvons la tradition qui caracté-
rise la région des végétaux par le platane et le cyprés; mais il ajoute au nom d’Azerwan celui
de Nouzerwan (l'ized de la lumiére), qui aurait été le second gardien de ces deux arbres.

Le docteur Hyde™ n’a pas omis de rapporter, d'aprés le Fehrenghi-Djihanguiri, que, par
I'ordre de Motawakkel, dixieme khalife abbasside, le cyprés qu’avait planté Zoroastre a Kasch-
mer (Kischmer), dans le Khorassan,™ fut coupé et transporté a Baghdad, malgré les instances
et les offres considérables d'argent™ que firent en corps les mages ou destours pour obtenir
la révocation des ordres du khalife. Ces faits sont racontés fort au long dans un chapitre du
Dabistdn,™ et dans un article du Borhan-katti, cité par Anquetil du Perron,™ par Sir William
Ouseley™ et par M. le docteur Vullers.™ Ils s’y trouvent accompagnés de quelques détails qui
nous apprennent de plus que, lorsque la volonté de Motawakkel fut connue a Kischmer, la
population du canton et celle de tout le Khorassan se rassemblérent au pied du cypreés sacreé,

555

““The Dabistan or School of manners, translated from the original Persian by David Sea and Antony Troyer, vol. 1., p.
150 (Paris, 1843, 3 volumes in-8°).

5 1bid. p. 309.

6 Cette tradition, qui, comme le passage ci-dessus de Firdousi, place dans le paradis céleste le cyprés, symbole de
vie, a probablement sa source dans les témoignages bibliques relatifs a 'arbre de vie, a larbre du bien et du mal,
que le Seigneur avait mis au milieu du paradis ot vivaient Adam et Eve. Ce rapprochement ne pouvait échapper a la
pénétration de M. Carl Ritter (Die Erdkunde, 11., 571). Il faut y ajouter celui que suggére l'arbre merveilleux placé par
Mahomet dans le paradis du Koran.

*The Dabistan or School of manners, p. 309.

*%Je me félicite de me trouver également d’accord sur ce point avec M. Carl Ritter; et je ne puis résister au plaisir
de rapporter textuellement ici les judicieuses remarques que lui suggérent, en termes élégants, les divers faits qui,
chez les Perses, se rattachent au culte du cyprés : « Kann man sich wundern, dit-il (ubi supra), wenn die Cypresse, ein
Paradiesbaum, durch ihren pyramidalen Wuchs, wie die Flamme, majestdtisch in hohen Liiften steigend, an die Pforte
des heiligsten Feuertempels gepflanzt, mit der von Zoroaster eingegrabenen Schrift des Gesetzes, durch ganz Iran die
Begleiterin jedes Heiligthums, jedes Ateschghas, jedes Paradeisos, jeder Konigsresidenz der Diener Ormuzds wurde ? »

%P9, §57.

$0Hist. relig. veter. Pers. p. 332.

*'C'est a tort qu’Anquetil du Perron (ubi supra) reproche a Th. Hyde d’avoir confondu ici Kaschmer avec Kachemir.

®20n porte la somme a cinquante mille dinars, environ six cent mille francs.

3The Dabistan, etc. vol. 1., p. 306 et 308.

*“Mém. de l'Acad. royale des inscript. t. 37., p. 728-730.

*5Travels, vol. 1., p. 387 et 388.

*Loc. cit.

70



557

suppliant, avec des lamentations et des larmes, le gouverneur arabe® d’épargner cet objet
de leur vénération. Le refus de ce gouverneur fut suivi d'une scéne de désolation générale,
et l'arbre, en tombant sous les coups redoublés de la hache des Arabes, causa d'immenses
dégats aux batiments et aux fontaines du voisinage. Une grande catastrophe devait marquer
la chute de ce cyprés sacré et empécher qu'il ne fiit mis en la possession du khalife qui l'avait
fait abattre. Le convoi qui transportait a Baghdad le tronc et les dépouilles de cet arbre était
parvenu, le 12 décembre 861, a une journée du palais appelé Djafari ou Djafariah,” lorsqu’on
apprit que, pendant la nuit et a la suite d’'une débauche, Motawakkel avait été assassiné dans
cette résidence par les chefs de la garde turque.”™ Selon le Dabistan, les Yezdénians préten-
daient que le gardien céleste des cyprées était apparu a un docteur nommé Hakim Mirza, pour
lui annoncer d’avance qu'il avait ordonné que l'on mit a mort Motawakkel, coupable du crime
d’avoir fait abattre le cyprés de Kischmer. Le compilateur persan, voulant nous donner une idée
des dimensions gigantesques qu’avait atteintes cet antique cypres, porte a la somme exorbi-
tante de cinqg cent mille dinars®® le montant des frais occasionnés par le transport du tronc
seul, et raconte que les branches formeérent la charge de treize cents chameaux. Quelques
écrivains, ajoute-t-il, disent que le tronc n'avait pas moins de trente-trois coudées et trois
quarts de circonférence.” Le Fehrenghi-Djihanguiri prétend que dix mille beeufs pouvaient
se reposer a 'ombre de ce cyprés. Le Borhan-katti, moins porté ici a U'exagération, réduit ce
nombre a deux mille. Mais les deux dictionnaires s’accordent a dire avec assurance que la
chute de l'arbre ébranla tellement la terre, que les canaux et les batiments voisins en furent
trés-endommageés. Selon le Fehrenghi-Djihanguiri et le Dabistan, quatorze cent cinquante ans
s'étaient écoulés depuis le jour ou il avait été planté jusqu’a 'année 232 de 'hégire.*” Cette
derniére date, qui correspond a l'an 846-847 de notre ére, ferait ainsi remonter la plantation
du cyprés de Zoroastre jusqu’en I'année 604 ou 590 avant ). C. si le nombre 1450 doit s'entendre
d’années solaires, et seulement a I'an 562 ou 548, s'il s'agit d’années lunaires.”” Quelle que soit
la date qu'il convienne d’'adopter, nous pouvons tenir pour certain que, si le culte du cyprés
n'avait pas déja été introduit dans ce pays au temps de Djemschid®™ ou de Féridoun, comme le

7|l s'appelait Taher, fils d’Abdallah.

8M. le Dr. Vullers (Fragmente, p. 114, note) dit que ce palais était ainsi nommé parce qu’il avait été bati par le khalife
Motawakkel, qui s'appelait aussi Djafar. Selon le Borhan-katti, cet édifice était situé dans l'lrak arabique, sur la rive
occidentale du Tigre, a Samira ou Samrah, ville dont le nom, ajoute le savant orientaliste allemand, s'écrit de plusieurs
maniéres. Il renvoie ici a d’Herbelot (Bibloth. orient. art. Sermenrai) et a Abou’lféda (Annal. moslem. 2., 204, 207, 220).

*?Sur cet assassinat, voyez Abou'lféda, Annal. moslem. 2., p. 204. — D'aprés la version rapportée par Anquetil (ubi
supra, p. 729), le khalife aurait été coupé en morceaux par ses esclaves.

*0C’est aussi lasomme qu’indiquent le Fehrenghi-Djihanguiri et le Borhan-katti. Le dinar est une monnaie de compte,
par laquelle on entend ordinairement la valeur du sequin de Venise ou de Hongrie, c’est-a-dire un peu moins de douze
francs. Quelquefois cependant on prend le dinar pour 'équivalent de treize francs.

*'Ces dimensions, sans doute, sont fort exagérées. Cependant il semble avoir &té donné a la famille des cyprés de
produire des espéces capables d’atteindre de grandes proportions. Ainsi, par exemple, feu M. Dupratz attestait avoir
vu, prés de la Nouvelle-Orléans, un pied de cypreés de la Louisiane (cupressus disticha. Linn.) qui avait douze brasses
de circonférence et une hauteur extraordinaire. (Cubiéres, Mém. sur le cyprés de la Louisiane, lu a U'Institut le 24 avril
1809, p. 5.) ILn’en précise pas la hauteur, mais on sait que, dans les états de la Delaware et du Maryland, il n’est pas rare
de rencontrer des pieds de cypreés distique qui ont vingt-sept a trente métres de haut. En Orient, le cyprés pyramidal
atteint presque cette derniére dimension.

%2« Le Borhan-katti ne marque pas la date, dit Anquetil (loc. cit. p. 729); et, si le calcul du Fehrenghi-Djihanguiri est
juste, il faut que 'on n'ait transporté le cyprés de Kaschemer a Sermen-rai que treize a quatorze ans aprés l'avoir
abattu.»

%83 Zend-Avesta, t. 1., 2° partie (Vie de Zoroastre), p. 61.

$4|’époque de l'arrivée de Djemschid en Perse est fort incertaine. Langlés la fixait au 8° siécle avant ). C. Saint-Martin
la reculait jusqu'au 15°.

7



donne a entendre Firdousi, il y fut institué au plus tard vers le milieu du 6° siécle avant J. C. par
Zoroastre, I'éléve des Chaldéens d’Assyrie. Ce fait mérite d’autant plus d'attirer notre attention
que, avec le culte du cypres, lauteur du Zend-Avesta apportait en Perse, je le répéte, le culte
de Mithra, divinité androgyne, primitivement identique avec la Vénus babylonienne ou assy-
rienne, dont nous avons vu que le cypreés, dés une époque trés-reculée, fut un des symboles
ou un des attributs caractéristiques.

Remarquons aussi que Zoroastre, en plantant un cyprés a coté du pyrée de Kischmer, ne
faisait qu’imiter un usage dont nous avons trouvé des exemples analogues, soit sur des mé-
dailles asiatiques qui reproduisent des types propres a la religion des Assyriens, des Syriens ou
des Phéniciens, soit dans un récit emprunté aux traditions religieuses des Troyens ou des Phry-
giens. D'autres exemples, comme nous le verrons plus loin, se rencontrent sur des médailles
frappées en Occident, ou dans la description qui nous reste de plusieurs édifices religieux de
la Gréce.

Remarquons enfin que l'auteur du Schah-nameh, qui partout se montre trés-initié a la
connaissance des anciens usages religieux ou civils de la Perse, dit que Féridoun planta des
cyprés et des roses a la place des herbes sauvages™; il compare fréequemment au cypreés, au so-
leil, a la lune, les princes et princesses des premiéres dynasties persiques; il emploie méme,
avec intention sans doute, certaines images qui font une allusion plus ou moins directe a
quelque tradition antique ou a quelque ancien monument de l'art. C'est ainsi, par exemple,
qu'il nous représente, dans la salle du trone, le roi d’Iran, Féridoun, tantot placé comme un
grand cypres, au-dessus duquel brille la lune, entre ses deux épouses, Schehrinaz «a la taille
de cyprés» et Arnewaz «a la face de lune®*;» tantot entouré de ses trois fils «a stature de
cyprés™ » et de ses trois belles-filles,” de méme que le soleil est entouré des six planétes.
Poursuivant le récit de la vie et des actions de son héros, Firdousi*® raconte que, dans un acte
de violent désespoir, Féridoun, qui venait de recevoir la nouvelle de la mort de son troisiéme
fils, Iredj, roi d’Iran, mit le feu au palais et au jardin ou parc de ce prince, et briila notamment
«les hauts cyprés» plantés dans la partie du jardin ou se célébrait la féte des rois. Ces planta-
tions de cyprés dans de tels lieux, pour le dire en passant, semblent étre un nouvel emprunt
fait par les Perses aux Assyriens, car plusieurs bas-reliefs du palais de Khorsabad représentent
une chasse royale dans un parc ou jardin planté de beaux cyprés.” Précédemment™ le poéte
avait appelé «cyprés argenté» la fille de Djemschid, qu’il nomme peu aprés Arnewaz «a la
face de lune.» Plus loin,” Zal, dans un entretien avec son amante Roudabéh «au visage de
lune,» U'interpelle en ces termes : « O cyprés au sein argenté et parfumé de musc™! ...» Par-la

5L e Livre des rois, traduct. frang. de M. J. Mohl, t. 1., p. 119. — Au début de ce poéme (ibid. p. 9), Firdousi, dans un
beau passage, compare la parole a un arbre dont la cime touche aux cieux et dont les racines ne sont pas accessibles
a ’homme. La pensée qu’exprime ici le poéte persan nous rappelle un vers des Oracles attribués a Zoroastre, dont le
sens est que l'arbre de la vérité n'appartient pas a la terre :

00 yap aindeing gutov évi xOovi.
(Oracula Zoroastr. 10., 282; ed. Stanley.)

| e Livre des rois, p. 103; cf. p. 73, 77, 79.

*}Jésus, fils de Sirach (Ecclesiastic. 50., 11-14), emploie une image analogue dans le portrait qu'il fait du grand prétre
Simon et de ses fréres.

8| e Livre des rois, p. 119 et 137.

*?|bid. p. 163.

°Monum. de Ninive, pl. 108., 109., 111-113.

Le Livre des rois, p. 75.

52 |bid. p. 269.

2Aprés Firdousi, plusieurs autres poétes orientaux continuent a faire l'éloge de la beauté en prenant le cyprés

72



Firdousi nous permet de croire que, puisque le cyprés de la lune était d'argent, le cyprés du
soleil devait &étre d’or. Cette remarque, rapprochée de la tradition persane qui nous a appris
qu’'a Bactres le palais élevé auprés du cyprés de Zoroastre avait une toiture d’or et un plancher
d’argent, ne nous montre-t-elle pas que ces deux métaux étaient tout aussi bien consacrés a
Mithra qu'a Mylitta, a Apollon et a toutes les divinités créatrices qui, primitivement androgynes,
avaient pour manifestation, dans lU'ordre de la création du monde, le soleil et la lune, agents
du pouvoir générateur actif et du pouvoir générateur passif? Le palais d’or et d’argent érigé
auprés du cyprés, image symbolique de Mithra, comme d’Apollon,™ le cyprés d’or du soleil et
le cyprés d’argent de la lune ne nous raménent-ils pas ainsi a un antique usage qui, de l'Asie
occidentale, était passé chez les Grecs, et sur lequel, dans une autre occasion, j'ai appelé l'at-
tention des savants,”™ l'usage d’ériger aux divinités génératrices des statues composées d’or
et d'argent, ou d’or et d'ivoire?

Le temps, qui ne respecte rien, les tremblements de terre et le fanatisme aveugle des
musulmans, qui ont couvert de ruines le sol de la Perse, semblent avoir cependant laissé sub-
sister une partie des antiques sculptures de Persépolis pour servir de confirmation au double
témoignage que, dans la question de l'importation en Perse du culte du cyprés, nous four-
nissent les traditions conservées par les écrivains musulmans que j'ai cités, et les monuments
mithriaques, d’époque romaine, dont il sera question tout a 'heure. Au milieu des groupes
de l'imposante panégyrie qui décore le grand escalier de l'édifice improprement appelé Tché-
helminar, les quarante colonnes, on voit plusieurs cyprés,”™ dont la présence justifie Firdousi
d’avoir placé des cyprés dans la partie des jardins du palais d’Iredj ou se célébrait la féte des
rois™; car les archéologues et les voyageurs s'accordent a reconnaitre que, sur les faces des
quatre rampes du grand escalier de Tchéhelminar, on avait voulu représenter la féte du neu-
rouz ou nouvel an, instituée tout a la fois en 'honneur d’Ormuzd et de Mithra, et en 'honneur
des rois. Le neu-rouz aujourd’hui n’est qu'une cérémonie civile, qui se célébre dans le palais
du prince régnant; mais, comme autrefois, remarquons-le bien, elle se célébre a I'équinoxe
vernal,” a 'époque ou une nouvelle vie se répand sur la terre. Les sculptures de Persépolis

pyramidal pour terme de comparaison : la téte d’une belle femme est comparée a la lune, et sa taille a un cyprés; son
amant l'interpelle ou la supplie en ui disant : «® mon Cyprés, & ma lune!» (Voy. les fragments de poésie persane cités
et traduits par M. le baron de Hammer-Purgstall dans lintéressant recueil intitulé : Schéne Redekiinste Persiens). Il
n'est pas jusqu’aux historiens persans ou arabes qui ne comparent au cyprés la taille de leurs héros. Mirkhond nous
en fournit un exemple dans son Histoire des Seldjoukydes (p. 133 de la traduction allemande publiée a Giessen, en
1837, par M. le Dr. Vullers).

% Ci-dessus, p. 104-107.

ZNouv. Annal. de Ulnstit. archéol. t. 1., p. 204-209. Recherches sur le culte de Vénus, p. 108-116.

®Chardin, Voyage en Perse, t. 2., pl. 58.; édition d’Amsterdam, 1735. Corneille le Bruyn, Voyage par la Moscovie en
Perse, t. 2., pl. 126.; éd. d’Amsterdam, 1718. Niebuhr, Voyage en Arabie, en Perse, etc. t. 2., p. 103, 105, 106, pl. 22., 23.; édi-
tion d’Amsterd. 1780. Porter’s Travels in Georgia, Persia, etc. vol. 1., pl. 34 et 38. MM. Eug. Flandin et Pascal Coste, Voyage
en Perse, Perse ancienne, planche 105. — Les cyprés pyramidaux des bas-reliefs de Persépolis et ceux des sculptures
de Khorsabad ont entre eux une grande analogie de style, quant a leur forme conventionnelle et a la disposition non
moins conventionnelle des branches et du feuillage; mais les premiers, comme la plupart des figures et des objets
divers qu’on voit représentés a Persépolis, sont lourds et ramassés. Leur tronc est trés-court, leur feuillage pyramidal
fort massif, tandis qu’a Khorsabad les cyprés sculptés sur plusieurs bas-reliefs sont trés-élancés; leur tronc s'éléve a
une grande hauteur, et leur feuillage est beaucoup plus épais ou touffu qu'a Persépolis. Ici tout accuse un art imité
de l'art assyrien a une époque de décadence.

*Les rois de Perse ont conservé jusqu’a ce jour 'usage fort ancien de faire planter des cyprés dans leurs jardins
et dans leurs parcs. Gmelin (Reise durch Russland, th. 4., s. 67, 111, 465; Pétersb. 1771-1774) en cite un exemple qui se
rapporte au régne de Schah Abbas le Grand, dans la premiére moitié du 17° siécle.

8Selon le témoignage des auteurs arabes, l'usage d’offrir au souverain des présents, a 'époque du neu-rouz ou
nouvel an, s'était perpétué a la cour des khalifes de Baghdad jusqu'au temps des Abassides (voy. Ibn Khallikan’s

73



présentent le double caractére, religieux et civil, qu’on observe dans la composition de tous
les autres monuments antiques de la Perse, comme dans la composition des bas-reliefs qui
ornent les édifices assyriens dont les ruines ont, de nos jours, été découvertes a Khorsabad,
a Nimroud, a Koyoundjuk. Et si, a 'angle de chacune des quatre rampes du grand escalier de
Tchéhelminar, on trouve, non loin des cyprés et de la panégyrie royale, le groupe d’un lion
dévorant un taureau, embléme énergique du phénomeéne solaire propre a l'équinoxe vernal,”
quelques bas-reliefs qui ornent d’autres parties des édifices de Persépolis nous montrent Mi-
thra, sous le symbole de la colombe ou du mihr, placé au milieu d’'une rangée de taureaux
et au milieu d’une rangée de lions superposées l'une a l'autre,”™ et figurant symboliquement
la lune et le soleil, le principe humide ou passif et le principe igné ou actif®® Ces diverses
particularités nous raménent, on le voit, aux médailles asiatiques citées,” qui ont pour type
Vénus-Astarté représentée sous 'embléme d'un cyprés planté entre un taureau et un lion, ou
Artémis figurée sous 'embléme d’un cone placé entre deux cyprés surmontés, 'un du croissant
de la lune, l'autre de 'image du soleil. En méme temps, nous découvrons a quelle source avait
été puisé le dogme du Zend-Avesta,”™ qui place au ciel, entre le soleil et la lune, la résidence
habituelle de Mithra.

Une preuve moins directe, mais non moins authentique, des rapports que le systéme re-
ligieux emprunté par Zoroastre aux Chaldéens d’Assyrie avait établis entre Mithra, le soleil, la
lune et le cyprés, se tire de cing bas-reliefs mithriaques, d’époque romaine, dont je me réserve
de parler avec détail dans le cours de ce mémoire, et ot nous trouverons le cyprés du soleil
et le cyprés de la lune sculptés, l'un a la droite, l'autre a la gauche du dieu des Perses.

Les témoignages que nous fournissent les sculptures de Persépolis et ces cing bas-reliefs
mithriaques romains nous permettent de croire que les cylindres persiques, gravés pour les
sectateurs du culte secret de Mithra, reproduisaient, a leur tour, lembléme du cypreés, tout
comme les cylindres des mystéres assyriens de Mylitta. Je ne puis en citer aucun; mais je dois
dire que si, au lieu d'attribuer au culte secret de Mithra les cing cylindres reproduits sur la
planche 9 ci-jointe, je les ai compris au nombre de ceux que revendiquent les mystéres de
la Vénus assyrienne, je ne m'y suis trouvé déterminé que par l'appréciation du style propre a
chacun de ces cing petits monuments, et non par des considérations tirées de tel ou tel détail
caractéristique. )’en excepte cependant le cylindre n°® 4, qui porte une légende ou l'on recon-
nait un systéme d’écriture cunéiforme qui n’est pas celui des Perses. Je ferai voir ailleurs que,
lorsque les cylindres et les cones ne sont accompagnés d’'aucune légende en caractéres cunéi-
formes ou en caractéres propres aux écritures nationales des peuples sémitiques ou araméens,
il est impossible de distinguer, autrement que par l'appréciation toujours difficile et plus ou
moins arbitraire du style de la gravure, ceux de ces petits monuments figurés qu'il conviendrait

Biographical Dictionary, translated from the Arabic by baron Mac Guckin de Slane. Paris, 1842, in-4°; vol. 1., p. 203, et
p. 340, note 13). Cet usage était certainement la continuation d’'une coutume qui se pratiquait a la cour des anciens
rois de Babylone et de Ninive, avec cette différence cependant que, sous les Abassides, le neu-rouz se célébrait a
l'équinoxe d’automne et non a l'équinoxe vernal. C'est ainsi que nous verrons ailleurs la féte de Mithra (le Mihirdjan
ou Mihrgdn) transportée de l'équinoxe du printemps a l'équinoxe d’automne.

®\ioy. Mémoires de I’Acad. des inscript. nouvelle série, t. 15., 2° partie, p. 65-69.

0 Chardin, Voyage en Perse, tome 2., pl. 63 et 64. Corneille le Bruyn, Voyage par la Moscovie en Perse, t. 2., pl. 153.
Niebuhr, Voyage en Arabie, t. 2., pl. 29 et 30. — Dans mes Recherches sur le culte public et les mystéres de Mithra (atlas,
pl. 4), j'ai publié, d’aprés un dessin beaucoup plus fidéle, habile-exécuté sur les lieux par M. Eug. Flandin, le bas-relief
que j'indique ici.

8Recherches sur Vénus, p. 156-158.

*2Cj-dessus, p. 83-85; pl. 6, n°% 1 et 2; pl. 14, n°° 1 et 2.

5837, 2., p. 13. Voy. Mém. de [’Académie des inscript. nouv. série, t. 14., 2¢ part. p. 98.

74



de rapporter aux mystéres de Mylitta ou d’Astarté, et ceux qui réellement appartiennent aux
mystéres de Mithra. Presque toujours ils se confondent les uns avec les autres par l'identité de
leurs sujets, de leur style et des divers symboles sous lesquels y sont représentées ces deux
divinités, qui jamais, a ma connaissance, ne s'y trouvent figurées sous une forme humaine.

Un passage trés-laconique de Dinon, que nous a conservé Athénée,™ est tout ce qui nous
reste des détails que les auteurs anciens avaient di recueillir sur l'emploi du cyprés, en Perse,
dans les cérémonies religieuses ou civiles. Ce passage nous apprend que, chez les Perses, on
tressait des couronnes de cypres, mais il ne nous dit pas a quel usage on les faisait servir; et
nous manquons des renseignements nécessaires pour décider si la elles étaient employées,
comme ailleurs, dans les cérémonies propres a l'apothéose et dans les rites funéraires.

Avant de quitter la terre classique ol il faut étudier les doctrines, les symboles et les
monuments de l'art propres au culte public et aux mystéres de Mithra, examinons si elle ne
fournirait pas quelque témoignage non équivoque, qui pit étre ajouté a celui que déja nous
ont fourni les sculptures de Persépolis. Examinons si, en méme temps que, dans une province
d’Arménie limitrophe de la Perse, l'entrée d'une grotte creusée dans le roc, aux environs de
Van, a retenu, d'age en age jusqu’a nous, le nom de Porte de Mithra,” le souvenir du culte du
cyprés et la vénération des Perses pour cet arbre symbolique ne se seraient pas également
perpétués parmi les habitants actuels de la Perse méridionale.

A louest et a trois heures de distance des sépultures royales de Nakhsch-i-Roustem,
s'élévent trois rochers qu’on désigne communément sous le nom de forteresses d'Istakhr
ou Istakhar. Autrefois fortifiés par l'art, ils durent servir a défendre l'entrée de la plaine ou
sont situées les ruines de Persépolis; ils dominent cette plaine; et, comme si le culte du
cypres, dans des lieux qui furent chers aux sectateurs de Zoroastre, n’avait jamais dii cesser
d’étre attesté par un témoin vivant, on voit aujourd’hui encore, sur la plate-forme du rocher
du milieu, un vieux cyprés planté a coté d’une ruine que les Persans appellent Kaleh-serv,
c'est-a-dire le Fort du cypres.® Cet arbre, objet de leur vénération, provient, sans doute, des
cyprés qui autrefois avaient dii étre plantés devant les portiques de Persépolis,”™ a l'exemple
des cyprés que les Assyriens, les Syriens, les Phéniciens, les Lydiens, les Phrygiens, plantaient
devant ou dans les sanctuaires de Baal et de Mylitta ou Astarté; et a I'exemple aussi des
deux cyprés plantés par Zoroastre, l'un a Bactres, devant le palais du roi Gustasp, l'autre
a Kischmer, devant un pyrée. Le tronc n'a pas moins de quatre métres de circonférence; il
touche a un grand réservoir, qui recoit de plusieurs autres réservoirs supérieurs les eaux
pluviales, et qui semble destiné a nous rappeler que le culte de Mithra devait toujours se
célébrer auprés d’'une source naturelle ou artificielle.”® Plus au midi de la Perse, a l'ouest
de Persépolis, dans les montagnes des Bahméi, au lieu nommé Tenghi-Saoulek, et situé a
six ou sept parasanges de Bahbéhan, M. le baron Bode, en 1841, a trouvé dans une forét de
chénes et de cyprés deux bas-reliefs antiques qui, s'il est permis d’en juger d'aprés une

586

% Deipnosoph. 11., p. 503, ed. Casaubon; t. 2., p. 1132, ed. G. Dindorf.

8| e docteur Frédéric Schulz (Journal asiat. 3% série, t. 9., p. 302 et suiv.) nous apprend, en effet, que cette entrée
s'appelle encore aujourd’hui Meher-Capoussi.

*%Voy. un rapport de M. Pascal Coste, inséré dans le journal l'Institut, n°® 77, mai 1842, p. 69.

¥7)'ai déja dit ci-dessus (p. 126) qu’au temps ot Thomas Herbert voyageait en Perse, il avait eu l'occasion de re-
marquer que le cyprés pyramidal croit abondamment dans le Farsistan, province ou sont situées les ruines antiques
appelées Tchéhelminar. 1l a soin d’ajouter que les arbres représentés sur quelques bas-reliefs qu’on voit dans ces
ruines sont précisément de cette méme espéce.

8 Eubule cité par Porphyre, De antr. nymphar. 7.; cf. 17.; ed. van Goens.

75



589

description trés-sommaire,’ ont dii appartenir a quelque monument consacré au culte de
Mithra. Ajoutons, sur la foi de tous les voyageurs, que dans le midi de la Perse,” comme
dans l'ancienne Babylonie, comme aux environs des ruines de Palmyre, les foréts de cyprés
ne sont pas rares, et que cet arbre y atteint des proportions majestueuses. Ajoutons aussi,
d'aprés le témoignage d'un passage de Firdousi,”™ cité par mon savant ami M. Jules Mohl**
qu’'a Mery, sous le régne du sultan Mahmoud, vivait un personnage nommeé Serv-Azad, qui se
disait de la famille de Sam, fils de Nériman. Il s'appelait ainsi parce que probablement le
nom de Serv-Azad, que j'expliquerai dans mon second mémoire, était en usage au temps des
ancétres dont il prétendait descendre. Ce qui n’est pas douteux, c’'est que ce nom composé,
dont la premiére partie signifie cyprés, nous rameéne a ceux de Sés et de Serv, que nous avons
vus portés, l'un par un ancien roi d’Arménie, l'autre, par un roi du Yémen, contemporain de
Féridoun.

Personne n’ignore que, de tout temps, le culte des arbres, malgré l'invasion des doctrines
exclusives de lislamisme, n'a pas cessé d’étre trés-répandu dans les diverses provinces de la
Perse.”” On trouvera plus loin la preuve que l'usage d’employer le cyprés comme embléme
funéraire s'y est également conservé, de méme que dans toute U'Asie. Le poéte Saadi, dans
son Gulistan ou Jardin des roses, nous montre un personnage persan qui, chaque nuit, se rend
au pied d’un arbre sacré, s'y agenouille, et prie Dieu de lui accorder un fils. Cet arbre, dit le
poéte,™ était journellement visité par une foule de pélerins qui avaient quelque grace a de-
mander. Barbaro, envoyé a la cour de Perse vers 'année 1471, par le gouvernement de Venise,
fut étonné, en traversant les provinces persanes, d'y trouver de vieux arbres qui recevaient une
espéce du culte.” Plus tard, en 1622, Pietro della Valle** éprouve le méme étonnement lors-
qu’en présence d’un vieux cyprés resté debout a Passa ou Fasa, auprés des ruines antiques que
l'on croit étre celles de Pasargarde, il apprend quelles dévotions viennent accomplir les Per-
sans au pied de cet arbre, et avec quelle foi ils croient que ce cyprés renferme U'esprit ou 'ame
de quelque personnage bienheureux. Plus tard encore, Chardin® et le frére Angélo, pendant
leur voyage en Perse, signalent, en plusieurs lieux, le culte qu’ils voient les Persans rendre a de
vieux arbres, appelés du terme générique de dirakht-i-fazel, c'est-a-dire les arbres excellents,
expression que l'on croirait empruntée au langage de Zoroastre. Le voyageur francais, faisant
une mention particuliére d’un platane planté sur une des places d’Ispahan et journellement
visité dans un but religieux, remarque que, parmi les Persans musulmans, les dévots aiment
mieux faire leurs priéres sous un vieux arbre que dans une mosquée. On sait aussi, par les
récits des écrivains musulmans et des voyageurs européens,”™ qu’'a Schiraz, pendant bien des

*¥Voyez la Lettre de M. Eugéne Boré, qui a été publiée dans le Journal asiatique, 3° série, t. 13., 1842, p. 328 et
suivantes.

%0\oy. ci-dessus, p. 126, 127.

*'Manuscrits persans de la Bibliothéque impériale, n® 229, fol. 3 v°.

2| e Livre des Rois, trad. frang. tom. 1., préface, p. 47.

5| es relations des voyageurs européens sont unanimes a cet égard. Voyez surtout Chardin, Voyage en Perse, t. 2., p.
44-49, 86, 87, 200; édit. d’Amsterdam, 1735, in-4°. W. Ouseley, Travels, vol. 1., p. 313; appendix, n°® 9., p. 359 et suiv. vol.
2., p. 83.

%4Cité par Ouseley, Travels, t. 1., p. 377.

%5Voy. la traduction latine de son itinéraire dans l'ouvrage de Bizarus, intitulé : Rerum Persicarum historia, p. 469
sqq.

*%Loc. cit.

%"\oyage en Perse, t. 2., p. 44, 47, 49, 86, 87 et 200.

*8Gazophyl. ling. Pers. sub. voc. Platanus, p. 293.

*9Voy. Francklin, A Tour from Bengal to Persia (Calcutta, 1788), p. 26. Ouseley’s Travels, vol. 1., appendix, p. 400 et suiv.

76



siécles, deux superbes cypres, appelés 'amant et sa maitresse,* furent 'objet d'une espéce de
culte de la part des habitants de la ville et de la province. Lorsqu’on les abattit, ily a quelques
années, une indignation générale et presque une révolte éclatérent contre les auteurs de cet
acte, qui fut considéré comme un sacrilége. De nos jours encore, et je puis apporter ici mon
témoignage personnel, on rencontre fréiquemment en Perse des arbres de diverses espéces,
tout chargés de morceaux d'étoffes que des pélerins sont venus y suspendre avec une inten-
tion superstitieuse.”” Sir William Ouseley, dans 'appendice de lintéressante relation de son
Voyage en Perse,” rapporte méme une anecdote qui prouve que, depuis Saadi jusqu’a nous,
la Perse a vu plus d’une fois se renouveler, au pied des arbres excellents, une priére inspirée
par le désir d’obtenir le bonheur de la paternité.

On se tromperait fort si l'on croyait que l'usage de suspendre des offrandes aux branches
de ces arbres est né en Perse dans les temps modernes. Des traditions certaines nous ap-
prennent qu'a 'époque des Achémeénides, il y était déja établi. Sous le régne de l'un de ces
princes, Xerxés 1%, c’est le roi lui-méme qui, parvenu a une journée de Sardes, s'arréte au pied
d’un superbe platane, suspend aux branches de cet arbre de riches chlamydes, des bracelets
d’or, plusieurs autres offrandes, et prépose a la garde de l'objet de sa dévotion un des guer-
riers du corps des immortels. Le fait nous est attesté par Hérodote®® et par Alien.* Ce dernier
écrivain place dans son récit quelques détails que ne contient pas celui d’'Hérodote, et qui
nous permettent de croire qu'il avait puisé ailleurs que dans le livre de son célébre devancier.
Xerxeés, en agissant comme on le raconte, ne faisait qu'ajouter de puériles démonstrations aux
préceptes tracés dans le Zend-Avesta, préceptes que Zoroastre disait avoir regus d'Ormuzd lui-
méme, et qui s'accordent parfaitement avec le culte des arbres en général et avec le culte du
cyprés en particulier. Le Vendidad,” par exemple, ordonne de prier, d’'invoquer les arbres, et
les qualifie de purs et saints : « Approchez-vous des arbres qui croissent, dit Ormuzd a Zoroastre
dans ce livre.*® Prononcez bien ces paroles prés des arbres qui croissent : je prie les arbres purs
et saints qu’Ormuzd a donnés.”” Labondance et le béhescht®® sont pour le juste qui est pur.

8% Aaschouk et maaschouka.

®'pans les temps anciens, un semblable usage avait été importé de I'Asie occidentale chez les Etrusques. (Voyez
Annal. de Ulnstit. archéolog. lettre citée, t. 5., p. 97.)

2Travels, vol. 1., p. 384, 385. — Dans ce méme volume, on trouve des détails pleins d’intérét sur le culte des arbres
en Egypte et dans quelques autres parties de IAfrique (p. 391 et 394), comme aussi sur le platane appelé Ménélais (p.
389).

6037,, 31. — Le méme historien (7., 27) fait une mention particuliére d'un platane d’or et d’un cep de vigne, également
d’or, que Pythius, seigneur lydien qui habitait la Phrygie, avait donnés en présent a Darius, fils d’Hystaspe. Voy. les
autres autorités citées par M. Roulez, dans ses savants commentaires sur Ptolémée Hephastion (p. 82). Le méme
commentateur rappelle (ibid. p. 37) que Priam possédait aussi un cep de vigne d’or. Antigone en trouva un dans le
trésor des rois de Perse, a Suze, aprés avoir défait Euméne et s'étre emparé de la citadelle (Diodor. Sicul. 19., 48.,7; ed.
Ludov. Dindorf). C'est probablement celui que Darius avait recu de Pythius.

%Var. histor. 2., 14. : cf. 9., 39. Eustath. ad Homer. lliad. 2., 307.

5| e Vendidad est le vingtiéme nosk du Zend-Avesta.

% Zend-Avesta, t. 1., 2° partie (Vendiddd, farg. 19.), p. 416.

%7Dans le Bahman iescht pehlvi, qui passe pour étre la traduction ou le précis seulement d’un office ou d’une priére
dont Uoriginal zend n’existe nulle part et semble méme n’avoir jamais existé, on trouve la description de deux arbres
merveilleux et fatidiques qu’Ormuzd montre a Zoroastre : l'un porte quatre branches de métal, et l'autre, sept. La
piéce a été traduite en parsi ou persan; la version pehlvie est rare dans l'Inde. Les plus habiles destours du Kirman,
de Surate et de Bombay ne croient pas a l'authenticité de ces deux traductions, et ils ont raison. Mais la version parsie
n’en est pas moins entre les mains de la plupart des Parses ou des Guébres de U'Inde et du Kirman. (Voy. Anquetil
du Perron, Zend-Avesta, t. 1., 2° partie, pag. 18 et 19.) — Le Rév. John Wilson (The Parsi Religion, p. 252, 259, 262, 267;
Bombay, 1843) a réuni divers passages qui se rapportent au culte des arbres parmi les Parses de l'Inde.

%% Ce mot, qui équivaut & gorotman et a albordj, sert a désigner le lieu du ciel od résident Ormuzd, Mithra, les

77



Celui-1a est pur qui est saint, qui fait des ceuvres célestes et pures. Tirez de ces (arbres) le bar-
som long d’une fois la largeur (de l'arbre). Qu'il n'y ait que 'homme pur qui coupe le barsom;
et que, le tenant de la main gauche, il fasse izechné a Ormuzd, aux amschaspands,* au hom
de couleur d’or, grand et trés-pur,*® au pur Bahman® qu’Ormuzd a établi chef du behescht.»
Aussi trouvons-nous dans le deuxiéme ha de l'izeschné® cette formule, plusieurs fois répétée
ailleurs : « Avec ce zour,™ avec ce barsom, je prie tous les arbres donnés d’'Ormuzd, purs, et je
leur fais iescht.» Ces paroles se prononcent a la suite d’'une invocation dans laquelle le maz-
déiesnan adresse sa priére a Mithra, au soleil, a la lune, au feu, fils d’'Ormuzd, et a l'eau pure et
excellente, donnée d’Ormuzd.™ Bien plus, on retrouve la priére aux arbres dans le néaesch du
soleil®™ et dans le néaesch de la lune,™ qui, je le répéte, doivent se réciter l'un avant, l'autre
aprés le néaesch de Mithra. De telle sorte que, si les bas-reliefs romains nous montrent Mithra
placé entre le cyprés du soleil et le cyprés de la lune,” la liturgie du Zend-Avesta nous montre
la priére a Mithra placée entre deux priéres, 'une au soleil et aux arbres, l'autre a la lune et
aux arbres. Dans l'iescht de Mithra, il est dit™ que ce dieu «augmente l'eau et les arbres qui
sont les délices des keschvars™; que les keschvars sont placés sous sa surveillance et qu'il
est le germe des germes.” » Le quatriéme temps de la création, qui s'appelle le Gahanbar Eia-
threm,” doit, d'aprés l'ordre de Zoroastre, se célébrer comme il se célébre encore maintenant,
dans le mois de Mithra. Or c’est pendant ce quatriéme temps qu’Ormuzd, aidé des sept am-
schaspands, a créé les arbres.” Enfin, on lit dans la priére déja citée, que «Mithra donne a la
terre l'eau, les arbres, les féroiiers.”® » Les rapports que ce passage établit entre les arbres et
les féroliers méritent d’étre remarqués; ils nous font comprendre comment, chez les Perses,
le culte des arbres se liait a celui des féroiiers, c'est-a-dire au culte des manes ou des ombres
des saints et des héros : «Si de la terre, dit Ormuzd a Zoroastre,” croissent en abondance les
arbres qui donnent d’eux-mémes la vie, c'est pour la gloire et I'éclat des féroiiers (des saints

amschaspands, les izeds et les féroiiers des bienheureux.

) e soleil et la lune, dans le Zend-Avesta, sont qualifiés du titre d’amschaspands, comme les sept conseillers d’Or-
muzd.

“°0n n’est pas d'accord, et on ne peut I'étre, sur l'espéce a laquelle appartiennent le hom des Perses et le hom
(soma) des Indiens. Dans le Zend-Avesta, ce n’est certainement qu'un nom générique; car, sur les monuments figurés
des Assyriens, des Phéniciens et des Perses, le hom est constamment représenté avec des formes conventionnelles
et trés-variées, dont aucune ne saurait étre rapportée a une espéce d'arbre connue. Quant au cyprés, il n’est pas une
seule fois nommé dans les fragments qui nous restent du Zend-Avesta. Le Boun-dehesch (§ 22.) n’en fait mention qu'en
énumérant quelques-uns des arbres dont les fruits ne peuvent servir de nourriture a 'homme.

“"Bahman est la manifestation d’Ormuzd et de Mithra comme rois du ciel (voy. Mém. de l’Acad des inscr. nouv. série,
. 15., 28 part. p. 220-227).

©2Zend-Avesta, t. 1., 2° part. p. 96.

3| e zour est une eau consacrée, dont la liturgie persique prescrit un fréquent usage.

Zend-Avesta, loc. cit. p. 95.

©Zend-Avesta, t. 2., p. 14.

“%bid. p. 19. — Dans cette méme priére (p. 18) on récite ces paroles : « Lorsque la lumiére de la lune répand la chaleur,
elle fait croitre les arbres de couleur d’or, elle multiplie la verdure sur la terre.»

7 Ci-dessus, p. 141.

815¢ cardé, Zend-Avesta, t. 2., p. 215.

#Selon la cosmogonie du Zend-Avesta, la terre fut divisée, par Ormuzd, en sept parties appelées keschvars.

©20Zend-Avesta (iescht de Mithra, 16® cardé), t. 2., p. 215, 216.

“'Selon la transcription d’Anquetil.

©27end-Avesta, t. 2., p. 85.

3 |pid. (iescht de Mithra, 25° cardé), t. 2., p. 223.

%pid. (iescht favardin, c'est-a-dire office des féroiiers, cardé 1.), t. 2., p. 249.

—

78



forts et bien armés).» Plus loin,” Zoroastre prie en ces termes : «Je fais izeschné aux purs,
forts et excellents féroliers des saints, qui montrent aux arbres créés a croitre purement; qui,
placés au-dessus (des arbres) donnés en abondance (comme) sur un tréne, sont occupés a les
bénir pendant le temps long (de la durée du monde) : par-13, ils répandent 'abondance pour
les hommes donnés d’Ormuzd, sur (le monde qui est) la voie aux deux destins, sur les grains
produits avec profusion, sur les arbres, l'amour d’'Ormuzd, 'amour des amschaspands.» On a
fait remarquer avant moi que l'auteur de cette priére avait dii puiser a la méme source ol les
Grecs prirent l'idée de leurs Dryades et de leurs Hamadryades, devenues, sous la plume des
poétes chrétiens du moyen age et de la renaissance, des foréts et des arbres enchantés. Mais
je crois avoir, le premier, il y a plusieurs années,” signalé l'importation en Etrurie de 'usage
asiatique dont je parlais tout a U'heure, celui de suspendre des péplus, des écharpes ou des
morceaux d'étoffes aux branches des arbres sacrés. L'exemple incontestable que j'en ai cité a
été tiré des belles et curieuses peintures de la grotte Marzi.

11.4 Pays situés entre la Perse et UIndus, Inde, Thibet, Chine et Japon

Sur les plateaux habités de I'Afghanistan, et du royaume de Kaboul en particulier, comme
aussi dans les vallées dépendantes des chaines de montagnes qui traversent ou qui bordent
ces deux pays, on trouve, mélée avec des cédres, des chénes, des chataigniers, des oliviers
sauvages et d’autres arbres, une grande espéce de cyprés. Si je ne me trompe, elle fut remar-
quée pour la premiére fois, en 1808, par M. Mount Stuart Elphinstone.® M. Carl Ritter®® n’hésite
pas a la rapporter a l'espéce appelée en Europe pyramidale, bien que le voyageur anglais ne
s'explique pas sur ce point et semble faire ses réserves en disant : « A sort of gigantic cypress
are also among the natives of the mountains.» L'habile géographe allemand n’hésite pas da-
vantage a affirmer® que le cyprés pyramidal est du nombre des arbres dont se composent les
foréts situées aux environs de Hérat, dans U'Afghanistan, mais qu'il ne croit pas spontanément
dans les vallées du Kachemir.

On peut du moins regarder comme certain que la culture du cyprés pyramidal a été im-
portée dans ce dernier pays. Elle y est méme fort répandue, selon les témoignages unanimes
que jai recueillis de la bouche de plusieurs voyageurs instruits. Elle remonte a une époque
qu’on ne saurait déterminer, mais qui peut étre suivit de pres, si elle ne l'avait précédée, l'ar-
rivée de Zoroastre dans un pays voisin, la Bactriane, et l'inauguration des deux cyprés que ce
personnage célébre plaga, l'un devant le palais du roi Gustasp, a Bactres, l'autre, devant le
pyrée de Kischmer, dans le Khorassan. Ce qui me porte a présenter cette conjecture, c’est le
nom de déva-darou, l'arbre de dieu ou l'arbre divin, qu’a retenu le cyprés pyramidal chez les
Kachemiriens. Dans leurs poémes épiques populaires, il est frequemment désigné sous cette
dénomination. Il y sert de terme de comparaison a peu prés comme dans le Schah-nameh
et dans les autres poémes modernes de ['Orient; et nous verrons un peu plus loin que ce
ne peut étre un emprunt fait aux poétes indiens. Remarquons que déva-darou est identique
avec le div-dar et le div-darou des lexiques persans ou arabes. D'un autre coté, les ornements
que, dans les chales de Kachemir, nous appelons improprement palmes, doivent, selon toute

% zend-Avesta, (iescht favardin), t. 2., p. 257.

626 ettre citée, Annal. de l'lnst. archéol. t. 5., p. 97.

%7 An Account of the Ringd. of Caubul (Lond. 1815, in-4°, fig.), p. 146.
%% Dpje Erdkunde, 11., 568.

2 |pid. p. 568, 569.

79



probabilité, leur origine a l'imitation du cyprés pyramidal. Cette opinion semble trouver une
confirmation dans la comparaison que chacun peut faire de la forme habituelle de ces palmes
avec la forme de convention qu’affectent les cyprés sculptés sur les murs des palais assyriens
de Khorsabad et de Nimroud, et particuliérement sur les rampes du grand escalier a Persé-
polis. Or cet arbre est originaire des contrées occidentales de l'Asie, et non de la province de
Kachemir. Si j'ajoute que la fabrication des chales, commune a ce pays et a la Perse, remonte a
une époque fort ancienne, de méme que le tissage des brocarts d’or ou d’argent et des étoffes
de soie, ol les Persans se plaisent a prodiguer les palmes, c’est-a-dire les cyprés, nous serons
conduits a conjecturer aussi qu’en Perse, comme dans le Kachemir, ce genre d’ornement a dii
primitivement étre appliqué aux étoffes riches et précieuses dont on avait, dans tout l'Orient,
l'usage de parer les statues et les temples des dieux. Ces étoffes, ainsi que celles dont on se
servait pour le costume des prétres, des rois et des dignitaires de la cour, étaient souvent
chargées de symboles religieux. Les sculptures des palais assyriens découverts a Nimroud par
M. Layard ne laissent aucun doute sur ce point.

Quant aux traces d’'un culte religieux qui, dans les provinces appelées maintenant 'Afgha-
nistan proprement dit, le Kaboul et le Kandahar, aurait compté le cyprés pyramidal au nombre
de ses symboles ou de ses emblémes, nous n’en découvrons aucune. Mais on sait combien
sont rares les monuments figurés antiques et les traditions qui se rapportent a ces contrées;
etily a tout lieu de croire que le culte du cyprés ne fut pas importé par Zoroastre a Bactres
et a Kischmer, ni adopté par le roi Gustasp, sans s'étendre dans les pays situés au midi de la
Bactriane, de la Margiane et de ['Hyrcanie.

Au-dela de l'Indus et de ses affluents, dans U'Inde anglaise, le cyprés pyramidal ne se
montre indigéne nulle part. Mais le lieutenant-colonel Fitz-Clarence,” traversant le plateau
élevé du Dékan septentrional, 'a trouvé cultivé dans les jardins d’Aurengabad, au midi du
fleuve Tapti. Ce fait nous autorise-t-il a penser que, dés les temps anciens, la culture du cy-
prés pyramidal n’'était pas restée étrangere au sol ni aux usages religieux de 'Inde ? Je n'ose me
prononcer affirmativement. M. Carl Ritter se déclare pour la négative®™'; et, aprés avoir constaté
que des plantations de cyprés se montrent aux environs d’Aurengabad, il fait remarquer que
cet arbre manque absolument dans le Bengale et 'Hindoustan. Il en conclut que le cyprés a dii
étre importé dans le Dékan par les musulmans, qui, observe-t-il avec raison, aiment beaucoup
a le placer sur leurs tombeaux. Cette importation lui parait remonter au temps d’lbn-Batoutah,
c'est-a-dire vers l'an 1340 de notre ére. Toutefois on trouve, a diverses reprises, m'assure-t-on,
une mention expresse du cyprés dans les plus anciens livres sacrés des Indiens, les Védas. Il y
regoit, de méme que dans les poémes kachemiriens, le nom de dévadarou, l'arbre de Dieu.*” De
plus, il y est présenté comme l'objet d’un culte particulier auquel s'associe celui de plusieurs
personnages mythologiques, trés-analogues aux Faunes, aux Dryades et aux Hamadryades des
écrivains occidentaux de l'antiquité; circonstance qui a conduit a remarquer que ces deux der-
niers noms nous offrent, dans leur composition, la syllabe dry,” identique avec drou et darou,
qui, en sanscrit, comme dans les idiomes de la Perse, signifient arbre. Mais, en méme temps,
il faut observer que les monuments figurés qui nous restent de l'Inde ancienne ne présentent

%Journal of a route across India (Lond. 1819, in-4°), p. 170.

®'Dje Erdkunde, 6., p. 334.

%2 es Hindous donnent aussi le nom de déva-darou, arbre de Dieu, & une espéce de pin qui croit dans les foréts de
'Himalaya.

B« Apbg. ITav EOAov, kai dévdpov,» dit Hésychius, sub voc. ed. Alberti. Pline (Hist. nat. 16., 95., 1) pense que le
nom des Druides peut venir de ce mot grec Sp0g.

80



aucun exemple de l'attribution du cyprés a une des nombreuses divinités du panthéon indien,
ni de son emploi comme embléme funéraire. Il faut observer aussi que, dans tout 'Hindoustan,
on ne voit cet arbre planté auprés d’aucune sépulture, et que les poétes modernes de cette
vaste contrée, au lieu de comparer au cyprées, comme le font les poétes arabes ou persans, le
port et la taille de leurs héros et de leurs héroines, les comparent a d'autres espéces d'arbres
qui sont indigénes sur le sol de U'Inde. C'est parmi celles qui portent sur deux pieds séparés
leurs fleurs males et leurs fleurs femelles, que les Indiens choisissent, je l'ai dit plus haut, les
deux arbres qui, selon un trés-ancien usage, servent a célébrer d'une maniére symbolique les
noces des dieux.” J’ajoute ici que les livres religieux de ce peuple qui nous font connaitre cet
usage, mentionnent aussi la coutume ou étaient les dévots d’adopter pour fils un arbre, et de
lui adresser des invocations en 'appelant « mon fils.”* » Toutefois nous ne voyons pas que cet
arbre flit de U'espéce du cypreés.

Il n’en est pas de méme des arbres dont nous parlent certaines traditions qui de ['Orient
étaient passées en Occident, et qui, a I'époque de la décadence, avaient cours encore dans
I'empire romain.® Si ces traditions ne nous ont été conservées que dans des ouvrages o elles
sont accompagnées de circonstances plus ou moins merveilleuses, fabuleuses, incroyables, on
ne peut cependant, @ mon avis, leur dénier toute authenticité, ni méconnaitre que, quant au
fond, elles ont une origine ancienne. Ainsi, par exemple, dans l'histoire fabuleuse d’Alexandre
le Grand, nous voyons le conquérant macédonien, a son arrivée dans l'Inde, consulter l'arbre
du soleil et l'arbre de la lune, qui lui répondent en indien et en grec,” et qui, ajoute Julius Valé-

84Ci-dessus, p. 7. — Le culte des arbres, en général, parait avoir été fort répandu dans lInde. Anquetil du Perron
(Zend-Avesta, t. 1., 1 part. p. Ixxxiij-Ixxxvij) a tiré de UEzour-Védam plusieurs passages qui mettent ce fait hors de
toute contestation. Déja les savants auteurs des Lettres édifiantes (t. 12., p. 429) avaient recueilli une tradition dont un
de ces passages n’est qu’une variante. Dans d'autres traditions indiennes, il est souvent question de U'arbre du désir
des dieux et de U'arbre qui remplit tous les désirs, qualification que les Hindous donnent encore maintenant a leurs
divinités et, par similitude, aux grands personnages historiques. (Voy. a ce sujet les observations intéressantes de M.
A. Troyer, Radjatarangini, Hist. des rois du Kachemir, trad. frang. t. 2., notes du livre 1., p. 165.)

#Voici une de ces invocations : «J'invoque comme témoins le feu dans lequel des sacrifices ont été faits par des
Brahmanes, d’aprés la maniére prescrite, et le soleil qui est au ciel; tous deux voient que je te nomme, 6 arbre, pour
remplir envers moi, a jamais, les devoirs d’un fils.» Je dois la connaissance de cette invocation au savant indianiste
nommé dans la note précédente. Déférant, avec son obligeance habituelle, au désir que je lui avais exprimé, il a bien
voulu la traduire en frangais et me la communiquer. Elle est tirée du Bhavisch yottara Pourana, que l'on sait étre un
supplément ancien au Bhavischya Pourana, l'un des dix-huit pouranas composés par les commentateurs des Védas. Ce
supplément contient U'exposition détaillée des observances et des devoirs religieux imposés aux Indiens, a diverses
époques de leur histoire. La formule qu’en a extraite M. le major A. Troyer justifie, on le voit, Abraham Roger d'avoir
dit, il y a deux siécles révolus, que les Hindous «semblent avoir conservé encore des restes d’'un ancien magisme
dans le respect qu'ils portent a un feu qu'ils appellent homan, et qu'ils regardent comme sacré, et a un certain arbre
nommeé casta, dont ils n'oseraient cueillir une feuille, et en U'honneur duquel ils batissent de petits temples.» Cette
observation, si curieuse par sa date et par son exactitude, se trouve (p. 189 de la trad.) dans un ouvrage qu’en 1651
l'auteur publia a Leyde (in-4°), sous le titre un peu singulier de De Open-Deure tot het verborgen Heydendom, c'est-a-
dire, La Porte ouverte pour parvenir a la connaissance du Paganisme caché. Ce titre est ainsi traduit dans la version
francaise que Thomas La Grue donna du livre d’Abraham Roger, en 1670 (Amsterd. in-4°).

6Le culte des arbres et les idées superstitieuses qu'il avait fait naitre se perpétuérent d'age en age dans l'Orient,
comme dans 'Occident; l'islamisme, non plus que le christianisme, ne parvint jamais a en faire disparaitre les der-
niéres traces. Lempereur Julien, qui, loin de répudier les superstitions du paganisme défaillant, s'efforcait de leur
rendre la vie, croyait aux songes et au role qu'y jouent les arbres en particulier. Dans une lettre que, pendant ses
démélés avec 'empereur Constance, il écrivait a Oribase (Epistol. 17.), il raconte a ce médecin qu’il a vu en songe deux
arbres: des racines de 'un, qui était vieux et couché sur le sol, il en sortait un autre, jeune, vigoureux et encore debout.
Ce songe avait jeté du trouble dans Uesprit de Julien; mais un génie lui apparut, et le rassura un peu en lui disant que
le jeune arbre resterait intact et recevrait méme des forces nouvelles.

%7C’est sans doute a l'oracle rendu par ces deux arbres que fait allusion la carte de Peutinger, par ces mots tracés
a l'extrémité nord-est de U'Asie : Hic Alexander responsum accepit. Nous lisons dans la Vie d’Apollonius de Tyane,

81



638

rius,” ressemblaient a des cypreés de 'espéce appelée, selon lui, mirobolani. Dans la lettre De
mirabilibus Indiz, attribuée au méme conquérant, il est question de Uarbre du soleil et de ses
fruits®; les arbres sacrés des Indiens y sont également assimilés a des cyprés.*® Or peut-on
se défendre de rapprocher de ces traditions les monuments figurés asiatiques ou nous avons
reconnu le cyprés du soleil et le cyprés de la lune, et notamment les médailles impériales de
Perga, qui nous ont montré l'arbre du soleil et Uarbre de la lune représentés par deux cyprés
pyramidaux surmontés, l'un, de l'astérisque du soleil, 'autre, du croissant de la lune ? Peut-on
aussi se défendre de songer aux médailles occidentales et aux bas-reliefs mithriaques romains
dont j'ai déja dit quelque chose, et ot nous allons tout a I'heure retrouver le cyprés du soleil
et le cyprés de la lune? Puis-je enfin m'abstenir de rappeler ici que de l'Orient les traditions
relatives a l'arbre du soleil et a l'arbre de la lune passérent méme dans les sciences et la litté-
rature de U'Europe chrétienne? Sur quelques cartes géographiques, qui remontent au moyen

a 641

age,” ne voyons-nous pas l'Inde ou l'Asie orientale caractérisée par les mots Arbor Solis et

par Philostrate (6., 10.), que, sur Uordre de Thespésion, chef des gymnosophistes, un ormeau salua Apollonius en
lui adressant la parole d’une maniére distincte et d’une voix semblable a celle d’'une femme.

9% Res gest. Alexandr. 3., 38-42.

®9¢f. Silv. Girald. Topograph. hibern. pars 2., cap. 4. Petri Cosmetoris Scholastic. Histor. Argentor. 1515, in-4°. — Le
célébre voyageur Marco Polo, visitant 'Asie vers la fin du 13° siécle, rapporte, au chapitre 40. (27.) de sa relation, que,
dans la province de Tonocain ou Timochain, on trouve l'arbre seul, appelé par les chrétiens I'arbre séche (voy. Recueil
de voyag. et de mém. publié par la Soc. frang. de Géogr. Paris, 1824, in-4°, tom. 1., p. 37, 38, et p. 326). Les manuscrits
donnent les curieuses variantes : arbore del Sole, arbon Solis. D’autre part, les voyageurs et les romanciers des 13° et
14° siécles emploient les expressions sec-arbre, sech-arbre ou arbre-sec, pour désigner tant6t un arbre de la vallée
de Mambré, aux environs de la mer Morte (Mandeville, Relation de ses voyages, mss. francais de la Biblioth. impériale,
n° 8392, fol. 157 v°), tantdt et plus généralement les terres mémes situées a 'extrémité de I'Asie orientale. Voy. Roman
du comte de Poitiers (13° siécle), publié par M. Francisque Michel (Paris, 1831, in-8°), p. 54, v. 1286; p. 68, v. 1636; et la
Note supplémentaire & ce roman, placée a la suite du Roman de Mahomet et Livre de la loi au Sarrazin (14° siécle), par
MM. Reinaud et Fr. Michel. Les savants éditeurs n’ont pas omis de faire remarquer que le passage de Mandeville sur
'arbre-sec manque dans l'édition de la relation de ce voyageur qui fait partie du recueil de Bergeron, édition d’ailleurs
fautive et incompléte. Ce passage se trouve dans les manuscrits, dans les éditions en caractéres gothiques et dans la
traduction allemande.

0« 1n medio autem luci sacratee arbores, simillima cupressis frondium genere, pedum alte centenorum, erant, quas
Betrionas Indi appellant.»

®1)e crois faire une chose agréable a 'Académie en placant ici sous ses yeux une note qu’a ma priére un de mes
meilleurs amis, M. le vicomte de Santarem, qui est a la fois un habile homme d’état et un des membres les plus érudits
de 'Académie royale de Lisbonne, a eu la complaisance de me remettre. Elle prouvera, s'il en était besoin, combien
ce savant est versé dans la connaissance particuliére de tous les documents qui appartiennent a l'histoire de la géo-
graphie durant le moyen age :

«Au 12° siécle, on remarque, pour la premiére fois, dans une mappemonde tirée de l'ouvrage manuscrit de Lam-
bertus, intitulé Floridus, qui se conserve a la bibliothéque de l'université de Gand et a celle de Paris, la mention de
lUarbre du Soleil et de U'arbre de la Lune. Le cosmographe place ces arbres dans l'India ultima, c'est-a-dire a l'orient de
la Perse.» ( «Voyez ce monument dans mon Atlas, et l'analyse dans le tome 2., p. 189, de mon Histoire de la cosmogra-
phie et de la cartographie pendant le moyen dge, etc.» )

«Dans la mappemonde du Polychronicon de Ranulphus Hydgen, ( « Cette mappemonde se trouve reproduite dans
mon Atlas. Voyez l'analyse dans le tome 2., p. 28, de 'ouvrage cilé.» ) dressée au commencement du 14° siécle (ms. du
British Museum), on remarque une légende placée dans l'Inde, qui dit :»

Hic Alexander petebat responsum ab arboribus.

«La méme légende se rencontre dans la mappemonde du musée du cardinal Borgia, dressée au commencement
du 15° siécle. ( «Voy. ce monument dans mon Atlas, et l'analyse dans le tome 3., p. 28, de mon ouvrage.» ) Dans cette
carte, la légende est placée du coté de la Perse. La voici : »

Arbores conserti (sic) quibus locutus est Alexander. C'est-a-dire :

«La forét d’arbres auxquels Alexandre s'adressa (pour les consulter).»

«Enfin, dans la mappemonde tirée du livre trés-rare intitulé : Rudimentum novitiorum, monument géographique
du 14° siécle, copié d’autres plus anciens, on remarque, au midi de la Perse, un arbre supportant les figures du Soleil

82



Lune (sic), ou par deux arbres peints ou dessinés, et surmontés des images du Soleil et de la
Lune? Un romancier du 14° siécle®” n’est-il pas plus explicite encore, lorsque, parlant de l'arbre
du soleil et de l'arbre de la lune, il les place sur le mont Tigrisonte et les déclare semblables
a des cyprés? Enfin, dans 'ancien poéme italien intitulé : Alessandro Magno ou Alessandreide,
et attribug, ainsi que Il Trojano, a Jacopo di Carlo, prétre florentin, les deux arbres fatidiques
consultés dans l'Inde par Alexandre le Grand ne sont-ils pas dépeints en ces termes®®?

L'arbor del Sole le sue foglie hauia
Rosse si come lo oro lustrante®™;
Quello della luna bianche le tenia

Si come argento chiare, candidante.*®

Ces quatre vers, on le voit, peuvent de plus servir a confirmer 'opinion ou je suis qu’en Asie,
soit a l'entrée des temples, soit dans les sculptures et les peintures religieuses, le cyprés du
soleil devait étre d’or ou doré, et le cyprés de la lune, d’argent ou argenté.

Tout n'est pas dit, sans doute, sur les traces qui peuvent rester du culte du cyprés dans
l'Inde. Je reprendrai ce sujet dans le mémoire suivant, ou je traite de 'emploi de cet arbre
comme embléme funéraire; mais j'aurai bien peu de chose a ajouter; et tant que la partie des
Védas ol il est question du cyprés pyramidal n'aura pas été publiée, les observations que jai
pu recueillir sur le role qu’il joue dans les anciennes traditions et dans les usages des Indiens
resteront trés-incomplétes et fort peu satisfaisantes.

Je ne serais pas davantage en mesure de parler avec quelque certitude des idées que les
Chinois*® et les Japonais attachaient anciennement ou attachent maintenant encore au cyprés
pyramidal, si notre confrére M. Stanislas Julien, dont l'obligeance est aussi inépuisable que le
savoir, n‘avait eu, a ma priére, la complaisance de rechercher dans les livres chinois et de
traduire en francais les passages ou les articles qui se rapportent a l'arbre appelé pe. C'est le
nom qu’'en Chine et au Japon on donne au cyprés. Voici les extraits que le savant sinologue a
bien voulu me communiquer :

«Pe 1, cyprés (Pen-tsa’o-kang-mo, liv. 34.).»

et de la Lune, avec cette légende :
Arbor Solis et Lune.» ( «Voyez t. 3., p. 239, de mon ouvrage.» )

«Le Soleil se trouve placé a droite, et la Lune a gauche.»

«D’aprés le rapprochement que j'ai fait de ces légendes avec la lettre d’Alexandre a sa mére, extraite du Pseudo-
Callisthéne, j'ai pensé que ces légendes, ainsi que les figures ou emblémes qu’elles accompagnent, doivent avoir leur
origine dans les traditions religieuses de l'ancienne Asie.»

«En rapprochant la date de la premiére croisade de Pierre 'Hermite, qui eut lieu de 1093 a 1094, et la date de
la composition de l'ouvrage de Lambertus (1120) ol se trouve, pour la premiére fois, la mention de Uarbre du soleil
et de Uarbre de la lune, il me semble que les cosmographes occidentales ont di recevoir cette tradition de I'Orient a
'époque des premiéres croisades. »

«Paris, le 22 mars 1852.»
«Vte DE SANTAREM. »

2|'auteur inconnu du roman italien intitulé : Guarino ou Guerino il Meschino.

%3Chant 10.; édit. de Venise, 1627, in-12, fort incorrecte.

54Si come loro e rilustrante, dans une autre édition non moins incorrecte.

#5Si come argento chiare e candidante, ibid.

60n sait, depuis longtemps, que le culte des arbres est fort répandu dans le royaume de Tonquin, limitrophe de la
Chine, et dans le royaume de Bao, tributaire du Tonquin, dont jadis il était une des seize provinces. (Voyez la relation
du P. Philippe de Marini, intitulée : Delle missioni de’ Padri della compania di Giesu nella provincia del Giappone, e
particolarmente di quella di Tunkino (Rom. 1663, in-4°, lib. 2., cap. 11., p. 250.)

83



«Li-chi-tchin (le compilateur du Pen-tsao) s'exprime ainsi d’apreés le dictionnaire Lou-chou-
tsing-wen, de Wei-tseu-thsai : »

«Tous les arbres se tournent vers le midi (c6té du principe Yang), mais l'arbre pe, seul,
se tourne vers le couchant; or, c’est un arbre placé sous l'influence du principe In. Le nom de
cet arbre se compose du signe générique mou 7k (arbre) et du mot pe B (blanc), parce que le
blanc est la couleur affectée a l'occident. »

«On lit dans le dictionnaire Pi-ya de Lo-tien : «Le cyprés montre 'occident, comme l'ai-
guille aimantée montre le nord. »

«Ibidem. Keou-tsong-pe dit : «Quand je remplissais une charge dans la province du Chen-
si, je montai sur les hautes montagnes et je vis des milliers de cyprés qui tous montraient le
couchant. Or cet arbre a un bois extrémement dur, et il ne craint ni la gelée, ni la neige.»

«Ibidem. T'ao-hong-king dit : «En tous lieux on voit des pe (cyprés); on préfére ceux du
mont Thai-chan; mais (pour l'usage de la médecine) il faut éviter de prendre (cueillir) les
feuilles de ceux qui sont plantés autour des tombeaux. Les meilleures sont celles qu’on re-
cueille en été et en automne.»

«L'auteur du Pen-ts’ao donne beaucoup de détails sur le pe; mais ils se rapportent aux
propriétés médicinales des feuilles de cet arbre, de ses graines, etc.»

«Extrait du grand dictionnaire Tching-tseu-t'ong.»

«O0n lit dans l'ouvrage Ou-king-t'ong-i : « Les princes feudataires (reguli) faisaient planter
des cypreés (pe) autour de leurs tombeaux. »

«Ibid. On lit dans les Annales des Han, biographie de Tong-fang-sou : «Le cyprés est le
palais (sic) des démons. Les démons et les esprits, dit le commentateur Yen-kou, recherchent
l'obscurité et le mystére; c’est pourquoi ils prennent les pins (song) et les cyprés pour palais
(c’est-a-dire, pour asile).*” »

«Dans l'Encyclopédie botanique (Kouang-kiun-fang-pou, . 71., fol. 16 r°), il est dit, d’aprés
le mémoire intitulé Hoa-youen-ki, que «les feuilles de cyprés sont la médecine de 'immorta-
lité (Tch’ang-sing-yo).» Il faut, dit-on, faire sécher les feuilles de cyprés, les réduire en poudre,
prendre longtemps de celte poudre, et s'abstenir de manger de toute sorte de chair d'animaux
(sic).»

Plusieurs particularités sont a remarquer dans ces passages importants, dont je ne sache
pas que personne ait encore fait usage. Et d'abord, l'affectation que mettent les auteurs chi-
nois a dire que le cyprés se tourne constamment vers le couchant ne souléve-t-elle pas deux
questions intéressantes? Faut-il croire que, par occident, ces auteurs veulent désigner l'em-
pire des morts? Ou bien devons-nous admettre que, par occident, ils entendent assigner pour
patrie a cet arbre U'Asie occidentale, d’ou, en effet, il est originaire, et ou il jouissait du pri-
vilége de représenter symboliquement les dieux créateurs, le soleil, la lune et les planétes?
Il ne m'appartient pas de prononcer; mais si les Chinois nous disent que le cyprés est placé
sous l'influence du principe In, qui, chez eux, équivaut au principe femelle; et s'ils ajoutent
que le nom de cet arbre se compose du signe générique arbre et du mot qui signifie blanc,
n'est-il pas trés-probable qu’en recevant de l'Asie occidentale le cyprés, leurs ancétres avaient
appris que la cet arbre était particuliérement consacré a une divinité femelle et lunaire? Et la

7M. Stanislas Julien ne m’a pas laissé ignorer qu’ayant consulté, a l'article Cyprés, beaucoup d’autres dictionnaires
chinois, entre autres le Pin-tseu-tsien (qui a servi de base a celui du P. Basile) et le King-tsie-tsouan-kou (en soixante
volumes), il n'y a rien trouvé qui méritat d'étre cité.

84



qualification d’arbre blanc ne nous reporte-t-elle pas au cypres de la lune, a ce cyprés qui, se-
lon mes observations, devait étre d’argent ou argenté, et que le poéte italien cité plus haut*™®
caractérise en disant que ses feuilles sont blanches :

Si come argento chiare, candidante?

Bien des siécles avant ce poéte, une inscription grecque, trouvée dans le royaume de Naples,
applique également au cyprés l'épithéte de blanc, Aevkry, et le consacre & Hadés ou Pluton.
Ces diverses coincidences, sur lesquelles je reviendrai plus loin, ne nous autorisent-elles pas
a penser qu'il faut chercher ailleurs que dans la coutume chinoise d'affecter a l'occident la
couleur blanche et de porter les deuils en blanc, U'origine de la dénomination pe, blanc, attri-
buée, en Chine, au cyprés pyramidal? Enfin, si nous lisons dans les Annales des Han que cet
arbre est le palais des démons et des esprits, ne sommes-nous pas ramenés aux traditions
qui nous ont révélé, chez les peuples de I'Asie occidentale et de I'Arabie, l'usage d’ériger des
palais ou des chapelles sur les cyprés consacrés aux dieux

J'examinerai plus loin®® les faits qui, dans les livres des Chinois, se rapportent au cyprés
pyramidal, considéré comme symbole de 'immortalité et comme embléme funéraire. Ces faits
concourent, avec les remarques qu’on vient de lire, @ mettre en évidence les communications
quijadis existérent entre la Chine et 'Asie antérieure; ils semblent nous permettre de supposer,

649

quant au cypres, que les idées des Chinois furent communes aux habitants du Thibet et du
Japon. J'ignore toutefois si 'on posséde a cet égard des renseignements directs, et si la culture
du cypres pyramidal s’est introduite ou non chez ces deux derniers peuples.

Les relations des voyageurs s'accordent a montrer qu’en Chine, comme dans lUInde, le cy-
prés ne croit pas spontanément, mais qu'il y a été importé. M. Timkowski,”™ apreés l'avoir cher-
ché en vain dans les foréts d’arbres verts qu’on rencontre aux environs de Pékin, l'a trouveé
trés-répandu dans les provinces plus septentrionales du céleste empire. La il est cultivé par la
main de 'homme, et ordinairement planté, avec quelques espéces de junipérus et de thuya,
autour des temples et des sépultures. De son c6té, un voyageur anglais de date beaucoup plus
récente, M. Robert Fortune, ne cite point le cyprés pyramidal au nombre des arbres verts qui
sont indigénes dans les diverses parties de la Chine qu’il a parcourues; mais il a découvert,”
dans un des districts ot l'on cultive le thé, non loin de la ville appelée Yen-tchéou-fou, une
belle espéce de cyprés, dont les rameaux retombent vers le sol; celle-ci croit spontanément,
et il la nomme funereal cypress, cupressus funebris. Quelques mois plus tard, il la retrouva,
parmi des pins, dans un autre district.” Le dessin placé au bas de la page 239 de sa relation
nous prouve que parfois cette espéce remplace autour des tombeaux le cyprés pyramidal, et
que, comme ce dernier, elle y est accompagnée de quelques autres arbres verts. Ce que M. For-
tune parait avoir ignoré, c'est que, dans 'Encyclopédie japonaise, parmi les arbres odorants,
on trouve décrit et figuré, a l'article Pe, le cyprés qu'il appelle cupressus funebris. Bien que le
dessin en soit médiocrement exécuté, comme la plupart de ceux qui, dans cette Encyclopédie,
représentent d’autres végétaux, il m'a été facile d’y reconnaitre ce cyprés a 'aide de la relation
du voyageur anglais.

8 Ci-dessus, p. 159.

%9Ci-dessus, p. 128, 129 et 131.

#%0y. mon second mémoire.

®'Voyage en Chine, t. 2., p. 55, 80; édit. de Klaproth.

%24 Journey to the tea countr. of China (Lond. 1852, in-8°, fig.), p. 61-64; pl. & la p. 63.
3bid. p. 70.

85



115 Egypte et littoral de Carthage

Le cyprés pyramidal ne croit pas non plus spontanément sur le sol de I'Afrique, ot, comme
dans l'Inde, le Thibet et la Chine, rien n'indique méme que la main de 'homme ait jamais été
employée a planter et cultiver des foréts de cet arbre. C'est de la Syrie que, dans les temps
anciens, I'Egypte tirait tout le bois de cyprés dont elle avait besoin pour ses constructions
navales.” Lors donc que nous trouvons des cyprés représentés sur les anciens édifices reli-
gieux ou sur les monuments funéraires que nous a légués l'antiquité égyptienne, nous pouvons
hardiment affirmer que les Egyptiens avaient recu de 'Asie occidentale le culte de cet arbre
Parmi les sculptures égyptiennes que le temps a respectées, je suis en mesure de citer ou de
produire plusieurs bas-reliefs et deux stéles dont le témoignage peut étre invoqué, avec toute
confiance, a l'appui d’une telle assertion.

Le premier monument sur lequel jappellerai I'attention de 'Académie est un bas-relief
qui décore, a l'est, une des faces du grand temple de Dendérah, de ce temple que l'on sait
avoir été élevé en 'honneur d’Hathor, divinité originaire de l'Asie occidentale, et identique
avec la Vénus assyrienne ou babylonienne. Une des significations symboliques que j'attribue
au cyprés pyramidal se révéle ici a nos yeux d’'une maniére non moins explicite que sur les
monuments figurés asiatiques qui ont été cités dans les trois premiers paragraphes de ce mé-
moire. Le bas-relief dont j'entends parler, et dont un dessin est gravé dans la Description de
'Egypte,”™ représente, en effet, un prétre debout, accomplissant un acte d'adoration devant
un dieu male et ithyphallique, et portant de la main droite un jeune cyprés pyramidal, qu'il
éléve vers ce dieu. C'est ainsi qu’un cylindre asiatique,”™ appartenant a M. Robert Goff, nous
montre un arbre de cette espéce, porté, de la méme maniére, par une prétresse de Mylitta ou
Astarté. Sur ce cylindre, dont j'ai déja dit quelques mots, ce n’est point une offrande que fait la
prétresse. Debout devant deux mystes debout aussi et armés, elle leur présente un jeune cy-
prés comme un symbole de vie, c'est-a-dire comme le symbole de cette nouvelle vie ol les pas
progressifs des initiés sont marqués par les grades qu'ils se rendent dignes d’obtenir.”” Une
croix ansée, autre symbole de nouvelle vie, est gravée, dans le champ du cylindre, entre la pré-
tresse et les deux mystes; elle semble confirmer linterprétation que je donne de cette scéne,
et nous rappelle que la déesse Hathor, identique, nous allons le voir, avec la Vénus qui, chez
les Assyriens et les Phéniciens, présidait aux initiations, est souvent représentée tenant a la
main une croix ansée.” Tout a I'heure nous retrouverons un jeune cyprés pyramidal a la main
d’un personnage qui, a Edfou, dans deux tableaux des douze mois de l'année, représente, soit
le dieu générateur qui préside au mois de tébi, soit le mois de t6bi lui-méme, personnifié. Par
ces rapprochements instructifs, on peut remonter sans peine a l'origine des dendrophories, et

411 est étonnant que Vitruve (2., 9.), contrairement au témoignage de toute l'antiquité, ait pu comprendre UAfrique
au nombre des contrées ou le cyprés croit spontanément : « Nascuntur autem hae arbores (cupressi), dit-il, maxime
Cretze et Africee et nonnullis Syriae regionibus.» Si l'on trouve aujourd’hui des pieds de cet arbre en plusieurs lieux de
'Afrique septentrionale, ils y ont été plantés de la main des musulmans.

>Antiquités, t. 4., pl. 26., fig. 1.

56| est figuré sous le n° 11 de la planche 36. (atlas) des Rech. sur Mithra.

%’Le jeune cyprés que porte ici la prétresse était sans doute d’or ou doré. Cette supposition, justifiée, ce me semble,
par les observations présentées plus haut sur le cyprés du soleil ou de la lumiére, rend compléte l'allusion a Uinitiation
aux mystéres, qui se découvre sans peine dans le célébre récit de Virgile, o la Sibylle ordonne au pieux Enée d'avoir
a la main, pour descendre aux enfers, un rameau d'or, détaché de l'arbre sacré.

%8Champollion le jeune, Panth. égypt. pl. 18. — Voy. mes Rech. sur le culte de Vénus, pl. 14 D, n°® 5 et 5a; et mes
Observat. sur la croix ansée (Mémoires de l’Acad. des inscr. t. 17., 1 part. p. 374).

86



constater une certaine communauté d'usages religieux entre les Assyriens, les Phéniciens, les
Phrygiens et les Egyptiens.

Malgré la forme caractéristique du cyprés et ses dimensions, sur le bas-relief cité du grand
temple de Dendérah, MM. Jollois et Devilliers, a qui U'on doit la description de cet édifice, in-
diquent dans le texte, au lieu d'un jeune cyprés pyramidal, «une espéce de pomme de pin.»
Un de nos savants confréres, M. Jomard, n’hésite pas a penser avec moi qu'il y a inadvertance
dans une pareille désignation, et que le dessin qui accompagne la description du bas-relief
ne laisse aucun doute sur l'intention qu’avait eue le sculpteur égyptien de représenter un
jeune cyprés pyramidal. Or le dieu qui recoit 'offrande de cet arbre est celui que Champol-
lion le jeune appelle tantdot Ammon générateur ou Mendeés,” tantot le grand dieu générateur,
Ammon-Horus.* Il 'assimile @ Pan ou a Priape, dont nous trouvons, chez les Grecs, le culte
associé a celui de Vénus-Aphrodite, de méme qu’a Dendérah le culte d’Ammon générateur se
montre associé a celui de Vénus-Hathor.

Cette derniére association mystique nous est attestée, avec plus d’évidence encore, par
deux stéles égyptiennes, qui mettent le fait hors de toute contestation. Champollion le jeune
ne les a pas connues. L'une a été dessinée au Musée britannique et publiée par M. E. Prisse.*”
Elle est décrite, par M. Samuel Birch, dans le Catalogue des monuments égyptiens de ce mu-
sée,’ et provient du sanctuaire d’'un temple situé en Nubie, au lieu appelé Abou-Sembil. Par
son style, elle appartient a la série des monuments qui remontent au temps ol régnaient, en
Egypte, les premiers rois de la 19° dynastie. Deux scénes ou tableaux occupent la face anté-
rieure de cette stéle; elles y sont superposées l'une a l'autre. Dans la premiére, c'est-a-dire
dans la partie supérieure du monument, on voit une déesse qu'au premier abord on pourrait
croire entiérement nue, mais dont le corps, comme celui d'Isis, est, en réalité, couvert d'un vé-
tement long, trés-collant et trés-transparent. Elle est vue de face,*” debout et les pieds posés
sur le dos d’une lionne ou d’un lion qui, tourné de gauche a droite, lui sert et de monture et de
piédestal. Dans la main droite, elle tient une tige de lotus; cette tige, en s’enroulant autour de
la main, forme un cercle®™ et porte une fleur épanouie, accompagnée de deux boutons, allu-
sion manifeste a l'idée de la génération, au nombre trois, qui était consacré a Vénus,* et a la
triade dont elle faisait partie chez les Assyriens et les Phéniciens, comme chez les Egyptiens.®

%?panthéon égypt. texte pour la pl. 4.

0 Mémoires de I'Acad. des inscriptions et belles-lettres, nouv. série, t. 15., 1" partie, p. 112

*'Revue archéologique, troisiéme année, numéro du 15 février 1847; Monuments égyptiens, pl. 37. — La stéle que
jindique ici est reproduite dans mes Rech. sur Vénus (atlas, pl. 14 F), d’aprés une réduction du dessin original de M.
Prisse. Elle a depuis été répétée, en divers pays, dans plusieurs ouvrages ou dissertations archéologiques. M. Prisse
(Monum. Egypt. p. 7) cite deux antres stéles du méme genre, mais plus petites, qui se conservent également au Musée
britannique.

2 Egyptian Room, n°® 308.

3 Cette disposition est rare sur les monuments égyptiens.

% Ce cercle, que nous retrouverons sur la seconde stéle (pl. 11 ci-jointe), ne nous rappelle-t-il pas celui qui est une
partie intégrante du sceptre de la Vénus assyrienne de Yazili-Kaia, également placée debout sur le dos d’un lion ou
d’une lionne ? (Voy. Recherches sur Vénus, atlas, pl. 2.)

55Voy. Recherches sur Vénus, p. 203, 204. — La Vénus représentée sur la seconde stéle égyptienne (pl. 11 ci-jointe)
porte a la main une seule fleur de lotus; mais son bras gauche est orné d’un triple bracelet qui me semble reproduire
l'allusion directe que fait au nombre trois le bouquet de trois fleurs de lotus placé dans la main de la déesse sur la
premiére stéle (Recherches sur Vénus, atlas, pl. 2.).

6yénus, en Orient et en Occident, était considérée comme une divinité triple, c’est-a-dire comme reine du ciel,
reine des vivants ou de la terre, et reine des morts ou des enfers (voy. Ibid. p. 40-44, 47-51, 71, 72, 74, 75, 97-100, 226, 227).
C'est pourquoi le nombre trois lui était consacré, et pourquoi aussi on lui donnait deux parédres ou assesseurs, qui
formaient avec elle une triade particuliére.

87



Ici, dans sa légende hiéroglyphique, elle recoit un nom et une qualification que M. Prisse inter-
préte ainsi : «Koun, reine absolue du ciel.» M. le vicomte Emmanuel de Rougé, comme on le
verra plus loin, dans une lettre pleine d'intérét et de savoir, qu'il m’a fait 'honneur de m’écrire,
n'admet cette lecture qu’avec quelque doute. Il hésite a lire Ken® plutot que Kesch le nom de
la Dame du ciel*®®; mais, a 'exemple de M. Prisse et de M. Birch, il assimile cette déesse a la
Vénus assyrienne, nommée, sur d'autres monuments égyptiens, Hathér ou Athyr. Je n’avais pu
me défendre d’établir une semblable identité au moment méme ou je connus la stéle du Mu-
sée britannique par le dessin que M. Prisse voulut bien m’en communiquer avant de le publier.
En présence de ce dessin, ma mémoire me rappela et la Vénus assyrienne de Yazili-Kaia, égale-
ment montée debout sur une lionne ou un lion,* et une multitude de figures d’autres déesses,
de dieux, de prétresses et de prétres que des monuments asiatiques®™ représentent placées
aussi debout sur des lions, sur des taureaux ou sur d’autres animaux symboliques. Je ne pou-
vais avoir oublié que tel ne fut pas 'usage suivi par les sculpteurs ou les peintres d’Egypte,
lorsqu’ils eurent a reproduire les images des dieux ou des personnages réputés d’origine égyp-
tienne.”" A la gauche de la déesse de notre stéle est sculptée debout une divinité male, dont
la barbe est taillée en pointe, comme celle des dieux assyriens ou phéniciens, particularité
caractéristique, qui ne se montre jamais dans les images des dieux de 'Egypte. Le nom de
cette divinité male est écrit en caractéres hiéroglyphiques, et se lit, selon M. Prisse, Ranpo ou
Renpho; selon M. Birch et M. de Rougé, Renpou (? Réseph). Ce nom nous raméne dans ['Asie
occidentale, tout comme la forme de la barbe du dieu qui le porte. A la droite de la déesse, on
remarque un second dieu; celui-ci est ithyphallique; le premier éditeur de la stéle le nomme
Amon-Ra, le Fécondateur. Ce dieu est 'Ammon-Horus de Champollion, qui, en le surnommant
ainsi, ne connaissait pas l'étroite alliance que la stéle d’Abou-Sembil établit entre Amon-Ra
et Vénus-Hathor. Nous allons retrouver ces deux divinités dans les mémes rapports sur une
seconde stéle, de plus ancien style, ol M. de Rougé lit le nom du dieu ithyphallique : Min-
Amon-Ra. Ici, a ses cOtés, est placé un embléme trés-expressif de génération : une tige fleurie
de lotus, plantée entre deux cyprés,” qu'on pourrait prendre pour les symboles asiatiques du
soleil et de la lune. Leur sommet s'incline vers la déesse en signe d’'adoration; et c’est ainsi
que nous verrons, dans le mémoire suivant, deux cyprés courber leur téte vers un autel et

7M. S. Birch lit Ken.

80n voit comment cette qualification de Dame du ciel nous raméne a Méléket-aschschamaim (Reine des cieux), a
“Hpa, & Aéomowva (Domina) et & Regina ceeli, noms ou qualifications qu’Astarté, Junon et Vénus, divinités identiques,
recevaient chez les Hébreux, les Grecs et les Latins.

% Rech. sur Vénus, p. 126-130; atlas, pl. 2.

°parmi les nombreux cylindres que je pourrais citer, il faut distinguer surtout celui qui est reproduit sous le n°
12 de la pl. 4 de l'atlas de mes Rech. sur Vénus. On y voit, debout sur une lionne ou une panthére, une prétresse
de Mylitta, coiffée, vétue et armée comme devaient l'étre certaines images qui, chez les Assyriens, représentaient la
déesse elle-méme. Une pierre gravée, de travail romain, que j'ai publiée dans le méme ouvrage (pl. 19., n° 8), nous
montre une Minerve panthée, également debout sur un lion, et accompagnée du symbole du taureau, comme la Vénus
assyrienne de Yazili-Kaia. )'ai publié aussi (ibid. pl. 17., n°% 9 et 9a, et n°® 10) les dessins d'une amulette et d’un scarabée
de terre émaillée, qui proviennent d’Egypte, et qui représentent chacun une divinité male, placée debout sur un lion.
Ici U'imitation d’un type asiatique se décéle non moins évidemment que sur l'intaille romaine.

' Cette remarque n'a point é&chappé a M. Chr. Walz; il fait trés-judicieusement observer (De Nemes. Graecor. p. 9) que
tout, dans la figure qui représente Vénus-Hathor sur la stéle du Musée britannique, est étranger a l'art égyptien.

2Cet embléme est reproduit sous le n° 2 de ma planche 10. Comme la triple fleur de lotus placée & la main de la
déesse, sur la stéle du Musée britannique, il rappelle le nombre trois, qui était consacré a Vénus (Recherch. sur Vénus,
p. 203, 204), et la triade divine dont elle fait partie. On remarquera de plus que la fleur de lotus dépasse de beaucoup,
en hauteur, les deux cyprés, de méme que, sur la face antérieure du trone votif de la Déesse de Syrie (pl. 5., n° 1), le
cyprés qui représente cette divinité domine le cyprés du soleil et le cyprés de la lune.

88



673

une urne funéraire, sur deux lampes romaines,” et vers la croix du Christ, sur des tombeaux
du moyen age. Nous retrouvons deux cyprés dans la seconde scéne sculptée sur la stéle que
je décris; elle en occupe la partie inférieure. Le sommet des deux arbres n’est pas incling;
et, au lieu d'étre plantés auprés d'une fleur de lotus, ils sont placés entre les trois pieds ou
supports d’une table ou d’un autel™ couvert d'offrandes et posé devant une divinité femelle,
assise, coiffée du diadéme d’Osiris qu’on appelait atew, et armée d’'une lance, comme Astarté
sur les médailles asiatiques, comme Aphrodite a Lacédémone, en souvenir des fonctions bel-
liqueuses et de 'hermaphroditisme attribués a un type primitif.”” Notre déesse armée est, de
méme que la déesse Ken ou Kesch, une autre forme de la Vénus assyrienne; mais son culte,
dans ce second tableau, n’est pas associé, comme dans le premier, au culte d’Amon-Ra et
de Renpou. Son nom se lit Anta® ou Anata® dans la légende hiéroglyphique gravée auprés
d’elle; il y est accompagné des qualifications de Dame du ciel et de Régente des dieux. Un acte
d’adoration, avec offrande, s'accomplit devant l'image de la déesse par trois personnages : un
chef de famille dont le nom est en partie effacé, sa sceur et son fils. Celui-ci porte, de la main
droite, une tige fleurie de lotus, ce qui nous raméne a la fleur de lotus placée dans la main
de la déesse Ken, dans le premier tableau, et a la fleur de lotus qui fait partie de 'embléme
sculpté auprés d’elle, derriére le dieu ithyphallique. De la main gauche, le jeune homme parait
tenir une colombe, offrande dont la Vénus asiatique revendique l'usage primitif.

La seconde stéle que j'ai annoncée appartient au musée du Louvre. Elle représente, comme
la premiére, une divinité femelle, vue de face, debout sur un lion, et placée entre deux asses-
seurs ou parédres divins, Amon-Ra ithyphallique et Renpou.” Ici nous retrouvons, a coté du
premier de ces dieux, une tige fleurie de lotus, plantée sur un autel, entre deux cyprés de

677

3P 19, n°° Tet2.

Voy. pl. 10., n° 1.

“*De méme Mithra, chez les Perses, d’aprés ce type primitif, était une divinité androgyne, armée non-seulement
d’une lance, mais de plusieurs autres armes qui sont détaillées et décrites avec le plus grand soin dans le Zend-Avesta
(t. 2., p. 211, 222, 223, et surtout p. 229 et 230).

%Selon la lecture de M. de Rougé et de M. Prisse. Ce dernier pense qu’on peut aussi lire Tanata (avec le T, article
féminin), et considérer ce nom comme l'origine primordiale du mot grec 8&vatog, la mort. Mais si cette lecture était
admise, Tanata, ce me semble, devrait plutot nous rappeler la déesse Tanath ou Taneth des inscriptions puniques
découvertes dans U'Afrique septentrionale, et la déesse Tanaitis ou Anaitis des auteurs occidentaux, l'une et l'autre
identique avec la Vénus-Anahid des Assyriens, qui, sans nul doute, était une divinité armée comme l'Astarté des
Phéniciens, comme le Mithra des Perses, comme I'Aphrodite de Lacédémone, comme la Minerve des Grecs et des
Romains, avec qui elle se confondait primitivement. Sur le nom d’Anta et sur plusieurs autres particularités propres
a l'unique stéle ou il est écrit, on lira avec beaucoup d'intérét les remarques contenues dans la lettre de M. de Rougé
que je transcris plus loin.

“’Selon la lecture de M. Birch (loc. cit.). Ce savant, dont l'autorité en ces matiéres est fort grande, remarque, dans
ses Observations on two Egyptian cartouches, recently found at Nimroud (Transactions of the royal Society of litter.
2d series, vol. 3., part 1, p. 161, 162), que C'est a partir des 18° et 19° dynasties que, sur les monuments égyptiens, on
commence a trouver les divinités assyriennes Baal et Astarté, le dieu phénicien Renpou ou Réseph, la déesse mohabite
Ken, et la déesse arménienne et assyrienne Anata ou Anaitis. — M. le Dr. R. Lepsius, dans un savant mémoire, intitulé :
Uber den erst. &egypt. Gétterkreis (p. 30 du tirage a part), place la déesse Hathur (ABwp, Appoditn) au septiéme ou
au huitiéme rang des dieux de Memphis, c’est-a-dire la derniére, et au huitiéme rang des dieux de Thébes, c’est-a-dire
l'avant-derniére. Ici, il l'associe & Hur (Horus).

8P|, 11. — Le corps de la déesse, le disque placé entre les deux cornes de vache implantées sur sa téte, et la criniére
du lion qui lui sert de monture, sont peints en rouge pale. Cette particularité n'est pas sans intérét. Le cuivre fut
consacré a Vénus, parce qu'il est rouge; et il ne faut pas oublier que cette couleur était, en général, celle des dieux
générateurs asiatiques, et, en particulier, celle de Mithra et de Bacchus. Dans le Zend-Avesta, le feu créateur est appelé
feu rouge, fils d’'Ormuzd; et 'arme de Mithra, la harpé primitive, est l'oreille de cuivre rouge. Sur les monuments
mithriaques d’époque romaine, la tiare de ce dieu est parfois peinte en rouge, comme nous le montre un fragment de
bas-relief qui se conserve au musée Chiaramonti. (Rech. sur Mithra, atlas, pl. 78., n° 1.)

89



l'espéce pyramidale. La déesse, dans sa légende hiéroglyphique, porte le nom d’Atesch ou (?
) Satesch, mais ne s'identifie pas moins que Ken et Anta ou Anata avec Vénus-Hathor, et par
conséquent avec Vénus-Mylitta et Vénus-Astarté. Elle est nue; toutefois une ceinture est atta-
chée au-dessus de ses hanches. A mes yeux, cette ceinture est une des particularités qui ne
contribuent pas peu a nous révéler l'origine asiatique de la déesse; car personne n'ignore que
Mylitta, Mithra et leurs sectateurs portaient une ceinture nommée kosti dans le Zend-Avesta.
Cest le keotOg des Grecs et le cestus des Latins, qu'avait seule le droit de ceindre Vénus-
Uranie,” identique avec Mylitta. D'autre part, la téte de la déesse est ici surmontée du disque
de la lune placé entre deux grandes cornes de vache.* Une telle coiffure nous rappelle tout a
la fois les monuments asiatiques qui nous montrent Astarté tantot sous la forme d'une vache
allaitant son veau,®™ tantot sous celle d'une femme a téte de taureau ou de vache®; et les
images égyptiennes qui représentent Hathor sous les traits d'une femme a téte de vache, dont
le front est orné d'un disque posé entre les deux cornes,” ou sous la forme d’'une femme
a téte humaine, enveloppée dans la peau d’une vache dont la téte, pareillement ornée d’'un
disque, vient s'ajuster sur la téte de la déesse, de maniére a former une espéce de diadéme.*
Ainsi, remarquons-le bien, Vénus-Atesch,” sur la stéle du Louvre, se présente a nos regards
comme une divinité solaire et lunaire a la fois : solaire par le lion qui lui sert de monture ou de
piédestal, lunaire par le disque placé entre ses cornes de vache. Ces deux titres réunis nous
avertissent que primitivement elle était androgyne. C'est aussi en souvenir de ce dernier ca-
ractére que le grand bas-relief de Yazili-Kaia** représente la Vénus assyrienne ou phénicienne
debout sur le lion solaire et accompagnée du taureau lunaire; elle porte de plus un sceptre
surmonté du croissant de la lune. Sur la tablette assyrienne de feu le baron Roger,” Mylitta,
debout sur un taureau, se montre avec une téte de lion, au lieu d’une téte humaine.*®

La petite stéle qui me permet de faire ces divers rapprochements remonte a une époque
plus ancienne que la stéle citée du Musée britannique. M. de Rougé® croit y reconnaitre le
style du siécle de Toutmés 3, ou plutdt du dernier régne des rois de la 18° dynastie. Elle est de
pierre calcaire, taillée en forme de porte et sculptée sur ses deux faces et sur les tranches ou

épaisseurs. Sa provenance n'est pas connue. Le dessin que j’en donne ici,” et qui la reproduit

°De Dea syria, § 32.

80 Cette coiffure avait donné lieu a Champollion (Mus. Charles 10., p. 24, n°® 433) de présumer que la stéle représente
la déesse Ioh ou la Lune.

'Voyez ci-dessus, p. 59 et 60, note 4.

%82 Recherches sur Vénus, p. 135, 136; atlas, pl. 3., n° 1.

%3 champollion le jeune, Panth. égypt. pl. 18. — La figure que j'indique ici est reproduite sous les n°® 5 et 5a de la pl.
14 D de latlas de mes Rech. sur Vénus.

%% Recherch. sur Vénus, atlas, pl. 14 E.

85\, Prisse (loc. cit.) lit ce nom Atsch ou Atosch. Remarquons qu’une princesse de Perse s'appelait Atossa.

% Rech. sur Vénus, atlas, pl. 2. M. Texier, Descr. de [’Asie Min. 1™ part. pl. 78.

%7Rech. sur Vénus, p. 130-132; atlas, pl. 17., n°® 1, 1a, 1b.

%80n voit comment, par des procédés variés, l'art hiératique, sans s'écarter des bases fondamentales du langage
symbolique écrit, parlé ou figuré, parvenait a exprimer une méme idée. Aux trois exemples que je viens d’emprunter
a la série des monuments figurés de Vénus, ne faut-il pas ajouter ceux que nous fournissent la stéle citée du Musée
britannique et un cone asiatique de mon ancienne collection? 'hermaphroditisme de la déesse et son caractére a la
fois solaire et lunaire, ne sont-ils pas exprimés, sur la stéle (Rech. sur Vénus, pl. 14 F), par le lion, par le symbole du
principe humide placé dans une des mains de Ken, et par le serpent male et le serpent femelle réunis dans l'autre
main; sur le cone (ibid. pl. 1., n° 1), par deux serpents surmontés, l'un, des rayons du soleil, l'autre, du croissant de la
lune, et placés dans les mains d’une divinité moitié homme, moitié femme?

% Notice des monum. égyptiens du Louvre, p. 87, n° C, 86; 2° édit. (Paris, 1852).

80p[ 11,

920



avec les dimensions de l'original, est le premier, si je ne me trompe, qu’on en ait publié jusqu’a
ce jour. Il a été exécuté sous les yeux de M. de Rougé, qui déja avait décrit ce monument, mais
d’une maniére succincte, dans le Catalogue du musée confié a ses soins éclairés.”” A ma priére,
ila bien voulu, dans la lettre qu’on va lire, décrire plus amplement cette précieuse stéle et me
communiquer les savantes observations qu’elle lui a donné lieu de faire :

«Monsieur,»

«J"ai réuni, comme vous me l'aviez demandé, mes notes sur la déesse représentée debout
sur un lion dans la stéle (A, 433*?) du musée du Louvre; en voici le résumé :»

«Cette déesse, que je crois d'origine asiatique et seulement implantée en Egypte, a la suite
des expéditions de la 18° dynastie, nous est connue par trois monuments: 1° la stéle précitée,
du Louvre; 2° la stéle du British Museum, publiée par M. Prisse dans son Choix de monuments,
pl. 37., et par vous, Monsieur, d’aprés lui, dans vos Recherches sur Vénus (atlas, pl. 2.); 3° une
stéle du musée de Turin, portant le n® 89.»

«La stéle du Louvre est bien conservée; une partie des couleurs qui rehaussaient la sculp-
ture est encore visible; la couleur de chair, rose d’un ton clair, qui couvrait le corps de la déesse
est surtout remarquable.»

«Au centre de la scéne, on voit une divinité féminine représentée de face, entiérement nue
et debout sur un lion passant, c’est-a-dire dessiné de profil et dans l'attitude d’'une marche
tranquille. Une légére ceinture était peinte au-dessus du pubis; la couleur n'a pas tenu. La
coiffure est caractéristique : les cheveux, rassemblés en deux grosses masses, se recourbent a
droite et a gauche du cou en deux grosses boucles, qui ressemblent a des volutes retournées.
Cette coiffure appartient, dans le panthéon égyptien, a la déesse Hathor. Il en est de méme du
disque soutenu par deux cornes en forme de croissant, qui compléte la coiffure de la déesse.
Elle tient de la main droite un bouquet composé d’une fleur de lotus et de deux boutons; sa
main gauche soutient un serpent. Auprés de la téte on lit la légende :»

iZn = ioomo T

«Sa TeSch NeV-t Pe HeNT NeTeR-ou NiV.»

«Atesch ou Satesch (? ), maitresse du ciel, régente de tous les dieux.»

«Le nom de la déesse est trés-important; c’est pourquoi j'ajouterai ici que j'ai trouvé plu-
sieurs variantes qui me paraissent éclaircir la valeur du premier caractére 1, jusqu’ici douteux.
Il'y a, par exemple, dans le Rituel funéraire, une série de personnages qui se retrouve deux
fois (chapitres 144 et 147); le second porte le nom de Sati-ha. Il est écrit dans le premier en-
droit[1 17, et dans le second 1% 7; il en résulte que, suivant toute apparence, le signe 1
est syllabique et se prononcait sat. Les signes syllabiques sont, a volonté, escortés de leurs
compléments phonétiques, comme ici { de slet t =; cependant, comme on ajoute quelquefois
aux radicaux une s préfixe (causative), il serait possible que la valeur de 1fit seulement at.**

Je reviendrai sur le nom Satesch quand j'aurai décrit toute la stéle. »

% Notice, etc. loc. cit.
%2Ancien numéro; elle est décrite dans ma notice sous le n° C, 86.
%3J'ai trouvé, depuis que ceci est écrit, des variantes qui semblent devoir faire préférer la lecture at, Atesch.

9



«A droite de la déesse, figure Ammon dans sa forme ithyphallique, accompagné des attri-
buts ordinaires de cette forme. Sa légende n’est pas tout a fait celle qu’on trouve habituelle-
ment :»

54 20 S5 - = = 1 N

«MiN®*? AMeN-RA Naa PeHPeH HeR HéSe-w OUeR-t NeTeR N&a.»

«Min-Amon-ra, le plus grand des vaillants, le supérieur de sa grande demeure, dieu grand. »

«Remarquez, je vous prie, cette qualification : le plus grand des vaillants, ou peut-étre mot

amot: le grand de la vaillance; elle établit une analogie entre ce dieu et le second parédre de
la déesse Satesch. »

«Celui-ci est représenté debout, de profil; au premier abord, on remarque sa coiffure, com-
posée d’'un diadéme sur lequel se détache une téte de gazelle, et sa barbe, exactement sem-
blable a celle que les artistes égyptiens donnent partout aux Asiatiques. Aucune divinité égyp-
tienne n'en porte une semblable. Sa main droite tient une lance, et sa main gauche, la croix
ansée ¥, signe de la vie divine. Sa légende le nomme Renpou :»

I S R ] R el B SR - A0 S

«ReN POU NeTeR Naa NeV eR NeHeH HiK Té TeN NeV PeHPeH eM CheN-nou PA-ou
NeTeR-ou.”® »

«Renpou, dieu grand, seigneur des siécles, roi éternel, seigneur de la vaillance parmi les
dieux (ou dans le séjour des dieux).»

«Soit qu’on ait considéré ici ce dieu comme accessoire, soit qu’on l'ait identifié avec Am-
mon, il est a remarquer qu’il n'est pas rappelé dans les actes d’adoration qui remplissent le
reste de la stéle; ceux-ci s'adressent uniquement a Satesch et a Amon-ra.»

«Le bas de la stéle, les deux tranches et toute la partie postérieure sont couverts par des
actes d'adoration que prononcent un magistrat nommé Houi, — {1"&, et toute sa famille. Ces
formules contiennent quelques particularités dignes de remarque, et d’abord plusieurs titres
y sont donnés a la déesse; entre ceux déja signalés de dame du ciel et de régente des dieux, on
y lit: 1° la qualification de I — «régente des deux mondes, » ce qui s'applique ordinairement
a I'Egypte, mais peut aussi s'entendre du monde en général; 2° 1-. "7}, « déesse nourrissant
le monde. » Cette traduction, donnée par Champollion, me laisse des doutes; c’est d'ailleurs
un titre qui appartient ordinairement & Amon-ra, comme dieu supréme. 3° — V= ¢ Scherd-
t our R4, «fille ainée du Soleil;» ce qui est un nouveau trait de ressemblance avec Hathor.
40 =" 0% =JE ML meri-t en RG, out'd en Toum, «l'aimée de Ra, U'ceil de Toum;»
cette qualification se rapporte, comme vous le savez, aux deux principales formes de l'astre,
considéré comme soleil levant et comme soleil couchant. La personne qui donne ce dernier
titre a Satesch indique de plus le caractére infernal de la déesse, en lui demandant de lui faire
voir ses beautés dans la région inférieure :»

%L a véritable prononciation du nom spécial de la forme ithyphallique d’Ammon est encore 'objet de nombreuses
contestations.

%Je ne puis entrer ici dans des détails philologiques; je me bornerai a remarquer, 1° que dans le mot peh-ti ou
pehpeh, X sert de phonétique (Nagoy « pars posterior» ) et 44 de déterminatif; 2¢ que “uldoit se lire paou et désigne
un ensemble de dieux, ce que j'expliquerai ailleurs.

92



U N U S

«TA-t MAA-3 NoWRe-ou-t aM NeTeR KeR.»

Mot a mot : « Da videam decora tua in orco.»
«Ce caractére funéraire est encore plus tranché dans l'invocation du chef de la famille,
1%, Houi; voici ce qu'il demande & Satesch : »

P 4 A N
=z = == Ly
- 19 o

«Ta-s KRaS NoWRe-t H& CheT Adou.»

«Qu'elle donne une sépulture bonne apreés la vieillesse. »

«Tel est, Monsieur, 'ensemble des qualifications de la déesse; mais je veux aussi vous faire
remarquer celles que prennent les femmes qui l'invoquent sur ce monument. La premiére se
nomme X IW 714, Tacharou. Ce nom, qui signifie littéralement «la Syrienne, » n’est pas rare
sous les 18° et 19° dynasties; il indique des tendances qui ne peuvent vous échapper. Cette
femme prend le titre de : odiste de sa maitresse, LU 77 (hosi en hent-s); cette indication
me porte a penser que Satesch avait, a 'époque de notre stéle, obtenu un culte public dans
quelque partie de U'Egypte.*” Cette conjecture se confirme par la qualification que prennent les
autres femmes. Elles se disent toutes X —u—, VeK-t-s «sa servante.» Le fils de Houi se qualifie
seul > | :, VeK eN AMouN «serviteur d’Amon. » »

«Jevous ai dit, Monsieur, que je regardais cette stéle comme appartenant a la 18° dynastie;
les noms propres, le style et le tracé des hiéroglyphes me rappellent 'époque de Thoutmeés
3. Il faut remarquer néanmoins que le nom d’Amon n’a pas subi le martelage qui défigure
ordinairement les stéles de cette époque; la petitesse du monument aurait pu facilement le
soustraire a cet outrage officiel. J'inclinerais néanmoins, a cause de cette circonstance, a le
placer tout a la fin de la 18° dynastie.»

«La stéle du British Museum me semblerait un peu plus récente, quoique son style se rap-
proche beaucoup du méme type. Ici la déesse a perdu sa nudité primitive; elle est enveloppée,
comme Isis ou Hathor, d’'un vétement long et collant; sa chevelure est toujours enveloppée
de la méme fagon; mais elle n'a plus son disque sur la téte. Le lion, a l'encolure fortement
caractérisée, du monument du Louvre, est devenu une lionne. La déesse, quoique bien recon-
naissable, a changé de nom; sa légende se lit : — o W=, Ken (? ), «dame du ciel.» C'est ce
nom que M. Prisse a rapproché des mots coptes KeN, KOyN «sinus, pudenda.» (Il faudrait le
retrouver une seconde fois pour bien établir la lecture; la forme un peu large du second signe
— laisse des doutes entre =, Ken, et —, Kesch.) Les dieux parédres, Amon ithyphallique et
Renpou, ont les mémes caractéres que sur la stéle du Louvre; il faut seulement observer qu'ici
la déesse présente a Renpou deux serpents au lieu d’'un. Ce monument est malheureusement
moins riche en légendes que celui du Louvre, mais il est complété par une seconde scéne,
extrémement curieuse. Une déesse, coiffée du diadéme ordinaire d’Osiris, nommé atew, est
assise, vétue a l'égyptienne; elle tient de la main gauche une lance, comme Renpou, et de la

697

%6 Ce mot curieux, déterminé par le vieillard courbé sur son baton, %}, a été souvent confondu avec our «grand,» 3
ol 'homme marche droit, tenant le baton de commandement. La phonétique, écrit complétement, est N\ 1) s30u.
(Conf. oyw, «finire,» eyaoyw, « deficientes.» )

*’probablement a Thébes, puisque le dieu Amon-ra est qualifié sur ce monument : supérieur de sa grande demeure.

93



main droite la hache de combat. Cette belliqueuse divinité porte le nom d’Anta, — 1\, auquel
les analogues asiatiques ne manquent pas. Ses qualifications = 22§2117, «dame du ciel et
régente des dieux,» lidentifient avec la divinité que nous venons d’étudier. Les personnages
qui sont devant elle lui adressent leur hommage dans des termes qui ne nous apprennent rien
de nouveau.»

«Dans la stéle de Turin, la déesse est nue, le pubis noir; mais le nom et la coiffure sont
comme sur la stéle de Paris; elle est accompagnée des deux mémes dieux. Ce monument est
de la 19¢ dynastie et d’origine thébaine.”® »

«Si le nom douteux de Ken ne nous fournit que peu de renseignements sur la patrie primi-
tive de notre déesse, il n’en est pas de méme heureusement pour les noms d’Anta et de Satesch
ou Atesch. Elle devient ici la déesse éponyme de deux villes qui figurent parmi les conquétes
de la 18° et de la 19° dynastie, et qui nous conduisent directement en Asie. Vous savez, Mon-
sieur, tout ce qui reste a faire pour que nous puissions étre guidés un peu plus nettement dans
la géographie de 'Asie antique. C'est pourquoi, sans vous proposer une identification positive
pour la ville nommée Atesch ou Satesch, { = L, qui est citée bien souvent dans les papyrus
et les monuments, je me contenterai de vous indiquer ici les principaux renseignements qui
peuvent aider a chercher sa position : 1° sur la grande inscription des campagnes de Toutmés
3, transportée de Karnak au Louvre, on lit (lig. 7) que ce roi, se dirigeant vers le pays des Ro-
tennou, s'approcha de Satesch, la pilla et la rasa; 2° Séti 1°", dans son expédition d'Asie, la
désigne comme appartenant au pays d’Amara (Rosell. M. R. pl. 53.), que M. Birch rapproche des
Amorrhéens. Ce savant a fait remarquer aussi que notre ville était en rapport fréquent avec les
Chétas. Elle faisait probablement partie de leur confédération,® ou il faut, sans aucun doute,
reconnaitre les fils de Chet ou Chittim de la Bible, qui nomme méme tous les rois de la Palestine
DA "1 «les rois des Chittis» (2. Rois, 7). D'un autre c6té, Satesch est trés-fréquemment
mentionnée, ce qui doit faire conjecturer qu’elle se trouvait sur la route ordinaire des expédi-
tions dirigées contre la Mésopotamie. On la trouve aussi figurée dans une sorte de plan ou vue
perspective de la marche de 'armée égyptienne, qui a été publié par Rosellini (M. R. pl. 91.).»

«Le nom d’Anta se retrouve tout aussi clairement dans la ville nommée Baita-anta, c'est-a-
dire «la demeure d’Anta. » Cette ville figure dans les conquétes du grand Ramsés et de Séti 1°,
son pére. La composition du mot nous conduirait directement en Palestine. Les planches, assez
fautives, de Burton (Excerpta, 16.) permettent cependant de reconnaitre qu’on a conservé, dans
le nom de cette ville, le déterminatif dieu, ¥, au nom d’Anta, |® et le déterminatif C3, demeure,
au mot baita, "1 ; de sorte 1l que le sens, demeure de la déesse Anta, qui ressort du nom ==
de cette ville, était bien compris des Egyptiens eux-1{t mémes. La Bible nous présente le nom
parfaitement identique Beit-anat, N]J N1, dans le territoire de Nephthali (Jos. 19., 38). Ce
nom, comme celui de Bet-schems, a pu étre appliqué a plusieurs villes, puisqu'il est constant
qu'Anat ou Anta est le nom d’une grande divinité du pays; mais l'indication du livre de Josué
n'en devra pas moins étre mise en premiére ligne, quand on voudra déterminer de plus prés
la position de nos deux villes. »

«Enfin, Monsieur, je retrouve la déesse Anta, d’'une maniére assez inattendue, dans le nom
d’une princesse a qui le grand Ramseés accorda un rang élevé, et qui parait avoir rempli, pen-

%8 M. Prisse cite encore au British Museum une stéle trés-effacée et un fragment ol se trouve la méme déesse. Ces
monuments n’ont pas été publiés. Le fragment est précieux, en ce qu'il porte au revers la figure de Ramsés 2, ce qui
enléve toute incertitude sur son époque.

%Je crois que C’est cette ville qui est désignée dans les papyrus historiques sous le nom métaphorique de épine
dorsale des Chétas.

9%



dant un certain temps, les fonctions de régente. Elle a été signalée par Champollion, a Ipsam-
boul, sous le nom de Batianti. Ce nom propre se lit exactement comme celui de la ville que

»
|

iy

je viens d'étudier, Baita-Anta : @. Seulement le mot bait ne porte plus le déterminatif habita-
tion, C3. Aussi je ne saurais dire si la princesse avait recu le nom de la ville par souvenir de
la conquéte, ou si le nom divin Anta avait été combiné avec quelque autre élément sémitique,
tel que N3, «fille.” » Bat-anat serait un nom féminin des plus réguliers. Quoi qu'il en soit, ce
nom est une médaille de plus qui nous atteste l'influence des idées religieuses de l'Asie a la
cour de Séthos 1°" et de Ramsés 2, et vous savez déja, Monsieur, combien de faits curieux se
rattachent a cette influence et y trouvent leur explication.»
«J'ai '’honneur de vous assurer de mes sentiments les plus dévoués. »

«Vicomte EMM. DE ROUGE. »
«Paris, le 6 juin 1852.»

Les remarques qu’on vient de lire et celles dont je les avais fait précéder servent a confirmer,
par le ttmoignage authentique de trois stéles égyptiennes, d'ancien style, l'identité de la Vénus
des Egyptiens avec la Vénus des Assyriens et des Phéniciens. De plus, ces deux précieux monu-
ments nous montrent que, chez les Egyptiens, dés une époque reculée, le symbole du cyprés
pyramidal, arbre vert qui, je le répéte, est originaire de 'Asie occidentale et non de 'Egypte, se
trouve intimement lié au culte de Vénus-Hathor, représentée sous deux formes et avec trois
noms différents, et au culte de deux divinités males, qui servent d'assesseurs ou de parédres
a la déesse, et dont l'un parait étre aussi d’origine asiatique; l'autre est ithyphallique, comme
Hermés ou Mercure, dont nous voyons, en Orient et en Occident, les images accompagnées
parfois du méme arbre symbolique.”

Sur un des bas-reliefs qui, a Thébes, décorent le plafond d’une des salles du palais de
Rhamseés 2, nous retrouvons deux cyprés pyramidaux. Ce bas-relief est un tableau des douze
mois de l'année personnifiés, et |3, les deux arbres sont placés au-dessus d’un autel ou d'un
édicule, tout aupres d'un personnage ithyphallique,” qui représente le mois appelé tobi, ou
le dieu générateur qui préside a ce mois et que Champollion le jeune désigne sous le nom
d’Ammon-Horus.” Or c’est dans le mois de tobi que tombe, assure-t-on,”* ['équinoxe vernal;
ou, comme le dit le méme savant,” t6bi est le premier mois des récoltes.

A Edfou, dans un temple couvert de sculptures, Champollion dessina lui-méme’™ deux
tableaux ou sont aussi figurés les douze mois personnifiés.”” Ici les idées de génération, de
vie et de reproduction qui s'attachent a l'idée du printemps, ne sont point aussi énergiquement
exprimées qu’elles le sont dans le tableau sculpté au Rhamesséum de Thébes. Le personnage

707

°0n trouve une variante écrite benta-anta, qui peut se rapporter a la prononciation arabe bent pour le mot fille.

™Ci-dessus, p. 25-27, 108-111.

2Ce bas-relief, réduit d’aprés un dessin rapporté de Thébes par Champollion le jeune, a &té publié par M. Biot, en
téte des planches qui accompagnent son beau Mémoire sur 'année vague des Egyptiens, inséré dans le tome 13 des
Mémoires de ['Acad. roy. des sciences, p. 553-707.

"Voyez ce groupe dans la réduction des dessins de Champollion, publiée, par M. Biot, sous le n° 3 de la planche
du mémoire cité dans la note précédente. — Le n° 3 de la planche 10, que je joins ici, reproduit seulement les deux
cyprés et 'autel placés derriére le dieu ithyphallique.

®“Mémoire cité, p. 111, 112.

%M. Biot, mémoire cité, p. 622, 623, 632.

6Champollion le jeune, mémoire cité, p. 112.

"\Joyez le mémoire cité de M. Biot, p. 618.

81bid. pl. 3., fig. 1 et 2.

95



qui, a Edfou, représente le mois de t6bi, ou le dieu générateur qui préside a ce mois, n'est pas
ithyphallique; mais il porte, de la main droite, un jeune cyprés pyramidal, symbole de vie, et,
de la main gauche, une croix ansée, autre symbole de vie. De plus, on remarque un arbre de
méme espéce parmi les signes hiéroglyphiques dont se compose la légende gravée aupreés du
mois de t6bi ainsi personnifié. Cette légende est absolument la méme dans les deux tableaux
d’Edfou. On peut s’en convaincre en jetant les yeux sur les n°° 4 et 5 de la planche 10 ci-jointe,
qui reproduisent les deux images du mois de t6bi d’aprés les dessins de Champollion, réduits
et publiés par M. Biot.””

Le premier de ces deux savants académiciens, commentant les tableaux des mois sculptés
a Edfou et au Rhamesséum de Thébes, commet deux erreurs, je le dis a regret. Il veut’™ qu'a
Edfou le dieu qui représente le mois de tobi tienne dans la main «un chaton de palmier.» «Ce
personnage, ajoute-t-il, porte le nom de wqTBa, Schftba, dans la composition duquel entre,
en effet, le mot Ba, nom du chaton de palmier dans les textes hiéroglyphiques, lequel recoit ici,
pour déterminatif, 'image de ce méme chaton. Le tableau du Rhamesséum, poursuit Champol-
lion, consacre le mois de t6bi, le premier mois des récoltes, au grand dieu générateur Ammon-
Horus, le Pan égyptien, représenté sous sa forme ordinaire, et ayant aussi a coté de lui deux
grands chatons de palmier mdle.» On voit, par cette derniére phrase, que l'auteur, bien qu’aver-
tiici par les dimensions de 'objet dont il s'agit, confond, une seconde fois, le cyprés pyramidal
avec le chaton du palmier. Il suffit cependant de jeter un coup d’ceil sur les planches de la Des-
cription de I'Egypte (histoire naturelle), ou d’'un ouvrage quelconque de botanique, pour se
convaincre que la forme et la disposition du régime ou de la grappe de fleurs que portent, soit
le palmier dattier, soit le palmier doum, n’auraient pas dii exposer le célébre académicien a la
méprise que je suis obligé de relever. D'autre part, les habiles aegyptologues que j'ai consultés,
tout en avouant qu’a Edfou la légende hiéroglyphique du mois de tébi est trés-difficile a in-
terpréter, reconnaissent unanimement l'impossibilité de trouver un mot qui signifie chaton de
palmier, dans le groupe de signes hiéroglyphiques dont |3, selon Champollion, serait formé le
nom wqTBa, Schftba. Un savant étranger, M. le Dr. R. Lepsius, dont l'opinion est d'un si grand
poids dans ces questions, va plus loin, et n’hésite pas a dire que la derniére partie de ce nom,
dont il donne la transcription sous la forme Schefteb, offre trés-vraisemblablement le nom
méme du mois de t6bi.”

On me pardonnera peut-étre d'avoir autant insisté sur ces deux points, lorsque j'aurai in-
diqué les conséquences importantes qu'il est possible de déduire de la présence du cyprés
pyramidal dans les tableaux des mois a Edfou et au Rhamesséum de Thébes. Et d’abord re-
marquons que cette présence ne contribue pas peu a nous révéler l'origine étrangére, et par
conséquent asiatique, du calendrier sacré représenté dans ces tableaux. D'une part, le cyprés

™ Mém. cité, pl. 3., fig. 1 et 2. — J'ai voulu recourir aux dessins originaux de Champollion, qui m'eussent permis de
reproduire moins réduites les deux images du mois de tébi tirées des tableaux d’Edfou, et 'embléme tiré du tableau
du Rhamesséum de Thébes. Ces dessins se sont égarés, et, jusqu’a présent, il a été impossible de les retrouver. La
perte en serait d’autant plus regrettable, que la représentation de sujets astronomiques ou de calendriers est rare
sur les monuments égyptiens, et que, par une négligence ou un oubli dont on a peine a se rendre compte, le tableau
du Rhamesséum de Thébes et les deux tableaux d’Edfou, si importants a étudier, n'ont été publiés ni dans le grand
ouvrage de feu Champollion, ni dans celui de feu Rosellini. Espérons que les publications de la Commission prussienne,
qui a visité avec tant de soin les monuments antiques de 'Egypte, combleront une si facheuse lacune.

"®Mém. de 'Acad. des inscr. nouvelle série, t. 15., 1" partie, p. 111, 112.

e transcris ici en entier le passage ol cette opinion se trouve énoncée : « Memphitisch Twsl, thebanisch Twse,
heisst der fiinfte Monat, griechisch TvBigeschrieben. Im Rhamesseum steht ihm der ithyphallische Gott ¥ vor, in Edfu
derselbe, aber mit dem Namen Schefteb. Die Vermuthung liegt nicht fern, dass in dem zweiten Teile dieses letzteren
Namens, der des Monats enthalten sei.» (Einleitung zur Chronologie der £gypter, p. 138.)

96



caractérise, pour ainsi dire, 'Asie occidentale; d’'autre part, le calendrier hiératique de Thébes
et celui d’Edfou divisent l'année en deux sections de six mois chacune,”” et non en trois te-
trades, comme devrait le faire un calendrier d’origine vraiment égyptienne, c'est-a-dire établi
d’aprés les phénoménes climatériques propres a I'Egypte.” D’une autre part enfin, c’'est dans
le mois de tobi, nous dit M. Biot,™ que tombe l'équinoxe vernal. Or le dieu générateur Ammon-
Horus ou Ammon-Ra, ithyphallique au Rhamesséum de Thébes et sur les deux stéles citées,
préside au mois de tébi, et se montre a nos regards, la comme a Edfou, caractérisé par l'attri-
but du cypreés, par un arbre qui, dans toute I'Asie occidentale, nous l'avons vu, est un symbole
de vie consacré aux dieux créateurs ou générateurs, et dont la graine, remarquons-le bien, se
récolte et se séme au printemps.”” A Thébes et a Edfou, le tableau des douze mois de l'an-
née assigne donc a cette saison le caractére qui lui est propre sous le climat régulier de l'Asie
occidentale, c’est-a-dire le caractére de la saison qui voit se manifester sur la terre la germina-
tion, la feuillaison, la reproduction des étres, une nouvelle vie enfin.” Mais si ces phénoménes
naturels ne s'observent en Egypte qu'aprés le solstice d’été, il faut nécessairement conclure,
pour la seconde fois, que les tableaux des mois, a Thébes et a Edfou, représentent, non un
calendrier d’origine égyptienne et en harmonie avec les anomalies climatériques propres a
'Egypte, mais un calendrier importé™ d’un pays a climat régulier dans cette célébre contrée,
avec des institutions hiératiques dont il était impossible de le séparer.” Ne suit-il pas de la
qu’un tel calendrier dut étre apporté chez les Egyptiens, au plus tard, pendant la période qui
vit 'Egypte recevoir le culte des divinités assyriennes et phéniciennes que 'on reconnait sur
les monuments érigés par les rois des 18° et 19° dynasties ? Et, parmi ces divinités importées,
la Vénus qu’adorait toute U'Asie occidentale n'occupe-t-elle pas le premier rang? Cette déesse,
qui, en Asie et en Europe, donna deux de ses noms au cyprés pyramidal; cette déesse qui,
selon la théologie asiatique, avait sa place marquée a 'équinoxe du printemps et paraissait
montée sur le Taureau,” symbole du premier mois de cet équinoxe dans l'ancien calendrier

"2\oyez le mémoire cité de M. Biot et les planches qui 'accompagnent.

"BVoyez, a ce sujet, les observations que j'ai présentées dans mes Recherches sur Vénus, p. 225, 226.

"“Mémoire cité, p. 622, 623, 632.

7M. Percennius Nolanus, cité par Caton, De R. R. 151.; cf. 48.

"®C’est dans le méme esprit, n’en doutons pas, que, chez les Romains, a 'équinoxe du printemps, et en conformité
d’un usage emprunté a la Phrygie, on dressait des pins en 'honneur de la Mére des dieux (Pline, H. N. 16., 14., 15. Julien,
Orat. in Matrem deor. p. 168). Cf. le passage cité plus haut de Julius Firmicus (De error. profan. relig. 28., p. 103). — Le
pin, arbre toujours vert comme le cyprés, et, comme lui, symbole de vie, était, a ce titre, consacré, non-seulement a
la Mére des dieux ou Rhéa, mais aussi a Vénus et a Mithra. Les monuments figurés en font foi.

""Voyez Rech. sur Vénus, p. 225, 226.

8|l me sera peut-étre permis de rappeler ici que, dés l'année 1833, j’avais signalé ces importations. Loin de trouver
faveur, mes idées rencontrérent une opposition passionnée, qui s'est perpétuée bien longtemps. Plus qu’un autre
j’ai donc, ce me semble, quelque droit @ me réjouir de la presque unanimité avec laquelle on commence enfin a
reconnaitre l'influence religieuse, philologique et scientifique qu’exerca sur U'Egypte I'Asie occidentale, cette belle
contrée qui dut &tre civilisée de bonne heure, parce qu’elle fut tout a la fois le berceau du genre humain, le lieu ot se
conservérent les traditions, et le lieu aussi o s'illustra dans les sciences et les arts la caste sacerdotale des Chaldéens,
qui a fait la gloire de la Babylonie et de I'Assyrie. Un jour viendra, j'aime a l'espérer dans l'intérét d’une science qui est
en progreés, un jour, dis-je, viendra ol une étude approfondie et comparée des institutions religieuses et civiles, du
langage symbolique, des phénoménes climatériques et des productions naturelles de I'Asie occidentale et de 'Egypte,
conduira méme a reconnaitre, tout aussi unanimement, que l'action directe de la premiére de ces deux contrées sur
la seconde remonte bien au-dela des 18° et 19¢ dynasties égyptiennes. En attendant ce jour désiré, je ne me laisserai
pas de répéter que, physiquement et historiquement parlant, le double fait de la population et de la civilisation doit
étre considéré comme bien plus ancien dans I'Asie occidentale qu'en Egypte. Aussi, dés a présent, peut-on dire, quant
a l'Orient, sans méme excepter la Phénicie, que I'Egypte a beaucoup requ et trés-peu donné.

"porphyre, De Antr. nymph. 24., p. 22, 23, ed. Van Goens. Mém. de lAcad. des inscript. t. 15., 2° partie, p. 230-236.

97



dés Chaldéens d'Assyrie; cette déesse, sur les deux stéles égyptiennes, nous la retrouvons
accompagnée tout a la fois, comme sur les monuments asiatiques, du symbole du cyprés et
de deux personnages qui forment avec elle une triade divine. Un de ces personnages, dans
les calendriers sculptés a Thébes et a Edfou, se montre comme le protecteur ou comme la
personnification méme du mois égyptien de tobi, dans lequel tombe l'équinoxe vernal; et 13,
caractérisé, ainsi que ce mois et cet équinoxe, par le symbole du cypreés, il est au lieu et place
du mois de tébi, c'est-a-dire, théologiquement parlant, il est placé au seuil de I'équinoxe du
printemps, de méme que la déesse dont il est 'assesseur. Enfin nous verrons, dans le mémoire
suivant, Vénus présider aux cérémonies funébres en Egypte, comme en Asie, comme chez les
Grecs; et son arbre symbolique, le cypreés, tout étranger qu'il est au sol égyptien, ne le verrons-
nous pas aussi figurer, en méme temps qu’elle, dans les peintures qui, en Egypte, ornent les
caisses de momie? J'avais donc quelque raison de dire, au début de ce mémoire, que parfois,
lorsque 'histoire reste muette, un symbole tiré des productions de la nature peut nous révéler
le fait des communications d’une nation avec une autre, et nous apprendre que telle ou telle
divinité, tel ou tel usage religieux, que l'on croyait propres a un peuple trés-anciennement
civilisé, sont néanmoins des emprunts faits par lui a un peuple plus ou moins voisin.
Ajoutons que le Rhamesséum de Thébes et les deux stéles décrites ci-dessus ne sont pas
les seuls monuments od, jusqu’a ce jour, on ait trouvé deux cyprés figurés auprés du person-
nage divin qui tout a la fois est un des assesseurs de Vénus-Hathor et le protecteur du premier
mois de l'équinoxe vernal. Ce sont aussi deux jeunes cyprés pyramidaux que l'on reconnait
sans hésitation sur un des autels qui, dans une peinture du sanctuaire de Karnak, sont placés
a coté de ce dieu.™ Ici, il est ithyphallique, et Champollion™ le désigne sous le nom a Ammon
générateur ou Mendes. Entre ces deux arbres, qui sont peints en vert, et qui nous rappellent
les deux cyprés plantés a coté de Vénus-Astarté, d’Artémis ou de Mithra, sur les monuments
asiatiques, on voit s'élever, comme sur les deux stéles citées, une tige fleurie de lotus; la fleur
est bleue; elle s’épanouit au sein d’un calice peint en rouge et en jaune.”” Cet embléme re-
ligieux a été gravé, avec la figure du dieu ithyphallique, dans la Description de I'Egypte,” et

Recherches sur Vénus, p. 130-132; atlas, pl. 17., n°* 1, 1a, 1b. — Le n° 17 de la pl. 14 G de ce dernier ouvrage reproduit un
groupe qui, sur un vase d'argent d’époque romaine, trouvé aux environs de Vienne en Dauphiné, et orné des quatre
saisons personnifiées, représente le printemps. Ce groupe nous offre Vénus assise sur le taureau équinoxial et entou-
rée de plusieurs petits Amours; composition rare, qui, rapprochée d’'un passage de Virgile (Georgic. 1., 217, 218) bien
souvent cité, mais pas toujours compris,

Candidus auratis aperit quum cornibus annum

Taurus ... ...
est un exemple précieux et mémorable de la fidélité et de la persévérance avec lesquelles les artistes, comme les
poétes de l'antiquité, nous ont transmis d’age en age les traditions hiératiques les plus anciennes. Sur d’autres mo-
numents figurés, qui ne représentent pas les quatre saisons, nous voyons la Vénus asiatique placée debout sur un
taureau (Recherch. sur Vénus, p. 130-132; pl. 17., n°® 1, 1a, 1b), ou assise sur deux taureaux (ibid. p. 128, 129; pl. 3 B, n°® 1).
C'est ainsi que, dans le panthéon des Indiens, la déesse Parvati, qui a tant d’analogie avec Vénus et Junon, se montre
tantdt assise sur un taureau (ibid. pl. 14 D, n° 7), tantét chevauchant sur un quadrupéde de méme espéce (ibid. n° 6),
tantot enfin assise sur un trone, a c6té de Giva, et posant un pied sur un lion, pendant que son divin époux pose un
pied sur un taureau (ibid. n° 4).

2 Aprés tous les exemples que j'ai cités de la présence du cyprés sur les monuments figurés égyptiens, on peut
s'étonner de ne point trouver cet arbre parmi les végétaux placés, par Horapollon, au nombre des hiéroglyphes dont
il donne la signification.

"'panth. égypt. texte pour la pl. 4.

20n voit comment un art hiératique, assujetti a des régles conventionnelles, a reproduit dans cette fleur, outre l'idée
de 'hermaphroditisme et de la génération, quatre des couleurs, le bleu, le rouge, le jaune et le vert, que l'antiquité
attribuait aux divinités génératrices, et qui rappellent le ciel, le feu, le soleil, et la vie ou le printemps.

B Antiquités, t. 3., pl. 47., n° 2.

98



reproduit par Champollion dans son Panthéon égyptien™; mais il n'a donné lieu, de sa part, a
aucune remarque. Ce savant 'a méme complétement passé sous silence, et, par conséquent,
nous laisse ignorer s'il prenaitici les deux cyprés pour deux grands chatons de palmier, comme
il l'a fait plus tard en décrivant le tableau des mois sculpté au Rhamesséum de Thébes.

D'autres parties de U'Afrique civilisée, ou le cyprés pyramidal ne croit pas spontanément,
avaient sans doute, comme 'Egypte, recu de I'Asie occidentale le culte de cet arbre avec celui
de quelque divinité génératrice. Nous pouvons méme tenir pour certain que ce symbole fut
du nombre de ceux que les Phéniciens portérent, avec le culte d’Astarté, dans les colonies
qu'ils établirent sur les cotes septentrionales de U'Afrique, a l'ouest du Delta. Toutefois nous
n'en avons qu’une preuve indirecte; elle se tire des traditions relatives aux rites funébres qui
étaient en usage chez les Carthaginois. Je dois donc différer de la produire jusqu’au moment
ol je serai amené a considérer le cyprés comme un embléme funéraire.

Ne doutons point que si les révolutions politiques dont Carthage fut le théatre n'avaient
pas détruit ou dispersé les monuments d’un culte apporté de Tyr par les fondateurs de la
nouvelle cité, nous aurions, dans les antiquités figurées, comme dans les livres sacrés des Car-
thaginois, d'aussi fréquents exemples de l'attribution du cyprés a la déesse Astarté que nous
en fournissent les antiquités qui, sur le sol de la Phénicie, ont survécu aux bouleversements
politiques et physiques. Et ce que je dis ici de Carthage doit s'entendre également de tous les
établissements que les Phéniciens avaient formés sur les cotes de U'Afrique septentrionale.

74Pl 4.

99



1.2 Deuxiéme Section — Occident
1.21 Gréce et colonies grecques

Si le culte du cyprés pyramidal fut importé de l'Asie antérieure dans ce vaste continent qui
renfermait I'Egypte et le territoire de Carthage, ne devons-nous pas nous attendre a le trouver
aussi établi dans l'archipel situé entre les cotes de U'Asie et celles de la Gréce, et dans plusieurs
parties du continent européen? Nous savons que, dés une haute antiquité, le culte des arbres,
en général, et des arbres verts, en particulier, était fort répandu dans plusieurs iles de la mer
Agée et de la Méditerranée, dans la Thrace, la Gréce, l'ltalie, la Germanie, les Gaules, l'lbérie,
la Lusitanie. C'est sans doute a linstitution d’un tel culte qu'il faut rapporter l'antique usage
de consacrer aux dieux des foréts, des bois, et d'y placer leurs temples, leurs statues, leurs
autels.”™ Des troncs d'arbres servirent a fagonner les premiéres images des divinités de la
Gréce; et Pausanias,” lorsqu'il rappelle cette coutume, place 'ébéne et le cyprés en téte des
différentes espéces d’arbres employées par les anciens a faire des xoana. De bonne heure, en
effet, et certainement a une époque antérieure a la fondation en Asie des premiéres colonies
grecques, le culte asiatique du cyprés avait pénétré dans la Gréce comme dans la Thrace; et
si Ovide™ nomme cet arbre parmi ceux qui vinrent se ranger autour d’Orphée,™ attirés par le
charme irrésistible des sons que le chantre de Thrace savait tirer de sa lyre, Pausanias,” de son
coté, reconnut dans I'Argolide, au milieu d’un cupressetum, les ruines de l'antique temple de
du lion terrassé par Hercule. Enfin, dans 'Arcadie, le mont Erymanthe, également célébre dans
l'antique légende d'Hercule par la victoire que remporta sur un sanglier ce héros d’origine
asiatique, était lui-méme couvert d’une plantation de cyprés.”™

En quittant 'Argolide, cette province a laquelle se rattache avec éclat la légende de Persée,
autre héros asiatique, le voyageur grec”™ nous signale, sur la route d’Argos a Tégée et au milieu
des beaux cyprés qui couvraient entiérement le mont Lycong, le temple d’Artémis Orthia.”
Ce temple, bati au sommet d’'une montagne dont le nom, Lyconé, fait allusion a la lumiére,
renfermait trois statues de marbre blanc, qui représentaient Latone avec ses deux enfants,
Apollon et Artémis.” L'ordre que suit Pausanias, en énumérant ces trois figures, nous autorise

7 Cet usage dut naitre du besoin de continuer a célébrer les cérémonies religieuses dans des lieux retirés, couverts,
mystérieux, comme les bois et les foréts, alors que l'accroissement successif de la population et les progrés de l'ar-
chitecture, de la sculpture, de la statuaire, obligérent le sacerdoce a restreindre a la célébration des mystéres ou des
initiations, 'emploi des grottes et des antres sacrés.

7268,17., 2.

7 Metamorph. 10., 106.

% pierius Valerianus, connu aussi sous le nom de Valeriano Bolzani, rapporte, dans ses Hieroglyphica (52., 8.), mais
sans citer aucune autorité, qu'une statue de bois de cyprés avait été consacrée a Orphée, dans la ville de Libéthre,
prés du mont Olympe, qui sépare la Thessalie de la Macédoine. Voici en quels termes il parle de cette statue et d’'un
prodige qu’on lui attribua du temps d’Alexandre le Grand : «Et in Lebethris Orphei simulacrum ex cupresso cultum,
quod cum Alexandri temporibus sudorem multum emisisset, omnibus eo prodigio perterrefactis, responsum est ab
Aristandro, viro sapiente, bene sperandum, siquidem quod nunc opus Alexander aggrederetur, ob rerum gestarum
magnitudinem maximum esset sudorem et laborem poetis ac Musarum cultoribus allaturum.»

792,15, 2.

°Qvide nous l'apprend dans ces deux vers (Heroid. Epist. 9., v. 87, 88) :

Ut Tegeaeus aper cupressifero Erymantho
Incubet, et vasto pondere leedat humum?

712, 24., 6.

Zpeut-étre ce surnom d’Orthia était-il en rapport avec la forme droite du cyprés, image symbolique de la déesse.

3| a statue de Latone, ainsi placée sur la montagne de la lumiére, avec ses deux enfants, qui représentent, l'un le

100



a croire que Latone était placée entre Apollon et Artémis, comme la Vénus assyrienne, mére
des dieux, est elle-méme placée entre ces deux derniéres divinités, ou entre le cyprés du soleil
et le cyprés de la lune, sur les monuments figurés asiatiques que j'ai cités dans la premiére
section de ce mémoire. Le récit de notre auteur mérite d’étre rapproché des détails que nous
trouvons dans un passage de Strabon™ dont précédemment je n'ai dit que quelques mots.
Il s'agit d’'un bois sacré, nommé Ortygie, et planté de plusieurs sortes d'arbres, mais surtout
de cyprés. Ce bois, dont le nom est un de ceux que portait anciennement l'ile de Délos, était
situé non loin d’Ephése et traversé par le Cenchrius, petit fleuve ot Latone, disait-on, fit ses
ablutions aprés avoir mis au monde, dans cette contrée, Apollon et Artémis, qui eurent pour
nourrice une femme également appelée Ortygie. Aussi Strabon nous apprend-il que, dans un
des temples que renfermait le bois sacré, on voyait la statue de Latone portant un sceptre, et
accompagnée d’'un groupe composé de ses deux enfants et de leur nourrice Ortygie, qui les
tenait chacun par la main. Il y a donc lieu de croire que le cyprés fut consacré a Latone, mére
des dieux, aussi bien qu'a Vénus et a Rhéa, qualifiées chacune mére des dieux, et, comme
Latone, assimilées a la Nuit, divinité essentiellement génératrice. Et si, dans l'Asie occidentale,
les monuments figurés ou les traditions nous ont montré le cyprés du soleil et le cyprés de
la lune attribués a Vénus, a Rhéa et a la déesse de Syrie; si, comme j'en ai fourni la preuve,
le cyprés fut nominativement consacré a Apollon et a Artémis chez les Grecs asiatiques, ma
supposition, quant a Latone, se trouve confirmée par la loi hiératique qui transmettait aux
jeunes divinités les symboles et les attributs de leur pére ou de leur mére.

La Gréce, par conséquent, doit nous offrir plus d’'un exemple de l'attribution du cypreés a
Apollon et a Artémis. Et d’abord, notons ici que, selon le témoignage exprés de Pindare,”™ les
lambris du temple d’Apollon a Delphes,™ ou du moins d’une des cella de ce temple,” étaient
de bois de cyprés. Notons aussi que trés-anciennement, sur le mont Parnasse, consacré a
Apollon et aux Muses, ses fidéles compagnes, il existait, au milieu d’un cupressetum, une ville
qui, primitivement appelée Cyparissia, fut ensuite nommée Apolloniade.

Les médailles impériales de deux villes de UArgolide, Epidaure et Trézéne, fournissent des
témoignages non moins explicites. Parmi les premiéres, je citerai deux piéces longtemps at-
tribuées a une prétendue ville de Cyparisus ou Cyparissus, dont on ne pouvait, et pour cause,
indiquer la position topographique; elles furent frappées en 'honneur d’Antonin le Pieux. Au
revers de la téte de cet empereur, elles nous montrent, l'une et l'autre, une chévre allaitant
un jeune enfant au pied d’'un grand cyprés.” Sestini commet U'erreur de désigner l'enfant sous
le nom d’Apollon.”” Feu M. Avellino,”® mieux inspiré, prend ici le cyprés pour l'image symbo-

737

soleil, lautre la lune, nous rappelle que le nom de Latone emporte avec lui le sens de nuit ou d’'une chose cachée.
J'ajoute que le nom de Damia, donné a la déesse dans une tradition qui la fait arriver du pays des Hyperboréens a
Délos, signifie, en zend et en sanscrit, ténébres. Cette remarque, si je ne me trompe, n'avait pas encore été faite.

"“Geogr. 14., p. 639, 640.

5pythic. 5., 52.

7Cest ainsi que Winckelmann (Opp. t. 6., p. 162) entend le passage de Pindare.

""Feu M. Avellino (mémoire cité, p. 8, note 3), s'appuyant sur un commentaire du scoliaste de Pindare, croit que les
mots KuapicoLvov pé)\aepov, dont se sert le poéte, s'appliquent, non a tout le temple, mais seulement a la cella
ot Arcésilailis consacra son char.

"8Mionnet, sans faire remarquer que Sestini, dans U'écrit intitulé : In Catalogi musei Hedervariani partem primam
Castigationes (p. 46, n° 6012), restitue a Epidaure les médailles dont il s'agit, classe, avec doute cependant, parmi
celles de l'ile de Créte, la médaille impériale décrite par Sestini dans ses Lettere numismatiche (Continuazione, t. 3., p.
44 et 45), et l'attribue a une ville qu'il désigne sous le nom de Cyparisus incerti situs. (Voy. Suppl. 4., 316, n° 137.)

In Catalog. mus. Hederv. part. 1 Castigationes, loc. cit.

"OMémoire cité, p. 22.

101



lique de ce dieu, et U'enfant pour Esculape, nourri a l'ombre de l'arbre consacré a son pére.
Le savant archéologue napolitain n'oublie pas de rappeler que, selon les traditions grecques
qui avaient encore cours du temps de Pausanias, Esculape enfant aurait été découvert, dans
le pays des Epidauriens, par le chevrier Aresthanas, ou par Autolaiis, fils illégitime d’Arcas.?
Les monnaies impériales d’Epidaure qui ont pour revers un sujet si habilement interprété, sont
encore rares. La Bibliothéque impériale de Paris en posséde deux depuis peu d'années seule-
ment; leur état de conservation laisse beaucoup a désirer. Elles proviennent de la collection
formée, au musée Hedervar, par le comte de Wiczay, et ne sont pas d’'un méme flan.” Je les
ai fait dessiner avec soin, et placer sous les n°® 1 et 2 de la planche 21 ci-jointe. Au revers,
la premiére offre, coupées par le haut, les trois lettres EIII, gravées du méme coté que le cy-
prés, et les deux lettres terminales (ON, placées a l'exergue. Les lettres AAYPI, qui sont ici
presque entiérement effacées, se voient nettement au revers du n° 2; de sorte qu’en rappro-
chant les deux médailles, on a la légende entiére EIITAAYPIWN, « des Epidauriens. » Il existe
au cabinet impérial de Vienne un autre exemplaire de la piéce n° 2. Neumann en a donné™ un
dessin trés-inexact, ou l'on ne retrouve pas le jeune Esculape allaité par la chévre. Le dessin
qu’'a publié Sestini™ d'un quatriéme exemplaire, semblable a celui de Vienne et tiré du musée
Bondacca, est un peu moins mauvais. Enfin il en indique un cinquiéme exemplaire dans le mu-
sée Sanclemente.™ En 1846, M. Th. Panofka, dans une savante dissertation intitulée : Asclepios
und die Asklepiaden,’” nous a fait connaitre deux autres médailles impériales qui offrent, au
revers, le méme sujet que ces cing piéces : l'une porte l'effigie de Caracalla, et se conserve
au médaillier impérial de Vienne’; l'autre, ol nous retrouvons l'effigie d’Antonin le Pieux, est
déposée dans le médaillier royal de Copenhague.” L'habile académicien de Berlin rapporte,
sans hésitation, la premiére a Epidaure, mais ne sait a quelle ville il convient d’attribuer la
seconde; il indique avec doute Cyparissie de Messénie, ou Cratie de Bithynie. Comme les six
autres cependant, celle-ci appartient a Epidaure.

Parmi les monnaies impériales de Trézéne qui nous offrent le cypres, je trouve deux
moyens bronzes a citer : le premier représente, au revers de la téte de Septime Sévére, un
temple placé sur une colline qui s'éléve entre un cerf et un cyprés™; le second, qui est a
l'effigie de Julia Domna, porte le méme revers, avec cette seule difference que le cerf y
est remplacé par un laurier”™ Quoique le cerf et le laurier soient, comme le cyprés, des
emblémes consacrés a Vénus tout aussi bien qu'au dieu des Muses, je n’hésite pas a croire,
avec M. Avellino,” que l'édifice qui, sur chacune de ces deux médailles, orne le sommet
d’une colline, ne soit un de ces deux temples qu'au rapport de Pausanias les Trézéniens

"pausanias, 2., 26., 4.

2|4, 8., 25., 6.

™3Une de ces médailles est décrite par l'abbé Caronni dans le Catalogue du musée Hedervar (pars 2., n° 6012).

"“Num. populor. t. 2., tab. 7., fig. 7.

™ Descript. numor. veter. tab. 13., fig. 2.

7| etter. numism. Continuaz. t. 3., p. 45.

" Berlin, in-4°, fig.

"8pag. 10, pl. 1., n° 1.

"?pag. 10 et 11, pl. 1., n° 2.

0Sestini, Descr. num. veter. p. 215, n° 3.

""Mus. Sanclemente, num. select. t. 2., p. 299, tab. 25., fig. 235. — C'est a tort que l'abbé Sanclemente désigne ici sous
le nom d'olivier l'arbre placé en regard du cypreés.

2Mémoire cité, p. 22-24.

102



753

avaient dédiés a Apollon, surnommé, dans l'un, Théarius,™ dans l'autre, Epibatérias.”™ A cette
occasion, le savant auteur du mémoire sur le mythe de Cyparisse a soin de mentionner l'autel
que, selon le voyageur grec,” ces mémes Trézéniens avaient consacré a Hélios Eleuthérios;
mais il ne connaissait pas le sens philosophique d’'un des noms, serv-azad, qu’en Perse on
donne au cyprés, a cet arbre qui fut 'embléme tout a la fois de Mithra, du soleil, de la lune et
des cinq autres planétes; c'est-a-dire 'embléme du dieu psychopompe et des sept cieux ou
les ames, rendues a la liberté et a la vie spirituelle, doivent achever de se purifier avant de
rentrer dans le séjour des bienheureux. Dés lors, M. Avellino n’a pu faire un rapprochement
qui se présente a notre esprit; il n'a pas remarqué la corrélation qui existe entre le surnom
d’Eleuthérios, donné par les Trézéniens au Soleil, porte du ciel, et attribué ailleurs & Dionysus,
prince des mystéres; les surnoms de Liber et de Libera ou Libitina, appliqués, chez les
Romains, l'un a Bacchus, l'autre a Vénus ou a Proserpine, déesses des vivants et des morts;
et I'épithéte azad,™ sans vie ou libre, ajoutée au nom de l'arbre qui chez les Perses, comme
chez les Assyriens et les Phéniciens, était non-seulement un symbole de vie, de liberté ou de
vie spirituelle, mais aussi l'image immortelle de la divinité qui préside a des mystéres fondés
sur le dogme de la descente et de I'ascension des ames. C'est ici le lieu de rapporter en entier
un passage de Pausanias dont j'ai déja dit quelque chose™ a propos d'un autre récit ou le
méme écrivain s'impose un silence religieux sur le role de Mercure et de son bélier™ dans la
célébration des mystéres de la Mére des dieux. Malgré une seconde réticence, nous allons
trouver ici la preuve que, chez les Grecs, on associait le culte du cyprés aux cultes réunis
d’Apollon, des Grandes Déesses adorées dans les mystéres, et du dieu que les Egyptiens,
sous le nom de Thoth ou Thaut, et les Grecs, sous le nom d’Hermes, considéraient comme
une divinité psychopompe. « En face des champs stényclériques, dit Pausanias,” ily a un lieu
que les anciens appelaient Gchalia, et qui se nomme maintenant le bois Carnasius.” Ony
voit une forét trés-épaisse de cyprés, qui renferme les statues de plusieurs dieux : Apollon
Carnéus, Hermeés portant un bélier, et Coré la Chaste, fille de Déméter. Prés de cette derniére
statue coule une fontaine. Dans le Carnasius, on célébre des mystéres en I'honneur des
Grandes Déesses; mais je garderai le silence sur le rite qu'on y suit. Ces mystéres m’ont paru
tenir le premier rang aprés ceux d’Eleusis.» Ce passage, rapproché des sculptures de l'autel
palmyrénien du Musée capitolin et des observations placées dans la section précédente,
prouve jusqu’'a l'évidence qu’en Gréce, comme dans |'Asie occidentale, le culte d’Apollon, ou
d’un dieu-soleil désigné sous divers noms, se liait intimement a linstitution des mystéres.
Un autre lieu, un autre monument, peuvent ajouter une nouvelle preuve a celles que déja
nous avons de lattribution du cyprés a Apollon chez les Grecs. J'entends parler de la fresque

3pausanias, 2., 31., 9.

»4d. ibid. 32., 2.

™|d. ibid. 31., 8.

$pans mon second mémoire, je donne sur la formation de cette épithéte philosophique les explications néces-
saires.

™ Ci-dessus, p. 26, 27.

"8Une agate-onyx, que M. le duc de Luynes a récemment acquise et qu’il veut bien me communiquer au moment ol
cette feuille est sous presse, fournit une preuve nouvelle et irrécusable de 'authenticité des traditions qui attribuent
au symbole du bélier un role important dans la célébration des mystéres d’origine asiatique. D'un c6té, cette agate-
onyx, dont le travail me parait phénicien ou assyrien, offre en relief une téte de bélier; de l'autre, elle représente, gravé
en creux, un griffon ailé et crété, dévorant un bouc terrassé. Dans mes Recherches sur Mithra, je montrerai comment
ce groupe se rattache directement aux mystéres de la Vénus assyrienne.

4,33, 5.

" Kapvaoiov &Acog.

103



dont un dessin au trait accompagne le mémoire cité de feu M. Avellino, et qui a été fidélement
reproduit sur la planche 12 ci-jointe. Bien que cette belle peinture provienne des ruines de
Pompei,” elle a droit, par la simplicité de sa composition et par l'élévation de son style, a
étre comptée au nombre des monuments dont les artistes grecs revendiquent l'invention. Elle
représente, vu de face, Apollon debout, presque nu, la téte ceinte d’'une couronne de laurier
et entourée d'un limbe, la main gauche appuyée sur une grande lyre a dix cordes posée a
terre, et une branche de laurier dans la main droite. Une chlamyde, dont un bout est jeté sur
le bras gauche, est agrafée au-dessous de 'épaule droite, et tombe par derriére jusqu'a mi-
jambe. Les pieds sont chaussés du cothurne. A la gauche du dieu, et plongé dans la tristesse,
on voit le beau Cyparisse assis, tenant de la main gauche deux longues lances. Une draperie,
jetée sur le bras droit, passe sur la cuisse droite et enveloppe le bas des reins, la cuisse et
la jambe gauches; le reste du corps est nu. Du sommet de la téte sort la cime d'un cyprés
pyramidal. Cyparisse est donc représenté au moment méme o, selon la fable, Apollon, touché
de la douleur que cause a ce jeune homme la mort d’'une biche ou d’un cerf qu'il aimait et
qu'il atué par imprudence, le métamorphose en cyprés. Aussi le peintre a-t-il placé aupres du
siége de Cyparisse un jeune cerf, ou peut-&tre une biche. Derriére les deux seuls personnages
qu'on voie dans le tableau, s'élévent de belles constructions, qui nous annoncent qu'ici la
métamorphose de Cyparisse s'opére devant un temple dédié a Apollon : le trépied, l'arc et
le carquois posés sur ces constructions, et le bois de cyprés dont elles sont entourées, ne
laissent aucun doute a cet égard. Ce sont, avec la branche de laurier qui pend de la main
droite d’Apollon, les mémes accessoires caractéristiques que nous avons trouvés auprés de
ce dieu, sur les médailles coloniales d’Alexandria-Troas’®; mais, au lieu d’'un seul cyprés que
ces médailles nous montrent planté a ses cotés, la fresque de Pompei, seul monument figuré,
authentique, qui nous reste de la métamorphose de Cyparisse, laisse distinctement apercevoir
un cupressetum autour de 'édifice consacré a Apollon.

Les traditions relatives au mythe de Cyparisse varient beaucoup dans les auteurs grecs,
comme dans les auteurs latins.

Philostrate™ reconnait a ce mythe une origine asiatique: en parlant du bois sacré de cyprés
et de lauriers planté auprés du temple d’Apollon, dans le faubourg d’Antioche de Syrie, appelé
Daphné, il a soin de dire que Cyparisse était un jeune Assyrien, qui passait pour avoir été
changeé en cypres; et, ajoute-t-il, la beauté de l'arbre fait foi d'une telle métamorphose.

Une autre tradition, recueillie par Servius,” assigne l'ile de Créte pour patrie a Cyparisse,
jeune homme aussi chaste que beau, dont Apollon, ou Zéphyre, était éperdument amoureux,
et qui, voulant conserver la pureté de ses meeurs, s'enfuit vers le fleuve Oronte, et se réfugia
sur le mont Casius, ou il fut changé en cypreés. Si, dans cette légende, l'ile de Créte est le lieu ol
Apollon chercha a séduire Cyparisse, n'oublions pas que les écrivains grecs ou latins désignent
comme la patrie du cyprés une ville de cette ile, Tarrha, célébre, de méme que Cnosse, par
le culte qu'on y rendait a Apollon.”® Remarquons, d'autre part, que, dans le récit de Servius,
le mont Casius et le fleuve Oronte nous raménent en Syrie, cette partie importante de 'Asie
occidentale, qui déja, par ses monuments figurés et par ses traditions écrites, nous a fourni la

'Elle fut découverte en 1833 ou 1834.

%2Ci-dessus, p. 105-107; et pl. 13., n°® 1-3.

3In Vita Apollon. 1., 16.

%4Ad Virgil. £neid. 3., v. 680.

"5Sur la haute antiquité et limportance du culte d’Apollon dans Uile de Créte, nommément a Cnosse et & Tarrha,
voyez les savantes remarques de K. O. Miiller (Die Dorier, t. 1., p. 206-209).

104



preuve que le culte du cyprésy fut trés-anciennement établi en 'honneur d’Apollon et du soleil,
comme en Uhonneur de Vénus et de la lune. Si Zéphyre est substitué a Apollon dans une
variante de cette légende recueillie par Servius,” nous le trouvons nommé dans un passage
ol Nonnus semble dire qu'Apollon et Zéphyre s’étaient disputé le coeur de Cyparisse.” A ce
nom de Zéphyre, pouvons-nous ne pas nous rappeler que la Vénus asiatique était assimilée a
l'air, cosmologiquement parlant, et que, chez les anciens habitants de 'Arménie, peuple sorti
du territoire de l'empire assyrien, cet élément intervenait dans les augures qui se tiraient de
la plus ou moins grande agitation du feuillage des cyprés sacrés d’Armavir® ?

Ovide, sur l'autorité, sans doute, de quelque mythographe grec, dont les écrits et méme
le nom ne nous sont point parvenus™; Ovide, le plus ancien des écrivains de l'antiquité qui
nous ont conservé la fable de Cyparisse et Apollon; Ovide™ place la scéne principale dans l'ile
de Céos ou Céa,” dans une ile presque contigué a U'Attique, cette célébre contrée ou le culte
d’Athéné, la légende et les symboles de la déesse, l'assistance qu’elle préte a Hercule dans ses
douze travaux ou ses initiations,” la légende de Thésée et bien d’autres faits, nous révélent
une civilisation importée de l'Asie occidentale. Aussi trouvons-nous dans le récit du docte et
ingénieux chantre des Métamorphoses, plus d'un trait qui tout a la fois décéle aussi une origine
asiatique et s'accorde avec la fresque de Pompei. D'autre part, des témoignages authentiques
nous apprennent que, sous divers noms et dés une époque reculée, Apollon fut adoré dans l'ile
de Céos,™ et qu'il continua de 'étre jusqu’aux derniers temps du paganisme. Il y portait prin-
cipalement les surnoms d’Aristée et de Carthéen. De nos jours on a découvert, dans les ruines
de Carthée, les restes d'un temple dédié a Apollon Carthéen™; et c’est aux environs mémes de
Carthée, que, selon le poéte latin, Cyparisse tua par mégarde un trés-beau cerf objet de tous
ses soins, et qui était consacré aux nymphes des champs appelés carthéens, carthaea arva. Ce
cerf, comme le cyprés, doit étre pour nous une image symbolique d’Apollon lui-méme.” Le

7 Ci-dessus, p. 19, 20, 37-41, 51-58, 96-99, 104-107.

"®’Servius, loc. cit.

8 Kal Zépupov kAovéeoke Adkwv vEog - AR [BavovTa

‘HPntrv Kundpiooov idav épateivog antng
Ebpev Apvkaioto mapaipaciny Yokivoov.
Dionysiac. 11., 363-365.

"Ci-dessus, p. 64-73.

Voyez, a ce sujet, les observations de Gierig, dans la préface de son édition des Métamorph. d’Ovide, et celles de
M. Avellino (mémoire cité, p. 13-17, 21).

' Metamorph. 10., 106-142.

7 Aujourd’hui Zéa.

BVoy. surtout les peintures d'une série nombreuse de vases grecs, d’ancien style.

Voy. sur l'ile de Céos, sur les ruines de Carthéa et sur le culte d’Apollon dans cette ile, les manuscrits autographes
et inédits d’Anse de Villoison, déposés a la Bibliothéque impériale (le 3° vol. surtout), et les notes écrites, par le méme
voyageur, a la marge des pages 15, 16 et suivantes du 2¢ volume du Voyage de Tournefort au Levant (éd. de Lyon, 1727;
trois vol. in-8°). L'exemplaire se conserve aussi a la Bibliothéque impériale. (Cf. Brondsted, Voyag. et Recherch. dans
la Greéce, p. 1-76; pl. 8., 16-19.)

>Brondsted, ibid. p. 18 et suiv. pl. 8., 16-19.

®A l'appui de cette opinion, j’aurais a citer les témoignages que plusieurs savants archéologues, nommément MM.
le duc de Luynes, Raoul-Rochette, Rathgeber, Ph. le Bas, Em. Braun, Avellino, ont produits pour prouver que le cerf et
la biche furent consacrés a Apollon, comme a Artémis ou Diane. Je me bornerai a faire une mention particuliére des
monnaies autonomes de Caulonia, qui nous montrent, au droit, un cerf placé sur un autel, a c6té de l'image d'Apollon,
et, au revers, un cerf regardant tantdt a droite, tantdt a gauche (voy. l'intéressante notice publiée par M. Emile Braun,
dans le Bulletino dell’ Instit. arch. année 1843, p. 94, 95). C'est ainsi que, sur un des bas-reliefs de 'obélisque de Xanthus,
'image symbolique de Vénus, une vache allaitant son veau, est placée en regard de l'image anthropomorphique de la
déesse.

105



portrait qu’en trace Ovide ne permet aucun doute sur ce point : il était trés-grand”; il avait
des cornes d’or ou dorées,” un collier de pierres précieuses, une bulle d’argent suspendue
sur le front, ce qui,” pour le dire en passant, caractérisait Apollon comme un dieu solaire et
lunaire a la fois.”™ Cette description, que j'abrége, ne se rapporte nullement au quadrupéde
placé pres du siége de Cyparisse, dans la fresque de Pompei. Les petites proportions que lui
a données le peintre ne répondent ni a un cerf ordinaire, ni au cerf des champs carthéens, tel
que le poéte le dépeint. De plus, 'animal, plein de vie, n'est point dans l'attitude ot devrait
étre un cerf blessé a mort. Ne dirait-on pas plutot une biche™ ou un jeune cerf apprivoisé, qui
tourne la téte vers Cyparisse, pour exprimer qu'il l'aime et qu'il attend de lui un regard, une
caresse? Et si c'est un cerf, comme je suis porté a le croire, ne représente-t-il pas ici symboli-
quement Apollon lui-méme, le protecteur céleste de Cyparisse? Dans les traditions écrites, le
quadrupéde tué par Cyparisse est tantot un cerf,™ tantot une biche™ ; mais le trait principal du
mythe, qui, dans la fresque de Pompei, marque la métamorphose du jeune chasseur, ce trait
est fidélement reproduit dans le récit d’Ovide™ : le peintre fait naitre du sommet de la téte de
Cyparisse la cime d’un cyprés pyramidal; le poéte, a son tour, aprés ces mots caractéristiques,
metas imitata cupressus,”® dépeint la métamorphose dans les vers que voici :

785

In viridem verti coeperunt membra colorem;
Et modo, qui nivea pendebant fronte capilli,
Horrida caesaries fieri, sumptoque rigore

Sidereum gracili spectare cacumine ccelum.

On chercherait en vain dans les autres poétes ou mythographes de l'antiquité les précieux
détails qui accompagnent cette fiction; et il est difficile de ne pas reconnaitre dans le récit
d’Ovide, comme dans la fresque de Pompei, un exemple de I'habitude qu’avaient les Grecs et
les Romains de transformer en mythe le symbole. Remarquons de plus qu’ici l'origine asiatique
de la légende de Cyparisse ne se trahit pas moins par le nom méme du lieu ol s'accomplit
la métamorphose. Ce nom, Carthéa, appartient a plusieurs idiomes de 'Asie occidentale; il
signifie la ville, et dut nécessairement &tre imposé par une colonie phénicienne a la cité qu’elle
fonda dans l'ile de Céos. Le nom seul de Carthage justifierait, au besoin, une pareille assertion.

7 «Ingens cervus.»

8« Cornua fulgebant auro.»

Bulla super frontem parvis argentea loris

Vincta movebatur ... ...

780\oyez mes observations sur 'emploi simultané de l'or et de 'argent dans les images des divinités (Recherches sur
Vénus, p. 108-116).

®'Les biches qui jouent un rdle dans les fictions mythologiques des Grecs et des Romains, sont souvent représentées
avec un bois de cerf.

82Qvide, loc. cit. Servius, ad Virgil. £neid. 3., 64, 680. Lactantius Placidus, Argum. Ovid. Metamorph. 10., 3. Scriptores
rer. mythic. latini tres, t. 1., fab. 177., p. 134.

8Servius, ad Virgil. Georgic. 1., 20. Scriptores rer. mythic. latini tres, t. 1., fab. 6., p. 2; fab. 178., p. 135.

4Cette conformité avait tellement frappé M. Avellino, que, selon lui (Mémoire cité, p. 15), l'auteur de la fresque
l'aurait peinte, l'imagination pleine des vers d’Ovide. Il a soin de dire que les inscriptions latines trouvées a Pompei
prouvent que les poétes de la haute latinité étaient parfaitement connus dans cette colonie romaine, et il renvoie a
l'opuscule de M. Wodsword intitulé : Inscriptiones pompejana (Lond. 1837). Toutefois les différences que je signale
entre le récit du poéte et 'ceuvre du peintre ne me permettent pas de souscrire sans restriction a l'opinion du docte
académicien de Naples.

8|1 n'est pas sans intérét de faire remarquer ici que d’autres écrivains latins, pour désigner le cyprés, emploient
quelquefois, au lieu de cupressus, le mot cyparissus, identique avec le nom du personnage changé en cyprés par
Apollon. Virgile nous en fournit deux exemples, 'un dans les Géorgiques (2., v. 84), le second dans Enéide (3., v. 680).

106



Lactantius,® dans l'analyse succincte qu'il fait de chaque livre des Métamorphoses
d’Ovide, n'avait pas a reproduire les détails que je loue dans le récit du poéte; mais, tout
en se bornant a rapporter les deux faits principaux, la coupable passion d’Apollon et la
métamorphose de Cyparisse, il place aussi le lieu de la scéne dans l'ile de Céos; et s'il omet
de désigner nominativement la ville de Carthée, en revanche il nous montre qu’il avait puisé
ses renseignements ailleurs que dans Ovide, car il nous apprend que Cyparisse avait pour
pére Amyclée. Cette derniére notion ne se trouve ni dans Ovide, ni dans aucun autre écrivain.
Rapprochée des trois vers cités de Nonnus,” ol Cyparisse a pour patrie la Laconie, elle nous
rameéne dans cette contrée; et [a nous trouvons, non-seulement une trés-ancienne ville du
nom de Cyparissia,® mais une Aphrodite armée, dont le culte dut étre, de bonne heure,
importé en Gréce par les Phéniciens, adorateurs d’Astarté armée, et une Athéné Cyparissia,””
autre divinité armée, qui se confond a la fois avec la déesse Onka ou Onga de ces mémes
Phéniciens, et avec la Vénus Mylitta de Babylone et de Ninive.

Une autre tradition™ donne pour pére a Cyparisse, au lieu d’Amyclée, Téléphe, qu'une
biche, disait-on, avait nourri; et, par une coincidence digne d’attention, nous voyons, sur un
bas-relief de la villa Borghése,” une biche accroupie auprés d’Augé, mére de Téléphe, comme
nous trouvons une biche ou un cerf accroupi auprés de Cyparisse sur la fresque de Pompei.

Enfin quelques écrivains latins substituent le nom de Silvain ou Sylvain a ceux d’Apollon
et de Zéphyre dans la légende, de Cyparisse.”” Parmi ces écrivains, nous retrouvons Servius, et
ici le ttmoignage qui résulte de sa riche érudition est d’autant plus important qu'il se produit
al'occasion de ce vers ou Virgile™ nous apprend que l'on représentait Silvain portant a la main
un jeune cypres:

Et teneram ab radice ferens, Silvane, cupressum.

Cette attribution du cyprés a Silvain est confirmée tout a la fois par la substitution de ce
dieu a Apollon, dans la fable de Cyparisse, et par les monuments figurés que citent a ce sujet
Heyne™ et Visconti.” A ces monuments, selon la judicieuse observation de M. Avellino, il faut
ajouter une inscription latine, métrique, composée en 'honneur du dieu Silvain et découverte
dans l'Abruzze citérieure, sous le chateau de Capistrano, diocése de Valva.” Le vers cité des
Geéorgiques de Virgile est introduit dans cette inscription.

L'identité de Silvain et d’Apollon ressort donc a la fois, on le voit, de la substitution du pre-
mier au second dans la légende de Cyparisse, et de l'attribution du cyprés a Silvain, comme a

795

8L oc. cit.

¥Ci-dessus, p. 201, note 4.

88Ci-aprés, p. 245.

" Ppausanias, 3., 22., 7.

™Servius, ad Virgil. £neid. 3., 680.

"'Wisconti, Monum. scelti borghesiani, pl. 33.; &dit. de Milan.

™2Servius, ad Virgil. Georgic. 1., 20; ad Eclog. 10., 26. Scriptores rer. mythic. latini tres, t. 1., fab. 6., p. 2; fab. 178., p. 135.

S Georgic. 1., 20.

% Ad Virgil. loc. cit.

™5 Mus. Pio-Clement. t. 7., explication de la pl. 10. (Cf. le Dr. Frédéric Creuzer, Symbolik, t. 3., p. 843; 3¢ édition.)

"*6Copiée par l'abbé Costanzo, cette inscription fut publiée dans les Papiri diplomatici (p. 332) de Marini, puis dans
les Nouvelles annales de l'Institut archéologique (vol. 6., p. 150), ou M. Avellino (mémoire cité, p. 27, note 1) est fondé
a dire qu’elle n'aurait pas di étre annoncée comme inédite. Elle a, plus réecemment, été reproduite par M. Liberatore,
dans ses Opuscoli (p. 112).

107



Apollon. Le culte de Silvain, divinité fort énigmatique, dont nous ne découvrons en Gréce au-
cune trace, avait-il été importé de I'Orient chez les Romains™ ? ou bien ceux-ci trouvérent-ils
ce culte établi chez les anciens peuples d'ltalie, a qui une émigration asiatique l'aurait ap-
porté en méme temps que le symbole du cyprés? Ce sont des questions insolubles, ce me
semble, dans l'état actuel de nos connaissances. Bornons-nous a remarquer que le vers cité
des Géorgiques nous rappelle un usage originaire de 'Asie occidentale, comme le cyprés; un
usage simultanément constaté par des cylindres asiatiques et par des monuments égyptiens,
ol nous avons vu un jeune cyprés placé a la main, soit d’un prétre, soit d’un initié, soit d'une
divinité chargée de présider a la vie et au printemps.”® Mais complétons cette remarque en
transcrivant ici le commentaire entier de Servius sur le méme vers de Virgile, commentaire ol
Silvain, a l'exemple des divinités de l'Asie occidentale,” se montre avec le double caractére
de dieu des vivants ou de la terre et de dieu des morts ou des enfers : «Silvain est le dieu
des foréts. Il aima un jeune homme, nommé Cyparisse, qui avait une biche parfaitement appri-
voisée. Le dieu, sans le savoir, ayant tué cette biche, Cyparisse en mourut de douleur. Silvain,
qui le chérissait,* le changea en cypreés, arbre ainsi appelé du nom de Cyparisse; et, pour se
consoler, dit-on, il porte a la main un arbre de cette espéce. Quelques-uns pensent que Silvain
est une divinité infernale,” et, pour cette raison, ils lui attribuent le cyprés, qui, a cause de la
faiblesse de ses racines, convient aux rites funéraires.*” »

Que le dieu qui change Cyparisse en cyprés s'appelle Silvain ou Apollon, cette métamor-
phose ne cache pas moins un sens élevé, que mes savants devanciers ne semblent pas avoir
pénétré a travers la fiction érotique inventée par l'imagination sensuelle et dépravée des Grecs.
On n'a pas compris que Cyparisse est un initié qui atteint, non sans de pénibles efforts, le
but que s'étaient proposé les fondateurs des mystéres. Son ame est restée victorieuse dans
le combat qu’elle avait a livrer a la matiére, source de toutes les passions charnelles et dé-
réglées; et cette victoire est représentée symboliquement par la mort que Cyparisse donne
lui-méme au cerf ou a la biche qu’il chérissait. Le cerf, dans certains rites propres a l'institu-
tion des mystéres chez les Assyriens et les Phéniciens, se substitue au taureau.*® Dominé par
des désirs impétueux, emporté par sa grande vigueur, furieux méme au temps des amours,
le cerf, animal herbivore comme le taureau, est, comme lui aussi, le symbole du principe hu-
mide,* et, par conséquent, le symbole de la vie matérielle, le symbole des dieux créateurs ou

"\oyez, sur le dieu Silvain, les inscriptions latines que M. le Dr. Jean Labus a rapportées dans ses Marmi antichi
bresciani, et les savantes observations dont il a accompagné ces inscriptions (p. 74-77).

"8Ci-dessus, p. 64, 165, 166, 183-185.

¥Voy. Mém. de ['Acad. des inscriptions, nouv. série, t. 14., 2¢ partie, p. 68, 173. Recherches sur Vénus, p. 43, 44, 72, 74,
75, 226, 227, 238-240.

8°Mot a mot : «le dieu amoureux. »

8"Mot a mot : «un dieu funébre.»

802« Silvanus deus est silvarum. Hic amavit puerum Cyparissum nomine, qui habebat mansuetissimam cervam. Hanc
quum Silvanus nescius occidisset, puer est extinctus dolore : quem amator deus in cupressum arborem nominis ejus
vertit, quam pro solatio portare dicitur. (Hunc Silvanum quidam funebrem deum putant, et ideo cupressum tribuunt
ei, quia eadem arbor apta sit funeri ob radicum infirmitatem).» Servius, ad Virgil. Georgic. 1., 20. — Ces mémes rensei-
gnements se trouvent, mot pour mot, dans le premier et le second des trois mythographes latins dont les écrits ont
&té retrouvés a la bibliothéque du Vatican, par les soins de S. Em. Mgr. le cardinal Mai. (Voy. Script. rer. mythicar. latini
tres Roma nuper reperti, t. 1., fab. 6., p. 2; fab. 178., p. 135; ed. Bode.)

83pe 13, cette double attribution du cerf et du taureau a Apollon et a Artémis ou Diane; de (3, sur des bas-reliefs
assyriens et sur des pierres gravées ou des scarabées de travail phénicien, ces groupes composés d’un ou deux lions,
d’un ou deux griffons, qui dévorent un cerf au lieu d'un taureau; de la aussi, des tétes de cerf substituées a des cornes
ou a une téte de taureau, comme ornement des tiares des rois parthes.

8%%yoy. Rech. sur Vénus, p. 156-162, 191, 192, 220-225.

108



805

qui dispensent la vie.*” Mais il a sur le taureau l'avantage de marquer, tout a la fois par son
rut et par la perte annuelle et périodique de son bois, 'époque du printemps, cette saison
si impatiemment attendue, ou, chaque année, une nouvelle vie se manifeste a la surface de
la terre.*”® Dans le langage symbolique des mystéres, dompter et tuer le cerf ou le taureau,
c'est donc la victoire de la vie spirituelle sur la vie charnelle, la victoire de 'ame sur le corps.
Ce triomphe appartient a Cyparisse, dont les habitudes pieuses et la pureté de meeurs nous
sont attestées par les légendes grecques qu’Ovide et Servius avaient eues sous les yeux. Sorti
victorieux des épreuves et des combats institués, en Orient, dans les initiations, il meurt, c’est-
a-dire il achéve, par la mort de son corps, de rendre a son ame la liberté qu’elle avait perdue.
Comme Hercule, aprés que sa dépouille mortelle eut été consumée sur le biicher mystique,
il recoit, avec le don de 'immortalité, les honneurs insignes de l'apothéose. Il les recoit d'un
dieu solaire, Apollon ou Silvain, qui, comme Mithra, modéle de perfectibilité proposé aux ini-
tiés, préside a la vie future et a la célébration des mystéres. La métamorphose de Cyparisse
en cypres, symbole d’Apollon et de Silvain, symbole de la vie éternelle ou de l'immortalité, est
donc une véritable apothéose.®” Je ne sais si je m'abuse, mais il me semble que la fresque de
Pompei, monument ou se révéle un sentiment profondément religieux, confirme le sens élevé
que je préte au mythe de Cyparisse.

L'attribution du cyprés a Apollon, chez les Grecs d’Europe, de méme que chez les Grecs
asiatiques, est, on le voit, pleinement justifiée par le témoignage indirect de la légende de
Cyparisse ou nous lisons le nom de Silvain, comme par les témoignages directs que j'ai rap-
portés plus haut. Je ne puis produire un nombre aussi imposant de preuves en faveur d'une
attribution semblable a Artémis, la Diane grecque, sceur et compagne inséparable d’Apollon.
Mais le fait n’est pas moins certain; il pourrait méme étre affirmé par voie d’analogie ou de
consanguinité, a défaut de preuves.

Déja nous avons appris de Pausanias que, sur la route d’Argos a Tégée, au milieu du cu-
pressetum planté sur le mont Lyconé, on avait érigé, en 'honneur d’Artémis Orthia, un temple
qui renfermait les statues de Latone, d’Apollon et d’Artémis.*®

Dans la Phocide, a Ganthéa, ol Aphrodite avait un temple, le méme voyageur® vit, un peu
au-dessus de la ville, un bois sacré de cypreés et de pins, et, dans ce bois, un temple et une
statue d'Artémis.

Xénophon, exilé de sa patrie, se retire a Scillonte,”™ ville batie par les Lacédémoniens aux
environs d’Olympie. Par l'ordre méme des dieux, il y achéte, pour le consacrer a Artémis, un
territoire qu’arrosait un petit fleuve nommé Sélinus, comme celui qui coulait prés du temple

809

85Que si l'on objectait que, dans le récit d'Ovide et sur la fresque de Pompei, je prends le cerf des champs carthéens
pour l'image symbolique d’Apollon, je demanderais si Zeus ou Jupiter, Osiris, Civa, Dionysus, ne se métamorphosent
pas en taureau sous la plume des mythographes et des poétes, ou ne sont pas représentés avec les formes de cet
animal dans les monuments de l'art.

8%0n voit encore une fois ici que les institutions religieuses et le langage symbolique des Chaldéens ou des Assyriens
n‘avaient rien emprunté aux phénomeénes climatériques de 'Egypte, ni aux productions de son sol.

87M, Emeric David et M. Avellino reconnaissent bien que le cyprés est un symbole solaire, et le cerf ou la biche, un
symbole du principe humide; mais ils ne tirent pas de ces deux faits les conséquences qu'il convient d’en déduire, pour
les appliquer a linterprétation du mythe de Cyparisse. L'académicien napolitain n’entre méme pas dans 'examen du
sens psychologique de ce mythe. Lacadémicien frangais, j'en fais a regret l'observation, se trompe lorsqu'il dit (Jupiter,
t.2., p. 436, 437) : « Ce n’est point Cyparisse qui fut changé en cyprés; c’est, au contraire, 'amour d’Apollon pour le cyprés
qui donna naissance a la fable de Cyparisse ...»

8% Cj-dessus, p. 192, 193.

8%pausanias, 10., 38., 5.

E1°Qu Scillunte. Ce fut la qu'il écrivit sa célébre histoire de la retraite des dix mille.

109



de la déesse, a Ephése. L3, avec les dimes des richesses rapportées de son expédition en Asie,
Xénophon érige un temple, une statue et un autel a Artémis. « Le temple, nous dit-il lui-méme,
ressemble en petit & celui d’Ephése; mais a Ephése, la statue de la déesse est d’or; ici, elle est
de cyprés.” »

Ovide, dans ses Métamorphoses,* représente comme couverte d’une épaisse forét de cy-
prés®™ la vallée de Gargaphie®™ consacrée a Diane, qui s'y baignait avec les nymphes lorsqu’elle
fut surprise par Actéon. La détermination de la position de cette vallée dans la Béotie n’offre
point de difficulté. M. Panofka®™ me semble fondé a la placer au pied méme du mont Cithéron.
Décrivant un bas-relief de sarcophage,®™ ou l'on voit Actéon attaqué par quatre de ses propres
chiens, au moment ol la déesse offensée le métamorphose en cerf, il dit : «Des cypreés et des
pins contribuent a désigner le mont Cithéron, sur lequel ces deux espéces d'arbres croissaient
en abondance.» Toutefois cette derniére assertion n’est pas justifiée par les deux passages,
l'un d’Ovide,” l'autre de Philostrate,”™ auxquels il renvoie le lecteur. Si le poéte latin et l'écri-
vain grec ne nous apprennent rien sur 'emplacement précis de la vallée et de la fontaine de
Gargaphie, le second fait mention d’Actéon a propos d’une fontaine ou d'une source qui doit
étre celle de Gargaphie, située prés du mont Cithéron, bien qu'il ne la désigne par aucune
dénomination.

En diverses parties de la Gréce, d’anciens usages, d'anciens monuments de l'art, d’anciens
noms de lieux ou de cités vont nous révéler quelle importance, quelle extension avaient ac-
quises, chez les Hellénes, le culte et la culture du cyprés pyramidal, ou plutét le culte et les rites
des divinités dont cet arbre vivace et toujours vert était le symbole ou 'image idéographique.
Dans cette revue, quelquefois fastidieuse, nous recueillerons, du moins, des témoignages qui
attestent qu’en Gréce le cyprés ne fut pas seulement consacré a Apollon et a Artémis, mais,
pour ainsi dire, a toutes les divinités créatrices, aux divinités célestes, comme aux divinités
terrestres et infernales. Nous trouverons enfin, dans les récits des auteurs anciens, ou dans la
composition des monuments d’antiquité figurée, quelques particularités importantes qui ne
nous permettront pas de douter que le culte du cyprés ne fiit passé de U'Asie antérieure chez

812

B0 8¢ vodg MG pkpog peydhe T¢ év Egéow eikaotal, kol 10 E0avov éolkev MG KUTTAPITTIVOV XPLoEH
vt ¢ év Egéow. (Cyri expeditio, 5., 3., 12; ed. Lud. Dindorf.) — Les &crivains latins ne sont d’accord, ni entre eux,
ni avec Xénophon, sur la matiére qui avait servi a faire la statue de Diane a Ephése. Pline (H. N. 16., 79.) rapporte que,
selon la plupart, cette statue était d’ébéne, mais que, selon Mucien, le plus récent des écrivains qui 'avaient vue sur
les lieux, elle était de bois de vigne, et n’avait jamais été changée, bien que le temple ou elle était enfermée elit été
rebati jusqu’a sept fois. Mucien, ajoute Pline, nomme le sculpteur qui avait choisi le bois de vigne pour la statue : il
s'appelait Pandémios.

123, fab. 2., 155, 156.

853 Acuta densa cupressu.

8“0u Gargaphia.

85 Antiques du cabinet Pourtalés, p. 53.

86 Ce sarcophage, découvert en 1738, dans une vigne appartenant a lillustre famille des Borghése, est passé de la
villa Borghése, autrefois villa Pinciana, au musée du Louvre. Il est de marbre de Luni, et a bien souvent été décrit ou
figuré (voyez notamment : Villa Pinciana, st. 7., n°° 16 et 17. Millin, Monum. inéd. t. 1., p. 40; Galerie mytholog. 100., 101.,
405, 406, 407. Bouillon, Musée des antig. t. 3., bas-reliefs, pl. 17. Clarac, Mus. de sculpt. anc. et mod. t. 2., 1 part. n°
315, p. 321-330; pl. 113 et 114). Je reparlerai de ce précieux monument dans mon second mémoire. Feu M. Avellino, le
trouvant décrit dans l'ouvrage de M. Panofka sur le cabinet de M. le comte de Pourtalés-Gorgier, a commis l'erreur de
le désigner comme appartenant a ce riche cabinet. Le savant académicien de Berlin le mentionne a l'occasion d'un
vase peint grec, qui déja avait été publié par feu le comte Alexandre de Laborde (Collection du comte de Lamberg, p.
37, vignette), et qu'il reproduit (ouvrage cité, p. 53-57, pl. 21.) d’aprés Uoriginal que posséde M. de Pourtalés.

87 Metamorph. 3., v. 155.

58magin. 1., 14.

110



les Grecs avec le culte des dieux que révéraient les peuples d'Orient les plus anciennement
civilisés.

C'est par lintermédiaire des Tles situées entre le continent asiatique et la Gréce que se fit
cette double importation. Les documents écrits, de méme que les monuments de l'art, mettent
ce fait en évidence. Déja nous venons de trouver le mythe de Cyparisse transporté de Syrie, ou
il avait pris naissance, dans l'ile de Céos, auprés d’'une cité appelée d’'un nom qui, dans un
des idiomes de U'Asie occidentale, signifie ville. Dé&ja aussi j'ai cité, quant a l'ile de Cypre, des
traditions et deux coupes d’argent doré, ciselées, ou gravées, qui prouvent que, dés une haute
antiquité, le culte du cyprés y avait été introduit. A défaut de ces preuves, le nom de Cypre,™®
rapproché, comme je l'ai fait, du nom de la déesse Cypris, du nom de l'arbre qui nous occupe,
et du nom du métal consacreé a cette divinité, suffirait pour nous donner lieu de croire que les
cypres, dont la cime pyramidale s'élance au-dessus de tous les autres arbres dans les foréts
ou les bois qui, sur le sol de l'ile, attirent les regards du voyageur moderne, sont autant de
rejetons des plants de cyprés que les Phéniciens durent autrefois apporter d’Ascalon en Cypre
avec le culte de la Vénus Assyrienne. Limportation de ce culte est attestée, je le répéte, par
le témoignage formel d’Hérodote®™ et de Pausanias.” Et nous ne pouvons trouver la Vénus
assyrienne représentée sous l'embléme d’un cypreés, au revers des médailles d'une autre ile
phénicienne, Aradus,” et son culte introduit avec celui du cyprés dans la Phénicie continen-
tale, en Syrie, en Arménie, dans U'Asie Mineure, en Arabie et en Egypte, sans admettre que les
mémes faits s'étaient produits lors de la colonisation de l'ille de Cypre par les Phéniciens. Au
témoignage formel des deux coupes citées, nous aurions a ajouter plus d'une preuve maté-
rielle, si la numismatique de cette ile, trop souvent conquise et dévastée depuis cette époque,
était plus compléte qu’elle ne l'est dans nos collections d’antiquités.

Au-dessus de 'Tle de Cypre, nous trouvons celle de Rhodes, ou les médailles et les tradi-
tions s'accordent a montrer que les croyances religieuses du continent asiatique avaient jeté
de profondes racines. Le culte d’Aphrodite et d’Eros y tenait le premier rang, et 13, sans doute,
le symbole du cyprés marquait, comme la rose, l'origine phénicienne ou assyrienne de ce culte.
Toutefois les historiens et les poétes ne me laissent pas autre chose a dire sur la question qui
nous intéresse, si ce n'est que l'ile de Rhodes était renommée pour ses bois de cyprés.””

Samos, cette Tle dont les traditions et les médailles autonomes conservaient, sous la do-
mination successive des Grecs et des Romains, 'empreinte d’une civilisation asiatique; cette
ile ol Héra, par la double attribution du lion et du taureau,”™ se confondait, comme en Syrie,
avec la Vénus assyrienne, Samos me donne lieu de remarquer que, selon le témoignage formel
de Pline,” elle s'était primitivement appelée Cyparissia. Je n'ignore point que cette dénomi-
nation a été jugée fabuleuse par un habile archéologue de Berlin,”® qui a fait de 'histoire des

#9Cette Tle, avant d'avoir requ le nom de la déesse méme, Vénus-Cypris, dont le culte y fut introduit par les Phéniciens,
avait successivement porté plusieurs autres noms. Le témoignage de Pline U'Ancien (Hist. nat. 5., 35., 1) est formel a cet
égard.

8209, 105.

8211, 4., 6.

82(j-dessus, p. 83-85.

83Théophraste, Histor. plantar. 4., 6.

824\oy. Mémoires de I’Acad. des inscr. t. 15., 2° partie, p. 93, 94; Recherch. sur Vénus, pl. 3 B, n°% 9, 11 et 13, pl. 18, n°®
7; et rapprochez les médailles autonomes de Cnide (Carie), Rech. sur Vénus, pl. 3 B, n°® 12 et 14-18. Sestini, Descr. dell.
med. ant. gr. del Mus. Hederv. 2., 223, n° 9.

85 Hist. nat. 5., 37., 1.

826\, Th. Panofka, Res Samiorum, p. 8, 9.

m



Samiens l'objet d'une étude particuliére. Mais son opinion n'a pas obtenu l'assentiment de feu
M. Avellino®™; et il me sera peut-&tre permis d’ajouter que, selon toute probabilité, M. Panofka
et modifié son sentiment, et M. Avellino insisté davantage sur l'argument que lui fournissait
le passage de Pline, si, remontant l'un et l'autre a l'origine du nom de Cyparissia, ils avaient
tenu compte des faits qui se rattachent directement ou indirectement a l'histoire du cypres. Ils
eussent, par exemple, remarqué que cet arbre avait nécessairement dii étre attribué a Héra et
a Junon, comme nous avons vu, et comme nous verrons plus loin, qu’il le fut a Zeus et a Jupiter.
Ils en avaient méme une preuve directe et formelle dans un passage ou Tite-Live™ rapporte
qu'a Rome on conservait, dans un temple érigé sur le mont Aventin, deux statues de Junon
Reine (Juno Regina) d’origine étrusque et faites avec du bois de cyprés. Ils eussent remarqué,
de plus, que l'ile de Samos s'était aussi appelée Parthénia,* et que si Héra, qui passait poury
étre née ety avoir épousé son frére Zeus, requt de cette ile le surnom de Samia, elle avait pu,
a des époques antérieures, porter ceux de Parthénos (vierge) et de Cyparissia. D’une part, ces
deux derniers surnoms expliqueraient les noms de Parthénia et de Cyparissia qui furent don-
nésa l'ile natale de la déesse™; d'autre part, ils confirmeraient l'identité d'Héra avec Athéné et
Vénus-Uranie, toutes deux réputées vierges, et surnommeées, l'une Cyparissia,” l'autre Cypris.
Enfin, les deux savants académiciens eussent remarqué que l'attribution commune du cyprés
a chacune de ces trois divinités est une conséquence de leur identité primitive, et une confir-
mation du passage controversé de Pline. N'allons-nous pas tout & I'heure trouver, en Etrurie
et en Picentine, Héra ou Junon adorée sous le nom de Cypra ou Cupra, et ce nom donné méme
a plusieurs villes de la Picentine qui rendaient a cette déesse un culte particulier?

L'ile de Créte, plus voisine du continent grec que l'ile de Samos, et célébre par plusieurs
mythes dont l'origine assyrienne ou phénicienne ne saurait étre contestée et sera de ma part,
dans un autre travail, 'objet d'un examen approfondi; l'ile de Créte, dis-je, est le lieu auquel
se rattache une des plus anciennes légendes de la mythologie grecque. Diodore de Sicile,””
dans un passage dont j'ai déja cité quelque chose, rapporte, en effet, une tradition qui avait
cours chez les Crétois et qui confirme mon observation. Ces insulaires racontaient que les
Titans avaient habité le territoire de Cnosse. On voit encore sur ce territoire, ajoute U'historien
sicilien, les fondations et la cour de la maison ot vécut Rhéa, ainsi qu’un bois de cyprés, d'une
haute antiquité.*® Or nous avons déja recueilli, dans les autres textes et dans les monuments
figurés que j'ai produits, plus d'une preuve de l'attribution du cyprés a la Déesse de Syrie
et a Rhéa, divinités primitivement identiques. D’autre part, Zeus, qu’on disait avoir été élevé
dans l'ile de Créte, était adoré en Syrie et dans I'Asie Mineure sous 'embléme d'un cyprés; en
Occident, on lui érigeait des statues faites avec le bois de cet arbre. Selon Pythagore, le sceptre
de ce dieu est aussi de cyprés.* C'est une modification grecque de l'usage oriental de placer

87Mémoire cité, p. 11.

82827., 37. — Cf. Obsequens, De prodig. 106.

#%Varron cité par Lactance, De fals. relig. 1., 17. Virgile, £neid. 1., 15, 16. Etienne de Byzance, voc. Z&jog.

800vide (Metamorph. 8., v. 220) désigne l'ile de Samos sous le nom d'Insula junonia.

81Ci-dessus, p. 205; ci-aprés, p. 243.

25, 66., 1; ed. C. Miillero.

83, kol KuTapittev EAcog £k TaAatoD Xpovou dvelpévov. — Cf. les vers de Virgile cités plus haut, p. 80, 81.

8%jamblique, in Vita Pythag. 28. Hermippe, apud Diogen. Laért. 8., 10. — M. Boeckh (ad Pindar. Fragm. p. 631) et M.
Lobeck (Aglaoph. p. 896) adoptent U'opinion d’Aldobrandini, qui, dans ses notes sur Diogéne de Laérte, veut qu’on ait
donné a Jupiter un sceptre de bois de cypreés, par la seule raison que ce dieu était né dans l'ile de Créte, patrie de cet
arbre. Mais l'attribution du cyprés aux divinités asiatiques que j'ai désignées dans la premiére section de ce mémoire,
prouve qu'il faut chercher ailleurs que dans Uile de Créte U'origine et le motif de 'usage dont il s'agit. Bochart (Geograph.
sacr. 1., 4.) est bien plus dans le vrai, ce me semble, lorsqu'il dit qu'aux mains de Jupiter un sceptre de bois de cyprés

12



un jeune cypreés a la main des divinités, ou des prétres qui les représentent. Enfin, d'aprés les
léegendes rapportées plus haut, Cyparisse passait tantot pour étre né dans l'ile de Créte, tantot
pour &tre né en Syrie. A ces divers témoignages, il faut ajouter que la culture du cyprés était si
répandue en Créte®™ et remontait a une époque si reculée, que les auteurs grecs et les auteurs
latins s'accordent a considérer cette ile comme la patrie du cyprés.®® On précise davantage :
on désigne nominativement la ville crétoise de Tarrha,* dont les habitants honoraient d'un
culte particulier Apollon,” a qui les monuments figurés des peuples de 'Orient et des peuples
d’Europe attribuent le cyprés, en méme temps que les traditions écrites font jouer a ce dieu
et a son symbole un si grand role dans la légende de Cyparisse.

Bien que la Sicile ne soit pas située sur les mers que nous parcourons en ce moment, je de-
mande a '’Académie la permission d'appeler son attention sur une idylle de Théocrite qui nous
a conserveé le souvenir de l'importation du cyprés dans cette ile célébre. Ce charmant poéte,
décrivant la grotte ou Polyphéme supplie Galathée de venir partager son ardeur amoureuse,
dit expressément que cette grotte était ombragée par des lauriers et par des cyprés élancés.”
Mais si le personnage de Polyphéme, comme chaque cyclope, comme la légende d’Ulysse et
Polyphéme, introduite par Homére dans I'Odyssée, appartient a des traditions dont l'origine
asiatique ne saurait étre méconnue; si Théocrite, pas plus qu'Homeére décrivant la grotte de
Calypso,* n'oublie ici de faire mention des cypreés, n’est-il point singulier que cet arbre, qui
joue un si grand role dans les antiquités figurées des Phéniciens et des Syriens, ne se soit pas
encore rencontré sur les monuments de la Sicile? N'y a-t-il pas lieu aussi d’étre surpris de ne
trouver que dans un seul auteur la preuve de limportation du cyprés dans une ile successi-
vement occupée par les Phéniciens et les Grecs? Ces deux espéces de problémes semblent
pouvoir se résoudre en admettant que le palmier, qui, dans l'Asie occidentale, partageait avec

était le symbole de la durée éternelle de son empire. Il faut louer Meursius d'avoir approuvé cette interprétation. Ils
auraient pu, U'un et l'autre, ajouter que ce sceptre de cyprés marquait aussi que Jupiter est le souverain maitre de la
vie.

850n sait aussi, par le témoignage d’Athénée (Deipnosoph. 5., 10.), que la ville de Milet, colonie primitivement fon-
dée par les Crétois, sur les cotes de la Carie, fournissait au commerce du bois de cyprés, qui jouissait d’'une grande
réputation.

8%6Théophraste, Hist. plantar. 4., 1., 6. Virgile, Georgic. 2., 84. Vitruve, 2., 9. Pline, Hist. nat. 16., 33., 60. Athénée, Deipno-
soph. 1., p. 27 f. Plutarque, Sympos. 1., problem. 2, n° 5. Philostrate, Imagin. 1., 9. Claudien, De rapt. Proserpin. 3., 370-372.
Cf. Eurip. ap. Porphyr. De abstin. 4.,19; ed. Rhoer. Bod. ad Theophrast. loc. cit. Meursius, in Creta, p. 105. Spanhem. ad
Callimach. p. 159, 160. — M. Avellino (mémoire cité, p. &4, note 3) fait remarquer que Saumaise a eu tort de vouloir lire,
dans le passage cité de Pline, in Tarento, au lieu de in Creta, et qu'il a été justement repris a ce sujet par le P. Hardouin.
Mais il omet de dire que les éditeurs postérieurs de Pline ont conservé le passage ou ce naturaliste dit : « La Créte est
la patrie du cypreés, que pourtant Caton qualifie de tarentin, sans doute parce que Tarente fut la premiére ville ol on
'importa.» Les voyageurs modernes s'accordent a dire, avec Théophraste et Pline, que le cyprés est trés-répandu dans
certaines parties de l'ile de Créte (Candie), et qu'il y croit méme, au milieu des neiges, sur les plus hautes montagnes
(voy. Tournefort, Voyage dans le Levant, t. 1., p. 32. Sieber, Reise nach der Insel Kreta (Leipzig, 1833), t. 2., p. 86, 87. Cf.
M. Carl Ritter, Die Erdkunde, t. 11., p. 581, 582). Les montagnes désignées, a ce sujet, par les écrivains anciens, sont les
Monts Idéens et les Monts blancs (Aevkoti), ces derniers probablement ainsi nommeés a cause des neiges perpétuelles
qui couvraient leurs sommets. Les uns et les autres nous rappellent l'épithéte de kuTAPLEGOKONOG, qui nous est
connue par les anciens scoliastes d’Homére (ad Iliad. A, 131; 2., 797, etc.). Voy. Thesaur. ling. graec. sub voce; édition de
MM. Hase et Dindorf fréres.

®Théophraste, loc. cit. — Cet auteur avance méme qu’a Tarrha le cyprés recevait 'épithéte de kovpilopévn, parce
que, de quelque maniére qu'il elit &été coupé, il repoussait du tronc et méme des racines. Ceci n’est nullement justifié
par U'expérience, pas plus pour le cyprés que pour les autres arbres verts; ce qui n'a pas empéché Pline (ubi supra) de
dire, de son coté, que, dans l'ile d’Enarie, le cyprés repousse aprés avoir été coupé.

838K, 0. Miiller, Die Dorier, t. 1., p. 207.

BPadival kumdpiooot. (Idyll. 11., v. 45.)

80 0dyss. 5., V. 64.

13



le cypreés les honneurs d’un culte symbolique, se substitua complétement a ce dernier arbre.

Si de l'archipel grec, de l'lle d’Ogygie et de la Sicile, revenant sur le continent grec, nous
abordons en Béotie et parvenons a ces lieux ot jadis les Phéniciens, conduits par Cadmus, ba-
tirent une ville et des temples, qu’ils consacrérent a la Vénus assyrienne, nous y découvrons
sans peine des traces certaines de l'importation du culte du cyprés. Déja, dans la Phocide,
province voisine de la Béotie, nous avons constaté qu'a Delphes on avait revétu de lambris
de cyprés le temple d’Apollon, ou, du moins, une des cella de cet édifice; et que, sur le mont
Parnasse, il avait existé, au milieu d’'un cupressetum, une ancienne ville, primitivement ap-
pelée Cyparissia.*" Je ne m'arréterai pas a rechercher si du bois de cyprés, qui avait servi a
construire les galéres des Phéniciens, fut, comme on l'assure, employé a fabriquer les trois
xoanon qu’Harmonie consacra a Vénus.** Mais je dirai, avec toute certitude, qu'a Tyr le cy-
prés et le cédre entraient principalement dans la construction des vaisseaux, et que ces deux
espéces de bois provenaient des foréts du mont Sénir,*® dans le Liban. C'est Ezéchiel®* qui
nous donne ce renseignement.** Théophane,* a son tour, nous apprend que, de son temps,
en Orient, on continuait a construire les navires avec du bois de cyprés. Le méme usage, a
'époque d’Alexandre le Grand, se pratiquait dans les ports du golfe Persique; car c'est a 'em-
bouchure du Tigre que ce prince, voulant conquérir U'Arabie, fit réparer sa flotte avec du bois
de cette espéce, tiré de la Babylonie, ol les foréts de cyprés abondaient, tandis que le pays
était dépourvu d’autres arbres propres aux constructions navales.*”

Dans 'Arcadie, cette province si riche en souvenirs asiatiques, nous voyons Hercule vaincre
le terrible sanglier d’Erymanthe, montagne qui, de méme que le Cylléne, recoit d’Ovide®® l'épi-
théte de cupressifere. Un tel combat, dans la légende de ce héros, nous avertit suffisamment
que les flancs de I'Erymanthe recelaient une grotte consacrée a la célébration de mystéres
originaires de I'Asie occidentale. Dés lors, si Ovide nous montre cette montagne plantée de cy-
prés,* il ne faut oublier ni les cylindres asiatiques, ni les médailles lydiennes, ol nous avons
remarqué un cyprés placé, comme image symbolique de la Vénus assyrienne, au milieu de
scénes d'initiation.*® Nous retrouverons plus loin des arbres de cette espéce sur des coupes
d’origine phénicienne, qui, comme les deux coupes citées de l'ile de Cypre,” représentent
également des initiations aux mystéres de la méme déesse.

84Ci-dessus, p. 194.

82pausanias, 9., 16., 2.

843plus tard on l'appela le mont Hermon.

84427., 5.

8% Cet usage s'introduisit en Occident. Du moins voyons-nous Platon (De legib. 4.) le recommander particuliérement
aux constructeurs de navires.

8©1n Vita Anastasii (Baron. Annal., ad A. 714). Théophane dit formellement que les Sarrasins d’Alexandrie allaient
couper en Phénicie et dans l'ile de Cypre les bois de cyprés dont ils avaient besoin pour leur flotte.

84 Aristobule, cité par Arrien, 7., 19., 4; ed. Diibner. — Strabon (Geogr. 16., p. 741) dit méme qu’Alexandre fit construire
une partie de sa flotte dans la Babylonie avec des cyprés tirés des foréts et des paradis, ce qui, pour le dire en passant,
montre que les plantations des parcs ou des jardins royaux ne furent pas épargnées par le vainqueur.

88 Epist. 9., 87.

8Horace pensait sans doute aux cyprés du mont Erymanthe lorsqu’il exprime cette opposition :

Nigris aut Erymanthi
Silvis, aut viridis Cragi.
(1.,0d. 21,7 et 8.)
M. DGring, dans ses savants commentaires sur les poésies d’Horace, ne parait pas s'étre rappelé qu’Ovide donne
au mont Erymanthe I'épithéte de cupressifére.
8%oy. pl. 9., n°% 1,2, 4; pl. 4, n° 3.
1Ci-dessus, p. 95.

M4



Sans quitter 'Arcadie, nous pouvons recueillir un témoignage non moins direct de l'al-
liance du culte du cyprés avec le culte de Vénus. Un temple et une statue avaient été érigés
en 'honneur de la déesse au milieu d’un bois sacré de cypreés, planté vers le confluent du Ly-
max avec la Néda; et [, bien que Vénus flit adorée sous un nom dont nous ne connaissons pas
'équivalent dans sa légende orientale, elle était représentée sous une des formes qui, emprun-
tées a l'iconographie religieuse des Assyriens et des Phéniciens, servaient a exprimer l'antique
croyance, que les premiers étres vivants naquirent au sein des eaux ou de la mer. «A environ
douze stades au-dessus de Phigalie, dit Pausanias,® il y a des bains chauds, et le Lymax se
jette dans la Néda, a peu de distance de ces bains. On voit, vers leur confluent, un temple d’Eu-
rynome, qui, depuis longtemps, est en grande vénération. Situé dans un endroit trés-escarpé
et d'un abord trés-difficile, il est entouré de beaucoup de cypreés, trés-serrés les uns contre les
autres. Le peuple, a Phigalie, croit qu’'Eurynome est un surnom d’Artémis; mais ceux d’entre
eux qui connaissent les écrivains anciens disent qu’Eurynome était fille de 'Océan, et qu'Ho-
mére en fait mention dans llliade, lorsqu'il dit qu’'Héphaestus fut recueilli par Eurynome et
Thétis. Le temple d’Eurynome ne s'ouvre qu’un seul jour dans 'année; il reste fermé tout le
reste du temps. Le jour qu’on l'ouvre, on y offre des sacrifices tant au nom de la ville qu'au
nom des particuliers. Comme je ne m'y suis pas trouvé dans le temps de la féte, je n'ai pu voir
la statue d’Eurynome; mais j'ai appris des Phigaliens que ce xoanon® est lié avec des chaines
d’or; qu'il représente une femme jusqu’aux cuisses, et que le reste du corps a la forme d’'un
poisson; ce qui indique, d'une maniére bien évidente, une fille de I'Océan, habitant le fond de
la mer avec Thétis. Mais on ne voit pas, ajoute le voyageur grec, comment, et d'aprés quelle
tradition vraisemblable, on aurait pu attribuer cette forme a Artémis.» Pausanias, il faut bien
le dire, ne nous donne pas ici une haute idée de son savoir, lorsqu'il repousse une tradition
fondée tout a la fois sur l'identité primitive de Vénus et de Diane chez plusieurs peuples de
'Asie occidentale, et sur les rapports que la théologie assyrienne avait établis entre 'eau ou
la mer et ces deux divinités.* Il ne parait méme pas avoir soupgonné que I'Eurynome des Phi-
galiens, moitié femme, moitié poisson, est identique avec Dercéto ou Atergatis, cette Vénus
marine que l'Orient représentait sous une forme semblable, en méme temps que Dagon, son
époux, était figuré sous les traits d’'un homme barbu, a corps et queue de poisson.”* Nous
avons pour témoin de l'identité non indiquée par Pausanias une image authentique de Dercé-
to, sculptée sur un des bas-reliefs découverts a Yazili-Kaia par M. Ch. Texier.*® Ici, la déesse,
vue de face, et représentée avec un corps et une queue de poisson, a la téte surmontée d'un
grand mihr.* Le centre et le sommet de cet embléme sont ornés chacun d'un astérisque. Su-
perposés l'un a l'autre, les deux astérisques représentent, sans aucun doute, la planéte Vénus
sous ses deux aspects du soir et du matin. Aux épaules de la déesse sont attachées deux
ailes, qui, en se recourbant, simulent, avec une intention marquée, le croissant de la lune. Je
rapprocherai de cette figure une autre image, non moins curieuse, non moins instructive, qui
représente Mylitta, la Vénus assyrienne, sortant du sein de la mer ou des eaux. Celle-ci est
brodée ou peinte sur la stole d’un roi d’Assyrie revétu d’'un costume solennel, que, dans une

828, 41, 4.

83Statue de bois. Voy. plus loin la note 3 de la page 224.

8%Ce sont précisément les rapports d’Artémis avec le principe humide que K. O. Miiller (Die Dorier, t. 1., p. 376) prend
en considération pour justifier les Phigaliens d'identifier cette déesse avec Eurynome.

85Recherches sur Vénus, pl. 19, n° 7; pl. 22, n°% 1 et 1a, 9 et 9a, pl. 24., n°® 15, 16, 19 et 20.

8¢ Descript. de [’Asie Mineure, etc., 1" partie, t. 1,, pl. 79., n° 1. Voy. mes Recherches sur Vénus, pl. 22., n°® 2.

57Altération du type primitif d’une colombe a ailes éployées, embléme de Mylitta et de Mithra.

115



autre occasion, j'ai comparé a la stole olympiaque décrite par Apulée.** Ce roi, entouré de sa
cour, est assis sur son trone, au milieu d’'un beau bas-relief, qui provient des ruines de Nim-
roud, et qui n'est pas une des moins précieuses conquétes dues aux premiéres fouilles de M.
A. H. Layard. La déesse®™ n’a point un corps de poisson; et sa téte, au lieu d’étre surmontée
du mihr, est coiffée d’une tiare conique, ornée de deux cornes de vache. Mais son corps et ses
pieds sont enveloppés d'un grand méandre, symbole qui des monuments assyriens, ou il re-
présente les eaux, est passé, avec la méme signification, dans les monuments des Phéniciens
et des Grecs; et ce méandre est disposé de maniére a nous faire comprendre que la déesse
sort du sein des eaux ou de la mer. Nous avons donc sous les yeux une image de la divinité fée-
minine que Bérose, cité par Alexandre Polyhistor,*® nomme Omoroca ou Omorca, Marghaia ou
Marcaja, et méme Thagattha ou Thaladta,’ c’est-a-dire la mer®*; cette déesse, n’en doutons
pas, fut le type de U'Aphrodite Anadyoméne des mythographes, des peintres et des sculpteurs
grecs. Fille de 'Océan comme Aphrodite, comme Eurynome, et assimilée, comme elles aussi,
a Artémis, elle tient de la main gauche une coupe qui a la forme d’un croissant, et qui ainsi
est, a double titre, le symbole du principe humide. La méme idée est exprimée sur le grand
bas-relief d'Yazili-Kaia,”” ou la Vénus asiatique tient, dans la main gauche, un sceptre court,
orné d'une fleur de lotus, et, dans la main droite, un long sceptre surmonté du croissant de
la lune. Aprés cette remarque, je reviens au méandre de la Vénus Anadyomeéne des Assyriens,
pour dire qu'a Nimroud ce symbole affecte une forme qui pourrait aisément le faire confondre
avec une chaine, comme déja plus d’une fois j'en ai &té témoin. Dés lors nous sommes amenés
a conjecturer que les chaines qui, selon le récit fait @ Pausanias par les Phigaliens, liaient la
statue d’Eurynome, déesse-poisson, étaient en réalité un méandre®** semblable a celui dont
les ondulations enveloppent le corps de la Vénus Anadyoméne de Nimroud.*® Dés lors aussi
ne convient-il pas de remarquer que, si divers traits de conformité se révélent entre l'image
de U'Eurynome des Phigaliens et les images citées de la Vénus assyrienne ou phénicienne, une
preuve de l'identité de ces deux divinités ressort également du soin qu’avaient eu les ancétres
des Phigaliens d’entourer le temple et le xoanon®® d’Eurynome d’un bois de cyprés, arbre parti-
culiérement consacré a Vénus par les Assyriens et les Phéniciens? Tout a 'heure nous verrons

880pp. t. 1., Metam. 11., p. 804, 805; ed. Oudendorp.

8%Voy. Layard’s Monuments of Nineveh, pl. 9. Voy. aussi mes Recherches sur Vénus, pl. 19 B, n°® 6.

80Apud Euseb. Chronic. 1., 4 et 5.

89| est curieux de retrouver cette forme du nom de Vénus dans le nom d’une courtisane qui, selon Athénée (Deip-
nosoph. 13., p. 567 ¢), s'appelait Thalatta. C'était aussi le titre d’'une comédie grecque, qui ne nous est point parvenue
(ibid.).

8%2\/oy. mes Recherches sur Vénus, p. 41, 42.

863\, Ch. Texier, ouvr. cité, pl. 78. Voy. mes Recherches sur Vénus, pl. 2.

84Quelquefois, sur les cones et les cylindres assyriens ou phéniciens, l'eau est représentée non par un méandre a
enroulements, mais par plusieurs filets réunis parallélement et plus ou moins ondulés. On en voit quelques exemples
dans mes Recherches sur Mithra (Atlas, pl. 31. n°® 4, 5, 7; pl. 32, n°® 1 et 2). Je reproduis ici, sous les n°* 5 et 6 de la
planche 8., les dessins des sujets gravés en creux sous la base de deux cones qui, chacun, représentent précisément
deux figures barbues, a corps et queue de poisson, analogues, quant a leur forme, aux images citées d’Eurynome et
de Dercéto, et, comme elles, enveloppées de filets d’eau qu’on pourrait, au premier abord, prendre pour des liens.

8°0n objectera peut-étre que, selon les Phigaliens, le xoanon d’Eurynome était lié avec des chaines d’or. Mais il
ne faut pas oublier qu'une des croyances les plus répandues dans l'antiquité, était que le soleil, a son lever, sort du
sein de 'Océan et qu'il s'y replonge au moment du coucher. Dés lors, il n'est pas étonnant qu’on edt employé, pour
un méandre destiné a représenter 'Océan ou la mer, le métal consacré au Soleil et a Vénus, qualifiée tantét fille de
'Océan, tantot fille du Soleil.

86 Remarquons que, selon Diogéne de Laérte (in Preefat.), les mages passaient pour étre les inventeurs des statues
de bois appelées xoana par les Grecs.

116



en Illyrie, dans une colonie de Corinthe, une statue de Vénus placée au milieu d’'un temple
orné de sept cypres.

Si nous suivons Pausanias dans l'antique cité que je viens de nommer, et si nous n'avons
pas perdu le souvenir des monuments figurés que nous ont légués les Corinthiens, nous ne
pouvons méconnaitre l'origine asiatique de plusieurs croyances religieuses et de certains
usages privés de ce peuple célébre. Déja nous avons trouvé dans un temple de l'acropole de
Corinthe, comme dans les sanctuaires des Syriens, le culte d’Aphrodite associé au culte d’Eros
et a celui d’Hélios. Non loin de la ville, le voyageur grec® nous montre, réunis dans un bois
sacré de cyprés, appelé le Cranéon, le temple d’Aphrodite surnommée Melzenis ou la Noire,
le temple de Bellérophon et le tombeau de la célébre Lais. Ici le surnom d’Aphrodite nous
rappelle que la théologie orientale confondait dans une méme divinité les idées de nuit et de
génération. Cette observation n'ajoute pas peu de prix, ce me semble, a un témoignage qui
nous apprend que, chez les Grecs, on avait planté auprés de Vénus la Noire 'arbre pyramidal
et toujours vert, qui, en Asie, était un symbole de vie, consacré aux divinités génératrices.

Sans sortir de la Corinthie, nous allons trouver, sur les pas de Pausanias, un exemple de
l'attribution de cet arbre a une antique déesse qui, adorée par les Grecs sous deux noms
qu’au premier apergu on ne serait pas tenté de rapporter a Vénus, se confond néanmoins avec
cette divinité, tout comme U'Eurynome des Phigaliens. « Dans 'acropole de Phlionte,*® dit notre
guide,* vous verrez d'abord un bois de cyprés, puis un temple qui, depuis les siécles les plus
reculés, est l'objet d’'une grande vénération. La déesse qu’on y adore portait anciennement,
dans le pays, le nom de Ganymeéda; plus tard, elle prit celui d’'Hébé; Homére la nomme ain-
si dans le récit du combat singulier entre Paris™ et Ménélas, ou il dit qu’elle versait a boire
aux dieux, et dans le récit de la descente d'Ulysse aux enfers, ot il nous apprend qu’elle était
'épouse d’Héraclés (Hercule). Olen, dans son hymne a Héra (Junon), dit que cette déesse avait
été élevée par les Saisons, et que ses enfants étaient Arés (Mars) et Hébé. » Plus loin, Pausanias
nous fait remarquer que dans le temple de l'acropole de Phlionte, aucune statue n’est exposée
a la vue du public ni gardée en un lieu secret. Il ajoute que, pour agir ainsi, les Phliasiens se
fondent sur une tradition sacrée. Je n'insisterai pas ici sur les diverses circonstances qui, dans
ce récit, me donnent lieu de supposer que la déesse Ganyméda était identique avec la Vénus
assyrienne. Je me bornerai simplement a faire remarquer que le cypreés lui était consacré, et
que son premier nom, comme le passage d’'Homére ou elle est appelée Hébé, nous reporte
dans l'Asie occidentale. A 'appui de cette derniére observation je citerai une pierre gravée,
phénicienne, qui prouve que l'idée de représenter Hébé versant le nectar dans la coupe de
Zeus ou Jupiter fut un emprunt fait par les Grecs aux peuples de U'Asie occidentale. Sur cette
intaille, Baltis ou Beltis est placée, dans la méme attitude, devant Baal assis sur son trone.”
Une autre intaille phénicienne® nous montre la déesse assise sur les genoux de Baal et re-
cevant de la main droite de ce dieu une fleur de lotus, en échange de la coupe qu'elle lui a
présentée et qu'il tient de la main gauche.

D'autre part, des médailles authentiques peuvent apporter dans la question de l'importa-
tion en Gréce du culte du cyprés associé a celui de Vénus, un témoignage direct et décisif, bien

872, 2., 4.

8%80u Phliunte, & quarante stades environ de Titané, dans la Corinthie.
89pausanias, 2., 13., 3.

0 Alexandre, dans le texte grec.

8Voy. mes Recherch. sur Vénus, atlas, pl. 14 B, n°® 1.

2)bjd. ibid. n° 3.

117



que personne, a ma connaissance, n'ait encore invoqué ce témoignage pour éclaircir U'histoire
du cyprés ou la légende de la déesse. Le type de ces médailles a de plus, a mes yeux, l'avan-
tage de montrer comment, dans le cadre si resserré du revers d’une monnaie, l'antiquité savait,
a l'aide de symboles empruntés aux formes géométriques, aux nombres et au régne végeétal,
exprimer simultanément plusieurs idées théologiques et cosmologiques de 'ordre le plus éle-
vé. Les piéces dont j'entends parler appartiennent a la numismatique de la ville d’Apollonia,
en Illyrie, colonie de Corinthe, et, par conséquent, fille d'une métropole et d'une province ot
nous venons de trouver plus d’une trace du culte de Vénus, du culte du cypreés, et de l'influence
exercée par l'Asie occidentale sur les croyances et les usages religieux de la Gréce. Ce sont de
grands bronzes, a U'effigie de Septime Sévére, de Julia Domna et de Géta, qui jamais n'ont été
décrits ou figurés avec exactitude.” Leur revers est uniforme; il nous fait connaitre un édifice
religieux dont aucune description, aucun autre dessin ne nous est parvenu, et dont les ruines
sont encore a découvrir. Cet édifice, certainement érigé dans Apollonia, d’aprés un modéle
apporté de Corinthe, est un temple tétrastyle, orné de sept cypres, et ot l'on voit, assise sur
un trone, une divinité féminine, qui n'a jusqu'a ce jour regu aucune dénomination mytholo-
gique dans les recueils de numismatique ou d'archéologie. Cette circonstance, la construction
de l'édifice, la statue de la déesse, les accessoires, tout concourt @ recommander un tel type a
notre attention. Je place sous les yeux de la Compagnie™ le dessin d’un grand bronze a l'effigie
de Julia Domna,”™ ol ce type est reproduit dans un état de conservation qui ne laisse aucune
incertitude sur les détails que nous avons a examiner.”

Le fronton du temple est triangulaire, et 'entablement supporté par quatre colonnes; ce
qui, @ mon avis, dut originairement exprimer que la divinité adorée dans un temple de cette
forme était revétue d’un triple caractére et présidait aux quatre éléments, qui sont les agents
de la création et de la reproduction, et, pour ainsi dire, les quatre soutiens du monde créeé.
Telle fut Vénus en Orient et en Occident. Reine, tout a la fois, du ciel, de la terre et des en-
fers,” et divinité génératrice, elle avait, parmi ses attributs, les quatre éléments; les nombres
trois, quatre et sept lui étaient consacrés; et si nous trouvons ici un globe sculpté sur le fron-
ton, au centre du tympan, il doit nous rappeler que fréquemment, a la méme place, on voit un
globe semblable sur les médailles asiatiques dont le revers représente le temple d’Astarté.”

83yoy. plus loin, p. 228, note 1.

8Pl 8., n° 4,

85 ’original appartient au médaillier de la Bibliothéque impériale, ou j'ai pu aussi examiner les grands bronzes
frappés a Apollonia en 'honneur de Septime Sévére et de Géta, que j'ai cités plus haut.

%% e docte Eckhel ne fait aucune mention de ce type. Il n’est pas reconnaissable dans les descriptions ou les dessins
qui ont été publiés des trois grands bronzes ol il se reproduit uniformément. Dans le Musée Arigoni (t. 1., tab. 8., n.
119), le texte, d’accord avec un dessin trés-inexact, décrit ainsi le revers du grand bronze de Julia Domna : « Temple
tétrastyle, dans lequel est Jupiter assis; de chaque c6té, un arbre.» Plus loin, dans le méme ouvrage (t. 4., tab. 10.,
n. 51), le revers du grand bronze de Septime Sévére est décrit en ces termes : « Temple tétrastyle, dans lequel est
Jupiter assis, tenant de la main droite une patére, et de la gauche une haste; autour du temple, des arbres.» Mionnet,
malgré son exactitude habituelle, ne commet pas moins une erreur tout aussi grave. Oubliant que, dans le deuxiéme
volume de sa Description de médailles (p. 34, n° 67), il avait décrit ainsi le revers du grand bronze de Julia Domna :
«Femme assise a gauche, dans un temple tétrastyle, le chapiteau orné de cyprés; de chaque c6té, un cyprés, » I'habile
numismate ne s'apergoit pas que ce type est exactement reproduit au revers d'un grand bronze frappé, en 'honneur
de Géta, dans la méme ville d’Apollonia. Il décrit succinctement ce dernier revers, en disant (Suppl. 3., 327, n® 105) :
«Jupiter assis dans un temple tétrastyle; de chaque c6té, un cyprés.»

87 Recherch. sur Vénus, p. 43, 44, 72, 74, 75, 226, 227, 238-240. Mithra était revétu de ce méme triple caractére (Mém. de
'Acad. des inscr. nouv. série, t. 14., 2° part. p. 68, 173).

58\oy. le n° 2 de la pl. 8 ci-jointe. Voyez aussi mes Recherches sur Vénus, atlas, pl. 1., n° 9; pl. 4, n° 5; pl. 15.,n° 7; pl.
35,n°%1,2,3et 1.

18



Dans l'un et l'autre cas, nous ne pouvons oublier qu’a Aphaques, dans le Liban, le jour de la
féte de la déesse, on faisait paraitre dans les airs un globe de feu.” Deux grands cyprés pyra-
midaux s'élévent, l'un a droite, l'autre a gauche du temple; ils représentent symboliquement
le soleil et la lune, et nous raménent aux deux cyprés qui, sur la face antérieure du trone votif
de la déesse de Syrie,* tiennent lieu de ces deux astres, et aux deux autres cyprés qui, sur
les médailles impériales de Perga,” sont surmontés, l'un de l'image du soleil, l'autre du crois-
sant de la lune. Mais, de plus, au revers du grand bronze frappé a Apollonia, cing petits cyprés
s'élévent derriére le sommet et les deux cotés inclinés du fronton du temple. L, comme sur un
monument étrusque® et sur deux bas-reliefs mithriaques dont je parlerai plus loin, ils sont les
emblémes de cinq des sept planétes que comptaient les anciens, en y comprenant le soleil et
la lune. Trés-frequemment les cylindres et les cones asiatiques que je rapporte aux mystéres
de la Vénus assyrienne ou aux mystéres de Mithra, représentent aussi les sept planétes, mais
sous la forme de sept petits globes, ou de cing petits globes placés auprés de l'astérisque du
soleil et du croissant de la lune. Sur les monuments mithriaques d’époque romaine, les sept
planétes sont figurées, tantot par sept cyprées,®™ tantot par sept autels allumés ou non,” tantot
par cing astérisques accompagnés du soleil et de la lune,*® tantot enfin par sept astérisques.®®
Dans ces deux derniers cas, les sept planétes sont sculptées sur le manteau (candys) méme
de Mithra. C'est donc au milieu d’'un temple orné des sept planétes symboliquement représen-
tées, qu’était placée l'image de la déesse adorée a Apollonia. Le long sceptre qu’elle porte de
la main gauche, la patére que probablement elle tenait de la main droite, mais qui est cachée
par une des quatre colonnes, l'arrangement des cheveux, 'agencement de la draperie, qui
s'enroule au bas des reins, de maniére a laisser nu le haut du corps, toutes ces particularités,
ajoutées au témoignage qui résulte du globe et des sept cyprés, nous autorisent a reconnaitre
ici Vénus représentée avec son triple caractére de reine du ciel, reine de la terre et reine des
enfers, et avec son caractére aussi de divinité génétrice ou génératrice. Rapprochée du type
des médailles autonomes de Nagidus de Cilicie, dont j'ai parlé plus haut,*” l'image qui est sous
nos yeux justifie pleinement la dénomination que je propose de lui appliquer. Bien plus, dans
sa pose, dans son ensemble et dans quelques-uns de ses détails caractéristiques, elle nous
offre la preuve que, comme la Vénus de Nagidus figurée sur la médaille n° 9 de la planche
8, la vénus d’Apollonia est due a l'imitation d’'un modéle asiatique, modifié et embelli par le
golit et 'imagination des Grecs.*® Si des médailles frappées en Illyrie sous la domination ro-
maine, nous remontons aux monnaies autonomes d’Apollonia, de Dyrrachium ou Dyrrhachium,

89Zosime, Histor. 1., 58., 4 et 5; ed. Reitemeier. — Sozoméne (Histor. ecclesiast. 2., 5.), au lieu d’un globe de feu, parle
d’un feu semblable a une étoile.

880¢j-dessus, p. 51-58, et pl. 5., n° 1.

881Ci-dessus, p. 55, 56, et pl. 14., n°° 1et 2.

82yoy. pl. 13, n° 5.

83Voy. mes Recherch. sur Mithra, atlas, pl. 92.

84bid. pl. 78., n° 1; pl. 79., n° 2; pl. 96., n°% 1 et 2.

85Voy. mes Recherch. sur Mithra, atlas, pl. 80., n° 1.

8 1bjd. ibid. n° 2.

87 Ci-dessus, p. 29-31.

880n retrouve l'imitation du méme modéle, avec la légende VENUS FELIX, au revers d’un joli quinaire d’argent, frappé
en 'honneur de Fausta, épouse de Constantin le Grand. Il est reproduit sous le n° 4 de la pl. 26 de mes Recherches
sur Vénus, d’aprés un dessin dont je suis redevable a 'obligeance et au talent de M. E. Carlier. Cf. le bel aureus de la
Bibliothéque impériale que j'ai publiée (Ib. pl. 21 A, n° 11). On y voit, au revers de la téte d’Hadrien, Vénus assise sur
son trone et entourée de la légende VENERIS FELICIS.

119



890

de Corcyre, et a celles que Mionnet®™ attribue a Euchélies ou Enchéli d’Illyrie,”® nous voyons
méme Corinthe répandre au loin, sans les avoir modifiés, d’autres types quelle avait directe-
ment recus de I'Asie occidentale. Citons surtout la vache allaitant son veau, groupe qui, en
Orient, représentait symboliquement Vénus et 'Amour, et qui se fait remarquer, avec divers
accessoires, sur les monnaies autonomes dont j'entends parler.””

Non loin de Corinthe, a Sicyone, furent frappées, a U'effigie de Plautille, épouse de Ca-
racalla, deux monnaies de bronze, 'une de moyen module,” l'autre de petit module,®® qui
nous offrent chacune un nouvel exemple de 'attribution du cyprés a une divinité adorée dans
une cité grecque. Je joins ici® un dessin de la premiére de ces deux piéces, d'aprés 'exem-
plaire bien conservé qu'en posséde la Bibliothéque impériale.*” Sur cette monnaie, comme
sur l'autre,”® on voit, au revers, un petit temple tétrastyle, sans statue, érigé au sommet d'un
rocher placé entre deux statues terminées en gaine et représentant chacune un méme dieu
barbu. A c6té de l'une et de 'autre de ces deux statues, s'éléve un beau cyprés pyramidal. Une
grande incertitude régne sur la divinité dont elles nous offrent l'image et a qui avait été dédié
le petit temple. Mionnet se contente de les désigner ici par le mot termes; mais en décrivant la
seconde monnaie,” il leur applique la dénomination d’hermeés. M. 'abbé Cavédoni®® se croit
autorisé a reconnaitre sur la premiére, comme sur la seconde, le temple d’Esculape dont Pau-
sanias® fait mention dans sa description de Sicyone. Malgré la déférence habituelle que jai
pour les décisions d’un juge aussi compétent, je ne puis m’empécher de placer ici quelques re-
marques qui montreront que son sentiment n'est pas a 'abri de toute contestation. Et d’abord
constatons qu’a Sicyone le temple dont parle Pausanias n’était pas exclusivement consacré a
Esculape. On y voyait, dit-il, outre la statue de ce dieu, celles d’Hypnos (le Sommeil), d’Apol-
lon Carneius, de Pan, d’Artémis, etc. Il n’en était pas de méme du temple érigé en 'honneur
d’Aphrodite par les Sicyoniens™ : la déesse y régnait sans partage®™; sa statue d’or et d'ivoire,
ouvrage célébre de Canachus, la représentait assise; telle était aussi la pose de la Vénus de
Nagidus et celle de la Vénus d’Apollonia adorée dans un temple tétrastyle, flanqué de deux
cyprés et surmonté de cing autres arbres de cette méme espéce. Ajoutons que les monnaies
autonomes de Sicyone ne laissent apercevoir aucune trace du culte d’Esculape, et que, par-
mi les médailles impériales de la méme ville, deux seulement nous rappellent ce culte.”” Au
contraire, une multitude de monnaies autonomes ou impériales de Sicyone attestent, par les

89 Descript. de méd. 2., 44, n° 165; Suppl. 3., 353, n° 315; pl. 12,, fig. 8.

80M, 'abbé Cavédoni (Bulletino del Inst. arch. n° 12, déc. 1841, p. 190) n'admet pas cette attribution. Il penche a
classer les piéces dont il s'agit parmi les monnaies archaiques de Corcyre ou d’Apollonia, ou méme d’un Dyrrhachium
d’Epire, dont je ne trouve aucune autre indication.

8'Voy. Mém. de l'Acad. des inscrip. nouvelle série, t. 15., 2 partie, p. 267, 268. Recherches sur Vénus, p. 165-168; atlas,
pl. 14 G, n° 9-13, 18; pl. 14 H, n°® 2-6. Cf. ibid. n°® 9.

82Mionnet, Suppl. 4., 172, n°® 1141,

831d, ibid. n° 1142.

8%pl, 7., n° 3. C'est le n°® 1141 de Mionnet.

85Un second exemplaire se trouvait autrefois dans le médaillier de feu M. Allier de Hauteroche.

8%N° 1142 de Mionnet, décrit par ce numismate d'aprés l'exemplaire qui appartenait a feu M. J. Millingen.

8TN° 1142,

885picileg. numism. p. 92, 93.

892,10, 2 et 3.

*Cpausanias, 2., 10., 4.

“Une statue d’Antiope avait seule obtenu la faveur d’étre placée dans ce temple avec la statue d’Aphrodite.

22|'une, au revers de la téte de Géta (Mionnet, Descr. de méd. 2., 201, n° 382), représente Hygie; l'autre, au revers de
la téte de Caracalla (Vaillant, Numism. greec. p. 110), porte l'image d’Esculape.

120



types les plus expressifs, que le culte d’Aphrodite, d’Hermés*® et d’Eros, ou les cultes réunis
d’Aphrodite et d’Apollon, étaient la religion dominante chez les Sicyoniens, comme chez les Co-
rinthiens. Si, d’autre part, nous nous rappelons qu’Hermés ou Mercure, tout comme Esculape
et Jupiter, fut représenté par des statues terminées en gaine; et si nous remarquons qu’ici
les deux statues ainsi faconnées ne sont point accompagnées du symbole qui habituellement
sert a caractériser Esculape, un serpent enroulé ou non autour d’'un baton, il ne restera guére
plus de raison de rapporter a ce dieu plutét qu’a Hermeés ou a Aphrodite le petit temple qui se
voit sur notre médaille. Car les témoignages ne nous ont pas fait faute pour établir que l'anti-
quité attribuait le symbole du cyprés a Hermeés et a Zeus ou Jupiter, aussi bien qu’a Esculape.
Les deux arbres de cette espéce que nous trouvons ici plantés auprés des deux statues en
gaine ne peuvent donc résoudre une question qui me parait devoir rester longtemps indécise.
Toutefois je n'ai encore produit, quant a l'attribution du cyprés a Esculape, que le témoignage
indirect qui résulte d’'un revers gravé sur quelques médailles impériales d’Epidaure, dont l'at-
tribution a méme été le sujet d’'une longue controverse entre les numismates.” Il convient a
tous égards que nous interrogions ici les autres monuments de la Gréce. Je n’en trouve qu’un
a citer. C'est un antique temple d’Esculape, dont l'enceinte était intérieurement ornée d'une
plantation de vieux cyprés. Situé a Titané, non loin de Sicyone, ce temple, selon Pausanias,’™
renfermait une statue d’Hygie, et avait, disait-on, été fondé par Alexanor, fils de Machaon et
petit-fils d’Esculape lui-méme.

Parmi les personnages mythologiques dont la Gréce avait recu la légende avec les divini-
tés, les systémes religieux, les sciences et les arts importés de I'Asie occidentale en Europe,
Cyparisse n'est pas le seul que les traditions grecques nous montrent métamorphosé en cy-
prés. Personne n’ignore qu’Etéocle passait pour avoir, le premier, institué en Béotie des sa-
crifices en 'honneur de Charis,” l'une des trois Graces, c'est-a-dire en 'honneur d’Aphrodite
elle-méme, puisque, dans llliade,”” Homére donne le nom de Charis a 'épouse d’Héphaes-
tus ou Vulcain. Personne n’ignore non plus que la Béotie est précisément la province ou les
Phéniciens, conduits par Cadmus, avaient importé le culte de la Vénus assyrienne, et trés-
probablement, avec ce culte, le symbole du cyprés pyramidal. Or il est dit, dans un passage cu-
rieux des Géoponiques,”™ que les filles d’Etéocle, pendant qu’elles dansaient en 'honneur des
Déesses, c'est-a-dire Déméter et Cora, tombérent dans un puits, et furent changées en cypres,
par la miséricorde de Ghé, la déesse de la Terre. Ces filles d’'Etéocle, appelées ici, pour cette
raison, les Cypreés, xumaploool, sont désignées ailleurs™ sous le nom de Charites, Y&pLtec.
Par la nous acquérons la preuve qu’on les assimilait aux Graces; et dés lors nous sommes auto-
risés a croire que les compagnes fidéles de la déesse appelée Cypres™ avaient réellement pu,
comme Vénus, étre surnommées elles-mémes Cypres, et, comme elle aussi, étre représentées
sous la forme symbolique du cypreés; car Vénus, je le répéte, est 'ainée des trois Graces, de
méme qu’elle est 'ainée des trois Parques.”™ Les filles d’Etéocle, ou plutdt Vénus et les deux

3| e revers d’une médaille de Caracalla, frappée a Sicyone (Mus. Arig. 1., 9, n° 129), offre pour type une statue
d’Hermés terminée en gaine.

“%Voyez ci-dessus, p. 194-196.

952, 2., 6.

*6Théocrite, 16., 104. Scoliaste de Pindare, ad Olymp. 14., 1. Pausanias, 9., 35., 1. Cf. K. O. Miiller. Orchomen. p. 134, 177.

°718., v. 382. Cf. Pausan. 9., 35., 4.

%811, 4.

“Voy. Eustathe, Didyme et les Scoliastes publiés par d’Anse de Villoison, ad Homer. Iliad. 5., 51.

99Bérouth, Brathy, Cypris. Voy. ci-dessus, p. 88-91.

“"Recherches sur Vénus, p. 59, 60, 98.

121



autres Graces, composaient donc une triade qui, chez les Béotiens, était symboliquement re-
présentée par trois cyprés, comme ['était, chez les Syriens et, selon toute probabilité, chez les
Phéniciens, la triade formée de Vénus, du soleil et de la lune. N'avons-nous pas reconnu cette
derniére triade dans les trois cyprés qui ornent la face antérieure du trone votif de la Déesse
de Syrie, que j'ai décrit plus haut™?

A leur tour, les myrtes de Vénus furent parfois appelés les Charites, x&piteg : nous lap-
prenons de quelques anciens commentateurs d’'Homére.”” D'autre part, en méme temps que
les filles d’Etéocle ou les trois Graces recevaient le nom de Cyprés, Kumaplooot, on appli-
quait U'épithéte de TapBévol, les vierges, aux grands cyprés qui, @ Psophis en Arcadie, entou-
raient le tombeau d’Alcmaon, fils d’Amphiarailis.”™ Les rapprochements que je viens de faire
semblent attribuer a cette épithéte une origine préférable a celle que veulent lui reconnaitre
les commentateurs de Pausanias, lorsqu’ils disent que les cyprés du tombeau d’Alcmaon
étaient appelés les vierges, mapBévol, parce qu'on ne les coupait jamais. Nous verrons, dans
la deuxiéme partie de ces Recherches, comment les cyprés sculptés sur les monuments fu-
néraires des Etrusques peuvent justifier Uinterprétation mythologique que je propose de sub-
stituer a cette explication. Remarquons ici qu’Amphiaraiis avait obtenu les honneurs divins,
un autel, un temple méme et un oracle.” Remarquons aussi que la légende de son fils parait
étre intimement liée a celle d’Aphrodite, la déesse qui présidait a 'empire des morts, comme
aux initiations, dont le supréme degré était 'apothéose. Alcmaeon avait eu en sa possession
le fameux collier d’Eriphyle.”™ Il le donna & sa femme Alphésibée, dans cette méme ville de
Psophis, ol 'on voyait un antique temple dédié a Vénus-Erycine et le tombeau d’Amphiaraiis,
mort avec les honneurs insignes de l'apothéose.

Deux autres faits, rapportés par Athénée,”” concourent plus directement a établir que, chez
les Grecs, le cyprés était, en particulier, consacré a Aphrodite. Cet auteur, dans la description
qu'il fait de deux élégants et somptueux navires, construits, 'un pour Ptolémée Philopator,
l'autre pour Hiéron, nous apprend que ces navires contenaient chacun un Aphrodisium. Dans le
premier, appelé le Thalamégus, le petit temple, ou, comme nous dirions, la chapelle d’Aphro-
dite, ornée d’une statue de la déesse, était placée au-dessus d'une vaste piéce a colonnes,
renfermant trente lits. Le flit de chaque colonne avait été fait avec du bois de cyprés tiré de
Milet, colonie fondée dans l'lonie par les Crétois; les chapiteaux, d’ordre corinthien, étaient
composés d’or et d'ivoire; le plafond, également de bois de cypreés, attirait 'attention par ses
ornements sculptés et dorés. Dans le second navire,”™ construit a Syracuse par le célébre Ar-
chiméde, les lambris et le plafond de U'Aphrodisium étaient de bois de cyprés. Ce lieu, tout
resplendissant de pierres précieuses, et orné de peintures, de statues, de vases de formes
diverses, ne renfermait que trois lits.

Hermippe, dans un passage dont j'ai déja dit quelque chose, s’exprime de maniére a nous
donner lieu de croire que le cyprés pyramidal ne fut pas seulement attribué aux dieux et aux

“2Ci-dessus, p. 51-58; p. 5., n°> 1et 2.

%3||s sont indiqués dans la note 4 de la page 234.

““pausanias, 8., 24., 4. — Selon cet écrivain, ces cyprés étaient d’une telle hauteur qu'ils dérobaient a la vue la
montagne ou la colline située auprés de Psophis.

5d. 1., 34.,1-3.

“®Pausanias, 8., 24., 4.

*"Deipnosoph. 5., p. 204, 205, 207; ed. Casaubon. — Au liv. 9., p. 402, Athénée rapporte un fragment de 'Hippotrophus
de Mnésimaque ou il est parlé de lits dont le dais plaqué avec du bois de cyprés, B&Aapiol kvTaplosdpoPoL.

“8Athénée (ouvrage cité, 5., p. 207) emprunte ici @ Moschion les traits principaux de la description de ce second
navire.

122



déesses que j'ai indiqués par leurs noms, mais a toutes les divinités de l'antiquité qui pré-
sidaient aux choses du ciel et de la terre, ToloL Oeoiowy, dit le philosophe grec.”™ Servius
semble partager l'opinion d’'Hermippe, lorsqu’il rapporte que Cyparisse fut changé en cyprés
«par la miséricorde des dieux, » misericordia deorum.” Aussi peut-on ajouter quelques faits a
ceux que déja j'ai cités dans le cours de ce mémoire, et qui tendent a généraliser l'attribution
du cypres, en nous montrant cet arbre comme le symbole de plusieurs divinités génératrices,
males ou femelles. C'est ainsi que, selon Théocrite,” les statues du dieu Priape devaient étre
entourées de cypres, de myrtes et de lauriers. A Byzance, un xoanon représentant Triton était
de bois de cyprés.”” Ce dernier usage s'étendit méme jusqu’aux statues destinées a perpétuer
les traits et le nom des athlétes vainqueurs aux jeux olympiques™; et si je n'invoque pas ici
les témoignages qui établissent que le cyprés était consacré a plusieurs divinités infernales,
c'est qu'ils trouveront plus naturellement leur place dans le mémoire suivant.

La Gréce, en empruntant a 'Asie occidentale la coutume d’attribuer ce symbole aux dieux
générateurs, lui avait aussi emprunté 'usage de prendre le cyprés pour exprimer poétiquement
'idée d'une beauté humaine égale a la beauté d’un dieu. Déja nous venons de constater que,
dans la Béotie, les Graces ou les filles d'Etéocle sont changées en cyprés, et prennent le nom
méme de Cyprés (kumdplocot), qui est un des noms de Vénus.™ Déja aussi nous avons vu
appliquer a de trés-beaux cyprés la qualification de vierges (tapBévol), qui appartenait a
Vénus et a Minerve. Disons maintenant que Théocrite,” voulant peindre la beauté d’Héléne,
fille de Léda, compare cette princesse a un cypreés, c’'est-a-dire a Vénus, si nous prenons cette
comparaison dans son acception symbolique. De son c6té, Anacréon souhaite un bel époux a
une femme, en lui disant : «Qu’'un beau cyprés croisse dans votre jardin.”® » Enfin Aristénéte,
dans une de ses lettres,” compare au cyprés et au palmier le port de Lais. Bien des siécles
aprés ces divers auteurs, une princesse qui a pris rang parmi les écrivains byzantins, Anne
Comneéne, croit nous donner, dans son Alexiade,™ l'idée la plus avantageuse de la taille et du
port de Marie, épouse de Michel Ducas, en comparant aussi cette princesse a un cypreés. Cet
usage s'est perpétué d'age en age chez les Grecs. Au 12° siécle, dans le roman des Amours de
Rhodante et Dosiclés,” un moine grec, Théodore Prodrome, compare la jeune fille tout a la fois
au cyprés et a la vigne qui s’enlace aux arbres. De nos jours, dans les chansons et les autres
poésies légéres des Grecs, il n’est pas rare de trouver la taille et le port d’'une jeune beauté
ou de son amant comparés de méme au cyprées. Pouqueville, Fauriel, et plus recemment M.
le comte de Marcellus,”™ en ont cité plusieurs exemples. Firdousi et tous les poétes arabes
ou persans, j'en ai déja fait la remarque, emploient la méme comparaison pour rehausser les

“®Ap. Athen. Epitom. 1., p. 27; ed. Dalech.

20Ad. Virgil. £neid. 3., 680.

*A'Epigramm. 4., dans les Analecta de Brunck, t. 1., p. 377.

2pthén. Deipnosoph. 11., p. 479, 480.

3pausanias, 6., 18., 7.

““De méme, dans une autre légende, les Graces se changent en myrte, et nous rappellent que Vénus était surnommée
Myrthia et Myrtaea (Plutarque, Quaest. roman. Opp. t. 7., p. 87; ed. Reiske. Pline, H. N. 15., 36., 2).

25 dyll. 18., 30.

S6Kumprrtog me@ukol oed évi krjme (0d. 65., v. 15).

71 jb. 1., epist. 1., p. 5; ed. Boissonade.

8 Liv. 3., p. 74.

PLiv. 2.

%0 Chants da peuple en Gréce. Paris, 1851, 2 vol. in-8°. M. de Marcellus, dans le deuxiéme volume (p. 434, B’), rapporte
uv distique populaire qu’il traduit ainsi : « Quand le cyprés a briilé, sa racine embaume. Dés qu’un coeur est amoureux,
tout le monde s'en apercoit.»

123



mérites des personnages, hommes ou femmes, dont ils célébrent les actions. On voit ici une
preuve remarquable de linfluence exercée par le langage hiératique ou symbolique sur le
langage des poétes : en Occident, comme en Orient, le cyprés devint 'embléme de la beauté,
parce qu'il était 'embléme des dieux, des déesses, et, en particulier, le symbole de Vénus, de
la déesse dont la beauté avait mérité la pomme. Sous la plume éloquente et sévére de nos
écrivains sacrés, le cyprés est 'embléme de la divine sagesse,” ou un terme de comparaison,
qui sert a élever au-dessus des autres hommes le pontife du vrai Dieu.”

Au témoignage des monuments de l'art et des traditions écrites qui nous montrent com-
bien frequemment les Grecs firent du cyprés un symbole religieux non funéraire, viennent se
joindre des renseignements topographiques et quelques observations qui vont nous révéler
combien aussi furent nombreux, sur le sol antique de la Gréce, les lieux dont la dénomination
dérivait ou d’une divinité éponyme, appelée du méme nom que le cyprés, ou d'un bois de
cyprés consacré par la religion. M. Avellino®™ n’hésite point a reconnaitre que chaque cupres-
setum se liait a un mythe; mais il admet que le mythe avait pu étre postérieur a la plantation;
c'est-a-dire que, selon lui, le cupressetum aurait parfois été planté sans un but religieux, et
ne serait devenu plus tard 'objet de la vénération des peuples que lorsqu’on 'aurait rattaché
a un mythe quelconque. Je ne partage pas, je l'avoue, cette maniére de voir; et, 3 mon grand
regret, je me trouverais ici en complet désaccord avec le savant académicien de Naples, s'il
ne terminait son observation par cette conclusion, dont je prends acte : «Il est toujours sir
qu'une idée religieuse se trouve associée au cupressetum, et qu’on peut en suivre les traces
avec une certitude suffisante.™ »

Malgré la variété que cette judicieuse remarque semblerait nous promettre dans la revue
topographique que je vais entreprendre, je demande d’avance pardon a U'Académie de la sé-
cheresse et méme de la monotonie des détails ot je serai obligé d’entrer. J'ai besoin, en cette
occasion, plus encore qu’en toute autre, de solliciter et d’obtenir son indulgence.

Une ville du nom de Cyparissus (Kurtdpiocog ou Kumapiocodc) et une autre appelée Cy-
parisséeis (Kumaploonelg) existaient en Gréce longtemps avant la guerre de Troie. Homére®™
les mentionne toutes deux. La premiére était située dans la Phocide, sur le mont Parnasse, prés
de Delphes; suivant les uns, dit le chantre immortel de llliade, elle devait son nom a l'arbre
que produit son territoire; selon d’autres, au héros Cyparisse. Plus tard, elle fut nommée Apol-
loniade (Ao wvidg), au dire d’Eustathe™ et d'Etienne de Byzance,” et Anticyre, d'aprés
une tradition recueillie sur les lieux par Pausanias.™ Ce voyageur ajoute que, dans la liste des
Phocéens, Homére a préféré la désigner sous son ancien nom de Cyparissus, quoique déja elle
portat celui d’Anticyre, qu’elle avait recu d’Anticyrée, contemporain d’Hercule. Dicéarque™ et
Strabon®® ne la mentionnent que sous le nom de Cyparissus. Le second de ces deux écrivains

S'Ecclesiastic. 24., 27.

*21bid. 50., 11.

*3Mémoire cité, p. 11, 12.

%3« E sempre sicuro che una idea religiosa venne ad esse associata, e di questa possono andarsi determinando con
sufficiente certezza le trace.»

**|ljad. 2., 519, 593. Dicéarque, EAAS. &vayp. p. 17, edit. Rom. Strabon, Geograph. 9., p. 423. Stace, Thebaid. 7., 344.
Pausanias, 10., 36., 3. Etienne de Byzance, v. Kundpioooc. Eustathe, ad Homer. lliad. 2., 519.

%¢Loc. cit.

“Loc. cit.

%8 Loc. cit.

| oc. cit.

%) oc. cit.

124



la place au-dessous de Lycoréa, et semble la réduire a la simple condition d'un bourg ou d'un
village.” Pour concilier entre eux ces divers témoignages, il faut croire que la ville dont je parle
s'appela successivement Cyparissus, Anticyre et Apolloniade, et qu’elle avait tiré son premier
nom, soit d’un cupressetum consacré a Apollon, soit du dieu lui-méme, si, a 'exemple de la
déesse appelée Bérouth, Brathy et Cypris, ce dieu avait recu un nom identique avec celui de
l'arbre que les Grecs connurent sous la dénomination de KUTTAPLEGOG ou KLTTAPLTTOG (Cypa-
rissus). La place qu’occupait la ville sur le mont Parnasse, consacré a Apollon et aux Muses; la
quantité de cyprés dont elle était entourée; le soin qu’a eu Pindare®® de nous apprendre que
les lambris du temple d’Apollon a Delphes étaient de bois de cypres; les autres traditions et
les monuments figurés qui nous montrent cet arbre au nombre des symboles du méme dieu;
le nom de Cyparisse imposé au jeune héros changé en cyprés par Apollon; et enfin la déno-
mination d’Apolloniade substituée a celle de Cyparissus : telles sont les considérations qui
peuvent justifier mon sentiment. Disons cependant que la divergence d’opinion signalée par
Homeére n’a pas cessé de se manifester parmi les écrivains grecs postérieurs, qui ont recherché
l'origine du nom de la ville de Cyparissus : les uns le font dériver simplement du grand nombre
de cyprés qui entouraient cette antique cité; les autres, de son fondateur, appelé Cyparisse
et supposé fils de Minyas et frére d'Orchoméne.”” Mais cette derniére version est en faveur
de ma conjecture, car de nombreux exemples analogues nous autoriseraient, dans ce cas, a
considérer le nom du fondateur comme un de ceux que portait Apollon lui-méme.

La ville appelée Cyparisséeis par Homére était située dans les états de Nestor.’ M. Avelli-
no® croit qu'elle correspond a celle qu’Etienne de Byzance désigne sous le méme nom et qu'il
place en Messénie. Selon Heyne,™ remarque-t-il, la Cyparisséeis d’'Homeére se confond avec la
Cyparisséeis de Strabon,” également située dans les états de Nestor et batie sur le territoire
de la Triphylie, aux confins de la Messénie.” Cette identité n’est pas mise en doute par 'habile
traducteur frangais de Strabon, M. de Laporte du Theil. Toutefois le savant napolitain, aprés
avoir assimilé, non a la Cyparisséeis d’Homére, mais a celle de Messénie,” la Cyparissia men-
tionnée par Diodore de Sicile, dans son 15° livre,” se montre disposé™ a identifier celle-ci avec
la Cyparisséeis de Strabon, bien que K. O. Miiller,”™? observe-t-il, n'ait pas hésité a rapporter a
la Cyparissia de Messénie le passage de Diodore, comme déja l'avait fait le docte Eckhel.”

Les commentateurs d’Homére, de Strabon et de Pausanias ont tous reconnu que la concor-
dance des témoignages de l'antiquité touchant les villes grecques qui s'appelérent Cyparis-

*1Selon Wheler (Voyag. de Zanthe d Athénes, t. 2., p. 355, 356), ce bourg aurait été remplacé par Arachova ou Arachovi.

%2pythic. 5., 52.

*3Didyme et Eustathe, ad Homer. lliad. 2., 519. Strabon, ubi supra. Etienne de Byzance, ubi supra.

*“Iliad. 2., 600, 601.

“>Mémoire cité, p. 9; p. 10, note 5.

%6Ad Homer. Iliad. 2., 593.

*7Geograph. 8., p. 345, 348, 349.

*®Dans ses Recherches géographiques sur les ruines de la Morée, feu M. Puillon Boblaye, officier supérieur d’état-
major, ne fait pas une mention particuliére de cette Cyparisséeis de Triphylie. Il se borne a dire (Expéd. scient. de
Morée, sect. des sciences physiq. t. 2., p. 134) : « Les deux distances de la table théodosienne : Olympia-Samaco 15. et
Samaco-Cyparissa 24. sont, la premiére, fautive, et, la seconde, parfaitement exacte.» — Au lieu de l'ablatif Samaco,
les cartes rédigées par les géographes modernes portent Samicum.

*“Mémoire cité, p. 9.

*0Chap. 67.

*'Mémoire cité, p. 9, note 9; p. 10, note 5.

%2Das neue Rhein. Mus. t. 2., p. 171.

3D, N. 2., 276.

125



séeis ou Cyparissia, présente de graves difficultés. Les passages du géographe grec ne sont pas
eux-mémes exempts d’obscurité. Cependant, aprés les avoir examinés avec attention, il me pa-
rait probable que Strabon distingue deux Cyparissia, 'une dans la Phocide,™ l'autre dans la
Messénie,” non loin de Pylos, et une Cyparisséeis,”™ qui, dit-il, est déserte et se nomme aujour-
d’hui Cyparissia au singulier et au féminin, comme la Cyparissia de Messénie.” Il place Cypa-
risséeis dans l'ancienne Macistie, province qui faisait partie de la Triphylie et, par conséquent,
de UElide. A cette occasion, il mentionne un fleuve du nom de Cyparisséeis au masculin.” La
Cyparisséeis de Macistie était située au-dela du petit fleuve appelé Néda, et ainsi non loin du
lieu ol nous avons trouvé, sur les pas de Pausanias, un temple et un cupressetum consacrés a
la Vénus assyrienne ou phénicienne sous le nom grec d’Eurynome.””

Pline®, Ptolémée™ et Eustathe’® mentionnent aussi la Cyparissia de Messénie. Pausa-
nias,’” qui la nomme Cyparissies, Kutapiociat, parle d’'une route qui d’Andania conduisait a
cette ville, en passant par Electra. Il nous apprend, de plus, qu'auprés de Cyparissies on voyait
un temple dédié, comme je l'ai déja dit, a Apollon et a Athéné surnommée Cyparissia, circons-
tance qui semblerait nous révéler un nouveau trait de conformité entre la légende primitive
de cette déesse et celle de la Vénus asiatique. Cyparissies donna son nom a un port, a une
riviére, a un promontoire et a un golfe situés dans son voisinage.” Ce nom s'étendit méme
aux iles Plotae ou Strophades : les anciens les appellent souvent les iles des Cyparissiens, Kv-
TAPLOCLWV VioOoL.

Scylax’ parle d’un port de la Messénie, qu’il nomme Cyparissus, Kumdpiococ. Ce ne peut
étre pour nous que le port de la ville dont il vient d'étre question. On sait que feu M. de Sainte-
Croix™ avait proposé de corriger le passage de ce géographe et de considérer Kumdpiooog
comme une ville située dans l'intérieur des terres et non comme un port. On sait aussi que les
juges compétents n’ont point admis cette opinion. En dernier lieu, feu M. Puillon Boblaye® a
exposé les raisons trés-plausibles qui le portent a croire que Scylax, dans son Périple, avait
indiqué avec précision la position de Cyparissies de Messénie, mais que le texte, altéré par les
copistes, a été, de nos jours, restitué d'une maniére fautive. Selon lui, ce texte devait, dans
l'original, présenter le sens que voici : «La premiére ville de Messénie est Cyparisse avec un
port, ville éloignée de sept stades de la mer.» L'exploration des ruines situées au lieu actuel-
lement nommé Arcadia parait avoir démontré a M. Puillon Boblaye qu’en effet la ville antique

*“Geograph. 9., p. 423.

*51bid. 8., 349, 359.

%1bid. p. 345, 348, 349.

%7|ci le texte de Strabon manque de clarté. Le traducteur francais en fait la remarque, et propose, sans cependant ga-
rantir la correction, de lire : « Uune et 'autre s'appelaient autrefois Cyparisséeis; mais toutes deux portent aujourd’hui
le nom de Cyparissia.»

*%Anne Comnéne, dans son Alexiade (liv. 6., p. 173), donne a un lieu situé en Bithynie le nom neutre de Cyparissium,
Kunapiooiov ; mais je ne découvre aucune trace de cette localité dans les géographes anciens, ni sur nos meilleures
cartes de géographie.

% Ci-dessus, p. 220-234.

%0H. N. 4., 7., 1.

%13, 16.

%2Ad Homer. lliad. 2., p. 297.

%34, 36., 7.

%“Strabon, Geogr. 8., p. 359. Pline, loc. cit. Pomponius Méla, 2., 3., 9.

*3>Geogr. gr. minor. tome 1. (Peripl.), page 16; édition Hudson; (Peripl.), § 46, page 262; édition Gail. — Voyez (ibid.
page 393) les observations de ce dernier éditeur.

¢ Mém. de 'Acad. roy. des inscr. t. 44., p. 373 et suiv.

*’Quvrage cité, t. 2., p. 115.

126



ne s'étendait pas jusqu’au port.

Un bois sacré de cypreés, dont je ne rencontre aucune mention dans les auteurs anciens,
couvrait jadis les flancs de deux montagnes situées non loin des ruines de Canopolis ou Coe-
nopolis et prés d'un lieu ot 'on arrive en sortant de Messéne par la porte de Laconie. La se
trouve maintenant un monastére qui porte plusieurs noms: le couvent des Cypres, la Trinité, la
Panagie de Vourcano. En avant de cet asile religieux, on voit un bouquet de cypreés; c'est tout
ce qui reste de l'ancien cupressetum.”®

Dans le Péloponnése, sur le territoire de la province appelée Eleuthéro-Laconie®® et au
fond d’un port aujourd’hui nommé Xyli,” existait trés-anciennement une autre cité maritime,
du nom de Cyparissia. Elle était déja détruite a 'époque ol Pausanias visitait la contrée; il
parait qu'on donnait aux ruines de cette Cyparissia le nom de cité des Achéens Paracypatrissiens,
oMg Ayouddv v Hapoakvraplociov.” Lofficier frangais déja cité les a retrouvées, et leur
reconnait un caractére d’antiquité que ne lui ont pas présenté les ruines d’Asopus,” autre ville
de Laconie, située non loin de la cité des Achéens Paracyparissiens.

C'est dans l'acropole d’Asopus que Pausanias™ nous a signalé un temple dédié a Athéné
Cyparissia. C'est aussi en Laconie que nous avons vu deux traditions™ transporter le mythe
de Cyparisse. Un village situé dans la méme province, prés du promontoire du Ténare, porte
encore maintenant le nom de Cyparisso, ou de Tiparisto, par corruption.” Enfin je trouve, dans
les Recherches déja citées de feu M. Puillon Boblaye,” l'indication d’un joli port, nommé au-
jourd’hui Kyparissi,” et situé sur le littoral de l'ancienne Eleuthéro-Laconie. Tout concourt, on
le voit, a nous apprendre que, dés une époque fort reculée, le culte du cyprés et de quelques
divinités qui comptent cet arbre parmi leurs attributs symboliques était fort répandu chez
les Laconiens, en méme temps que Lacédémone adorait une Aphrodite armée, dont l'origine
asiatique n'est pas douteuse.

Les seuls monuments numismatiques que, jusqu’a ce jour, leur légende ait permis de
rapporter sans hésitation a une ville grecque du nom de Cyparissia, de Cyparisséeis ou de
Cyparissus, sont des monnaies impériales frappées a l'effigie de Septime-Sévére, de Julia
Domna, de Caracalla, de Plautille et de Géta; elles portent toutes, au revers, le nom grec
KYTIAPICCIEQN, gravé autour de divers types, dont aucun ne nous offre le symbole du

969

%8 Expédit. scientif. de Morée, Relation, t. 1., p. 302; atlas, p. vj, cul-de-lampe.

%°Strabon, Geogr. 8., p. 363.

“°puillon Boblaye, ouvrage cité, t. 2., p. 97. Cf. Leake’s Travels in the Morea, vol. 1., ch. 8. — Selon le traducteur francais
de Strabon (t. 3., p. 209), les ruines de cette Cyparissia de Laconie seraient situées prés du bourg appelé Castel Ram-
pano. Mionnet (Suppl. 4., p. 210), d’aprés une autorité qu'il ne nous fait pas connaitre, applique cette dénomination
moderne aux ruines de la Cyparissia, de Messénie; mais Siebélis, dans son édition de Pausanias, M. le major Leake (ubi
supra, ch. 2.,10., 11.) et feu M. Puillon Boblaye (loc. cit. p. 115), dans deux relations d’une date plus récente, s'accordent
a placer les ruines de cette Cyparissia de Messénie au lieu qui maintenant porte le nom d’Arcadia.

“'Pausanias, 3., 22., 7. Voy. K. O. Miiller, Die Dorier, 3., 2.

Zpyillon Boblaye, ouvrage cité, t. 2., p. 97.

“Loc. cit.

4Ci-dessus, p. 201, note 4; et p. 205.

SC’est la que fut trouvée une inscription grecque, que M. Boeckh, d’aprés Pouqueville, rapporte dans son Corpus
inscript. graecar. t. 1., p. 645, n° 1317.

6Quvrage cité, t. 2., p. 102.

J'ignore cependant si ce nom moderne représente le nom antique; et je remarque que feu M. Puillon Boblaye (loc.
cit.), tout en se décidant, d’aprés l'autorité de Ptolémée, et contrairement au sentiment de Niger, a placer 'ancien
port, appelé Cyphanta, au lieu actuellement nommé Kyparissi, avoue qu’il n'a trouvé la aucune trace de ville ancienne.
«Le joli port de Kyparissi, dit-il, est entouré de paleeokastro du moyen age, qui ont pu faire disparaitre les ruines
antiques.»

127



978

cyprés. Les numismates™ s'accordent a attribuer ces piéces a la Cyparissia de Messénie;
mais un grave dissentiment régne parmi eux au sujet d'une monnaie autonome, de grand
module, que Pellerin®™ rapporte a Cyparissus de Phocide. Elle a pour type, au revers de la
téte d’Apollon, un trépied placé dans une couronne, et pour légende un nom, en partie efface,
dont ce savant lit les premiéres lettres : KYIIA ... Mionnet™ croit devoir adopter cette lecture
et cette attribution, tout en prévenant ses lecteurs que quelques antiquaires rangent la
médaille parmi les autonomes de Cyzique de Mysie. Aprés lui, feu M. du Mersan,™ au lieu de
KYTIIA ..., oude KYZI ..., a proposé de lire : KYTEI ..., et de restituer cette piéce a Cytinium,
ville de la Doride. Plus réecemment, M. Avellino®® s’est prononcé contre l'opinion de Pellerin;
mais il n'approuve ni ne combat celle de M. du Mersan, et il s'abstient de nous faire connaitre
son propre sentiment. Ce n'est pas a moi qu'il appartient de décider la question.

En Occident, Cypresseta® me parait étre la derniére ville qui nous présente uu nom ana-
logue a ceux des diverses cités grecques dont je viens de parler. Elle était située, dans la Gaule
narbonnaise, entre Arausio et Avenio, au lieu actuellement nommeé le Pont de Sorgues.” Mais
on ne posséde aucun renseignement sur I'époque de sa fondation, ni sur 'origine de son nom;
et, @ ma connaissance, nos médailliers ne renferment pas une seule piéce que l'on puisse rap-
porter a cette ville.

Selon un antique usage, qui se révele dans un grand nombre de prescriptions thérapeu-
tiques indiquées par les médecins grecs, ceux-ci et, a leur exemple, les médecins latins attri-
buaient plus d’'une vertu médicale au cyprés, de méme qu’a quelques autres arbres ou plantes
que la religion avait consacrés aux dieux. Ces vertus médicales, vraies ou supposées, étaient
d’ordinaire en rapport avec les fonctions ou attributions dévolues a chaque divinité. Un tel
usage, n'en doutons pas, avait pris naissance dans l'Asie occidentale; et les peuples de cette
vaste contrée l'avaient introduit dans la Gréce, en y important, avec leurs systémes religieux,
toutes leurs connaissances scientifiques comprises sous la dénomination unique de théologie,
la science universelle. Les noms que donnaient les Grecs aux diverses productions des trois
régnes de la nature en fourniraient plus d’'une preuve; mais ce n'est pas le lieu de traiter un
pareil sujet. Nous n'avons a nous occuper ici que des prescriptions qui se rapportent a 'emploi
médical du cypreés. Le P. Hardouin, dans son édition de Pline,” a réuni la plupart des rensei-
gnements que fournissent a cet égard Dioscoride, Pline lui-méme, Galien et quelques autres
écrivains de l'antiquité; et je demande a 'Académie la permission de me référer aux citations
du savant éditeur. Il n'a oublié ni Q. Sérénus Samonicus, ni Marcellus 'Empirique; mais il m'a
laissé le soin de mettre en relief les faits qui confirment mes remarques sur U'origine asiatique
de cette thérapeutique et sur sa concordance avec les idées religieuses que 'Occident, comme
['Orient, attachait au symbole du cyprés.

Observons, en premier lieu, que Dioscoride était né dans la Cilicie, et que Pline,”* qui

BEckhel, D. N. 2., 276, 277. Mionnet Descript. de méd. 2., 212, 213, n°® 31-33, Suppl. 4., 210-212, n°® 20-31. M. l'abbé
Cavédoni, Spicileg. numism. p. 97.

“”Rec. de méd. de peuples et de villes. — Eckhel, qui n'avait pas eu la médaille sous les yeux, la rapporte a Cyparissus
du mont Parnasse, prés de Delphes, en se bornant a citer et a copier Pellerin. (Voy. D. N. 2., 193).

%0 pescript. de méd. 2. 96, n° 20.

®IMéd. inéd. p. 41 et suiv.

%ZMémoire cité, p. 11.

%3 Antonini Aug. Itiner. Itinerar. a Burdig. Hierusal. usque, p. 553, ed. Wesseling.

%%\Voy. d’Anville, Notice sur l'anc. Gaule (Paris, 1760, in-4°), p. 260, 261.

%H. N. t. 2., p. 328.

%bid. 25., 5., 4.

128



avait principalement tiré des ouvrages attribués a Pythagore et a Démocrite, sur les effets des
plantes, l'indication des diverses propriétés médicales de cet arbre, n'omet pas de nous dire*
que ces deux philosophes avaient visité les mages de Perse, d’Arabie, d’Ethiopie et d’Egypte.
Nous pouvons, sans craindre de nous tromper, ajouter a ces mages les prétres chaldéens de
la Babylonie. Pline’® avait, de plus, trouvé dans les Histoires écrites par 'empereur Claude
quelques détails sur l'usage médical que les Parthes faisaient des feuilles et du bois de l'es-
péce de cyprés appelée bratus, brathus ou brathys,” qui croit sur le mont Zagrus, au-dela du
Pasitigre, prés de la ville de Sittacé.””

Les anciens employaient comme médicaments, non-seulement les feuilles, le bois, la ra-
cine, les semences et 'huile de cyprés™; mais ils composaient avec une partie quelconque de
cet arbre un onguent™ et une sorte de vin et de vinaigre, désignés chacun par l'épithéte de
cyprin. Ils avaient aussi des pilules cyprines. Galien, dans un long chapitre® sur les cas ou il
convient de faire usage des diverses préparations thérapeutiques que l'on tire du cypres, re-
commande ces pilules, comme les feuilles et les semences, pour la guérison des ulcéres, mais
il ne s'explique pas sur leur composition.

Les feuilles s'employaient seules, broyées ou infusées; on en exprimait aussi le suc;
d'autres fois on les pilait avec les semences. Elles étaient réputées trés-efficaces pour
la réduction des hernies, pour la guérison des maux de vessie, des affections morbides
qui attaquent les parties génitales, et des maladies qui sont propres au sexe féminin.”
Broyées et appliquées sur la plaie, ou prises en breuvage, elles passaient pour un excellent
reméde contre la morsure des serpents venimeux. Dans le cas de piqlire de scorpion, on
attribuait la méme efficacité a une infusion ou décoction de racine raclée, qui devait étre
prise intérieurement, et cette boisson était prescrite aussi pour faciliter ou rétablir les
menstrues.”

L'huile de cyprés possédait, assure Pline,” des qualités semblables ou analogues a celles
qu'on se plaisait a reconnaitre aux feuilles et aux racines. Elle est de plus recommandée,
comme un puissant antidote contre les piqilires de tous les insectes venimeux, en général,
et contre toute espéce de poison corrosif. On lui attribuait enfin les mémes propriétés qu'a
'huile de myrte,”” c’est-a-dire, a 'huile qu’on tirait d’'un arbuste consacré a Vénus, comme le
cypres.

Ainsi l'arbre dont 'Occident, a 'exemple de l'Orient, faisait le symbole de la vie, l'attribut
et méme 'embléme des dieux créateurs ou générateurs, avait, chez les Grecs et les Romains,
sinon, comme en Chine,” le privilége de donner l'immortalité, celui du moins de fournir des
médicaments réputés efficaces pour combattre tout ce qui peut attaquer les sources de la vie,
ou les organes de la reproduction. Il n’est pas inutile d’ajouter que 'expérience des médecins

%7H. N. 25., 5., 4.

*1bid. 12., 39., 1.

%Voy. ci-dessus, p. 88-91.

*°pans I'Elymaide.

*'0leum cyprinum. Pline, H. N. 15.,7., 4.

*2pline, ibid. 13., 2., 2 et 7.

*3De simplic. medicam. facultatib. 7., 63.

%%0n attribuait a l'espéce de sabine appelée cyprés de Créte, la propriété de délivrer la matrice d’un feetus mort
pendant la gestation (Pline, Hist. nat. 24., 61, 1). — En effet, elle provoque 'avortement.

*Spline, H. N. 24.,10.,1 et 2.

% |bid.

*TIbid. 23., 4., 1; 45., 1.

98Ci-dessus, p. 161.

129



modernes est loin d’avoir confirmé toutes ces prétendues propriétés. Les cas, en trés-petit
nombre, ot ils prescrivent encore des médicaments fournis par le cypreés, deviennent de plus
en plus rares.

Je ne m'arréterai point a rapporter ici les témoignages des auteurs anciens qui nous font
connaitre les divers usages domestiques auxquels jadis, en Occident, chez les Grecs et les
Romains surtout, on employait le cyprés pyramidal. Ces témoignages sont cités, ou du moins
indiqués, dans le recueil des ceuvres du Dr. Lampe,” dans la Géographie de M. Carl Ritter,”
trésor inappréciable d’érudition, dans le recueil des Mémoires de 'Académie d’Herculanum,
et, en particulier, dans le Mémoire de feu M. Avellino sur le mythe de Cyparisse.”” Quelques
mots qui se trouvent dans un passage des Géoponiques™ semblent résumer les titres du cy-
prés a la faveur dont il jouissait chez les anciens : « Le cyprés, est-il dit a la fin de ce passage,
a été donné par les dieux pour charmer les hommes." »

1001

1.2.2 Etrurie et Picentine

Les institutions religieuses ou civiles des Etrusques, et les monuments figurés découverts
sur le sol qu’habita ce peuple si intéressant a étudier, sont trop fortement empreints tout a la
fois de coutumes asiatiques et d'usages propres aux Grecs, pour que le culte du cyprés pyra-
midal n’ait pas laissé en Etrurie, comme en Gréce, des traces faciles a retrouver. J'ai déja dit™®
que les Etrusques avaient recu de I'Asie occidentale le culte d’une divinité féminine appelée
Cypra ou Cupra,” nom identique avec celui de Cypris, et avec un de ceux du cyprés et du cuivre,
arbre et métal consacrés a Vénus. J'ai dit aussi® que la culture du cyprés, anciennement in-
troduite dans la Grande Gréce, s'y était si bien nationalisée que Caton, tragant aux Romains
des préceptes pour la propagation de cet arbre, le désigne sous la dénomination de cypres
de Tarente; mais je n'ai pas encore rapporté un passage de Strabon, qui doit trouver sa place
ici. Ce géographe, décrivant le littoral de la Picentine (Picenum), s'exprime en ces termes™ :
«De 3, on trouve le temple de Cypra (KOmtpa), bati par les Tyrrhéniens et dédié par eux a la
déesse Héra, que ces peuples révérent sous le nom de Cypra.» Silius Italicus™” fait allusion a
ce temple lorsqu’il dit :

Et quis litoreae fumant altaria Cuprae.

La déesse avait méme imposé son nom a deux villes de la Picentine. Dans les auteurs anciens,
ou dans les inscriptions lapidaires, elles sont appelées, la premiére, KoOmpa poprripe,™ Cu-

*Tom. 1., p. 574-593.

100091 p. 567-582.

°"Tom. 5., p. 393.

1002pages 7, 8, 31.

10032.‘ 4.

0%¢... S TépYv avBpddmorg »

1005 Cj-dessus, p. 68; p. 215.

0% Ay sujet de cette déesse et de son temple en Etrurie, on peut consulter : Tite-Live, 5., 21., 22.; cf. 27., 37. Turnébe,
Advers. 16., 19. Gori, Mus. etrusc. t. 2., p. 84, 164. Passéri, Dissertat. 1., ibid. t. 3., p. 48. Inghirami, Monum. etrusc. t. 2.,
p. 235, 242. Dr. Frédéric Creuzer, Symbolik, t. 2., p. 490; t. 3., p. 256, 553, 666, 3° édit. — Remarquez qu'aucun de ces
écrivains n'a apercu l'identité du nom de cypra ou cupra avec les noms ou les mots que j'indique un peu plus loin.

097 Ci-dessus, p. 217, note 2.

%8 Geogr. 5., p. 241.

1008, 432.

"0ptolémée, Geogr. 3., p. 69; ed. Bertio.

130



1012 1014

pra maritima,”" Cupra litorea,”” ou simplement Cupra™”; la seconde, KoOmpa povtaver.
Dans U'Agro Firmano, diocése de Ripatransona, le lieu nommé aujourd’hui Le grotte a mare
parait répondre a l'ancienne Cupra maritima. C'est prés de la que fut trouvée une plaque de
marbre, ol se lit une inscription latine, destinée a perpétuer le souvenir d’'un acte de munifi-
cence de 'empereur Trajan,”® qui avait restitué le temple de la déesse Cupra. Cette inscription
a été publiée par Gruter,”” d'aprés Ursin.

Déja ces divers faits nous autorisent a supposer qu’avec le culte asiatique de Cypra ou
Cupra s'était introduit en Picentine et en Etrurie celui du cyprés pyramidal, évidemment aussi
inséparable du culte de cette déesse qu'il I'était du culte de la Vénus assyrienne, soit dans
l'Asie occidentale, soit en Egypte, soit chez les Grecs. Ma supposition se change en certitude
a la vue de quelques monuments de l'art exhumés, depuis plusieurs années, des hypogées
étrusques. Au nombre de ces antiquités se trouvent des sarcophages ou des urnes cinéraires
dont je me réserve de parler en détail dans le mémoire suivant. Toutefois, par anticipation,
je dirai brievement ici que, sur sa face antérieure, un de ces monuments funéraires'” est dé-
coré d’'un bas-relief ot l'on reconnait sans peine 'image de Vénus placée entre deux cypres,
comme sur les bas-reliefs asiatiques. Ici la téte de la déesse est ornée de deux grandes cornes
de vache, ce qui nous reporte aussi dans les contrées de l'Orient ol Vénus était représentée
tantot avec une téte de vache au lieu d’'une téte humaine, tantot sous la forme d’une vache
allaitant son veau. Les autres monuments que j'ai a citer ne sont ni des urnes cinéraires, ni
des sarcophages; et, bien qu’ils aient été découverts dans des tombeaux et qu'ils soient or-
nés de plusieurs symboles souvent employés avec un sens funéraire, on ne doit peut-étre pas
les considérer comme primitivement destinés a des usages funébres. En premiére ligne, se
place ici un vase peint, de la collection Candélori, publié par feu M. Micali”” et déclaré par lui
d’origine purement étrusque : a me pare tutto etrusco, nous dit-il en propres termes. Ce vase,
a deux anses et a figures noires, blanches et rouges sur un fond jaune, est couvert de pein-
tures réparties dans cingq bandes ou divisions horizontales. On y voit Hercule combattant les
Centaures,™ et plusieurs autres scénes™ qui se rapportent, comme celle-ci, a Uinitiation aux
mystéres. Dans un de ces cing tableaux, deux griffons ailés sont placés chacun a 'extrémité op-
posée d'un groupe composé d’un lion et de deux panthéres ou lionnes, dont la seconde dévore
une vache. Entre la premiére et le lion s'éléve un cyprés pyramidal, qui n’a point été remarqué
par M. Micali, et qui, a mes yeux, est l'image symbolique de la déesse chargée de présider aux
mystéres. Je montrerai, dans mon ouvrage sur le culte de Mithra, comment les griffons et le
groupe de quadrupédes que nous voyons auprés de cet arbre se rattachent directement a la
série des symboles employés dans les initiations aux mystéres de la Vénus assyrienne et du

1015

1021

"“"Gruter, Inscript. antiq. p. 108. n° 7.

2g;jlius Italicus, loc. cit.

“3pline, H. N. 3., 18. Pomponius Mela, 2., 4., 10; ibique Solin.

0% ptolémée, loc. cit. p. 72. Pline (loc. cit.), parlant des habitants de cette ville, les désigne sous le nom de Cuprenses
cognomine montani.

“SSelon quelques-uns, Cupra maritima aurait été située non dans ce lieu, mais dans le voisinage et au nord de
Marano, chateau du diocése de Ripatransona, par conséquent, dans 'Argo Massignano, qui fait partie du territoire de
S. Quirico. (Voy. la traduction francaise de Strabon, t. 2., p. 237, 238, note 3.)

"€ Trib. potest. 11., cos. 3.

*7Recueil cité, p. 1016., n° 2.

""8Voyez le n° 4 de la planche 13 ci-jointe.

¥ Storia degli antich. pop. ital. (Firenz. 1832), t. 3., p. 163-165; pl. 95., A-E.

"0 storia degli antich. pop. ital. pl. 95., B, E.

2\ pjd. B, D.

131



dieu des Perses.

C'est avec plus de certitude encore que nous devons rapporter aux mystéres de la pre-
miére de ces deux divinités deux plats d’argent doré, qui proviennent d'un tombeau étrusque
et qui nous offrent chacun un exemple de 'emploi religieux du cyprés pyramidal. Ce tombeau,
de grandes dimensions, fut découvert, en 1836, non loin des ruines de Caeré, par M. le général
Galassi et M. l'abbé Rigolini. Tous les objets qu’il renfermait ont été déposés a Rome, au Musée
grégorien. En 1841, M. le chevalier Louis Grifi? en a publié la description et les dessins. Lannée
suivante, ils furent également figurés dans la description du Musée étrusque grégorien dont
nous sommes redevables au P. Marchi.” Je ne m’arréterai pas a démontrer ici combien peu
est fondée l'opinion du premier de ces deux archéologues, qui, tout en proclamant la haute
antiquité des ouvrages d’art trouvés dans le grand tombeau de Caeré, prétend les rattacher
aux mystéres de Mithra. Je traiterai ailleurs cette question; mais, en attendant, je dirai que
l'origine phénicienne ou assyrienne des deux plats dont j'ai a parler ne saurait étre mise en
doute par aucune personne tant soit peu versée dans la connaissance des antiquités asia-
tiques. Le style, le travail, les sujets, les symboles, tout concourt a justifier cette assertion. Un
médaillon central et en relief orne le fond de chacun de ces deux plats. Lun™ représente
deux colombes, oiseau sacré de Vénus, voltigeant au-dessus d’une vache qui allaite son veau,
image symbolique de la déesse, considérée comme mére de 'Amour.” L'autre médaillon nous
offre un groupe composé de deux lions, ou d’un lion et d'une lionne, dévorant un taureau,
groupe caractéristique dont l'invention et la signification appartiennent indubitablement a
l'art hiératique des Assyriens, des Phéniciens et des Perses. Je crois avoir mis ce fait hors de
doute™ bien avant la découverte des bas-reliefs de Nimroud, qui nous ont permis de consta-
ter que, dés une haute antiquité, des compositions semblables ou analogues faisaient partie
des scénes religieuses sculptées sur les murs des palais érigés par les rois d’Assyrie.”” De
plus, les sujets que représentent les deux médaillons de nos plats reposent chacun sur un
soubassement en échiquier ou en treillis et semi-circulaire, qui se rencontre exclusivement
dans les monuments assyriens ou phéniciens. Ces deux médaillons sont entourés chacun de
deux bandes circulaires, qui offrent, en relief, des scénes analogues a celles qu’on voit tout
a la fois sur les deux coupes citées'™ de l'ile de Cypre, sur les murs des palais de Nimroud
et de Persépolis, sur les coupes de bronze assyriennes provenant des derniéres fouilles de M.
A. H. Layard, et sur des cylindres et des cones de travail babylonien, assyrien, phénicien ou
persépolitain. La présence, sur un des deux plats de Caré, du groupe symbolique de la vache
allaitant son veau, l'identité de style, de forme, de matiére et de travail que présentent entre

“2Monum. di Cere antica spiegati coll. osservanz. del culto di Mitra (Rom. 1841, 1 vol. petit in-fol. fig.).

"B Mus. etrusc. gregorian. parte 1. (Rom. 1842, gr. in-fol. fig.).

%M, Grifi, ouvrage cité, pl. 10., n° 1. Mus. etrusc. gregorian. parte 1., tav. 65, n' 1e 2.

925yoy. ci-dessus, p. 59. M. le Dr. Chr. Walz, De Nemesi Gracor. p. 16. — Un fait trés-curieux, qui me parait avoir jusqu’a
ce jour échappé a l'attention de tous les archéologues, ressort du médaillon central ou, sur le plat d’argent doré dont
je parle, on a représenté le groupe symbolique de la vache allaitant son veau. Ici (M. Grifi, ubi supra. Mus. etrusc. gregor.
parte 1, tav. 65., n°® 2), devant la vache, et la téte élevée vers elle, nous voyons un second veau, dont l'attitude indique
qu’a son tour, il voudrait étre allaité comme son jumeau. Peut-on se défendre de supposer qu’une telle représentation
était destinée a constater que, sur cette coupe, on avait voulu perpétuer symboliquement le souvenir de la naissance
d’Eros et d’Antéros, représentée ailleurs par deux enfants ou deux Amours qui accompagnent Vénus, leur mére, ou qui
sont placés tant6t sur ses bras, tant6t dans son giron?

1926\, Grifi, ouvrage cité, pl. 5. n° 1. Mus. etrusc. gregor. parte 1. tav. 66., n' 1e 2.

"Voy. Mémoires de ’Acad. des inscript. nouv. série, t. 15., 2° partie, p. 63-127.

%28yoyez Layard’s Monum. of Nineveh, pl. 9.; pl. 45., n° 2; pl. 46., n° 1; et pl. 48., n°® 2. Cf. pl. 8.

929 Ci-dessus, p. 64, p. 95.

132



eux ces deux monuments, tout nous autorise a les rapporter l'un et 'autre, non, comme l'a
fait M. Grifi, aux mystéres de Mithra, divinité male, mais aux mystéres de la déesse que l'Asie
occidentale, Corinthe et ses colonies adoraient sous la forme d’une vache allaitant son veau,
ou d’'une femme a cornes de vache, et sous les noms de Mylitta, Anais, Astarté, Aphrodite, etc.;
les Etrusques, sous les mémes formes et sous les noms de Cypra ou Cupra, de Turan ou Touran,
etc. Je m'abstiens de présenter ici 'interprétation des figures et des symboles qui entourent le
médaillon central de chacun de nos deux plats. Je l'ajourne par la méme raison qui m'a obligé
d’ajourner linterprétation des deux coupes citées de l'ile de Cypre, c’est-a-dire, par l'impossi-
bilité de me faire comprendre sans avoir préalablement exposé 'ensemble de mes idées sur
les symboles et les cérémonies propres a l'initiation aux mystéres. Je me borne a prier 'Acadé-
mie de remarquer que, sur l'un des deux plats,'” dans les deux bandes circulaires, plusieurs
colombes voltigent entre les cyprés pyramidaux plantés au bord de la voie sacrée que parcourt
une pompe religieuse. Sur l'autre plat,” la bande qui entoure immédiatement le médaillon
central nous offre des combats mystiques, qui se livrent au pied de plusieurs cyprés entre
lesquels voltigent aussi des colombes. De plus, on voit ici deux palmiers femelles'™ et deux
vautours," symboles consacrés a la Vénus assyrienne. La seconde bande représente, comme
les deux bandes du premier plat, une pompe religieuse, qui suit une voie bordée de cypres;
entre ces arbres volent des colombes et un vautour. Dans le mémoire suivant nous retrouve-
rons, sur un sarcophage étrusque, des cypreés plantés au bord d’une voie que parcourent des
personnages montés sur des chars.

On le voit donc, le cyprés, chez les Etrusques, comme chez les peuples de I'Asie occidentale,
de l'Arabie, de 'Egypte et de la Gréce, remplissait, dans la composition des monuments figurés,
un role essentiellement religieux. Ce n'est pas le seul exemple qu’on pourrait citer du culte
des arbres en Etrurie, et je demande a 'Académie la permission de lui rappeler que j'en ai, il
y a bien des années, signalé d’autres exemples a l'occasion des peintures trouvées dans les
grottes Marzi et Querciola.™

1.2.3 Rome et empire romain

Diverses remarques ou citations placées dans ce mémoire, divers monuments de l'art, dont
j'ai déja invoqué le témoignage, nous ont préparés a reconnaitre que le culte du cyprés py-
ramidal avait pénétré chez les Romains bien des siécles avant 'époque ou il leur arriva, uni
au culte persique de Mithra. A Rome, dés le temps méme de la fondation de la ville, nous le
trouvons lié au culte des divinités nationales. Pline™ fait une mention expresse d'un cyprés et

930\, Grifi, ouvrage cité, pl. 10., n° 1. Mus. etrusc. gregorian. parte 1., tav. 65., ni1e2.

931\, Grifi, ibid. pl. 5., n°® 1, Mus. etrusc. gregor. parte 1., tav. 66., n' 1e 2.

"%2Nous retrouvons ces deux palmiers femelles, ou un seul palmier femelle, sur plusieurs cylindres ou cdnes, de
travail babylonien ou assyrien, et sur un bas-relief mithriaque, d'époque romaine. (Voy. Rech. sur le culte de Vénus, pl.
1, n°% 1 et 8; 4., n° 12; et Recherches sur Mithra, pl. 16., n° 4; 25., n°® 6; 27., n° 7; 51, n°® 2; 52, n°® &4; 62., n° 3; 74.) —
Nous avons vu plus haut (p. 91, 92; pl. 6., n°® 1 et 2; et pl. 7., n°® 4 et 5) que, sur les médailles impériales, frappées
dans la Phénicie, le palmier et le cypreés figurent alternativement comme emblémes ou symboles d’Astarté. Il en est
de méme sur les cylindres asiatiques consacrés aux mystéres de la déesse. Alciat (Emblemat. libell. emblem. 198), a
qui ces monuments étaient inconnus, n'a pas ignoré cependant l'espéce de parenté que l'antiquité avait établie entre
ces deux arbres symboliques.

1%33)e montrerai ailleurs que le vautour remplit ici le méme rdle qui lui est assigné sur plusieurs bas-reliefs et cylindres
assyriens.

%“Annal. de Ulnstit. arch. t. 5., p. 90-113.

%54, N. 16., 76., 1.

133



d’un lotos qui, selon Masurius, étaient aussi anciens que la ville; ils passaient pour avoir été
plantés auprés du temple que Romulus victorieux venait d’ériger en 'honneur de Vulcain, avec
la dime du butin enlevé a 'ennemi. Le cypreés, ajoute Pline, tomba vers la fin du régne de Néron
et ne fut pas remplacé. De son coté, Tite-Live™ rapporte que les Romains avaient enlevé de
la citadelle de Véies (Veii), en Etrurie, et placé dans un temple bati exprés sur le mont Aventin,
deux antiques statues de bois de cypreés, représentant Junon, surnommeée Reine, Regina. Ce
précieux renseignement nous raméne tout & la fois a la Junon Reine, "Hpo Pacihig, qu'on
adorait dans l'ille de Samos, primitivement appelée Cyparissia, et a la Junon Cypra ou Cupra
des Etrusques, dont le culte, sans aucun doute, était d’origine asiatique. On peut juger de la
profonde vénération qu'inspiraient aux Romains les deux statues de bois de cyprés conquises
a Véies, lorsqu’on lit, dans le méme Tite-Live,” qu’'elles furent solennellement portées en pro-
cession, accompagnées de vingt-sept vierges et de dix prétres, pour expier les prodiges arrivés
pendant la guerre d’'Hannibal en Italie.”® A coté de ce passage vient se placer celui de Pline™
ol nous apprenons que, depuis 'an 661 de la fondation de Rome,™ il existait au Capitole
une statue de Jupiter Véjove, de bois de cypres, qui s'était parfaitement conservée jusqu’au
temps ou cet auteur écrivait. Il est curieux de rapprocher de ces témoignages les vers cités de
Virgile,” qui nous ont montré que les Romains n'ignoraient point l'attribution faite du cyprés
a Rhéa ou Céreés par les Troyens, et un long passage de Claudien,” ol nous voyons Cérés, a
la recherche de sa fille Proserpine, arriver sur le mont Etna, y couper deux cypres, les prendre
en main, et les plonger, par leur cime, dans le cratére du volcan, pour les allumer et s’en faire
deux immenses torches.

Les Romains, conquérants de U'Asie occidentale, purent donc regarder comme une nou-
velle preuve de lorigine asiatique qu'ils aimaient a s'attribuer, l'usage répandu dans cette
contrée de consacrer le cyprés pyramidal a des divinités qui s'identifiaient avec leur Jupiter,
avec leur Junon, avec leur Vénus, avec la Mére des Dieux. Une méme pensée dut se présen-

1041

ter a leur esprit, lorsque, chez les peuples de 'Orient, ils virent la consécration de cet arbre
s'étendre a plusieurs autres dieux ou déesses, nommément au Soleil et a la Lune divinisés?
La métamorphose de Cyparisse en cyprés, chantée par Ovide, la belle fresque qui, a Pompei,
représentait cette ingénieuse métamorphose, quelques vers de Virgile, les savants commen-
taires de Servius, et enfin un passage d’Apulée et plusieurs monuments figurés dont il me reste
a entretenir la Compagnie, ici ou dans le mémoire suivant, nous prouvent, en effet, que, chez
les Romains, dés une époque antérieure a leurs premiéres expéditions en Asie, le culte du
cyprés était intimement lié a celui d’Apollon, de Diane, de Vénus, de Mercure et de quelques
autres divinités.

Je ne reviendrai pas sur les divers traits que, déja, j'ai mis en relief, a 'occasion du récit
d’Ovide et de la fresque de Pompei, deux tableaux dont la poésie et la peinture grecques

10365, 21-23.; 27., 37. Obsequens, De prodigiis, cap. 106.

15727., 37.

13850us le consulat de Cn. Cornélius Lentulus et de P. Licinius.

9%9H. N. 16., 79., 3.

00|l me parait bien difficile de ne pas supposer qu'ily a ici, dans le texte, une erreur de copiste. La statue dont parle
Pline remontait probablement a une époque beaucoup plus reculée que l'an de Rome 661.

™IDes écrivains postérieurs disent que cette statue était placée dans un temple situé entre la citadelle et la roche
tarpéienne.

%2Cj-dessus, p. 81.

%3pe raptu Proserp. 3., v. 370-403.

104 Ci-dessus, p. 201-205.

134



avaient certainement fourni les modéles aux Romains. Je ne reviendrai pas non plus sur les
passages de Philostrate, de Nonnus, de Virgile, de Servius et de Lactantius Placidus qui se
rapportent au mythe de Cyparisse. Ce que j’en ai dit longuement me laisse a peine le soin de
répéter ici que tout, dans ce mythe, décéle une origine asiatique et la transmission successive
en Gréce et en Italie des traditions écrites ou des monuments figurés qui nous en ont conservé
le souvenir.

Limitation d’un type grec, imité lui-méme ou plutdt transformé d’aprés un type asiatique,
ne se décéle pas moins dans un disque d’argent, de travail romain, représentant Apollon avec
l'attribut du cypres, et dans le revers des trois médailles citées plus haut,” qui appartiennent
a la numismatique d’Alexandria-Troas devenue colonie romaine. Ces trois piéces et le disque,
rapprochés entre eux, fournissent un témoignage important et irrécusable. Le disque est figuré
ici, avec les dimensions mémes de l'original, sous le n° 5 de la planche 20. Il n’est pas inédit,
mais il a été décrit et lithographié sans beaucoup de soin dans le Catalogue des collections de
feu M. Toussaint Grille, d’Angers.™ Il provient d’un trésor qui, en 1836, et, par conséquent, peu
d’années aprés I'heureuse découverte faite a Berthouville, prés de Bernay, fut trouvé enfoui
dans la terre, a Notre-Dame-d'Allencon, prés de Brissac.”” Celui-ci se composait de trente-
quatre objets, dont le plus précieux, sous le rapport de la mythologie, du symbolisme et de
l'art, est, sans contredit, notre disque d’argent. Ces trente-quatre objets, aprés avoir appartenu
a M. Grille, ont recemment été acquis par le musée du Louvre, grace a la sollicitude éclairée
qui préside a la direction de ce bel établissement. Le disque a dii jadis orner le fond d'un plat
ou de tout autre vase d’argent, soit votif, soit employé dans des cérémonies religieuses. Il re-
présente, en relief et vu de face, Apollon debout, presque nu, le bras gauche appuyé sur un
trépied a griffes de lion; dans la main droite, le dieu solaire tient une branche de laurier. Une
légére draperie, qui part de I'’épaule gauche, couvre une portion des cuisses et toute la jambe
gauche jusqu’au cou-de-pied; les deux pieds sont nus. A droite et a gauche d’Apollon s'élévent
des rochers dont la disposition, pour le dire en passant, rappelle les rochers qui, sur un grand
nombre de monuments romains, forment la grotte au milieu de laquelle est placé Mithra, le
dieu solaire des Perses. Pour compléter 'analogie, un corbeau, fidéle compagnon d’Apollon,
comme de Mithra, est posé sur les rochers placés a la droite du dieu. De 13, a 'exemple du
corbeau des bas-reliefs mithriaques, il semble contempler attentivement le sacrifice auquel il
assiste; mais ses regards s'arrétent sur une grande roue qui forme une saillie trés-prononcée.
Cette roue ne se rencontre sur aucun des monuments mithriaques que nous ont légués l'anti-
quité persique et l'antiquité romaine. Je ne sais jusqu’a quel point il est permis de croire que,
sur ces derniers, elle est, en quelque sorte, remplacée par les roues d’un char qui porte tantot
le soleil, tantot Mithra lui-méme. Symbole connu d’Apollon et de Némésis, et fréequemment
placée sous la patte d’un griffon, animal solaire, la roue rappelle tout a la fois le mouvement
rapide du soleil, et les arréts du Sort ou du Destin. C'est a ce double titre qu’on la voit ici
auprés d’Apollon, dieu solaire et créateur, qui préside a la vie et a la reproduction. Un grand
cyprés pyramidal, planté entre le trépied et les rochers qui s'élévent a l'extrémité droite de
ce petit tableau, achéve de caractériser, comme symbole de vie, les fonctions dévolues a ce
dieu; et cet arbre, nous allons le retrouver sur des monuments romains consacrés a Mithra.
Ces divers rapprochements, la légende presque entiére d’Apollon et le mythe de Cyparisse, en
particulier, nous reportent encore une fois dans l'Asie occidentale. C'est 3, en effet, que nous

1045 pag. 105-107; pl. 13, n°S 1, 2 et 3.
0“6 Angers, 1851, in-8°, fig. (Voy. p. 43, n° 585; pl. 1., n°® 25.; pl 2., méme numéro.)
“’Département de Maine-et-Loire.

135



avons trouvé, a Alexandria-Troas, trois monnaies coloniales dont les types présentent la plus
grande analogie avec le sujet figuré en relief sur le disque d’argent que je viens de décrire.
Cette analogie est surtout frappante lorsque nous comparons ce précieux monument avec le
revers de la piéce autonome coloniale d’Alexandria-Troas,"*® qui représente Apollon debout et
vu de face, comme ici et comme a Pompei.” Sur d’autres médailles autonomes coloniales et
sur quelques médailles impériales coloniales de cette ville, de méme que sur notre disque
et sur la fresque de Pompei, nous voyons une branche de laurier placée dans la main droite de
ce dieu. D'autres médailles impériales d’Alexandria-Troas™ nous montrent un corbeau posé
aux pieds d’Apollon. Enfin, le style du disque d’argent du Louvre permet, ainsi que je l'ai an-
noncé plus haut,” de faire remonter ce monument au 1% ou au 2° siécle de l'ére chrétienne,
c'est-a-dire a une époque peu éloignée du temps ol Auguste avait établi une colonie romaine
dans la ville méme dont la numismatique vient de nous fournir des rapprochements qui ne
sont pas, ce me semble, sans intérét pour l'histoire de 'art et des origines mythologiques.

L'attribution du cyprés a Apollon, sur un disque romain trouvé dans les Gaules, nous au-
torise sans doute a présumer que ce symbole appartenait aussi a la Diane romaine, de méme
que nous l'avons reconnu parmi les attributs de U'Artémis grecque. Toutefois aucun des monu-
ments figurés que nous ont légués les Romains ne nous en fournit la preuve. Mais un passage
de Virgile™ supplée au silence de l'iconographie : on y trouve une mention expresse de foréts
de chénes et de plantations de cypreés, les premiéres consacrées a Jupiter, les secondes a Diane.
Le commentaire de Servius™ confirme pleinement le témoignage du chantre de 'Enéide.

Un vers déja cité du méme poéte™ et les observations de son commentateur nous ont
appris qu’en ltalie, dés une haute antiquité, le culte du cypreés se liait a celui d’'un dieu appelé
Silvain ou Sylvain, qui pour nous est resté trés-énigmatique. J'ai rapporté plus haut™ et le
vers de Virgile et le commentaire de Servius. Je ne reviendrai pas sur les remarques qu'ils
m’ont donné lieu de soumettre au jugement de I'Académie. Seulement je répéterai ici que la
substitution de Silvain a Apollon dans le mythe de Cyparisse, les monuments de l'art cités par
Heyne™ et par Visconti,” et enfin linscription latine découverte dans 'Abruzze citérieure
concourent a établir que linimitable auteur des Géorgiques se conformait a une ancienne
tradition lorsqu’il attribue a Silvain le symbole du cypreés.

D’autre part, l'ingénieux épisode des amours de Léda et de Jupiter métamorphosé en cygne
a fourni au ciseau d'un sculpteur ancien l'occasion de montrer que l'attribution de ce méme

1058 1059

1048p|, 13, n° 1.

104p|. 12,

%%0vaillant, Col. 2., 63. Sestini, Descriz. delle med. ant. del mus. Hederv. t. 2., p. 131, n® 24. C. M. H. n° 4765. Mionnet,
Descript. de méd. 2., 643, n° 103; 646, n° 120; 648, n° 132; Suppl. 5., 512, n°® 94; 522, n° 158; 522 et 523, n°® 162; 523, n°°
163 et 164; 529, n° 215; 539, n°® 283.

""Mionnet, Descript. de méd. 2., 646, n° 116; Supplém. 5., 519, n°® 137 et 142.

9%2¢j-dessus, p. 107.

53 Eneid. 3., v. 679-681.

%54Silva alta Jovis, lucusve Diana Jovis, propter quercum; Diana, propter cupressum. Servius, ad Virgil. Z£neid. 3., v.
681.

5Georgic. 1., v. 20.

"% pages 206, 207.

%57 Ad Virgil. Georgic. 1., v. 20.

%8 Mus. Pio Clementino, t. 8., p. 16-18; pl. 10. Cette planche 10 reproduit un bas-relief de marbre, qui représente
plusieurs divinités rustiques, parmi lesquelles on distingue Silvain portant a la main un arbre dont toutefois 'espéce
est difficile a reconnaitre. On ne peut dire si c’est un pin, un cyprés, ou tout autre arbre.

1%9Ci-dessus, p. 206.

136



symbole a Vénus était tout aussi connue des Romains. Un monument trouvé, vers la fin du
siécle dernier, dans le jardin supérieur de 'hospice de la charité a Vienne, en Dauphing, re-
présente, sous la forme d’un cyprés pyramidal, la déesse assistant, avec son fils Cupidon, au
bonheur que goiitent les deux amants réunis sur le mont Taygéte.” Ce monument, publié
une seule fois et de maniére a étre peu remarqué, est, jusqu’a ce jour, resté, pour ainsi dire,
ignoré ou inapercu. Dans leur recueil intitulé : Monuments romains et gothiques de Vienne,
en France,” MM. Rey et Vietty ont eu le tort de n’en donner que des dessins en miniature;
et, de plus, ces dessins, médiocrement lithographiés, sont disposés de fagon a se confondre
avec d’autres, sur une méme planche. Au milieu de plusieurs monuments groupés ensemble,
il n'est rien moins que facile de déméler les trois bas-reliefs qui ornent celui dont j'ai a parler,
ni de comprendre quelle place ils y occupent. Enfin le texte explicatif ne fait aucune mention
du cyprés planté a gauche de la scéne érotique représentée sur le plus grand de ces trois bas-
reliefs. Je mets sous les yeux de 'Académie d'autres dessins de ces sculptures, exécutés au
musée de Vienne par M. Muret et gravés par M. Bigant avec toute l'exactitude et tout le soin
que l'on connait a ces deux habiles artistes.”” Désormais, les archéologues qui n'auront pas
eu l'occasion de voir sur les lieux le monument original, pourront prendre ici une idée juste de
la forme, de la composition et du style des bas-reliefs dont ce bloc carré, de marbre blanc, est
orné sur trois de ses quatre faces. MM. Rey et Vietty le désignent sous la dénomination d’au-
tel de Jupiter. M. Delorme, qui, en 1841, I'a décrit dans son Catalogue du musée de Vienne,"*
suppose qu'il servait de piédestal a une des deux colonnes placées a l'entrée d'un sacellum.
Une lettre que j'ai sous les yeux, et qu'il a écrite, le 25 mars 1852, a M. le comte de Nieuwer-
kerke, directeur général des musées de France,” m'apprend qu'il persiste dans son opinion; il
ajoute que ces deux colonnes étaient sans doute adossées au sacellum, ce qui, selon lui, expli-
querait pourquoi la face postérieure du piédestal est restée brute, tandis que les trois autres
sont richement sculptées. « Au-dessus de la corniche du piédestal, remarque-t-il, on distingue
une plinthe, et, au-dessus, un tore couvert d’'ornements. De plus, la face supérieure de ce tore
n'est point unie et porte les traces du marteau, circonstance qui me parait indiquer qu’elle
était recouverte par une autre partie offrant les autres membres de la base de la colonne.» En
1841, j'ai vu le monument sur les lieux, et je n'ai pas hésité a le prendre aussi pour un piédestal.
Mais je ne puis partager l'opinion de M. Delorme, quant a la destination qu'il lui suppose. Bien
que ce marbre ne porte aucune inscription, aucune dédicace, et bien qu’il appartienne a une
époque ou déja l'art romain était en décadence, il serait par trop insolite, ce me semble, de le
considérer comme ayant servi de base a une colonne. Les bas-reliefs qui ornent trois de ses
faces, et les sujets que représentent ces bas-reliefs, me porteraient plutét a présumer qu'il
était le piédestal d’'une statue de Jupiter. Les sculptures de la face antérieure™ se rapportent
directement a la longue liste des amours de ce dieu voluptueux. Les bas-reliefs des deux faces

1060« Le Taygeéte, dit Strabon (Geograph. 8., p. 362, 363), est une haute montagne a pic, peu éloignée de la mer, et qui,

du coté du septentrion, touche aux pieds des montagnes d’Arcadie, avec lesquelles elle forme un vallon a U'endroit ou
la Messénie confine a la Laconie.»

%6 paris, 1831, gr. in-fol. fig. lith. Voy. p. 11, et pL. 6.

%2yoy. les n°® 3, 3a et 3b de la pl. 14. ci-jointe. — Le monument original est carré; il a 425 millimétres de haut sur
autant de large.

"3Sous le n° 174.

1064 Je saisis avec empressement cette occasion de rendre publique U'expression de la reconnaissance que m'inspirent
les procédés dont M. le comte de Nieuwerkerke veut bien user a mon égard.

1065p(, 14., n° 3.

137



1066

latérales™ se rattachent moins clairement a sa légende. On peut néanmoins supposer, avec
quelque vraisemblance, qu'ils font allusion a la naissance ou a U'enfance de Jupiter; car, sur
la face latérale gauche, nous voyons deux Amours ou deux Génies ailés, dont l'un tient par
le cou un bouc qui se dresse sur ses deux pieds de derriére. Entre les deux Amours, on re-
marque un autel et un vase qu’ombrage un chéne, arbre consacré a Jupiter. Sur le troisiéme
bas-relief, c’'est-a-dire sur la face latérale droite du piédestal, nous retrouvons un chéne. Au
pied de cet arbre, est assis un personnage, qui semble &tre un patre, et non Mercure, comme
on l'a avancé.” Devant lui on voit une chévre debout, peut-étre la chévre Amalthée, nourrice
de Jupiter.”® En face du quadrupéde, est placée une maison rustique, demeure probable du
chevrier, transformée, bien a tort, en «un temple rustique,» sous la plume du premier édi-
teur.””

Je n'insisterai pas sur la connexion qui peut exister entre les sujets de ces deux petits bas-
reliefs latéraux et la scéne érotique ou, sur le grand bas-relief qui occupe la face antérieure
de notre piédestal, nous voyons Léda recevant dans ses bras Jupiter métamorphosé en cygne.
Je me hate de soumettre a '’Académie les observations que m’ont suggérées les accessoires
de cette scéne. C'est pour la premiére fois, si je ne me trompe, que l'antiquité nous montre
le groupe de Jupiter et Léda placé entre un cyprés et Cupidon, bien que ce groupe soit un
de ceux que les artistes se plaisaient a reproduire sur des monuments de toute espéce. Le
sculpteur, fidéle ici a la tradition hiératique, ou plutot simple imitateur d’'un modéle grec, a
placé le lieu de la scéne au sommet d’'une montagne; et, sans doute, il nous transporte sur
le mont Taygéte, situé entre la Messénie et la Laconie, car, dans 'hymne homérique composé
en 'honneur des Dioscures, nous lisons ces paroles, remarquables sous plus d'un rapport™ :
«Sur les sommets du Taygéte, haute montagne, Léda, s'étant unie d’amour au formidable Ju-
piter,’” donna le jour a des fils pour étre les sauveurs des faibles humains™” ...» Mais, dans
ce passage, il n’est fait, on le voit, aucune mention de la présence d’Aphrodite et d’Eros. C’est
donc a une autre source qu'avaient été puisés les éléments de la composition sculptée qui est
Sous nos yeux. Remarquons a ce sujet que le mont Taygéte dominait une partie de la Gréce ol
le culte d’Aphrodite et le culte du cyprés remontaient a une époque trés-reculée. Nous avons
trouvé la preuve de ce fait dans les traditions qui se rapportent, soit a la Vénus armée des
Lacédémoniens, soit a la Vénus des Corinthiens et de leurs colonies, et dans le nom de Cypa-
rissia ou Cyparissies que portérent chacune une ville de Laconie, une ville de Messénie, et qui

%% bid. n°* 3a et 3b.

1067\, Vietty, ouvrage cité, p. 11.

068 peyt-étre est-il permis de considérer Amalthée, nourrice du maitre de 'Olympe, comme une déesse dont l'image
symbolique était une chévre. Dés lors, le bouc figuré sur 'autre bas-relief latéral deviendrait pour nous 'image symbo-
lique du dieu époux d’Amalthée; et cette remarque nous expliquerait pourquoi le bouc était consacré a Vénus, divinité
primitivement androgyne et qualifiée mére des Dieux. Que ces diverses conjectures soient fondées ou non, il convient
d’ajouter que les Romains aimaient a varier la composition des sujets destinés a perpétuer le souvenir des rapports
de Jupiter enfant avec la chévre Amalthée. A l'appui de cette assertion, je me bornerai toutefois a citer un médaillon
de bronze et un grand bronze d’Antonin le Pieux, qui, au revers de l'effigie de cet empereur, nous montrent Jupiter
enfant assis sur une chévre, devant un autel. (Voy. Mionnet, De la rareté et du prix des méd. rom. t. 1., p. 213 et 218.)

1069\, Vietty, loc. cit.

)e me sers ici de la traduction de Dugas Montbel.

"'Mot a mot : «Au formidable fils de Cronos.»

Tovg bmo Tniyétov kopur), 6peog peydiolo,

Muybeic’ év gihoTnTL kehouvepél Kpoviwwe,
Swtipag téke naidag éntyboviov avipdrwy,

(Vers 4-6.)

138



s'étendit a une riviére, a un golfe, a un promontoire et a un port de cette derniére province.
D’autre part, le sculpteur romain, en plagant sur un point culminant de la montagne ou Jupi-
ter s'unit a Léda un cyprés pyramidal™ qui domine la scéne, et le poéte grec, en nous disant
que de cette union fortunée naquirent les Dioscures, sauveurs des nochers, nous reportent,
'un et l'autre, aux traditions écrites et aux monuments figurés qui, dans un autre mémoire,"
m’ont servi @ démontrer qu’une antique théologie avait établi entre les Dioscures et Vénus,
d’une part, et entre les Dioscures et Mithra, de l'autre, des rapports ot les deux jumeaux cé-
lestes se montrent subordonnés a chacune de ces divinités. Ils remplissent auprés d’elles les
fonctions d’assesseurs, et sont, par conséquent, associés a une déesse et a un dieu qui, l'un
et lautre, président aux mysteéres, et qui, a ce titre, avaient chacun mérité la qualification de
sauveur, comme U'Artémis qu’on adorait a Beeae, en Laconie,”” comme les Grandes Déesses des
mystéres d’Eleusis.

Sil'un des bas-reliefs de 'autel palmyrénien du Musée capitolin™® nous a donné lieu de re-
connaitre Vénus sous la forme d’un cyprés pyramidal qui enfante ’Amour, pouvons-nous, sur
le monument de Vienne, ne pas reconnaitre aussi comme une image symbolique et vivante
de la méme déesse le cyprés pyramidal placé auprés du groupe de Jupiter et Léda? Cet arbre,
n'en doutons pas, représente ici la divinité qui, chargée de présider a la vie, a la reproduction,
aux amours, aux hyménées, comme aussi a la destinée des ames, assiste a l'union divine de
laquelle naitront les Dioscures-Sauveurs. Le role que Cupidon joue dans cette scéne ne semble
pas permettre une autre interprétation. Le groupe des deux amants est placé entre ce jeune
dieu et le cyprés, image de Vénus. Debout et armé d’un arc dont il dirige les traits enflammés™”
vers le couple amoureux, Cupidon agit ici en présence de sa mére, et obéit a son ordre exprés
en excitant ainsi le feu allumé dans le coeur des deux amants. Ne nous étonnons donc pas
si les poétes de l'antiquité donnent a '’Amour un arc et des fléches de bois de cypres, et le
disent vainqueur de Jupiter lui-méme.” Et remarquons qu’une peinture de vase grec justifie
pleinement le sculpteur romain d’avoir placé entre Vénus et Cupidon le groupe de Jupiter et
Léda. Ce vase, acquis a Naples par M. Kestner, et recemment publié par M. Ed. Gerhard,™ re-
présente Vénus assise sur un trone et portant sur la main gauche une colombe ou une jynx;
la déesse, continuant le rdle que nous venons de lui voir remplir auprés de Jupiter et de Léda,
assiste a 'entrevue amoureuse de deux personnages que mon savant ami prend, avec toute
raison, ce me semble, pour Héléne et Paris. N'oublions pas que cette princesse était née des
amours mémes de Léda avec Jupiter changé en cygne, et que Théocrite, dans un passage ci-
té plus haut,”® compare réellement la beauté d'Héléne a celle de Vénus elle-méme, lorsqu’il

M. Delorme, qui avait pris cet arbre pour un peuplier, ne fait pas difficulté, dans la lettre citée, de reconnaitre
qu'il s'était trompé, et qu’au lieu d’un peuplier le bas-relief porte réellement un cyprés. Cet arbre ne peut servir ici a
caractériser le mont Taygéte, car ni Strabon, ni 'hymne homérique aux Dioscures, dans les passages cités ci-dessus,
ni aucun autre écrivain ancien ou moderne, ne fait mention d’une plantation de cyprés sur cette montagne escarpée.

%Mém. de I’Acad. des inscript. nouvelle série, t. 15., 2° partie, p. 261-305.

05 pausanias, 3., 22., 9.

076pL, 1., n° 2.

%7« Flammiferas pennas,» dit Silius Italicus (11., 412). «Nec Idalia lenta incaluisse sagitta,» avait-il dit précédem-
ment (5., 19). On trouve dans Horace (Od. 2., 8., 15) : «Ardentes sagittas.» Ces diverses expressions sont emprun-
tées aux poétes grecs. Ceux-ci, parlant des fléches d'Eros, les qualifient TupdevTa PéAn (Antholog. 4., 470), dicTolg
TpLTVeELSTOLG (Musée, vers. 88), etc.

°%8sijlius Italicus, 8., vs. 453 sqq.

9% penkmadler und Forsch. nov. et déc. 1851, n°® 35, 36, p. 387-392; pl. 36., Archdolog. Anzeig. décemb. 1851, n° 36, p.
123.

1080 Cj-dessus, p. 238.

139



compare cette princesse a un cypres. Au revers du vase de M. Kestner, sont peints deux cygnes
qui, sans doute, font allusion a la naissance d’Héléne, et qui, pour le dire en passant, nous
donnent lieu de supposer qu’a une époque ancienne, le langage symbolique exigeait que l'on
représentat Jupiter et Léda sous la forme de deux cygnes, l'un male, l'autre femelle.™

N’'oublions pas non plus que, dans la mythologie romaine, la métamorphose de Vénus en
cyprés ne nous est point attestée par le seul témoignage du bas-relief de Vienne. Dans leurs
compositions écrites, les mythographes latins, comme les sculpteurs, dans les ceuvres de leur
ciseau, faisaient parfois apparaitre aussi la déesse sous la forme de cet arbre. N'étaient-ils
que l'écho d’une tradition grecque qui ne nous est point parvenue, ou s'inspiraient-ils seule-
ment de quelque monument figuré qu'ils avaient sous les yeux? Les deux suppositions me
paraissent admissibles; et je ne saurais dire, par exemple, laquelle, de préférence, s'applique
aun récit ou Apulée,” voulant peindre le fils de Vénus dans le giron de sa mére, nous le montre
placé dans le feuillage d'un cyprés pyramidal. Dans ce récit, riche en sujets pour le poéte, pour
le sculpteur, pour le peintre, et composé, soit d’aprés une antique légende écrite, soit en pré-
sence d'une ceuvre de l'art, Cupidon se réveille au moment o, sur son épaule, tombe briilante
une goutte d’huile de la lampe que tient a la main Psyché, attirée auprés de son amant par
une irrésistible et coupable curiosité. Rendu a l'usage de sa raison, il reconnait, mais trop tard,
qu'ila désobéi aux ordres de Vénus. Il se sépare de Psyché, et s’envole pour retourner dans les
bras de sa mére. Psyché s’élance, le saisit par une jambe, s’y suspend, et, dans cette humiliante
position, traverse les airs avec lui. Bientot la fatigue l'accable; ses mains refusent de la tenir
plus longtemps attachée a la jambe de son perfide séducteur; elle retombe sur la terre.” A cet
instant, Cupidon dirige son vol vers un cyprés voisin. Du sommet de cet arbre, comme du giron
de sa mére, et non sans une profonde émotion, il adresse a son amante délaissée de graves
paroles, qui commencent par cette phrase : «Trop crédule Psyché, j'avais oublié les ordres de
ma meére™ ...» Ainsi, dans le tableau sculpté sur une des faces de l'autel palmyrénien, nous
voyons 'Amour naitre des flancs d’un cyprés pyramidal. Sur le monument de Vienne, en pré-
sence de cet arbre, image vivante et symbolique de la déesse qui l'a congu, il exerce sur les
ceeurs l'empire qu'il a recu de Vénus. Enfin, dans le tableau tracé par Apulée, Cupidon, cou-
pable d'avoir séduit Psyché, c’est-a-dire I'ame, reconnait sa faute, et vient chercher dans les
bras de sa mére, représentée sous le méme symbole du cypres, le pardon qu'il attend de la
divinité qui, je le répéte, préside aux mystéres, c'est-a-dire aux destinées de 'ame humaine.
Si, jusqu’a ce jour, les commentateurs d’Apulée n’ont fait aucune remarque sur le trait le plus
saillant de son récit, c’est tout simplement qu'ils n'ont pas compris que la le cyprés tient la
place de vénus elle-méme.

Dans mon second mémoire, plusieurs monuments funéraires nous permettront de consta-
ter que les Etrusques et les Romains n’ignoraient point les rapports qu’une antique théologie
avait établis entre Vénus, reine de la terre ou des vivants, reine des enfers ou des morts, et le
cyprés pyramidal, symbole de vie et tout a la fois symbole funéraire.

Si les traditions écrites et les monuments de l'art concourent ainsi a prouver que, dés
une époque reculée, le culte de cet arbre symbolique s'était introduit a Rome, comme dans

%810n voit que cette supposition s'appuie tout a la fois sur un monument figuré et sur des considérations du genre
de celles qui m’ont suggéré la conjecture exposée ci-dessus, dans la note 1 de la p. 267.

%82 Metamorph. 5., 103, 104; edd. Oudendorp et Bosscha.

1%83¢... tandem fessa delabitur solo.»
«Nec deus amator humi jacentem deserens, involavit proximam cupressum, deque ejus alto cacumine sic eam
graviter commotus affatur : Ego quidem, simplicissima Psyche, parentis mea Veneris preeceptorum immemor ...»

1084

140



U'Etrurie et la Picentine, avec le culte de Vénus, il est encore plus certain qu’a une époque
beaucoup moins ancienne, le culte du méme arbre, associé a celui de Mithra, fut apporté de
'Asie occidentale dans I'empire romain. Nous avons sur ce point le témoignage formel de plu-
sieurs monuments figurés. Je citerai, en particulier, cinq bas-reliefs mithriaques que nous a
légués l'antiquité romaine; et, a ce sujet, il ne sera pas inutile de répéter que les Grecs de
'Asie Mineure recurent des mains des Perses les types de tous les monuments consacrés a
Mithra. L3, aprés avoir subi, dans des limites assez étroites, l'influence de l'art grec, ces types
furent adoptés par les légions romaines qui, pendant et depuis la guerre de Pompée contre
les redoutables pirates de Cilicie, séjournérent au milieu de populations asiatiques, formées
de Grecs et de barbares.

L'un des cinq bas-reliefs qui m'obligent a reproduire ici cette remarque est celui que l'on
conserve a la villa Altiéri.™ On y voit deux cyprés plantés, 'un a c6té du buste du Soleil, l'autre
a coté du buste de la Lune. Conformément aux prescriptions des livres sacrés des Perses, Mi-
thra est représenté ici, comme ailleurs, ayant, a sa droite, le Soleil, a sa gauche, la Lune. De
plus, il est debout sur le taureau, a la maniére des divinités figurées sur les monuments asia-
tiques. Au-dessous du buste du Soleil et tout auprés d’'un palmier male, un lion sort d'un
rocher. Au coté opposé, un second palmier male est accompagné d’un coq; plus bas un aigle,
portant une foudre dans ses serres, surmonte un troisiéme palmier male. Ce curieux bas-relief
nous offre donc, avec trois animaux, symboles du soleil ou du feu céleste, deux espéces diffé-
rentes d’arbres symboliques, 'une monoique,® consacrée au soleil, a la lune et aux divinités
primitivement androgynes, telles que Vénus et Mithra; l'autre dioique,” consacrée a Mithra,
lorsqu’elle porte des fleurs males, et a Vénus, lorsqu’elle est chargée de fleurs femelles et de
fruits.

Le second monument mithriaque est un bas-relief a deux faces, qui fut découvert, en 1832,
dans un mithraeum, prés de Heddernheim, et que, plusieurs fois déja, j'ai eu l'occasion de re-
commander a l'attention des archéologues. Il a droit, comme le bas-relief cité de la villa Altiéri,
a étre compté au nombre des monuments romains qui fournissent les témoignages les plus
précieux de l'origine asiatique du culte de Mithra. Sur la face antérieure, divisée en plusieurs
tableaux ou compartiments, trois cyprés, de l'espéce pyramidale, sont sculptés dans chacune
des deux divisions supérieures. Le tableau qui repose immédiatement sur un zodiaque semi-
circulaire, représente, si je ne me trompe, les quatre phases de la vie humaine : a gauche, un
enfant, coiffé du bonnet mithriaque, nait de l'intérieur d’'un arbre, comme le fils de la Vénus
assyrienne nait des flancs d'un cypres, sur un des bas-reliefs de l'autel palmyrénien du Musée
capitolin, et comme nait de l'arbre Reivas, selon les livres sacrés des Parses,” Meschia, le
premier homme. Dans ces livres, nous lisons, de plus, que le Reivas était né lui-méme de la
semence du premier étre créé par Ormuzd, le taureau Aboudad, symbole du principe de la
vie. Les trois groupes qui font suite a la naissance de 'hnomme, je U'expliquerai plus ample-

'%85)’en ai publié un dessin exact dans mes Recherches sur Mithra, atlas, pl. 74.

1086 C’est-a-dire réunissant, sur un méme pied, des fleurs males et des fleurs femelles.

087 C'est-a-dire portant, sur deux pieds sépareés, ses fleurs males et ses fleurs femelles.

1088)| est déposé dans une des salles de la bibliothéque grand-ducale de Wiesbaden. La société instituée dans le
grand-duché de Nassau pour les progrés de l'archéologie en a publié les dessins et la description dans le 1°" volume
de ses Annales. Ce sont ces dessins que reproduisent les pl. 90. et 91. de l'atlas de mes Rech. sur Mithra.

089p|, 1,, ci-jointe, n°® 1.

0% Zend-Avesta, t. 2. (Boun-déhesch, § 15), p. 376, 377. Voy. sur le Reivas, Hamzah Isphdani ou d’Ispahan, cité dans le
Modjmel-el-tewarikh (Anquetil, Zend-Avestaq, t. 2., p. 352, note 1; p. 353, note 2). Cf. Hyde, De relig. veter. Persar. appendix,
n° 9, p. 541 sqq.

141



ment ailleurs, se rapportent aux trois autres phases de son existence terrestre. C'est pendant
la durée de cette existence que le sectateur de Mithra doit s'efforcer d’acquérir les trois de-
grés de pureté : la pureté d’action, la pureté de parole et la pureté de pensée. Ces trois degrés
constituent l'état lumineux; ils sont la condition indispensable de I'admission des ames ou
des féroiiers dans le séjour céleste appelé le Gorotman ou 'Albordj. Dans un des trois groupes
qui font allusion a cette purification successive de 'ame, nous voyons Mithra, le dieu psycho-
pompe du Zend-Avesta, poser la couronne mystique™ sur la téte de linitié, au pied de trois
cyprés, comme le grand prétre de Mylitta ou Anahid dut autrefois placer sur la téte de Sos,
au pied des cyprés sacrés d’Armavir,”” la couronne royale d’Arménie. Plus loin, le myste, nu,
comme la vérité, mais la téte entourée d’une auréole qui nous atteste qu’il est parvenu a 'état
lumineux; le myste se jette aux genoux de Mithra et implore sa médiation pour obtenir d’Or-
muzd U'entrée du séjour éternel des bienheureux. Il est écouté; il a mérité de 'étre; et, dans le
tableau supérieur, qui représente la région céleste, nous le voyons prendre place, auprés du
dieu médiateur,” sur le char solaire qui s'élance vers un des deux sommets de l'Albordj, tan-
dis que de l'autre sommet™* descend sur la terre un second char. La Lune personnifiée y est
couchée, enveloppée dans le voile de la nuit ou des ténébres. Un cyprés pyramidal est planté
entre les deux points culminants de la montagne céleste, de cet Olympe des Perses, ou Mi-
thra, selon le Zend-Avesta," réside habituellement, ayant, comme ici, a sa droite le soleil, a sa
gauche la lune. Un second cyprés s'éléve derriére le char du Dieu-Soleil, et un troisiéme a coté
du char de la Lune. Ces trois arbres, on le voit, deviennent ici 'image symbolique d’une triade
céleste, composée de Mithra, du Soleil et de la Lune.” Ils nous raménent aux trois cyprés du
trone votif de la Déesse de Syrie,” et aux cyprés du soleil et de la lune qui, sur les médailles
impériales de Perga™® et sur les deux stéles consacrées a Hathor,™ forment aussi une triade,
soit avec un cone, symbole d’une divinité assimilée a Vénus, soit avec une fleur de lotus, em-
bléme d'un dieu ou d’une déesse primitivement androgynes. En méme temps, nous trouvons
dans les trois cyprés de la région céleste, sur le bas-relief de Heddernheim, une allusion au
triple caractére que recoit Mithra dans le systéme religieux des Perses," comme Mylitta, dans
lathéologie assyrienne, et une allusion aussi a 'épithéte de TputAdoiog donnée par les Grecs
au méme dieu." Dés lors, ne suis-je pas autorisé a considérer comme des symboles de vie
les trois cyprés qui, dans la région située au-dessous de la région céleste, font partie des trois
groupes que je rapporte aux trois grandes phases de la vie humaine que précéde la naissance?

Un troisiéme et un quatriéme bas-reliefs mithriaques, d’époque romaine, nous offrent

"' Tertullien, De corona, 15., p. 3, C.

°%2Cj-dessus, p. 65-73.

0% C'est ainsi qu’est qualifié Mithra dans le Zend-Avestaq, t. 2. (lescht de Mithra, 108, 128, 20° et 21° cardé), p. 212, 213,
218, 219.

19%]| n'est pas sans intérét de remarquer que la haute montagne du Caucase qui conserve son ancien nom d'Albordj,
sous la forme moderne Elbrouz, présente également un double sommet.

%5Tom. 1., 2° partie, p. 28, 418; t. 2., p. 13, 99, 209, 212, 213, 228.

19%3yr le grand bas-relief mithriaque du musée du Louvre (Rech. sur Mithra, atlas, pl. 75.), cette triade est représentée
par trois pins au lieu de trois cypreés.

097 Ci-dessus, p. 51-58; et pl. 5., n° 1.

%8 Ci-dessus, p. 55, 56; et pl. 14, n°% 1et 2.

9Cj-dessus, p. 167-183; et pl. 10., n° 2; et pl. 11. Recherch. sur Vénus, pl. 14 F.

"0 Roi du ciel mobile (Zend-Avesta, t. 1., 2 partie, p. 28, 82, note 10; t. 2., p. 13, 99, 206, 207, 209, 212, 213, 216, 218-221,
225, 228-230, 418); roi de la terre ou des vivants (ibid. t. 2., p. 205, 206, 210, 214, 215, 222, 223), et roi des morts ou des
enfers (ibid. t. 2., p. 15, 211, 212, 223, 230).

0oy, Mém. de I’Acad. des inscriptions, nouv. série, t. 14., 2° partie, p. 174, 175.

142



de nouveaux exemples de l'emploi symbolique du cyprés; et ces exemples méritent d’autant
plus notre attention, qu’ici cet arbre est répété sept fois sur chacun de nos deux monuments,
comme sur les médailles impériales citées d’Apollonia d'Illyrie,"” comme sur une urne ciné-
raire étrusque™ dont il sera question plus loin. L'un de ces deux bas-reliefs provient d'une
découverte heureuse, faite, en 1838, a Neuenheim, prés de Heidelberg. C'est @ mon savant
confrére et ami M. le Dr. Frédéric Creuzer, que les archéologues doivent la connaissance de ce
monument et la belle dissertation dont il a été le sujet.™ Toutefois j'exprimerai ici a Uillustre
auteur de la Symbolique le regret de n'avoir pas trouvé dans cette dissertation les observations
que nous devait peut-étre, sur le symbole du cyprés, son érudition si riche et si variée. Elles
m’eussent été d’un grand secours pour mon travail; et j'en suis privé probablement parce que
M. Creuzer, s'arrétant a la supposition que, chez les Perses, le hom et le cyprés étaient iden-
tiques,™ aura, par-1a, été détourné de l'idée d’entreprendre des recherches de la nature de
celles que je soumets au jugement de U'Académie. Je regrette aussi qu'il ne nous ait pas fait
connaitre les raisons qui le portent a identifier le cyprés avec le hom." On ne découvre, il
faut bien le dire, rien qui, dans les textes ou sur les monuments figurés, puisse justifier son
opinion. D'une part, les observations ou les renseignements recueillis sur les lieux, par Anque-
til du Perron, nous montrent que, chez les Parses de l'Inde, le hdm est un arbrisseau et non
un arbre, et qu'il est fort difficile d’en déterminer 'espéce. D’autre part, le hom, tel qu'on le
voit figuré, soit sur les bas-reliefs assyriens découverts a Khorsabad et a Nimroud, soit sur les
cylindres et les cones, de travail babylonien, assyrien, phénicien ou persépolitain, est égale-
ment un arbrisseau, quelquefois méme une simple plante fleurie, et toujours un végétal dont
les formes conventionnelles varient beaucoup et ne sauraient étre rapportées avec certitude
a une espéce déterminée.

Ainsi que je l'ai annoncé, on compte sept cyprés sur le bas-relief mithriaque de Neuen-
heim. Ils sont plantés, a coté l'un de 'autre, sur le sommet de la montagne céleste, 'Albordj ou
le Gorotman, qui s'éléve ici derriére la téte de Mithra et entre le buste du Soleil et celui de la
Lune. Cette disposition, par rapport aux sept cyprés, mérite d'étre rapprochée de celle que l'on
observe sur quelques cylindres consacrés aux mystéres de Mylitta ou aux mystéres de Mithra.
Ces cylindres nous offrent 'embléme de la triade divine, ou le mihr, symbole de Mylitta et de
Mithra, placé aupreés de l'astérisque du soleil, du croissant de la lune et de cinq ou de sept pe-
tits globes qui, de méme que les sept cyprés, sur notre bas-relief et sur les autres monuments
cités, représentent les planétes."” L'encadrement du bas-relief de Neuenheim, comme celui
de la face antérieure du bas-relief de Heddernheim, est divisé en plusieurs compartiments
ou l'on retrouve un enfant qui nait de l'arbre Reivas, et trois groupes qui, si je ne me trompe,
représentent les trois autres phases de la vie humaine.

Le quatriéme bas-relief, comme le cinquiéme, fut découvert, il y a quelques années, dans

"02Cji-dessus, p. 226-231; et pl. 8., n° 4.

"3p(, 13, n° 5.

"% Das Mithraeum von Neuenheim bei Heidelberg. Heidelb. 1838, 94 pag. avec 2 pl. lithogr. La planche 92. de l'atlas de
mes Recherches sur Mithra reproduit le dessin que donne ici (pl. 1.) M. Creuzer du bas-relief de Neuenheim.

"% Dissertation citée, p. 44; 85, note 76.

%M, de Hammer (Mithriaca, p. 42, 46) pense que le cyprés répond au barsom du Zend-Avesta; mais il oublie que le
barsom n’est ni un arbre, ni une branche d’arbre : c’est un faisceau de rameaux cueillis sur des arbrisseaux dont la
liturgie persique ne détermine ni ne limite l'espéce; quelquefois méme ces rameaux sont remplacés par un faisceau
de tiges de cuivre ou de laiton. (Voy. Anquetil, Zend-Avesta, t. 1., 2° partie, p. 90, note 3; t. 2., p. 532.)

™70n en peut voir des exemples dans l'atlas de mes Rech. sur Mithra, pl. 16., n° 1; pl. 29., n° 5; pl. 30., n° 7; pL. 54 A,
n° 5. Cf. pl. 29, n° 6; pl. 35, n° 9; pl. 54 A, n° 7.

143



la Transylvanie, cette belle province de 'empire autrichien qui déja nous a fourni plusieurs mo-
numents importants pour U'histoire du culte de Mithra chez les Romains. Il provient des ruines
d’Apulum; il est de marbre blanc, et se conserve a Carlsbourg, dans une des salles de l'Insti-
tut battyanien. Je dois a l'obligeance de feu Mme. la baronne Josika et de feu I'abbé Henne le
dessin que j'en ai publié dans mes Recherches sur Mithra."*® Ce bas-relief présente plusieurs
particularités dont il n’est pas nécessaire que j'entretienne ici '’Académie. J'ai seulement a faire
remarquer qu'au-dessus de la grotte du dieu des Perses, c'est-a-dire au-dessus de la région
terrestre, et, par conséquent, dans la région céleste, on a sculpté, entre le buste du Soleil et
celui de la Lune, sept groupes composés chacun d’un poignard, d'un autel allumé, d’'un bonnet
phrygien et d'un cypres. Si les sept arbres qu’avec 'abbé Henne," M. de Koppen,™ M. le baron
de Hammer™ et M. le professeur N. Miiller, je prends pour des cypres, affectent une forme
beaucoup moins élancée que ne l'est réellement la forme du cypreés, il faut remarquer que
les figures qui ornent ce bas-relief sont elles-mémes trés-courtes et trés-ramassées, comme
il arrive maintes fois sur les monuments d’une époque de décadence. Ici, de méme que sur
plusieurs autres bas-reliefs mithriaques bien connus,™ les sept autels allumés représentent
les sept feux du ciel mobile ou les sept planétes; les sept cyprés, remplacés par sept lauriers
sur un bas-relief du musée Chiaramonti,™ sont les images symboliques des sept intelligences
divines, appelées Amschaspands ou Immortels,"™ qui président aux sept planétes et aux sept
cieux des planétes. C'est par les sept cieux et les sept planétes que doivent faire leur ascen-
sion les ames tombées du ciel sur la terre et rendues a la liberté ou a la vie spirituelle aprés
l'accomplissement des sept sacrifices que rappellent les sept poignards, et aprés la mort du
corps. Peut-étre est-il permis d'inférer de la que le nombre vingt-huit, qui résulte des quatre
objets répétés ici sept fois chacun, fait allusion aux vingt-huit stations lunaires par lesquelles

"8 Atlas, pl. 79., n° 1. — Le dessin gravé sous ce numéro est, m'assure-t-on, plus exact que celui dont un célébre
orientaliste de Vienne a enrichi le recueil de planches qui accompagne ses Mithriaca (pl. 11.).

"9 Notes manuscrites.

™0 Wiener Jahrbiicher der Literatur, t. 24., Anzeige-Blatt, n°® 24., p. 9 et 10. Lauteur décrit (ibid. p. 5 et 6) un autre
bas-relief mithriaque, fort endommagg, ou il croit apercevoir des traces d'autels et de cyprés. Je ne connais pas ce
monument.

"Mithriaca, p. 46, 93, 182. — J'aurai ailleurs l'occasion de montrer que le savant orientaliste de Vienne n’est pas
fondé a reconnaitre (ibid. p. 42, et 126, § 5) le palmier et le cyprés dans le hém et le barsom du Zend-Avesta.

"™2Annal. des Vereins fiir nassauisch. Alterthumsk. und Geschichtsf. t. 2., 1" partie, p. 19, 20.

"3)'en puis citer quatre : un, de terre cuite, qui se conservait autrefois a Rome, dans le palais Zéno (Lafréry, Specul.
roman. magnif. Mém. de 'Acad. des inscript. nouv. série, t. 14., 2° partie, pl. 5. Rech. sur Mithra, atlas, pl. 89.); deux bas-
reliefs de grés, découverts en Transylvanie (Mém. de I'’Académie des inscript. ubi supra, pl. 1., n°° 1 et 2. Recherches sur
Mithra, atlas, pl. 96., n°° 1 et 2); et enfin un bas-relief de marbre blanc, du musée Chiaramonti (Recherches sur Mithra,
atlas, pl. 79., n° 2). — La présence de sept autels ou pyrées sur ces quatre bas-reliefs et sur celui de l'Institut battyanien
(ibid. n° 1) nous rappelle les sept pyrées que, selon Strabon (Geogr. 15., p. 15), on voyait, en Cappadoce, dans le temple
d’Anais et Omanés. Ces divers témoignages suffisent, sans doute, pour confirmer un passage du Ferhenghi-Djihanguiri,
dont on a contesté la véracité, et ou il est dit qu'anciennement sept atesch-gdh ou sept pyrées avaient été établis
en Perse. M. le lieutenant-colonel Rawlinson, qui probablement n’avait pas consulté les cing monuments mithriaques
que je viens d'indiquer, a lui-méme rejeté ce passage en parlant du pyrée de 'Aderbaidjan, dans un mémoire sur la
position d’Ecbatane, inséré, en 1840, dans le 10° vol. du Journal de la société royale de géographie de Londres (1™
partie, p. 114 et suiv.).

M4 Rech. sur Mithra, atlas, pl. 79., n° 2.

™MSRemarquons que les sceurs de Phaéthon, filles du Soleil, appelées tant6t Phaéthontides ou Phaéthontiades, tantot
Héliades, et comptées au nombre de trois, de cing ou méme de sept, furent changées en arbres. Leurs larmes, disent
les mythographes, sont du succin ou de 'ambre jaune. Par-la, nous sommes amenés a considérer comme altérées les
traditions qui métamorphosent en aune ou en peuplier noir les sceurs de Phaéthon. Il est infiniment probable que,
dans la légende primitive, les Phaéthontides étaient métamorphosées, comme les filles d’Etéocle (ci-dessus, p. 234,
235), en arbres verts et résineux, tels que des cyprés, des pins ou des lauriers.

144



doivent également passer les ames, et aux vingt-huit Izeds ou Génies qui président a chacune
de ces stations. Rappelons-nous que Mithra, dont la place est marquée, dans le ciel mobile,
entre la porte du soleil et la porte de la lune, est un des trois dieux dont se compose la triade
supréme qui régit les sept Amschaspands et les vingt-huit Izeds. N'oublions pas surtout qu’il
préside aux destinées humaines et, par conséquent, a chacune des phases de la descente et
de l'ascension des ames.

Le cinquiéme bas-relief mithriaque dont il me reste a parler est inédit, m'assure-t-on, et
a été découvert, il y a peu d’années, dans des ruines romaines situées aux environs de Carls-
bourg. La planche 15 jointe ici le reproduit d’aprés un dessin dont je suis également redevable
a feu Mme. la baronne Josika. L'original est fruste en plusieurs endroits, et partout d'un travail
passablement barbare. Mais il rachéte ces défauts par quelques particularités qui ne se sont
pas encore rencontrées dans les monuments de cette catégorie. Au-dessus de la téte de Mi-
thra immolant le taureau est sculpté un mufle de lion, vu de face et inscrit dans un disque,™
embléme trés-propre a caractériser le dieu des Perses, divinité solaire, assez souvent repré-
sentée avec une téte de lion sur les épaules, au lieu d’'une téte humaine. Cet embléme nous
raméne a la plaque de bronze du Musée royal de Berlin,™ qui nous a offert une scéne d'ini-
tiation dominée par un mufle de lion placé entre deux serpents qui s'élancent du centre de
deux cyprés plantés, l'un au-dessous du buste du Soleil, l'autre au-dessous du buste de la
Lune. Ici deux cyprés correspondent de méme a deux bustes qui représentent ces astres per-
sonnifiés; mais de leur sein ne naissent pas deux serpents; et, ce qui ne se voit point sur les
quatre autres bas-reliefs mithriaques, ces deux arbres sont plantés chacun derriére un des as-
sesseurs de Mithra. On sait que ces deux assesseurs représentent 'équinoxe du printemps et
l'équinoxe d'automne, époques de l'année ou, sur la terre, se manifestent successivement les
deux phénoménes qui caractérisent la vie et la reproduction, la germination ou la feuillaison
et la fructification. Le cyprés, comme symbole de vie, est donc d’autant plus convenablement
placé ici que, selon Caton, je le répéte, la graine de cet arbre se séme au printemps. De plus,
nous constatons que si, en Egypte, comme nous l'avons vu,™ le méme arbre, sur les monu-
ments religieux, sert a caractériser le mois de t6bi, dans lequel tombe 'équinoxe vernal, il
faut en conclure que les Egyptiens et les Perses avaient puisé a une méme source leurs em-
blémes astronomiques. Or cette source ne peut étre cherchée ailleurs que chez les Chaldéens
d’Assyrie, inventeurs des mystéres institués avec le culte public d'une divinité qui fut successi-
vement appelée Mithra™ dans leurs sanctuaires, Mylitta et Anahid chez les Babyloniens et les
Assyriens, Brathy ou Bérouth (cyprés), Astarté, Atergatis et Dercéto chez les Phéniciens, Athtor
ou Othtor chez les Arabes, Hathdr ou Hathyr chez les Egyptiens, Mithra chez les Perses.

On le voit donc, un accord parfait, quant a 'emploi symbolique du cyprés, se manifeste
sur les monuments religieux de ces diverses nations et sur ceux des Grecs, des Etrusques
et des Romains. De cet accord et de l'origine asiatique de cet arbre sacré résulte la preuve
irrécusable qu'a des époques trés-reculées il a existé entre les peuples de l'Asie, de UAfrique

™Mépeut-&tre, au lieu d’un disque solaire ou lunaire, faut-il voir ici une ouverture circulaire pratiquée dans un rocher
dont sortirait le lion. Cette interprétation que la grossiéreté du travail rend aussi douteuse que la premiére, nous
raménerait, d’'un coté, a la célébre tradition qui fait naitre Mithra d’un rocher (ex petra natus); et, de l'autre, au bas-
relief de la villa Altiéri (Recherch. sur Mithra, atl. pl. 74.) et a un camée du Musée impérial de Vienne (ibid. pl. 101., n°®
1), deux monuments ol nous voyons le lion mithriaque, symbole igné, sortir d’'un rocher, comme l'étincelle sort de la
pierre.

"7PL. 7., n° 6.

™M8Ci-dessus, p. 183-190; et pl. 10., n°® 3, 4 et 5.

™9)'espére en donner la preuve dans mon ouvrage sur le culte public et les mystéres de cette divinité.

145



et de U'Europe, des communications dont le foyer ou le point de départ est 'Asie antérieure,
patrie primitive du cyprés pyramidal. Ce sont précisément ces communications sur lesquelles,
dés mes premiers mémoires d’archéologie, je n'ai cessé d’'appeler l'attention de 'Académie et
celle des savants de tous les pays. La vie d'un homme est si courte, je le sens chaque jour,
qu'il ne faut pas moins que le concours de tous les archéologues pour explorer avec succés
un aussi vaste champ d'études. Mais, a chaque instant, pour ainsi dire, je m'applaudis d'avoir
ouvert cette nouvelle voie aux investigations des amis de la science.

Chez les Romains, la série nombreuse des bas-reliefs consacrés a Mithra finit a peu prés
avec le 4° siécle de notre ére. Toutefois, dans le siécle suivant, le symbole du cyprés continue
a se montrer sur d’autres monuments de l'art. Les médailles contorniates en fournissent la
preuve. Plus tard, nous retrouverons ce symbole sur les monuments funéraires chrétiens, et
nous le verrons se perpétuer, d'age en age, jusqu’a nous.

Les médailles contorniates, selon l'opinion de Morel et de Mahudel, généralement adop-
tée aujourd’hui, embrasseraient une période qui ne commence qu’avec le régne de Constantin
et qui s'arréte a celui de Valentinien 3. Ce serait donc a cet intervalle de temps qu'il faudrait
rapporter les piéces qui, dans la série des contorniates, nous offrent des exemples de 'emploi
symbolique du cypreés. Je produis ici deux de ces piéces™; elles appartiennent l'une et 'autre
au riche médaillier de la Bibliothéque impériale. La premiére est a U'effigie de Vespasien; et,
bien que je n'aie pas la prétention de lui assigner pour date le régne méme de ce prince, je ne
puis me défendre de penser que le style de cette médaille permet de la faire remonter a une
époque antérieure au régne de Constantin. Elle a pour type, au revers, un héros ou guerrier
armé de sa lance et combattant a pied, secondé par son chien, un énorme sanglier, qui semble
sortir d’'un antre. Derriére ce groupe, s'éléve un cyprés pyramidal. Si le héros est Méléagre, le
cypres ferait allusion a la mort de ce personnage, puisque sa victoire sur le sanglier de Caly-
don fut suivie de scénes violentes, qui, selon les poétes ou les mythographes, causérent la fin
tragique du vainqueur, en excitant au plus haut degré un désir de vengeance dans le cceur
d’Althée, sa propre mére. Cette hypothése admise, le cyprés pourrait &tre considéré ici comme
'embléme de 'immortalité promise au héros grec pour prix de sa lutte victorieuse avec le san-
glier, animal qui, [a comme ailleurs, remplit sans doute un role symbolique. Dans le mémoire
suivant, je reviendrai sur cette médaille contorniate a l'occasion de sujets analogues repré-
sentés en relief au fond de deux plats funéraires d’argent, que nous a pareillement légués
'antiquité romaine. Je ne dois pas omettre d'ajouter ici que le type gravé au revers de la téte
de Vespasien se retrouve sur deux autres contorniates de la Bibliothéque impériale, l'une a
l'effigie de Néron, lautre offrant la téte d'Homeére, entourée de la legende OMHPOC. Mais
quel rapport a chacune de ces trois tétes avec un pareil type ? J'avoue bien humblement mon
insuffisance a résoudre le probléme. Lopinion commune est que les médailles contorniates
n'appartiennent point au temps ou vécurent les personnages dont elles portent l'effigie, et
qu'elles ont pour type, a leur revers, des sujets qui n'offrent aucun rapport avec ces person-
nages. Par la on est amené a les considérer comme des jetons frappés pour des particuliers, et
non comme des médailles ou des monnaies frappées par ordre de l'autorité publique. J'adopte
sans réserve cette maniére de voir; et j’en reconnais de nouveau la justesse lorsque j'examine
attentivement la seconde piéce dont j'ai a parler.

Bien que celle-ci ne paraisse point appartenir a la méme série ni au méme age que les
trois autres contorniates citées plus haut, il est impossible de ne pas reconnaitre que, infé-

"20p| 18, n°° 3 et 4. — Elles sont de bronze, comme toutes les médailles contorniates.

146



rieure a celles-1a sous tous les rapports, elle doit étre classée parmi les jetons qui ne sont
susceptibles d'aucune interprétation satisfaisante. Elle représente,”™ d’'un coté, la téte d’un
personnage inconnu, vu de profil, tourné a droite et accompagné de trois signes dont la va-
leur m’est également inconnue. Au revers s'éléve un arbre grossiérement dessiné, mais qui me
semble é&tre de 'espéce du cyprés. A gauche de cet arbre, est gravée une légende composée
de sept lettres dont il ne m’est pas donné de comprendre le sens.

Le cyprés pyramidal, chez les Romains, n’était pas seulement consacré par la religion. On
en tirait des médicaments. Les passages de Pline qui sont cités plus haut™ nous le prouvent.
Ce que j'ai dit, en méme temps, des divers usages auxquels les médecins grecs faisaient ser-
vir le cypres, et des rapports qui existaient, a cet égard, entre la thérapeutique et les idées
religieuses qu’on attachait au symbole du cypres, s'applique a l'art médical des Romains tout
aussi bien qu’a 'art médical des Grecs, puisque l'un dérivait de l'autre.

Les belles proportions qu’atteint le cyprés dans les pays chauds, sa forme pyramidale, et le
précieux avantage qu'il a de ne jamais perdre ses feuilles, l'avaient aussi fait rechercher pour
l'ornement des parcs et des jardins.™ Plusieurs passages de Caton, de Pline et de divers autres
écrivains de l'antiquité™ nous l'attestent, et nous apprennent, en méme temps, combien était
répandue et soignée, dans toute l'ltalie, la culture de cet arbre exotique."™ A ces témoignages
écrits, on peut joindre celui qui résulte d’'une fresque découverte a Herculanum.™ Elle nous
montre sept cyprés pyramidaux, rangés autour d’un batiment somptueux, orné de statues. Ce
n'est, a ce qu'il parait, ni un édifice religieux, ni un monument funéraire : il répond mieux a
l'idée qu’exprime, chez les modernes, la dénomination de villa."” Mais l'architecture en est
d’un godit fort médiocre.

"21pL. 18., n° 4.

"22Ci-dessus, p. 248-250.

"3 Cest peut-étre parce que les Romains, a 'exemple des Grecs et des peuples de I'Asie occidentale, prisaient infini-
ment la beauté du cyprés, qu’'Horace (Ars poetic. 19-21) emprunte a cet arbre Uopposition qui se fait remarquer dans
les vers ou il dit :

...... et fortasse cupressum
Scis simulare : quid hoc, si fractis enatat exspes
Navibus @re dato qui pingitur? ...
Toutefois les commentateurs ne sont pas d’accord entre eux sur le sens qu'il convient d’attacher a ces vers.

"2%Tous ces passages, je l'ai dit plus haut (p. 250, 251), ont été recueillis ou cités par les savants auteurs des Mémoires
de 'Académie d’Herculanum, et par MM. Avellino et Carl Ritter. Je me bornerai a rapporter ici quelques détails curieux
qui se trouvent dans Pline (H. N. 16., 60., 1). Cet auteur, aprés avoir dit qu’on fait des haies épaisses en coupant les
cyprés et en les tondant, ajoute : «On fait aussi représenter au cyprés diverses figures, comme des chasses, des
flottes, et d'autres tableaux auxquels se prétent ses feuilles courtes, étroites et toujours vertes.» Un usage semblable
a longtemps existé dans le midi de la France et ailleurs.

"2 Cette culture était méme un objet trés-lucratif de spéculation. Jadis, en Italie, une forét de cyprés assurait au
possesseur un revenu considérable. Aussi, dit Pline (H. N. 16., 60., 2), les anciens appelaient-ils ces sortes de plantations
«la dotde leurs filles.» Les voyageurs modernes rapportent que, dans Uile de Créte, le cyprés regoit une dénomination
qui exprime la méme idée.

"% e pitture antich. d’Ercolano, t. 5., p. 393; pl. 39., gravée en vignette a la p. 173.

27| es sept cyprés dont est ornée cette villa, rappellent les cyprés qui, au méme nombre de sept, décorent le temple
de Vénus a Apollonia d'lllyrie, le bas-relief du mithreeum de Neuenheim, et une urne cinéraire dont il sera ques-
tion plus loin. Cette coincidence m’avait d’abord donné lieu de penser que U'édifice représenté dans la fresque citée
d’Herculanum avait peut-étre une destination religieuse. Un examen plus approfondi et la lecture des observations
judicieuses des éditeurs de cette fresque m’ont conduit a adopter U'opinion exposée dans leur texte explicatif.

147



1.2.4 Ibérie et Lusitanie

Limportation du cyprés pyramidal en Afrique, en Gréce, en Italie, par les Phéniciens, et l'éta-
blissement de nombreuses colonies phéniciennes sur les cotes de la péninsule hispanique
sont deux faits trop généralement connus pour qu’on puisse se défendre de quelque étonne-
ment a la lecture des ouvrages qui traitent du culte de cet arbre symbolique : on n'y trouve
aucune recherche sur les traces de ce culte dans Ulbérie et la Lusitanie. Cet étonnement re-
double peut-étre, je le dis a regret, lorsque la méme lacune se découvre dans le volume ot
M. le Dr. Movers™ a recueilli avec tant de soin et d’érudition les témoignages historiques,
numismatiques et géographiques qui se rapportent aux colonies fondées par les Phéniciens
dans ces deux contrées, aux divinités dont ils y introduisirent le culte, et nommément a leur
Vénus-Astarté.

C'est en vain que j'avais moi-méme entrepris des recherches pour découvrir dans la pénin-
sule quelque ceuvre de sculpture antique, qui pat fournir une preuve certaine du culte qu’on
y rendait au cyprés pyramidal. Mes investigations, mes correspondances n’avaient eu qu’un
résultat négatif, lorsque M. le duc de Luynes, qui poursuit avec tant de persévérance et de
succes 'étude des médailles frappées dans les pays jadis occupés par les Phéniciens, appela
mon attention sur quelques piéces ibériennes ou lusitaniennes publiées par Florez et par Ses-
tini. J’ai tout lieu de m'applaudir de n'avoir pas négligé ce bienveillant avis, et de m’étre par-la
trouvé conduit a consulter la collection de médailles d’Ibérie et de Lusitanie que posséde la
Bibliothéque impériale. Les recueils de Florez et de Sestini"™ m’ont offert, dans la numisma-
tique du royaume de Valence,™ la description et les dessins d’'une monnaie autonome de la
ville d'Ostur ou Otour,™ qui, de l'aveu de ces deux numismates, porte, au revers d’un sanglier,
un grand cyprés pyramidal planté entre deux rameaux, dont ils ne déterminent pas l'espéce,™
et que je soupconne étre des branches de myrte. Dans ces mémes recueils, mon attention a
aussi été attirée par quelques autres piéces, frappées, les unes a Olunt ou Olunk, ville dont la
position géographique n'est pas encore déterminée, les autres a Anticaria,”™ dans la Bétique,
et a Balsa en Lusitanie. Les premiéres™ ont pour type, au revers d'une téte virile imberbe et
inconnue, un arbre de forme conique ou pyramidale, que je prends pour un cypreés, et qui est
désigné par Florez sous la dénomination de pomme de pin. Bien que je n’aie pas eu sous les
yeux les médailles originales, je n’hésite pas a les ranger dans une méme catégorie avec les
médailles d’Ostur que j'ai pu examiner a la Bibliothéque impériale. Sur celles-ci,”™ le cypres,
gravé trés en relief, est facilement reconnaissable; on a peine a comprendre qu’Eckhel™ et
surtout Mionnet,™ qui avait eu sous les yeux plusieurs de ces piéces, aient pu confondre cet

"2 Dije Phonizier, 2° partie, t. 2., ch. 12., p. 588-659.

"2 y'avais négligé de consulter ces deux recueils, parce que le grand ouvrage d’Eckhel et le recueil de Mionnet n’in-
diquent la présence du cyprés sur aucune médaille de la péninsule hispanique.

"°Hispania tarraconensis.

"Medallas de las colonias, municipios y pueblos antiguos de Espafia (Madrid, 1758, in-4°), 3° partie, p. 113; pl. 65.,
n° 6.

"2Un cipres entre dos ramos, dit Florez (loc. cit.). Il a soin d’ajouter qu'il publie cette médaille d’aprés Jacques de
Bary, et que le texte de cet auteur indique ici un épi de blé et non un cyprés. Le dessin joint a la description faite par
Bary, observe-t-il, représente un cyprés et non un épi.

"3 Aujourd’hui Antequera. Sur les médailles, le nom ancien est écrit Antikaria.

"4Florez, ouvrage cité, p. 510, pl. 35., n° 2. — Mionnet n’indique aucune médaille de cette ville d’Olunt qui ait pour
revers le type dont il s'agit.

TSPl 20, n°° 3 et 4.

6D, N. t. 1., p. 54.

"5 Descript. de méd. t. 1., p. 47, 48, n°° 346 et 347.

148



arbre avec un gland de chéne. Parmi ces médailles, les unes sont conformes a la piéce décrite
et figurée dans Florez, d'aprés Jacques de Bary™®; les autres, d’'un plus petit module, portent,
au droit, un grand cyprés pyramidal, sans aucun accessoire, mais avec la léegende OSTVR, et
au revers, sans accessoire aussi et sans légende, deux rameaux semblables a ceux qui, sur les
premiéres, flanquent un cyprés pyramidal.

Les médailles d’Anticaria et celles de Balsa ont, pour revers, le méme arbre que, sur les
monnaies d’Olunt, comme ici, Florez et Sestini"™ prennent pour une pomme de pin et qui me
parait &tre un cyprés pyramidal. Sa forme large et ramassée nous rappelle les cyprés sculptés
sur un des bas-reliefs mithriaques romains du musée de Carlsbourg que j'ai cités plus haut.™
Sur les piéces qui appartiennent a la numismatique d'Anticaria, on voit, au revers d'une téte
virile, imberbe et inconnue, le croissant de la lune et un astre gravés dans le haut de la mé-
daille, a droite de l'arbre sacré. Autour de cet arbre, une légende en lettres liées nous offre
le nom abrégé de la ville et le nom également abrégé d’'un magistrat, qui s'appelait Marcus
Sempronius."™' Les médailles de Balsa™ nous offrent, au droit, un épi de blé avec la légende
BALSA, et, au revers, un cyprés planté dans le centre d’un grand croissant. Les dessins mémes
que l'on trouve d'une monnaie d’Olunt dans Florez, d’'une piéce d’Anticaria et d'une piéce de
Balsa dans Sestini, me justifient de prendre pour un arbre de cette espéce ce qu'ils désignent,
ainsi que Mionnet,™ sous le nom de pomme de pin; car leurs prétendues pommes de pin
auraient toutes un long pédoncule, tandis qu’en réalité ce fruit est presque sessile, comme le
fruit du cypres. De plus, on peut voir, au revers d’une jolie médaille autonome d’Irippo,™ ville
de la Bétique, désignée par Pline™ sous le nom d’Orippo, une divinité féminine assise, tenant
sur la main une pomme de pin dont la forme, les détails et surtout le trés-court pédoncule
rendent manifeste l'erreur commise par Florez, par Sestini et par Mionnet.

Je donne ici,"™® d’aprés un exemplaire que posséde la Bibliothéque impériale, un dessin
exact de la médaille autonome d’Ostur, publiée par Florez, qui s’est borné a copier la mauvaise
figure qu’on en trouve dans l'ouvrage de Bary. Lexemplaire de Paris, bien que fourré de plomb
et mutilé, m'a permis, a 'aide des empreintes ou des dessins de deux autres exemplaires,

"8Voy. ci-dessus, p. 288, note 3.

¥ pescriz. delle medagl. ispane apparten. alla Lusitan. alla Betic. e alla Tarragon. che si conserv. nel mus. Hedervar
(Florence, 1818, in-4°, fig.), p. 23.

"4 Ci-dessus p. 278-281; Rech. sur Mithra, atlas, pl. 79., n° 1.

1Sestini, ouvrage cité, p. 23, n°° 1 et 2; pl. 1., n°® 17. — Le numismate italien décrit sous ces numéros deux piéces a
peu prés semblables, sur lesquelles on avait cru lire municipium sempiternum, au lieu de Marcus Sempronius, qu'il a
raison de donner pour la véritable lecon. Il ajoute qu’a cette méme ville d’Anticaria, on peut rapporter une médaille
décrite et figurée, parmi les incertaines, dans le recueil de Pellerin (3., pl. 118, n° 16), et rangée également parmi les
incertaines par Mionnet (Descript. de méd. 6., 641, n°® 196). — Cette piéce ne porte pas de légende. Elle a pour type, au
revers, selon Pellerin, une pomme de pin, qui probablement est un cyprés. L'original ne se trouve pas a la Bibliothéque
impériale.

"25estini, ouvrage cité, p. 3, pl. 1., n° 2. — Mionnet n’'indique pas cette médaille; mais, dans son Supplément (t. 1.,
p. 3, n° 9), il en décrit une en ces termes, d’aprés un dessin qui lui avait été communiqué, et celle-ci me parait trés-
analogue, sinon semblable a la piéce publiée par Sestini : « BALSA. Epi couché. R. Pomme de pin sur un croissant.
Cabinet inconnu. BR. 4.»

"43Voy. la note 5 de la page précédente.

"“Florez, ouvrage cité, p. 474; pl. 30., n° 5. Catalog. mus. Hederv. 1., 3, n°® 50; pl. 1., fig. 4. Sestini, ouvrage cité, p. 61, n°
1; cf. ib. n°® 2-5. Mionnet, Descr. de méd. 1., 50, n°® 402, 403; Suppl. 1., 113, n°® 646.

"™5H. N. 3., 3., 7. — Florez n'a pas tenu compte de la judicieuse restitution faite par le P. Hardouin dans le passage
de Pline que j'indique ici, restitution qui a permis d'identifier Irippo et Orippo. S'il se montre disposé (loc. cit.) a
comprendre Irippo au nombre des cités de la Bétique, c’est par la seule raison qu’on a trouvé en Andalousie plusieurs
exemplaires des médailles autonomes de cette ville. Eckhel et Mionnet l'ont rangée parmi les villes incertaines.

TP, 20., n° 4.

149



de reproduire la piéce entiére et avec le caractére qui lui est propre. Je donne également un
dessin fidéle™ de la médaille autonome d’Ostur, de plus petit module, dontj'ai parlé ci-dessus.
ILs’en trouve, a la Bibliothéque impériale, trois autres exemplaires moins bien conservés, qui
me semblent étre d'un méme coin. La variante que présentent le droit et le revers de cette
piéce, comparée au grand module, n'a été connue ni de Florez, ni d’Eckhel, ni de Sestini.

J'ajouteici,™® d'aprés le dessin publié par le dernier de ces trois numismates,™ la médaille
autonome citée d’Anticaria, dont un exemplaire unique se conservait autrefois dans le musée
Hédervar. Je ne le retrouve ni dans le médaillier de la Bibliothéque impériale,”™ ni dans la
collection de M. Rollin, et j'ignore quel en est le possesseur actuel. Je ne sais non plus ce
qu’'est devenue une médaille analogue, décrite aussi par Sestini.™

Enfin je reproduis,™ également d'apreés le dessin qu'il en a donné, la médaille autonome
de Balsa dont il a été question plus haut. Comme les deux précédentes, elle appartenait au
musée Hédervar; mais je n'ai pu découvrir en quelles mains elle est passée.

Les témoignages qui résultent des médailles d’Ostur, d’Olunt, d'Anticaria et de Balsa suf-
fisent, sans doute, pour confirmer notre présomption a I'égard de l'importation du symbole
du cyprés pyramidal en Ibérie et en Lusitanie. Dés lors, ne nous est-il pas permis de croire
que cette importation fut 'ceuvre des Phéniciens, et qu’elle se rattachait particuliérement a
lintroduction du culte de Baal et d’Astarté? Le croissant et l'astérisque que nous montrent
les médailles autonomes d’Anticaria, le grand croissant placé au pied du cypres, sur celles de
Balsa, semblent nous autoriser a supposer méme que les Ibériens et les Lusitaniens avaient
appris des Phéniciens a représenter, sous la forme symbolique du cypres, la déesse Astarté,
considérée comme une divinité luni-solaire ou simplement lunaire.™ D'autre part, les mé-
dailles autonomes d’Ostur nous raménent aux médailles asiatiques et au trone votif de la
Déesse de Syrie, qui nous ont montré Vénus formant une triade avec le soleil et la lune. L3,
en effet, nous avons trouvé tantot un cypres placé entre ces deux astres personnifiés,”™ ou
entre un taureau et un lion,”™ emblémes de la lune et du soleil; tantdt un grand cypreés planté
entre deux petits cyprés,™ autre triade symbolique, bien plus analogue a celle que nous offre,
au revers d'une des médailles d'Ostur,™ le grand cyprés planté entre deux rameaux ou deux
petits arbrisseaux.

De nos jours, la culture du cyprés pyramidal se perpétue dans la péninsule hispanique, de
méme qu’en France et en Italie; et cette culture, on le voit, s'étend, comme jadis, des cotes

"Ibid. n° 3. C'est le n° 347 de Mionnet (Descript. de méd. t. 1., p. 48.), inexactement décrit, ainsi que je l'ai dit plus
haut.

T48p|, 8., n° 11.

"™ Quvrage cité, pl. 1., n° 17.

"0 Cette médaille n'a été ni connue d’Eckhel, ni décrite dans le recueil de Mionnet.

"L oc. cit. p. 23, n° 2.

"52p(, 20, n° 2.

"3Remarquons qu’au revers de la médaille autonome d’Irippo, citée plus haut, on voit le croissant de la lune posé au
bord du tréne ou est assise une divinité qu'il est bien difficile de ne pas prendre pour Vénus. D’'une main, elle tient une
pomme de pin; de l'autre, une corne d’abondance. Or nous savons, non-seulement que le pin était un arbre consacré
a Vénus en Orient et en Occident, mais que la pomme de pin joue un grand role dans les cérémonies religieuses qui,
chez les Assyriens, se célébraient en 'honneur de Mylitta (voy. les bas-reliefs de Nimroud, publiés par M. A. H. Layard).
Nous savons aussi combien sont nombreuses les médailles asiatiques qui représentent Astarté portant une corne
d’abondance.

TP 3, n° 1.

5P|, 6., n°° 1 et 2; cf. ibid. n° 3.

6p|, 5, n° 1.

"7pL. 20., n° 4.

150



orientales de la Chine aux cOtes occidentales du Portugal.

151



2 Second Mémoire — Du cypreés pyramidal considéré comme sym-
bole funéraire et comme embléme ou attribut des diviniteés in-
fernales en orient et en occident

21 Premiére Section — Orient
211 Asie occidentale, Asie orientale, Arabie, Egypte et littoral de Carthage

Si, en Orient et en Occident, le cyprés pyramidal fut l'image symbolique et vivante des divi-
nités génératrices et, en particulier, de Vénus, du Soleil et de la Lune; s'il fut lembléme du feu
créateur et de cette flamme qui, des autels dressés sur la terre, s’élance vers les cieux, comme
'ame qui aspire a rentrer dans le sein de U'Eternel; si une antique prescription voulait que les
objets les plus propres a exprimer les idées de création, de génération, de reproduction, ou
de vie terrestre, servissent d'hiéroglyphes idéographiques pour inscrire sur les monuments
funéraires le dogme de l'immortalité de I'ame et 'annonce d’'une nouvelle vie, il ne faut pas
s'étonner de trouver, chez tous les peuples civilisés de 'antiquité, le cyprés pyramidal placé
aupres des divinités infernales, ou employé comme embléme funébre. Un tel choix n’était-il
pas justifié par les conditions d’existence propres a cet arbre? Sa longévité,' la nature incor-
ruptible de son bois,’ son feuillage toujours vert, et cette circonstance qu’une fois coupég, le
cypres ne repousse pas,’ tout ne contribuait-il pas a faire d’un tel arbre un embléme expressif
de vie, de mort et d'immortalité?

Un fragment d’Asclépiade, conservé par Piérius Valérianus,’ nous apprend, comme je l'ai
dit dans mon premier mémoire, que, chez les Grecs, une tradition voulait que le cyprés eiit recu
sa signification funéraire et son nom, cyparissus, de Cyparissa, fille d'un roi des Celtes, nommé
Boreas, qui, ayant eu le malheur de la perdre, avait planté sur son tombeau un arbre de cette
espéce. Sans nous arréter a un tel récit, remarquons que le témoignage le plus authentique
qui nous soit parvenu sur 'emploi de cet arbre dans les anciens rites funéraires, résulte des
renseignements recueillis par Virgile, lorsque, se disposant a écrire I'Enéide, il voulait s’y mon-

'... perpetua nunquam moritura cupresso,
dit Martial (Epigramm. 6., 73., v. 7).

2Ci-dessus, p. 9, note 1. — A l'occasion de deux statues de bois (xoanon) qu'il avait vues prés de la colonne d'C-
nomaiis, dans l'Altis, et qui représentaient, l'une, Praxidamas d’Egine, l'autre, Rhexibius d'Opus, les deux premiers
athlétes qui furent vainqueurs aux jeux olympiques, Pausanias (6., 18., 5) remarque que la seconde, faite avec du bois
de cypres, avait beaucoup mieux résisté aux injures du temps que celle de Praxidamas, qui était de bois de figuier. —
Voyez les diverses autorités citées par Hirt, au sujet de la nature incorruptible du bois de cyprés, Kunstbau, t. 1., p. 374,
375.

3Cette observation, qui s’étend a tous les arbres verts, n‘avait point é&chappé aux anciens. Voyez Pline (17., 39,, 2),
Servius (ad Virgil. Georg. 1., 20; £neid. 3., 64, 680, 681; 4., 507; 6., 216) et un mythographe latin anonyme (Scriptor. rer.
mythic. latini tres, t. 1., fab. 6, § 28, p. 191, ed. Bode). Toutefois Théophraste avait été induit en erreur lorsqu’il dit (Hist.
plantar. 4.,6.) que, dans l'ile de Créte et nommément a Tarrha, le cyprés coupé repousse du tronc et méme des racines.

“Hieroglyphica, lib. 2., cap. 4. — Je transcris ici en entier le passage de Piérius : «Aiunt enim (Graci), Asclepiadis
authoris gravissimi testimonio, Boream, Celtarum regem, cum filiam Cyparissam nomine amisisset, arborem hanc in
ejus tumulo sevisse, a qua inde nomen inditum cyparisso : mox a satu illo luctuosam feralemque haberi coeptam.» Ce
fragment d’Asclépiade a été reproduit par Werfer dans le tome 2 des Acta philolog. monacensium. C'est par erreur que
Needham, premier éditeur des Geoponica, dit que le P. Rapin a fait entrer dans le deuxiéme chant de son poéme sur
les jardins la fable de Cyparisse, fille d’un roi des Celtes. Le P. Rapin n’est coupable que de la témérité d’'avoir, aprés
Ovide, essayé de mettre en vers latins la métamorphose de Cyparisse (voy. Hortorum lib. 4., et cultura hortensis, 2., v.
395-419, ed. Brotier; Paris, 1780). Il est facheux que le second éditeur des Geoponica, Nicolas Niclas, ait reproduit la
note de Needham sans relever la méprise que j'indique.

152



trer aussi versé dans la connaissance des rites sacrés que le furent Homére, Hésiode, Pindare,
Eschyle, Sophocle et tant d'autres poétes de la Gréce. Déja nous avons vu le chantre latin du
fils d’Anchise et de Vénus mettre dans la bouche de son pieux héros des vers qui attestent que,
chez les Troyens, le culte du cyprés remontait a une haute antiquité et s'associait au culte de
la Mére des Dieux.’ Plus loin,® il nous montre Enée, occupé, sur les cotes de la Thrace, a rendre
les honneurs funébres aux manes de l'infortuné Polydore, aprés avoir offert un sacrifice a Vé-
nus, sa mere, et au tout-puissant Jupiter. Par son ordre, des autels funéraires se dressent; on
les couvre de branches de cyprés; et des femmes troyennes les entourent, les cheveux épars,
selon une coutume nationale :

...... stant manibus arae
Ceeruleis maestee vittis atraque cupressu,
Et circum Iliades crinem de more solutze.

Parvenu au rivage que rendait si célébre l'antre de la sibylle de Cumes, le héros fugitif recoit
de la prétresse d’Apollon linjonction de remplir un devoir semblable envers un de ses com-
pagnons d’'armes, Miséne, dont le corps, a son insu, gisait, sans sépulture, sur le sable de ce
rivage. A sa voix, les Troyens élévent un immense biicher (pyra) de chéne et de bois résineux;
ils y attachent des branches de cyprés, et, en avant, ils plantent des arbres de cette méme
espéce’:

Ingentem struxere pyram, cui frondibus atris
Intexunt latera, et ferales ante cupressos
Constituunt ... ...

Mais de tels usages avaient, n’en doutons pas, la méme origine que la coutume de consacrer
le cyprés a la divinité féminine dont 'antique temple, situé hors des murs de Troie, fut le lieu
de rendez-vous d’Enée et de ses compagnons d'infortune, au moment de quitter pour toujours
le sol de la patrie. Cette origine, il faut l'attribuer au grand peuple de qui les Phrygiens, comme
les Phéniciens, les Arméniens et les Arabes, avaient requ le culte du cyprés avec celui de Mylitta,
d'Astarté, d’Anahid ou d’Alilat. Si les révolutions politiques et physiques qui ruinérent de fond
en comble l'empire d’Assyrie, n'ont laissé subsister aucun monument littéraire, aucun monu-
ment figuré, ol nous puissions découvrir un exemple de 'emploi du cyprés pyramidal dans les
cérémonies funébres ou sur les sépultures des Assyriens, nous trouvons néanmoins, dans un
autre récit de Virgile, une troisiéme preuve de ces usages, trés-indirecte sans doute, mais non
moins concluante que les deux premiéres. Ici, le lieu de la scéne est Carthage. A ce nom, nos
souvenirs se pressent en foule pour nous rappeler que Carthage, colonie de Tyr, rendait, sous
divers noms, un culte particulier a la Vénus assyrienne, naturalisée en Phénicie. Nous nous
rappelons, en méme temps, que, chez les Phéniciens, cette déesse, appelée par eux Bérouth
ou Brathy,® c’est-a-dire Cypreés (Cypris), était représentée, ainsi que ses deux assesseurs, le so-
leil et la lune, sous la forme méme de cet arbre symbolique.’ Dés lors, si Virgile,” décrivant

SCi-dessus, p. 80, 81.

°/neid. 3., 61-67.

’Eneid. 6., 211-217. Cf. Servius, ad Virgil. £neid. 6., 215, 216.
8Ci-dessus, p. 88-91.

°Ci-dessus, p. 19 et suiv.

" /£neid. 4., 503-507.

153



l'immense biicher de chénes et de pins, dressé, par l'ordre de Didon, au fond de son palais,
nous dit que la reine couronna de rameaux funébres ce bicher,

...... et fronde coronat
Funerea ... ...

n'entend-il pas désigner ici, par cette expression,” comme ailleurs,” par les mots frondi-
bus atris, les branches de l'arbre qu'il appelle ailleurs aussi® atra cupressus? A l'appui de ma
conjecture, je ne dois pas omettre de dire, d’aprés un renseignement qui m’est communiqué
par un voyageur digne de foi, qu'on a recemment trouvé, dans un cimetiére phénicien ou pu-
nique, situé prés du vieil Arzeu, a une journée a l'est d’Oran, deux cents pierres tumulaires
environ, parmi lesquelles plusieurs portent une figure d’homme ou de femme placée sous un
portique flanqué de deux cyprés.

Les monuments de l'art qui se sont conservés en Egypte attestent que, dans cette partie
si célébre de 'Afrique, les Assyriens ou les Phéniciens avaient porté avec le culte de la Vénus
de Babylone et de Ninive, appelée Hathér ou Athyr par les Egyptiens, l'usage d’employer le
cyprés pyramidal comme un embléme funéraire. Cet arbre étranger au sol de I'Egypte et qu'a
Dendérah, néanmoins, nous avons reconnu™ au milieu d’'une scéne d’adoration, sur les murs
du temple de Vénus-Hathor; cet arbre que nous avons vu placé, avec la signification de sym-
bole de vie, sur deux stéles consacrées a la méme déesse” et sur des bas-reliefs ou il sert a
caractériser Ammon générateur et tobi, le premier mois de l'équinoxe du printemps™; cet arbre,
nous le trouvons figuré, non-seulement sur des papyrus funéraires, mais sur un grand nombre
de caisses de momies égyptiennes,” ol sont peintes des scénes psychologiques, auxquelles
préside la déesse elle-méme, tantot sous un nom, tantot sous un autre.

De plus, les beaux dessins rapportés de Karnac, par M. E. Prisse, fournissent la preuve, bien
que ce voyageur n’en ait pas fait la remarque, que, dans l'ancienne Egypte, le cyprés pyramidal,
comme symbole funébre, n'était pas seulement placé sur les caisses de momies. Un arbre de
cette espéce est planté, entre deux figures humaines, au milieu de la partie supérieure d’un
bas-relief dessiné par M. E. Prisse dans l'édifice de Tahraka, situé a U'extérieur du mur d’enceinte
du palais de Karnac, prés de la salle hypostyle.” Or le voyageur francais, aprés avoir examiné
avec attention 'ensemble et les détails de I'édifice de Tahraka, n’hésite pas a déclarer que cet
édifice était consacré a des rites funéraires.

Le role qu'en Egypte remplissait la déesse Hathdr, comme reine a la fois des vivants et
des morts, est conforme a celui que remplissaient Mylitta, chez les Assyriens; Astarté, chez
les Phéniciens; Aphrodite, chez les Grecs; Vénus, chez les Romains; Mithra, chez les Perses. Ce

"Stace (Thebaid. lib. 4., v. 460, 461), dans une imitation du passage de Virgile, est plus explicite, car il dit :
... frondes, atque omne cupressus
Intexit plorata latus ...

2Ci-dessus, p. 295.

"Ibid. Sur cette épithéte d’atra, appliquée au cyprés, on peut consulter Servius (ad Virgil. £neid. 3., 64; 6., 215). Ce
commentateur U'explique en rappelant que les dieux Lares sont qualifiés atrati, et que les feuillages noirs conviennent
aux cérémonies funéraires.

"“Ci-dessus, p. 164-166.

SCi-dessus, p. 167-183, et pl. 11.; Rech. sur Vénus, pl. 14.

"°Ci-dessus, p. 183-190; pl. 10., n°® 3-5.

70n en peut voir quelques-unes au Musée du Louvre et au cabinet des médailles et antiques de la Bibliothéque
impériale.

"®Monum. de l'Egypte, p. 7, et pl. 23.

154



sont autant de divinités médiatrices et psychopompes, qui régnent dans le ciel, sur la terre et
dans le royaume des morts.”

Si les divers témoignages que j'ai produits nous ont permis de remonter au berceau pri-
mitif du culte du cyprés pyramidal, et si nous remarquons, avec tous les voyageurs, que les
peuples musulmans de la Perse et de la Turquie d’Asie emploient cet arbre comme embléme
funéraire, il devient impossible, ce me semble, de ne pas admettre que, lorsque les Arabes,
d’un coté, les Turcs, de l'autre, envahirent ces contrées, ils durent y trouver cet usage établi de
temps immémorial. Ils 'adoptérent; et personne n’'ignore que, depuis bien des siécles, sans
interruption et malgré tout le zéle, toute la persévérance que mirent les khalifes a abolir par-
tout le culte du cypres, image vivante de quelque antique divinité, les musulmans, sur toute
l'étendue de la Turquie d'Asie, comme sur toute I'étendue de la Turquie d’Europe, plantent
habituellement des cyprés pyramidaux dans les champs des morts, c'est-a-dire dans leurs ci-
metiéres. L3, souvent un arbre de cette espéce est sculpté au revers d’'une sorte de stéle”
dressée a 'une des extrémités de la tombe qui renferme le corps du défunt, ou de la pierre
tumulaire qui le recouvre. Fréquemment aussi 'on voit des branches de cyprés, et méme des
cyprés entiers sculptés sur les pierres tumulaires qui marquent des sépultures de femmes
musulmanes.

En Perse, cette derniére coutume ne semble pas avoir été assez attentivement observée
par les voyageurs pour qu'il soit possible de décider si elle s’étend ou non aux sépultures des
hommes,” et je n'ai moi-méme conservé aucun souvenir qui puisse me permettre de trancher
la question.

Thomas Herbert,” décrivant sur les lieux, en 1627, les cérémonies funébres des Persans,
dit expressément que les personnes qui suivent le corps d’un parent décédé portent a la main
des branches de cyprés ou de laurier.” D’autre part, les plantations de cyprés pyramidaux de-
vant ou autour des sépultures attestent, dans toute I'étendue de ce pays,* qu’elles sont la
continuation d’un ancien usage. Je citerai, en particulier, les cyprés qui, de nos jours, ornent
encore deux tombeaux érigés a Hafiz et a Saadi, dans les environs de Schiraz.® On prétend
méme que le premier de ces deux célébres poétes persans avait planté de ses propres mains
les cyprés qui se voient au pied de sa tombe,” dans une des cours de l'édifice appelé, de son
nom, 'Hafizée. Cette cour est ornée d’une autre plantation de beaux cyprés”; et deux lions
de ronde bosse sont posés sur la plate-forme du mur, de chaque coté de la porte d’entrée,
comme pour rappeler qu'anciennement, chez les Perses, le lion, aussi bien que le cyprés, avait

®Voyez mes Recherches sur Vénus, p. 97-100.

25ur leur face antérieure, les stéles musulmanes portent, gravés en relief, les noms du défunt ou une sentence
religieuse.

2'Feu sir William Ouseley (Travels, etc. vol. 2., p. 93) parle de quelques pierres tumulaires du cimetiére de Fassa,
qui sont ornées d’un cypreés sculpté; mais il ne dit pas si elles appartiennent a des sépultures d’hommes ou a des
sépultures de femmes. Il fait seulement remarquer que cet usage n’est point particulier au cimetiére de Fassa, et qu'il
l'a observé depuis le golfe Persique jusqu’a la mer Caspienne, et depuis le Mazendéran jusqu’a Constantinople.

*0uvrage cité, p. 238, traduct. frang. p. 380.

ZJe ne sais si cet usage était déja tombé en désuétude au temps ou Chardin visitait la Perse, mais on n’en trouve
aucune mention dans la relation de ce voyageur, et je n’en puis citer aucun exemple d’aprés mon propre témoignage.

*Voy. M. Carl Ritter, Die Erdkunde, 11., p. 574, 575.

“Kaempfer, Ameenit. exotic. p. 368, 369. M. ). Morier, A Journey through Persia, Armenia, etc. in the years 1808 and
1809, p. 104. Sir William Ouseley, Travels, vol. 2., p. 3 et 4; pl. 24.

M, J. Morier, loc. cit.

Zpga Beschir, chef des eunuques du palais de Schirdz, a été la cause d’'une émeute, en faisant imprudemment
couper deux de ces arbres (voy. M. J. Morier, loc. cit. Ouseley’s Travels, vol. 1., p. 400).

155



parfois une acception funéraire.”® Sur la route d'lspahan a Tehéran, et dans plusieurs autres
lieux de la Perse, on rencontre des pierres tumulaires qui portent, grossiérement sculptés, des
lions et des cyprés.” Non loin de Schiraz, des arbres de cette espéce ornent la cour qui précéde
l'édifice funéraire nommé Heft-ten (Les-sept-corps), en mémoire de sept personnages extraor-
dinaires et pieux, qui avaient vécu, comme des derviches, sur 'emplacement o, par l'ordre
de Kérim khan,” fut construit l'édifice. Ainsi, pour me servir d’'un rapprochement piquant, que
j'emprunte a M. Carl Ritter,” sur le territoire méme ou les sectateurs de Zoroastre ont laissé
les ruines d’un grand nombre d’autels du feu (ateschgahs), les cyprés qui jadis entouraient ces
pyrées ombragent maintenant les tombeaux ol reposent des imdms, c’est-a-dire des person-
nages réputés saints parmi les sectateurs de Mahomet.

A ces témoignages, vient s'ajouter celui qui se tire du nom méme que le cyprés pyramidal
conserve dans la langue persane. Ce nom, serv-azad, est un exemple mémorable de Uinfluence
directe qu’exercérent sur la formation du langage les castes sacerdotales, dépositaires tout a
la fois des croyances religieuses et des connaissances scientifiques, et, par conséquent, dis-
pensatrices du trésor des idées. En effet, serv-azad offre par sa composition, je dois le répéter
ici, une double signification, qui, a défaut d’autres preuves, nous révélerait l'usage ou furent
anciennement les Perses d'attribuer au cyprés une acception funéraire. Il est formé de deux
mots” : le premier est le nom méme de cet arbre®; le second est un adjectif dérivé du participe
du verbe persan zdden, qui signifie vivre, et qui, comme le verbe grec {&w, «vivre,» appartient
au méme radical que gaya, gava ou gueié, dont la double signification, en zend, est taureau
et vie. U'a privatif placé devant zdd donne donc a l'adjectif azdd la propriété d’exprimer l'idée
de non-vie ou de liberté* que l'antiquité attachait a 'état de 'ame aprés la mort du corps. Cet
état faisait dire aux philosophes et aux poétes grecs, comme aux philosophes de I'Orient, leurs
devanciers : «La vie du corps est la mort de 'ame, et vice versa,» ol : « Notre vie est la mort
des ames, et leur vie® est notre mort.* »

Faute d’avoir rapproché de 'antique doctrine psychologique qui avait cours en Orient et en
Occident, la double acception du cyprés, symbole de vie” et symbole de mort ou de liberté®; et,

Voy. Mémoires de I'Acad. des inscript. nouv. série, t. 15., 2¢ partie, p. 63-127.

#Quseley’s Travels, vol. 3., p. 83.

%A Schirdz, dans la ville méme, s'éléve un majestueux cyprés devant la premiére cour de la mosquée de Schah Mirza
Hamza, qui renferme, dans une piéce séparée, le tombeau d’Abdul Rakim khan, dont la construction est également
due a Kérim khan, pére de ce dernier prince (voyez M. J. Morier, ouvrage cité, p. 103).

*'Ouvrage cité, t. 11., p. 574.

32,401 - qui signifient littéralement : « cyprés libre.» Les Persans disent aussi : .. ,,.. Serv-bulend, c'est-a-dire « cyprés
élevé» (alta cupressus).

*Le nom sous lequel les Persans désignent plus habituellement le cyprés est schemschdd, sliss, dont on ne connait
pas le sens intime.

*C'est avec le sens de libre que nous trouvons cet adjectif employé dans la qualification d’azdd-mard, qui signifie lit-
téralement « homme libre, » et qui fut donnée a Lohrasp, pére de Gustasp (Modjmel-al-téwarikh, fol. 272 v°, manuscrit
de la Bibliothéque impériale). Cette qualification répond, on le voit, au Freiherr des nations germaniques.

*(C'est-a-dire la liberté de 'ame.

*ZHv Huag tov ékeivev (Yuxdv) Oavatov - kai (v éxeivag Tov npétepov Oavatov ... Héraclite, apud Porphyr.
De antr. nymphar. 10., p. 12, ed. van Goens. Cf. Euripide, Polyidus (fragm. v. 15, 16); Phrixus (fragm. v. 34, 35).

¥Dans l'idiome de la basse Bretagne, le nom du cyprés est hivi ou ivi, altération peut-étre des mots sémitiques
ou araméens hayy, heuia, héva, héyo, qui signifient «la vie.» Le nom de l'arbre vert que nous appelons if aurait-il
la méme origine? En espagnol et en portugais, on dit iva; dans l'ancien allemand, on trouve iwa, et dans l'allemand
moderne, eibe.

®M. de Hammer (Mithriaca, p. 157) cite trois passages de prosateurs ou de poétes persans qui font allusion a la
liberté, dont le cyprés est 'embléme : «Si tu le peux, dit Saadi, sois fertile comme le palmier; si tu ne le peux, sois
libre comme le cyprés.» — «Qui rendra ton ame libre comme le lis et le cyprés? Qui lui donnera la félicité au milieu

156



faute aussi d’avoir connu la composition du nom philosophique que cet arbre conserve chez
les Persans, les philologues et les archéologues modernes, sans en excepter méme le savant
auteur du mémoire cité sur le mythe de Cyparisse, n'ont pas apercu le sens philosophique ou
psychologique que présente le cyprés pyramidal, consacré aux divinités infernales, ou placé
aupres des sépultures. Fiiller” voulait que cet arbre elit recu une acception funéraire, « parce
qu'il avait servi a fabriquer l'arche de Noé, qui, pour ainsi dire, fut longtemps le tombeau ou la
sépulture des vivants.» Le Dr. Lampe® a pris la peine de réfuter cette opinion : a ses yeux, le
cyprés est un symbole d’éternité, parce qu'il vit indéfiniment. Aussi fait-il observer que jadis
cet arbre figurait dans les funérailles des personnages qui avaient mérité les honneurs de
l'apothéose, ou accompli des actions dignes de passer a la postérité. C'est pourquoi, dit-il,
'usage de planter un cyprés ou un cupressetum auprés des tombeaux fut limité aux héros ou
aux hommes illustres. A l'appui de cette assertion, il cite le vers ou Lucain® a pu dire :

Et non plebeios luctus testata cupressus.

Il cite aussi un passage de Spartien,” d’ou 'on est en droit de conclure qu'une couronne de
cyprés était le prélude de l'apothéose.” Il n'oublie pas d'invoquer le témoignage d'Hermippe
que j'ai rappelé dans mon premier mémoire.* Enfin, il rapporte un passage ou Jamblique,”
répétant le précepte de Pythagore* cité par Hermippe, dit aussi, de son c6té, que les pythago-
riciens s'abstenaient de se faire inhumer dans des cercueils de cypreés, parce que le sceptre de
Zeus est fait avec le bois de ce méme arbre; mais, ajoute Jamblique, il se peut qu'un tel pré-
cepte repose sur quelque autre considération mystique.” Feu M. Emeric David rejette d’une
maniére absolue le double sens attribué au symbole du cyprés : «Cet arbre prétendu de la
mort, dit-il a 'occasion de la métamorphose de Cyparisse,” est réellement 'arbre de la résur-
rection, l'arbre de la métempsycose; il s’élance du sein de la terre, comme le rayon solaire
jaillit du milieu des ténébres, au lever de l'astre du jour, et il tue le cerf, embléme des vapeurs
humides ...» A 'exemple de plusieurs autres de ses devanciers, M. Avellino, s'occupant de l'at-
tribution funéraire du cyprés chez les Grecs et les Romains seulement, cherche le motif de cette
attribution dans un ordre d'idées qui exclut toute acception philosophique ou psychologique;
il croit le trouver dans une simple régle d’euphémisme : « Il nous semble impossible, dit-il, de
mettre en doute que, dans le sens funébre attribué au cyprés, on ne doive reconnaitre un des

de ses liens?» s'écrie a son tour le grand poéte mystique Djelal-eddin Roumi, cité a l'article Azdd, dans le Ferhenghi
Chououri (1., 68). — Un autre écrivain persan dit : «Zerdéhuscht (Zoroastre) planta un cyprés libre devant la porte du
pyrée.»

*Miscellan. sact. 4., 5.

“Ouvrage cité, p. 26, 27.

“3., 442.

“2|n Severo, 22.

“*Jai dit, dans le mémoire précédent (ci-dessus, p. 142, 143), que les couronnes de cyprés qui, selon Dinon, étaient
en usage chez les Perses, avaient peut-étre une acception funéraire. — Voy. sur les couronnes considérées comme
des emblémes funébres et comme des emblémes de l'apothéose, les judicieuses observations de M. Raoul-Rochette
(Mém. de 'Acad. des inscript. nouv. sér. t. 13., p. 159, p. 209-217). Elles s'étendent et s'appliquent parfaitement aussi au
symbole de la palme.

““Ci-dessus, p. 216, note 3.

“*Vita Pythagore, 155.

“Voyez les observations du Dr. Lampe (ouvrage cité, t. 1., p. 578 et suiv.) sur ce précepte et sur les commentaires
dont il a été le sujet dans les écrits de Bochart et de Giraldi.

7.1 8" GANov Tva puoTikov Adyov.

“8Recherches sur Jupiter, t. 2., p. 437.

157



nombreux exemples de cet euphémisme par lequel 'antiquité grecque embellissait les idées
les plus tristes, et, principalement dans le langage des arts, les revétait des formes les plus
riantes et les plus agréables.” » Partant de ce point de vue, le savant académicien de Naples
attribue a U'expression de Virgile laeta cupressus, au lieu d’'un sens philosophique,” un sens
tiré de U'emploi du cyprés comme ornement des jardins : «Et l'usage qu'en faisaient les an-
ciens pour l'ornement des sites les plus délicieux ne permet pas, observe-t-il, de douter que,
loin d’attribuer a cet arbre la triste idée de la mort, ils ne lui reconnussent, au contraire, une
signification agréable.” » Reiff” me semble s'écarter bien davantage de la véritable significa-
tion lorsque, s'efforcant d’expliquer laeta cupressus par alta cupressus, il rappelle U'expression
leetas segetes qu'emploie Virgile dans ses Géorgiques.” M. de Hammer, je le dis a regret, ne
me parait pas avoir été plus heureux dans ses explications. Les raisons qu’il donne® pour
faire comprendre comment le cyprés, chez les Persans, est devenu le symbole de la liberté,
me portent a penser qu’il a un peu trop négligé de considérer la corrélation établie par une
philosophie religieuse entre l'idée de la mort et 'idée de la nouvelle vie ou de la liberté de
l'ame.

A l'est de la Perse, nous trouvons jusqu’a 'Indus un vaste pays, ol nous savons® que croit
spontanément le cyprés pyramidal. Les voyageurs modernes nous ont laissé ignorer si l'ony
rencontre des arbres de celte espéce plantés dans les champs des morts, ou auprés des sépul-
tures particuliéres. Mais ce que j'ai eu a faire remarquer au sujet de la Perse et de la Turquie
d’Asie® s’applique de méme a 'Afghanistan, et nous permet de supposer que 13, comme dans
toutes les contrées soumises a l'islamisme, le cyprés ombrage les tombeaux, ou figure dans
les sculptures qui ornent les pierres tumulaires.

Je ne serai pas aussi affirmatif a 'égard des immenses régions situées a l'est de l'Indus; et
j'exprimeici le regret de ne trouver dans les relations modernes aucun renseignement qui nous
fasse connaitre si la on emploie le cyprés comme embléme funébre, et si cet usage est commun
aux populations musulmanes et aux diverses sectes qui n'ont pas embrassé l'islamisme, ou
s'il contribue, avec les autres croyances religieuses, a établir une ligne de séparation entre les
populations indigénes.

Toutefois, si, chez les Hindous, le cyprés pyramidal ne se montre pas davantage autour
des sépultures et sur les pierres tumulaires qu’il ne figure auprés des divinités représentées
dans les pagodes ou dans les grottes consacrées par la religion, il recoit, dans la langue sans-

“«Noi non crediamo potersi dubitare che nel senso funebre dato al cipresso riconoscer debbasi uno de’ tanti
esempli di quell’ eufemismo, per cui 'antichita greca abbelliva le idee tutte di lutto, e specialmente nel linguaggio
delle arti le vestiva di ridenti e piacevoli apparenze.» (Mémoire cité, p. 28, 29.)

*Dans sa Somme des vices et vertus (manuscrits francais de la Bibliothéque impériale, n° 7283, fol. 33 v°), un frére
précheur, Lorens (Laurentius Gallus), exprime sur la mort la pensée religieuse du moyen age en ces termes énergiques
et naifs, qui peuvent servir a expliquer le sens que Virgile attachait a 'expression laeta cupressus : « Mes li sainzhomme
qui Deu aiment ... mort sunt au pechié et mort au monde ... et desirent la morz corporel. Car cest damoisele porte-joie
que la morz, qui touz les seinz corone et met en gloire ...»

S'«E l'uso che gli antichi ne facevano per ornamento de’ siti pil deliziozi, non ci lascia dubitare che lungi dall’
attribuire a quella pianta la trista significazione della morte, la riguardavano al contrario come piacevole e grata.»
(Mémoire cité, p. 32.)

52Ad Artemidor. Oneirocr. 2., 25.

31,1

“Gesch. der schén. Redekunst Persiens, etc. (Vienne, 1818, in-4°), p. 26, 27; Mithriaca, p. 42, 43.

*Ci-dessus, p. 151-153.

1bid. p. 298, 299.

158



crite, une dénomination, soka, dont la signification propre est tristesse, douleur.” Les Persans
conservent dans leur idiome ce mot soka sous la forme soug, avec le sens de deuil, tristesse;
mais ils ne l'appliquent pas au cypreés. De soug, ils ont formé sougwar, qui signifie triste, affli-
gé. Je ne sais si ces mots soka et soug ont quelque rapport avec sés, nom du cyprés chez les
Arméniens,” et avec les usages funébres auxquels nous voyons cet arbre servir chez tant de
peuples anciens ou modernes. J'ignore, par conséquent, s'il serait permis de conclure d'un tel
rapprochement qu’a des époques fort reculées, dont le souvenir s'est effacé dans la mémoire
des hommes, les Indiens, comme la plupart des autres nations civilisées de 'Orient, avaient
fait du cyprés un embléme funéraire. Devons-nous croire, par exemple, que lorsque, a Baby-
lone, le philosophe indien Calanus faisait jeter du bois de cyprés dans le biicher (pyra) ol
volontairement il allait chercher la mort,” il observait un usage propre a l'Inde, plutdt qu'il ne
se conformait a une coutume babylonienne? Ou bien faut-il admettre qu'un tel usage, quant
au bois de cyprés, ne fut jamais pratiqué dans l'inde, et que le nom de soka et sa significa-
tion tristesse, douleur, y étaient une importation étrangére? En ce cas, devrait-on attribuer
cette importation au grand mouvement qui, durant une période trés-reculée, semble avoir fait
rayonner d’un centre commun vers les diverses parties du monde la haute civilisation a la-
quelle étaient parvenus, sur les bords du Tigre et de 'Euphrate, les Chaldéens et leurs éléves,
les Assyriens ? Je n'entreprendrai pas de traiter ici, encore moins de décider ces diverses ques-
tions. Attendons, pour le faire, la publication compléte de tous les livres religieux des Hindous.

Une seule de ces questions se représente quant a la Chine. Dans ce vaste empire, nous
avons trouvé, avec le secours des traditions écrites, quelques traces du culte que jadis ony
rendait au cypreés, considéré comme symbole des dieux ou des esprits.* Déja aussi ces mémes
traditions nous ont donné la certitude qu’anciennement les Chinois étaient dans l'usage de
planter des cyprés autour des tombeaux® et que cet usage était, en particulier, pratiqué par
les princes feudataires de 'empire.” De nos jours encore, on conserve, a la Chine, la coutume
de placer les sépultures a 'ombre de diverses sortes d'arbres verts, parmi lesquelles les voya-
geurs distinguent deux espéces de cypres, le pyramidal,” et celui que M. Fortune appelle fune-
real cypress.” Les Chinois continuent aussi a tirer du cyprés divers médicaments, et qualifient
ses feuilles de médecine de 'immortalite.” Mais de quel peuple de I'Asie ont-ils primitivement
recu le cyprés pyramidal a la fois comme symbole des dieux ou des esprits, comme embléme
funéraire et comme moyen thérapeutique ? J’ai déja, en partie, dans le mémoire précédent,*
répondu a cette question; j'ai fait remarquer quelle affectation mettent les écrivains chinois
a nous dire que l'arbre pe, qui est notre cyprés pyramidal, se tourne constamment vers le cou-
chant. Cette remarque m’a conduit a supposer que par-la ces auteurs entendent, soit la région
des morts, soit 'Asie occidentale, contrée ol, en effet, toutes les observations réunies dans

*En sanscrit, asoka, c'est-a-dire soka avec l'a privatif, signifie : «sans douleur.»

*8Ci-dessus, p. 65-71. — Il ne faut pas perdre de vue que la langue arménienne appartient a la méme souche que les
langues sanscrite, zende et persane.

*Klien, Var. histor. 5., 6.

Ci-dessus, p. 161.

bid. p. 160, 161.

|bid. p. 161.

Ibid. p. 163. — Sir William Ouseley (Travels, etc. vol. 2., p. 93) affirme, mais sans citer aucune autorité, que le cyprés
est consacré aux morts en Chine, comme en Turquie.

% Cupressus funebris. Voy. ci-dess. p. 163.

®Ci-dessus, p. 161.

Ci-dessus, p. 161, 162.

159



mon premier mémoire nous ont autorisés a placer le lieu natal de ce bel arbre et l'origine des
usages religieux auxquels U'antiquité le faisait servir. Et si nous nous rappelons la longue durée
de l'empire assyrien, la place immense qu’il occupe dans la topographie et dans l'histoire reli-
gieuse, civile et politique de l'Asie occidentale, nous serons portés a penser que l'importation
du culte du cypres chez les Chinois remonte a une époque ol ils avaient des relations plus
ou moins indirectes avec 'empire d’Assyrie. D'autres faits pourraient justifier cette conjecture;
mais ce n'est ici le lieu ni de les exposer, ni de les examiner.

Le Thibet et le Japon recurent-ils anciennement, comme la Chine, le symbole du cyprés
pyramidal ? Emploient-ils aujourd’hui cet arbre a ombrager leurs tombeaux et a fournir a leurs
médecins des préparations thérapeutiques? Je l'ignore, mais je ne saurais me défendre de le
supposer.

Avant de quitter U'Asie et de retourner en Europe, il nous reste a rechercher si l'Arabie
ancienne et I'Arabie musulmane nous offrent des indices certains de semblables coutumes.
Bien que nous ayons trouvé dans les écrivains grecs, dans les écrivains musulmans et dans
quelques monuments figurés ou lapidaires la preuve que le culte de la Vénus assyrienne était
autrefois trés-répandu en Arabie,” ainsi que le culte de son arbre symbolique, le cypres, je ne
puis, pour les temps anciens, découvrir la preuve que, chez les Arabes, cet arbre remplissait
un role dans les rites funéraires. Le trés-petit nombre de monuments antiques restés debout
sur le sol de 'Arabie, et la destruction de ses trésors littéraires, antérieurs aux prédications de
Mahomet et de ses successeurs, ne me laissent aucun espoir d’acquérir cette preuve. Mais je
tiens de quelques voyageurs européens, qu'en plus d’un lieu les Arabes pratiquent maintenant
l'usage de planter des cyprés autour des tombeaux, comme on le fait en Perse et dans la Tur-
quie d’Asie. Nous sommes donc autorisés a supposer, par induction, que si une telle coutume
existe aujourd’hui en Arabie, elle avait dii y étre apportée de Babylone avec le culte de Mylitta
et avec le symbole du cyprés. Les témoignages que j'ai recueillis dans mon premier mémoire®
ne laissent, ce me semble, aucun doute sur cette double importation.

“Ci-dessus, p. 117-126.
8Ci-dessus, p. 117 et suiv.

160



2.2 Deuxiéme Section — Occident
2.21 Gréce et colonies grecques

Il n’en est pas de la Gréce et de l'ltalie comme de l'Arabie et de quelques autres parties
du continent asiatique : ici, les témoignages les plus directs de 'emploi funéraire du cyprés
abondent pour les temps anciens, aussi bien que pour le moyen age et pour le temps pré-
sent. Déja la métamorphose de Cyparisse, au moment ou il meurt de douleur®; la métamor-
phose des filles d’Etéocle; tombées dans un puits; les cyprés plantés, a Psophis, autour de
la sépulture d’Alcmaeon, et enfin la tradition recueillie par Asclépiade,” nous ont préparés
a reconnaitre que, chez les Grecs, cet arbre était un symbole funébre. Les cyprés du tombeau
d’Alcmaon nous ont méme donné lieu de constater que l'antiquité grecque, comme l'antiquité
asiatique, se plaisait a représenter sous 'embléme du cyprés les personnages mythologiques
qui assistent, dans ses fonctions, Vénus représentée elle-méme sous la forme symbolique de
cet arbre, et considérée comme reine a la fois du ciel, de la terre ou des vivants, et des enfers
ou des morts. Développant ici toute ma pensée, je rappellerai qu'Aphrodite, chez les Grecs,
était surnommeée tantét Epitymbie (émitopBia),” tantdt lainée des Parques,” tantét méme Ha-
deés.” Un hymne orphique™ nous la montre exercant un empire absolu sur les trois Parques,
et Plutarque” a soin de nous apprendre qu’a Delphes on faisait, devant la statue d’Aphrodite
Epitymbie, des libations pour les morts. De leur c6té, Lucien” et Proclus” nous fournissent le
moyen de remonter a l'origine asiatique de semblables surnoms et de semblables coutumes
en nous disant, l'un, qu’'a Hiérapolis la Déesse de Syrie était représentée avec les attributs des
Parques, l'autre, que les grands de Lydie avaient souvent échappé aux coups de la mort par
la toute-puissante protection d’Aphrodite. A son tour, Mithra, chez les Perses, qualifié roi du
ciel, roi des vivants et roi des morts,” remplit, comme Hermés ou Mercure, les fonctions de
dieu psychopompe : assisté de ses deux hamkars ou assesseurs, il juge, sur le pont Tchinevad,
qui unit la terre au ciel, les bonnes et les mauvaises actions des ames. Ces diverses traditions
me conduisent a rappeler aussi que, dans la méme ville ou, selon Pausanias,” les cyprés du
tombeau d’Alcmaeon s'appelaient les vierges, il avait existé un trés-ancien temple d’Aphrodite
Erycine, dont les ruines se voyaient encore au temps ol cet écrivain visitait la Gréce.

Servius,” de son coté, affirme que les Athéniens avaient la coutume de couvrir de branches
de cypreés les maisons mortuaires. Je serais disposé a croire que cet usage était passé de l'Asie

%0n peut rapprocher de cette métamorphose opérée par Apollon les vers suivants des Dionysiaques (2., 80-83), dans
lesquels Nonnus fait intervenir Zéphyre et Phcebus a l'occasion du cyprés caractérisé comme embléme funéraire :
Kai Zégupog 8ed6vnTo, KuAVopévwy KuTTapicowy
Adypnpoig metdAotot - prhobprivorot 8¢ poAmaig
Aihwva Poifog Gerde, dailopévev dakiviwy,
ITAéEag mévOpov Buvov .. ...
Ci-dessus, p. 294.
"'Plutarque, Opp. t. 7. (Quaestion. roman.), p. 89, 90; ed. Reiske.
pausanias, 1., 19., 2.
”Dans un fragment d’un ancien tragique cité par Plutarque, Opp. t. 9. (in Amator.), p. 33.
54,5, ed. Hermann.
"0pp. t. 7., loc. cit.
®De Dea Syr. §§ 31, 32; ed. Lehmann.
"Hymn. 3., in Vener. v. 1-3, dans les Analecta de Brunck, t. 2., p. 444.
8Voy. ci-dessus, p. 276, note 3.
Ci-dessus, p. 235.
80Ad Virgil. £neid. 3., 64.

161



occidentale dans U'Attique avec le culte de Minerve ou de Vénus, divinités primitivement iden-
tiques. D'autres témoignages nous apprennent que, chez les Grecs, le cyprés fut consacré a
Hadés, comme il le fut a Pluton, chez les Romains. A l'appui de cette assertion, on peut citer
une inscription grecque antique, gravée sur une plaque d’or, et commentée, en 1836, dans le
Bulletin de l'Institut archéologique.” Au milieu d’'une phrase relative a la destinée des ames,
elle fait mention d’un cyprés blanc, Aevknjv xvdploocov, comme déja je l'ai dit?; et peut-
&tre est-il permis de conclure de l'épithéte Aevxkr), que le cyprés était d'argent ou argenté. En
ce cas, nous aurions ici le cyprés de la lune, et, conséquemment, un symbole trés-propre a
caractériser la partie du monde sublunaire ol régne Hadés. Je dois donc répéter que le poéte
italien cité plus haut® fait du cyprés de la lune un arbre «brillant et blanc, comme l'argent, »
et que, par une coincidence bien plus digne d’attention, le cyprés pyramidal porte, dans la
langue chinoise,* un nom qui signifie littéralement l'arbre blanc; car il se compose du signe
générique mou 7K (arbre), et du mot pe B (blanc). Or les auteurs chinois, nous 'avons vu, ex-
pliquent cette derniére qualification en disant que le cyprés montre constamment 'Occident
ou le couchant, et que la couleur blanche est affectée a I'Occident. Il devient, par conséquent,
assez probable qu’en Chine, de méme que chez les Grecs et les Romains, cette partie du monde
sublunaire était considérée comme l'empire des morts, et le cyprés qualifié blanc, parce qu'a
la fois symbole de la lune et embléme funéraire, il appartient a la région des manes.

Quelques renseignements particuliers, qui ne sont pas sans intérét pour Uhistoire du cy-
prés pyramidal, considéré comme embléme funéraire par les Grecs, nous ont été conservés
dans divers écrits plus anciens que l'inscription citée. C'est ainsi qu’au rapport de Thucydide,”
les guerriers morts pour la défense de la patrie avaient droit a étre ensevelis dans des cer-
cueils de cyprés. Pythagore et ses disciples, je l'ai dit plus haut,” recommandaient, au contraire,
qu’aprés leur mort on n'enfermat point dans des cercueils de ce bois leur dépouille mortelle.
Lespéce de contradiction qui semble résulter de ces deux faits a beaucoup embarrassé les
savants. Elle disparait peut-étre lorsqu’on remarque que la recommandation des pythagori-
ciens avait pour motif 'usage hiératique de consacrer aux dieux le cyprés pyramidal. Une telle
humilité sied bien a des philosophes animés de sentiments religieux. Mais les idées qui, de-
puis une époque fort reculée, avaient cours chez les Grecs, comme chez les peuples civilisés
de 'Asie occidentale, assimilaient les héros aux demi-dieux. Dés lors on congoit facilement
que le scrupule qui se découvre au fond de la pensée de Pythagore et de ses disciples, ne
se soit pas élevé dans l'esprit du législateur chargé de régler les honneurs funébres que la
patrie reconnaissante doit rendre aux guerriers généreux, morts en combattant pour sa gloire
et sa défense. Ce scrupule n’arréta pas non plus le sentiment d’orgueil qui, en Gréce, portait
les grands a ambitionner la vaine satisfaction d’étre ensevelis dans des cercueils de cypreés.
Lexemple des pythagoriciens trouva peu d’imitateurs; 'usage dont je parle ne fut pas inter-
rompu parmi les personnages d’un rang élevé; il se perpétua méme durant le bas-empire et
le moyen age.

STAnN. 1836, p. 149. Cette plaque d’or fut trouvée dans le royaume de Naples; Uinscription est ainsi congue :
EYPHZEIE A AIAAO AOMQN EIT APIXTEPA AypwvHN
ITAP A AYTHI AEYKHN EXTHKYAN KYITAPIXXON.

82Ci-dessus, p. 162.

P, 158, 159.

8Ci-dessus, p. 160.

82,, 34. Cf. les commentateurs grecs de cet historien.

8Ci-dessus, p. 303.

162



Le continuateur incertain de Constantin Porphyrogénéte® et le moine George Cédréne®
prennent soin de constater chacun qu’en 889 le corps de Michel 3, fils de Théophile et empe-
reur d'Orient, fut rapporté a Constantinople® et placé dans un cercueil de bois de cyprés.” Mais
ils ne nous disent pas si a ce genre de sépulture se rattachait une pensée pieuse, puisée dans
les textes de la Bible ol I'on trouve une mention de cet arbre. Il y a tout lieu de le croire; car
je dois a feu M. Buchon la communication de plusieurs observations que renferme le journal
inédit de son voyage en Gréce, et qui établissent, d'une maniére incontestable, qu'au moyen
age, dans cette contrée, il existait une alliance intime entre le symbole du cyprés pyramidal et
le signe révéré des chrétiens. A Chalcis, dans l'église de Saint-Démétrius, et prés de la porte
d’entrée, le voyageur frangais remarqua, sur un fragment d’une ancienne pierre tumulaire, la
croix du Christ, sculptée, entre deux cyprés, au milieu d'un cartouche. Sur la route de Delphes
a Livadia, dans le monastére de Saint-Luc, un semblable cartouche s'offrit a ses yeux sur une
autre pierre tumulaire; celle-ci est encastrée dans le mur, au-dessus de la porte d’une cellule.
A Néopatras,” en Thessalie, une troisiéme pierre tumulaire, scellée dans les murs d’une église,
présenta a M. Buchon un cartouche ot la croix, également plantée entre deux cypres, est de
plus accompagnée de deux fleurs de lis sculptées dans les angles supérieurs. A Piada, dans
la presqu’ile de Methana, les deux fleurs de lis sont remplacées par deux rosaces ou deux
étoiles, sur un monument du méme genre, encastré dans le mur intérieur d’une petite église;
mais ici, au-dessus de la croix, le sculpteur a ajouté deux oiseaux” becquetant une grappe de
raisin. Sur une cinquiéme pierre tumulaire, on voit, sculptée entre deux cypres, une grande
épée de forme cruciale; au-dessus de la poignée de cette épée, une rosace est placée entre
deux paons; et, au-dessous des deux cyprés, sont couchés deux lions, la téte tournée, l'un a
droite, l'autre a gauche. En plusieurs autres endroits notre voyageur rencontra des monuments
funéraires analogues. Les uns et les autres lui parurent appartenir, soit a 'époque byzantine,
soit a 'époque champenoise et bourguignone, soit a des temps plus modernes. Dans tous ces
monuments, il remarqua, sans pouvoir en deviner la raison, que le sommet de chaque cyprés
est constamment courbé en dedans. On dirait, a la vue des croquis qui accompagnent ses des-
criptions, que les deux arbres s’inclinent comme pour rendre hommage a la croix. Ici se décéle
un des emprunts que l'art chrétien, a sa naissance, fut obligé de faire a la série des types
symboliques inventés par 'antiquité paienne. Sur une stéle consacrée a la Vénus égyptienne,
plusieurs siécles avant la venue du Christ, n’avons-nous pas vu deux cyprés pyramidaux, placés
aupres d'une fleur symbolique de lotus,” incliner leur sommet vers la déesse en signe d'ado-
ration? Nous verrons tout a 'heure, sur des lampes romaines,” deux arbres de cette espéce
s'incliner aussi devant une urne cinéraire. De nos jours, sur un grand nombre de pierres tumu-
laires qui recouvrent la dépouille mortelle de femmes musulmanes, on retrouve sculptés deux
cyprés a sommet incliné. )’en ai vu moi-méme plus d’'un exemple dans la Bulgarie, a Constan-
tinople et dans l'Anatolie. Ces tombes ne présentent aucun autre embléme; et j'ignore si les
deux cyprés qui les ornent en relief doivent étre considérés comme l'imitation directe d'un

¥ Scriptor. post Theophan. p. 217 A; éd. du Louvre, 1675.

8 Hijstoriar. compend. p. 593, C, D; édit. du Louvre, 1647. Cf. Leo, p. 475. Zonare, t. 2., p. 176. Lebeau, Hist. du Bas-Emp.
72., 4. (t. 13., p. 335; édit. de Saint-Martin).

8par 'ordre de Léon le Philosophe, fils de Basile le Macédonien.

*Ev yYA®GGOKOH® KUTaPLooive, selon l'un; év kumaplocive Adpvaxt, selon lautre.

*'Ou Néopatra.

“2Vraisemblablement deux colombes.

“PL.10., n° 2.

*PL 19, n°® et 2.

163



usage observé sur des monuments antiques, ou seulement comme l'imitation d’'une coutume
pratiquée par les Grecs modernes, a 'exemple de leurs ancétres.

Ce qui n’est pas douteux, c'est qu’en Gréce les générations actuelles continuent d’attacher
au cypres des idées funéraires qui rappellent certaines traditions anciennes. Nous en avons
la preuve dans une touchante complainte, ou ces idées sont mélées a des images érotiques
et au récit d’'un suicide amoureux qui, en opposition directe avec la doctrine chrétienne, ne
peut étre considéré aussi que comme un emprunt fait aux poétes de l'antiquité. Cette com-
plainte, recueillie sur les lieux, publiée et traduite par M. le comte de Marcellus,” est intitulée :
L'amour au tombeau. Un jeune marié revient de la chasse au moment méme o0 l'on ensevelit
son Eugénule, morte en son absence; il tire un poignard et se I'enfonce dans le coeur. «La ol
on ensevelit le jeune homme, dit le poéte moderne, naquit un cyprés. La ol on ensevelit la
jeune femme, naquit un roseau. — Quand le puissant Borée souffle, le cyprés se courbe; quand
souffle le Zéphyr, le roseau se penche. — Le roseau se penche, et vient baiser le cyprés. »

De nos jours, chez une nation puissante, qui a recu de la Gréce, avec ses croyances reli-
gieuses, plus d’'une coutume qui rattache les temps modernes aux temps anciens, on voit se
pratiquer, parmi quelques familles considérables, la coutume d’ensevelir la dépouille mortelle
des parents dans des cercueils faits avec du bois de cyprés apporté de la terre sainte. Aucune
classe de la société ne se sert de bois de cette espéce pour des meubles, des lambris d’ap-
partement, des ustensiles, ou pour tout autre usage domestique, non religieux. De plus, en
Russie, on peint souvent 'image du Christ, de la Vierge ou des saints, sur des tablettes et des
panneaux de bois de cypres, destinés, soit a étre exposés a la vénération publique dans une
église, soita prendre place dans un oratoire privé et méme dans toute autre partie des maisons
d’habitation. Les Russes tirent de la terre sainte, non-seulement leurs cercueils, mais aussi ces
tablettes et ces panneaux, aimant a se rappeler pieusement que l'arche de Noé fut construite
avec du cypres, et que Salomon fit lambrisser avec du bois de cette espéce, coupé dans le Liban,
certaines parties intérieures du temple de Jérusalem. Comme nous, ils recherchent et vénérent
des objets d’art créés par la religion chrétienne et sculptés, a 'époque byzantine, dans le cy-
prés ou dans le cédre. De ce nombre sont des reliquaires travaillés a jour avec une grande
délicatesse, et surtout des croix, non moins habilement travaillées, qui offrent, dans leur in-
térieur, de trés-petites figures représentant quelques scénes de la passion de Notre-Seigneur
Jésus-Christ.” Ces diverses circonstances semblent ne pas contribuer peu a entretenir l'idée
de sainteté qu’en Russie on attache au bois de cyprés provenant de la terre sainte, bien que,
sous cette désignation topographique, il faille peut-étre entendre, dans le langage religieux
des Russes, non-seulement Jérusalem, ses environs, le Liban et toute la Syrie, mais aussi le
mont Athos et une partie de U'Anatolie et de 'Arménie.

222 Etrurie

Nous avons constaté l'identité qui existe entre le nom de la Vénus des Etrusques, Cypra ou
Cupra, le nom de la Vénus des Grecs et des Romains, Cypris, et le nom méme du cypres, l'arbre
consacré a Vénus en Etrurie, aussi bien que dans toutes les contrées od fut établi le culte de la
déesse; sur le sol étrusque, les monuments figurés nous ont montré le cyprés planté, comme

*Chants du peuple en Gréce, tom. 2., p. 72-75.

*Voyez ci-dessus (p. 77-79) un passage de U'Histoire des Aghouans, par Moise Gaghagantouatsi, qui nous apprend
qu'au 7° siécle, 'évéque Israél avait fait ériger une croix de bois de cyprés, et 'avait ornée de sculptures représentant
la passion de Notre-Seigneur Jésus-Christ.

164



un embléme sacré, au milieu de pompes religieuses que je me crois en droit de rapporter aux
mystéres de la Vénus asiatique introduits en Etrurie par les Phéniciens, ou par les Tyrrhéniens;
telles sont les deux principales considérations qui, sans autre examen, conduisent a supposer
que les Etrusques avaient également recu, avec cette importation, la coutume d’employer le
cyprés dans les rites funéraires. Bientot cette supposition se change en certitude a la vue de
quelques monuments funébres découverts en Etrurie, la plupart déja publiés, mais restés sans
les interprétations nécessaires pour mettre en évidence et faire comprendre le role important
qu'y remplit le symbole du cypreés.

En téte de ces monuments se placent deux urnes cinéraires, de terre cuite, qui, en 1850,
furent apportées d’Italie et vendues publiquement a Paris, ou M. Muret eut 'occasion de les
dessiner. Les numéros 4 et 5 de la planche 13 ci-jointe reproduisent ses dessins. La premiére
de ces deux urnes a perdu son couvercle”; elle provient du mont Politien et se conservait
anciennement au musée Bucelli. On en trouve dans le Musée étrusque de Gori® un dessin
trés- réduit, fort médiocre et mal gravé; la description qui se rapporte a ce dessin qualifie
arbitrairement de Déesse de la tempéte, Dea tempestatis, la téte de femme qui, sur le devant
de l'urne, est placée entre deux cyprés pyramidaux.” Cette téte, vue de face et caractérisée par
deux grandes cornes de vache, représente, non une divinité que l'antiquité ne connut point,
mais la Vénus asiatique, nommée, chez les Etrusques, Cypra ou Cupra, et Touran. Comme la
Vénus-Hathor des Egyptiens,™ et comme la Vénus de Babylone et de Ninive,™ elle porte les
cornes™ du quadrupéde femelle qui, dans l'Asie occidentale et surtout en Phénicie, servait a
représenter symboliquement Mylitta ou Astarté.”” Placée, comme celle-ci, entre deux cypres,
images symboliques et vivantes de ses deux assesseurs, c'est-a-dire du soleil et de la lune, qui
sont les deux portes du ciel, elle forme avec eux une triade céleste; et c’est ici que se révéle
soudainement a nos yeux l'origine asiatique d'un tel type. Il nous reporte aux monuments
syriens, palmyréniens ou phéniciens, qui nous ont montré tantot Vénus placée, sous la forme
d’'un cypres, entre deux autres cypreés,”™ ou entre le soleil et la lune personnifiés,’” ou entre un
lion et un taureau," hiéroglyphes idéographiques de ces deux astres; tantot Vénus, sous une
forme purement humaine, assise dans un temple flanqué du cyprés du soleil et du cyprés de
la lune'; tantot enfin Artémis, la Vénus lunaire, figurée par le symbole d’un cone posé entre
le cyprés du soleil et celui de la lune.” Comme Mylitta ou Astarté et comme Aphrodite ou
Vénus, la Cypra ou la Touran des Etrusques était donc a la fois reine du ciel, reine de la terre et
reine des enfers. Sur la plinthe de l'urne cinéraire ol je reconnais cette triple Vénus qu’adorait
I'Etrurie, on remarque une inscription en caractéres étrusques, dont Gori ne s'est nullement
occupé. Jusqu'a ce jour les habiles philologues que j'ai consultés ne peuvent en déterminer le
sens.

100

104

Sur le couvercle, selon le dessin publié par Gori et cité plus bas, était couchée une figure de femme vétue.

*Tom. 1., p. 37.; tom. 2., p. 295; pl. 157., n° 5.

% peut-étre faut-il aussi reconnaitre deux arbres de cette espéce sur le devant d’une autre urne cinéraire de terre
cuite, également publiée par Gori (Mus. etrusc. t. 3., p. 158., n° 4).

' Recherches sur Vénus, atlas, pl. 14 D, n° 5.

°' ayard’s Monum. of Nineveh, pl. 9. — Voy. aussi mes Recherches sur Vénus, atlas, pl. 19 B, n°® 6.

20n devine sans peine que Gori n'a pas compris la véritable signification de ce symbole.

% Ci-dessus, p. 59, 60.

104p|, 5, n° 1.

pL.3, n° 1.

6p|, 6., n°% 1 et 2;cf. n® 3.

7Pl 8., n° 4.

5pL, 14, n°% 1 et 2.

165



Une inscription différente, qui ne parait offrir que le prénom et le nom de la défunte,
A19431.AV, se lit sur la plinthe d’une petite urne cinéraire, de terre cuite, presque semblable
a celle que je viens de décrire. Cette urne est figurée dans l'ouvrage que Dempster publia
sur UEtrurie,™ en 1724, treize ans, par conséquent, avant la publication du Musée étrusque de
Gori. Elle appartenait autrefois a la famille des Buonarota. J'ignore ce qu’elle est devenue. Le
couvercle est orné d’une figure de femme couchée et tenant, de la main droite, un serpent qui
se replie sur lui-méme et qui peut étre considéré ici comme le symbole de la vie éternelle. Si
l'on s’en rapporte au dessin publié par Dempster, les deux cornes de vache implantées sur la
téte de la Vénus étrusque seraient moins épaisses et mieux accusées sur cette urne qu’elles
ne le sont sur celle de 'ancien musée Bucelli™; les deux cyprés seraient mieux modelés, et la
figure de la déesse aurait une expression gracieuse ou riante, tandis que la Vénus de l'autre
urne parait avoir l'air sévére ou courroucé, qui caractérise les divinités infernales.

L'origine asiatique du sujet modelé sur la face antérieure de la seconde urne cinéraire
étrusque, figurée ici,™ est tout aussi évidente que celle du bas-relief qui orne chacune des deux
urnes dont je viens de parler. Ce sujet, composé dans un esprit purement symbolique, nous
offre, au-dessous d'un couvercle qui supporte une figure de femme couchée, une porte cintrée
et décorée de deux guirlandes dans sa partie supérieure. Sous cette porte, on voit, plantés
sur un soubassement, un grand cyprés pyramidal et, a c6té, un objet difficile a déterminer,™
peut-étre une pomme de pin. A droite et a gauche de la porte sont rangés trois autres cyprés,
de moins fortes proportions. Nous avons donc ici, comme autour du temple d’Aphrodite a
Apollonia d'Illyrie,™ comme sur deux des cinq bas-reliefs mithriaques décrits dans le mémoire
précédent,™ sept cyprés, emblémes des sept planétes. Mais sur notre urne, la Vénus-Cypra des
Etrusques, au lieu de se montrer sous la forme humaine qu'elle revét dans les bas-reliefs des
deux autres urnes citées et dans le temple d’Apollonia, est figurée elle-méme, comme chacune
des six autres planétes, sous le symbole du cypreés. La différence que je signale nous reporte
dong, plus directement méme que ces derniers monuments, dans cette Asie occidentale qui
fut le berceau du culte de Vénus et du langage symbolique. Elle rattache le bas-relief de notre
urne cinéraire, comme le trone votif de la Déesse de Syrie,™ a la série des antiquités figurées
qui, uniquement composées avec des éléments ou des signes idéographiques, propres a la
langue des symboles, n'empruntent encore rien a I'anthropomorphisme. Cette urne, dont la
provenance précise ne m’est pas connue, me parait étre restée inédite. Je ne sais en quelles
mains elle se trouve actuellement.

Un monument funéraire de marbre, publié par Dempster,

16

nous offre de nouveau, chez

De Etrur. regal. libr. 7. (Florence 1724; 2 vol. in-fol. fig. &d. de Th. Coke), t. 2., pl. 83., n° 5.

Ne 4 de la planche 13,, ci-jointe.

N° 5 de la pl. 13.

"2 (Cet objet représente-t-il symboliquement Adonis, l'amant chéri de Vénus? Je n'ose décider la question; mais si,
par hasard, elle rencontrait une réponse affirmative, il conviendrait de remarquer qu’a Yazili Kaia (Descript. de ['Asie
Mineure, par M. Ch. Texier, 1" part. t. 1., planche 78.), la Vénus orientale est suivie de son époux, représenté sous les
traits d’'un jeune homme dont la petite taille contraste avec celle de la déesse. C'est un exemple frappant du procédé
qu’employait l'art asiatique pour exprimer, comme ici, la prééminence de 'épouse sur I'époux; ailleurs, la suprématie
d’un dieu ou d’un roi sur un autre. (Voy. ci-dessus, p. 57.)

3P, 8. n° 4.

MeCi-dessus, p. 276-281.

"epL. 5., n°% 1et2.

"®De Etrur. regal. t. 3., pl. 85., n° 1. — Sur le marbre que j'indique ici, on voit sculptée une amphore semblable a celles
ou se renfermaient les cendres des morts. Gori (Mus. etrusc. t. 2., p. 261) n’a pas omis de faire remarquer cet exemple
de l'emploi de l'amphore comme symbole funéraire chez les Etrusques; mais le renvoi qu'il fait ici a Dempster est

166



les Etrusques, un exemple de 'acception funébre attribuée au cyprés. Mais le sculpteur, tout
en tracant des arbres de cette espéce, n'a fait intervenir ici, ni sous une forme symbolique, ni
sous une forme humaine, la déesse qui, en Occident comme en Orient, présidait a la destinée
des ames. Faut-il en conclure que ce marbre recouvrait la dépouille mortelle d’'un homme et
non d’'une femme? On serait presque tenté de répondre affirmativement, si 'on pouvait ne
prendre en considération que les trois urnes cinéraires ol nous venons de reconnaitre l'image
de la vénus étrusque : 'Académie a dii remarquer que ces trois urnes renfermaient jadis les
restes mortels de trois dames étrusques, qui avaient ainsi placé leur ame sous la protection
de la déesse.

Nous retrouvons des cyprés sur un fragment de bas-relief étrusque, que l'on conserve, a
Chiusi, dans le musée Casuccini. Il est figuré parmi les monuments inédits de Micali.”™ Ce savant
n'en indique ni la provenance, ni la destination; il ne désigne méme pas sous le nom spéci-
fique qui leur appartient les arbres qu’on y voit sculptés : Una fila di alberelli, se borne-t-il a
dire, indica chiaramente stadio campestre. Or ces alberelli sont de véritables cyprés pyrami-
daux, plantés au bord d’une voie que suit une course de chars attelés chacun de trois chevaux
lancés a fond de train. Des représentations analogues, mais ou l'on ne voit aucun cypres, se
font remarquer sur plusieurs autres sarcophages étrusques ou romains. C'est une image sen-
sible de la rapidité du mouvement qui nous emporte dans le tourbillon de la vie. Les cyprés
achévent de montrer qu’ici-bas la mort du corps est le terme de notre existence terrestre; mais
que la vie éternelle est promise a I'ame dans la région céleste. Je n’hésite donc pas a penser,
malgré le silence de Micali, que ce bas-relief ornait jadis un monument funéraire. Il mérite
d'étre rapproché des deux plats d’argent, ciselés et dorés, dont j'ai déja parlé™ et qui, en 1836,
furent trouvés a Caeré, dans un grand tombeau souterrain. Si je les cite ici, c'est pour rappeler
a l'Académie qu’ils nous ont offert des pompes religieuses de personnages qui suivent, les uns
dans des chars, les autres a pied ou a cheval, une voie sacrée, bordée de cyprés et de myrtes,
arbres consacrés a Vénus, et symboles a la fois de vie et de mort. Ces pompes religieuses, je
les rapporte aux mystéres qui, en Etrurie, comme chez les Assyriens et les Phéniciens, se célé-
braient sous les auspices de la déesse; et, sans qu'il soit nécessaire d’entrer ici dans de plus
amples détails a ce sujet,”™ chacun comprendra facilement que, si Uinitiation a ces mystéres
conduit a une nouvelle vie, a la vie spirituelle ou éternelle, les cyprés plantés au bord de la
voie que suivent triomphalement les initiés sortis vainqueurs des épreuves et des combats
mystiques dont se composait le rituel des sanctuaires, ces cypres, dis-je, remplissent ici le
méme role que les cyprés figurés sur le bas-relief du musée Casuccini. Cette observation s'ap-
plique également, ce me semble, aux arbres de méme espéce qui, sur les deux coupes d’argent
doré, trouvées dans l'ile de Chypre,™ et sur les coupes de bronze découvertes par M. Layard
dans les ruines d’un palais assyrien,™ sont plantés au milieu de scénes ot l'on voit des initiés
livrer ces mémes combats mystiques dont j'entends parler. Dés lors chacun aussi comprendra,
sans plus de peine, que les plats de Ceeré étaient convenablement placés dans un tombeau
ou l'on avait réuni plusieurs autres ustensiles ornés de scénes qui, par des symboles ou par

fautif : il faut lire pl. 85., au lieu de pl. 80.
""Monum. ined. a illustraz. della stor. degli antichi popoli italiani (Florence, 1844, 1 vol. in-8°, avec un atlas in-f°),
pages 145, 146, pl. 24., n° 2.
"8Ci-dessus, p. 254-257.
"0n trouvera ces détails, comme appendice, dans mes Recherches sur le culte public et les mystéres de Mithra.
Ci-dessus, p. 64, p. 95.
Ci-dessus, p. 256.

167



des luttes mystiques, marquent les différents grades obtenus par linitiée dont ce tombeau
renfermait la dépouille mortelle.”

Le rapprochement que je viens de faire regoit un nouveau degré d'intérét d'une remarque
qui n'avait pas échappé a l'attention de Micali. «C'est pour la premiére fois, dit-il,” que l'on
rencontre sur un monument étrusque le costume dont est revétu chacun des personnages qui,
sur le fragment de bas-relief du musée Casuccini, conduisent des chars; ce costume n’est ni
grec ni étrusque. » Je ferai observer, a mon tour, que les personnages figurés sur les deux plats
de Caeré portent aussi des vétements qui n'appartiennent ni aux usages de la Gréce, ni a ceux
de I'Etrurie. Comme le costume déclaré étranger a ces deux pays par Micali, ces vétements me
paraissent avoir une origine asiatique.

Je ne mets pas en doute qu’'un examen attentif des monuments recueillis sur le sol de
l'antique Etrurie ne fournit de l'acception funébre attribuée au cyprés des exemples plus nom-
breux que je n'ai pu le faire d’apreés les recueils ou les ouvrages publiés jusqu’a ce jour. Il ne
m’a pas été donné de visiter les riches collections d’antiquités étrusques que possédent la
Toscane et les Etats Romains. Mais mon assertion repose a la fois sur des inductions que cha-
cun peut tirer de l'influence exercée en Etrurie par les colonies venues de I'Asie occidentale,
et sur le témoignage de Passéri,” qui, parlant du seul musée Bucelli, nous apprend qu'on y
voyait beaucoup d’urnes cinéraires étrusques, ornées de cypres.

2.2.3 Rome et empire romain

Chez les Romains, les traditions écrites™ et les monuments figurés concourent a établir
qu’'aux funérailles des personnages d’un rang élevé, ou des guerriers morts pour la patrie,” on
employait le cypres, soit dans les rites, soit dans la décoration des sépultures.” Cette double
coutume remontait a une époque fort ancienne, nous ne pouvons guére en douter. Sans se
prévaloir des traditions qui, pour flatter l'orgueil du peuple et de ses souverains, assignaient
aux fondateurs de Rome une origine troyenne, on doit remarquer, d’'une part, que, dans le
Latium, le culte du cyprés se liait intimement a celui du dieu national Silvain, comme je l'ai

2)e me réserve de montrer ailleurs que ce tombeau est réellement celui d’'une femme qui, dans les mystéres de
la Vénus étrusque, remplissait les fonctions de grande prétresse. Je montrerai, en méme temps, que les personnages
qui figurent dans les pompes religieuses, représentées sur les deux plats déposés aupreés de la dépouille mortelle de
cette grande prétresse, appartiennent également au sexe féminin. Ces diverses remarques paraissent avoir échappé
a l'attention des archéologues qui ont écrit sur les objets d’antiquité trouvés dans la riche sépulture dont je parle.

"l oc. cit.

"2 Dissert. 3., apud Gor. Mus. etrusc. vol. 3., p. 177, 178.

" Ajoutez aux écrivains qui déja ont été cités et a ceux qui le seront plus loin : Horace, 2., Od. 14., vers 21-24. Stace,
5., Silvar. 1., 135, 136. Silius Italicus, 10., 535, 536. Claudien, De raptu Pros. 2., 108. Cf. Gunther, De jure Man. 1., 19. Kirch-
mann, De funer. roman. 1., 14. Nicolas, De luctu Greec. 5. et 13. Aringhi, Rom. subterran. 6., 42. Sagittarius, De januis, 31.
Wouweren, ad Petron. Satyr. c. 120.

5Bellori, Colonna trajana, pl. 42.

27| parait, d’aprés deux vers de Lucain (3., De bell. civ. v. 442, 443), que cet usage ne s'étendait pas aux classes infé-
rieures de la société romaine :

Et non plebeios luctus testata cupressus,
Tunc primum posuere comas.

On lit aussi dans Alciat (Emblem. libell. emblem. 198) ces paroles non moins explicites : «Videmus enim in ma-
gnatum et nobilium sepulchralibus ac pollincturis spargi cupressi frondes, sed iste ritus apud omnes non &que ce-
lebratur.» Il ajoute (ib.) que l'ache, comme la sauge, 'hysope, la menthe et le buis, tenait lieu de cyprés dans les
cérémonies funéraires des plébéiens:

Funesta est arbor, procerum monumenta, cupressus,
Quale apium plebis promere fronde solet.

168



129

déja dit,” et au culte de Pluton™ et de Proserpine,™ divinités toutes trois rangées parmi celles
qui président aux enfers. J’ai dit aussi que, du temps de Pline le naturaliste, on conservait au
Capitole™ une ancienne statue™ de Jupiter Véjove, faite avec du bois de cyprés. Or il résulte
des témoignages réunis et comparés des auteurs latins,™ que Vejovis était assimilé a Jupiter
Stygius, a Pluton, et, par conséquent, considéré comme une divinité infernale. D'autre part,
Ovide fait une mention expresse de la coutume qu'avaient les Romains d’entourer d'arbres de
cette espéce leurs autels funéraires.”™ Varron,” commentant l'usage de briiler des branches
de cyprés autour des biichers des grands, en parle comme d’un usage ancien, et non comme
d’une coutume récente.” Pline,” Servius™ et Festus™ rapportent que, chez les Romains aussi,
on placait des branches de méme espéce devant la porte ou dans le vestibule de la maison
ol se trouvait le corps d’'une personne décédée. Le premier de ces écrivains explique trés-
briévement cette coutume en se bornant a dire que le cyprés est consacré a Pluton : Diti sacra
cupressus. Le second nous apprend de plus que cet usage avait été institué, soit a U'imitation
des Athéniens, qui, je l'ai déja dit, couvraient de branches de cyprés les maisons mortuaires;
soit pour empécher les prétres de se souiller en entrant imprudemment dans une maison ou
reposait un mort; soit enfin parce que le cyprés, une fois coupé, ne repousse plus. Festus s'en
tient a cette derniére explication, ajoutant seulement ces paroles : «De méme il n'y a plus rien
a espérer d'un mort; et c’est la raison pour laquelle on estime que le cyprés a été placé sous

132

135

139

28Ci-dessus, p. 206.
2?Pline, H. N. 16., 33., 60.
0Servius, ad Virgil. £neid. 3., 64, 681.
SAulu-Gelle (Noct. attic. 5., 12.) dit que le temple de Véjove était situé entre la citadelle et le Capitole.
2pline (16.,79., 3 ) parle de cette statue dans un chapitre ot il a réuni des exemples fort remarquables de la longévité
de certains arbres et de l'incorruptibilité de leur bois. Il cite des plantations, des statues, des portes de temple et des
lambris de cyprés, dont la date remontait a bien des siécles. Cette circonstance me confirme dans la pensée, déja
exprimée plus haut, qu’une erreur de copiste a introduit dans le texte de Pline, un chiffre (661 de Rome) qui rapproche
beaucoup trop, de I'époque a laquelle écrivait cet auteur, la date de la statue de bois de cyprés consacrée a Jupiter
Véjove.
"3Voy. Aulu-Gelle (loc. cit.) et les notes de Gronovius et de Conrad sur le chapitre 12. du livre 5. de cet auteur (&dit.
de Leipzig, 1762).
“Funeris ara mibi ferali cincta cupresso
Convenit, et structis flamma parata rogis.
Ovide, Trist. 3., Eleg. 13., vers 21 et 22.
Apud Serv. ad. Virgil. £neid. lib. 6., v. 216.
¢patin (Thesaur. Polen. 2., col. 1079) ne met pas en doute que les Romains n’eussent recu des Grecs l'usage d'em-
ployer le cyprés comme embléme funéraire. Il ne tient aucun compte des faits qui tendent a prouver que cet usage avait
pu étre apporté directement en Italie, par des colonies asiatiques, bien avant la fondation de Rome. Il est juste d'ajou-
ter que plusieurs de ces faits résultent du témoignage de monuments figurés qui ont été découverts trés-longtemps
apreés Patin.
H. N. 16., 30., 60.
8Ad Virgil. £neid. 3., 64; 4., 506, 507; 6., 216.
¥ De signific. verbor. sub voc. Cupressi; ed. K. 0. Miiller. — Ici, le savant éditeur loue Scaliger d’avoir considéré comme
récents 'usage dont il s'agit et méme l'importation du cyprés chez les Romains. Ainsi que Patin, il néglige les passages
de Pline et de Tite-Live que j'ai rapportés plus haut, et qui semblent assigner une date ancienne a cette importation,
ou du moins a la coutume de consacrer aux dieux nationaux des statues de bois de cyprés. Le témoignage cité de
Servius et des deux mythographes anonymes du Vatican doit aussi, quant a 'usage de représenter, un cyprés a la main,
Silvain, dieu infernal, s'appliquer a une époque romaine fort reculée; car ce renseignement est la seule trace qui nous
reste d’'une semblable coutume. Ces remarques acquiérent peut-étre quelque importance a la vue des monuments
é&trusques ou le cyprés figure comme un arbre sacré, soit dans les mystéres, soit dans les rites funébres (voy. ci-dessus,
p. 253-257, 317-324). N'oublions pas non plus les témoignages recueillis par Pline (16., 87., 1) pour montrer que le culte
des arbres, dans le Latium, était antérieur de plusieurs siécles a la fondation de Rome.

169



140

la protection de Pluton.» Enfin Claudien™ atteste la coutume d’'élever les tombeaux a 'ombre
des cypres.

S'il n’est parvenu jusqu’a nous aucune antiquité figurée qui puisse, chez les Romains, four-
nir, une exemple de l'acception funéraire du cyprés antérieurement au temps des empereurs,
en revanche, la colonne trajane,” un grand nombre de sarcophages, d’urnes cinéraires, de
lampes de terre cuite, comme aussi quelques plats ou vases d’argent, nous attestent qu’a
Rome, et dans tout 'empire romain, 'usage de placer cet arbre sur les monuments et les us-
tensiles funéraires était trés-répandu sous le régne des Antonins. Il se perpétua jusqu’aux der-
niéres années du paganisme. Mon intention n’est pas d’entreprendre ici 'énumération de tous
les objets d’antiquité figurée qui confirment ces deux assertions. Ils sont, en général, parfaite-
ment connus des archéologues. Mais j'appellerai 'attention de 'Académie sur un sarcophage,
sur un joli petit vase d'argent, inédit, sur deux plats de méme métal, que je crois également
inédits, et sur deux lampes de terre cuite, qui me paraissent mériter une mention particuliére,
bien que déja elles aient été figurées dans plusieurs recueils.

Le sarcophage provient de la villa Borghése et se conserve au musée du Louvre. Publié
plusieurs fois dans le cours de trois siécles, il a été commenté, en dernier lieu, par M. Panof-
ka, ainsi que je l'ai dit plus haut."* Je ne reparlerais pas ici de ce monument si mes savants
devanciers ne m'avaient laissé le soin de faire remarquer que le cyprés y figure tout a la fois
comme symbole de vie, comme embléme funéraire et comme indication d'un lieu consacré a
une déesse qui préside a la vie et a la mort. En effet, sur un des deux bas-reliefs qui ornent le
devant de ce sarcophage, on voit™ Diane occupée a se baigner, avec quelques nymphes, dans
une grotte qui renferme une source." Quatre cyprés, deux a droite et deux a gauche, sont
plantés au bas des rochers qui bordent U'ouverture de cette grotte; un grand pin s'éléve au-
dessus du cintre. Le bas-relief sculpté auprés de celui-la nous montre Actéon et ses serviteurs
se préparant a entrer en chasse avec sept chiens. Sur une des faces latérales du sarcophage,
un troisiéme bas-relief,* que précédemment j'ai eu l'occasion de citer,” représente Actéon
attaqué par ses propres chiens au moment ou commence sa métamorphose en cerf. Cette
scéne se passe dans une grotte ornée, a gauche, de deux cyprés, et, a droite, d'un grand pin.
Enfin, sur la face latérale opposée,” Actéon, étendu mort sur le sol, mais non métamorphosé
en cerf, est entouré de femmes qui semblent se disposer a lui rendre les devoirs funébres. Ici
nous retrouvons de nouveau la grotte, les deux cypreés et le pin du bas-relief précédent. Cette
description, toute succincte qu’elle est,”® suffit sans doute pour faire comprendre que, placé
auprés de Diane, personnification de la lune, porte du ciel par laquelle les ames descendent
sur la terre et remontent dans les régions célestes, le cyprés est ici le symbole de la vie, quant
au corps, et le symbole de la mort, quant a 'ame." Placé auprés d’Actéon, qui vient de perdre

"“pe raptu Proserpinz, 2., 108.

"“Bellori, loc. cit.

"“2Ci-dessus, p. 211, 212.

"“3Bouillon, Musée des antig. t. 3., bas-reliefs, pl. 17. Clarac, Mus. de sculpt. antiq. et mod. n° 315, pl. 113. et 114.

"“4Voy. Pausanias, 9., 2.; 3.

“Bouillon, loc. cit. Clarac, ouvrage cité, n°® 315, pl. 113.

"“6Ci-dessus, p. 211, 212.

"“Bouillon, loc. cit. Clarac, ouvrage cité, n° 315, pl. 113. et 114.

8Je m’abstiens de placer ici les nombreuses remarques que me fourniraient la composition de ce beau sarcophage,
considéré sous des rapports psychologiques, et le choix des symboles ou accessoires employés dans les sculptures
dontil est orné. La grotte, la source, les griffons, le nombre des chiens, peuvent surtout donner lieu a des observations
d’un grand intérét.

“9Voy. Mém. de I’Acad. des inscr. nouv. série, t. 15., 2° partie, p. 63, 64; et ci-dessus, p. 301, 302.

170



la vie pour n'avoir pas su résister a une coupable curiosité, ou, en d'autres termes, pour n'avoir
pas su dompter ses passions, le cyprés devient évidemment un embléme funéraire.

Le petit vase d’argent dont je me suis proposé d’entretenir la Compagnie, aprés le sarco-
phage du Louvre, a la forme d’un crater ou d’un poterium; ses dimensions n'excédent pas six
centimétres et deux millimétres de hauteur, sur dix centimétres de diamétre. On le conserve
a la Bibliothéque impériale. Selon les uns, il aurait été retiré du Rhone, au méme lieu et vers
la méme époque ou fut découvert le disque d’argent que posséde aussi cet établissement,
et qui longtemps a été désigné sous la dénomination erronée de bouclier de Scipion. Selon
d’autres, notre petit vase aurait été trouvé a Aire ou Ayries,”™ sur les bords de U'Adour.”™ Par
son travail et par son style, il peut remonter au 2° siécle de l'ére chrétienne. Il a été coulé; le
sujet qu'il représente a, en général, fort peu de relief; mais quelques tétes d’animaux, qui sont
rapportées, forment une saillie considérable; elles ont été ajustées au moyen de soudures,
comme on l'a pareillement pratiqué pour les parties les plus saillantes des objets qui ornent
plusieurs des vases d’argent trouvés a Berthouville prés de Bernay. Je joins ici, sous les nu-
méros 6 et 6 a, de la planche 6, deux dessins qui reproduisent avec exactitude la forme du
vase et le développement du sujet curieux qui en décore toute la circonférence extérieure, sur
une hauteur de quatre centimétres. Ony remarque un autel allumé, placé, sur le premier plan,
entre deux cyprés pyramidaux. En arriére de celui qui est planté a droite de l'autel, s'éléve une
colonne surmontée d’une urne cinéraire; a défaut des deux cypreés, elle suffirait pour marquer
que notre petit vase avait dii servir dans les rites funéraires. Tout prés de cette colonne, on
voit une lionne dévorant un sanglier, et, plus loin, un taureau dévoré par un lion.™ Un laurier,
dont le tronc a atteint de fortes dimensions, est placé, sur le premier plan, entre ces deux
groupes d’animaux. Le second groupe est mutilé : a U'exception de la téte et du cou, le corps
du lion manque, par suite d’'un déchirement facheux qu’a éprouvé le vase sur une longueur et
une hauteur moyennes de prés de six centimétres. Sur les deux bords de cette fracture, sub-
sistent encore, a droite, la portion droite d’une téte de taureau ou de génisse, vue de face; a
gauche, une jambe allongée de quadrupéde, la croupe et la queue d'un animal herbivore, un
petit bucrane, et un troisiéme cyprés pyramidal, dont le tronc a disparu. A droite de cet arbre
ainsi mutilé, un pin, resté intact, étend ses branches chargées de feuilles et de cones. Entre ce
pin et le cyprés planté a gauche de l'autel, on remarque un troisiéme groupe d’animaux : un
énorme lion dévorant un quadrupéde herbivore, a pied fendu, qui fléchit sur ses jambes de
devant, et qui probablement est un taureau. La téte et le cou de ce quadrupéde manquent; ils
se sont dessoudés et perdus dans le choc violent que le vase doit avoir éprouvé.

Quoique endommagé et incomplet, ce petit monument réunit a mes yeux plus d’'un genre
d’intérét. Laissant de coOté les considérations d’art et de rareté, pour m'occuper seulement du
sujetdontil est orné, je remarque que nous avons ici, sur un vase de travail romain, un exemple,
unique jusqu’a ce jour, d’'une composition ol se trouvent tout a la fois trois cypres, un pin, un
laurier, un autel allumé, une colonne surmontée d’une urne cinéraire et trois groupes d'ani-
maux herbivores ou frugivores, dévorés par des animaux carnassiers. Une telle composition
préte, ce me semble, un puissant appui a quelques observations, a quelques conjectures que
renferment mes deux mémoires sur le culte du cyprés et une dissertation précédente, dont le

"°Département des Landes.

™'0On ajoute qu'au moment de la découverte, ce petit vase contenait un certain nombre de médailles d’argent et une
fibule de méme métal, attachée a une longue chainette.

$2\loyez, quant a l'acception funéraire d’un pareil groupe, mon Mémoire sur une urne cinéraire du musée de la ville
de Rouen (Mémoires de ’Académie des inscriptions, nouv. série, t. 15., 2¢ partie, p. 63-127; pl. 1., 2., 3.).

7



sujet principal était une urne cinéraire romaine, ornée du groupe d’un lion dévorant un tau-
reau.” Choisis parmi les arbres verts qui, en Occident comme en Orient, furent consacrés aux
divinités génératrices, le cypreés, le pin et le laurier ont chacun ici une acception funéraire, pré-
cisément parce qu'ils sont ailleurs des symboles ou des emblémes de vie.™ Ils accompagnent
des groupes d'animaux qui, a leur tour, reproduisent hiéroglyphiquement l'idée de la mort et
'idée d'une nouvelle vie.™ D'autres groupes semblables ou analogues s'étaient déja montrés
a nos yeux, soit isolés, soit réunis, sur l'urne citée, sur un tombeau grec découvert a Myra, sur
des scarabées étrusques, sur un miroir mystique trouvé prés de Viterbe et sur plusieurs sarco-
phages romains. Nous avions été conduits a reconnaitre™ que leur composition et la double
acception de mort et de vie, ou de génération et de vie spirituelle, qui leur fut attribuée chez
les anciens peuples civilisés d’Europe, étaient des emprunts faits a l'art et aux croyances reli-
gieuses de 'Asie occidentale. L'usage primitif d’employer le cypreés, le pin et le laurier avec les
deux mémes acceptions est aussi revendiqué par cette derniére contrée; et, sur notre petit
vase funéraire romain, une particularité plus importante qu’elle ne semble 'étre au premier
apercu, ajoute un fait du méme genre a la liste de ceux que, pour ma part, j'ai plusieurs fois
déja recommandés a l'attention de 'Académie. Je veux parler de la forme particuliére et inso-
lite de l'autel placé ici entre deux cyprés. Cette forme, dont je ne connais pas d’autre exemple
dans la série nombreuse des antiquités figurées romaines, est exactement celle qu'affectent
d’autres autels qui se voient au milieu de scénes psychologiques, sur des cylindres assyriens
ou phéniciens, dont j'ai publié les dessins.” Ces autels, comme celui-ci, sont composés de
deux cones, dont 'un, renversé, est superposé a l'autre, de telle maniére qu'ils s'unissent tous
deux par leur sommet.”® Le cone, symbole de deux divinités génératrices, Vénus et Artémis
ou Diane, symbole du feu créateur, symbole phallique, et, en conséquence, symbole de vie et
de génération, devenait, par ces raisons mémes, susceptible d’'une acception funéraire. C'est
pourquoi il entre dans la composition des autels placés, comme ici, au milieu d’'une scéne mys-
tique et funébre, et, comme sur les cylindres, au milieu de scénes qui de méme ont un double
sens mystique et funébre, puisqu’elles représentent les ames passant de la vie corporelle ou
matérielle, qui est leur mort et leur tombeau, a la vie spirituelle, qui les rend a leur destinée
primitive. C'est aussi pourquoi la forme conique est employée dans un grand nombre de sé-
pultures antiques, soit en Orient, soit en Occident. C'est enfin pourquoi encore la pomme de
pin, dont la forme est celle d’un cone, a souvent une acception et une destination funéraires,
en méme temps qu’elle est un embléme du principe igné et un symbole de vie.”

Les deux plats d’argent inédits appartiennent a la Bibliothéque impériale, comme le petit
vase dont je viens de parler. Le premier fut trouvé sur les bords du Rhin, ily a quelques années;
il est de forme ronde, et plus profond que le second; ses bords sont renversés; son diamétre

3Mém. de ’Acad. des inscript. loc. cit.

54M. Avellino (mém. cité, p. 28), je le remarque a regret, ne tient pas compte de cette double acception, et oublie
méme les monuments qui attestent que le pin et le laurier furent, aussi bien que le cyprés, employés comme emblémes
funéraires.

*Mém. de ’Acad. des inscript. loc. cit.

¢ 1bid.

" Rech. sur Mithra, atlas, pl. 28., n® 12; pl. 42., n°® 13; pl. 49., n° 2.

8prautres fois 'autel est formé d’un seul cdne, ou affecte une forme conique plus ou moins modifiée. (Voy. Rech.
sur Mithra, atlas, pl. 17., n°® 3; pl. 32,, n° 11; pL. 36., n°® 11; pL. 50., n° 3; pl. 54 A, n° 9; pL. 54 B, n° 2.)

¥Sur les monuments assyriens, les deux principes nécessaires a la vie, l'eau et le feu ou ce que nous appelons le
calorique, sont représentés tantot par des figures qui portent, d’'une main, un vase a contenir un liquide, et, de l'autre,
une pomme de pin; tantot par des ornements ou l'on remarque des méandres et des pommes de pin.

172



est de trente-cing centimétres et quatre millimétres. On peut le citer comme un exemple des
ouvrages de plaqué que nous a légués l'antiquité romaine; car il a été coulé en bronze et recou-
vert ensuite d’une feuille d’argent, tant extérieurement qu’intérieurement. Les dessins que j'en
donne ici* reproduisent le profil de l'original,” le développement du sujet représenté en re-
lief sur ses bords,™ et le médaillon, de plus haut-relief, qui en occupe le centre.”” Rapprochée
du second plat,"™ qui porte gravée une formule de consécration a Mercure, dieu psychopompe,
la composition de ce premier plat annonce, a défaut d’'une dédicace, qu'il fut aussi consacré
sur les autels d’une divinité chargée de présider a la vie, aux mystéres ou aux initiations, et
a la mort. Ses bords sont ornés de divers objets, qui tous ont un sens a la fois mystique et
funébre : ce sont des masques scéniques,™ des animaux carnassiers, tels que des lions, des
lionnes et des ours, qui attaquent ou poursuivent des animaux herbivores ou frugivores, tels
que des antilopes ou des bouquetins, des biches, des sangliers et des truies; ce sont des édi-
cules funébres et des autels; ce sont enfin des cyprés, des arbres morts ou dépouillés de leurs
feuilles, et des plantes aquatiques. Le médaillon central représente un Romain combattant a
cheval un énorme sanglier. C'est sans doute le personnage méme qui avait fait la consécration
du plat. La déesse de la Victoire s'avance dans les airs pour poser une couronne sur la téte de
ce cavalier; elle nous montre, par cette insigne réecompense, que, grace au dieu psychopompe
et sauveur dont il est un des adorateurs fervents, il a pu sortir vainqueur, non d’un simple com-
bat avec une béte féroce, mais d’une lutte qui, si je ne me trompe, fait une allusion mystique
au combat perpétuel qu’ici-bas nous devons livrer a nos passions.

Une allusion semblable se découvre dans le médaillon en relief qui orne le centre du
second plat™ que j'ai a décrire. Ici le cavalier combat, au lieu d’un sanglier, une lionne et une
louve, qui l'attaquent simultanément; et, bien que la déesse de la Victoire n'intervienne pas
dans cette scéne, le double sens, mystique et funéraire, de la lutte n’est pas plus douteux ici
que sur le premier plat; car l'attaque simultanée d'une lionne et d'une louve n’est assurément

162

165

pas la représentation d’un fait réel. De plus, des masques scéniques, des édicules et des autels
funébres, des cypres, des quadrupédes carnassiers poursuivant des quadrupédes herbivores
sont figurés, en relief, sur les bords intérieurs de ce second plat, tout comme sur le premier,"
et lui donnent, de méme qu’'a celui-ci, un caractére particulier, que justifient pleinement les
attributions du dieu psychopompe a qui nous allons voir qu’on l'avait consacré. Lun et l'autre
de ces deux plats avaient donc été composés dans un méme esprit, dans un méme but et
avec les mémes éléments idéographiques. J'ajoute que, par leur forme, leurs dimensions, leur
travail et leur style, non moins que par leurs sujets, ils appartiennent tous deux a une méme
époque de lart, a une période comprise entre le 2° et le 3° siécle de l'ére chrétienne. Cet

%P, 16., n°* 1-6.

"*Ibid. n° 6.

"21bid. n°® 1-4.

"3 bid. n° 5.

'%4pL, 17., n°% 1-3; pl. 18, n° 1.

““personne n’ignore que des masques scéniques se placaient, non-seulement sur les tombeaux, mais aussi sur les
lampes funéraires. Ce qui est beaucoup moins connu, c'est que des masques d’un caractére particulier, sur lequel
je me réserve de m’expliquer ailleurs, se voient sur des cylindres asiatiques, oU ils reoivent une double acception,
mystique et funébre, a raison du sens psychologique que présentent les scénes gravées sur ces petits monuments, si
intéressants a étudier pour l'histoire des mystéres. L'atlas de mes Recherches sur Mithra fournit plusieurs exemples
des masques dont j'entends parler; voy. pl. 18., n° 8; pl. 27., n° 8; pl. 53., n° 1. Cf. le n°® 8 de la pl. 50. et le n° 1 de la pl.
51.

"%6pL. 17., n°® 1-3; pl. 18, n°® 1.

9P, 16., n°° 1-4.

173



intervalle de temps, on le sait, fut marqué par un grand nombre de monuments ou les artistes
romains se plurent a reproduire des symboles, des figures, et des types empruntés a l'Orient.
Comme le petit vase que j'ai décrit ci-dessus, le plat qui est sous nos yeux™ a droit, plus
encore que le premier, a étre rangé dans cette catégorie : on y voit des lions poursuivant des
taureaux; sur le petit vase, ce sont des lions occupés a dévorer des quadrupédes de cette
méme espéce. Je demande a I'Académie la permission de lui répéter que, dans une de mes
dissertations précédentes,” je n'ai pas eu de peine a établir que le groupe d'un lion attaquant
ou dévorant un taureau fut emprunté a l'Asie occidentale par les Grecs et les Romains. Ces
peuples, n’ignorant point 'acception mystique et funéraire dont il est susceptible, le placérent
sur leurs tombeaux, ol il exprime, par rapport a 'ame et au ciel, l'idée d’une nouvelle vie, en
méme temps que, sculpté a Persépolis, comme embléme de I'équinoxe vernal, il exprime la
aussi, par rapport a la terre, l'idée d’'une nouvelle vie. Les beaux bas-reliefs découverts par M.
Layard, dans les ruines des palais de Nimroud, ont montré, depuis le mémoire auquel je me
référe, que je ne m’étais pas trompé en assignant a la conception idéographique de ce groupe
une origine assyrienne ou plutot chaldéenne.

Le plat qui me suggére ces diverses remarques provient du trésor trouvé, en 1830, a Ber-
thouville, prés de Bernay. Peu de temps apres, il fut décrit par M. Charles Lenormant™ et par
M. Auguste le Prévost™ ; mais ces deux savants n’en donnérent pas les dessins et ne paraissent
point avoir observé qu’au nombre des objets représentés sur les bords de ce plat, on voit des
cyprés. De tels arbres ne contribuent pas peu a assigner a ce monument le double caractére
que je lui assigne et qu'ils ne lui ont pas reconnu.™ Il a trente-cing centimétres et demi de
diamétre, ce qui, a trés-peu de chose preés, est aussi la dimension du premier plat. Coulé en
argent,” il n’est pas fourré de bronze comme celui-ci. Son médaillon central présente un plus
fort relief que les objets figurés sur ses bords. Le sujet de ce médaillon est entouré circulai-
rement d’'un ornement particulier et de Uinscription suivante, tracée en caractéres d'une forte
proportion et d'une assez belle forme : DEO « MERCVRIO + KANETONNESSI - (sic) C « PROPERT
« SECUNDVS *V+ S+ L+ M- Par cette dédicace, nous apprenons que le plat d’argent ou elle
est gravée était un don offert par Caius Propertius Secundus a Mercure Kanetonnessis,™ pour

'68p(, 17., n°° 1-3; pl. 18, n° 1.

' Mémoires de ’Académie des inscriptions, loc. cit.

"Bulletino dell. Instit. arch. (Lettre & M. Th. Panofka), n° 5., mai 1830, p. 109. — La méme année, 1830, M. Raoul
Rochette publia dans le Journal des savants (Juillet, p. 417-430; aofit, p. 459-473) les deux premiéres parties d’'une
intéressante notice sur les vases de Bernay. Il est a regretter que la troisiéme n'ait pas paru. C'est |3, sans doute, que
le savant archéologue aurait parlé du plat qui nous occupe.

MMém. sur la collection de vases antiques trouvés, en mars 1830, a Berthouville (arrondissement de Bernay), p. 10, 11
(Caen, 1832; gr. in-8°, fig.). — Cette belle dissertation est tirée du 6° volume des Mémoires de la Société des antiquaires
de Normandie.

M. Lenormant (loc. cit.) se borne a dire: « Un rebord orné de chasses et de génies, dans le golit de Pompei. Au centre,
un médaillon représenté par un homme a cheval, attaqué par un loup et par un lion.» — M. le Prévost s’exprime ainsi
(Mém. cité, p. 17, 18) : «Le bord est relevé en bosse et orné de lions, de masques et autres attributs scéniques d’une
fort belle exécution; au centre, on voit un cavalier attaqué par un lion et un loup ... Malgré la nature des ornements
de la bordure, nous sommes porté a voir dans les figures du centre le souvenir d'un péril auquel aurait échappé le
donateur, plutdt que le combat d’un gladiateur contre les deux animaux ...» Toutefois la pénétration dont est doué
notre savant confrére ne lui a pas fait défaut, car il ajoute : « Dans 'une et l'autre hypothése, 'attaque simultanée de
ces deux animaux est une circonstance peu vraisemblable. Peut-étre y devrait-on chercher un sens allégorique ...»
Ces deux derniéres phrases nous donnent a comprendre que si, avant de les écrire, M. le Prévost avait eu sous les
yeux le plat d'argent, fourré de bronze, que j'ai décrit plus haut, il se serait arrété davantage a l'idée d'attribuer au
médaillon du plat de Berthouville un sens allégorique, ou plutdt un sens mystique.

|1 pése un peu plus d’un kilogramme.

Ce surnom se retrouve, sous la forme Canetus, dans les formules de consécration gravées sur plusieurs autres

174



l'accomplissement d’un voeu (votum solvit lubens merito). Nous apprenons aussi que ce dieu
avait un temple en un lieu appelé Kaneto,” dont la position topographique nous reste incon-
nue. Mercure, divinité psychopompe, présidait nécessairement a la destinée des vivants et
des morts, aux mystéres et aux rites funébres. Dés lors, ne trouvons-nous pas dans l'offrande
de Caius Propertius Secundus, personnage que l'histoire ne nous fait pas connaitre, la preuve
que le donateur s'était mis, durant sa vie, sous la protection particuliére de Mercure? et, cette
protection ayant été aussi efficace qu'il l'avait désiré, n'avait-il pas voulu, avant de mourir,
accomplir un voeu dicté par le soin du salut de son ame?

Un manche d’argent que je crois inédit, et qui autrefois, sans doute, était adapté a une
patére ou a quelque autre vase employé pour les libations, dans les rites funébres, confirme,
ce me semble, linterprétation que je donne du médaillon placé au centre de chacun de nos
deux plats funéraires. On voit, en effet, sur la face supérieure de ce manche,”™ un édicule fu-
nébre, parfaitement caractérisé par deux cyprés pyramidaux, plantés, l'un a sa droite, l'autre a
sa gauche. Cet édicule, qui renferme une dépouille mortelle, nous rappelle les petits édifices
funébres et les cyprés figurés sur un des bas-reliefs de la colonne trajane” et sur les bords
des deux plats d'argent de la Bibliothéque impériale. Il est placé ici entre un capricorne et
'image de Mercure. Le capricorne est debout devant une porte cintrée, qui, sans aucun doute,
est la porte par laquelle nous savons que les ames, selon les doctrines propres aux mystéres,
rentrent dans la région céleste, aprés avoir passé par la planéte Saturne, dont le domicile est
dans le signe du Capricorne.” Mercure, armé du caducée, qui lui sert a conduire les ames, est
placé dans la partie supérieure de ce petit tableau; il léve la main droite vers le ciel, et, de
l'index, il montre ainsi aux ames leur demeure primitive, le séjour ou les attend un bonheur
éternel, qu’elles ne sauraient trouver sur la terre. Ce geste si expressif semble nous révéler
le role que remplissait Hermés Criophore dans les mystéres des Grandes-Déesses,” et nous
rappelle le célébre passage ou I'empereur Julien™ place ces paroles dans la bouche de Mer-
cure : «Je t'ai fait connaitre notre pére Mithra™; observe fidélement ses commandements, et
conduis-toi de maniére a trouver en lui, pendant ta vie, un port et un refuge, et a emporter,
lorsqu'il te faudra quitter cette terre, la douce espérance d’avoir dans ce dieu un guide pro-
pice.» Ces paroles servent de commentaire a un bas-relief mithriaque romain,” ot Mercure
précéde le char sur lequel Mithra conduit au ciel 'ame d’un initié parvenu aux trois degrés
de pureté™ qui lui ont mérité cette insigne récompense.™ Si les médailles de Mosténe de Ly-
die™ nous ont montré Mercure servant d'introducteur a des amazones dans le sanctuaire ou

objets d'antiquité découverts a Berthouville en méme temps que notre plat d’argent; on y lit: MERCVRIO. CANETO. Voy.
le mémoire cité de M. le Prévost.

" Caneto, ou Canet.

" planche 18., n° 2.

" Bellori, loc. cit.

"\/oy. Mémoires de I'Acad. des inscript. nouv. série, t. 14., 2° partie, p. 99-134.

" Ci-dessus, p. 26.

80 Casares, Opp., p. 336; ed. Spanhem.

1301 8¢, pog épt Aéywv 6 Eppric, 8é8wka OV matépo Mibpav émyvavou ...

'82Rech. sur Mithra, atlas, pl. 95., n° 2.

'83Ces trois degrés sont : la pureté de pensée, la pureté de parole et la pureté d’action. (Voy. Zend-Avesta, t. 1., 2°
partie, Vendidad Sadé, p. 104, 164 et ailleurs; t. 2., p. 34.)

®4Le nombre des monuments romains ol Mercure remplit les fonctions de conducteur des ames (psychopompe) est
considérable. Il faut y ajouter plusieurs lampes funéraires sur lesquelles on voit tantdt le buste de ce dieu (Passéri,
Lucern. fictil., t. 3., tab. 97., fig. 1 et 4), tantdt seulement son symbole, un bélier (id. ibid. et 4; fig. 2 et 3).

'85Ci-dessus, p. 108-111; pl. 3., n°% 3 et 4; pl. 4., n°> 2 et 3.

175



se pratiquait Uinitiation aux mystéres de Vénus; si la ce sanctuaire est caractérisé par un autel
allumé et par un cyprés pyramidal, image vivante et symbolique de la déesse, ici, sur notre
manche de patére, nous trouvons deux colombes et deux tétes de cygne destinées a rappeler
l'intime alliance qui existe entre Vénus, déesse des mystéres, et Mercure, dieu psychopompe.
De plus, l'idée de la vie future, déja exprimée par la porte du Capricorne, l'est une seconde fois
par deux corbeilles remplies de fruits et placées chacune tout auprés d’'une colombe, symbole
de Vénus, comme de Mithra. Chaque fruit ne porte-t-il pas en soi le germe d'un nouvel étre ou
d’une nouvelle vie?

J'avais donc quelque raison de dire que le sujet figuré sur ce petit manche de patére
confirme le sens mystique ou psychologique que je préte au combat représenté sur le meé-
daillon central des deux plats funéraires décrits plus haut, et dont l'un est nominativement
consacré a Mercure. La méme interprétation s'applique tout naturellement a un grand nombre
d’autres vases funéraires et de sarcophages ou l'on voit, en relief, des combats de guerriers,
de héros, ou des luttes que des gladiateurs soutiennent corps a corps, soit avec d’autres gla-
diateurs, soit avec des animaux féroces. A cette série de monuments appartiennent deux frag-
ments d'un vase de terre cuite, rouge et de travail romain, qui proviennent des fouilles entre-
prises,ilya quelques années, a Rheinzabern, dans la Baviére rhénane. Ces deux fragments sont
figurés dans un ouvrage posthume de M. Schweighauser fils, publié par les soins de M. Mat-
ter, mais peu répandu.™ Le premier fragment™ représente un cyprés pyramidal planté entre
deux médaillons qui renferment chacun une figure de guerrier combattant. Le second™ nous
montre, avec un autre guerrier combattant, un liévre, un cheval et un lion, tous symboles funé-
raires. A l'occasion de ces deux fragments, M. Schweighauser s'exprime ainsi® : « Parmi les fi-
gures du bas, un cyprés, arbre aujourd’hui inconnu a nos contrées. Mes fragments représentent
plusieurs plantes et plusieurs animaux sur lesquels on peut faire la méme observation. »

Un autre fragment, trouvé dans la méme localité, offre un second exemple de la présence
du cypres pyramidal sur une poterie romaine.” Mais ici nous ne voyons aucun combat mys-
tique de guerriers, ni d'animaux. Lopposition des idées de vie, de mort et d'éternité est ex-
primée par un cyprés planté au milieu de plusieurs oiseaux aquatiques, symboles du principe
humide, et, par conséquent, symboles de vie, puisque les premiers étres vivants sont nés dans
les eaux, et que l'eau est, avec l'air et le feu ou la chaleur, un des trois principes indispensables
a la manifestation et a la conservation de la vie. C'est @ ce méme titre que, sur des urnes
cinéraires et des sarcophages d’origine romaine, sont sculptés, non-seulement des oiseaux
aquatiques, mais des plantes aquatiques et des arbres verts de diverses espéces.

Parmi les monuments funéraires romains ot nous retrouvons le cyprés pyramidal, je n'ou-
blierai pas de citer une belle urne cinéraire de marbre, publiée par Boissard™ et reproduite par
Montfaucon.”™ Elle est ornée d’un bas-relief qui représente, entre deux arbres de cette espéce,
une dame romaine occupée a faire des libations sur un autel allumé. Linscription latine gravée
au bas de ce sujet nous apprend que cette dame s'appelait Cypris, et qu'elle avait consacré le
monument a son fils et a ses petits-fils, victimes, ainsi que sa belle-fille, des ravages d’'une

8| est intitulé : Antiquités de Rheinzabern; un volume in-4° (avec fig.), sans indication de lieu ni date d'impression.
"¥Quvrage cité, pl. 8., n° 5.

88 Quvrage cité, pl. 8., n° 6.

" 0uvrage cité, p. 3.

pid. p. 3., pl. 9.

"'Roman. urb. topogr. et antiquit. pars 6., tab. 62 (Francof. 1597-1602).

2| 'Antiquité expliquée, t. 5., 1" partie, p. 72, pl. 43.

176



maladie épidémique.”™ Il est infiniment probable, comme l'a pensé Montfaucon, que les deux
cyprés, en méme temps qu’ils sont ici un embléme funéraire trés-expressif, font une allusion
directe au nom de la malheureuse mére. C'est ainsi que sur la pierre tumulaire d’une autre
dame romaine, nommeée Labéria Daphné, on avait sculpté l'image de la nymphe Daphné chan-
gée en laurier.™ A cet exemple, j'en pourrais ajouter beaucoup d’autres analogues, que je juge
inutile de rapporter. Mais je ne puis me dispenser de faire remarquer comment de la compo-
sition du sujet qui décore l'urne consacrée par Cypris ressort la preuve incontestable que ce
nom s'était perpétué, chez les Romains, comme nom de femme, et que son identité avec le
mot cyprés n’était pas mise en doute.

Un autre monument funéraire, quoiqu'il ait été rapporté de Smyrne et qu'on y lise une
inscription grecque, doit trouver place ici parmi ceux qui appartiennent a 'époque romaine.
C'est un sarcophage dont Patin™ a publié la description et un dessin. Il renfermait la dépouille
mortelle d'un jeune personnage nommé dans l'épitaphe™ Lucius Murdius Héraclas, et resté
inconnu dans 'histoire. Un bas-relief, qui décore la face antérieure du sarcophage, nous montre
Héraclas monté sur un cheval. Suivi d’un serviteur et d’'un chien, il s'avance pour faire une
libation sur un autel allumé; a coté de cet autel, un serpent s’enroule autour du tronc d'un
cyprés pyramidal.” Pouvait-on exprimer par un embléme plus significatif la double idée de vie
et d'immortalité ? et cette double idée ne semble-t-elle pas en harmonie avec la qualification
de héros qui, dans 'épitaphe d’Héraclas, comme dans toutes les inscriptions funéraires, se
traduit par déefunt, mais qui implique l'idée de l'apothéose, ou, tout au moins, de limmortalité ?

Une stéle funéraire, publiée par Passéri,” exprime probablement la méme pensée, a l'aide
d’un procédé différent. On y voit, placé entre deux cyprés pyramidaux, un aigle, symbole du
feu céleste, gardien de la foudre et signe caractéristique de 'apothéose, dont les honneurs se
décernaient aux héros, comme aux initiés parvenus a l'un des grades supérieurs des mystéres
de Mylitta et des mystéres de Mithra.”

Non moins variés dans leur composition que les bas-reliefs qui ornent les sarcophages,
les stéles et les vases funéraires, les sujets modelés sur les lampes de terre cuite, trouvées
dans des tombeaux romains, nous offrent, a leur tour, de nombreux exemples de l'acception
funébre du cyprés. Je n'en citerai que quelques-uns. Les deux premiers me sont fournis par
deux lampes que Bellori, au commencement du siécle dernier, avait publiées d’'aprés des

®Cette inscription est ainsi congue :
PATREM « MATREM -«
LIBEROS -
VNA ¢ LVES « SVSTVLIT «
LACRVMIS - (sic)
CONFECTA - CYPRIS *
FILIO « ET « NEPOTIBVS -

®“Fabretti, Inscript. C. 3., n° 37., p. 186.

"SThesaur. Polenian. t. 2. (Comment. in tres inscript. graec.), col. 1071-1082; pl. pour la pag. 1071-1072.

®6Voici comment cette épitaphe a été copiée :

AO - MOYPAIOC
HPAKAAC ETON K
HPQC -

"Sur la face antérieure du grand bas-relief trouvé dans un mithreeum, a Heddernheim (Recherches sur Mithra, atlas,
pl. 90.), lidée de vie et de printemps est exprimée par un serpent qui s'enroule autour d’un arbre couvert de fleurs,
et planté auprés du groupe de Mithra immolant un taureau.

%8 Lucern. fictil. t. 3., tab. 60.

**Dans mes Recherches sur Mithra, je m’expliquerai a cet égard avec tous les détails convenables.

20/ e antich. lucern. figur. (Rom. 1729, in-f°.), parte 1., p. 6-8; tav. 11., tav. 13.

177



dessins inexacts de Sante Bartoli. Elles ont été apportées d'ltalie et mises en vente a Paris,
ily a peu d'années. M. Muret, qui les a eues entre les mains,” n'a pas laissé échapper cette
occasion de les dessiner; et j'ai pensé que les archéologues me sauraient gré de placer sous
leurs yeux une planche qui reproduit ces deux lampes®” d’aprés un aussi habile dessinateur. La
premiére’ représente un autel ou une urne cinéraire qu’'ombragent, en inclinant leur sommet
pyramidal, deux cyprés plantés, l'un, a droite, l'autre, a gauche. Derriére chacun de ces deux
arbres, on voit, placé sur un piédestal carré, un jeune homme imberbe, la téte, les bras, la
moitié inférieure des cuisses, les jambes et les pieds nus, le reste du corps vétu d’une double
tunique courte et d'une chlamyde flottante. D’une main, il porte un vase ansé*; de l'autre, une
corne de taureau,” qu'il incline au-dessus de sa téte comme pour faire une de ces aspersions
d’eau, de lait et de sang, prescrites dans les sacrifices offerts en faveur des morts aux divinités
infernales.” La face antérieure de l'autel ou de l'urne que caractérisent les deux cyprés, est
ornée d’'un bucrane et de deux guirlandes de fruits; tous objets dont nous avons, dans une
autre occasion,” reconnu l'acception funéraire.

La composition du sujet qui décore la seconde lampe ici figurée* est beaucoup plus
simple. C'est une urne cinéraire, d'une forme particuliére, posée entre deux cyprés pyrami-
daux, qui inclinent aussi leur sommet vers ce petit monument, comme s'ils voulaient rendre
hommage aux cendres qu'il renferme, ou montrer qu’elles sont placées sous leur protection.
Au milieu de l'urne, on remarque une espéce de cartouche carré, qui probablement indique la
place ou devait se lire une inscription en 'honneur du défunt.*”

Une troisiéme lampe de terre cuite, analogue a la précédente, se trouve a Paris dans le ca-
binet de M. le général baron Brunet-Denon. Elle représente un monument funéraire érigé entre
deux cyprés pyramidaux. La forme de ce monument est celle d’un sacellum distyle, d’ordre io-
nique, surmonté d'un fronton triangulaire. Une couronne, d’ot pendent deux bandelettes, oc-
cupe le milieu du tympan.”™ Les deux battants de la porte sont entr'ouverts; a chaque battant
est attaché un gros anneau.

Sur quelques autres lampes de cette méme catégorie, les deux cyprés sont plantés préci-

8

J'ignore qui les a acquises.
22p[. 19, n°* 1 et 2.
23g|le appartenait autrefois a Bellori.
24| es deux vases ansés ou les deux seaux sont plus nettement modelés sur une autre lampe du recueil de Bellori
(3® part. pl. 2.), qui représente un sujet analogue.
2%Sur a face postérieure du grand bas-relief mithriaque de Heddernheim, déja cité, on voit un prétre et une prétresse
qui offrent un sacrifice a Mithra. Le prétre porte, de la main gauche, une corne de taureau, destinée a recevoir le jus
du raisin que la prétresse tient dans ses mains. (Voy. mes Recherches sur Mithra, atlas, pl. 91.)
26Bellori (ouvrage cité, p. 7) rapporte fort & propos le passage ot Virgile (£neid. 5., v. 77, 78), parlant des rites accom-
plis par Enée au tombeau d’Anchise, dit :
Hic duo rite mero libans carchesia Baccho
Fundit humi, duo lacte novo, duo sanguine sacro.

On retrouve, sur d’autres lampes funéraires, dans le méme recueil de Bellori (1" partie, pl. 14.; 3¢ partie, pl. 2.),
mais sans les deux cyprés, des exemples de l'accomplissement des rites dont il s'agit. Une de ces lampes (1™ part. pl.
14.) fournit méme un témoignage plus décisif que la lampe ici figurée; car on y voit distinctement le liquide contenu
dans chaque corne de taureau tomber sur les flammes d’un autel funéraire.

27Mém. de I'Acad. des inscrip. nouv. sér. t. 15., 2° partie, p. 124-126.

28p[, 19,, n° 2. L'original se trouvait autrefois dans la collection de Sante Bartoli.

2%« Nel mezzo dell’ urna, dit Bellori (loc. cit. p. 7), si vede il contrasegno del titolo sepolcrale solito & gli Dei Mani, ed
alla memoria del defonto.»

“yoyez, sur l'acception funéraire de la couronne, ci-dessus, p. 303, et note 3.

178



*" ou aux deux cotés d'un autel funéraire, au-dessus

sément a 'entrée d’'un monument funébre,
duquel est placé un simpulum.™

S'il était permis de croire que les médailles contorniates ont eu quelquefois une destina-
tion funéraire, la série des monuments romains qui nous offrent le cyprés comme un embléme
funébre devrait se clore par celles de ces médailles ol cet arbre remplit le méme role. Dans
cette hypothése, j'aurais a rappeler ici les trois piéces qui, au revers de la téte d'Homeére, de
Néron ou de Vespasien,”™ nous ont montré, devant un cyprés pyramidal, un personnage a pied,
armé d’une lance et attaquant, ainsi que son chien, un énorme sanglier réfugié dans un antre.
J'aurais aussi a rapprocher ce sujet du médaillon qui, placé au centre de l'un des deux plats
funéraires dont j'ai eu 'honneur d’entretenir 'Académie,”™ représente un cavalier attaquant
de méme un sanglier formidable. Je devrais enfin répéter que la couronne présentée a ce ca-
valier par la déesse de la Victoire™ ne nous a pas permis, non plus que le sujet funébre figuré
sur le rebord du plat, de considérer le médaillon central comme la représentation d’un simple
épisode de chasse, ou d’un danger couru par un voyageur. Dés lors la présence du cyprés au
revers de nos trois contorniates ne semblerait pas nous permettre davantage d’attacher au
type de ce revers un sens pris dans un ordre d'idées aussi vulgaires. Soit donc qu’un tel type
reproduise un fait mythologique, Méléagre, par exemple, combattant le terrible sanglier de
Calydon; sort que le combat ne se rattache nullement a cette légende, et doive étre assimilé
aux luttes mystiques que nous trouvons sur nos deux plats funéraires et sur une multitude
d’urnes cinéraires et de sarcophages, il devient presque certain que le cyprés présente une
signification funébre au revers des trois médailles contorniates de la Bibliothéque impériale.

Ne nous hatons pas toutefois de conclure de cette remarque et des divers monuments
cités ou décrits plus haut, que, de tout temps, les Romains connurent les raisons qui, chez
les peuples de I'Asie occidentale, avaient fait ranger le cyprés au nombre des emblémes em-
ployés dans les rites funébres. Sous le régne des empereurs, beaucoup de traditions reli-
gieuses s'étaient perdues a Rome, comme ailleurs, bien que les coutumes propres a une trés-
ancienne liturgie se fussent perpétuées, d'age en age, sans interruption. Quelquefois les tra-
ditions étaient encore vivantes au fond des sanctuaires, ou déposées dans des livres sacreés,
dont les prétres avaient seuls la possession. Si Virgile s'exprime en termes qui nous donnent
lieu de croire qu'il avait emprunté a ces deux sources ce qu'il nous dit du cyprés, comme sym-
bole de l'antique divinité génératrice des Phrygiens et comme embléme funéraire, Servius,”
son commentateur, et les deux mythographes latins® cités ci-dessus ne font pas preuve d'un
grand savoir quand ils rapportent qu'on attribue le cyprés a Silvain, dieu infernal, parce que cet
arbre, a cause de la faiblesse de ses racines, convient aux rites funébres. De son c6té, Varron,
réputé le plus docte des Romains, ne justifie pas a nos yeux cette réputation lorsque, cherchant
a expliquer pourquoi on entoure de cypreés les biichers ot l'on briile le corps des personnages
d’une haute distinction, il met en avant, au lieu d'une raison tirée des croyances et des usages
religieux, une supposition d’un ordre physique, qui assurément ne peut satisfaire aucun bon
esprit : «On entoure ainsi de cyprés les biichers, dit-il, afin que U'odeur forte qu’exhalent les

passéri, Lucern. fictil. t. 3., tab. 44.

#21d. ibid. tab. 48.

3¢j-dessus, p. 283-285; pl. 18., n° 3.

24Ci-dessus, p. 333, 334; pl. 16., n°° 1-6.

75pL. 16., n° 5.

28 Ad Virgil. Georgic. 1., 20.

7Scriptor. rer. mythic. latini tres, t. 1., fab. 6, p. 2; fab. 178, p. 135.

179



218

corps en combustion n‘incommode pas les assistants.”™ » Servius et Festus, nous 'avons vu,””
semblent se contenter de cette explication. Saint Isidore®™ la reproduit sans nommer Varron.
Faut-il croire que la religion défendait a ce dernier écrivain et aux deux autres de divulguer
les motifs qui, dans les sanctuaires, avaient fait attribuer au cyprés une acception funébre? Je
laisse a de plus habiles que moi le soin de résoudre cette question.

2.2.4 Europe chrétienne

Lignorance du vulgaire sur le sens intime du symbole, soit qu’on figurat des cyprés sur les
sarcophages, sur les pierres tumulaires et sur les lampes sépulcrales, soit qu’on en plantat
autour des tombeaux, n'empécha pas ces coutumes de se répandre dans tout 'empire romain.
Les chrétiens, succédant aux paiens en Asie, en Europe, en Afrique, et trouvant partout ces
coutumes établies, ne purent se défendre d’adopter un embléme funéraire consacré par tant
de peuples, par tant de siécles.”” Peut-étre méme, se rappelant que, par Uordre du Seigneur,
Noé avait construit 'arche avec du bois de cyprés, et que les cyprés du Liban avaient servi a
réédifier le temple de Jérusalem, les premiers chrétiens furent-ils tout naturellement portés
a considérer cet arbre comme un des symboles légitimés par le texte de I'Ancien Testament
et légués aux disciples de la nouvelle loi. Déja, dans la Gréce du moyen age, j'ai eu a signa-
ler des pierres tumulaires qui attestent une alliance intime entre la croix de Jésus-Christ et
'embléme du cyprés pyramidal™®; alliance qu’au 7° siécle nous avions trouvée établie chez un
peuple du Caucase converti au christianisme.” En Italie, les chrétiens des premiers siécles ont
laissé, parmi une multitude de monuments funéraires, plusieurs pierres,” plusieurs lampes
ornées de sujets ol cet arbre figure comme embléme funébre. Je n'appellerai l'attention de
la Compagnie que sur deux lampes de terre cuite. La premiére peut remonter au 3° siécle de
notre ére, ou au commencement du 4°; elle est inédite, et fut apportée de Rome a Paris, ily a
peu d’années, poury étre vendue.” Je n’ai pas vu l'original; mais M. Muret, qui l'a eu entre les
mains et qui posséde si bien le sentiment de l'art antique, m’en garantit l'authenticité.

Au centre de cette lampe,” Jésus-Christ debout, vu de face et figuré avec les attributs du
Bon Pasteur, est entouré de sept fidéles, représentés sous 'embléme de sept brebis, qui, par
leur attitude, témoignent leur joie de son retour; il a retrouvé et il rapporte sur ses épaules la
brebis égarée, image du pécheur qui a quitté la bonne voie. Au-dessus du Bon Pasteur, dans
la région céleste, la Vierge,”” reine du ciel, s'avance sur un nuage, la téte ceinte d'un diadéme,

8« Pyras ideo cupresso circumdari, propter gravem ustrinae odorem, ne offendatur populi circumstantis corona.»
Varron, apud Servium ad Virgil. £neid. 6., 216. Cf. Isidor. Hispalens. Origines, 17.,7., n°® 34.

Ci-dessus, p. 326, 327.

2 oc. cit.

Z'N'oublions pas qu’en Orient et en Occident le culte des arbres, bien que d’institution paienne, bien que prohibé
par nos livres saints (Deuteron. 12, 2, 3; 16., 21), se conserva longtemps parmi quelques chrétiens, comme il s'était
conservé dans quelques tribus israélites. Il se perpétua méme fort tard en Europe; et, entre autres preuves qu'il
serait facile d’en donner, je citerai celle que fournissent les statuts d'un synode tenu a Tréves, sous la présidence de
l'archevéque et postérieurement a 'année 1274 : on y trouve la défense expresse d'adorer les fontaines, les arbres, etc.
(Voy. Marténe, Amplissim. Collect. t. 7., col. 107; col. 113, § 53.)

22Cj-dessus, p. 313-315.

*3Ci-dessus, p. 77-79.

24yoy. Aringhi, Roma subterran. 6., 42. Mamachi, Origin. et antiquit. christianar. lib. 20. (Rom. 1749-1755), t. 1., p. 408,
cul-de-lampe.

“J'ignore en quelles mains elle se trouve, actuellement.

%oy. le n° 1 de la pl. 20. ci-jointe.

“"Et non le Soleil personnifié.

180



228

et montre du doigt, sur la téte de son divin fils, une couronne formée de sept étoiles, qui
répondent aux sept branches du chandelier du Temple,” aux sept dons du Saint-Esprit, aux
sept sacrements, aux sept principales vertus,” et enfin aux sept sceaux, aux sept esprits, aux
sept anges et aux sept églises de 'Apocalypse.” Dans le champ de la lampe, a la hauteur
des mains de Jésus-Christ, on remarque, a sa droite, et posée sur l'arche de Noé, la blanche
colombe, symbole de lumiére. Lachée par Noé, pour la seconde fois, aprés un intervalle de
septjours,” elle est revenue dans l'arche. Messagere fidéle, et tenant dans son bec un rameau
d’olivier, elle rapporte ainsi le gage de la réconciliation entre Dieu et son peuple, et la preuve
manifeste du retour de la verdure, ou d’'une nouvelle vie sur la terre, apreés le retrait des eaux
du déluge, ce grand baptéme qui régénéra le genre humain tombé dans la corruption et le
péché, bien des siécles avant la venue du divin Rédempteur. A gauche, nous voyons l'oiseau
au noir plumage, le corbeau, symbole des ténébres.” Il ne rentra pas dans l'arche, bien qu'il
en flt sorti le premier™; et nous le trouvons ici dans le giron de la nuit, représentée par le
buste d’'une femme vue de face, la téte surmontée du croissant de la lune et d’un voile que,
de ses deux mains, elle tient au-dessus du croissant, pour achever d’indiquer les ténébres.”
Au-dessous de ce groupe si caractéristique, on en distingue un autre non moins expressif et
parfaitement en rapport avec l'idée de la nuit, c’est le corps de Jonas ou d’un juste, qui s'est
endormi du sommeil de la mort au pied d’un cyprés pyramidal, embléme tout a la fois de vie,
de mort et d'immortalité ou d’éternité. Un cep de vigne, chargé de pampres et de trois grappes
pendantes de raisin,”® s'éléve au-dessus de ce corps gisant, le protége, et fait une allusion
directe au vin, qui, dans la célébration de nos saints mystéres, représente le sang de Jésus-
Christ, répandu sur la croix pour notre rédemption. En regard de ce groupe, c'est-a-dire a la
droite du Bon Pasteur, Jonas sort, plein de vie, du ventre d’une baleine, aprés y avoir passé
trois jours et trois nuits,” de méme que Jésus-Christ, le troisiéme jour, est sorti vivant du
tombeau. Cet embléme, fréquent sur les lampes funéraires chrétiennes, exprime donc l'idée

28« Et habebat in dextera sua stellas septem.» (Apocalyps. 1., 16. Cf. ibid. 1., 20; 2., 1; 3., 1.)

2 Exod. 25., 37; 37., 23. Num. 8., 2. Il n’est pas rare de trouver ce chandelier représenté sur des lampes chrétiennes
(voy. Bellori, ouvrage cité, 3¢ partie, pl. 32.). Quelquefois il est remplacé par sept orifices ronds, pratiqués dans la
partie supérieure de la lampe et destinés a recevoir sept méches (id. ibid. pl. 33.). On peut rapporter a la méme source
'usage qui, de nos jours, se conserve en quelques endroits, de tenir, pendant sept jours et sept nuits, au chef du lit
d’un mort, une lampe ou une lanterne allumée.

Z%Trois vertus théologales, et quatre vertus cardinales.

*'5,1,5,6;3.,1;8,2,6;15,7;1, 4 11, 12, 13, 16, 20.

Z2Genes. 8., 10. Euseb. Chronic. 2., p. 237, edd. Maio et Zohrabo.

Z3Remarquons bien qu'en hébreu la racine 11D a le double sens de corbeau et de nuit ou ténébres. Il en est de
méme dans la langue arabe.

Z4Genes. 8., 6.

250n reconnait facilement dans ce buste l'imitation d’un type souvent employé pour représenter Diane sur les
monuments de l'époque des Antonins.

60n voit frequemment, sur les lampes chrétiennes trouvées en Italie, dans des cimetiéres ou des tombeaux, l'image
ou le monogramme du Christ entouré d’un cep de vigne chargé de feuilles et de grappes de raisin. J’en puis méme citer
deux qui représentent Jésus-Christ sous les traits du Bon Pasteur, comme la lampe ici figurée, mais sans aucun autre
accessoire que huit grappes de raisin placées dans une bande circulaire. (Voy. Bosio, Rom. soterran. (Rom. 1632), pl. a
la pag. 203. Mamachi, ouvrage cité, t. 3., pl. a la pag. 79.) — La lampe publiée par Bosio est reproduite dans la nouvelle
Roma soterranea, t. 3., pl. 208.; Rom. 1737, 3 vol. in-fol. — Toutes ces représentations, aussi bien que notre lampe, se
rapportent au passage du Nouveau Testament ol Jésus-Christ se compare lui-méme a la vigne : « Ego sum vitis vera»
(Evangile de saint Jean, 15., 1, 5). Sur la seconde lampe dont je donne le dessin, une tige de courge remplace le cep de
vigne.

*"Jonas, 2., 2.

181



238

de la résurrection.”® Ainsi, en méme temps qu’au centre d’'une lampe, symbole de lumiére, le
divin Sauveur se montre sous la figure du Bon Pasteur, a sa gauche sont exprimées les idées de
nuit, de ténébres, de mort et de redemption; a sa droite, les idées de lumiére, de baptéme et de
résurrection. Que les personnes qui s'obstineraient a croire l'art chrétien dépourvu d’invention
et de poésie, daignent prendre la peine d’étudier avec nous la composition de la grande scéne
représentée sur cette lampe, et que, la main sur la conscience, elles nous disent si un tableau
aussi habilement tracé ne satisfait pas tout a la fois nos croyances et notre imagination!

La seconde lampe chrétienne dont j'ai a parler se conserve au musée royal de Berlin.
Elle faisait anciennement partie du cabinet de Bellori, d'ou elle passa dans la collection de
l'Electeur de Brandebourg.* Elle offre le méme sujet et presque les mémes accessoires que la
premiére. Comme celle-ci, elle fut donc composée dans un esprit conforme tout a la fois aux en-
seignements de I'Ancien Testament et a ceux du Nouveau Testament. C'est ce que ne semblent
pas avoir bien compris les écrivains qui l'ont décrite et commentée. Au premier abord, on
pourrait croire que les deux lampes sont une copie l'une de l'autre. Un examen attentif ne
permet pas de conserver longtemps cette opinion. Ces deux terres cuites offrent entre elles
des différences notables; elles ne sortent ni d'un méme moule, ni de la méme main; elles
n'appartiennent méme pas a une méme époque de l'art, bien qu’on puisse les considérer cha-
cune comme limitation plus ou moins fidéle d’un seul type original. Le style et le travail de
celle que posséde le musée royal de Berlin ne sauraient remonter plus haut que la derniére
moitié du 4° siécle de notre ére. 'Académie en jugera par le dessin que je joins ici* et dont
je suis redevable a l'inépuisable complaisance de M. Edouard Gerhard. Parmi les différences
a signaler entre les deux monuments, il faut surtout citer celle que présentent la chevelure
et le costume du Bon Pasteur et la forme des sept étoiles et du cyprés. L'arbre, quant a son
espéce, est méme peu reconnaissable sur la lampe de Berlin, dans l'état ou elle est actuelle-
ment. Personne encore ne s'est cependant refusé a le prendre pour un cyprés; et je remarque
méme qu'il est beaucoup mieux caractérisé comme tel dans les dessins qui en ont été publiés
jusqu'a ce jour que dans le dessin tout recemment exécuté sous les yeux de M. Gerhard. De
plus, ici, la colombe ne porte pas a son bec le rameau d'olivier; et le cep de vigne qui, sur
la lampe apportée a Paris et dessinée par M. Muret,*” ombrage la figure gisant sur le sol, au
pied du cypres, est remplacé par la tige de courge que d’autres monuments nous montrent
s'élevant au-dessus de Jonas, également étendu sur le sol. Enfin, sous la lampe de Berlin, on
lit en assez beaux caractéres, FLORENI; c’est le nom du potier.

Depuis longtemps elle était connue de tous les archéologues : Bellori** en 1691, Bottari**
et Mamachi* vers le milieu du 18° siécle, et successivement, depuis le commencement du
19¢, M. le Dr. Schone,*® M. le Dr. Frédéric Creuzer, feu Mgr. Miinter, évéque de Seeland,” et

239

B8« Libera me ... de profundis aquis, » dit le Psalmiste (Ps. 68., v. 15); « non me demergat tempestas aquae, » ajoute-t-il

(v. 16). Au psaume 17. (v. 17), on lit : «... assumpsit me de aquis multis.»

2?N° 289 (1018) du nouveau Catalogue des terres cuites de ce musée.

%°Bellori, Le antiche lucerne fig. parte 3., p. 10.

2p|, 21, n° 3.

#2p|. 20., n° 1.

%31 e antiche lucerne figur. parte 3., p. 9, 10; tav. 29. — Ce recueil a été imprimé en 1694, 1699 et 1729.

24Scult. e pitture sagre, t. 3., p. 79.

5Quvrage cité, t. 3., p. 78.

%6 Geschichtsforschungen iiber die Rirchlich. Gebr. und Einrichtung. der Christen, etc. t. 1. (Berlin, 1819, in-8°), p. 310,
311; pl. 1., n® 4.

*7Symbolik und Mytholog. t. 4., p. 418; pl. 7., n°® 2.

%8sinnbilder und Kuntsvorstellung. der alten Christen (Altona, 1825, in-4°), 1® partie, p. 64, 65; pl. 3., n° 39.

182



250

M. Guigniaut™ l'ont chacun publiée™ d'aprés un dessin peu fidéle de Sante Bartoli, dessin
qui chaque fois, pour ainsi dire, qu'il a été copié par un nouveau graveur, s'est écarté de plus
en plus de loriginal. Linterprétation qu’ils donnent du monument n’est pas satisfaisante. M.
Raoul-Rochette en a fait avant moi 'observation,” quant aux six premiers de ces savants;
mais il ajoute avec raison que feu Mgr. Miinter a du moins le mérite d’avoir judicieusement
réfuté Uopinion de quelques érudits, tels que M. Schone et méme M. Creuzer, qui voyaient
dans la lampe dont il s'agit un monument gnostique. Enfin M. Ferdinand Piper, professeur de
théologie a l'université de Berlin, a rendu publique, en 1846, une dissertation’ ou il décrit cette
méme lampe® et la reproduit, d'apreés loriginal, par la lithographie.” Je regrette d’avoir a dire
que ce dessin et le commentaire dont il est accompagné laissent encore beaucoup a désirer.
Comme le Dr. Miinter, il constate qu'aucun élément gnostique n’est entré dans la composition
du sujet qui décore la lampe chrétienne du musée de Berlin. Mais, a l'exemple de tous ses
devanciers, il ne tient aucun compte du cyprés™ qu’on y remarque, il ne voit dans le groupe
qui, a mon avis, représente la nuit ou les ténébres qu’une image de la lune considérée comme
astre, et il commet la double méprise de prendre pour une seconde colombe™ le corbeau, qui
est une partie essentielle de ce groupe, et pour l'image du soleil* la figure de la Vierge, bien
que Bellori et Mamachi eussent avoué eux-mémes que les vétements de cette figure sont ceux
d’une femme. De la il est résulté que le savant professeur de Berlin n'a pas mieux compris que
ses devanciers l'esprit dans lequel fut composé le sujet qui orne cette lampe. On ne peut se
défendre de quelque étonnement en voyant tant d’habiles interprétes s'arréter a l'idée que
le Bon Pasteur y est placé entre le soleil, la lune et les étoiles, et que, par conséquent, ce
petit monument doit étre classé parmi ceux qui ont pour simple théme la création des corps
célestes.” Ils restent ainsi insensibles a 'admirable accord qui, sur la lampe de Berlin, comme
sur la lampe inédite que je publie,” se révéle entre les divers accessoires disposés autour du
Bon Pasteur et les dogmes fondamentaux de 'Ancien et du Nouveau Testament. Cet accord,
malgré les difféerences que présentent entre elles les deux lampes, dans les détails de leur
composition, est, a mes yeux, tout aussi manifeste sur l'un que sur l'autre de ces deux précieux

*9Relig. de 'antiquité, t. 4., 1" partie; Explication des planches, p. 419, 420; pl. 259., n°® 914.

Z0plusieurs autres archéologues, tels que Buonarroti, Passéri, Kopp, Bellermann et M. Raoul-Rochette (Mém. de
'Acad. des inscript. nouvelle série, t. 13., 1" partie, p. 98, 99) ont écrit sur cette lampe, mais succinctement et sans en
donner un dessin.

' oc. cit. p. 98 et 99, note 2.

“2E|le est insérée dans le recueil périodique intitulé : Zeitschrift fiir die historische Theologie, et il en a été fait un
tirage a part que j'ai sous les yeux.

*3pag. 13-15 du tirage a part.

4Ne 5 de la planche lithographiée jointe au tirage a part.

3Le Dr. Fr. Miinter (loc. cit.), a 'exemple de Bellori et de Mamachi, ne fait aucune allusion a cet embléme significatif;
il se borne a dire qu’on voit ici, «couché a l'ombre d’un arbre, Jonas, type de Jésus-Christ.»

6y'ai peine a comprendre que mes savants devanciers, au lieu de reconnaitre ici le corbeau sorti de l'arche, aient
tous indiqué une seconde colombe, sans tenir compte du texte de UEcriture sainte. C'est Bellori, le premier, qui a
commis cette méprise; il s'explique en ces termes (ouvrage cité, 3¢ partie, p. 10) : « L'altra colomba, che posa sotto la
luna, puo interpretarsi per U'Innocenza, Purita, Simplicita, Concordia, e per l'altre virta christiane del defonto, di cui &
simbolo questo animale.»

*']e vois a regret que M. Raoul-Rochette (loc. cit.), comme M. Piper, a partagé, sur ce second point, l'erreur de ses
devanciers.

8 es études théologiques de feu le Dr. Frédéric Miinter ne l'ont pas empéché de partager cette opinion erronée : «Es
kommt mir jedoch leichter vor, dit-il (ouvrage cité, p. 64), diese Bilder, die in einem Kreise von biblischen Geschichten
stehen, demgemadss von der Schopfung der Himmelscorper zu erkldren. »

**planche 20., n° 1.

183



monuments.

184



Résumé.

Si donc les premiers chrétiens placaient le cyprés pyramidal sur leurs pierres tumulaires,
dans leurs cimetiéres et sur leurs lampes™; si 'Arménie et la Gréce du moyen age alliaient a
ce symbole la croix de rédemption; si, de nos jours, en Europe, on entoure de cypreés les sépul-
tures royales et les sépultures privées; si, sous nos yeux, les peuples musulmans, successeurs
des antiques nations qui, en Asie, en Afrique, en Europe, faisaient de cet arbre un embléme fu-
nébre, plantent des cyprés autour de leurs tombeaux isolés et dans leurs champs des morts; si
les habitants d'un vaste empire, qui s'étend de I'Europe en Asie, attachent encore aujourd’hui
des idées religieuses au bois de cypreés; si, dans le midi de la France, s'est conservée, d’age en
age, jusqu’a nous la coutume de faire bénir, le dimanche des Rameaux, des branches de cypres,
dont le feuillage et les fruits sont argentés et dorés; si, en Asie, le culte de cet arbre symbo-
lique remonte a plus de trois mille ans et se lie intimement a la légende de la Vénus assyrienne,
comme aux origines de 'empire d’Assyrie, du royaume d’Arménie et des Etats fondés par les
Phrygiens ou les Troyens, comme a U'histoire de U'importation de la civilisation chaldéenne ou
assyrienne chez les Phéniciens, les Arabes, les Egyptiens, les Perses, les Grecs et les peuples
italiques; si enfin le cyprés pyramidal est connu, dans toutes les langues de 'Europe ancienne
et moderne, sous un seul nom, précisément le méme que portait la divinité androgyne dont
cet arbre était, en Asie, l'embléme vivant, reconnaissons que le culte du cypres, institué aux
lieux mémes ou ce bel arbre croit spontanément, aux lieux mémes habités par les premiers
adorateurs de cette divinité, dut étre importé partout ol pénétra le culte de la déesse qui
avait donné son nom a l'ile de Cypre, comme au cuivre, et qui fut adorée, chez les Grecs et
les Romains, sous celui de Cypris, et, chez les Etrusques, sous le nom de Cypra ou Cupra. Tant
furent profondes les racines qu’avaient jetées en Europe les croyances religieuses apportées
de l'Asie occidentale avec tout le cortége d'une haute civilisation! Tant fut puissante linfluence
exercée par les castes sacerdotales sur les idées, le langage, les coutumes et les institutions
des peuples! Tant il est vrai de dire que les traits les moins effacés et les moins effacables de
la civilisation d’un peuple, les traits surtout qui caractérisent sa vie intellectuelle, sont ceux
que l'on peut rapporter aux dogmes et aux rites enseignés dans ses livres sacrés, ou inscrits en
caractéres idéographiques sur ses édifices, sur ses monuments figurés! Tant, il est juste enfin
de reconnaitre que le culte du cyprés, embléme tout a la fois de vie, de mort, de vie future
et d'éternité, concourt, avec bien d’autres faits, a prouver qu'aucun peuple civilisé de l'anti-
quité ne méconnut le dogme de l'immortalité de 'ame, inséparable, comme la connaissance
d’un Dieu éternel, comme le dogme des récompenses et des peines dans une vie future, des
conditions morales d’existence, de progrés et de durée de la société humaine!

*%yoy. Aringhi, Roma subterran. 6., 42., p. 339-341.

185



3 Explication des planches

31 Planche 1

N° 1. Face antérieure d'un autel ou cippe votif, palmyrénien, a quatre faces, et de marbre.
Hauteur, 3 palmes romains et 10/12; largeur, 2 palmes romains et 5/12.” Musée capitolin.

N° 2. Face postérieure du méme monument.

*'Le palme de Rome équivaut a environ 212 [252] millimétres (8 pouces 3 lignes et 1/2).

186



[8L

3 —7

N

SOLISANCTISSIMOSACRVM
TFCLAVDIVS-FELIX - ET

CLAVDIA*HELPIS-ET
TICLAY DIVSA LYP VSFILEORVM
VOT VMSOILVERVNTLIBENSMERITO

CALBIENSES-DE-COH - [T J




3.2 Planche 2

N° 1. Face latérale gauche du méme monument.

N° 2. Face latérale droite du méme monument.

188



63l

- I =
J
J I
.
R
)
\ ) o)
S i
R R A PR
Loy Sai o DT 0 SV
-)Jlb \ﬂ,ﬂ\\ «3 Km(y;\n’\
- . S -

Inp. de - Chardon ainé r. Hauesfeuille, Paris




3.3 Planche3

N° 1. Bas-relief votif, palmyrénien, de marbre. Hauteur, 4 palmes rom. et 4/12; largeur, 3
palmes romains. Musée capitolin.

N° 2. Fragment d'un trés-petit bas-relief de bronze, trouvé en Transylvanie, et reproduit ici
avec les dimensions de l'original. Possesseur non connu.

N° 3. Médaille autonome de Mosténe (Lydie). BR. Bibliothéque impériale.

N° 4. Grand bronze d’Hadrien, frappé dans la méme ville. Méme collection.

190



L6l

CHERCHES SUK Lk CULTE DU CYPRES

Ay

i

/

HATAB LI AUKALMAAAXBHATIATPUDO 10060 A
KAITOCICNONAPTYFOYNC YN [TANTIKOZUWANERH

NI

| 1A 2D A My G DI AAI S KINAD

PO CANTIOKOYAAPIANOCTIAAMY PHNOCC RN NN T -
cuﬂH1‘mtmommtnﬁ[omf\mfmummfzvacmomermor

T 0N TI INYD 20 NI ¥ PIAA M )y

YON 24 A =188
ANIS ey 3560y

— |
Gravé par Bigant




3.4 Planche 4

Ne 1.

Ne° 2.

N° 3.

N° 4.

N° 5.

Statuette inédite de bronze, provenant d’un sacellum pratiqué dans les flancs d’une
montagne située a 20 kilométres environ de Seyde (Syrie). Hauteur de la statuette, 50
centimétres. Cabinet de M. le duc de Luynes.

Moyen bronze de Commode, frappé a Mosténe. Bibliothéque impériale.
Moyen bronze de Gallien, frappé dans la méme ville. Méme collection.

Médaillon de bronze, frappé a Ephése (lonie) en I'honneur d’Antonin le Pieux. Méme
collection.

Autre médaillon de bronze, frappé a Ephése en 'honneur du méme empereur. Méme
collection.

192



€6L

Gravé par Bigant



3.5 Planche5

N° 1. Petit trone votif, de bronze, inédit, et vu de face. Hauteur, 28 a 29 centimétres; largeur,
12 a 13 centimétres. Bibliothéque impériale.

N° 2. Le méme monument, vu de profil.

194



195




3.6 Planche6

Ne 1.

N° 2.

N° 3.

N° &4,

N° 5.

N° 6.

N° 6. a.

Moyen bronze de Caracalla, frappé dans U'ile d’Aradus (Phénicie). Bibliothéque impériale.
Moyen bronze d’Elagabale, frappé dans la méme ile. Méme collection.

Monnaie coloniale de Damascus (Ccelésyrie), a l'effigie de Trébonien Galle. BR. Méme
collection.

Monnaie coloniale, inédite, de Carrhes de Mésopotamie (Aurelia Carrhenorum), a l'effi-
gie de Septime Sévére. BR. Biblioth. impériale.

Monnaie coloniale d’'Héliopolis (Ccelésyrie), a l'effigie de Philippe pére. BR. Méme collec-
tion.

Développement de la périphérie d’'un petit vase funéraire, d'argent, inédit, et trouve,
selon les uns, dans le Rhéne, entre Vienne et Lyon; selon les autres, a Aire (Landes), sur
les bords de U'Adour. Le sujet qu'il représente est reproduit ici avec les dimensions de
l'original. Méme collection.

Réduction de la forme de ce vase.

196



L6l

RECHERCHES SUR LE CULTE DU CYPRES.

PL.VI

?&‘ﬁﬁm\

& | ;

Fn

Dessiné par Maret




3.7 Planche?

N°e 1.

N° 2.

N° 3.

N° 4.

N° 5.

N° 6.

Monnaie coloniale de Damascus, a l'effigie de Philippe fils. BR. Bibliothéque impériale.
Monnaie coloniale de Tyr (Phénicie), a l'effigie de Caracalla. BR. Méme collection.
Moyen bronze de Plautilla, frappé a Sicyone (Achaie). Méme collect.

Monnaie coloniale de Tyr, a leffigie de Volusien. BR. Méme collection.

Autre monnaie coloniale de Tyr, a l'effigie de Caracalla. BR. Méme collection.

Petite plaque de bronze, gravée en creux, inédite, acquise a Rome par M. le professeur
Edouard Gerhard, et déposée au Musée royal de Berlin.

198



PLVIT

199




3.8 Planche 8

N° 1.

N° 2.

N° 3.

N° 4.

N° 5.

N° 6.

Ne 7.

N° 8.

N° 9.

N° 10.

N° 11.

Moyen bronze d’Elagabale, frappé a Tripolis de Phénicie. Bibliothéque impériale.
Moyen bronze de Caracalla, frappé dans la méme ville. Méme collection.

Moyen bronze du méme empereur, frappé dans la méme ville. Méme collection.
Grand bronze de Julia Domna, frappé a Apollonia d’Illyrie. Méme collection.
Cone du Musée britannique.

Cone de calcédoine saphirine. Bibliothéque impériale.

262

Moyen bronze de Julia Domna, frappé a Germanicia® Caesarea (Commagéne). Méme col-

lection.

Monnaie autonome de Nagidus (Cilicie). AR. Méme collection.

Autre monnaie autonome de la méme ville. AR. Méme collection.

Monnaie coloniale de Bostra (Arabie), a l'effigie de Trajan Déce. BR. Méme collection.

Monnaie autonome d’Anticaria (Bétique). BR. Autrefois dans le musée Hédervar. Posses-
seur actuel non connu.

%2par erreur, on a imprimé a la page 79, ci-dessus, Germanica Casarea.

200



RECHERCHES SUR LE CULTE DU CYPRES

201




3.9 Planche9

N° 1. Cylindre de stéatite, vert foncé, a taches rougeatres. Autrefois dans la collection de M. J.
Robert Steuart. Possesseur actuel non connu.

N° 2. Cylindre de jaspe noir. Musée britannique.
N° 3. Cylindre de chlorite terreuse, vert-noir. Bibliothéque impériale.

N° 4. Cylindre de stéatite v<ns1:XMLFault xmlns:ns1="http://cxf.apache.org/bindings/xformat"><ns1:faultstring xmlns:ns1="http://cxf.apache.org/bindings/xformat">java.lang.OutOfMemoryError: Java heap space</ns1:faultstring></ns1:XMLFault>