
Recherches sur le Culte
du Cyprès pyramidal

chez les
Peuples civilisés

de
l'Antiquité

Par
M. Félix Lajard  

Mémoires de l'Institut de France
Académie des Inscriptions et Belles-Lettres

Tome Vingtième

Paris 1854

Solar Anamnesis Edition
CC0 1.0 Universal



Table des matières
1 Premier Mémoire — Du Cyprès pyramidal considéré comme sym-

bole de Vie et comme Emblème ou Attribut des Divinités généra-
trices en Orient et en Occident 5

1.1 Première Section — Orient . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 5
1.1.1 Babylonie, Assyrie, Syrie, Phénicie, Arménie, Commagène, et

Asie Mineure . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 5
1.1.2 Arabie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 62
1.1.3 Perse . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 67
1.1.4 Pays situés entre la Perse et l’Indus, Inde, Thibet, Chine et Japon 79
1.1.5 Égypte et littoral de Carthage . . . . . . . . . . . . . . . . . 86
1.2 Deuxième Section — Occident . . . . . . . . . . . . . . . . . . 100
1.2.1 Grèce et colonies grecques . . . . . . . . . . . . . . . . . . 100
1.2.2 Étrurie et Picentine . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 130
1.2.3 Rome et empire romain . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 133
1.2.4 Ibérie et Lusitanie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 148

2 Second Mémoire — Du cyprès pyramidal considéré comme sym-
bole funéraire et commeemblèmeou attribut des divinités infer-
nales en orient et en occident 152

2.1 Première Section — Orient . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 152
2.1.1 Asie occidentale, Asie orientale, Arabie, Égypte et littoral de

Carthage . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 152
2.2 Deuxième Section — Occident . . . . . . . . . . . . . . . . . . 161
2.2.1 Grèce et colonies grecques . . . . . . . . . . . . . . . . . . 161
2.2.2 Étrurie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 164
2.2.3 Rome et empire romain . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 168
2.2.4 Europe chrétienne . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 180

3 Explication des planches 186
3.1 Planche 1re . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 186
3.2 Planche 2 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 188
3.3 Planche 3 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 190
3.4 Planche 4 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 192
3.5 Planche 5 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 194
3.6 Planche 6 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 196
3.7 Planche 7 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 198
3.8 Planche 8 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 200
3.9 Planche 9 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 202
3.10 Planche 10 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 204
3.11 Planche 11 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 206
3.12 Planche 12 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 208
3.13 Planche 13 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 210
3.14 Planche 14 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 212
3.15 Planche 15 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 214

1



3.16 Planche 16 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 216
3.17 Planche 17 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 218
3.18 Planche 18 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 220
3.19 Planche 19 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 222
3.20 Planche 20 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 224
3.21 Planche 21 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 226

2



Introduction
(1re lecture, le 3 mars 1843. 2e lecture, le 2 juin 1843.)

L’étude des symboles qui entrèrent dans le langage hiératique des nations civilisées de l’an-
tiquité n’est pas seulement utile pour parvenir à la connaissance du sens intime de tel ou
tel mot employé dans un texte religieux, et de tel ou tel objet placé sur un monument figuré ;
elle peut parfois servir aussi à constater un fait historique qui était resté inaperçu ; à confir-
mer un événement sur lequel planait quelque doute ; ou bien encore à suivre les traces des
conquêtes ou des migrations d’un peuple. Si je ne me fais illusion, les observations que j’ai re-
cueillies pendant le cours de mes recherches sur le symbole du cyprès pyramidal, justifieront
pleinement ces diverses assertions.

Dès l’année 1642, le fils du fameux Meursius avait fait de cet arbre le sujet d’un chapitre
du petit traité qu’il publia sous le titre d’Arboretum sacrum1 ; mais ce chapitre, à peine ébau-
ché et très-superficiel, comme tout l’ouvrage, ne pouvait satisfaire les esprits les moins exi-
geants.2 Vers le commencement du 18e siècle, un savant dont s’honore l’Allemagne, le docteur
Frédéric-Adolphe Lampe,3 entreprit des recherches plus étendues sur les cyprès pyramidal ; et,
en 1737, huit ans après sa mort, parut à Amsterdam, dans le premier volume de ses œuvres,4

recueil devenu très-rare, un long fragment d’une dissertation philologique et théologique sur
le cyprès. Incomplet sous le point de vue philologique, plus incomplet encore sous le double
rapport des monuments de l’art où cet arbre est représenté, et des traditions que nous ont
conservées sur le cyprès les écrivains arméniens, arabes ou persans, ce fragment néanmoins
suffirait seul pour attester la riche et solide érudition de l’auteur. Après le docteur Lampe, le
P. Giorgi, en 1782, dans sa Lettre au chanoine Foggini sur les inscriptions palmyréniennes du
Musée capitolin,5 s’occupa du cyprès à l’occasion de deux monuments figurés dont je parlerai
tout à l’heure. Dominé par la supposition gratuite que la composition de ces deux monuments
appartient à des mages de la secte de Zoroastre,6 il se borne à rapporter quelques-unes des
traditions orientales qui concernent les cyprès plantés en divers lieux de la Perse par l’auteur
du Zend-Avesta. Plus récemment, dans une belle dissertation lue, en 1834, à l’académie d’Her-
culanum, mais publiée à Naples en 1841 seulement,7 feu M. Avellino a su réunir, sur le culte du
cyprès, des documents plus complets, des observations plus judicieuses que ne l’avaient fait
ses devanciers. On regrette toutefois que cet habile archéologue, dont la mort prématurée8 a
causé une pénible sensation dans l’Europe savante, ait cru devoir s’en référer à la Lettre du P.
Giorgi, quant au rôle que joua en Orient le symbole du cyprès, sans ajouter sur ce point aucune
remarque qui lui soit personnelle, et qui prouve qu’il ait compris, ou même soupçonné que
cet arbre était l’emblème vivant de divinités qui ne se confondent ni avec Apollon, ni avec le

1Joannis Meursii filii Arboretum sacrum, sive De arborum, fruticam et herbarum consecratione, proprietate, usu ac
qualitate libr. 3., Lugd. Batav. ex officin Elzevir. 1642 ; petit in-12.

2Il n’occupe que deux pages et demie, p. 51-53.
3Né en 1683 à Detmold ; mort à Brême en 1729.
4Dissertation. philologico-theolog. syntagma, t. 1., p. 574-593.
5De inscription. palmyr. quæ in Mas. Capitol. adserv. epistola, etc. Rom., 1782, in-8°, fig.
6« ... auctores agnoscunt Magos sacerdotes Solis de secta et schola Zoroastris.» (Ibid., p. 38.)
7Il mito di Ciparisso, Memor. letta all’ Acad. Ercolan. in dilucidazione di an dipinto Pompejano (34 pages, avec une

planche). Cette dissertation est insérée dans le t. 3. (p. 265-296) des Mémoires de l’Académie royale d’Herculanum.
8M. Avellino, né le 14 août 1788, est mort le 9 janvier 1850. Il remplissait avec éclat les fonctions de secrétaire

perpétuel de l’académie d’Herculanum.

3



Soleil.
En 1833, dans un mémoire sur le taureau et le lion considérés comme attributs caractéris-

tiques de Vénus, j’ai entretenu l’Académie de quelques monuments figurés asiatiques, qui me
paraissaient établir qu’en Orient le cyprès pyramidal servit à représenter d’une manière sym-
bolique, non-seulement le Soleil et la Lune, mais Vénus elle-même. Ce mémoire, qui fait partie
de mes Recherches sur le culte de Vénus,9 n’a pu être imprimé qu’en 1847, et l’a été tel que je
l’avais composé et communiqué à l’Académie quatorze ans auparavant. Dans l’intervalle, j’eus
l’honneur de lire à la Compagnie, pendant les mois de mars, juin, août et septembre 1843, un
travail particulier sur le culte du cyprès chez les peuples civilisés de l’antiquité. Une partie peu
considérable de ce travail fut publiée, en 1847, dans les Annales de l’Institut archéologique.10

Depuis cette époque, je me suis livré à de nouvelles investigations ; j’ai mis à profit plusieurs
monuments figurés et quelques écrits qui successivement sont venus à ma connaissance ; ils
ont fortifié mon opinion sur diverses questions de détail, et m’ont donné lieu de la rectifier
sur quelques autres. En même temps, ils m’ont permis de remonter avec plus de certitude à
l’origine du culte du cyprès chez plusieurs peuples civilisés de l’Asie, de l’Afrique et de l’Eu-
rope, à la signification symbolique qu’eut primitivement cet emblème, et à l’emploi particulier
qu’on en fit, soit dans le culte public ou le culte secret des divinités génératrices, soit dans les
cérémonies funèbres et dans la composition des monuments funéraires. C’est l’ensemble de
mes recherches sur ces divers points qu’aujourd’hui je soumets au jugement de l’Académie.
Mon travail embrasse l’Orient et l’Occident ; il se divise en deux mémoires : dans le premier, je
considère le cyprès pyramidal comme symbole de vie et, à ce titre, emblème ou attribut des
divinités génératrices ; dans le second, je le considère comme symbole funéraire et comme
emblème ou attribut des divinités infernales.

9P. 119-240.
10T. 19., p. 34-104.

4



1 Premier Mémoire — Du Cyprès pyramidal considéré comme
symbole de Vie et comme Emblème ou Attribut des Divinités
génératrices en Orient et en Occident

1.1 Première Section — Orient
1.1.1 Babylonie, Assyrie, Syrie, Phénicie, Arménie, Commagène, et Asie Mineure

Originaire des contrées méridionales11 de l’Asie antérieure, comme l’attestent la Bible,12 les
traditions de l’Orient, les écrivains grecs ou latins, et les observations des géographes13 et des
voyageurs modernes, le bel arbre que nous appelons le cyprès pyramidal ou le cyprès toujours
vert,14 dut, par sa forme et par quelques particularités qui lui sont propres, attirer de bonne
heure l’attention de ces prêtres studieux et méditatifs qui, sur le sol de la Chaldée, s’efforçaient
de remonter à l’essence de Dieu par l’étude des êtres, des productions et des phénomènes du
monde créé. Préoccupés, dans cette belle étude, du soin de saisir les rapports qui existent
entre le Créateur et son œuvre, entre les choses du ciel et celles de la terre, entre les idées
métaphysiques ou philosophiques et les objets matériels ou physiques, les Chaldéens avaient
fondé sur ces divers rapports un langage symbolique dont les éléments furent empruntés à
l’ordre physique. Ces mêmes prêtres, qui, dans leurs conceptions abstraites, avaient eu l’idée
d’attribuer à la divinité créatrice la forme d’une pyramide, d’un cône ou d’un obélisque, se
trouvèrent conduits, par voie d’analogie, à choisir, parmi les végétaux qui croissaient sous
leurs yeux, le cyprès pyramidal pour en faire le représentant vivant et symbolique du Dieu
créateur. Cet arbre, au port tout à la fois élégant et majestueux, cet arbre qui s’élance vers le
ciel comme la flamme, dont il affect la forme,15 leur parut joindre à ces avantages, l’avantage

11Le cyprès pyramidal ne croît spontanément que sous un climat chaud et dans des lieux secs (voy. Théophraste,
Hist. plantar. 4., 1. Cf. Caton, De R. R. 48., 151.). « Alibi non nisi in tepore (cupressus) proveniens ... aquas odere cupressi, »
a dit Pline (H. N. 16., 60., 1 ; éd. Littré). On lit plus loin (17., 39., 2), que non-seulement le cyprès n’aime ni l’eau, ni le
fumier, mais que l’eau le fait périr : «quinetiam necatur riguis.» Toute fois l’auteur des Geoponica (11., 5.), d’après
Didyme ou Démocrite, prétend que cet arbre se plaît surtout dans les lieux humides et couverts, ou ombragés ; il
ajoute que la graine de cyprès doit se semer après les calendes de septembre.

12Füller (Miscell. sacr. 4., 5.) et Bochart (Phaleg. 1., 4) n’ont pas hésité à traduire par cyprès le mot ,גֹפֶר gopher,
qui, dans le texte hébreu de la Bible, désigne le bois dont se servit Noé, d’après l’ordre exprès du Seigneur, pour
construire l’arche (Gen. 6., 14). Les plus habiles philologues de notre siècle et du siècle dernier admettent cette inter-
prétation, rejettent les étymologies proposées par les écrivains grecs, et reconnaissent même que les deux premières
syllabes, κυπάρ, du mot grec κυπάρισσος ou κυπάριττος, «cyprès,» représentent indubitablement l’hébreu go-
pher ou kopher. En latin, on a d’abord écrit cyparissus, puis, par synérèse, cypressus, puis enfin cupressus, par suite
de la conversion de l’y en u (Servius, ad Virgil. Æneid. 3., 64 ; ed. Alb. Lion).

13Sur la patrie, la culture ou la diffusion du cyprès pyramidal, il faut lire un article plein de savoir et d’intérêt, que
M. le professeur Carl Ritter a placé, en 1844, dans le beau monument qu’il élève aux sciences géographiques, Die
Erdkunde, 11., 567-582. Cf. l’Essai de M. Mirbel sur la distribution géographique des conifères, Annales du Muséum
d’historié naturelle, t. 13., p. 41, 46, 49 ; tableau, p. 68 et suiv.

14Cupressus fastigiata, de Cand. — Cupressus sempervirens, Linn.
15Sidereum gracili spectare cacumine cœlum.

(Ovide, Metamorph. 10., 3., v. 140.)
Théocrite (Idyll. 11., v. 45) dit : ῥαδιναὶ κυπάρισσοι. On trouve aërias cyparissos dans Martial (Epigr. 12., 50., v. 1) ;
celsa cupressus erigitur dans Aviénus (Descript. orb. terr. v. 1078, 1079 ; Poet. latin. minor. t. 5. : ed. Wernsdorf). C’est par
inadvertance que le Dr. Lampe (Dissertation citée) attribue à Priscien les deux vers que j’indique ici. Dans la langue
arabe, le mot serv ou serb, qui signifie cyprès, s’emploie avec le sens de majesté. Jésus, fils de Sirach (Ecclesiastic. 24.,
27), compare au cyprès la divine sagesse. Les Romains donnaient le nom de cyparisses aux feux follets, parce qu’ils
affectent la forme du cyprès : « CYPARISSÆ appellantur acies quædam igneæ, quæ noctu apparere solent ad similitu-

5



non moins précieux de rappeler, par les conditions de sa propre existence, que le Créateur du
monde réunit en lui-même, sans cesser d’être un, le sexe masculin et le sexe féminin, ou, en
d’autres termes, la puissance active et la puissance passive. On sait qu’en effet le cyprès, arbre
de la famille des conifères, appartient à cette catégorie de végétaux que Linné range dans sa
monoécie monadelphie ; végétaux dont les fleurs ne renferment point dans un même calice
les organes des deux sexes, c’est-à-dire les étamines et les pistils, mais dont les chatons à
fleurs mâles et les chatons à fleurs femelles se montrent séparément sur un même pied, s’y
épanouissent et s’y fécondent.16 Si l’on doutait qu’une telle disposition eût attiré l’attention
des anciens, il me suffirait, pour dissiper toute incrédulité sur ce point, de faire remarquer
que les peuples chez qui le palmier croissait à côté du cyprès, n’avaient pu rester étrangers
à la connaissance du sexe des plantes, puisqu’au temps de la floraison, ils fécondaient avec
les fleurs du palmier mâle celles du palmier femelle. De temps immémorial, les Indiens ont
célébré les noces des dieux sous l’emblème de deux palmiers, l’un mâle, l’autre femelle ; ils les
plantaient à côté l’un de l’autre, au sommet de quelque montagne. En plusieurs endroits de
l’Hindoustan, de semblables plantations se voient encore aujourd’hui sur des collines sacrées,
et sont l’objet de la vénération des indigènes. Dans l’Asie occidentale, lorsque les Babyloniens,
les Assyriens, les Syriens et les Phéniciens eurent fait de leur dieu créateur, originairement
androgyne, deux divinités, l’une mâle, l’autre femelle, ce fut un palmier femelle qui représenta
symboliquement Mylitta ou Astarté, leur déesse génératrice. Les monuments figurés en font
foi. Les Perses, de leur côté, attribuèrent à Mithra le palmier mâle ; comme nous le verrons plus
loin.

D’autres avantages naturels avaient dû concourir à faire du cyprès, dans les idées des
Chaldéens d’Assyrie, un emblème expressif du Créateur du monde : telles furent sans doute

dinem cupressi. » (Festus, De signific. verbor., sub voc., p. 64 ; ed. K. O. Müller.) Parfois les écrivains latins comparent
aussi le cyprès à une pyramide, à une borne de forme obéliscale : « ... metas imitata cupressus,» dit Ovide (Metamorph.
10., 3., v. 106). «Femina (cupressus) sterilis diu : metæ demum aspectu non repudiata ... » (Pline, Hist. nat. 16., 60., 1.)
Cf. Servius, ubi infra. On trouve dans Alciat (Emblematum Libellus, emblem. 198) les deux vers que voici :

Indicat effigies metæ, nomenque cupressi,
Tractandos parili conditione suos.

16Pline (Hist. nat. 16., 60., 1, 2 ; Cf. 13., 29., 3 ; 17., 14., 3) et Didyme ou Démocrite, cité par l’auteur des Geoponica (11.,
6.) sont, avec Servius (ad Virg. Æneid. 3., 64), si je ne me trompe, les trois seuls écrivains qui commettent la grave
erreur de distinguer un cyprès horizontal mâle et un cyprès pyramidal femelle ; ils confondent ainsi, sous ces deux
dénominations erronées, deux espèces de cyprès, le cupressus horizontalis de Müller et le cupressus fastigiata de de
Candolle, ou deux variétés du cupressus sempervirens de Linné. Le commentateur de Virgile, copiant inexactement
le naturaliste romain, va jusqu’à prétendre que le cyprès femelle est stérile, et que le cyprès mâle porte seul des
cônes : « Duo ejus sunt genera : nam quæ sterilis est, femina dicitur, ad metæ formam in fastigio convoluta ... contra
mas latius spargit ramos, conosque profert nuci pineæ non absimiles, licet minores ... » Pline avait dit seulement :
« femina sterilis diu» (16., 60., 1), ajoutant plus loin : « ... e cupresso femina (mas enim, ut diximus, non gignit), pilulæ
collectæ ... » (17., 14., 3). C’est de même qu’on lit dans les Geoponica (loc. cit.) : Κυπάρισσος δὲ, ὁ ἄρσην ἄγονος
« le cyprès mâle est stérile.» On a cru pouvoir inférer d’un passage de Plutarque (in Phocione, § 123), que cet auteur
considérait le cyprès comme un arbre stérile. Le sens de ses paroles ne me semble pas avoir été bien compris. Nous
lisons dans ce passage que Léosthène ayant fait aux Athéniens une harangue pleine d’orgueil et d’insolence, Phocion
lui dit : « Jeune homme, vos discours sont semblables aux cyprès : ils sont grands, ils sont hauts, mais ils ne portent
pas de fruits ;» Οἱ λόγοι σου, εἶπεν (ὁ Φωκίων), ὦ μειράκιον, ἐοίκασι κυπαρίττοις · μεγάλοι γὰρ ὄντες καὶ
ὑψηλοὶ, καρποὺς οὐ φέρουσι ; ce qui, à mon avis, n’implique pas que, chez les Grecs, le cyprès passait pour être
stérile, mais simplement qu’il ne porte pas des fruits qu soient bons à quelque chose ; assertion vraie, qui avait donné
lieu à ce dicton : κυπαρίττου καρπός, « fruit de cyprès,» pour dire une chose inutile (Cæl. Rhodigin. Antiquar. lection.
25., 2). Aussi Servius (loc. cit.), continuant à parler du prétendu cyprès mâle et de ses cônes, s’exprime-t-il ainsi : « Mira
inter arbores fœcunditate, quippe quæ trifera est, fructusque habet et januario et majo et septembri maturos : nulli
tamen rei utiles ... »

6



la longévité de cet arbre très-vivace,17 sa fécondité, la forme tétragonale de ses rameaux,18 la
persistance de son feuillage19 toujours vert, toujours vivant, la nature réputée incorruptible de
son bois20 ; la bonne odeur qu’il exhale21 ; les substances inflammables qu’il produit, comme
tous les arbres résineux ; la croyance où l’on était que les objets placés dans des coffrets de
bois de cyprès ou enveloppés de feuilles de cyprès,22 pouvaient se conserver indéfiniment23 ; la

17Voyez, sur la longévité du cyprès pyramidal et sur les grandes dimensions qu’atteint cet arbre, même en Europe, un
article inséré, par M. Loiseleur-Deslongchamps, dans les Annales de la Société d’horticulture (83e livraison, p. 37-53), et
intitulé : Recherches sur l’histoire des cyprès. On a longtemps combattu une opinion que, dans ses cours de botanique
à la Faculté de médecine de Montpellier, j’ai entendu feu M. Pyrame de Candolle soutenir avec autant de talent que
de vrai savoir. Ce célèbre professeur établissait que les arbres ont le privilège de ne pas mourir de vieillesse, et qu’ils
périssent seulement de mort accidentelle. Il a depuis, en écrivant sa Physiologie végétale (t. 2., p. 1007), présenté ce
fait comme une des lois générales de la végétation. Aujourd’hui le fait est théoriquement et pratiquement admis par
la grande majorité des botanistes. On reconnaît que certains pieds d’arbres ont pu, dans des circonstances favorables,
traverser bien des siècles, comme les plus vieux monuments d’architecture que nous ait légués l’antiquité. Aussi mon
savant ami M. Flourens, dans son Éloge historique d’Aubert du Petit-Thouars (p. 16), prononcé en 1845, n’a-t-il pas
hésité à dire que « le boabab d’Adanson date peut-être de la dernière catastrophe du globe.» « Par sa nature, dit
quelque part M. Carl Ritter, le palmier est immortel ; le tronc mort renaît sur sa racine comme un phénix rajeuni ; et
celle immortalité lui a valu de bonne heure d’être appelé de ce nom même.»

18Le nombre quatre et la forme carrée ou cubique faisaient allusion aux quatre éléments, et furent consacrés à
Vénus et à Mithra (Zend-Avesta, t. 2., p. 228 et ailleurs), comme à toutes les divinités génératrices. Selon Plutarque (De
Isid. et Osirid. § 30, p. 52 ; ed. Parthey), les pythagoriciens exprimaient par le tétragone ou le carré la puissance de
Rhéa, d’Aphrodite, de Déméter, de Vesta et de Héra.

19Pline, Hist. nat. 16., 33., 1. Plutarque, expliquant ce phénomène suivant les idées de son temps, l’attribue à la résine
(littéralement à la graisse) et à la chaleur que renferme le cyprès, aussi bien que l’olivier, le laurier et même le lierre :
Ἐλαίαν δὲ καὶ δάφνην καὶ κυπάριττον ἀειθαλῆ διαθυλάσσει τὸ λιπαρὸν καὶ τὸ θερμὸν, ὥσπερ ὁ κιττός
(Sympos. 3., quæst. 2, ed. Reiske).

20Selon Théophraste (Hist. plantar. 5., 5.), de tous les bois incorruptibles, le cyprès est celui qui dure le plus. Selon
Pline (H. N. 16., 78., 1 ; 79., 1-3 ; 80., 2), le bois de cyprès est éternel ; la vétusté, la carie, les vers ou les teignes ne
l’attaquent jamais. C’est pourquoi Platon voulait que toutes les lois fussent inscrites sur des tablettes de cyprès (cf.
Rhodiginus, loc. cit.), comme, assure-t-on, les lois de Solon l’avaient été. Pline cite une statue de Véjovis, de bois de
cyprès qui, depuis l’an 661 de la fondation de Rome, s’était conservée intacte jusqu’au temps où il écrivait. Il cite aussi
les portes du temple de Diane à Éphèse, qui dataient de près de quatre siècles. Il prétend même (18., 45., 2) qu’il suffit
de mêler des feuilles de cyprès avec des semences quelconques pour empêcher celles-ci d’être attaquées par les
vers. Il ajoute, d’accord sur ce point avec Théophraste (loc. cit.), que le bois de cyprès poli ne perd jamais son éclat
(cf. Gregor. Nyssen. Homil. 4 in Cantic. Canticor.). Ces divers faits ne l’empêchent pas de tomber dans une erreur et
une contradiction manifestes lorsqu’ailleurs il dit que la contexture de ce bois est peu serrée, «materie rara» (60., 1.).
De son côté, Virgile (Georgic. 2., 442, 443) recommande le cèdre et le cyprès pour la construction des édifices. Martial
(Epigr. 6., 73.) va jusqu’à dire :

... perpetua numquam moritura cupresso.
(Cf. Epigram. 6., 49. Théocrite, Idyll. 1. Horace, Ars poet. 330-332. Vitruve, 2., 9. Palladio, Nov. tit. 15. Junius, De pictur. veter.
3., 11. Füller, loc. cit. Isidore de Séville, ubi infra. Bochart, loc. cit.) — J’ai eu l’occasion de voir un fragment d’un coffret
de cyprès trouvé dans un ancien tumulus, près des ruines de Panticapée ; il ne portait aucune trace d’altération. Dans
les temps modernes, on a pu quelquefois constater la propriété qu’a le bois de cyprès, comme celui de cèdre, de se
conserver plusieurs siècles. Lilius Gyraldus (Giraldi) en cite un exemple remarquable dans sa dissertation De navigiis
(cap. 7.). Vers le milieu du 15e siècle, les portes de Saint-Pierre de Rome n’étaient nullement vermoulues quand le
pape Eugène 4 y fit substituer des portes d’airain. Plus récemment, des planches de cyprès qui étaient entrées dans
la construction d’un navire appelé le Trajan, furent trouvées intactes lorsque, après être resté treize siècles submergé,
ce navire fut retiré de l’eau (Léon Alberti, De re ædificatoria, 5., 12).

21 ... καὶ εὐώδης κυπάρισσος. (Homer. Odyss. E, 64.) Ces mêmes mots sont répétés dans les Homerici centones
de Christo, 1., 28 (Poetæ gr. christ. Lutet. Parisior. 1609, petit in-8°). Varron (apud Servium ad Virgil. Æneid. 6., 216)
mentionne aussi la bonne et forte odeur qu’exhale le cyprès. Servius (ibid. 3., 64) la qualifie de «vehemens ;» et Pline
(Hist. nat. 16., 60., 1) emploie l’expression « odore violenta.» Isidore de Séville (Origines, 17., 7., 34), voulant caractériser
la bonne odeur du cyprès, dit : « Jucunditas odoris sui. »

22Voy. Geoponica, 2., 18., 4. Columelle, 2., 9., 9.
23De là l’usage d’ensevelir les morts dans des cercueils de bois de cyprès. De là aussi ces locutions, en parlant d’écrits

7



vigueur de constitution de cet arbre, qui lui permet de braver à la fois l’intensité de la chaleur,
les frimats et les neiges24 ; la forme enfin de ses fruits, quelquefois assimilée à celle de deux
organes qui sont une partie essentielle de l’appareil génital de l’homme.25

Le silence des auteurs anciens sur la plupart des motifs qui présidèrent en Orient au choix
du cyprès pyramidal, comme emblème ou comme attribut des divinités créatrices, semble-
rait, au premier abord, fournir une objection contre la justesse de quelques-unes des consi-
dérations par lesquelles je cherche à expliquer un tel choix. Mais, quel que soit le degré de
confiance qu’on leur accordera, rien ne peut infirmer les nombreux témoignages qui nous res-
tent de la consécration du cyprès aux dieux générateurs, dès une haute antiquité. Nous allons
voir les productions de l’art en Orient, comme en Occident, parfaitement d’accord avec les
textes pour mettre ce fait hors de toute contestation.

Les premières antiquités figurées dont je place les dessins sous les yeux de l’Académie,
nous transportent en Syrie, dans cette province qui, de même que la Phénicie, rendait un culte
solennel à la Vénus des Babyloniens et des Assyriens. Ce culte se naturalisa si complétement
chez les Syriens, que cette divinité fut bientôt désignée sous le nom de Déesse de Syrie. Au-
cun temple n’a été plus célèbre que celui qu’elle avait à Hiérapolis. Visité, chaque année, par
une multitude de pèlerins qui, de divers points de l’Asie occidentale, de l’Inde, de l’Arabie, de
l’Éthiopie, de l’Égypte, y apportaient des offrandes de toute espèce,26 il renfermait, avec des
richesses immenses, deux statues d’or, dont l’une représentait la déesse assise sur des lions
et chargée des attributs de Junon, de Minerve, de Vénus Aphrodite, du Soleil, de la Lune, de
Rhéa, de Diane, de Némésis et des Parques.27 L’autre statue représentait, assis sur des taureaux,
Baal ou Jupiter,28 l’époux de la déesse. Dans le même temple, on avait placé un trône du Soleil,
sans statue,29 une image en pied d’un Apollon barbu,30 et plusieurs autres simulacres qui ne

ou d’objets qui ne méritaient pas d’être conservés : «non coacervanda ligna cupressina,» ou « ligna cupressina ne
coacervato.» Horace (Epist. ad Pisones, 331, 332, ed. Dœring) a dit :

... ... carmina fingi
Posse linenda cedro, et levi servanda cupresso?

24Voy. Théophraste (Hist. plantar. 4., 1). Les anciens croyaient que le cyprès se couvre trois fois, chaque année, de
fruits qui mûrissent aux mois de janvier, de mai et de septembre ; de là l’expression « trifera cupressus» (Pline, Hist.
nat. 16., 50., 2 ; Servius, loc. cit.). Les modernes se bornent à remarquer, quant à la vigueur réelle de cet arbre, que,
transplanté de sa patrie en Europe, il ne résiste pas à des froids rigoureux ; mais qu’il ne dégénère nullement, de
quelque manière qu’on l’ait semé. Cette dernière observation n’avait point échappé à Pline (Hist. nat. 17., 11., 1).

25Théophraste (De Caus. 1., 5.) caractérise le fruit du cyprès en disant : καρπὸν σφαιροειδῆ. Varron (De R. R. 40.)
emploie l’expression galbulus. Je ne vois nulle part que les anciens se soient arrêtés à remarquer la forme pentagonale
des scutelles qui couvrent la surface de la pomme du cyprès. C’est à tort que Pline (Hist. natur. 16., 60., 1) désigne ce
fruit sous la dénomination de baies (baccæ). Il dit mieux lorsqu’il emploie (ibid. 17., 14., 3) celle de petites boules ou
globules (pilulæ). Autrefois, en Europe, le fruit du cyprès figurait dans les pharmacopées et les pharmacies sous la
dénomination impropre de noix de cyprès.

26De Dea syria, §§ 10, 32.
27Ibid. §§ 31, 32.
28L’auteur du traité De Dea syria (§ 31) désigne ce dieu sous le nom de Zeus.
29Ibid. § 34.
30Ibid. § 35. — Je n’hésite pas à rapporter au dieu que l’auteur désigne ici sous le nom d’Apollon barbu, un buste

barbu et radié, qui se voit sur un autel de marbre, à quatre faces, dont les dessins m’ont été communiqués par notre
obligeant et savant confrère M. Raoul-Rochette. Cet autel, où l’alliance des idées grecques avec les idées asiatiques
est évidente, fut donné, il y a peu d’années, par les religieux du Liban, à M. le capitaine de vaisseau de Suin. Il est
succinctement décrit dans le mémoire de M. Raoul-Rochette sur l’Hercule assyrien (Mém. de l’Acad. des inscript. t. 17.,
2e partie, p. 98, 99), et sera prochainement publié et commenté par le docte académicien. Entre autres faits neufs et
curieux, il offre, sur trois de ses faces, outre le buste du dieu-soleil barbu, deux images en pied de la Déesse de Syrie,
images dont une se termine en gaine et semble identifier cette déesse avec la Diane d’Éphèse. La quatrième face est
occupée par un buste d’Hercule représenté avec un costume qui, non moins que l’inscription grecque gravée sur une

8



se rattachent pas directement à l’objet de ce mémoire. Aucun des trois monuments syriens
dont j’ai à parler, un autel à quatre faces, un bas-relief, et un trône votif de bronze, ne nous
offre la répétition des deux statues principales du temple de Hiérapolis ; mais ils vont nous
faire connaître qu’en Syrie le culte de Vénus, adorée sous le symbole du cyprès pyramidal,
s’associait tantôt au culte d’une triade suprême et à celui de l’Amour, tantôt seulement au
culte du Soleil et de la Lune. Bien que l’autel et le bas-relief eussent été apportés à Rome
dès une époque fort ancienne,31 et publiés même longtemps avant la mort du docteur Lampe,
ils lui étaient restés inconnus. D’autres habiles archéologues en ont fait, avant et après lui,
le sujet de savantes dissertations. Toutefois, il faut bien le dire, les interprétations qu’ils ont
proposées ne sont ni satisfaisantes, ni complètes, et les dessins qui accompagnent leurs ou-
vrages manquent d’exactitude. Grâce à l’obligeance de MM. Édouard Gerhard, Émile Braun et
G. Henzen, ceux que je joins ici32 offrent toutes les garanties désirables. Ils ont été exécutés en
1846, à Rome, sous les yeux de ces savants33 ; les deux monuments qu’ils reproduisent sont de
marbre, proviennent probablement de Palmyre ou de la Palmyrène, et se conservent au Musée
capitolin.34

Sur la face antérieure de l’autel est gravée une inscription latine que Pighius,35 le premier,
copia pendant son séjour dans cette ville. Vers 1602, elle fut publiée dans la première édition
du recueil de Gruter,36 d’après une copie plus complète que celle de l’antiquaire hollandais,
restée manuscrite. En 1683, dans ses Recherches curieuses d’antiquité,37 et, en 1685, dans ses
Miscellanées,38 Spon fit graver un dessin peu fidèle du monument vu sous chacune de ses
quatre faces. Ce dessin fut reproduit, sans aucune correction, dans le deuxième volume de
l’Antiquité expliquée du P. Montfaucon.39 De 1603 à 1754, plusieurs autres savants40 ont donné
des copies plus ou moins exactes de l’inscription bilingue de notre autel et de celle que porte le
bas-relief dont je parlerai plus loin ; mais ils n’y ont pas joint les dessins des figures qui ornent
ces deux monuments. En 1782, le P. Giorgi, dans la lettre citée plus haut, publia ses observations
sur l’autel et le bas-relief palmyréniens, en y insérant les remarques philologiques qu’Adler lui
avait communiquées. L’année suivante, 1783, cette lettre fut réimprimée à la fin du quatrième
volume de la Description du Musée capitolin.41 Dans ce dernier ouvrage, publié avec luxe, on

autre des quatre faces, décèle le ciseau d’un sculpteur grec, mais d’un sculpteur de l’époque de la décadence. La tête
d’Hercule est coiffée avec le mufle d’un lion dont la peau tombe sur les épaules du buste et vient s’attacher sur le
devant de la poitrine, au moyen des deux pattes antérieures de l’animal, qui se nouent l’une avec l’autre. Au-dessus
de l’épaule gauche s’élève le gros bout de la massue d’Hercule.

31Ce fait remontait à une date si reculée, que Bottari (Mus. capitolin. t. 4., p. 77-86), décrivant le bas-relief, se demande
ce qui empêche de conjecturer qu’il fut apporté de Palmyre à Rome par l’empereur Aurélien, sectateur zélé, comme
on le sait, du culte du Soleil.

32Pl. 1., n°s 1 et 2 ; pl. 2., n°s 1 et 2 ; pl. 3., n° 1.
33Les inscriptions ont été estampées avec le plus grand soin, puis réduites par le procédé de la photographie pour

être calquées sur le cuivre de mes planches. Ainsi disparaîtront quelques erreurs qui s’étaient glissées dans la repro-
duction de ces inscriptions, lorsqu’en 1847 je publiai une première fois les dessins de l’autel et du bas-relief palmyré-
niens du Musée capitolin (Monum. inéd. de l’Instit. arch. t. 4., pl. 38., n°s 11, 11 a, 11 b, 11 c, n° 6).

34Avant d’être déposé dans ce riche musée, l’autel à quatre faces avait été placé à la villa Bosia, puis dans les jardins
du palais Mattéi.

35Manuscrits cités par Gruter, ubi infra.
36Inscript antiq. p. 36., n° 1.
37Planche à la page 69.
38Miscell. erud. antiq. planche à la p. 3.
39Pl. 179., n° 5.
40On en trouvera la liste plus loin, p. 40, note 2.
41P. 371-416.

9



est étonné de trouver l’autel à quatre faces gravé dans une simple vignette,42 qui reproduit le
dessin en miniature et fort inexact, que donne Giorgi43 d’un si précieux monument. Ce dessin,
on en aura la preuve plus loin, a induit en erreur, sur un point important, deux archéologues
d’un grand mérite, Böttiger44 et Avellino.45 Enfin, M. l’abbé Lanci, après avoir publié, en 1825,
un fac-simile et une traduction de l’inscription palmyrénienne de notre autel, à la suite de
sa dissertation sur la stèle ægypto-phénicienne de Carpentras,46 a inséré, vingt ans plus tard,
dans le premier volume de ses Paralipomenii,47 un commentaire accompagné d’un dessin qui
laisse encore beaucoup à désirer, et qui ne reproduit ni l’inscription latine, ni l’inscription en
caractères palmyréniens.

Au-dessus de la dédicace latine, qui se compose de six lignes, on voit un buste radié,48 sup-
porté par un aigle. Cet oiseau, attribut caractéristique du dieu solaire asiatique,49 que les Grecs
et les Romains assimilent à Zeus ou Jupiter, dont l’aigle est de même le symbole,50 cet oiseau,
dis-je, nous avertit que nous avons ici sous les yeux l’image de Baal ou Bel, qualifié Sol sanctis-
simus51 dans l’inscription latine, et, à ce titre, appelé dans l’inscription palmyrénienne, comme
nous allons le voir, Malackbel, c’est-à-dire, Bélus Roi. Les six lignes latines, sans nommer ce
dieu, nous disent que le monument fut consacré au Soleil Très-Saint, SOLI SANCTISSIMO, par
trois personnages qui portaient des noms romains : Tiberius Claudius Felix ; sa femme, Claudia
Helpis, et leur fils, Tiberius Claudius Alypus.52 A droite, la face latérale53 nous offre l’image du
Soleil ascendant, représenté en pied sous les traits d’un jeune homme imberbe, vêtu à l’orien-
tale, et tenant un long sceptre de la main droite ; la déesse de la Victoire lui pose une couronne
sur la tête au moment où il monte dans un char qu’emportent vers le ciel quatre griffons ai-
lés, dont il a pris les rênes en main. Au-dessous de ce tableau est gravée, sur trois lignes, une

42Mus. capitolin. t. 4., p. 77.
43Lettre citée, planche pour la p. 107.
44Ideen zur Kunstmythol. p. 239.
45Mémoire cité, p. 26.
46Di un egizio monum. con inscriz. fenicia, etc. Spiegazione delle due epigrafi palmir. del Mus. capitol. (Roma, 1825,

petit in-folio, avec deux fac-simile), p. 143-152. — Bianchini et Montfaucon, d’après lui, nous avaient déjà donné un
fac-simile assez satisfaisant de chacune de ces deux inscriptions.

47Paralipomeni alla illustrazione della sacra Scrittura per monument fenico-assirii ed egiziani (Paris, 1845, 2 vol.
grand in-4°), p. 29-37 ; pl. 2., n°s 1-4.

48Les rayons solaires dont la tête est ornée sont au nombre de sept, et font allusion tout à la fois, je le présume,
aux sept planètes et aux sept conseillers de Baal, types primitifs des sept amschaspands d’Ormuzd.

49Chez les Perses, l’aigle était le symbole de Mithra, dieu solaire et manifestation d’Ormuzd, le Jupiter du Zend-
Avesta.

50Remarquons que, sur plusieurs monuments romains, Jupiter, comme ici Baal ou Bel, est représenté par un buste
humain que supporte un aigle aux ailes éployées.

51Les rapports que la théologie asiatique avait établis entre l’aigle et le soleil ne sont pas moins nettement indiqués
dans une croyance populaire fort répandue chez les nations civilisées de l’antiquité : on affirmait que l’aigle est le seul
oiseau qui puisse s’élever jusqu’au soleil et soutenir en face l’éclat de ses feux et de sa lumière. L’empereur Julien, au
début d’une lettre (Epistol. 16.) qu’il écrivait au philosophe Maxime, ou, selon d’autres, à Libanius, paraphrase cette
tradition avec le tour d’esprit qu’on lui connaît : «La fable, dit-il, rapporte que l’aigle, pour éprouver si ses aiglons sont
légitimes, les enlève tout jeunes et dépourvus de plumes jusqu’à la région éthérée Là, il les présente aux rayons du
soleil, comme pour apprendre de ce dieu témoin s’il est vraiment leur père, ou s’ils sont nés d’un coupable adultère.»

52Félix et son fils Alypus faisaient partie de la troisième cohorte des Calbiens ou Galbiens, CALBIENSES DE COH. 3000 ;
ce qui doit s’entendre d’une cohorte fournie par la ville appelée Calaba ou Galaba et située dans l’Osrhoène, province
de la Mésopotamie. Le savant Orelli (Inscript. latin. select. t. 1., p. 344, n. 1924) rapporte les six lignes de l’inscription
latine, sans autre commentaire que ces mots : «Calbienses Grævio ad Suet. Galb. 3. sunt milites calbeis s. galbeis
donati. »

53Pl. 2., n° 2.

10



inscription en caractères palmyréniens, que le P. Giorgi,54 Eichhorn55 et M. l’abbé Lanci56 n’in-
terprètent pas dans les mêmes termes, mais où ces trois savants s’accordent à lire le nom de
Malachbel, l’un des dieux de Palmyre, et le nom de Tibérius Claudius Félix, qui lui consacra
le monument. C’est ce qui résulte aussi de la traduction littérale qu’à ma prière, M. le duc de
Luynes a bien voulu faire de cette inscription. La voici en latin, précédée d’une transcription
en caractères hébraïques, selon la méthode qui est généralement suivie :

תדמר ולאלהי למלכבל זה עלתא
פלקס קלודיס טבריס קרב
שלם לאלהיהן ותדמריא

1re ligne. Aram57 hanc Malachbelo et diis Palmyræ
2e ligne. obtulit T(i)B(e)RI(u)S CL(a)UDI(u)S F(e)L(i)CS

3e ligne. et Palmyreni diis suis. Salve (ou pax).

C’est-à-dire : «Tibérius Claudius Félix a consacré cet autel à Malachbel et aux dieux de Palmyre,
et les Palmyréniens à leurs dieux. Salut (ou paix)58 ! »

Cette dédicace, rapprochée de la composition du monument et de la formule latine de consé-
cration, SOLI SANCTISSIMO, prouve, contrairement à l’opinion de Spon et de Montfaucon, que,
chez les Syriens, Malachbel était la personnification d’un dieu-soleil, et non de la lune, qui
est appelée Aglibol dans les inscriptions du bas-relief palmyrénien dont il sera bientôt ques-
tion, et Selamanès, dans trois inscriptions lapidaires59 trouvées en Syrie, au sommet du mont
Scheikh Béréquet, et non loin de l’emplacement de l’ancienne Béroée.60 La signification du pre-
mier de ces trois noms ne peut laisser subsister aucun doute ; car il se compose de deux mots :
malca oumalchus, roi, et baal ou bel, seigneur, qualifications qui, l’une et l’autre, conviennent
parfaitement et au soleil personnifié, et à Baal considéré comme un dieu-soleil. Toutefois M.
l’abbé Lanci,61 sans s’arrêter à cette considération, et un peu trop préoccupé peut-être du désir
de trouver sur les quatre faces de notre autel la personnification des quatre saisons de l’année
en usage à Palmyre, ne veut reconnaître sous le nom de Malachbel que le représentant de la

54Lettre citée, p. 107.
55Commentat. societ. reg. scient. gotting. recent. vol. 6., p. 98-118.
56Ouvrage cité, Spiegazione, etc. (loc. cit.).
57C’est à tort que M. Kopp (Bilder und Schrift. der Vorzeit, t. 2., p. 133) croit trouver dans cette inscription la dédicace

d’une colonne au Soleil. Le mot ,עלתא eltha ou ealtha, qu’il traduit par colonne, appartient à la langue syriaque, et
signifie constamment autel dans la version syriaque de la Bible, autel et sacrifice (holocauste) dans le dictionnaire de
Castell. Les Maronites écrivent eltho ou eletho, et lui donnent aussi le sens d’autel. Enfin eltha ou ealtha se retrouve,
avec ce dernier sens, dans une autre inscription palmyrénienne en l’honneur du Soleil (Comment. Soc. reg. scientiar.
gotting. recent. t. 6., p. 84).

58La transcription de M. le duc de Luynes en caractères hébraïques et celle qu’avait publiée, en 1825, M. l’abbé Lanci
(ouvrage cité, Spiegaz. p. 151), ne présentent entre elles aucune différence ; mais ce dernier ne traduit pas tout à fait de
même. Sa version italienne est ainsi conçue : Quest’ Ara a Malachbelo, e agli Dei di Palmira consacrò Tiberio Claudio
Felice, e i Palmireni. A’ loro Dei pace.

59Pococke, Inscript. antiquæ, cap. 1., pag. 2, 7, 8 ; p. 3, 9. Corp. inscr. græc. vol. 3., nn. 4449, 4450 ; ed. Franz. Cuper,
Dissert. sur div. matières de relig. et de philolog. (la Haye 1714), t. 2., p. 47. Pococke, Inscr. antiq. cap. 1., p. 2, 6. Egmond
et Heyman, Itiner. t. 2., p. 401. Muratori, t. 1., p. 64. ; t. 4., Append. p. 1978, n. 7. Corp. inscr. græc. loc. cit. n° 4451. Dans les
trois inscriptions, on lit : ΜΑΛΑΒΑΧΩ et ΜΑΔΡΑΧΟΙ, au lieu de ΜΑΛΑΧΒΗΛΩ.

60Aujourd’hui Alep.
61Paralipomeni, t. 1., p. 31-37.

11



première de ces quatre saisons, l’équinoxe du printemps. Il applique ce nom au personnage
qui, monté sur le char attelé de quatre griffons, est couronné par la Victoire ; et, pour lui, le
buste radié, posé sur un aigle, serait la déification du solstice d’été.

La face latérale gauche du monument qui nous occupe62 porte un buste voilé, que Spon n’a
pas cherché à qualifier, et qui serait, suivant Montfaucon, le portrait de Tibérius Claudius Félix ;
selon Eichhorn, mais avec quelque doute, le portrait d’un ministre du culte de Malachbel. Ces
trois antiquaires prennent pour une faucille l’instrument placé sur l’épaule droite du buste
voilé. Spon penche même à croire que cette faucille, emblème de la saison des moissons,
n’est pas sans corrélation avec le char du Soleil, qui est figuré sur l’autre face. Le P. Giorgi
ne s’explique pas sur ces deux derniers points, et veut que le buste dont il s’agit représente
Ormuzd, dieu des mages. M. l’abbé Lanci63 le rapporte à l’automne divinisé. Ce buste n’est ni un
portrait, ni le dieu des Perses appelé Ormuzd, ni la déification de l’automne, ni Baal, mais bien
le dieu suprême des Syriens et des Palmyréniens, que nous trouvons, dans la triade divine des
Assyriens et des Perses, sous le nom de Temps-sans-bornes, c’est-à-dire l’Éternel. Toutefois il
faut reconnaître ici l’influence de l’art grec64 ; car, tandis que les Assyriens, les Perses et même
les Phéniciens représentent habituellement ce dieu suprême sous le symbole du cercle ou
de la couronne,65 emblèmes d’éternité, nous le voyons, sur l’autel dont je parle, figuré sous
une forme humaine, et caractérisé par un voile et une harpé66 ; ce qui achève de l’assimiler au
Saturne (Cronos) des Grecs.67

Enfin, sur la face postérieure de notre autel,68 s’élève un grand cyprès pyramidal, chargé de
ses fruits globuleux, et non un pin, comme le disent Gruter, Spon et Montfaucon, ou un laurier,
comme le veut Eichhorn.69 Vers le sommet de l’arbre est attachée une couronne, emblème
d’éternité et de déité, que l’on pourrait aussi prendre pour le ceste de Vénus, si elle était placée

62Pl. 2., n° 1.
63Ubi supra.
64Il faut reconnaître aussi, dans la composition de notre monument, l’influence des idées grecques ; car, de même

que, chez les Grecs, Cronos ou Saturne finit par s’effacer pour laisser à Zeus ou Jupiter tous les honneurs divins et
le rôle d’un dieu omnipotent, de même nous voyons, sur notre autel palmyrénien, le Temps-sans-bornes ou Saturne
relégué au second rang ; c’est le buste de Baal qui occupe la place d’honneur, c’est-à-dire la face antérieure de cet
autel ; et c’est à lui, qualifié Soleil très-saint (Sol sanctissimus), qu’est dédié le monument dans l’inscription gravée
au-dessous de son image (pl. 1., n° 1).

65Voy. Nouv. Journ. asiat. août 1835, t. 16., p. 174, 175 ; Mém. de l’acad. des inscr. nouvelle série, t. 17., 1re partie, p.
352-354.

66Je me réserve de montrer ailleurs que la harpé, instrument d’origine asiatique, fréquemment placé sur les mo-
numents romains des tauroboles et du culte de Cybèle et d’Atys, a pour type primitif l’arme tranchante qui, dans la
légende de Mithra, empruntée aux Chaldéens d’Assyrie, est appelée l’oreille d’acier ou plutôt l’oreille de cuivre rouge.
(Voy. Zend-Avesta, t. 2., p. 229 et n. 5. Cf. ibid. t. 1., 2e partie, p. 347, 548, n. 3.)

67Dans la théologie chaldéenne ou assyrienne, Bélus, comme Ormuzd dans le Zend-Avesta des Perses, est assimilé,
non au Temps-sans-bornes ou à l’Éternité, mais au Temps limité, c’est-à-dire au temps qui doit marquer la durée
du monde créé. Cette distinction ayant échappé à l’attention des écrivains occidentaux, et Bélus, en Orient, étant
qualifié Temps (Chronos), quelques auteurs grecs ou latins ont commis la grave erreur de croire que les peuples de
l’Asie antérieure confondaient Bélus avec Saturne (Cronos). Je puis citer nommément Théophile, évêque d’Antioche,
dont le passage mérite d’être textuellement rapporté : ... ἔνιοι μὲν, dit Théophile, σέβονται τὸν Κρόνον, καὶ
τοῦτον αὐτὸν ὀνομάζουσι Βὴλ, καὶ Βὰλ, μάλιστα οἱ οἰκοῦντες τὰ ἀνατολικὰ κλίματα, μὴ γινώσκοντες
μήτε τίς ἐστιν ὁ Κρόνος, μήτε τίς ἐστιν ὁ Βῆλος · παρὰ δὲ Ῥωμαίοις Σατοῦρνος ὀνομάζεται · οὐδὲ γὰρ
αὐτοὶ γινώσκουσι τίς ἐστιν αὐτῶν πρότερον, ὁ Κρόνος ἢ ὁ Βήλ. Ad Autolycum, 3., 29., p. 399 C ; Parisiis, 1742 ;
edit. Maran. Voyez aussi Servius (ad Virgil. Æneid. 1., 733), Damascius (Vita Isidor. apud Phot. Biblioth. cod. 242, p. 343,
ed. Bekker) ; et l’auteur anonyme de l’Exorde du 2e livre de la Chronique d’Eusèbe (Chronic. 2., p. 239, edd. Maio et
Zohrabo ; p. 14, ed. Aucher).

68Pl. 1., n° 2.
69Comment. societ. reg. scient. gotting. recent. t. 6., class. historic. et philolog. p. 118.

12



moins haut. Des flancs de ce cyprès, image vivante de Vénus, naît l’Amour, qui, sous la forme
d’un jeune enfant non ailé, porte sur ses épaules un bélier, symbole tout à la fois de sa mère70

et de son père, Baal ou Bel, époux et frère de la déesse. Les Grecs et les Latins attribuèrent
ce symbole à Hermès ou Mercure, époux d’Aphrodite ou Vénus et père de l’Amour, assimilant
ainsi ce dieu à Baal, seconde divinité des Assyriens, des Syriens et des Palmyréniens. L’antiquité
grecque et l’antiquité romaine ont-elles jamais réussi à représenter, par une composition aussi
poétique, aussi ingénieuse, aussi discrète, les amours d’Hermès et d’Aphrodite, de Mercure et
de Vénus, et la naissance d’Éros ou de Cupidon? Je suis tenté d’en douter, dût-on m’accuser
de partialité pour le génie symbolique de l’Orient.

Ce génie symbolique, si je ne me fais illusion, se manifeste surtout dans le choix de l’arbre
qui est, pour ainsi dire, le mot de l’énigme du tableau placé sous nos yeux. Il n’était pas indiffé-
rent, comme on pourrait le croire, de faire naître l’Amour des flancs d’un arbre de telle ou telle
espèce. Ne fallait-il pas, puisqu’il s’agissait de représenter sa mère, choisir un arbre qui pût
rappeler que primitivement Vénus réunissait en elle les deux sexes? Or le cyprès n’est-il pas
androgyne ou hermaphrodite, s’il m’est permis de m’expliquer ainsi ? c’est-à-dire, ne porte-t-il
pas, sur un même pied, des chatons mâles et des chatons femelles? Il était donc un emblème
éminemment propre à représenter tout à la fois un dieu et une déesse, et à exprimer l’idée
de l’union conjugale à laquelle Éros ou l’Amour devait sa naissance. Ne suit-il pas de là que,
sur l’autel du Musée capitolin, le cyprès peut être considéré comme le symbole et de la Vénus
asiatique et de son époux divin?

L’attribution de la puissance créatrice à un arbre sacré n’est point ici un fait unique et iso-
lé. Une tradition persane,71 empruntée à une source qui nous est restée inconnue, fait naître
d’un arbre Meschia72 et Meschiané, le premier homme et la première femme, confirmant ainsi
la double signification de vie et d’arbre que la langue zende attribue au mot orouéré, l’arvor ou
arbor des Latins. Le grand bas-relief à deux faces découvert, en 1832, dans un mithræum, près
de Heddernheim, nous montre que la croyance des sectateurs de Zoroastre avait passé, avec le
culte de Mithra, chez les Grecs asiatiques, qui, après avoir reçu des mains des Perses les types
des monuments consacrés à ce culte, les transmirent, plus ou moins modifiés, aux légions que
Pompée et les empereurs romains ou leurs généraux conduisirent dans l’Asie Mineure. Nous
voyons, en effet, sur la face antérieure du bas-relief de Heddernheim,73 la naissance de Mes-
chia, ou la première phase de la vie humaine, représentée par un enfant qui naît de l’arbre
appelé reivas dans le Boun-déhesch.74 A la droite de cet arbre sont plantés trois cyprès ; entre
le premier et le second, un jeune homme, qui porte sur ses épaules un taureau renversé, la
tête en bas, nous offre l’image de la seconde phase de la vie humaine. Plus loin, entre le
second et le troisième cyprès, on remarque un groupe de deux figures, où, dans une autre
occasion,75 nous avons reconnu Mithra posant une couronne sur la tête du même personnage
parvenu à la troisième phase. La tradition qu’attestent tout à la fois ce précieux monument et
les livres sacrés des Parses, avait probablement été recueillie chez les Chaldéens ou les Assy-
riens ; aussi s’était-elle répandue parmi d’autres peuples de l’Asie. Les Annales des Ouigours

70A Amathonte, dans l’île de Cypre, et à Corinthe, on offrait à Vénus un bélier chargé de toute sa toison. (Voy. Jean
Lydus, De mensib. 4., 45.)

71Zend-Avesta (Boun-déhesch, 15.), t. 2., p. 376 et 377.
72Il est, sans doute, inutile de faire remarquer l’identité de ce nom avec le Mensch des langues germaniques.
73Annal. des Vereins für nassauische Alterthumsk. t. 1., pl. 1. Cette planche est reproduite, sous le n° 90., dans mes

Recherches sur le culte de Mithra.
74Zend-Avesta, t. 2., p. 376.
75Nouv. annal. de l’Instit. archéol. t. 1., p. 474, 475. Mém. de l’Acad. roy. des inscr. t. 14., 2e partie, p. 84, 85.

13



m’en fournissent la preuve. « A Coumlandjou, lieu situé au confluent des rivières Tougola et
Sélinga,76 qui prennent leur source dans les monts Caracorum,77 il y avait, disent ces Annales,78

deux arbres voisins, l’un appelé fistouc, semblable au pin, dont le feuillage ressemble à ce-
lui d’un cyprès, et dont le fruit a la forme et la saveur de la pomme de pin ; l’autre était un
bouleau. Les deux arbres s’enflèrent ; ils étaient éclairés par une lumière céleste ; continuant
à croître, ils formèrent comme une montagne, d’où l’on entendit sortir des sons harmonieux.
Toutes les nuits, elle était entourée d’une vive lumière. Lorsqu’elle fut parvenue au terme de
sa grossesse, une ouverture laissa voir cinq chambres, semblables à des tentes et entourées
d’un fil d’argent ; dans chacune était assis un enfant allaité au moyen d’un tube suspendu à sa
bouche. Les chefs des tribus, frappés d’étonnement, venaient admirer et adorer ces prodiges ...
Les cinq enfants étaient traités par les peuples de cette contrée avec le respect qu’on rend aux
fils des rois ... » Il n’est pas moins curieux de trouver dans les livres religieux des Thibétains
une légende où l’on voit la reine, qui porte dans son sein le Bôdhisattva, s’avancer, dans le jar-
din de Loumbini, jusqu’à un arbre qui s’incline et la salue ; elle saisit une de ses branches, et,
au même instant, le Bôdhisattva sort par son côté droit, sans la blesser.79 Dans cette légende,
on le voit donc, un arbre devient l’emblème vivant d’une déesse remplissant, comme Vénus,
Junon, Ilithyie, Lucine et Artémis ou Diane, les fonctions d’obstétrice.

Des traditions analogues à celles que je viens de rapporter se reproduisent même, mais
avec plus ou moins d’altération, dans certaines légendes orientales, importées en Grèce et
en Italie. C’est ainsi, par exemple, que les mythographes de ces deux contrées80 font naître
Adonis d’une mère métamorphosée en arbre,81 et alternativement désignée sous le nom de
Myrrha et sous celui de Smyrna. Selon les uns, elle était fille de Cinyras, qualifié roi de Cypre,
prêtre d’Aphrodite à Paphos, et même fondateur de cette dernière ville. Selon Panyasis, cité
par Apollodore,82 elle avait pour père Théias, roi des Assyriens. Hygin83 la dit fille de Cinyras, et
donne à ce prince le même titre de roi d’Assyrie. La légende grecque qui nous parle de Myrrha
punie d’un commerce incestueux par sa métamorphose en un arbre d’où naît Adonis, au bout

76Dans le Syllabaire mandchou-chinois, intitulé : Thsing-han-touï-in-tseu-che, on trouve, en mandchou, Toula et
Selengge, et, en chinois, Thou-la et Se-ling-’ge.

77Sous cette forme, il faut reconnaître la chaîne appelée par Raschid-el-din Kara-Korum. Ce nom désigne, en général,
toutes les montagnes situées dans le voisinage de deux rivières dont le confluent est à Koumlandjou, et d’une autre
rivière nommée Orkhon.

78Ce sont les Annales mêmes des Ouigours que Raschid-el-din et le vizir Ala-el-din ont eues entre les mains. Le
dernier, dans son Histoire du conquérant du monde (Djenghis-Khan), en a donné un extrait, qui, traduit en français,
a été inséré par M. d’Ohsson, ministre de Suède à la Haye, dans son Histoire des Mongols (Paris, 1824, in-8°). C’est
à cette traduction que j’emprunte le passage qui est transcrit ici. Les faits qu’il renferme sont aussi rapportés, mais
avec quelques variantes, dans l’Histoire de la dynastie mongole, écrite en chinois par Tchao-yuan-phing et intitulée :
Su-houng-kian-lou (section 29., fol. 14 verso). Le pays où a lieu le prodige y est nommé Khorin ; il n’est question que
d’un seul arbre, dont la rotondité est comparée à celle d’une femme enceinte. Au bout de neuf mois et dix jours, l’arbre
accouche de cinq garçons ; le cadet reçoit le nom de Bouka-khan, et devient roi des Ouigours, après avoir soumis les
peuplades voisines. Feu M. Jules Klaproth, à qui l’on doit une traduction française de ce morceau (Journ. asiat. 1824, t.
5., p. 268, 269), remarque (ibid. p. 272) que si, avec toute raison, l’historien chinois déclare fabuleux le fait qu’il rapporte,
on ne doit pas moins conclure de son récit, que les principales circonstances en avaient été empruntées à une même
source par lui et par les historiens persans.

79Voy. le Rgya Tch’er Rol Pa, 2e partie, chap. 7., p. 80 et suiv. de la traduction franç. de M. Foucaux (Paris, 1848, in-4°).
80Apollodore, 3., 14., 4-7. Ovide, Metamorph. 10., 490 sqq. Servius, ad Virgil. Eclog. 10., 18 ; ad Æneid. 5., 72. Scriptores

rerum mythicarum latini tres, t. 1., p. 60, 85, 239 ; ed. Bode. Conf. M. J. de Witte, Nouvelles Annales de l’Instit. archéol. t.
1., p. 539. MM. Ch. Lenormant et J. de Witte, Élite des monuments céram. t. 2., p. 220.

81Cet arbre est celui qui produit la myrrhe. Parfois cependant les écrivains de l’antiquité lui substituent le myrte.
823., 14., 3.
83Fab. 58., v. 242.

14



de dix mois, avait donc été puisée à une source assyrienne ou du moins phénicienne.84 Elle
inspira la composition d’un camée dont l’empreinte a été publiée à Rome, en 1839, par les
soins de la direction de l’Institut archéologique.85 Ce camée représente une nymphe86 retirant,
par un pied, le jeune Adonis des flancs d’un arbre, qui est la métamorphose de sa coupable
mère, et dont le tronc affecte sensiblement les formes d’une femme. À leur tour, les peintures
qui ornent quelques vases grecs inédits, dont je dois la connaissance à M. de Witte, nous ont
conservé le souvenir de ce mythe, puisqu’elles nous montrent Adonis placé auprès de Myrrha
changée en arbre. Le même archéologue m’apprend qu’à Naples, dans la collection Torrusio,
il existe une amphore de Nola, qui représente deux personnages, l’un barbu, l’autre imberbe,
sortant chacun du tronc d’un arbre. D’autre part, un rite curieux, dont la mention se trouve
dans Julius Firmicus, nous autorise à croire que, chez les Phrygiens, dans la célébration de la
fête annuelle appelée Megalesia, et instituée en l’honneur de la Mère des Dieux, on entendait
représenter l’enfantement de la déesse et la naissance d’Atys, en coupant un pin à une certaine
hauteur, et fixant au centre de cet arbre l’image d’un adolescent.87 Le même écrivain nous dit
aussi que, dans les fêtes consacrées à Proserpine, on coupait un arbre et on le façonnait de
manière à lui donner la forme d’une vierge.88 De son côté, Virgile met dans la bouche d’Évandre
deux vers89 qui prouvent que, de son temps, l’Italie conservait une tradition religieuse sur une
race d’hommes nés du tronc des arbres et nommément des chênes. Enfin, dans la mythologie
des peuples du Nord, l’homme primitif est aussi un arbre ; le tronc de cet arbre reverdit, fleurit,
et puise sa nourriture à trois sources : la nuit, la terre et le ciel.90

Toutefois, la naissance de l’Amour portant un bélier sur ses épaules et sortant des flancs
d’un cyprès chargé de fruits, est un fait nouveau dans le recueil des mythes ou des traditions
hiératiques des peuples de l’antiquité ; et ce fait confère à notre autel palmyrénien le privilège
qu’ont souvent les monuments figurés de remplir quelques-unes des lacunes que présentent
les écrits qui nous restent des mythographes grecs et des mythographes latins. Mais, si aucun
auteur ancien ne fait mention d’un Amour Criophore, un passage de Jean Lydus, déjà cité,91 nous
apprend que, chez les Cypriens et les Corinthiens, le bélier était consacré à Vénus. D’autre part,

84Il paraît que non-seulement l’Asie occidentale est la source des traditions qui avaient répandu chez les Grecs la
croyance à des personnages mythologiques nés d’un arbre et à des métamorphoses en arbre, mais qu’une corrélation
plus ou moins directe existait entre ces traditions et certaines cérémonies propres à l’initiation aux mystères de la
Vénus assyrienne, cérémonies où l’initié paraissait vêtu d’un costume au moyen duquel on pouvait le croire métamor-
phosé en arbre. Une scène de ce genre est gravée sur un cylindre du cabinet de M. le duc de Luynes, que reproduit le
n° 12 de la pl. 54. B de mes Recherches sur Mithra.

85Centur. 6., n° 34. Voy. Bulletino dell’ Inst. arch. 1839, p. 109.
86Une tradition écrite substitue ici à la nymphe obstétrice un sanglier, le même animal qui devait un jour causer la

mort d’Adonis : de ses défenses il frappe l’arbre, et des flancs entr’ouverts de cet arbre sort le jeune enfant (Servius,
ubi supra).

87In sacris phrygiis, quæ Matris Deûm dicunt, per annos singulos (11. calend. apr.) arbor pinea cæditur, et in media
arbore simulacrum juvenis subligatur. Jul. Firmicus Maternus, De err. profan. relig. 28., p. 103 ; ed. Münter. Cf. Ovide,
Metamorph. 10., 104. Arnobe, Advers. Gentes, 5., 39.

88In Proserpinæ sacris cæsa arbor in effigiem virginis formamque componitur ... (loc. cit. p. 104). À ce sujet, il n’est
peut-être pas sans intérêt de remarquer que, dans la langue zende comme dans la langue latine, le mot qui signifie
arbre est du genre féminin. Répétons que ce mot, orouèré, arbor ou arvor, est identique dans les deux langues, et
ajoutons que les livres sacrés des Perses qualifient l’arbre pur fille lumineuse de l’eau (Zend-Avesta, t. 2., p. 255).

89Hæc nemora indigenæ Fauni, Nymphæque tenebant,
Gensque virûm truncis et duro robore nata.

Æneid. 8., 314, 315.
90Mone, dans le tome 5 de la Symbolique de M. le professeur Fic. Creuzer (2e édit. allemande), p. 349, 350.
91Ci-dessus, p. 19, note 4.

15



le témoignage formel de Pausanias établit que l’attribution du bélier à Hermès ou Mercure,
père de l’Amour, remonte à une haute antiquité, se lie primitivement et d’une manière intime
aux institutions hiératiques de l’Asie occidentale, et ne doit être considérée, chez les Grecs,
que comme une importation. Décrivant Corinthe et ses environs, cette célèbre cité où l’usage
de consacrer le bélier à Aphrodite avait été importé d’Amathonte, Pausanias rapporte que,
sur la route qui conduit directement à Léchée, il a vu un bélier sculpté auprès d’une statue
d’Hermès assis ; et, après avoir cité deux vers de l’Iliade qui ont trait à la préférence accordée
au bélier par ce dieu protecteur des troupeaux, il a soin d’ajouter qu’il doit taire ce qu’on lui
a révélé du rôle assigné à Hermès et au bélier dans les initiations aux mystères de la Mère
des dieux,92 divinité dont assurément personne n’est tenté de contester l’origine asiatique.
Un autre passage du même voyageur,93 sur lequel je reviendrai plus loin, nous apprend qu’en
Messénie, dans le canton appelé de son temps le bois Carnasius, on célébrait ces mystères, et
que là, au milieu d’un bois très-épais de cyprès, étaient placées les statues d’Apollon Carnéius,
d’Hermès portant un bélier, et de Cora, fille de Déméter et surnommée la Chaste (ἁγνή). La
suite de mon travail montrera, par d’autres témoignages, que si les Phéniciens et les Syriens
faisaient naître d’un cyprès, emblème de sa mère, l’Amour Criophore, et attribuaient ainsi le
symbole du bélier tout à la fois à ce jeune dieu et à Baal, son père, ils avaient de même consacré
le cyprès pyramidal, non-seulement à Vénus et à l’Amour, mais aussi à Baal, à ce dieu que les
Grecs appellent tantôt Zeus, tantôt Hermès.

D’autre part, l’autel palmyrénien du Musée capitolin n’est pas le seul monument qui nous
révèle que la Syrie comptait l’Amour Criophore, de même que Baal Criophore, au nombre des
dieux qu’elle adorait. Une statuette de bronze, inédite, et récemment trouvée dans cette partie
même de l’Asie occidentale, justifie mon assertion. M. le duc de Luynes, à qui elle appartient,
et dont l’obligeance et la libéralité égalent le savoir, veut bien me permettre de la publier ici,94

d’après un dessin exécuté sous ses yeux, et réduit au tiers des dimensions de l’original.95 Ce
bronze représente un adolescent nu et debout, qui porte un bélier sur ses épaules, et qu’à la
première vue il est impossible de ne pas déclarer identique avec l’Amour Criophore de notre
autel palmyrénien. Il fut découvert en 1849, dans un sacellum ou dans une grotte artificielle,96

922., 3., 4 : ... τὸν δὲ ἐν τελετῇ Μητρὸς ἐπὶ Ἑρμῇ λεγόμενον καὶ τῷ κριῷ λόγον ἐπιστάμενος, οὐ λέγω.
Ce passage ne sera pas rapproché sans intérêt d’un bas-relief publié par Bartoli (L’Antr. eleusin. rappresent. in un
greco antico basso rilievo del mus. Nani ; pl. pour la page 3.). On y distingue les Grandes Déesses placées debout sur
le seuil de l’antre d’Éleusis. Deux béliers et deux lions sont accroupis sur les rochers qui forment le cintre de cet
antre. Mentionnons également une scène d’initiation qui nous reporte dans l’Asie occidentale, et qui est gravée sur
une plaque de bronze, du musée royal de Berlin, dont il sera question plus loin. Nous y voyons (pl. 7., n° 6) un des
assistants élever le bras droit et tenir dans la main un bâton court, au bout duquel est attachée une grosse tête de
bélier. Dans le bas du monument on remarque, au-dessous de cette figure, un animal de même espèce, marchant à
la suite d’un taureau. J’appelle aussi l’attention des archéologues sur le rôle important que remplit le bélier dans la
composition des types d’un grand nombre de médailles asiatiques, en tête desquelles il faut surtout placer, après
les monnaies autonomes attribuées à l’île de Cypre, les monnaies coloniales de Damascus (Cœlé-Syrie). Ces diverses
pièces et l’attribution du bélier à Baal, à Hermès, à Mercure, à Éros, à Cupidon, me donnent lieu de soupçonner que
cet animal symbolique s’est substitué au taureau par suite d’un emprunt fait à l’Égypte. Cette substitution établit
ainsi entre le dieu Ammon, générateur, le Baal ou l’Hermès Criophore des Phéniciens et des Syriens, et l’Hermès
ithyphallique des Grecs, certains rapports qui méritent d’autant plus d’être étudiés, que les monuments figurés de la
Phénicie et de la Syrie offrent d’autres preuves de l’influence qu’exerça l’Égypte sur les usages religieux de ces deux
contrées asiatiques.

934., 33., 5. Cf. 11., 22., 2.
94Pl. 4., n° 1.
95La hauteur est d’environ 50 centimètres.
96Tous les détails relatifs à cette intéressante découverte sont rapportés dans une lettre que M. Péretié, chancelier

16



que recélaient les flancs d’une assez haute montagne située à environ 20 kilomètres de Seyde,
l’ancienne Sidon. Au sommet de cette montagne est bâti un petit village appelé Rimat. En
face de la statuette étaient placés deux bustes de bronze,97 qui, la tête ornée de douze rayons,
représentent chacun un dieu solaire ou le Soleil personnifié. Ainsi, dans cette grotte, chose
bien digne d’attention, on avait réuni, de même que sur les faces sculptées de l’autel du Musée
capitolin, le culte et les images du Soleil et de l’Amour Criophore. Un rapprochement si plein
d’intérêt n’indique-t-il pas que je suis fondé à désigner sous le nom d’Amour Criophore l’enfant
qui, sur cet autel, naît des flancs d’un cyprès, et à donner le même nom à l’adolescent que
représente la statuette de M. le duc de Luynes? Ici le bélier,98 modelé dans des proportions
beaucoup plus fortes, est caractérisé de manière à ne pouvoir être confondu avec une autre
espèce de quadrupède, comme il est advenu du petit bélier de l’autel palmyrénien.

On objectera peut-être que si les deux figures dont je viens de parler représentent réelle-
ment l’Amour, elles devraient avoir des ailes attachées aux épaules. L’objection tombe à la vue
de deux médailles autonomes d’argent, frappées à Nagidus, et, par conséquent, dans une pro-
vince de l’Asie Mineure, la Cilicie, presque aussi renommée que la Syrie, la Phénicie et l’île de
Cypre même, par le culte solennel qu’elle rendait à Vénus. Ces deux médailles, déjà publiées
dans mes Recherches sur cette déesse,99 sont reproduites ici100 ; elles nous montrent ce culte
associé, comme il l’était chez les Syriens et les Phéniciens, au culte du dieu que l’Orient ado-
rait sous les noms de Baal ou Bel, d’Adad, de Sabazius, de Temps, et qui s’identifie avec Zeus
ou Jupiter et avec Hermès ou Mercure. Au droit de la première des deux pièces,101 on reconnaît

du consulat général de France à Beyrouth, a eu la complaisance de m’adresser le 3 juin 1850. Cette lettre est insérée
dans le n° 29 (mai 1851, p. 50-52) de l’Archäologischer Anzeiger, que publie à Berlin M. Éd. Gerhard.

97L’un a 30 centimètres de hauteur, l’autre 8 centimètres seulement.
98M. Éd. Gerhard a enrichi d’un savant article sur l’attribution du bélier à plusieurs divinités la cinquième livraison

(n°s 14 et 15, février et mars 1850, p. 149-160 ; pl. 15.) de son recueil intitulé : Denkmäler, Forschungen und Berichte,
als Fortsetzung der archäologischen Zeitung ; recueil qui ne saurait être trop recommandé à l’attention et aux encou-
ragements de tous les amis de la science. Parmi les monuments inédits que nous fait connaître l’article cité, on doit
remarquer, à cause surtout de sa provenance et de son originalité, une terre cuite, coloriée, qui a été rapportée de l’île
de Chypre par M. le professeur Ross, et qui, selon M. Gerhard, représente Jupiter Ammon accroupi sur un bélier debout
(pl. 15., n° 3). Elle est déposée au musée royal de Berlin, et me paraît confirmer à la fois le fait de l’influence exercée
par l’Égypte sur les doctrines religieuses des Phéniciens ou des Cypriens et l’attribution que, depuis peu, on fait à l’île
de Cypre de plusieurs médailles classées pendant longues années parmi les incertaines de Cilicie. J’entends parler de
celles qui portent d’un côté un bélier, de l’autre une croix ansée ou une tête de bélier. La plupart des pièces de la pre-
mière de ces deux catégories sont figurées sur la planche 1 du savant mémoire de notre confrère M. Raoul-Rochette,
intitulé : De la croix ansée ou d’un signe qui y ressemble (Mém. de l’Acad. des inscript. t. 16., 2e partie, p. 286-382). —
Ceci était écrit lorsque j’ai pu prendre connaissance d’une récente publication due au zèle et au savoir d’un habile
archéologue dont le nom est cher à tous les amis de la science, M. le duc de Luynes. Profitant des richesses de son
propre médaillier, et ne négligeant pas de puiser dans les autres collections particulières et les collections publiques
d’Europe, il a réuni, dans un ouvrage intitulé : Numismatique et inscriptions cypriotes (Paris, 1852, 1 vol gr. in-4°, avec
12 planches), toutes les médailles qui appartiennent aux deux catégories dont j’entends parler. Il n’hésite pas à les
attribuer à l’île de Cypre ; et, par une étude aussi persévérante qu’intelligente, il est même parvenu à en lire les lé-
gendes avec assez de certitude pour rapporter nominativement dix de ces pièces à Amathus ou Amathonte (p. 3-8 ; pl.
1., n°s 1-8, 10 et 14), quatre à deux villes alliées, Salamine et Amathus (p. 8, pl. 1., n°s 12 et 13 ; pl. 6., n° 10 ; pl. 12., n°
1), et une (p. 8 ; pl. 1., n° 11) à l’alliance de Salamine avec une ville qu’il croit être Lapathus, sans cependant l’affirmer.
Enfin, il attribue à une ville incertaine de la confédération cyprienne (p. 7) la médaille n° 9 de sa planche 1. À l’époque
où M. Raoul-Rochette publiait son mémoire sur la croix ansée, on était loin de soupçonner que la numismatique de
l’île de Cypre comprît un nombre aussi considérable de médailles au type du bélier, et on désespérait de déchiffrer
les légendes gravées sur celles de ces pièces qui étaient alors connues des numismates.

99P. 194-197 ; pl. 5., n°s 7 et 8.
100Pl. 8., n°s 8 et 9.
101Ibid. n° 8. Cette médaille était inédite, lorsque je l’ai publiée dans mes Recherches sur Vénus.

17



sans peine ce dieu asiatique, dont le buste radié et supporté par un aigle est sculpté sur une
des faces de l’autel palmyrénien ; au revers, comme sur la face postérieure de cet autel, nous
trouvons la déesse, épouse de Baal ; mais ici l’anthropomorphisme a repris ses droits. Baltis ou
Beltis, appelée aussi Astarté, est représentée sous une forme humaine, et vêtue seulement de
la ceinture aux pieds, de même que l’Aphrodite Génétyllis des Grecs et la Vénus Génétrix des
Romains. Assise sur un trône, la tête ceinte d’une couronne crénelée, elle fait, avec la patère
qu’elle tient de la main droite, une libation sur un autel placé à ses pieds.102 Derrière le trône,
se tient debout son fils, l’Amour, complétement nu et sans ailes, comme l’Amour Criophore du
cabinet de M. le duc de Luynes, comme l’Amour Criophore qui, sur la face postérieure de l’autel
palmyrénien, naît des flancs du cyprès, image symbolique de Vénus. Ainsi, nous avons sous les
yeux une des médailles de Nagidus composées d’après des traditions religieuses communes
aux Syriens, aux Palmyréniens et aux Ciliciens. Elle remonte à une époque où les dominateurs
de la Cilicie n’avaient pas encore osé appliquer aux types asiatiques les modifications que,
plus tard, le sentiment du beau et du vrai, principe fondamental de l’art grec, devait leur faire
subir. Mais à la suite de la série de médailles qui comprend cette pièce, vient se ranger une
autre série, où l’on découvre un des exemples les plus frappants que, dans la numismatique
asiatique, on puisse citer des heureuses transformations opérées par le burin des artistes
grecs. À cette seconde catégorie appartient une élégante médaille autonome, d’argent,103 où
nous voyons l’Aphrodite grecque substituée à l’Astarté des Nagidiens. La déesse fait aussi, de
la main droite, une libation sur un autel posé à ses pieds ; mais elle passe, avec une tendresse
toute maternelle, son bras gauche autour du cou de son fils, et ce fils a des ailes, comme nous
sommes habitués à en voir aux épaules de l’Amour sur les monuments figurés des Grecs ou des
Romains. La planche où j’ai placé, à côté l’un de l’autre, le dessin de chacune de nos deux mé-
dailles nagidiennes, rendra beaucoup plus sensible le contraste qui résulte du rapprochement
de deux pièces monétaires, semblables quant à la composition de leurs types, mais différentes
par le style propre à chacune d’elles. Ce rapprochement aura de plus l’avantage de mettre hors
de doute l’identité des deux Amours Criophores de Syrie, non-ailés, avec l’Éros ailé des Grecs
et le Cupidon ailé des Romains.

Cette dernière observation est d’autant mieux placée ici qu’il me paraît intéressant de
rapprocher des deux Amours Criophores un très-petit bas-relief de bronze, que je crois inédit
et qui fut trouvé, il y a quelques années, dans des ruines romaines, en Transylvanie.104 Le dessin
qui le reproduit, d’après un plâtre que j’en possède, est gravé sous le numéro 2 de ma planche
3. Ici l’Amour est représenté avec des ailes, bien qu’il soit accompagné du bélier. Toutefois il
ne le porte pas sur les épaules ; il est, au contraire, étendu ou couché sur le dos de l’animal
symbolique,105 et devient ainsi un Cupidon Criopole ; mais cette attitude ne met pas moins en

102Une autre médaille autonome de Nagidus, publiée par Pembroke (Numismat. antiq. pars 2., tab. 22), offre une
variante intéressante : la déesse, dans le même costume et assise sur son trône, fait une libation, non sur un autel,
mais sur une fleur qui ressemble à une rose on au balaustium. Une Victoire ailée vole dans le champ de la médaille
et vient poser une couronne sur la tiare d’Astarté.

103Numismat. ant. pars 2., tab. 22, n° 9.
104Je dois la connaissance de ce petit monument aux obligeantes communications de Mme. la baronne Jósika, dont

la mort, arrivée en 1850, est un sujet de bien vifs regrets pour ses amis et pour toutes les personnes qui cultivent les
sciences et les arts.

105Telle était probablement l’attitude d’Aphrodite Pandémos, dans le groupe de bronze que Pausanias (6., 25., 2)
avait vu à Élis et qui représentait la déesse placée sur un bouc. Ce groupe, ouvrage du célèbre statuaire Scopas, nous
explique l’origine du surnom d’Épitragia qu’avait reçu Aphrodite. Comme déesse de la mer, nous la trouvons tantôt
couchée, tantôt assise sur les mêmes animaux qui lui sont attribués comme déesse de la terre. C’est ainsi, par exemple,
que la représente un bas-relief du Musée capitolin (Mus. capitolino, t. 4., pl. 62.), où il faut particulièrement remarquer

18



évidence l’intention formelle qu’on avait eue de faire ainsi allusion à la naissance de Cupidon,
fruit des amours de Vénus avec Mercure Criophore.106 Par-là, se trouve confirmée une fois de
plus l’interprétation que je donne au sujet représenté sur la face postérieure107 de l’autel du
Musée capitolin.

Ce sujet est étrangement défiguré dans les dessins qui en ont été publiés jusqu’à ce jour.
Sur la planche jointe à la Lettre citée du P. Giorgi, on a substitué au bélier que porte l’Amour un
veau ou une génisse. Le dessinateur ou le graveur dont s’est servi M. l’abbé Lanci, a remplacé
le bélier par une chèvre. Un autre érudit a pris ce bélier pour un cheval.108 Bien plus, dans le
dessin que publia Spon et que reproduisit l’auteur de l’Antiquité expliquée, on ne découvre
aucune trace d’enfant, de bélier, de veau, de génisse, de chèvre, ni de cheval. On conçoit dès
lors qu’aucun de mes savants devanciers n’ait été amené à reconnaître sur notre autel la nais-
sance de l’Amour Criophore, et que tous, sans exception, se soient plus ou moins égarés dans
l’interprétation de l’ensemble du monument. Le P. Giorgi,109 par exemple, se préoccupe exclu-
sivement de l’idée que cet autel, comme le bas-relief palmyrénien dont je parlerai plus loin,
doit s’expliquer par les doctrines ou les traditions propres aux sectateurs de Zoroastre. De là,
il conjecture que l’oiseau sculpté au bas du buste radié est l’éoroschasp ou le simorg, oiseaux
consacrés à Mithra, et que la figure ailée, qui pose une couronne sur la tête du personnage
placé dans un char attelé de quatre griffons, est Ormuzd instituant roi des rois Mithra ou le
Soleil.110 Il ne met pas en doute que le cyprès représenté sur chacun des deux monuments ne
fasse allusion à Zoroastre, qui, selon le témoignage des auteurs persans, grava sur l’écorce d’un
arbre de cette espèce certains dogmes religieux. Le P. Giorgi rappelle à ce sujet que, dans les
écrivains orientaux, il est aussi question d’un autre cyprès qui renfermait l’esprit ou le féroüer
du faux prophète, et dont les propriétés étaient merveilleuses et surnaturelles. Au nombre
des miracles produits par ce second cyprès, le même philologue, sans citer aucune autorité,
se croit en droit de comprendre la naissance de l’enfant que nous voyons sortir des flancs d’un
cyprès sur une des faces de l’autel du Musée capitolin. Il avance que cet enfant est Zoroastre

le bouc marin sur le dos duquel est placée Vénus. Ajoutons à ce bas-relief un vase d’argent ciselé, découvert aux
environs de Vienne en Dauphiné, et orné de la représentation des quatre saisons. Le printemps y est figuré sous les
traits de Vénus assise sur le dos du taureau équinoxial (voy. mes Recherches sur Vénus, pl. 14. G, n° 17). — Mon mémoire
était déjà livré à l’impression, lorsque, dans le nouvel ouvrage de M. le duc de Luynes, cité plus haut (p. 28, 29, note 2),
j’ai trouvé reproduites (p. 25, 28, pl. 5., n° 3 ; p. 31, pl. 6., n° 5) deux rares médailles autonomes et bilingues de Salamine
(île de Cypre), qui appartiennent au Musée britannique, et qui représentent chacune, mais dans un module différent,
au droit, un taureau ou une génisse que l’on vient d’immoler, et, au revers, un bélier portant Vénus vêtue d’une longue
tunique transparente, et coiffée comme la Vénus de Médicis. On voit quelle corrélation s’établit, d’une part, entre cette
Vénus Criopole, Baal ou Mercure Criophore, l’Amour Criophore des Syriens, et l’Amour Criopole du petit bas-relief ici
figuré (pl. 3., n° 2) ; d’autre part, entre cette même Vénus Criopole et les autres représentations figurées de Vénus que
j’ai indiquées ci-dessus. La substitution du bélier au taureau ou à la génisse dans les images de la déesse, comme
dans sa légende, est un fait qui, si je ne me trompe, ajoute quelque intérêt aux observations que renferment la note
1 de la page 26 de ce mémoire et la note 2 de la page 28. De plus, ce fait, rapproché des médailles de l’île de Cypre au
type du bélier, et rapproché surtout des monuments figurés qui m’ont autorisé à reconnaître un Amour Criophore et
un Amour Criopole, me donne lieu de douter qu’il faille, avec M. Théodore Panofka, rapporter au mythe de Phrixus le
joli vase qu’il a publié dans une savante dissertation intitulée : Atalante und Atlas (Berlin, 1851, in-4°), p. 10 et 11, n°s

4 et 4 a de la planche qui accompagne le texte.
106Dans la mythologie indienne, c’est Agni, le dieu du feu, qui paraît monté sur un bélier. (Voy. M. Ch. Coleman, The
mythology of the Hindus (Lond. 1832, in-4°), pl. 22., n° 4.)

107Pl. 1., n° 2.
108C’est ce qu’affirme M. l’abbé Lanci (Paralip. t. 1., p. 34), en s’abstenant charitablement de nommer l’auteur d’une

pareille méprise.
109Lettre citée, p. 39 et suiv.
110Ibid. p. 110.

19



lui-même, tenant dans ses mains la portion antérieure du corps d’une vache, pour rappeler
une des circonstances fabuleuses de sa propre naissance : «Ad indicandum spiritum simul et
genitale semen corporis Zoroastris, vaccino lacti a Deo creatore immixtum.111 » Un habile ar-
chéologue de Dresde, feu M. Böttiger,112 adoptant avec trop de complaisance l’opinion du phi-
lologue romain, poursuit ce même système d’explication, et suppose que l’enfant dont il s’agit
est un des vingt-huit izeds du Zend-Avesta, « qui, dit-il, élève vers le ciel un jeune taureau, sym-
bole du taureau solaire, ou plutôt de ce taureau du monde que mentionnent fréquemment les
livres de Zoroastre, et que des auteurs orientaux postérieurs ont appelé le taureau Aboudad. »
Ainsi, au lieu de chercher tout naturellement l’explication d’un monument figuré palmyrénien
dans la légende des divinités que l’on sait avoir été honorées en Syrie d’un culte particulier,
ou dans le rapprochement des divers monuments de l’art qui furent consacrés à ces mêmes
divinités, le P. Giorgi et Böttiger ont cru qu’ils devaient la chercher exclusivement dans les
livres de Zoroastre ou dans les traditions persanes. Il est cependant avéré que le culte d’Or-
muzd et de Mithra ne se répandit point en Syrie, et que le culte beaucoup plus ancien de Baal
et de Baltis, Astarté ou Dercéto y resta dominant. Des erreurs analogues à celle que je relève
se reproduisent fréquemment, je le dis à regret, dans les dissertations archéologiques où il
s’agit, soit d’expliquer des antiquités figurées orientales qui n’appartiennent pas à la Perse,
soit de remonter à la source des influences exercées par un art asiatique sur certains monu-
ments figurés de l’Occident. Toutefois Giorgi et Böttiger n’auraient peut-être pas encouru le
reproche que je me vois obligé de leur adresser, si le premier de ces deux érudits, examinant
avec plus de soin qu’il ne l’a fait le quadrupède que porte sur ses épaules l’enfant qui naît du
cyprès, avait reconnu dans ce quadrupède, non point une génisse ou un taureau, mais bien un
bélier, animal symbolique, dont les fragments qui nous restent des livres zends ne font aucune
mention.

De son côté, le dernier interprète de notre autel palmyrénien, M. l’abbé Lanci, après avoir
cru reconnaître sur trois des faces de ce monument, je l’ai déjà dit, la représentation des trois
premières saisons de l’année, le printemps, l’été et l’automne, ne met pas en doute que la face
postérieure ne représente l’hiver. À cette quatrième saison préside, selon lui,113 le Soleil femelle,
le Soleil pluvieux, Aglibol, roi ou dominateur de la constellation zodiacale du Capricorne ; il se
cache ici dans les rameaux du cyprès, symbole de l’exaltation du soleil, de l’exaltation de la
gloire114 ; la petite chèvre (capretta), placée sur les épaules de cette divinité féminine, fait allu-
sion au Capricorne, et, ajoute-t-il, au retour du Soleil femelle parvenu à ce signe zodiacal.115 Une
telle interprétation ne se serait sans doute pas présentée à l’esprit de l’ingénieux auteur des
Paralipomeni, si, regardant d’un peu plus près le monument original, il n’avait pas pris le bélier
pour une petite chèvre, et le jeune enfant pour une déesse solaire, Aglibol, que nous allons
trouver représentée comme une divinité mâle et lunaire sur un autre monument palmyrénien,
non moins authentique.

111De inscription. palmyrenis quæ in Mus. capitol. adserv. interpretand. Epistola, p. 41 et 42. Dans le passage que je
cite, le P. Giorgi fait allusion à une tradition recueillie par Scharistâni (voy. Th. Hyde, Hist. relig. veter. Persar. p. 300 ; 2e

édition).
112Ideen zur Kunstmytholog. p. 239.
113Paralipom. t. 1., p. 34-37.
114Ibid. p. 57.
115J’ai quelque peine à concilier ces idées avec l’opinion où est M. Lanci (ibid. ibid.) que le cyprès était consacré à Agli-

bol, et que le gopher des Hébreux et le sàru des Arabes, qui sont deux des noms de cet arbre en Orient, appartiennent
à deux racines sémitiques exprimant une même idée, celle de la disposition à la génération ou à l’enfantement. Je
laisse aux maîtres en philologie le soin de décider jusqu’à quel point est fondée cette dernière observation.

20



Les diverses interprétations proposées par mes savants devanciers ne sauraient donc, si je
ne me fais illusion, infirmer l’explication que j’ai donnée de chacune des sculptures qui ornent
l’autel à quatre faces du Musée capitolin. Cette explication, je ne l’ai pas cherchée ailleurs que
dans l’étude des croyances religieuses et du langage symbolique qui furent communs aux As-
syriens, aux Syriens et aux Phéniciens. Si, considérant le monument dans son ensemble, nous
nous rappelons, d’une part, les témoignages anciens qui assimilent le Soleil à Baal ou Jupi-
ter,116 et, d’autre part, le célèbre passage de Julien117 sur les trois soleils qu’admettait la théo-
logie syrienne,118 nous sommes amenés à supposer que notre autel palmyrénien représente,
outre Vénus, cette triade solaire, c’est-à-dire le dieu suprême des Syriens et ses deux mani-
festations. Dans cette hypothèse, le buste orné d’un voile et d’une harpé,119 et le buste radié
posé sur un aigle,120 seraient l’un l’image du Temps-sans-bornes, le Saturne des Grecs et des Ro-
mains ; l’autre, l’image de Baal, c’est-à-dire les images sensibles des deux soleils intellectuels
et immatériels qui, selon les expressions de Julien, donnent l’intelligence aux dieux et aux
êtres immatériels et invisibles. Le personnage placé sur un char ascendant et attelé de quatre
griffons121 serait et ne peut-être que le troisième soleil de cette théologie : soleil matériel et
apparent ou visible, il dispense à la terre la lumière, la chaleur, et, chaque année, vainqueur
(sol invictus) dans sa lutte avec les ténèbres, le froid et le principe humide, il recommence son
ascension vers le ciel, couronné par la Victoire, comme nous le voyons ici. Enfin, sur une qua-
trième face,122 le cyprès enfantant l’Amour est l’emblème expressif de la Vénus asiatique, Baltis
ou Beltis, épouse et sœur de Baal ou Jupiter, et, par conséquent, fille du Temps-sans-bornes,
comme Baal.123

116Voy. plus loin, p. 47, 48, 99.
117Orat. 4. in Solem, Opp. p. 131 sqq. ed. Spanh. Cf. Scriptor. rer. mythicar. latini tres, Mythogr. 2., fab. 18., t. 1., p. 80, ed.

Bode. On lit ici ces paroles très-explicites : «Constat autem triplicis esse Apollinem potestatis, et eundem esse Solem
apud superos, Liberum patrem in terris, Apollinem apud inferos ... »

118Nous retrouvons des traces de cette croyance chez les Égyptiens, qui, selon Plutarque (De Isid. et Osir. p. 372, ed.
Xylandro ; p. 93, 94, ed. G. Parthey), sacrifiaient trois fois par jour au Soleil, et chez les Perses, qui donnaient à Mithra
une épithète que les écrivains grecs ont traduite par τριπλάσιος. D’accord avec la signification de cette épithète, la
liturgie du Zend-Avesta renferme l’obligation d’adresser trois prières par jour à Mithra.

119Pl. 2., n° 1.
120Pl. 1., n° 1. N’oublions pas que, chez les Perses, l’aigle était le symbole de Mithra, dieu solaire et manifestation

d’Ormuzd. C’est pourquoi un grade de pèreaigle avait été institué dans les mystères de ce dieu, et pourquoi aussi nous
lisons dans le Zend-Avesta (t. 2., p. 388), que l’aigle se balance entre les deux extrémités du monde, c’est-à-dire entre
les deux portes du ciel, le soleil et la lune. — Depuis que ces remarques ont été placées ici, j’ai trouvé plusieurs autres
exemples des rapports directs que la théologie asiatique ou chaldéenne avait établis entre l’aigle et le soleil. Ils me
sont fournis par le nouvel ouvrage de M. le duc de Luynes, dont j’ai parlé ci-dessus. Le savant auteur y publie (p. 11
et 14, pl. 2., n° 18 ; p. 14 et 55, pl. 12., n° 6) deux rares et belles médailles d’or, d’Évagoras 1er , l’une du cabinet de S. A.
I. le grand-duc de Toscane, l’autre de la collection Hunter, et représentant chacune, au revers de la tête tourellée de
Vénus Paphienne, un aigle posé sur la croupe d’un lion et l’astérisque du soleil gravé au-dessus de ce groupe. Un tel
type, on le voit, nous ramène à l’autel palmyrénien du Musée capitolin, dont une face (pl. 1. n° 2) nous offre l’image
symbolique de Vénus enfantant l’Amour ; une autre face (ibid. n° 1) nous montre le buste d’un dieu-soleil, placé sur un
aigle. D’autres médailles de l’île de Cypre, également publiées par M. le duc de Luynes, présentent d’un côté une tête
de lion tirant la langue, symbole très-significatif du soleil d’été : et, de l’autre côté, tantôt un aigle se balançant dans
les airs au-dessus d’un lion couché (ouvrage cité, p. 9, 10 et 12 ; pl. 2., n°s 3-8), tantôt, au lieu d’un aigle, l’astérisque
même du soleil gravé au-dessus d’un lion pareillement couché (ibid. p. 10 et 12 ; pl. 2., n° 9).

121Pl. 2., n° 2.
122Pl. 1., n° 2.
123C’est pourquoi, dans les légendes hiéroglyphiques qui accompagnent quelques images de la Vénus assyrienne

importée en Égypte sous le nom d’Hathor où Athyr, la déesse est qualifiée fille du Soleil. Une note, qui m’a été com-
muniquée par M. le vicomte Emmanuel de Rougé, m’apprend que telle est la véritable signification des signes que
Champollion le Jeune traduisait par ces mots : Grande génératrice du Soleil (Mém. de l’Acad. royale des sciences, t. 13.,

21



Que cette interprétation soit fondée ou non, il reste un fait certain, la réunion sur un seul
autel de quatre bas-reliefs qui nous offrent l’image d’un dieu suprême qu’il faut nécessaire-
ment assimiler à Cronos ou Saturne, l’image de Baal ou le Temps limité, qui s’assimile à Jupiter
et à Ormuzd, l’image du soleil matériel et ascendant, personnifié, et celles enfin de Vénus et de
l’Amour. Par-là, nous constatons que, si dans le célèbre temple d’Hiérapolis, comme chez les
Cypriens,124 on avait associé le culte du Soleil à celui de Baal ou Jupiter et de Baltis ou Vénus, il
en était de même à Palmyre.125 Par là aussi nous pouvons, avec toute certitude, remonter à l’ori-
gine asiatique du temple érigé, dans l’Acro-Corinthe, en l’honneur d’Aphrodite armée, temple
où Pausanias126 avait vu réunis les statues et, par conséquent, le culte d’Aphrodite, d’Hélios et
d’Éros. Nous remontons avec non moins de certitude à l’origine également asiatique du type de
quelques monnaies autonomes de Dyrrhachium, colonie corinthienne fondée en Illyrie ; elles
nous montrent le buste radié du Soleil superposé au groupe d’une vache allaitant un veau127 ;
et ce groupe, comme je l’ai dit ailleurs,128 représente symboliquement la fille du dieu-soleil, la
Vénus asiatique, allaitant son fils. À leur tour, ces monnaies de Dyrrhachium et le temple de
l’Acro-Corinthe, aussi bien que l’autel du Musée capitolin, nous permettent de croire que, si à
Rimat on a découvert, dans un même sacellum souterrain, deux bustes du Soleil et une image
de l’Amour Criophore, ce n’est point accidentellement que ces trois monuments s’y trouvaient
réunis.

Le bas-relief palmyrénien que reproduit le n° 1 de ma planche 3, nous offre un second
exemple de la représentation de Vénus-Beltis sous le symbole du cyprès pyramidal. Ce marbre,
déposé d’abord dans les jardins du palais Mattéi, puis dans la vigne du palais du cardinal Car-
pi,129 fut ensuite placé, selon les uns, au musée Borgia, selon les autres,130 dans les jardins du
palais Giustiniani, d’où le pape Benoit 14 l’aurait fait transporter au Musée capitolin. Il fut si-
gnalé à l’attention des archéologues, en 1601, par Gruter,131 qui toutefois n’en donna que les
inscriptions et une description succincte d’après les notes de Smeth. Spon132 le publia intégra-
lement en 1683 et en 1685. Depuis, il a été reproduit ou seulement commenté par plusieurs

p. 647-649).
124Julien (loc. cit. p. 135 D et p. 144 C) dit expressément que les Cypriens élèvent des autels en commun à Hélios et à

Zeus, et qu’Apollon est l’assesseur de Zeus.
125L’association du culte et des images du Soleil et de Baal en Cypre et à Palmyre, comme à Hiérapolis, me rappelle

un passage de Zosime (Histor. 1., 61., 3-5), où il est dit qu’Aurélien, le vainqueur de Zénobie, employa les trésors enlevés
de Palmyre à construire dans Rome (d’autres disent dans Palmyre même) un magnifique temple en l’honneur du Soleil,
et à l’orner des statues du Soleil et de Bélus (Ἡλίου τε καὶ Βήλου καθιδρύσας ἀγάλματα). Reitemeier, dans son
édition de Zosime (Lipsiæ, 1784), n’a pas hésité à suivre ici le sentiment de Scaliger et à rejeter la leçon proposée par
Saumaise. Ce dernier, à cause de l’identité du Soleil et de Bélus chez les Syriens, pensait qu’il fallait lire : Ἡλίου τοῦ
καὶ Βήλου ; ce qui, observe Scaliger, ne peut s’accorder avec la terminaison plurielle du mot ἀγάλματα. Notre autel
confirme cette judicieuse remarque qui, sans doute, n’avait pas échappé au savant Tillemont ; car il traduit : « Aurélien
y mit les statues du Soleil et de Bel (Baal). » (Voy. Hist. des emper. t. 3., p. 400 ; Paris, 1720-1738.)

1262., 4., 7.
127Voy. Recherch. sur Vénus, pl. 14. H, n°s 2 et 4.
128Voy. ibid. p. 165-168.
129Ms. 3429 du Vatican, fol. 122, cité par Bottari (Mus. capitolin. t. 4., p. 78). Gruter, loc. cit. Spon, loc. cit. — Eichhorn

(loc. cit. p. 99) substitue indûment ici le nom de Carpegna à celui de Carpi.
130Voy. Mus. capit. t. 4., p. 78. — C’est par inadvertance, sans doute, que Selden (ubi infra) place ce bas-relief dans les

jardins du palais Farnèse. Il paraît certain qu’en 1708, il se trouvait au palais Giustiniani (voy. Bianchini, Opuscula, t. 1.,
p. 55-59).

131Inscript. antiq. p. 86., n° 8.
132Recherch. cur. d’antiquité, p. 59 et suiv. Miscellan. erud. antiq. p. 1, 599. Il cite ici, p. 2, à propos d’Aglibol et de

Malachbel, un écrit de François Malaval (Malavallius Massiliensis), que je n’ai pu me procurer.

22



autres savants133 ; et, chaque fois, le sujet qu’il représente et l’inscription bilingue grecque et
palmyrénienne, qui lui assigne la date du mois péritius de l’an 547 de l’ère des Séleucides,134 ont
exercé sans beaucoup de succès la sagacité des antiquaires et des philologues. Aucun d’eux,
en effet, ne paraît avoir soupçonné que le cyprès sculpté ici sous le portique d’un temple di-
style est l’image symbolique de la Vénus orientale,135 et que les deux personnages placés l’un
à la droite, l’autre à la gauche de ce cyprès, contractent une alliance conjugale et mystique
sous les auspices de cette déesse. Bien plus, Gruter ou plutôt Smeth, Spon, Montfaucon136 et,
en dernier lieu, M. l’abbé Lanci,137 méconnaissant chacun la forme caractéristique de cet arbre
pyramidal, l’ont pris pour un pin. Bottari138 penche fortement à croire qu’au lieu d’un cyprès
on a voulu représenter ici un palmier. Le P. Giorgi et M. Avellino n’ont pas commis de telles
erreurs ; mais le premier, je l’ai déjà dit, ne veut voir dans le cyprès de nos deux monuments
palmyréniens qu’une représentation de ceux qui furent solonnellement plantés en Perse par
les mains de Zoroastre. L’archéologue napolitain139 se contente de rapprocher du bas-relief le
type des médailles de Damascus et d’Héliopolis dont il sera question plus loin et qui portent,
celles-ci,140 un cyprès planté à l’entrée d’un temple ; celles-là,141 un cyprès placé entre un cheval
et un taureau. À ses yeux, cet arbre n’a jamais représenté que le soleil ; aussi adopte-t-il sans
restriction l’opinion où était Eckhel142 que, sur les médailles impériales de Damascus, le cyprès,
emblème du soleil, nous apprend pourquoi Cyparisse, cher à Phœbus, fut changé en un arbre
de cette espèce. Malgré toute ma déférence pour les jugements portés par l’illustre fondateur
de la science numismatique, un tel commentaire, je l’avoue, me semble peu satisfaisant. Un

133Bernard et Smith, Versio et notæ ad inscript. græc. Palmyr. (Traj. ad. Rhen. 1698, in-8°), p. 14 ; ou Inscript. græc.
Palmyrenor. cum scholiis et annotationib. p. 2, n° 3. Selden, De diis syris, p. 152, sqq ; edit. Amstelod. 1680. Halley,
Philosophic. transact. vol. 19. (1695-1697), n° 218, p. 171, 172. Abraham Seller, The antiquit. of Palmyra (Lond. 1696, in-8°,
fig.), Append. chap. 8., p. 352 ; Acta erudit. lipsiens. Supplem. t. 3. (1702), sect. 3, p. 102. Th. Hyde, De relig. veter. Persar. p.
114, tab. 12., p. 116, edit. 1760. Reland, Palæstin. illustr. (Traj. Batav. 1714), t. 2., p. 525, 526. Montfaucon, L’Antiquit. expliq.
t. 2., 2e part. p. 389-391 ; pl. 174., fig. 3 ; Paris, 1719. Dawkins et Wood, The ruins of Palmyra, p. 27, n°s 6 et 9 ; Lond. 1753,
grand in-f°. Barthélemy, Réflex. sur l’alphab. et sur la langue dont on se servait autrefois à Palmyre, Explic. p. 21 ; Paris,
1754, in-4° ; ou Mém. de l’Acad. des inscr. t. 26. (ann. 1759), p. 557 et suiv. Bianchini, Opuscula, t. 1., p. 51-70 ; Rom. 1754,
in-4°. Swinton, An explicat. of all the inscript. in the Palmyrene lang. and charact. cinq lettres adressées à Th. Birch et
insérées dans le 48e volume des Philosophic. transact. (ann. 1754), n° 87., p. 690-756 ; pl. 24-30. Giorgi, Lettre citée, p.
107, tab. 1. Bottari, Mus. capitolin. t. 4., p. 77-86 ; pl. 18. ; Rom. 1782. Eichhorn, Comment. Societ. reg. scient. gotting. rec. t.
6., (ann. 1828), Class. historic. et philologic. p. 98-105, 117, 118. Boeckh, Corp. inscr. gr. t. 3. p. 824, 825, n° 6015. M. l’abbé
Michelange Lanci, Di un egizio monum. con iscriz. fenic., Spiegazione, etc. p. 143-152 ; Paralipomeni, t. 1., p. 29-37, pl. 2.,
n° 1. Gésénius, Scriptur. linguæque phœnic. monum. (Lips. 1837, in-4°) pars 1., p. 80-82. M. le Dr. Stark, Forschung. zur
Geschichte und Alterthumsk. des hellenist. Orients, t. 1., p. 570, 571 (Jena, 1852, in-8°).

134Cette date correspond au mois de février 234 ou 235 de l’ère chrétienne.
135On ne peut trouver, sur deux monuments palmyréniens, la Vénus assyrienne représentée symboliquement par un

cyprès, sans être amené à supposer que les épaisses forêts de cyprès et de palmiers qui entouraient Palmyre et qui
n’ont pas entièrement disparu (voyez Petr. Terz. Syria sacra, p. 128, et les voyageurs plus récents) étaient consacrées à
la déesse, de même que les cyprès du mont Liban. Les monuments figurés asiatiques prouvent que le palmier femelle,
comme le cyprès, était aussi attribué à la Vénus orientale.

136Ce savant bénédictin, dans le deuxième volume de l’Antiquité expliquée (p. 391, et pl. 179., n° 4), a publié un bas-
relief palmyrénien du palais Giustiniani, déjà figuré, en 1651, sur la planche 117. (part. 2.) de la Galleria Giustiniana,
et presque semblable à celui qu’il reproduit d’après le dessin de Spon. Il le prend pour l’original ; et, en ce cas, le
bas-relief du Musée capitolin n’en serait qu’une copie, tandis que l’opinion contraire me paraît bien plus plausible.

137Paralipom. t. 1., p. 20.
138Loc. cit.
139Mémoire cité, p. 25.
140Voy. ma planche 6., n° 5.
141Ibid. n° 3.
142D. N. 3., p. 532.

23



savant académicien de Göttingue143 a trouvé plus simple de passer sous silence le cyprès de
notre bas-relief palmyrénien ; en conséquence, il cherche à interpréter le sujet de ce marbre
sans s’occuper des rapports qui peuvent exister entre les deux personnages mythologiques
qu’on a voulu y représenter et l’arbre sacré qui s’élève au milieu d’eux. Quant à M. l’abbé Lanci,
aux yeux de qui ces deux figures sont la personnification du commencement et de la fin de
l’année palmyrénienne, il considère le prétendu pin placé entre elles, comme l’emblème de
la vie perpétuelle du soleil.144 Il est cependant impossible, dès le premier abord, de ne pas
reconnaître, sous les traits du personnage mâle, sculpté à droite du cyprès, le dieu Men ou
Lunus parfaitement caractérisé par le grand croissant attaché à ses épaules. Dès lors, la figure
féminine, dont la main droite s’enlace avec la main gauche de ce dieu, ne peut être que la per-
sonnification du soleil devenu, chez plusieurs peuples de l’Orient, une divinité femelle le jour
où la Lune fut déclarée un dieu mâle. Si je répète que ce couple adelphe s’unit ici en présence
de l’image symbolique de Vénus,145 c’est pour dire, par anticipation, que plusieurs autres monu-
ments nous montrent la déesse placée tantôt sous l’emblème du cyprès, tantôt sous une forme
humaine, entre le Soleil et la Lune représentés, à leur tour, soit sous l’emblème de deux cyprès,
soit sous leur forme d’astres, soit enfin sous les traits d’Apollon et de Diane. Giorgi146 commet
donc une grave méprise en assimilant à Ormuzd, dieu des Perses, la première des deux figures
de notre bas-relief palmyrénien, et à Mithra la seconde. Eichhorn ne tombe pas dans une erreur
moins grave lorsqu’il prend ces deux figures pour deux personnages mâles, et transformes-en
un simple suppliant, qui implore le dieu Lunus, la figure féminine placée à gauche de l’arbre.147

Le peu de mots que j’ai dits de l’opinion de M. l’abbé Lanci a suffi, sans doute, pour montrer
à l’Académie combien il s’est écarté de l’idée qu’attachaient les Palmyréniens au sujet sculpté
sur le monument qui nous occupe. Par-là, il s’est trouvé dans l’impossibilité de proposer une
explication admissible du rôle qu’y jouent le personnage femelle et le personnage mâle sous
les traits de qui nous devons reconnaître le Soleil et la Lune. Bien qu’ils n’eussent pas compris
le véritable sens de cette scène, Spon, Montfaucon, Saumaise,148 Zoëga149 et Avellino150 n’avaient
pas hésité à y reconnaître aussi la présence de ces deux astres personnifiés. C’est, en effet, à
la Lune et au Soleil divinisés qu’est consacré le monument par une inscription bilingue, qui
leur donne le nom d’Aglibol ou Aglibolos et de Malachbel ou Malachbélos, en les qualifiant,
mais dans le texte grec seulement, dieux de la patrie, ΠΑΤΡΩΟΙ · ΘΕΟΙ.151 Les quatre pre-
mières lignes se lisent ainsi : ΑΓLΙΒꞶΛꞶ · ΚΑΙ · ΜΑΛΑΧΒΗΛꞶ · ΠΑΤΡꞶΟΙϹ · ΘΕΟΙS
· ΚΑΙ · ΤΟ · ϹΙΓΝΟΝ · ΑΡΓΥΡΟΥΝ · ϹΥΝ · ΠΑΝΤΙ · ΚΟΖΜꞶ · ΑΝΕΘΗΚΕ · Τ152 · ΑΥΡ

143Eichhorn, loc. cit. t. 6., p. 98-105.
144Paralipom. t. 1., p. 30.
145Dans les temps anciens, les institutions civiles de l’Orient, calquées sur les institutions religieuses, voulaient que

le roi et la reine fussent assimilés aux dieux créateurs du monde, et qu’ils parussent au milieu de leur cour revêtus, le
roi, des insignes du Soleil ; la reine, des insignes de la Lune. La loi exigeait, de plus, que, le Soleil et la Lune, comme Bel
et Beltis ou Mylitta, comme Jupiter et Junon en Occident, étant réputés frère et sœur et unis par un lien conjugal, le roi
choisît parmi ses sœurs sa femme légitime. Ce mariage, ainsi sanctionné par les prescriptions hiératiques, n’avait rien
d’incestueux aux yeux des peuples de l’Orient, et se célébrait chez eux en présence et sous les auspices, soit de Mithra,
soit de la Vénus assyrienne, comme l’hyménée du Soleil avec la Lune représenté sur notre bas-relief palmyrénien.

146Lettre citée, p. 62-72, 99-102, 110, 111, 114-117.
147Loc. cit. p. 99, 100.
148In Flav. Vopiscum notæ ; voy. Histor. August. scriptor. p. 370.
149Abhandlung. p. 175 ; ed. Welcker.
150Mémoire cité, p. 25.
151Voy. sur cette qualification les observations de M. le Dr. Stark, ouvrage cité, t. 1., p. 570 et suiv.
152M. l’abbé Lanci lit : Λ · ΑΥΡ · (Spiegazione, etc. p. 147).

24



· ΗΛΙΟΔꞶΡΟϹ · ΑΝΤΙΟΧΟΥ · ΑΔΡΙΑΝΟϹ · ΠΑΛΜΥΡΗΝΟϹ · ΕΚ · ΤꞶΝ · ΙΔΙꞶΝ ·
ΥΠΕΡ · ϹꞶΤΗΡΙΑϹ. ΑΥΤΟΥ. ΚΑΙ · Τ · ϹΥΜΒΙΟΥ · ΚΑΙ · Τ · ΤΕΚΝꞶΝ · ΕΤΟΥϹ · Ζ ·
Μ · Φ · ΜΗΝΟϹ · ΠΕΡΙΤΙΟΥ ; c’est-à-dire : «Tite Aurèle Héliodore Hadrien, palmyrénien,
fils d’ Antiochus, a consacré, à ses frais, à Aglibolos et à Malachbélos, dieux de la patrie, (ce
monument) et une statue d’argent avec tous ses ornements, pour la conservation de sa vie et
de celle de sa femme et de ses enfants, année 547, mois de péritius.»

Les deux lignes de caractères palmyréniens qui, sur le marbre, suivent immédiatement
cette inscription, n’en sont pas la traduction exacte. C’est ce qui arrive fréquemment dans les
inscriptions bilingues ou trilingues ; et, faute d’avoir tenu compte de ce fait, d’habiles philo-
logues se sont parfois égarés en s’obstinant à vouloir trouver entre les mots de chaque texte
une parfaite correspondance. Le premier essai tenté pour déchiffrer les caractères palmyré-
niens de notre bas-relief remonte à Joseph Scaliger. Il dut lui en coûter beaucoup d’avouer
qu’il n’avait pu les lire, « lui qui cependant se glorifiait de savoir assez de langues pour péné-
trer par terre jusqu’à la Chine, sans le secours d’aucun interprète.153 » En 1632, Samuel Petit154

donna une version latine de l’inscription palmyrénienne. Ce second essai fut plus malheu-
reux encore : on mit en doute le bon sens du traducteur.155 Je ne m’arrêterai pas à raconter ici
toutes les autres tentatives, plus ou moins infructueuses, qui se succédèrent depuis 1632 jus-
qu’en 1754. L’abbé Barthélemy en a fait le récit,156 et s’est acquis l’honneur d’avoir, le premier,
restitué l’alphabet palmyrénien et transcrit l’inscription de notre bas-relief et celle de l’autel à
quatre faces avec assez d’exactitude pour ne laisser à ses successeurs qu’un très-petit nombre
de rectifications à opérer ou de lacunes à remplir. En 1825, M. l’abbé Lanci, très-versé dans la
connaissance des idiomes sémitiques ou araméens, et fort peu satisfait, ainsi qu’Akerblad,157

du travail de Giorgi, a proposé158 une transcription en dialecte chaldaïque et une version ita-
lienne, qui se rapprochent beaucoup de la lecture de l’académicien français. Je les rapporte
ici l’une et l’autre :

ותצביתה כספא די וסמיתא ומלככל לעגלבול
בר חליפי בר ירחי כיסה מן עבר

וחיא חיוהי ועל לשמש־שער בר ירחי
(הקככהב) שנת שבט בירח בנוהי

Ad Aglibolo e Malachbelo, e il simulacro di argento, e gli ornamenti suoi, fece a sue spese
Iarchi, figlio di Chaliphi, figlio di Iarchi, figlio di Lascèmesc-sêad, per la salute sua, e la salute

de’ figli suoi, nel mese di Scebat dell’ anno 547.

À ma prière, M. le duc de Luynes a bien voulu revoir, sur l’estampage qui m’avait été envoyé
de Rome, la transcription et la traduction de M. l’abbé Lanci. Voici comment il transcrit en

153Barthélemy, Mém. de l’Acad. des inscript. t. 26., p. 578.
154Epistol. ann. 1632 ad Peireskium, apud Spon. Miscell. erud. antiq. p. 2, 3. On trouve là, de plus, une lettre écrite à

Spon par Galland, qui se moque agréablement de Samuel Petit, et lui reproche d’avoir fait une exposition tout aussi
énigmatique que les caractères orientaux qu’il a cherché à expliquer.

155Loc. cit. Cf. la Lettre citée du P. Giorgi, p. 6.
156Loc. cit. p. 578 et suiv. À l’opuscule qu’il cite de l’orientaliste Rhenferd, il faut ajouter une lettre où Gisbert Cuper

transmet à Bianchini la traduction faite par Rhenferd de l’inscription palmyrénienne dont il s’agit. Cette lettre est
insérée dans le tome 1 (p. 60-70) des Opuscula de Bianchini (Rom. 1754). L’écrit de Rhenferd, publié en 1704, sous le
titre de Periculum phœnicium, a été réimprimé en 1722, à Franecker, dans le recueil in-4° des œuvres de cet auteur.

157M. l’abbé Lanci, ouvrage cité (Spiegaz.), p. 145.
158Ibid. p. 149.

25



caractères hébraïques et traduit en latin le texte palmyrénien que reproduit fidèlement cet
estampage :

בּר־ בּר־חליפי ירחי כיסהּ מן עבּר ותצבּיתהּ כספא די בּמיתא ומלכבּלו לצגלבּול
שנת שבּטּ בּירחּ בּנוהּי יוחיהּ חיוהּ על בּר־לשמששערו ירחי

1. Aglibolo et Malachbelo sacellum argenteum et decorationem ejus fecit ex propria pecunia
Iarchi,159 filius Chalifi,160 filii

2. Iarchi, filii Lasemesceari,161 pro salute Ieochaiæ,162 filii sui, mense scebat, anno 547.163

C’est-à-dire : « Iarchi, fils de Chaliphe (ou Kalife), fils de Iarchi, fils de Lasemescear, a consacré
à Aglibol et à Malachbel, à ses propres dépens, une chapelle d’argent avec tous ses ornements,
pour la conservation de la vie de son fils Iéochaia, dans le mois de scébat de l’année 547.»

Le déchiffrement de M. le duc de Luynes et celui de M. l’abbé Lanci présentent entre eux, on
le voit, quelques légères différences. Le premier de ces deux savants a désiré, avec sa modestie
habituelle, que son travail fût soumis à un juge dont personne ne peut contester la compétence,
M. Salomon Munk. J’ai dû déférer à ce désir, et il m’est très-agréable d’avoir à dire que la
transcription de M. le duc de Luynes en caractères hébraïques a obtenu l’assentiment de M.
Munk, sauf les mots rendus par pro salute Ieochaiæ, filii sui, qui, selon lui, comme selon M.
l’abbé Lanci, doivent se lire : בּנוהי וחיה חיוהי ,על c’est-à-dire, pro vita sua et vita filiorum
suorum.

La traduction de M. le duc de Luynes et celle de M. l’abbé Lanci s’accordent à nous montrer
combien le texte palmyrénien diffère du texte grec : l’habitant de Palmyre, ou de la Palmyrène,
qui a composé la dédicace dans l’idiome national, reprend pour son père et pour lui-même,
dans cette dédicace, le nom qu’ils portaient avant de se laisser imposer ou d’adopter des noms
grecs ou romains ; au lieu d’une statue d’argent, il est question ici, selon M. de Luynes, d’une
petite chapelle d’argent, ce qui nous donnerait à comprendre que la statue dont parle le texte
grec était placée dans un sacellum, ou dans une niche. Enfin, selon les mœurs de l’Orient,
l’auteur de la dédicace palmyrénienne ne fait aucune mention de sa femme, et ne désigne
parmi ses enfants que ses fils (si l’on suit la traduction de M. Lanci et celle de M. Munk), ou
que son fils Iéochaia (comme traduit M. le duc de Luynes), parce que vraisemblablement ses
autres enfants étaient des filles.

Dans les deux textes nous lisons le nom de Malachbel. Il désigne ici le Soleil. Sur l’autel
décrit plus haut, il s’applique à Baal ou Bel lui-même, représenté sous les traits d’un dieu-
soleil et qualifié sol sanctissimus. Par-là, nous acquérons une nouvelle preuve de la confusion
qui avait fini par s’établir entre Baal et le Soleil, chez les Syriens, comme entre Mithra et le
Soleil chez les Perses et les Romains. Malgré l’avis contraire du savant Selden, qui veut,164 dans
Aglibol, reconnaître le dieu-soleil Alagabal ou Élagabal, Aglibol, dans l’inscription bilingue de

,ירחי159 Iarchi, de ,ירח « luna, mensis. » (Note de M. le duc de Luynes.)
,חליפי160 Chalifi, de ,חלף « successit, vires obtinuit ; » cf. chalife, . Idem.
,לשמששערו161 Lasemescear, ou de ,לשמש Lasemes, « solis ;» ,שׁער scear, «porta.» Id.
,יוחיה162 Ieochaia, de ,יוּ Iao ; ,חיה « vivere fecit. » Idem.
163Les lettres numérales de la date sont curieuses, et je ne les retrouve pas absolument semblables dans les autres

inscriptions palmyréniennes que je connais : 500 + 40 + 5 + 2 = 547. est le 2 arabe. Id.— Ce sont ces lettres
numérales que Rhenferd (Bianchini, Opuscula, t. 1., p. 69, 70) avait prises pour un nom de prince ou de magistrat.

164De Diis syriis, syntagm. 2., cap. 1., p. 152, 153.

26



notre bas-relief palmyrénien, est donc nécessairement le nom165 qu’à Palmyre on donnait à la
Lune ou plutôt au dieu Lunus. Dans le texte grec, comme dans le texte palmyrénien, Aglibol est
nommé le premier ; et, bien que la dédicace s’adresse simultanément à Aglibol et à Malachbel,
c’est-à-dire à Lunus et au Soleil, Tite Aurèle Héliodore Hadrien, en présentant pour offrande
une statue d’argent, accomplissait sans doute un vœu particulier fait à Aglibol ; car l’argent,
personne ne l’ignore, était partout le métal consacré à la lune, comme l’or au soleil.166 Cette
supposition semble être confirmée par le soin que, sur notre bas-relief, on avait eu d’orner
d’une couronne à pointes la tête d’Aglibol et de le revêtir du costume militaire des empereurs
romains, tandis que Malachbel, vêtu à l’orientale, s’y montre sans armes et sans couronne.
C’est une flatterie qui s’adresse aux dominateurs de la Palmyrène, et qui ne peut nous lais-
ser aucun doute, ce me semble, quant à la prééminence accordée ici à Aglibol sur Malachbel,
conséquence naturelle du changement de sexe qu’une prescription hiératique, passablement
extraordinaire, avait fait subir au Soleil et à la Lune.167 Toutefois, si après avoir remarqué que,
dans la dédicace bilingue, Aglibol prend le pas sur Malachbel, on était tenté de croire que
celui-ci, dans les sculptures du bas-relief, occupe la place d’honneur, puisqu’il est placé à la
droite, et Aglibol à la gauche de Vénus, représentée sous l’emblème du cyprès,168 les médailles
asiatiques dont je parlerai plus loin nous prouveraient qu’on ne peut attacher aucune impor-
tance à cette disposition, ni en tirer une conséquence quelconque ; car elles nous montrent le
soleil et réciproquement la lune, tantôt à la droite, tantôt à la gauche de Vénus. Malgré cette
variante, les artistes ne croyaient pas sans doute violer le dogme qui assigne à Mylitta une
place habituelle au ciel entre le soleil et la lune, les deux agents de la création et de la repro-

165Ce nom, qui a été lu tantôt Agalibalus, tantôt Iaribolus, n’a jamais été interprété d’une manière satisfaisante.
Plusieurs érudits, au nombre desquels on est étonné de trouver Selden (loc. cit. p. 149), ont proposé de le traduire
par Deus ou Dominus rotundus, attendu, disent-ils, que l’antiquité identifiait Dieu avec la sphère du monde. Je vois
avec peine qu’à l’exemple de Selden M. le Dr. Stark, dans son savant ouvrage sur l’Orient hellénistique, cité plus haut,
identifie (t. 1., p. 571) Aglibol avec Élagabal, et en fait le dieu du soleil. Avellino ne commet pas cette erreur ; il reconnaît
(Mémoire cité, p. 25) le dieu Lunus sous le nom d’Aglibol, comme Halley et Barthélemy l’avaient reconnu sous le nom
d’Iaribolus.

166Si le vœu s’était adressé au Soleil, c’est-à-dire à Malachbel, l’offrande aurait été une statue d’or ou dorée. Telles
étaient les statues consacrées à Apollon, à Mithra ; et nous apprenons de Pausanias (5., 19., 3) que, dans l’Altis, on
voyait un xoanon d’Apollon dont la tête était dorée.

167J’ai déjà dit ailleurs (Recherch. sur Vénus, p. 20) que cette prescription hiératique me paraît avoir été elle-même
la conséquence forcée d’une révolution politique qui, ayant amené sur le trône d’Assyrie une femme ambitieuse et
douée d’une haute intelligence, Sémiramis peut-être ou toute autre, avait causé une grave perturbation dans les
institutions civiles en faisant descendre à une position subordonnée le mari de la reine. Dès lors, un des rapports
les plus essentiels qu’on avait précédemment établis entre les institutions civiles et les institutions religieuses se
trouvait tout à coup rompu par la force et la violence. Pour rétablir l’assimilation de la reine et du roi aux dieux
créateurs du monde, il fallut sans doute faire intervenir un décret sacerdotal, qui transporta à la divinité féminine la
prééminence jusqu’alors attribuée à la divinité mâle, et qui, en même temps, déclara la lune mâle et le soleil femelle,
changeant ainsi le sexe qu’auparavant on avait assigné à ces deux astres. Un nombre considérable de monuments
figurés attestent cette innovation religieuse et confirment sur ce point le témoignage de notre bas-relief palmyrénien.
Et, chose aussi remarquable que conforme aux règles suivies par le sacerdoce dans l’antiquité, le changement de sexe
du soleil et de la lune se révèle avec non moins d’évidence dans les langues d’Orient et dans celles d’Occident. En
Orient, selon que les peuples se soumirent ou non à la révolution politique et à la réforme religieuse dont j’entends
parler, nous voyons uniformément, dans leurs idiomes respectifs, le mot lune prendre le genre masculin, ou conserver
le genre féminin, et les mots soleil et amour, qui souvent sont synonymes, prendre le genre féminin, ou conserver le
genre masculin. En Occident, la langue grecque, la langue latine et les idiomes qui en sont dérivés ont conservé le mot
lune au féminin, et les mots soleil et amour au masculin ; tandis que les langues germaniques et les langues slaves,
dont la formation et l’importation d’Asie en Europe sont d’une époque beaucoup moins ancienne, affectent à la lune
le genre masculin, et aux mots soleil et amour le genre féminin.

168Pl. 3., n° 1.

27



duction, les deux astres chargés de donner à la terre la lumière, la chaleur, l’eau et la fécondité,
les deux astres que l’hérésiarque Bardesane, au rapport d’Abou’lpharage,169 appelait : le père
et la mère de la vie. Un dogme semblable est formellement énoncé à l’égard de Mithra dans les
livres sacrés des Perses.170 De là ces nombreux monuments qui représentent le dieu ayant à sa
droite le buste ou le char du Soleil, et à sa gauche le buste ou le char de la Lune. De là aussi
ce commandement de la liturgie du Zend-Avesta, qui, certainement emprunté aux Chaldéens
d’Assyrie, veut que le soleil et la lune soient invoqués en même temps que Mithra dans les
prières composées en l’honneur de ce dieu.171 De plus, le Zend-Avesta renferme deux prières
particulières (néaeschs) qui s’adressent, lune au soleil,172 l’autre à la lune,173 et il impose aux
mazdéiesnans l’obligation de réciter entre ces deux prières le néaesch et l’iescht de Mithra.174

Ne nous étonnons donc pas de voir un habitant de Palmyre qualifier le soleil et la lune dieux
de la patrie. Ils reçoivent la même qualification, non-seulement dans une autre inscription
lapidaire trouvée à Palmyre,175 mais aussi dans les trois inscriptions citées,176 qui proviennent
d’une montagne de Syrie, appelée Scheikh Béréquet. Au témoignage des monuments de tout
genre qui attestent combien était répandu, dans l’Asie occidentale, le culte de ces deux divini-
tés, vient s’ajouter le témoignage, pour ainsi dire, officiel qui résulte d’une médaille impériale,
frappée à Tripolis, en Phénicie,177 médaille dont le type nous offre, au revers de la tête d’Anto-
nin le Pieux, les images debout du Soleil et de la Lune personnifiés et entourés de la légende
grecque : ΗΛΙΟϹ · ϹΕΛΗΝΗ · τΡΙΠΟΛιτων. Les formules latines de consécration, SOLI •
INVICTO • ET • LVNAE • AETERNAE178 ; AETERNITATI • SACR • SOLI • ET • LVNAE179 ; SOLI • AETERNO •
LVNAE,180 ou simplement, SOLI • ET • LVNAE,181 se rencontrent bien souvent sur les monuments
lapidaires, et attestent, à leur tour, que les Romains, comme les Grecs, avaient adopté, dans
l’Asie occidentale, l’usage d’adresser nominativement leurs vœux au Soleil et à la Lune divini-
sés.

De même que notre bas-relief palmyrénien, le troisième monument de Syrie dont il me
reste à parler nous montre ces deux divinités formant une triade secondaire avec la Vénus
asiatique représentée sous le symbole du cyprès pyramidal. Mais ici le Soleil et la Lune, au
lieu d’être figurés sous une forme humaine, sont eux-mêmes représentés chacun sous l’em-
blème de cet arbre sacré, symbole de vie, preuve nouvelle et irrécusable que le cyprès sculpté
sur le bas-relief et sur l’autel palmyrénien du Musée capitolin est bien réellement, comme je
l’ai avancé, l’image symbolique de la Vénus qu’adoraient les Syriens. Le monument qui nous
fournit cette preuve est un petit trône votif, de forme asiatique et de bronze, que M. Henri Guys,
ancien consul de France à Beyrouth, a rapporté de Syrie, en 1848, et qu’il a cédé au cabinet
des médailles et antiques de la Bibliothèque impériale. Ce trône n’a que 28 à 29 centimètres
de haut, sur 12 à 13 de large. Il est supporté par quatre griffes de lion, et orné, en relief, sur

169Pag. 125.
170Zend-Avesta, t. 1., 2e partie, p. 28 ; t. 2., p. 13.
171Ibid. t. 2., p. 15, 16 ; 204-232.
172Ibid. p. 8-14.
173Ibid. p. 16-19.
174Ibid. p. 15, 16.
175Wood, Rud. Palmyr. p. 27, n° 4 (cf. Philosoph. Transact. vol. 48., p. 691, n° 4). Corp. inscript græcar. vol. 3., n° 4480.
176Ci-dessus, p. 17.
177Pellerin, Mélang. de div. méd. 1., p. 343. Eckhel, D. N. 3., p. 374. Mionnet, Descript. de méd. 5., 400, 401, n° 426.
178Gruter, Inscr. antiq. p. 33., nn. 5, 6.
179Id. ibid. p. 32., n. 9.
180Id. ibid. n. 10.
181Id. ibid. p. 31., nn. 11, 12, 13. Maffei, Mus. veron. p. 81, n. 10.

28



chacune de ses faces latérales, d’un lion debout, marchant de gauche à droite et formant une
saillie très-prononcée. La face antérieure est décorée de trois cyprès pyramidaux également
en relief, placés sur un même plan. Celui qui s’élève au milieu des deux autres les dépassent
d’un tiers environ. Ce monument votif182 ne doit remonter qu’à la dernière période de la domi-
nation romaine sur la Syrie. Le style en est lourd, incorrect, et entaché de tous les défauts qui
accusent une époque de décadence. L’Académie en jugera par les deux dessins que j’ai placés
sous les n°s 1 et 2 de la planche 5, et qui représentent ce petit trône, l’un de face, l’autre de
profil. Mais, à mes yeux, il rachète toutes ses imperfections par le fait nouveau qu’il apporte
à la science archéologique ; et ce fait, bien qu’il soit unique jusqu’à ce jour, est néanmoins en
parfaite harmonie avec les témoignages qui résultent des documents écrits. Lucien, ou plu-
tôt l’auteur inconnu du célèbre Traité sur la Déesse de Syrie,183 la Vénus assyrienne, ne nous
apprend-il pas184 que, dans le temple d’Hiérapolis, la statue de cette antique divinité était as-
sise sur des lions, et celle du dieu, son époux, assise sur des taureaux? Et ces deux espèces de
quadrupèdes ne représentent-elles pas, dans le langage symbolique, l’une le soleil, l’autre la
lune185 ? De plus, la déesse n’avait-elle pas la tête ceinte des rayons du soleil, en même temps
qu’elle portait, parmi d’autres attributs, ceux d’Artémis ou Diane, et de Séléné ou la Lune186 ?
De son côté, Macrobe a soin de nous dire que, chez les Assyriens, des lions étaient placés aux
pieds d’Atergatis, par la même raison que, chez les Phrygiens, on attelait des animaux de cette
espèce au char de la Mère des Dieux, qui est la Terre.187 Or Atergatis, divinité également tellu-
rique, est la même que la Déesse de Syrie. Strabon188 et Pline,189 aussi bien que Macrobe, ne
nous laissent aucun doute sur cette identité. Le passage cité du traité attribué à Lucien reçoit
même une éclatante confirmation du témoignage d’un moyen bronze190 frappé en l’honneur
d’Alexandre Sévère à Hiérapolis même,191 dans la Cyrrhestique. Il représente,192 au revers de

182Les témoignages ne manquent pas pour prouver que souvent les anciens consacraient, dans les temples, des
trônes d’or, d’ivoire ou de bronze. Je désigne celui-ci comme un monument votif, parce qu’il ne m’est pas démontré
que, malgré la dépression circulaire qui se fait remarquer dans l’intérieur, une statuette ait jamais été placée sur ce
petit trône.

183Si je suis bien informé, un savant helléniste, M. le professeur Immanuel Bekker, qui prépare une édition critique
des œuvres de Lucien, a lu récemment à l’Académie royale de Berlin une dissertation composée dans le but d’établir
que ce satyrique grec n’est pas l’auteur du traité Περὶ τῆς συρίης θεοῦ.

184De Dea syria, 31, 32 ; ed. Lehmann.
185Voyez mes Recherches sur le culte de Vénus, p. 220-227.
186De Dea syria, loc. cit.
187«Sub eodem (Atargatis) simulacro species leonum sunt, eadem ratione, terram esse monstrantes, qua Phryges

finxere Matrem Deûm, id est terram leonibus vehi.» (Saturnal. 1., 23. ; edit. Varior.)
188 ... ἡ Βαμβύκη, ἣν καὶ Ἐδεσσαν καὶ Ἱεραν πόλιν καλοῦσιν, ἐν ᾗ τιμῶσι τὴν Συρίαν θεὸν τὴν Ἀταργάτιν.

(Geogr. 16., p. 748, Casaub.)
189«Bambycen, quæ alio nomine Hierapolis ... ibi prodigiosa Atargatis ... colitur.» (H. N. 5., 19., 1.)
190Pour me conformer à l’usage suivi jusqu’à présent, j’emploie, dans ce mémoire, les dénominations vulgaires de
petit bronze, moyen bronze, grand bronze, médaillon, quoique je reconnaisse combien M. le comte Borghesi est fondé
à proposer de leur substituer les dénominations scientifiques qui résultent des divisions et subdivisions légales de
la monnaie chez les Romains. Voyez la lettre de ce savant archéologue à M. l’abbé Cavédoni, datée du 13 août 1849, et
insérée par ce dernier dans sa Numismatica biblica (Modène, 1850, in-8°), p. 111-136.

191Ce nom, sur les médailles, est écrit : Hiéropolis.
192Cette belle et rare médaille, qui appartient au cabinet impérial de Vienne, est figurée sous le n° 1 de la planche 3 B

de mes Recherches sur Vénus. Les numismates ne l’ont pas toujours interprétée avec une connaissance suffisante de la
mythologie orientale, bien que Eckhel, leur illustre maître, eût tracé la route à suivre, en rapprochant de cette médaille
le passage cité du traité De Dea syria (Voy. D. N. 3., p. 262, 263). Il ne lui avait pas échappé non plus (ibid. p. 296) que la
belle tétradrachme de Caracalla, dont je parle quelques lignes plus bas, se rapporte au même passage. Toutefois le
revers de cette tétradrachme n’est pas absolument semblable à celui de la médaille impériale de Hiérapolis, quoiqu’on
pût conclure le contraire de ces paroles d’Eckhel (ibid. p. 263) : « In quo (tetradrachmo) eadem omnino est aversa, nisi

29



la tête radiée de ce prince, et entourés de la légende ΘΕΟΙ · ϹVΡΙΑϹ · ΙΕΡΟΠΟΛΙΤΩΝ,
la Déesse de Syrie assise sur une couple de lions, et son divin époux, Baal ou Bel, assis sur
un couple de taureaux. Entre ces deux divinités s’élève un sacellum surmonté d’une colombe,
oiseau de Vénus ; un lion placé au bas de cet édifice achève de le caractériser comme un sanc-
tuaire particulièrement consacré à la déesse.193 Ce type, à quelques légères différences près,
se reproduit au revers d’une belle tétradrachme de Caracalla, frappée à Antioche de Syrie, dé-
crite premièrement par Pellerin, puis par Eckhel194 ; mais, à mon grand étonnement, omise par
Mionnet dans sa Description de médailles et dans son Supplément.

D’autre part, quelques médailles impériales, frappées dans l’île de Cypre195 et à Sardes,196

ont pour type un cône, symbole de Vénus, placé au milieu du temple de la déesse, et ce temple
est surmonté de l’astérisque du soleil, superposé au croissant de la lune. Un cône, d’origine
asiatique, que j’ai publié197 il y a déjà plusieurs années, nous montre la Vénus orientale, her-
maphrodite, tenant de la main droite un serpent, symbole de vie,198 la tête couronnée des
rayons du Soleil, et de la main gauche un autre serpent, celui-ci surmonté d’un croissant. Une
pierre gravée, que j’ai également publiée,199 représente Vénus assise sur un trône, ayant à sa
droite le soleil, à sa gauche la lune.200 Plusieurs médailles impériales d’Apollonia d’Illyrie, dont
il sera question plus loin, portent, à leur revers, l’image de la déesse pareillement assise sur
un trône, mais placée au milieu d’un temple flanqué de deux cyprès, qui sont, n’en doutons
pas, le cyprès du soleil et celui de la lune, et surmonté de cinq autres cyprès, qui ne peuvent
être que les représentants des cinq autres planètes.201 Bientôt nous verrons sur des bas-reliefs
d’époque romaine Mithra placé de même entre sept cyprès, emblèmes des sept planètes, ou
simplement entre deux cyprès plantés, l’un à côté du buste de la Lune, l’autre à côté de ce-
lui du Soleil. Enfin, au revers de deux médailles impériales frappées à Perga (Pamphylie), en
l’honneur d’Aurélien, et figurées sous les n°s 1 et 2 de ma planche 14, nous voyons à l’entrée du
temple d’Artémis, divinité qui se confond avec Vénus, un cône, image symbolique de chacune
de ces deux déesses, placé entre deux cyprès plantés, l’un sous l’astérisque du soleil, l’autre
sous le croissant de la lune.202

quod pro leone inferne conspicitur aquila.» C’est une légère inadvertance ; car plus loin (ibid. p. 296) il décrit ainsi
ce même revers, d’après Pellerin : «Sacellum, intra quod signum militare, numine hinc et inde adsidente, quorum uni
adstat leo, alteri taurus ... »

193Ce lion marche de gauche à droite, comme chacun des deux lions qui ornent le petit trône votif figuré ici sous les
n°s 1 et 2 de la pl. 5.

194D. N. t. 3., p. 296. — Cette tétradrachme paraît être restée unique, et j’ignore même entre les mains de qui elle se
trouve ; le médaillier de la Bibliothèque impériale ne la possède pas.

195Voy. mes Recherches sur Vénus, pl. 1., n° 12.
196Mionnet, Supplém. 7., 422, n° 481 ; Descript. de méd. 4., 125 et 126, n° 714.
197Recherch. sur Vénus, p. 32-118 ; pl. 1., n°s 1 et 1 a.
198Ibid. p. 35 et 36.
199Voyez Recherch. sur Vénus, pl. 14. G, n° 4.
200Les monuments de l’art établissent de même des rapports directs entre d’autres divinités génératrices et le soleil

et la lune. Les représentations figurées de Zeus ou Jupiter, de Héra ou Junon, en fournissent des exemples aussi bien
que celles de Pan, le dieu créateur par excellence. Parmi ces dernières, je citerai un vase peint d’Apulie, très-curieux
et publié par M. Éd. Gerhard (Lichtgottheiten, p. 8 ; pl. 3., n° 3) ; il représente Hélios et Séléné, tous deux debout sur un
quadrige placé dans une barque, selon un usage hiératique, que l’Asie occidentale peut revendiquer tout aussi bien
que l’Égypte. Le char est précédé par le dieu Pan, qui lui sert de guide. Sur un autre vase (cratère) peint, M. Th. Panofka
(Vases Blacas, n°s 17 et 18) croit reconnaître le même dieu placé entre le quadrige du Soleil et la Lune personnifiée.

201Le n° 4 de la planche 8 ci-jointe offre un exemple de ce type. Ailleurs Vénus, comme déesse à la fois solaire et
lunaire, est représentée assise sur un trône, ayant à ses pieds deux griffons, symboles du soleil et de la lune, et portant
sur la main droite une chouette, emblème de la nuit. (Voyez mes Recherches sur Vénus, pl. 14. H, n° 10.)

202Quelquefois le cône, emblème d’Artémis, est placé entre le Soleil et la Lune représentés tout à la fois sous leur

30



Il n’est donc pas douteux que, sur la face antérieure de notre trône votif,203 orné latérale-
ment des deux lions de la Déesse de Syrie, les trois cyprès représentent symboliquement la
déesse elle-même, le soleil et la lune, qui forment ici, comme sur le bas-relief palmyrénien,
une triade secondaire, à la fois céleste et tellurique. Remarquons que l’auteur de ce petit
monument, fidèle aux règles de l’art asiatique, a eu soin d’indiquer, dans cette triade, la supé-
riorité des fonctions et du rang de la Déesse de Syrie, en donnant au cyprès qui la représente
des proportions colossales, et aux deux cyprès qui représentent le soleil et la lune, de très-
humbles proportions. Tel est aussi le contraste que nous offrent, sur les médailles citées de
Perga, le cône colossal, qui tient lieu de l’image d’Artémis, et les deux petits cyprès plantés
auprès de ce cône, et surmontés, l’un, de l’astérisque du soleil, l’autre, du croissant de la lune.
Tel est encore le contraste qui se manifeste sur une médaille d’Ephèse,204 où, au revers de la
tête de Septime Sévère, nous trouvons le simulacre de Junon Pronuba placé entre deux petites
figures nues et assises à terre, au-dessus desquelles on voit, dans le champ, le soleil et la lune.
Les graveurs cependant ne se sont pas toujours assujettis à la règle que je constate. C’est du
moins ce qu’il est permis de croire, si l’on admet comme exact le dessin, plus que médiocre,
que Pembroke205 a publié d’une monnaie autonome d’Apamée. Cette pièce, qui nous reporte
en Syrie et qui me semble être restée unique,206 aurait pour type, au revers de la tête laurée
d’un personnage mâle, mais imberbe, trois cyprès207 de taille égale, plantés sur un même rang.

forme d’astres et sous une forme humaine (voy. Recherches sur Vénus, p. 48 et 49, pl. 1., n° 13). C’est aussi sous
l’emblème d’une pierre conique que le dieu Men ou Lunus était adoré à Carrhes, en Mésopotamie. Nous en avons la
preuve sur des médailles coloniales, frappées dans cette ville en l’honneur de Septime Sévère, et longtemps attribuées
à Ælia Capitolina, l’ancienne Jérusalem. Lorsqu’en 1847, M. Adolphe de Rauch faisait insérer dans le 19e volume des
Annales de l’Institut archéolog. (p. 282 ; pl. P, n° 5) une description et un dessin d’une monnaie coloniale frappée à
Carrhes, sous le règne de Septime Sévère, il la croyait inédite, et pensait que, pour la première fois, on avait sous
les yeux une représentation du temple érigé dans cette ville en l’honneur du dieu Lunus. Mais il ignorait que, dès
l’année 1837, j’avais publié, sous le n° 9 de la pl. 15 de mes Recherches sur Vénus, une pièce coloniale, inédite, de
la même ville et à l’effigie du même empereur, qui faisait connaître la forme de ce temple. Par une circonstance
fortuite, dix ans plus tard, je publiais, en même temps que M. de Rauch, dans le volume cité des Annales (p. 45 ; pl.
C, n° 3), une autre monnaie coloniale de Carrhes, également inédite, très-analogue à celle que possède cet habile
numismate, mais d’un coin différent, et dont le revers, mal frappé, offre en entier la facade du temple de Lunus, sans
permettre de lire la légende. Ce dernier défaut se retrouve à peu près sur la pièce que j’avais publiée en 1837 et
reproduite en 1847, sous le n° 10 de la planche 38 des Monuments inédits de l’Institut archéolog. Il nous explique
pourquoi ces deux pièces, qui appartiennent au riche médaillier de la Bibliothèque impériale, y sont restées classées
à Ælia Capitolina, jusqu’au moment où M. de Rauch, ayant sous les yeux un exemplaire parfaitement conservé, l’a
judicieusement attribué à Carrhes devenue colonie romaine sous le nom d’Aurelia Carrhenorum. C’est avec leur fausse
attribution à Ælia Capitolina que j’avais publié les deux pièces que possède la Bibliothèque impériale ; et, de plus,
trompé, comme mon dessinateur, par l’état fruste du revers d’une de ces monnaies, j’ai commis l’erreur de prendre
pour des cyprès les deux enseignes militaires entre lesquelles est placé l’emblème conique du dieu Lunus. Le bel
exemplaire publié par M. de Rauch m’a fait reconnaître ma méprise ; et si je reproduis ici, sous le n° 4 de la planche
6, celui dont j’avais donné un dessin en 1837 et en 1847, c’est afin que l’Académie puisse juger de la fausse apparence
qui a causé cette méprise. À mon grand regret, l’erreur s’est reproduite, en dernier lieu, dans une note que j’avais
remise à mon savant ami M. le vicomte de Santarem au sujet de l’arbre du soleil et de l’arbre de la lune qui servent à
caractériser l’Asie ou l’Inde sur plusieurs cartes géographiques du moyen âge. Cette note a été imprimée, sans que j’en
aie pu voir et corriger les épreuves, dans le 3e volume (p. 506-513) de l’important ouvrage de M. de Santarem, intitulé :
Essai sur l’hist. de la cosmogr. pendant le moyen âge, etc. Paris 1852, in-8°, avec atlas gr. in-fol.

203Pl. 5., n°s 1 et 2.
204Mionnet, Suppl. 6., 156, n° 502.
205Numism. antiq. pars 2., tab. 73.
206Elle me paraît avoir échappé à l’attention de Mionnet.
207Ces trois cyprès, tels que les a reproduits le dessinateur de Pembroke, présentent chacun, au-dessous de la nais-

sance de leur feuillage, une saillie ou une espèce de crochet que forme un court rejeton et qui se retrouve à la même
place, soit sur le tronc du plus grand des trois cyprès qui ornent le trône votif de la Déesse de Syrie (pl. 5., n° 5), soit

31



Je n’ai pas vu l’original, et je ne puis dire si, comme il est arrivé quelquefois, le dessinateur
n’a pas pris ici trois épis de blé pour trois cyprès. Dans le cas où il ne se serait pas trompé,
il y aurait un rapprochement intéressant à faire entre ces trois cyprès gravés au revers d’une
monnaie frappée dans une ville de Syrie, et les trois cyprès placés sur la face antérieure du
trône votif trouvé dans la même contrée et consacré à la divinité qui s’appelait la Déesse de
Syrie.

Les trois monuments syriens, où Vénus vient de se révéler à nos yeux sous l’emblème du
cyprès pyramidal, me conduisent tout naturellement à rechercher si quelque trace d’une re-
présentation semblable, ou, du moins, de l’attribution du cyprès à Vénus, ne se découvre pas
dans la Babylonie et l’Assyrie, ces deux contrées célèbres208 qui furent le berceau du culte de
la déesse, et qui voyaient des forêts de cyprès croître spontanément sur leur sol. Je ne m’arrê-
terai pas à examiner quelle présomption, à cet égard, il serait permis de tirer d’un passage où
Strabon,209 décrivant l’Atacène, rapporte qu’aux environs d’Arbèles on trouve un cyparissôn ou
cupressetum (ὁ κυπαρισσών), une source de naphte, des feux sacrés (τὰ πυρά) et un temple
d’Anæa (τὸ τῆς Ἀναίας ἱερόν). Cette divinité est la même que l’Anahid ou la Vénus-Mylitta
des Babyloniens et des Assyriens ; mais, bien qu’un illustre géographe allemand, M. Carl Rit-
ter,210 n’ait pas hésité à croire qu’il s’agit ici d’un bois de cyprès consacré, comme le temple,
à la déesse Anæa, le texte du géographe d’Amasie ne me semble pas établir explicitement
le fait. Observons toutefois qu’à l’exemple des autres écrivains grecs, Strabon attache ici au
mot κυπαρισσών un sens qui implique l’idée d’un bois sacré.211 C’est un pareil cupressetum
que nous offre un bas-relief qui décore une portion de la face sud-est du palais assyrien dé-
couvert à Khorsabad par M. Botta.212 On y remarque une colline plantée de cyprès, au milieu
desquels est placé un pyrée. Quatre colombes voltigent entre ces arbres, et nous rappellent
que le nombre quatre et la colombe étaient consacrés à Mylitta, comme à Vénus. Un autre bas-
relief de Khorsabad213 nous fournit une preuve bien plus certaine de l’attribution du cyprès à la
déesse ; mais la scène qu’il représente nous transporte évidemment hors de l’empire assyrien ;
car elle fait partie d’un grand tableau destiné à perpétuer le souvenir de la prise d’une ville
ou d’une forteresse par l’armée du roi d’Assyrie. Dans cette scène, nous voyons des soldats
assyriens occupés à démolir et à piller plusieurs édifices, parmi lesquels on distingue un pe-
tit temple, à fronton triangulaire, qui, sans aucun doute, était consacré à la Vénus asiatique,
puisque, devant cet édifice, est placé, sur un socle, le groupe d’une vache allaitant son veau. La
plupart des archéologues reconnaissent aujourd’hui avec moi que, chez les peuples de l’Asie
occidentale et particulièrement chez les Phéniciens et dans leurs colonies, ce groupe symbo-
lique représentait Vénus et l’Amour214 ; de plus, des boucliers coniques, dont le centre est orné

sur le tronc d’un cyprès planté à côté d’Apollon, au milieu d’un disque d’argent dont il sera question plus loin (voy.
ma planche 20., n° 5).

208Strabon (Geogr. 16.) comprend Babylone dans l’Assyrie ; mai les inscriptions gravées en caractères cunéiformes sur
les monuments antiques de la Perse donnent constamment des noms distincts à l’Assyrie et à la Babylonie.

209Geogr. 16., p. 738.
210Die Erdkunde, 11., p. 577, 578.
211On ne peut appliquer le même sens aux plantations de cyprès qu’Ammien Marcellin (24., 6., 3) vit dans les envi-

rons de Ctésiphon et dont il parle en ces termes : « In agro consedimus opulento, arbustis et vitibus et cupressorum
viriditate lætissimo.»

212Monum. de Ninive, pl. 107., n° 13, et pl. 114.
213Ibid. pl. 141., salle 13., n° 4.
214Voy. mes observations à ce sujet dans le recueil des Mémoires de l’Académie, nouvelle série, t. 15., 2e partie, p. 80,

note 6 ; et dans mes Recherches sur le culte de Vénus, p. 165-168 ; Atlas, pl. 14. G, n°s 9, 10, 12, 13, 18 ; pl. 14. H, n°s 2-6, 9.
L’obélisque grec découvert dans la vallée du Xanthus, en Lycie, par M. Ch. Fellows (An account of discoveries in Lycia,

32



en saillie d’une tête de lion,215 animal consacré à la déesse, sont suspendus aux fenêtres du
temple. Ne nous étonnons donc pas si cet édifice, comme le trône votif de la Déesse de Syrie,216

fut décoré de trois cyprès pyramidaux : l’un est placé au sommet du fronton, les deux autres
s’élèvent derrière les deux personnages qui gardent l’entrée du temple.217 Quelques-unes de
ces particularités, de même que l’ornement en échiquier ou en treillis218 qui couvre toute la sur-
face du tympan, me portent à conjecturer que la ville ou la forteresse qui renfermait ce temple
était située en Phénicie ou, du moins, sur un territoire soumis à la domination phénicienne.

Si nous ne reconnaissons avec certitude le cyprès sur aucun des bas-reliefs qui ornent
les palais assyriens découverts à Nimroud et à Koyoundjuk par M. A. H. Layard219 ; et si les bas-
reliefs du palais de Khorsabad nous offrent les deux seuls exemples cités de l’emploi du cyprès
avec un sens religieux,220 n’oublions pas que nous sommes loin de posséder la série entière
des sculptures qui décoraient ces vastes et somptueux édifices221 ; n’oublions pas non plus qu’il
nous reste à interroger les petits monuments exhumés des ruines de Babylone et de Ninive.
Parmi ceux-ci, plusieurs cylindres et plusieurs coupes, dont le témoignage n’a jamais été invo-
qué dans la question qui nous occupe, présentent des exemples certains de l’attribution du
cyprès à la déesse Mylitta. Ils peuvent ainsi, on va le voir, suppléer aux documents écrits et
aux grands monuments de sculpture qu’ont fait disparaître, depuis tant de siècles, les révolu-
tions politiques et les bouleversements physiques qui détruisirent de fond en comble l’empire
assyrien, ses institutions, ses belles et vastes cités, ses édifices publics, réputés si longtemps,
les uns et les autres, les plus étonnantes merveilles de l’art et de la magnificence de l’Orient.
Un passage important, recueilli par Moïse de Khoren, mais jusqu’à ce jour resté inaperçu et

p. 169 et suiv. pl. pour la p. 170), met hors de toute contestation mon interprétation du groupe dont il s’agit. Un des
beaux bas-reliefs qui ornent cet obélisque nous montre, sur la face occidentale, deux images de Vénus placées en
regard l’une de l’autre. La première nous offre, sous une forme purement humaine, l’Aphrodite des Grecs, assise et
entièrement vêtue. La seconde, posée sur un cippe, représente Astarté figurée, à la manière orientale, par le groupe
symbolique d’une vache allaitant son veau. A ce témoignage, si decisif, il ne me reste plus qu’à ajouter celui qui résulle
d’un fragment de cylindre assyrien, où l’on voit aussi une vache allaitant son veau. Ce cylindre provient des secondes
fouilies de M. Layard.

215Cet ornement nous rappelle les têtes de lion placées en saillie sur les murs extérieurs du temple de Dendérah
consacré à Vénus-Hâthôr.

216Ci-dessus, p. 51 et suiv. pl. 5., n°s 1 et 2.
217Ces deux personnages nous révèlent peut-être l’origine d’un usage qui nous est attesté par les médailles sassa-

nides où nous voyons l’autel du feu également gardé par deux personnages, sous les traits de qui on a même cru
reconnaître le roi et la reine de Perse.

218Un semblable échiquier ou treillis sert fréquemment de soubassement aux sujets religieux représentés sur des
cônes, des métroïdes et des scarabées de travail phénicien.

219Ce zélé voyageur désigne, avec raison, sous le nom de sapins (fir-trees) les arbres plantés sur le sol d’une contrée
montagneuse, traversée par une armée assyrienne dont la marche est représentée sur un des bas-reliefs qu’il a décou-
verts à Koyoundjuk (Monuments of Nineveh, pl. 81). Il remarque judicieusement (ibid. p. 18) que cette contrée devait
être située à une grande distance de Ninive, et au nord de l’empire assyrien, puisque le sapin ne croît pas au-delà des
limites septentrionales de l’Assyrie.

220Les cyprès que l’on voit sur d’autres bas-reliefs du palais assyrien de Khorsabad (Monum. de Ninive, pl. 108., 109.,
111-113.), sont plantés, comme ornement, dans un parc où le roi se livre à l’exercice de la chasse. Peut-être cette scène
fait-elle partie d’une fête analogue à la fête des rois, qui, en Perse, selon Firdousi, nous le verrons plus loin, se célébrait
anciennement dans la partie des jardins ou du parc des palais des rois d’Irân qui était ornée de hauts cyprès.

221Au moment même où ces lignes s’impriment, je reçois de M. Layard un exemplaire d’un beau volume qu’il vient
de publier (Londres, 1853, gr. in-8°, fig.) et qui contient la relation de sa seconde expédition dans l’Asie occidentale.
Cet important ouvrage, intitulé : Discoveries in the ruins Of Nineveh and Babylon, etc. est orné des dessins d’un grand
nombre de monuments assyriens, parmi lesquels je remarque (p. 232) deux bas-reliefs tirés des ruines de Koyoundjuk
et représentant chacun un jardin royal, planté de cyprès et d’une autre espèce d’arbre, moins facile à reconnaître. Je
trouve en même temps, à la p. 604, le dessin du cylindre assyrien dont j’ai parlé ci-dessus (p. 59 et 60, note 4).

33



sans commentaire, nous permettra aussi de constater que, dès une époque très-reculée, le
culte de Mylitta et du cyprès pyramidal fut porté du territoire assyrien dans la partie de l’Asie
antérieure qui successivement reçut les noms de Haïgasdan et d’Arménie.

Je place sous les yeux de l’Académie les dessins de quatre cylindres assyriens,222 où la pré-
sence du cyprès au milieu de scènes d’initiation,223 sur lesquelles je me réserve de m’expliquer
ailleurs, nous autorise à reconnaître, comme nous l’avons fait sur les trois monuments syriens
décrits plus haut, que le cyprès est l’image symbolique de la déesse qui présidait aux mystères.
Le premier de ces cylindres appartenait autrefois à M. J. Robert Steuart. J’ignore en quelles
mains il est passé depuis la mort bien regrettable du possesseur et la vente publique de sa
précieuse collection. Deux autres224 sont déposés au Musée britannique ; le quatrième225 se
conserve au cabinet des médailles et antiques de la Bibliothèque impériale. Après ces quatre
cylindres, je pourrais en produire ou en citer beaucoup d’autres qui offrent, comme ici, la re-
présentation de Vénus-Mylitta sous l’emblème d’un cyprès, dont la forme est plus ou moins
conventionnelle.226 Il me suffira, sans doute, de dire qu’il en existe un grand nombre, dans les
collections publiques227 ou privées, depuis que les fouilles et les voyages en Orient ont en-
richi l’Europe d’une masse considérable de cylindres assyriens, babyloniens, phéniciens ou
persépolitains, petits monuments qui étaient encore très-rares à l’époque où feu M. Cl. Rich
en recueillait une trentaine à Bagdad et dans les ruines de Babylone et de Ninive. Toutefois,
parmi ceux qu’on possède, il ne serait pas facile d’en indiquer plusieurs qui pussent présenter
un second exemple d’une particularité intéressante que nous offre un cinquième cylindre, figu-
ré sous le n° 3 de la planche 9. Celui-ci, qui, de même que le n° 4, appartient à la Bibliothèque
impériale, porte deux cyprès au lieu d’un seul. Au-dessus de ces deux arbres, plantés à côté
l’un de l’autre, est gravé un astérisque cruciforme, qui représente ici, comme sur beaucoup
d’autres cylindres, l’étoile de Vénus-Mylitta.228 Si nous nous reportons aux divers monuments
figurés où déjà nous avons trouvé la déesse placée, ainsi qu’Artémis et Mithra, entre le cyprès
du soleil et celui de la lune, nous ne pourrons mettre en doute que, sur notre cylindre, les
deux cyprès plantés au-dessous de l’étoile de Vénus-Mylitta ne soient également les images
symboliques des deux astres qui caractérisent la puissance génératrice de la Reine des cieux.

Sur un grand nombre de coupes de bronze, travaillées au repoussé et découvertes dans les
nouvelles fouilles que M. Layard a faites dernièrement à Nimroud et à Koyoundjuk, pendant sa
seconde expédition,229 on voit, comme sur les cylindres ici figurés, des cyprès plantés au milieu

222Pl. 9., n°s 1, 2, 4 et 5.
223Ces initiations, en Orient, comme chez quelques peuples d’Occident, avaient lieu dans des gtottes ou des antres ;

et si je fais remarquer ici que les cyprès, dont l’Odyssée (E, 63-65) vante la bonne odeur, ombrageaient l’entrée d’une
grotte, c’est que ce poème renferme plus d’une allusion à des initiations ou à des métamorphoses qui faisaient partie
d’une institution de mystères d’origine asiatique. Je reviendrai plus loin sur cette observation.

224Pl. 9., n°s 2 et 5.
225Ibid. n° 4.
226Les cyprès des jardins royaux représentés sur les bas-reliefs de Khorsabad, sur les coupes de bronze ou d’argent

doré et sur les plats d’argent doré dont il sera question plus bas, affectent aussi des formes conventionnelles. Ceux
qui sont sculptés sur les murs de Persépolis se rapprochent un peu de la nature.

227Le Musée royal de la Haye en possède, à lui seul, sept ou huit de cette catégorie. Il s’en trouve plusieurs aussi
dans le musée du Louvre et dans le Musée britannique.

228Mém. de l’Acad. des inscript. t. 17., 1re partie, p. 370, 371 ; p. 3., n°s 2 et 5.
229Je tiens ce renseignement de M. Layard lui-même, dont je ne saurais trop louer l’empressement à faire toutes les

communications qui peuvent être utiles aux progrès de l’archéologie asiatique. Ce zélé voyageur publiera prochaine-
ment deux nouveaux ouvrages, qui feront connaître en détail au monde savant les résultats inespérés de ses secondes
fouilles sur le sol assyrien. — Depuis que ceci a été écrit, l’un de ces deux ouvrages a paru. Voy. ci-dessus, p. 61, note
2.

34



de scènes d’initiations, qui appartiennent à la célébration des mystères de Mylitta. Le même
fait se reproduit sur deux belles coupes d’argent doré, trouvées dans l’île de Chypre, et sur
deux plats de même matière exhumés d’un des hypogées d’Étrurie. Je parlerai plus loin de ces
quatre monuments, qui, sans aucun doute, ont une origine assyrienne ou plutôt phénicienne.

Quelques cylindres asiatiques, sans nous offrir le cyprès pyramidal planté à la place même
que devrait occuper la statue de Mylitta, de Beltis, d’Astarté ou de Mithra, nous montrent ce
symbole porté à la main par un prêtre, ou par une prêtresse, au milieu d’une scène d’initiation.
Dans mes Recherches sur le culte de Mithra,230 j’ai publié un petit monument de cette catégorie.
Je me réserve d’en parler dans le paragraphe de ce mémoire où j’aurai à entretenir l’Académie
d’un bas-relief de Dendérah qui donne lieu à des rapprochements dignes d’attention.

Il serait fort difficile de préciser l’époque où, chez les Babyloniens et les Assyriens, com-
mença l’usage d’introduire le symbole du cyprès dans la liturgie propre au culte des dieux
qu’ils adoraient. Les premiers pas à faire dans une telle investigation seraient d’assigner une
date certaine à l’institution primitive de ce culte, des mystères qui s’y rattachaient, et du culte
de la divinité féminine qui, plus tard, sous le nom de Mylitta, présida à ces mystères. Or les ren-
seignements nous manquent ; mais les traditions recueillies par les historiens de Syrie nous
révèlent un fait qui, joint à la mention que nous trouvons de la déesse Astarté ou de la Reine
des cieux, dans quelques parties anciennes de la Bible et dans les fragments qui nous res-
tent de la théologie phénicienne rédigée par Sanchoniathon, atteste que, chez les Assyriens,
le culte du cyprès remontait à une haute antiquité. Dans les extraits que Moïse de Khoren231

nous a conservés du livre présenté à Valarsace,232 roi d’Arménie, par le Syrien Mar Iba Cadina ou
Mar Ibas Katina,233 et composé, assure-t-il, d’après les chroniques chaldéennes,234 nous lisons235

que Sémiramis, à la tête d’une armée assyrienne, ayant porté la guerre chez les Arméniens et
vaincu leur roi, Ara le Beau, qui fut tué dans le combat, confia à Gartos, fils de ce prince, le
gouvernement de l’Arménie, et lui fit prendre le nom de son père. Quelques années après, Ara
2, fils d’Ara le Beau, se révolta contre Sémiramis, et périt, à son tour, dans une bataille que lui
livra cette belliqueuse princesse. Il laissa un fils appelé Anouschavan, qui se rendit célèbre par
son courage et sa sagesse, non moins que par ses paroles et ses hauts faits. Il était surnommé
Sôs, ajoute Mar Iba Cadina, parce qu’il avait été sacré au pied des cyprès236 jadis plantés par

230Atlas, pl. 36., n° 11.
231Né vers l’an 370, mort vers 450.
232Valarsace, premier roi de la branche des Arsacides d’Arménie, régna depuis l’année 149 avant notre ère jusqu’à

l’année 127, selon Saint-Martin (Memoire sur l’Armenie, t. 1., p. 410).
233On trouve aussi ce nom écrit Mar Apas Gadina, Mar Abas de Catina, et, par abréviation, Mar Ibas ou Maribase.
234Voy. sur ce point les observations de M. Quatremère (Journal des Savants, juin 1850, p. 364, 365), et celles de M. Éd.

Dulaurier (Journ. asiatique, janvier 1852, p. 19-21, note 1).
235Mos. Choren. Histor. armen. 1., 15., 19. ; édit. des frères Whiston.
236 ... «perchè secondo il rito era stato iniziato nei cipressi di Aramanec,» selon la traduction italienne de Moïse de

Khoren par M. l’abbé Cappelletti (p. 49). Un usage analogue se retrouve chez les Israélites, à une époque qui, selon la
chronologie de la Vulgate, correspond à l’an 1235 avant la naissance de J. C. Nous lisons, en effet, dans le livre des Juges
(9., 6) : «Congregati sunt autem omnes viri Sichem el universæ familiæ urbis Mello : abieruntque et constituerunt regem
Abimelech juxta quercum quæ stabat in Sichem. » Toutefois, à moins d’admettre que le couronnement d’Abimelech
au pied d’un chêne était un emprunt illicite, fait, comme plusieurs autres, par les Israélites à quelque peuple païen,
il est difficile de concilier ce passage du livre des Juges avec ceux du Deutéronome (16., 21) et de l’Exode (34., 13), qui
contienneni la défense expresse de planter un bois (lucus) ou seulement un arbre quelconque auprès de l’autel du
Seigneur, et l’ordre non moins exprès de couper les bois sacrés dont les gentils entouraient les autels ou les statues
des faux dieux.

35



Arménag ou Aramanéag,237 à Armavir, l’antique capitale de l’Arménie.238 Pendant un long temps,
poursuit l’historien syrien, les prêtres arméniens conservèrent l’usage de tirer des cyprès d’Ar-
ménag des augures favorables ou sinistres, selon qu’un vent doux ou un vent violent agitait
les rejetons et les rameaux de ces arbres.239 Ici les frères Whiston, éditeurs de Moïse de Kho-
ren, ont eu soin de placer une note240 qui n’ajoute pas peu à l’importance du passage, en nous
apprenant que, dans la langue arménienne, le mot sôs signifie cyprès ; car, chez les Grecs et
les Romains, nous trouvons Vénus appelée d’un nom, Κύπρις ou Cypris, qui, je dois le répéter
ici, est le même que ceux sous lesquels furent connus l’île phénicienne que tout le monde sait
avoir été consacrée à la déesse, et l’arbre que je place au nombre des emblèmes qui servirent
à la représenter symboliquement. Remarquons, en même temps, que si l’île de Vénus s’appelle
Κύπρος en grec, Cyprus en latin, et l’arbre de Vénus, κυπάρισσος ou κυπάριττος et cyparis-
sus ou cupressus, le cuivre, métal consacré à la déesse, comme le prouve la monture des objets
qui appartiennent à son culte,241 est désigné en grec par les mots κύπριος χαλκός, en latin

237Ce prince, fils de Haïg, le chef de la première dynastie des rois d’Arménie, monta sur le trône l’an 2026 avant J. C.
selon Saint-Martin, ouvrage cité, tom. 1., p. 407.

238Voy. Moïse de Khoren, Hist. armen. lib. 1., cap. 11., p. 32. Jean Catholicos, Hist. d’Arménie, chap. 8., mss. de la Biblio-
thèque impériale, n° 91, fol. 18 ; trad. franç. de J. Saint-Martin, p. 10 et 11. J. Saint-Martin, Mém. sur l’Arménie t. 1., p. 123,
124, 207 et 296. — Armavir était située au nord-est de la ville moderne d’Érivan (voy. M. Carl Ritter, Die Erdkunde, 11.,
467, 571).

239«Aræus Aræades, cum Semiramide bellum gerens, interficitur ; relicto filio, fortitudine et prudentia, cum dictis
tum factis præcellentissimo, Anusavano illo, qui Sosius appellabatur, quippe qui pro eorum cærimoniis apud Armenaci
cupressos in Armaviro consecratus fuerat ; quarum cupressorum surculis ramisque seu leni sive violento vento agitatis
armenii flamines ad longum tempus in auguriis uti consueverunt. » (Mos. Choren. Hist. armen. lib. 1., cap. 19.). Voy. la
note ci-après.

240Mos. Choren. loc. cit. not. 1 : « Vox hæc sos in sermone armenio cupressum arborem sonare videtur.» Cette note
est reproduite par M. Joseph Cappelletti dans sa version italienne de Moïse de Khoren (Venez. 1841), où il traduit éga-
lement sôs par cyprès (p. 49, note 2). Le mot sôs, dans les anciens auteurs arméniens, s’emploie indifféremment pour
désigner deux espèces d’arbres, chacune de forme pyramidale, le cyprès et le peuplier blanc (voy. le grand Diction-
naire arménien de l’Académie de Saint-Lazare. Venise, 1836). Mais, dans certaines parties de la version arménienne de
la Bible, il n’a que le seul sens de cyprès. Dans quelques autres, on lui substitue le mot nodj ou nouedj. Aujourd’hui les
Arméniens désignent le cyprès pyramidal sous le nom de selvi ou servi, altération du mot serv, qui a la même significa-
tion dans les vocabulaires persans, et qui est aussi en usage chez les Arabes et chez les Turcs. Les Mékhitaristes, dans
leur version italienne de Moïse de Khoren (Storia di Mose Corenese. Venezia, 1841, p. 61), revue par M. N. Tommaseo,
traduisent sôs par platane. Je ne connais pas les raisons qui les ont portés à faire une substitution aussi arbitraire ;
elle n’a point obtenu l’assentiment de M. Carl Ritter. Ce savant géographe s’en tient, comme moi, à la traduction des
frères Whiston (voyez Die Erdkunde, 11., 571). De son côté, M. le Vaillant de Florival, dans sa version française de Moïse
de Khoren, imprimée avec le texte, la même année 1841, à la typographie arménienne de Saint-Lazare, sous les yeux
et avec le concours des Mékhitaristes, traduit également sôs par platane, à l’exemple de ces RR. PP. Mais, pressé de
s’expliquer sur les motifs de la substitution de ce nom à celui de cyprès, il n’a pas fait difficulté de m’avouer qu’elle
n’a point pour elle l’autorité d’un manuscrit de Moïse de Khoren, qui serait resté inconnu aux frères Whiston. S’il s’est
déterminé à l’adopter, c’est dans la seule pensée que le passage où Mar Iba Cadina parle de la plus ou moins grande
agitation des branches et des rejetons des arbres plantés par Arménag, s’applique plus convenablement au platane
qu’au cyprès, dont le feuillage est peu mobile. M. Édouard Dulaurier, qui se livre avec autant d’ardeur que de succès
à l’étude de la langue arménienne, a bien voulu, à ma prière, revoir ce passage sur le texte ; il reconnaît au mot sôs
le double sens de cyprès et de peuplier, et me fait remarquer que l’expression sôsavioun ou sôsap’hioun indique le
bruissement on le murmure, et non l’agitation que cause dans le feuillage le souffle de l’air ou du vent. Le même
orientaliste m’apprend que, dans l’Histoire de la croix d’Abarank, saint Grégoire de Nareg (Œuvr. compl. Venise, 1827,
in-8°, page 285), voulant désigner les deux espèces de bois dont Salomon s’était servi pour reconstruire le portique
du temple, emploie les mots nodj et sôs, qui représentent ici le cyprès et le cèdre, conformément aux passages de la
Bible où il est dit que, dans la réédification du temple, on avait fait entrer concurremment ces deux sortes de bois
tirées du mont Liban. Mais aucune autorité ne justifie la traduction du mot sôs par platane.

241Les montures antiques des cylindres et des cônes assyriens que je rapporte aux mystères de Mylitta, sont toutes
de cuivre, sans aucune exception. L’arme de Mithra s’appelle, dans le Zend-Avesta, l’oreille de cuivre. Saint Jérôme (in

36



par cuprum.242 De plus, l’île de Chypre, le cyprès et le cuivre ont retenu, dans toutes les langues
de l’Europe, leur nom primitif, dérivé du grec ou du latin ; et ce nom, identique avec celui de la
déesse Cypris,243 nous donne ainsi lieu de constater que l’antique culte de Vénus fut importé
de l’Orient en Occident avec l’usage d’imposer le nom même de la déesse aux objets qui lui
étaient consacrés. Ajoutons que les Étrusques avaient reçu de l’Asie occidentale le culte d’une
divinité féminine qui porte le nom très-remarquable de Cupra ou Cypra244 ; et si les auteurs
latins assimilent à Junon cette déesse, il ne faut pas oublier que primitivement Junon et Vénus
étaient une seule et même divinité. Rappelons-nous aussi qu’un des arbres consacrés à Apol-
lon s’est appelé Daphné ; qu’un ornement de tête et une coiffure ont retenu le nom de μίτρα,
mitra, et une pierre précieuse, originaire de Perse, celui de mithrax.245 Rappelons-nous enfin
que, chez les Égyptiens, selon le témoignage de Champollion le jeune,246 les animaux consacrés
aux dieux générateurs portent, dans les légendes hiéroglyphiques, les noms mêmes des divini-
tés dont ils sont les emblèmes. C’est ainsi que le taureau s’appelle Apis ; le bélier, Amon ; l’ibis,
Thoth ; le chacal, Anébo ; le bouc, Mendès ; le crocodile, Souk, etc. Il est permis d’espérer que,
lorsqu’on sera plus avancé que nous ne le sommes dans l’interprétation des hiéroglyphes idéo-
graphiques, on parviendra également à constater que, chez les Égyptiens, certaines plantes,
certaines pierres précieuses, certains métaux, portaient aussi les noms des dieux à qui on les
avait consacrés.

Bien qu’aucune tradition ne fasse directement mention d’une divinité appelée Sôs,247 les
diverses observations qui précèdent nous autorisent à supposer, avec quelque vraisemblance,
que ce nom était très-analogue, sinon semblable, à l’un de ceux sous lesquels les Arméniens
adoraient la Vénus assyrienne ou babylonienne, puisque sôs est le nom du cyprès, c’est-à-dire
d’un arbre qui, sur les monuments de l’Asie antérieure, représente symboliquement Mylitta et
Astarté ; d’un arbre qui, transplanté du sol asiatique sur le sol européen, n’a été et n’est encore
connu dans tout l’Occident, je le répète, que sous l’un des anciens noms de Vénus. Lorsque le
roi d’Arménie Anouschavan prenait le surnom de Sôs, il entendait donc probablement s’attri-
buer le nom même de la déesse en l’honneur de qui un de ses prédécesseurs, Arménag, fils
de Haïg, avait établi le culte du cyprès, vers les bords de l’Araxe, sur la colline même où, peu
d’années après, s’élevèrent les murs de l’antique Armavir. En agissant ainsi, Anouschavan ne
faisait que suivre l’exemple de plusieurs rois d’Assyrie, qui, on le sait, se firent appeler du nom

vita S. Hilarionis, § 21), racontant comment saint Hilarion délivra une jeune fille des enchantements pratiqués par un
jeune homme des environs de Gaza, qui n’avait pu la séduire, nous dit que ce jeune homme s’était rendu à Memphis,
pour y apprendre des prêtres du temple d’Esculape l’art de faire succomber la vertu d’une vierge. Il revint au bout d’un
an, prononça certaines paroles magiques sur le seuil de la porte de son amante, et y enfouit des lames d’une espèce
de cuivre appeléeæs cyprium. Ces lames étaient couvertes de figures extraordinaires, «et portentosas figuras sculptas
in æris cyprii lamina defodit ... » De telles superstitions avaient sans doute été importées autrefois à Memphis par les
Phéniciens, avec le culte d’Esculape ou de la Vénus assyrienne.

242Le latin cuprum, l’allemand Kupfer et l’anglais copper, qui signifient également le cuivre, nous ramènent à la forme
gopher ou kopher qu’avait reçue le nom du cyprès dans la langue hébraïque (voy. ci-dessus, p. 4 et 5, note 2).

243Remarquons que la forme cypris se retrouve dans les noms cipris, tziprus, que porte le cyprès, chez les peuples
slaves, et dans les adjectifs qui en dérivent, ciprisowi, ciprisni, tziprusi. On emploie, substantivement aussi, ciprisowi,
et il signifie alors un cyparissôn ou cupressetum (voy. le Lexicon slavicum de Bernolák ; Budæ, 1825 ; 6 vol. in-8°).

244Strabon, Geogr. 5., p. 241. Servius, ad Virgil. Æneid. 1., 426.
245Pline, H. N. 37., 63., 1.
246Panthéon égyptien, explication de la pl. 22 et ailleurs.
247Il est bien probable que le nom de cette divinité était entré dans la composition de celui de deux rois d’Assyrie

appelés, l’un Sôsarès (Σωσάρης), l’autre Sôsarmus (Σώσαρμος), dans la Chronique d’Eusèbe (1., p. 45 ; 2., 241, 290,
294 ; edit. Mediolan.) ; Sôsmarès et Sôsarmus, dans la version arménienne (1., p. 99 ; 2., p. 119, 129 ; ed. Venet.) La même
remarque peut s’appliquer au nom de Sôsarmus, roi des Mèdes (Euseb. Chronic. 1., p. 46).

37



même d’une des divinités adorées dans leur empire ; et cet exemple, l’histoire nous l’apprend,
fut suivi, non-seulement par leurs successeurs, mais par les rois de Perse, par les Arsacides qui
régnèrent sur l’Arménie et le Pont, et par les princes qui gouvernèrent la plupart des autres
provinces de l’Asie occidentale. Que ma conjecture à l’égard du surnom de Sôs soit fondée
ou non, il est certain que, dès une époque voisine, sinon contemporaine, de la fondation du
royaume d’Arménie, la première dynastie, celle des Haïganiens,248 avait établi le culte du cyprès,
emblème vivant d’une divinité créatrice. Il n’est pas moins avéré que ce culte continuait d’être
en vigueur, chez les Arméniens, au moment où Anouschavan, neuvième descendant de Haïg,
avait reçu, avec la couronne d’Arménie,249 comme prince feudataire de l’empire assyrien,250 le
surnom de Sôs ou Cyprès. Et si je suis porté à admettre que la divinité représentée par cet
arbre symbolique était la Vénus assyrienne, une pareille supposition n’a rien assurément qui
doive nous étonner, lorsque nous nous rappelons que Haïg et ses compagnons d’armes, avant
d’aller chercher un refuge dans la contrée septentrionale qui successivement s’est appelée
le Haïgasdan et l’Arménie, habitaient le territoire d’Assyrie, et avaient dû y vivre soumis aux
institutions religieuses et civiles du pays,251 bien que, comme les Chaldéens d’Assyrie, ils ne
fussent ni sémites, ni araméens. Or personne n’ignore que, dès une haute antiquité, les Chal-
déens avaient établi, dans les pays situés entre le Tigre et l’Euphrate, le culte et les mystères
d’une divinité que les Assyriens adoptèrent en lui donnant le nom sémitique ou araméen de
Mylitta. Nous pouvons donc croire que ce culte fut apporté dans le Haïgasdan ou l’Arménie par
Haïg lui-même ; et si nous trouvons dans cet antique royaume l’arbre symbolique de la déesse
appelé d’un nom qui n’appartient point aux langues des enfants de Sem, n’oublions pas que,
selon le témoignage formel de la Bible252 et de tous les écrivains arméniens,253 la maison de
Thogormah ou Thorgom, dont Haïg fut le chef, était issue de la race japhétique.254 C’est à cette
même race que se rattachent les Chaldéens, instituteurs des Babyloniens, des Assyriens, et
fondateurs d’un culte où le symbole du cyprès jouait un bien grand rôle.

Lorsqu’on voit un des successeurs de Haïg se faire couronner roi d’Arménie au pied de
l’arbre sacré qui était un des emblèmes de Mylitta et d’Astarté, la pensée se reporte involon-
tairement vers l’un des monuments figurés les plus anciens de l’Asie occidentale, le grand bas-
relief découvert par M. Charles Texier255 à Yazili-kaïa, sur le sol de l’antique Phrygie ; bas-relief
où l’on a représenté un prince assyrien ou phrygien recevant des mains d’Astarté le sceptre et
la couronne. La présence de la déesse, figurée ici sous une forme humaine, explique suffisam-
ment pourquoi, dans cette scène, nous ne trouvons pas le symbole du cyprès ; mais le lion, sur
lequel Astarté est debout, et le taureau, qu’on n’a pas oublié de placer à ses côtés, ne nous
ramènent-ils pas aux monuments figurés que j’ai produits dans mon Mémoire sur le taureau et

248Selon Saint-Martin (Mém. sur l’Armén. t. 1., p. 407), elle commença avec l’année 2107 avant J. C. Jean Catholicos
recule cette date jusqu’en 2297 ou 2295.

249En l’année 1725 avant J. C. (Saint-Martin, loc. cit.).
250Sur les liens politiques qui très-anciennement existaient entre l’empire assyrien et le Haïgasdan ou l’Arménie, voy.

Moïse de Khoren, Histor. armen. 1., 12.
251Parmi les faits qui justifient cette assertion, je me bornerai à rappeler que jusqu’au temps de Mesrob, c’est-à-dire

jusqu’au commencement du 5e siècle de l’ère chrétienne, les Arméniens n’eurent point, pour écrire leur propre langue,
un alphabet qui leur fût particulier ; ils se servaient des caractères syriaques.

252Genes. 10., 3.
253Voy. Saint-Martin, ouvrage cité, t. 1., p. 253 et suiv.
254Un savant dont l’Allemagne s’honore, M. Görres, soutient même l’opinion que la race japhétique tirait son origine

de l’Arménie (voyez l’ouvrage qu’il a publié sous le titre suivant : Die Völkertafel des Pentateuchs, oder die Japhetiden
und ihr Auszug aus Armenien. Regensburg, 1845).

255Description de l’Asie Mineure, 1re partie, t. 1., pl. 78.

38



le lion considérés comme attributs caractéristiques de Venus256 ? Tout à l’heure, sur quelques
médailles de Syrie et de Phénicie, ne verrons-nous pas, planté entre un lion et un taureau,
un cyprès pyramidal, image symbolique de la déesse? En Perse, plusieurs bas-reliefs, taillés
sur des faces de rochers, comme l’est celui d’Yazili-kaïa, et conçus dans le même esprit que
ce dernier monument, représentent, à leur tour, un prince sassanide au moment où il reçoit
tantôt des mains d’Ormuzd, en présence de Mithra,257 tantôt des mains de la déesse Anaïs,258 la
couronne du monde, c’est-à-dire la couronne royale de Perse. Un bas-relief d’époque romaine
va bientôt nous montrer un initié recevant des mains du dieu Mithra, au pied de trois cyprès,
la couronne mystique ou céleste.

La domination de Sémiramis sur l’Arménie, loin d’affaiblir la ferveur des rois de ce pays
pour le culte de Vénus, l’aurait au contraire excitée, s’il en avait été besoin ; car qui ne sait
combien l’histoire de cette trop célèbre princesse est intimement liée à la légende de la Vénus
asiatique? Et ne dois-je pas faire remarquer que, par une coïncidence qui ne saurait avoir été
fortuite, Sémiramis, née en Syrie, où Vénus était représentée sous l’emblème du cyprès, trouva
le culte de la déesse établi, chez les Arméniens, avec le culte du cyprès, comme elle l’avait
certainement trouvé institué avec le culte de ce même arbre dans la célèbre contrée située
entre le Tigre et l’Euphrate, qui vit naître cette antique théologie chaldéenne dont il n’est pas
impossible, encore aujourd’hui, de retrouver les principaux dogmes et de constater l’influence
sur les idées théologiques et cosmologiques des peuples les plus civilisés des autres parties
du monde ancien?

Cette remarque me conduit à faire observer qu’un des traits saillants de la théogonie et
de la cosmogonie chaldéennes se découvre dans la tradition que Mar Iba Cadina avait puisée
à une source quelconque, et qui se rapporte au culte du cyprès chez les Arméniens. Le rôle
de l’air ou du vent, dans cette tradition, et l’association intime de cet agent physique au culte
de l’arbre qui était l’emblème de Mylitta, ne nous rappellent-ils pas que, selon le système
chaldéen, la déesse médiatrice entre l’homme et la divinité suprême était assimilée à l’air,
cosmologiquement parlant? Et ce fluide ne remplit-il pas, à son tour, entre l’eau et le feu, le rôle
de médiateur, c’est-à-dire le rôle d’un agent intermédiaire destiné à faciliter la combinaison
entre eux de deux éléments d’une nature opposée? Je dirai même, à cette occasion, que le
mot qui signifie proprement air dans les langues sémitiques ou araméennes, n’appartient à
aucune d’elles, tandis qu’il a son radical dans les idiomes japhétiques. C’est un point sur lequel
je reviendrai ailleurs, lorsque je serai amené, par le cours de mes travaux, à réunir dans un
mémoire toutes les observations qui m’ont permis d’avancer que les Chaldéens descendent
des enfants de Japhet, et sont les inventeurs du culte et des mystères de la divinité qu’ils
nommaient Mithra, et que les Assyriens ont appelée Mylitta.

L’historien arménien Jean Catholicos, dans l’abrégé très-rapide qu’il s’est contenté de nous
donner du livre de Mar Iba Cadina, n’a pas, à l’exemple de Moïse de Khoren, conservé le passage
relatif au culte du cyprès établi dans Armavir par Arménag ; mais, du moins, après avoir, à son
tour, affirmé que l’historien syrien avait puisé à des sources chaldéennes, il ne néglige pas de
dire qu’Anouschavan reçut le nom de Sôs.259 Il supplée même sur un point au silence de Moïse,
en nous apprenant que le père de ce prince s’appelait Gartos avant d’avoir pris le nom d’Ara,
d’après le désir ou l’ordre de Sémiramis.

256Recherch. sur Vénus, p. 119-240.
257Porter’s Travels in Georgia, Persia, etc. vol. 2., pl. 66.
258Id. ibid. vol. 1., pl. 19.
259Hist. d’Armén. mss. arméniens de la Bibliothèque impériale, n° 91, chap. 8., fol. 23 ; trad. fr. de Saint-Martin, p. 13.

39



Il serait sans doute intéressant de connaître, avec quelque certitude, la date de l’introduc-
tion du culte du cyprès en Arménie, contrée généralement élevée et froide, où cet arbre ne croît
pas spontanément.260 Je suis disposé à croire que là ce fait, de même que l’institution de la fête
des roses261 en l’honneur d’Anahid, ne doit pas être séparé de celui de l’importation du culte
de la Vénus assyrienne,262 et qu’il est permis d’attribuer à Haïg cette importation. Toutefois je
pense qu’à défaut de traditions antérieures au témoignage qui nous a été conservé par Mar
Iba Cadina, il convient de ne pas remonter au-delà du règne d’Arménag, fils de Haïg, puisque
ce prince est le premier roi d’Arménie dont le nom se trouve associé à une mention expresse
du culte du cyprès dans cette contrée ; mais l’époque de ce règne ne saurait elle-même être
déterminée d’une manière rigoureuse. La chronologie des historiens orientaux ne repose pas
sur des bases assez solides pour que nous admettions avec une entière confiance les dates
qu’elle fournit. Moïse de Khoren, l’auteur le mieux informé des faits qui appartiennent à l’his-
toire ancienne de l’Arménie, ne fixe même aucune date pour les règnes des rois d’Arménie
antérieurs à la conquête de la Perse par Alexandre le Grand ; et si feu mon savant ami M. Saint-
Martin a placé en l’année 2026 avant J. C. l’avénement d’Arménag,263 il a eu soin d’avertir ses
lecteurs264 que toutes les dates qui, dans ses tables chronologiques de l’Histoire d’Arménie,
se rapportent à des rois de la dynastie des Haïganiens, sont empruntées à l’historien Michel
Tchamtchéan,265 et paraissent être déterminées d’une manière fort arbritaire. Il déclare même
qu’il ignore sur quelles autorités le P. Tchamtchéan se fonde pour les donner. L’an 2026 de
l’ère ancienne n’est donc que la date plus ou moins approximative de la première mention
du culte du cyprès chez les Arméniens. En adoptant, sous toutes les réserves convenables, ce
point de départ, nous trouvons, avec le P. Tchamtchéan,266 que le roi Ara le Beau ou Ara 1er, qui
fut tué dans un combat contre Sémiramis, était monté sur le trône d’Arménie mille sept cent
soixante-neuf ans avant la naissance de J. C., que son fils, Ara 2, qui périt de la même manière,
avait reçu de Sémiramis, en 1743, l’investiture du royaume d’Arménie ; et qu’il eut pour succes-
seur immédiat son fils Anouschavan, couronné en 1725 sous le nom de Sôs, à Armavir, au pied
des cyprès plantés par Arménag. Ces dates, bien qu’incertaines, fournissent trois nouveaux
termes qu’il conviendrait peut-être d’ajouter aux diverses données dont on s’est servi jusqu’à
ce jour pour assigner au règne de Sémiramis une date approximative. Personne n’ignore que
les circonstances les plus importantes de ce dernier événement restent encore plongées dans
l’obscurité qui dérobe à nos yeux les origines de l’empire d’Assyrie et l’histoire des premiers

260Le palmier-dattier ne croît pas non plus spontanément sur le sol de l’ancienne Arménie ; et cependant, selon le
témoignage d’Hérodote (1., 194), le vin de palmier était une des principales denrées que les Arméniens transportaient
par eau à Babylone. Il faut donc supposer qu’avec la culture du cyprès ils avaient aussi importé chez eux celle du
palmier-dattier.

261Cette fête, en arménien, s’appelait Vartavar, mot composé, dont l’interprétation présente quelques difficultés
(voyez Moïse de Khoren,Œuvres compl. p. 344 ; Venise, 1843). Selon quelques-uns, il signifierait littéralement éclat ou
splendeur des roses. M. l’abbé Cappelletti le rend par les mots : Fiammegiature delle rose. Vartavar est aujourd’hui le
nom que donnent les Arméniens à la fête de la Transfiguration.

262J’ai précédemment publié plusieurs monuments figurés, dont le témoignage s’ajoute à celui des médailles citées
plus haut, pour prouver que le culte du palmier-doum, comme celui du cyprès, se liait à la légende de Mylitta ou
Astarté, à celle d’Hermès ou Mercure, et, par suite, au culte de Mithra, du soleil et de la lune. Remarquons que si les
prêtres arméniens tiraient des augures du cyprès pyramidal, chez les Grecs, on en tirait du palmier (Orphic. Fragm. 40.,
p. 496 ; ed. Hermann) ; la Sibylle écrivait même ses oracles sur des feuilles de ce dernier arbre.

263Loc. cit.
264Ibid. p. 404 et 405.
265Ce sont aussi les dates fournies par le P. Tchamtchéan qui servent de base à la chronologie des rois arméniens

dans l’ouvrage de M. l’abbé Joseph Cappelletti intitulé : Armenia (Florence, 1841 ; trois vol. in-8°).
266Loc. cit. p. 407. (Cf. M. Cappelletti, Armenia, t. 2., p. 9.)

40



siècles de son existence. Aussi l’avénement de cette princesse a-t-il été placé par les écrivains
modernes à des époques si diverses, qu’elles varient depuis l’année 737 jusqu’à l’année 2200
avant l’ère chrétienne. Moïse de Khoren,267 en disant qu’Abraham mourut pendant le règne de
Ninyas, qui avait assassiné Sémiramis, sa mère, nous autorise à supposer qu’il assignait au
meurtre de cette princesse une date antérieure à l’année 1821, époque de la mort d’Abraham,
selon la chronologie de la Vulgate ; mais cette chronologie ne fait dater que de l’an 1215 le
règne de Sémiramis. Les savants auteurs de l’Art de vérifier les dates ont adopté l’année 1916.
Fréret penchait pour cette même date ; M. Daunou, pour celle de 1196 ou 1195.268 Saint-Martin,269

s’écartant ici des calculs du P. Tchamtchéan, fait commencer en 1997, et finir en 1957, les qua-
rante années que dura le règne de Sémiramis. D’après l’historien arménien et d’après M. l’abbé
Joseph Cappelletti, dont il est l’unique guide, cette princesse aurait conquis l’Arménie après
1769 et avant 1743. Quel que soit le chiffre qu’il faille admettre, on est amené à reconnaître que
l’importation du culte du cyprès chez les Arméniens remonte à une haute antiquité, puisque
nous venons de constater qu’il y était établi dès le règne d’Arménag, fils et successeur de
Haïg, chef de la première dynastie royale d’Arménie. Cette époque est donc antérieure à la
domination de Sémiramis.

Le culte de la Vénus assyrienne, partout sans doute associé à celui du cyprès pyramidal, se
répandit de la capitale des rois arméniens dans les différentes parties de leur royaume. Nous
apprenons même de Pline,270 de Strabon271 et de Dion Cassius,272 qu’un canton de la Grande Ar-
ménie, situé non loin des sources de l’Euphrate, avait reçu le nom de contrée Anaïtique (Anaï-
tica regio), et même le nom d’Anaïtis (Ἀναΐτις).273 Pline ajoute274 que dans les environs se trou-
vait le lac Anaïtique (Anaïticus lacus). Ces diverses dénominations se rapportent, on le voit, à
la déesse appelée Anahid, Anaïs ou Anaïtis. Nous savons, de plus, parle double témoignage
des textes et des monuments figurés, que, chez les Arméniens, cette déesse continua d’être
adorée jusqu’au moment où l’Arménie fut entièrement convertie au christianisme, c’est-à-dire
plusieurs siècles après la naissance de J. C.

De l’Arménie, le culte de la déesse et celui de son arbre symbolique pénétrèrent chez les
Albaniens et s’étendirent même jusque chez les Huns. Nous en trouvons des preuves plus ou
moins directes dans l’Histoire des Aghouans par Moïse Gaghagantouatsi, ouvrage arménien
inédit, dont M. Édouard Dulaurier a bien voulu, à ma prière, extraire et traduire plusieurs pas-
sages importants. Dans deux de ces passages,275 on voit que, vers la fin du 7e siècle de notre
ère,276 le culte d’Anahid ou d’Aphrodite et celui des arbres se pratiquaient encore chez les Huns.
Deux autres passages, que je vais rapporter, font une mention expresse des cyprès qui, chez
les Aghouans,277 vers la même époque,278 entouraient une chapelle chrétienne, et d’un prodige
qui se manifesta au-dessus de ces arbres. L’historien arménien, ayant à raconter la décou-

267Hist. armen. 1., 19.
268Biogr. univers. de Michaud, t. 41., p. 550-555.
269Biogr. univers. de Michaud, article Sanchoniathon, t. 40., p. 305, 1re col.
270H. N. 5., 20., 1 ; cf. 33., 24., 1.
271Geogr. 11., p. 532.
27236., 31, 36.
273Strab. loc. cit.
274Hist. nat. 16., 64., 1.
275Ms. de la bibliothèque du couvent patriarcal d’Edchmiadzin, liv. 2., ch. 41., fol. 122, 124. M. Dulaurier a pu obtenir

une copie de ce précieux manuscrit, qui est unique.
276Vers l’an 685.
277C’est le nom original du peuple qui habitait l’ancienne Albanie du Caucase.
278Vers l’an 667.

41



verte de la croix de saint Mesrob dans le village de Kis,279 où s’était rendu Israël, évêque des
Aghouans, s’exprime en ces termes280 : « Le saint prêtre de Dieu ne pouvait découvrir avec
certitude l’endroit où était enfouie cette croix ; et tandis qu’il était occupé à le chercher, un
prodige admirable éclata sur des cyprès touffus qui, espacés d’un côté et d’autre, renfermaient
dans leur enceinte la sainte chapelle. Au-dessus de ces arbres apparurent des rayons d’un feu
brillant, de forme circulaire, lesquels, se concentrant à l’extrémité la plus élevée de cette cou-
pole, se mouvaient en tout sens et au-dessus des arbres, semblables à l’arc qui se montre
dans les nuages.281 » Un peu plus loin, dans le même chapitre,282 l’écrivain arménien continue
son récit en disant : «Le saint prêtre de Dieu, Israël, s’étant acquis la vénération du catholicos
et du prince, ainsi que des grands (du pays des Aghouans), obtint d’eux la permission de faire
librement tout ce qu’il voudrait. Au bout de quelques jours, désirant perpétuer le souvenir du
prodige merveilleux et éclatant qui s’était opéré un grand nombre de fois sur ces cyprès, il
voulut les consacrer à la sainte croix, en leur donnant la forme de celle de Notre-Seigneur ;
et ayant appelé des ouvriers habiles en menuiserie, il leur ordonna de faire une croix conve-
nablement travaillée. Il la fit orner d’incrustations représentant la passion de Jésus-Christ.283 »
Ces deux passages, rapprochés du témoignage qui se rapporte au culte de Vénus chez les Huns,
nous permettent de supposer que la chapelle chrétienne placée au milieu d’un cupressetum,
chez les Aghouans, avait été élevée là sur les ruines d’un ancien sacellum d’Anahid. Ils nous
prouvent du moins que ce dernier peuple n’avait pas cessé d’attacher au cyprès des idées
religieuses.

Si du royaume d’Arménie nous descendons dans une contrée voisine, la Commagène,284

nous y trouvons la preuve que les habitants de ce pays avaient reçu, avec le culte de Vénus,
celui du cyprès. Cette preuve résulte du témoignage, pour ainsi dire, officiel d’une médaille
frappée en l’honneur de Julia Domna dans la ville que les Romains appelaient Germanica Cæ-
sarea. Sur cette médaille, dont le n° 7 de ma planche 8 reproduit un dessin fidèle, nous voyons,
au revers de la tête de l’impératrice, une galère qui est renfermée dans un cercle ou dans une
couronne, et qui nous rappelle la galère d’Astarté si fréquemment placée sur les monnaies ro-
maines de Phénicie ; au-dessous est gravé un taureau, symbole affecté à cette même déesse ;

279Ce village est situé dans la province d’Oudie, qui comprend une partie de l’ancienne Albanie.
280Liv. 2., chap. 33., fol. 104.
281Եւ ոչ գիտելով ստٳգել՝ և ՚ի նշմարելզտեղին, նոյն ժամայն նշան զարմանալի լինէր ՚ի վերայ սաղարթա-

պատ ծառոցն նոճիցն, որք երկաքանչիւր աստի և անտի միջաւորեալ՝ նէինٳ յինքեանս զկոչարանն սٳրբ. որ

իբր եթէ ծագٳմն երևեալբոցաճաճանչ վերոյ նելٳ կամարաձև. և ՚ի նոյն միացեալ հաւասար գերակատար

գմբէթին՝ բաւանգակապէս սահեալ ճառագայթէր ՚ի ծայրս ծառոցն նոճիցն ճըշգըրտապէս աղեղանդ որ յամբս

երևի։
282Fol. 107.
283Յայնմհետէմեծարٳ եղեալքահանայն Աստٳծոյ Իսրայէլ առաջի կաթողիկոսին և իշիանին և յաչսմեծամե-

ծացն, առնոյր և հրաման ՚ի նոցանէ գործել զամենայն համարձակապէս։ Եւ յետ սٳղ ինչ աւٳրց վասն առաւել

հրաշիցն և մեծամեծ սքանչելեացն՝ որ բազٳմ անգամ եղեալ էր ՚ի վերայ ծառոցն նոճից, կամեցաւ զի ՚ի նٳէր

նշանի ձաւնեսցէ զնոսա ՚ի պատկեր տեառնանման խաչին։ Եւ առժամայն կոչեալ վարձաւորս արս ճարտարս

հիւսանց, պատշաճաբար յաւրինել զնշան խաչին. քանդակերպ զարդٳ դրٳագելով պատրաստٳթեամբ զա-

մենայն ըստ գործոյ Տեառն։
284Ce nom est écrit par deux m sur les médailles et aussi dans deux inscriptions lapidaires, latines, qui ont été

trouvées en Algérie, depuis peu d’années, et qui font une mention expresse de la sixième cohorte des Commagéniens
(voy. l’intéressant rapport de M. Léon Renier à M. le ministre de l’Instruction publique, daté de Lambèse (l’ancienne
Lambæsis), le 2 avril 1851, p. 38-40 du tirage à part des quatre Rapports de ce zélé voyageur).

42



et, à gauche, on voit un cyprès285 planté sur un autel carré. Un cylindre du musée du Louvre286

nous montre un cyprès également placé sur un autel. Deux personnages accomplissent un
acte d’adoration devant cet arbre symbolique, et nous fournissent ainsi un exemple irrécu-
sable de l’usage de représenter, sous l’emblème du cyprès, la divinité asiatique qui préside
aux mystères.

Dans un autre pays voisin de l’Arménie et de la Commagène, l’antique Phrygie, dont les
origines ne sont pas mieux connues que celles de l’empire assyrien et du royaume fondé dans
la Babylonie, le culte du cyprès, dès une époque antérieure à la guerre de Troie, s’y montre uni
à celui de Rhéa et de Vénus, divinités primitivement identiques, qui, dans la suite des temps,
conservèrent chacune, au nombre de leurs symboles ou attributs, le lion, le taureau, et non-
seulement le cyprès, mais aussi le pin, deux arbres mystiques que nous retrouvons, avec le
lion et le taureau, dans la légende de Mithra. Au moment de fuir des murs d’Ilion embrasé,
Énée indique, pour point de ralliement, aux malheureux Troyens qui veulent partager son sort,
un antique cyprès que, depuis longues années, leur dit-il, conserve la piété de nos pères. Cet
arbre vénéré était planté hors de la ville, à côté d’un temple abandonné de Cérès ou Rhéa :

Est urbe egressis tumulus, templumque vetustum
Desertæ Cereris, juxtaque antiqua cupressus
Relligione patrum multos servata per annos.287

C’est ainsi que Virgile, d’après une de ces traditions hiératiques qu’il avait recueillies avec
le plus grand soin, fait parler le fils d’Anchise et de Vénus. Nous verrons bientôt que le pieux
Troyen, après s’être embarqué au port d’Antandre, aborde sur les rivages de la Thrace, et y
célèbre les funérailles de l’infortuné Polydore en faisant dresser des autels funéraires que l’on
couvre de branches de cyprès.288

Si l’immortel chantre de l’Iliade, par le rôle qu’il fait jouer à Vénus, et par l’arrivée des
troupes assyriennes envoyées au secours de Priam, nous révèle à grands traits les liens reli-
gieux et politiques qui existèrent entre le roi des rois, chef de l’empire d’Assyrie, et ses feuda-
taires les rois de Phrygie, le poète latin confirme le témoignage du poète grec en nous donnant
des détails qui nous prouvent que le culte du cyprès était passé de chez les Assyriens chez les
Troyens avec le culte d’une déesse que les écrivains grecs, lorsqu’ils parlent des divinités assy-
riennes ou babyloniennes, désignent tantôt sous les noms d’Urania,289 de Mylitta,290 d’Alitta,291

285Ici cet arbre est de l’espèce vulgairement appelée cyprès de Montpellier (cupressus horizontalis. De Candolle et
Miller. Cupressus sempervirens, var. β. Linn.), parce que, selon une tradition locale, elle couvrait autrefois la colline sur
laquelle est bâtie la ville. Comme le cyprès pyramidal, cette espèce ou variété croit sur le Liban.

286Ce cylindre et plusieurs autres qu’a récemment acquis le musée du Louvre seront décrits dans le Catalogue d’an-
tiquités assyriennes dont M. de Longpérier va publier une seconde édition.

287Virgile, Æneid. 2., 713-715.
288Cette circonstance et le rôle important que joue ailleurs le cyprès dans les rites funéraires, ont entraîné Servius

(ad Virgil. Æneid. 2., 714) à faire sur les vers cités de l’Énéide, un commentaire qui prouve jusqu’à quel point il ignorait
que cet arbre avait été placé au nombre des emblèmes funéraires, précisément parce qu’il était l’image symbolique
des divinités qui, comme Cérès ou Rhéa, président tout à la fois au ciel, à la terre et aux enfers : « Antiqua cupressus]
Ad vetustatem retulit, dit-il ; cupressum autem funebrem arborem bene ante templum deæ lugentis esse confirmat. »

289Hérodote, 1., 131.
290Id. ibid.
291Id. ibid.

43



d’Alilat,292 d’Anæa293 ou Nanea,294 et d’Anaïtis,295 tantôt sous le nom de Rhéa,296 tantôt enfin sous
ceux de Déesse de Syrie, et de Héra297 ou Junon. Nous verrons bientôt Diodore de Sicile attes-
ter, à son tour, que, dès une époque fort reculée, le culte du cyprès s’associait à celui de Rhéa
chez les Crétois, tout comme chez les Phrygiens. Nous verrons bientôt aussi Claudien, dans
son poème sur l’enlèvement de Proserpine, attribuer directement à Cérès, comme Virgile, cet
arbre symbolique. Ajoutons enfin que ces deux poètes298 célèbrent, chacun de leur côté, les
beaux cyprès qui couvraient le mont Ida.

Après tant de témoignages directs ou indirects recueillis en faveur de l’attribution du cy-
près à la divinité polynome que nous connaissons aussi sous les noms de Mère des dieux, de
Cybèle, de Dea bona, il me reste cependant à invoquer ceux que peuvent fournir quelques
médailles asiatiques dont, à dessein, j’ai différé d’entretenir l’Académie. À tort ou à raison, j’ai
conçu l’espoir que les observations qui précèdent disposeraient la Compagnie à m’absoudre
du reproche de témérité, obligé que je suis de combattre, au sujet de ces médailles, une opi-
nion soutenue par Eckhel, le prince de la science numismatique, et par ses émules. Les pièces
dont il s’agit furent frappées en Phénicie et en Syrie pendant la domination romaine. Si elles
appartiennent ainsi à une époque peu ancienne, elles ont du moins, comme la plupart de
celles que j’ai déjà décrites ou que je décrirai plus loin, l’avantage de faire partie d’une série
qui fréquemment nous offre la reproduction de types hiératiques, dont l’invention et l’usage
remontent à une haute antiquité. C’est à la politique adoptée par les Grecs dans les provinces
conquises de l’Asie occidentale et suivie par les Romains, leurs successeurs, que nous sommes
redevables de la conservation ou de la restauration de ces types et d’une multitude d’autres
représentations religieuses, non moins intéressantes à étudier. N’est-il pas permis de penser
que les conquérants grecs, comme les conquérants romains, pour le dire en passant, durent
éprouver d’autant moins de répugnance à faire d’une telle conduite la base principale de leur
politique, que dans l’Asie occidentale ils retrouvaient, sous d’autres noms, il est vrai, plus d’une
divinité dont jadis le culte et les symboles avaient été importés de cette contrée en Grèce et
en Italie?

En tête des médailles dont j’entends parler, se place une suite nombreuse de pièces qui,
sous la domination romaine, furent frappées dans l’île phénicienne d’Aradus. Elles ont toutes
pour revers un cyprès planté entre un lion et un taureau. Les n°s 1 et 2 de ma planche 6 en
reproduisent deux : la première est à l’effigie de Caracalla ; la seconde, à l’effigie d’Élagabale.
Eckhel et tous les numismates qui ont écrit après lui ne veulent voir ici, dans le cyprès, que
l’emblème du soleil, et dans les deux animaux, que les signes distinctifs des enseignes de deux
légions romaines. Mais ils ne tiennent compte ni de l’autel et du bas-relief palmyréniens,299 où
le cyprès est indubitablement l’image symbolique de la Vénus asiatique, ni des nombreuses
monnaies autonomes de l’île d’Aradus, dont le type est un taureau bondissant, gravé au revers

292Id. 3., 162.
293Strabon, Geogr. 16., p. 738.
2942. Machab. 1., 13 et 15.
295Strabon, Geogr. 11., p. 512, 532 ; 12., p. 559 ; 15., p. 733. Plutarque, in Vita Artax. § 27. Pausanias, 3., 16., 6. Clément

d’Alexandrie, in Protreptic. 5., Opp. t. 1., p. 57 ; ed. Potter. Dion Cass. p. 104 ; ed. Reimar. Agathias, 2., 24 ; ed. Bonn. Eustathe,
ad Homer. Iliad. 14., v. 295 ; in Dionysium, v. 846. — Ἀναΐτις, Ταναΐτις, Anæa, Nanea, ne sont que des altérations de
la forme orientale Anahid.

296Diodore de Sicile, 2., 9 ; ed. Dindorf.
297De Dea syria, Lucian. Opp. t. 9., p. 81.
298Virgile, Georgic. 2., 84. Claudien, De raptu Proserp. 3., 371, 372.
299Pl. 1., n°s 1 et 2 ; pl. 2., n°s 1 et 2 ; pl. 3., n° 1.

44



de la tête d’une divinité femelle qui ne peut être que Vénus-Astarté ; ni enfin des documents
qui attribuent à cette déesse le symbole du taureau et celui du lion. Or, si nous rapprochons
des deux marbres palmyréniens le trône votif syrien de la Bibliothèque impériale300 et les di-
vers monuments écrits ou figurés qui, dans mon mémoire cité,301 établissent d’une manière
incontestable, ce me semble, la double attribution du taureau et du lion à Vénus en Orient
et en Occident, nous sommes nécessairement conduits à reconnaître que, sur les médailles
impériales d’Aradus, le cyprès qui s’élève entre ces deux animaux est l’image d’Astarté placée
entre deux symboles, dont l’un, le taureau, représente la lune et le principe humide ou passif,
et dont l’autre, le lion, est l’emblème du soleil et du principe igné ou actif.302 Ici, comme sur
le bas-relief palmyrénien du Musée capitolin et sur la face antérieure du trône votif syrien de
la Bibliothèque impériale, comme sous la base du cône asiatique cité303 et sur la pierre gravée
également citée,304 Vénus forme donc une triade avec le soleil et la lune, avec le principe igné
et le principe humide, ces grands agents célestes et terrestres de la création et de la repro-
duction. Remarquons de plus qu’à Yazili-Kaïa, dans le grand bas-relief sculpté sur le roc et
découvert en 1834 par M. Ch. Texier,305 Astarté est représentée debout sur un lion, ayant tout
auprès d’elle un taureau. Remarquons aussi que sur un fragment de frise antique, publié dans
mes Recherches sur Vénus,306 la déesse est placée entre des taureaux et des lions ; et n’oublions
pas qu’à Persépolis307 Mithra, divinité primitivement identique avec Vénus, est de même placée
(sous l’emblème dumihr ou de la colombe) entre des taureaux et des lions, formant ainsi avec
ces deux espèces de quadrupèdes une triade symbolique, évidemment empruntée au système
religieux des Chaldéens d’Assyrie.

À côté des médailles dont il vient d’être question, je n’hésite pas à placer plusieurs mon-
naies impériales ou coloniales frappées à Damascus, dans la Cœlésyrie ; elles sont à l’effigie
d’Élagabale,308 de Trébonien Galle,309 ou de Volusien.310 Leur type, presque identique avec celui
des monnaies citées d’Aradus, a certainement la même signification symbolique ; car, si le cy-
près pyramidal, au lieu de s’élever entre un taureau et un lion, est planté ici entre un taureau
et un cheval, il faut se rappeler que le cheval est un autre symbole solaire, qui, comme le lion,
fut consacré à Vénus chez les Grecs et chez les Romains. J’ai déjà eu l’occasion de le dire dans

300Pl. 5., n°s 1 et 2.
301Recherches sur Vénus, p. 119-240.
302Je suis heureux de pouvoir dire ici que mon explication des diverses significations symboliques du taureau et

du lion a obtenu le plein assentiment de deux juges très-compétents, notre savant confrère M. Raoul-Rochette (voy.
Journal des Savants, janv. 1850, p. 39 et 40) et M. Christian Walz, habile professeur à l’université de Tubingue. Ce dernier,
dans une belle dissertation (De Nemesi Græcorum. Tubing. 1852, in-4°, fig.), m’a fait même l’honneur de transcrire en
entier (p. 16, not. 90) le passage de mes Recherches sur Vénus où je résume (p. 222, 223) les opinions de l’antiquité sur
le lion et le taureau.

303Ci-dessus, p. 54.
304Ci-dessus, p. 55.
305Voy. Recherch. sur Vénus, p. 126-130 ; pl. 2. M. Ch. Texier, Descript. de l’Asie Mineure, 1re part. pl. 78. — Ce voyageur

donne le nom de Pterium aux ruines antiques qui se voient non loin d’Yazili-Kaïa. La Commission chargée, en 1831, de
faire à l’Académie des belles-lettres un rapport sur le voyage de M. Texier croit reconnaître dans ces ruines Soandus
au lieu de Pterium (Journal des Savants, juin 1831, p. 370). M. J. W. Hamilton, qui a visité Yazili-Kaïa deux ans après M.
Texier, n’adopte ni l’un ni l’autre de ces noms, et leur substitue celui de Tavium, métropole de la Galatie (Research. in
Asia Minor, Pontus and Armenia, vol. 1., p. 391. Journ. of Royal Geogr. Society, vol. 7., p. 74).

306Pag. 170-218 ; pl. 8., n° 1.
307MM. Flandin et Coste, Voyage en Perse, Perse ancienne, pl. 155. (Voy. mes Recherches sur Mithra, atlas, pl. 4.)
308Mus. Theupol. p. 720.
309Mionnet, Descript. de méd. 5., 295, n° 83.
310Id. ibid. 296, n° 89.

45



une dissertation que l’Académie a jugée digne de faire partie du recueil de ses Mémoires.311

Une des monnaies citées de Damascus, celle qui porte l’effigie de Trébonien Galle, est figu-
rée ici sous le n° 3 de la planche 6. Le docte Eckhel ne fait aucune difficulté de reconnaître
que le cheval et le taureau sont les symboles du Soleil et de la Lune ; et, avec toute raison, il
cite, à l’appui de cette interprétation, le témoignage des médailles autonomes grecques de la
même ville, où se voient, d’un côté, le buste du Soleil, et de l’autre, le buste de la Lune.312 On
s’étonne qu’après ce judicieux rapprochement, l’illustre numismate, négligeant de rapprocher
des monnaies de Damascus celles d’Aradus, affirme que, sur ces dernières, le lion et le taureau
placés en regard d’un cyprès sont, non point les emblèmes du Soleil et de la Lune, mais les
emblèmes de deux légions romaines.313 Il avait dit, quelques pages plus haut,314 que le cyprès
fut consacré tout à la fois au Soleil, d’après la raison qu’il en avait donnée précédemment,
et à la Lune, divinité identique avec Hécate ou Proserpine, parce que, selon le témoignage
formel de Pline, le cyprès était consacré à Pluton. On n’est pas moins surpris qu’Eckhel ait
pu écrire ces mots sans se trouver amené à supposer que primitivement le cyprès avait dû
être l’emblème sacré d’une divinité androgyne et créatrice, dont le Soleil et la Lune étaient les
agents et la manifestation. N’avait-il pas, dans la Phénicie même, le témoignage de plusieurs
monuments monétaires où l’on voit, à l’entrée du temple tétrastyle d’Astarté, le feu sacré, em-
blème de cette divinité, briller sur un autel posé entre la statue d’Apollon ou du Soleil et la
statue d’Artémis ou de la Lune, en même temps que parfois, au milieu du tympan d’un fron-
ton triangulaire, est placé, je l’ai déjà dit, le buste radié d’Astarté? Le n° 3 de ma planche 8
fournit un exemple de ce dernier type,315 au revers d’une pièce frappée à Tripolis de Phénicie,
en l’honneur de Caracalla. On sait que les médailles de ce prince, plus peut-être que celles
d’aucun autre empereur romain, nous offrent, pour l’histoire des religions de l’Asie occiden-
tale, un grand nombre de types anciens qui, sans cette circonstance, seraient restés inconnus
aux archéologues. Le n° 2 de cette planche 8 nous montre, au revers de la tête du même em-
pereur, sur une autre monnaie de Tripolis, un type analogue à celui que représente le n° 3 ;
mais, dans le fronton triangulaire316 du temple d’Astarté, on a substitué au buste radié de la
déesse un petit globe, emblème connu de la divinité qu’adoraient les Phéniciens. Il nous rap-
pelle, en effet, qu’à Aphaques, dans le Liban, le jour de la fête d’Astarté, on faisait paraître
dans les airs un globe de feu.317 Je ne puis prononcer le nom d’une montagne si célèbre par le
culte qu’on y rendait à la Vénus surnommée Libanitis318 et Libanéis,319 sans remarquer que là,
dès une haute antiquité, le temple et les sanctuaires de la déesse avaient dû se trouver en-
tourés de cyprès, l’arbre symbolique qui lui était consacré. Le troisième et le quatrième livre

311Tome 15., 2e partie, pages 292-294. — On connaît maintenant des médailles impériales de Trébizonde qui font de
Mithra une divinité équestre, comme Vénus, comme chacun des deux Dioscures, comme le Soleil, comme la Lune.

312Voyez Mionnet, Descript. de méd. 5., 283, n° 10. Sestini, Lett. numism. continuaz, 6., 86, n° 4.
313D. N. 3., 394.
314Ibid. p. 331, 332.
315D’autrefois la statue d’Astarté est placée sous le portique d’un temple, entre deux sacellum où l’on n’aperçoit ni

figures, ni cyprès ; tel est le type d’un moyen bronze d’Élagabale, frappé aussi à Tripolis de Phénicie, et figuré sous le
n° 1 de ma pl. 8. Ici les deux petites chapelles sont certainement dédiées au Soleil et à la Lune ; et les trois colonnes
qui décorent le portique de chacune d’elles font allusion, je le suppose, au triple Soleil et à la triple Hécate.

316Deux astérisques sont gravés dans le champ de la médaille, l’un à droite, l’autre à gauche de ce fronton, et repré-
sentent sans doute ici l’étoile du matin et l’étoile du soir, ou la planète Vénus sous ses deux aspects.

317Zosime, Historiæ, 1., 58., 4 ; ed. Reitemeier.
318Lucien, Advers. Indoctum, § 3.
319Nonnus, Dionysiac. 43., v. 105 ; ed. Græfe.

46



des Rois,320 le deuxième livre des Paralipomènes,321 l’Ecclésiastique, Isaïe,322 Ézéchiel,323 Zacha-
rie,324 le Cantique de Salomon,325 saint Jérôme326 et saint Cyrille327 font une mention expresse
des belles forêts de cyprès du mont Liban. Diodore de Sicile328 ajoute son témoignage à celui
des écrivains sacrés ; et Jésus, fils de Sirach, désigne nominativement, dans l’Ecclésiastique,329

la partie du Liban qu’on appelait Hermon. Je montrerai ailleurs comment ce nom, qui avait été
substitué à celui de Sénir, se lie plus intimement que peut-être on ne le pense à la légende de
la Vénus asiatique ; mais tout à l’heure je produirai deux médailles et quelques autres monu-
ments figurés qui prouvent que le symbole du cyprès était attribué à Hermès ou Mercure, tout
aussi bien qu’à Vénus.

Les observations placées par M. Movers dans son savant ouvrage sur les Phéniciens330 éta-
blissent avec certitude, ce me semble, non-seulement que sur le Liban le cyprès était consacré
à cette déesse, mais que là, comme aussi à Aphaques, à Byblos, à Béryte et au lieu appelé main-
tenant Kalaat-Fakra, la Vénus du mont Liban portait le même nom que cet arbre. Sur ce point,
l’opinion de l’habile professeur de Breslau n’a pu être influencée par le témoignage des monu-
ments figurés phéniciens, syriens ou palmyréniens ; il n’en cite aucun, et ne paraît même pas
avoir soupçonné que l’antiquité asiatique nous a légué plus d’un exemple de la représentation
de Vénus sous la forme d’un cyprès pyramidal. Il prend texte d’un passage où Sanchoniathon,331

en même temps qu’il place au nombre des montagnes déifiées le Casius, le Liban et l’Antiliban,
nous fait connaître une divinité locale appelée Brathy (Βραθύ). Or Dioscoride,332 Hiller en avait
déjà fait la remarque,333 nous apprend que l’une des deux espèces de sabine portait le nom
de Βραθύ, brathy, à cause de la ressemblance de ses feuilles avec celles du cyprès. Pline334

confirme le fait et ajoute que, pour cette raison, quelques personnes appellent la sabine cy-
près de Crète (cupressus cretica). Il nous dit, de plus,335 qu’un arbre appelé bratus, brathus
ou brathys336 croît dans l’Élymaïde et ressemble à un cyprès dont les rameaux descendraient

3203. Reg. 5., 8-10 ; 6., 15, 34 ; 9., 11 ; 4. Reg. 19., 23. — Dans la construction du temple de Jérusalem, on employa concur-
remment du bois de cyprès et du bois de cèdre, tirés l’un et l’autre des forêts du mont Liban. Un passage du Cantique
de Salomon (1., 16) nous prouve que dans les édifices particuliers les solives étaient de cèdre et les lambris de cyprès.

3212., 3., 5.
32237., 24 ; 60., 13.
32327., 5.
32411., 1, 2.
3251., v. ultim.
326Comment. in Esa. 60. ; in Ezech. 27.
327Super Isaiam, lib. 5.
32819., 58., 3 ; ed. Ludov. Dindorf. — L’historien grec fait ici une mention expresse de l’admirable beauté et de la

hauteur des cyprès el des cèdres que, peu après la mort d’Alexandre le Grand, on tira du Liban pour construire la
flotte d’Antigone.

32924., 13. Cf. 50., 11-14.
330Die Phönizier, t. 1., ch. 15., p. 575-584.
331Fragm. p. 18 ; ed. Orelli.
3321., 88.
333Hierophyticon, pars 1., cap. 40., p. 375.
334Hist. nat. 24., 61., 1.
335Ibid. 12., 39., 1. — C’est un des arbres, observe Pline, dont l’empereur Claude, dans ses Histoires, parle comme d’une

merveille. Il dit que les Parthes mêlent ses feuilles à leurs boissons ; que son odeur rappelle celle du cèdre, et que
la fumée qui s’exhale de son bois, quand on le brûle, détruit les qualités pernicieuses des exhalaisons de quelques
autres espèces d’arbres. On le trouve sur le mont Zagrus. J’ajoute que le cupressus horizontalis croît spontanément
aussi sur le Liban ; là il est mêlé avec le cyprès pyramidal.

336Saumaise (Exercit. Plinian. p. 260) a proposé de lire brathyn dans le passage cité de Pline (12., 39., 1). Quelques
éditions récentes portent, les unes, bratum, les autres, brathum. M. Movers (ouvrage cité, t. 1., p. 575) et M. Littré lisent

47



vers la terre, particularité qui me porte à penser qu’il s’agit ici de l’espèce de cyprès nommée
par les botanistes cupressus horizontalis. Ces divers renseignements conduisent M. Movers à
considérer brathy comme un mot qui, dans un dialecte mixte, sémitique et araméen, servait à
désigner tout à la fois le cyprès et la sabine. En conséquence, il n’hésite pas à identifier le nom
de la déesse Brathy avec brathy, un des noms que portait le cyprès. D’autre part, cet arbre,
dans la Bible, étant fréquemment nommé béroth, bérouth ou barouth, l’écrivain allemand a
toute raison de se croire autorisé à déclarer identique avec la déesse Brathy du Liban une
divinité que Sanchoniathon337 nomme Bérouth (Βηρούθ),338 et dont l’époux habitait les envi-
rons de Byblos. Dès lors ces deux déesses, appelées chacune du même nom que le cyprès, se
confondent à leur tour avec la Vénus du mont Liban adorée à Aphaques, à Béryte,339 à Byblos et
au lieu nommé aujourd’hui Kalaath-Fakra. Ainsi nous avons, dans ces divers rapprochements,
une nouvelle preuve de la consécration du cyprès à la Vénus asiatique, et un second exemple
d’un usage qui déjà nous était révélé par l’identité du mot cyprès avec le nom de la déesse Cy-
pris. N’y a-t-il pas lieu de s’étonner que ce dernier rapprochement ait échappé à l’attention de
M. Movers? Ce léger oubli, je me hâte de le dire, est amplement racheté par les nombreux té-
moignages qu’il a su recueillir340 touchant la coutume, très-répandue chez les peuples de l’Asie
occidentale, de représenter leurs divinités féminines sous la forme d’un arbre coupé ou d’une
colonne de bois, et de leur consacrer, non-seulement le cyprès, mais aussi le pin, le grenadier
et l’amandier. Rapprochés de l’autel et du bas-relief palmyréniens du Musée capitolin, ainsi
que du trône votif de la Bibliothèque impériale et d’un passage où Zosime341 dit expressément
que la déesse adorée à Palmyre était l’Aphrodite surnommée Aphacitis,342 c’est-à-dire la Vénus
d’Aphaques, ces témoignages me portent à croire que, dans cette dernière ville, où Vénus était
appelée Brathy, c’est-à-dire Cyprès, la déesse devait être habituellement représentée sous la
forme même d’un cyprès,343 comme elle l’est sur les trois monuments palmyréniens ou syriens
ici figurés.

Je suis loin, quant au cyprès, d’avoir épuisé les précieux secours que M. Movers a com-
plétement négligé d’emprunter à la nombreuse série des monnaies asiatiques qui attestent la
consécration de cet arbre aux divinités génératrices, soit mâles, soit femelles. Plusieurs pièces
coloniales frappées à Damascus,344 dans la Cœlésyrie, méritent l’attention de l’Académie, non
moins que les monnaies de la même ville dont il a été question plus haut. Elles sont à l’ef-

bratum.
337Fragm. p. 24 ; ed. Orelli.
338L’identité de ce nom avec celui de la ville appelée Béryte, Βηρυτός, nous permet de constater ici un second

exemple d’éponymie dans la légende de Vénus.
339Nonnus (Dionysiac. 41., 83, 143 sqq. ed. Græfe), après avoir célébré la haute antiquité de la ville appelée d’abord
Béroë, puis Béryte, énumère les divinités qu’on y adore, et qualifie cette ville de maison de Vénus et demeure des
Amours (ibid. v. 146) : ... Παφίης δόμος, οἶκος Ἐρώτων.

340Loc. cit. p. 560-584.
341Historiæ, 1., 58., 7 ; ed. Reitemeier.
342Ce surnom a échappé à l’attention du savant Larcher.
343Voyez ce que dit M. Movers (loc. cit.) au sujet de Vénus-Aschéra.
344Je ne crois pas devoir y comprendre une monnaie coloniale de la même ville, qui porte l’effigie de Valérien père

et dont le revers est décrit en ces termes par l’abbé de Tersan, dans le Catalogue des médailles du cabinet d’Ennery :
«Un cabas ou espèce de panier de jonc, d’où sort une branche de cyprès ou un thyrse.» Bien que Mionnet ait admis
sans rectification cette monnaie dans son Suppl. (8., 206, n° 59), et bien que je n’aie pas vu l’original, je suis porté à
penser qu’il y a une erreur dans l’indication d’une branche de cyprès.

48



figie de Sévère Alexandre,345 de Philippe père,346 de Philippe jeune,347 ou de Trébonien Galle,348

et nous montrent, en adoration devant un cyprès pyramidal, la figure nue de Silène ou d’un
Faune qui, sur l’épaule gauche, porte une outre gonflée par le liquide qu’elle contient. Le n°
1 de la planche 7 ci-jointe offre un exemple de ce type. Le même personnage mythologique,
sur quelques monnaies coloniales de Tyr, à l’effigie de Caracalla,349 d’Élagabale,350 de Sévère
Alexandre,351 de Philippe père,352 ou de Trébonien Galle,353 se retrouve placé, dans une attitude
semblable, devant un palmier que nous reconnaîtrons ailleurs pour un autre emblème de la
Vénus orientale, et qui est accompagné ici de l’étoile d’Astarté et d’un murex que, dans ce
cas, je prends pour l’équivalent du cteis gravé sur plusieurs cônes ou cylindres asiatiques,
consacrés à cette déesse.354 Je dirai, dès à présent, que si l’on pouvait douter que, sur les di-
verses médailles citées, Silène ou Faune Ascophore fût en adoration devant l’image symbolique
d’Astarté, il suffirait, pour acquérir une entière conviction à cet égard, de jeter les yeux sur un
nombre considérable d’autres médailles asiatiques, où ce même personnage, portant, comme
ici, une outre sur l’épaule gauche, accomplit un acte d’adoration aux pieds d’une statue co-
lossale d’Astarté. Les monuments monétaires de Sidon, de Tyr et de Bostra, qui se rapportent
aux règnes de Caracalla,355 d’Élagabale,356 de Sévère Alexandre,357 de Gordien Pie,358 de Philippe
père,359 de Philippe jeune,360 de Trajan Dèce,361 de Trébonien Galle,362 de Volusien,363 de Valérien
père364 et de Gallien,365 fournissent des exemples de ce sujet ; j’en ai choisi trois que je place
sous les yeux de l’Académie.366

Je n’ignore point que, selon le témoignage irrécusable des monuments,367 le dieu Faune
ou le dieu Silène, portant une outre sur l’épaule, figure seule et sans Astarté ou Vénus sur les
médailles coloniales romaines, frappées à Alexandria-Troas, à Antioche de Pisidie, à Bostra en

345Sestini, Descript. num. var. p. 528. Mionnet, Descript. de méd. t. 5., p. 292, n° 61.
346Vaillant, Num. in colon. percuss. t. 2., p. 232. Mionnet, loc. cit. n° 62.
347Mionnet, loc. cit. p. 294, n° 77.
348Id. ibid. p. 295 et 296, n° 85. Mus. Sanclem. Numism. select. p. 512, tab. 34., n° 371.
349Voy. le n° 5 de la planche 7 ci-jointe. Eckhel, Catalog. Mus. cæsar. vindob. t. 1., p. 244, n° 20 ; cf. n° 19.
350Sestini, Mus. Hederv. 3., p. 97, n° 34. Mionnet, loc. cit. p. 434, n° 650.
351Mionnet, ibid. p. 438, n° 674.
352Recherches sur Vénus, pl. 12., n° 5.
353Mionnet, loc. cit. p. 443 et 444, n° 703.
354Voy. mes Rech. sur Vénus, p. 52-54, pl. 1., n°s 1 et 2.
355Eckhel, catalogue cité, t. 1., p. 244, n°s 19 et 20. Mionnet, Descript. de méd. t. 5., p. 429, n° 626.
356Vaillant, Num. in colon. percuss. Sestini, Mus. Hederv. 3., p. 97, n°s 30 et 37 ; C. M. H. n°s 6148 et 6100. Mionnet, loc.
cit. p. 384, n°s 319 et 320.

357Sestini, Descript. num. var. p. 539, n° 32. Mionnet, loc. cit. p. 437, n° 673.
358Mionnet, ibid. p. 438, n° 676.
359Id. ibid. p. 439 et 440, n° 685 ; p. 441, n° 692. — Ajoutez une médaille de la même série, à l’effigie d’Otacilie, ibid. p.

441 et 442, n° 695.
360Id. ibid. p. 442, n° 698.
361Sestini, Descript. num. vet. p. 539. Mionnet, loc. cit. p. 584 et 585, n° 35.
362Mionnet, ubi supra, p. 443 et 444, n° 703 ; p. 444, n° 704.
363Vaillant, ubi supra. Mionnet, loc. cit. p. 445, n°s 714 et 716. — Mus. Theupol. p. 760.
364Mionnet, loc. cit. p. 447, n° 724.
365Id. ibid. p. 449 et 450, n° 739. — Ajoutez une médaille de la même série, à l’effigie de Salonine, et décrite par Sestini

(Mus. Hederv. 3., p. 98, n° 45).
366Pl. 7., n°s 2 et 4 ; pl. 8., n° 10.
367Voy. Mionnet, Descript. de méd. t. 5., p. 237, n°s 19 et 20 ; p. 582, n° 24 ; t. 2., p. 643 et 644, n° 104 ; p. 645, n° 110 ; p.

647, n° 124 ; p. 652 et 653, n° 159 ; t. 3., p. 493, n° 8 ; t. 2., p. 179 et 180, n° 233. Vaillant, Num. in colon. percuss. t. 2., p. 114.
Christ. Ramus, Catal. num. vet. reg. Daniæ, 1., 346, n° 8. Sestini, Descript. p. 79, n° 5 ; Lett. numism. t. 4., p. 93 ; t. 9., p. 18.
D’Ennery, Catal. p. 558. Mionnet, Suppl. t. 3., p. 165, n° 1073, pl. 9., fig. 1.

49



Arabie, à Cœla dans la Chersonèse de Thrace, et à Corinthe. Je n’ignore pas non plus que la
plupart des numismates, et nommément l’illustre Eckhel,368 le considèrent comme un simple
signe colonial, même lorsque, sur les médailles romaines citées de la Cœlésyrie, de la Phéni-
cie et de l’Arabie, nous le voyons adorer Astarté tantôt sous l’emblème du cyprès pyramidal,
tantôt sous une forme humaine. Mais je ne puis me défendre de penser que les Romains, en le
plaçant dans cette attitude auprès de la déesse, avaient entendu par-là indiquer qu’il existait
des rapports particuliers entre elle et le personnage mythologique dont il s’agit, personnage
ambigu qui était resté une énigme pour les écrivains latins les plus instruits.369 La supposi-
tion qu’il me suggère ne pourrait-elle pas se justifier par le souvenir des relations que l’Italie,
comme nous le verrons plus loin, avait anciennement établies entre le symbole du cyprès et
le dieu Silvain, qui a tant d’analogie avec le dieu Faune? Et cette attribution du cyprès ne nous
autoriserait-elle pas à rechercher si la déesse Fauna n’avait, de son côté, aucun trait de ressem-
blance avec l’Astarté des peuples de l’Asie occidentale? Ce n’est point ici le lieu rie discuter ces
questions incidentes. Je me contenterai de faire remarquer qu’au revers d’une belle médaille,
qui fut frappée à Thessalonique, en l’honneur de Trajan Dèce,370 on voit, devant la statue colos-
sale d’une divinité hermaphrodite,371 à deux têtes, vêtue à mi-corps comme la Vénus Génitrice,
et vaguement désignée sous le nom de Janus bifrons, une petite figure semblable en tout au
Faune ou au Silène Ascophore qui, sur les monnaies d’Asie et d’Arabie, est en adoration tantôt
aux pieds d’Astarté, tantôt devant l’arbre symbolique de la déesse.

Les médailles que j’ai décrites plus haut, celles surtout d’Aradus et de Damascus,
concourent à établir, comme les trois monuments syriens nous avaient déjà permis de le
faire, que, chez les Assyriens, les Syriens, les Arméniens et les Phéniciens, Vénus fut adorée
sous le symbole du cyprès. Toutefois, nous n’avons pas encore interrogé les antiquités de
Cypre, et il importe d’autant plus de ne point les laisser dans l’oubli que cette île, tout aussi
phénicienne qu’Aradus, est bien autrement célèbre par le culte qu’y recevait, dès les temps
les plus reculés, la Vénus assyrienne. Personne n’ignore que, selon les témoignages les plus
dignes de foi,372 ce culte fut porté d’Ascalon en Cypre par les Phéniciens ; et nous pourrions a
priori, et sans craindre de nous être trop avancé, affirmer que le culte du cyprès, inséparable
de la légende et des rites de la déesse, fit partie d’une si mémorable importation. Les
monuments de l’art, loin de nous démentir, prouvent que cette assertion est parfaitement
fondée. Ici, cependant, nous ne trouvons à invoquer le témoignage d’aucune médaille
frappée dans l’île de Cypre ; mais, à défaut de médailles, je citerai deux monuments précieux,
récemment exhumés du sol même de cette île et encore inédits. Ce sont deux belles coupes
d’argent doré, qui jadis furent probablement en la possession de deux rois, à l’usage de qui
tout annonce qu’elles étaient destinées.373 L’une, il y a deux ans, a été rapportée de Beyrouth

368D. N. t. 4., p. 493-496.
369«Nam Fauni vocem equidem numquam audivi ; tibi, si audisse te dicis, credam; etsi Faunus omnino quid sit, nes-

cio.» (Cicéron, De natur. Deor. 3., 6., p. 216 ; ed. Schütz.) — Personne n’ignore que les Romains adoraient aussi une
déesse appelée Fauna. (Lactance, De falsa relig. 1., 22., ed. Walch. Cf. Macrobe, Saturn. 1., 12., et Arnobe, 1., p. 15 ; 5., p.
168). On l’identifie avec Cybèle ou Cérès, avec la Dea bona ; mais sa légende est tout aussi obscure que celle du dieu
Faunus.

370Voy. Mionnet, Suppl. t. 3., p. 165, n° 1073, pl. 9., fig. 1.
371Cette figure attend un commentaire.
372Hérodote, 1., 105. Pausanias, 1., 14., 6.
373Ces deux coupes faisaient partie d’un trésor enfoui dans la terre, qui comprenait dix autres coupes du même genre

et un grand nombre d’objets ou de bijoux d’or ou d’argent doré. Il paraît certain que tout a été fondu, à l’exception
des deux coupes apportées à Paris. C’est pour la science une perte à jamais regrettable ; mais cette perte est en partie
compensée par les belles coupes de bronze ciselées qui proviennent des secondes fouilles de M. Layard sur le sol

50



par M. de Saulcy, qui libéralement en a fait don au musée du Louvre ; elle est gravée en creux.
L’autre, ciselée en relief, vient d’être acquise par le même musée. Je me propose de les
publier incessamment avec les commentaires nécessaires. En attendant, je me bornerai à dire
ici que je rapporte aux cérémonies instituées dans les mystères de la Vénus assyrienne les
sujets mystiques représentés dans l’intérieur de ces deux coupes royales, et que, sur les deux
coupes, les initiations s’accomplissent en présence d’un cyprès, ou de deux cyprès accouplés.
Je ne puis donc douter que, chez les Cypriens, comme chez les Aradiens, comme chez les
habitants de la Phénicie continentale, de la Syrie et de l’empire assyrien, le cyprès n’eût été
consacré à la déesse dont il porte le nom, aussi bien que l’île374 où une tradition fait aborder
Cypris au moment de sa naissance. On verra, dans la suite de mon travail, que le culte de cet
arbre symbolique fut importé par les Phéniciens, non-seulement dans l’île d’Aradus, dans
l’île de Cypre et en Étrurie, mais aussi chez les Grecs et dans la péninsule hispanique.

Si, en Asie, nous trouvons ce culte intimement lié à la légende de Vénus, et cette déesse,
le soleil, la lune et l’Artémis de Perga représentés chacun sous l’emblème du cyprès, nous ne
pouvons-nous défendre de la présomption que les peuples de l’Orient avaient dû attribuer ce
même symbole à la divinité mâle, solaire, qu’ils adoraient sous divers noms. Bien plus, cette
présomption se change en certitude à la vue des médailles frappées dans une ville de la Cœ-
lésyrie où chacun sait quels honneurs religieux y recevaient le soleil et le dieu asiatique dont
j’entends parler, alternativement confondus l’un avec l’autre. À défaut d’autres témoignages,
le nom de Baal-Hamon, et ceux d’Héliopolis et de Baalbeck, que porta successivement cette
ville, confirmeraient la confusion ou l’assimilation que je juge nécessaire de rappeler ici. Je
rappellerai, en même temps, que la cité connue sous ces trois noms était située non loin de
la pointe culminante de ce mont Liban qui, dès une époque très-reculée, fut, dans l’Asie an-
térieure, un des principaux sièges du culte de la Vénus assyrienne. Les monnaies coloniales
d’Héliopolis, qui attestent l’association du culte du cyprès avec celui de ses deux divinités
éponymes, Hélios et Baal, nous offrent, au revers de la tête de Philippe père375 et au revers de
la tête d’Otacilie,376 son épouse, la façade d’un temple dodécastyle, où l’on monte par un es-
calier de six marches. Sous le péristyle de ce majestueux édifice, s’élève un cyprès pyramidal,
planté à la place même où, sur d’autres monnaies asiatiques, nous voyons tantôt une pierre
conique, emblème d’Astarté et d’Artémis, tantôt la statue en pied de la première de ces deux
déesses, ou de quelque autre divinité d’un ordre également supérieur, tantôt enfin un buste
colossal d’Astarté. Il n’est donc pas douteux qu’ainsi placé, le cyprès représente symbolique-
ment une des divinités principales qu’on adorait à Héliopolis. Les numismates, et un grand

assyrien.
374Je n’ignore point que je heurte ici une opinion généralement admise : on veut que l’île de Cypre ait donné son nom

à la Vénus asiatique, tandis que, à mon avis, elle l’aurait reçu de la déesse elle-même, appelée Cypris, nom identique
avec celui de l’arbre qui servait à la représenter symboliquement ; mais il est vrai de dire que jusqu’à ce jour personne
n’avait soupçonné un tel usage, ni, par conséquent, été amené à remarquer l’identité du nom de Cypris et du nom de
Cypre avec le mot gopher ou kopher qui, dans les langues sémitiques, signifie cyprès, et peut-être avec le mot Kupfer
qui, en allemand, désigne le métal consacré à la déesse, le cuivre. Le plus savant géographe de notre temps, M. Carl
Ritter, semble, indirectement et à son insu, me donner raison, lorsqu’il dit (Die Erdkunde, 11., p. 577, 578) que le nom de
l’île appelée Cypre lui paraît venir des forêts de cyprès (gopher) qui devaient couvrir une grande partie de cette île et
fournir aux Phéniciens les bois de construction dont ils avaient besoin pour leurs flottes. De son côté, mais également
à son insu, M. Movers justifie d’avance mon opinion en établissant, comme je l’ai dit plus haut (p. 88-90), que, chez
les Phéniciens, Vénus s’appelait aussi du nom de Bérouth, qui, comme gopher, signifie cyprès, et qui était, en même
temps, le nom que la ville phénicienne de Béryte avait sans doute reçu de la déesse du Liban.

375Voy. la médaille figurée sous le n° 5 de la planche 6. Elle est décrite dans le 5e vol. de Mionnet, p. 302, n° 123.
376Vaillant, Numism. in colon. percuss. 2., 262.

51



nombre d’autres archéologues, ne veulent ici encore considérer cet arbre que comme l’em-
blème du soleil.377 Toutefois la série des monuments monétaires d’Héliopolis et un passage de
Macrobe bien souvent cité, mais toujours à l’occasion de monuments peu judicieusement in-
terprétés, permettent de croire que les Héliopolitains attachaient au symbole du cyprès, non
pas seulement l’idée de l’astre qui répand sur la terre la lumière et la chaleur, mais l’idée
d’une divinité solaire, ou tout à la fois solaire et lunaire. Car le philosophe néoplatonicien
affirme que le Soleil et Jupiter sont un même dieu, une même puissance, et que, pour cette
raison, les Assyriens rendent au soleil, dans la ville d’Héliopolis, un culte solennel sous un
nom que l’on traduisait en grec par la dénomination de Zeus Héliopolite.378 Ils donnaient aussi
à ce dieu le nom d’Adad, c’est-à-dire unique, et l’honoraient comme la divinité suprême ; c’est
le même écrivain qui le dit. Mais, ajoute-t-il, les Assyriens associent à Adad une déesse nom-
mée Atargatis ; ils les considèrent comme les arbitres souverains de toutes choses. Sous ces
deux noms, ils entendent le Soleil et la Terre ; et, au lieu d’énoncer par une multitude d’épi-
thètes les diverses espèces de puissance et de prééminence attribuées à ces deux divinités, ils
les expriment par les symboles dont ils ornent leurs images. Ces symboles, poursuit Macrobe,
se rapportent au soleil, car la tête d’Adad est ceinte de rayons inclinés, qui indiquent que la
force du ciel réside dans ceux que le soleil envoie à la terre. Les rayons de la tête d’Atargatis
tendent, au contraire, vers le ciel, montrant ainsi que la force des rayons qui viennent d’en haut
fait naître tout ce que la terre produit.379 Déjà nous savions, par le témoignage de Strabon380 et
de Pline,381 qu’Atargatis, Adargatis ou Adergatis, était un des noms de la Déesse de Syrie. Déjà
aussi Hérodien, parlant d’une divinité locale (τοῦ ἐπιχωρίου θεοῦ), dont l’oracle avait promis
la victoire aux habitants d’Aquiléia, ville de la Pannonie, nous avait appris que les Aquiléiens
donnaient à cette divinité le nom de Bélis, l’identifiaient avec Apollon et lui rendaient un culte
solennel.382 Hésychius, de son côté, dit383 que, chez les Laconiens, le soleil est adoré sous le
nom de Béla. D’autre part, Servius, dans ses savants commentaires sur l’Énéide de Virgile, af-
firme que Bel, Hel et Hélios, sont des dénominations identiques,384 et que, chez les Assyriens,
par une raison qui tient à certains dogmes religieux, Bel, Saturne et le soleil385 sont une seule
et même divinité. Plus tard, Damascius386 affirme à son tour que les Phéniciens et les Syriens

377J’ai le regret d’être obligé de dire que feu notre confrère M. Émeric David n’a pas su éviter cette erreur dans son
savant ouvrage intitulé Jupiter (tome 2., page 437).

378«Nec ipse Jupiter, rex deorum, solis naturam videtur excedere, sed eumdem esse Jovem ac solem claris docetur
indiciis ... unde utrumque constat una potestate censendum. Assyrii quoque sub nomine Jovis, quem Dia Heliopoliten
cognominant, maximis ceremoniis celebrant in civitate quæ Heliopolis nuncupatur ... » (Saturnal. 1., 23.)

379«Deo enim, quem summum maximumque venerantur (Assyrii), Adad nomen dederunt ; ejus nominis interpretatio
significat, unus. Hunc ergo ut potentissimum adorant deum ; sed subjungunt eidem deam nomine Adargatin ; om-
nemque potestatem cunctarum rerum his duobus attribuunt, Solem Terramque intelligentes ; nec multitudine nomi-
num enuntiantes divisam eorum per omnes species potestatem, sed argumentis quibus ornantur, significantes mul-
tiplicem præstantiam duplicis numinis. Ipsa autem argumenta solis rationem loquuntur ; namque simulacrum Adad
insigne cernitur radiis inclinatis, quibus monstratur vim cœli in radiis esse solis, qui demittuntur in terram. Adargatis si-
mulacrum sursum versum reclinatis radiis insigne est, monstrando radiorum vi superne missorum enasci quæcunque
terra progenerat.» (Macrobe, ubi supra.)

380Geograph. 16., p. 748.
381Hist. nat. 5., 19., 1.
382Βέλιν δὲ καλοῦσι τοῦτον, σέβουσί τε ὑπερφυῶς, Ἀπόλλωνα εἶναι ἐθέλοντες. (Hérodien, Histor. 8., 3 ; ed.

Imm. Bekker.) — Le manuscrit de Venise, au lieu de Βέλιν, porte Βέλεν.
383Sub voc. Βέλα.
384Ad Æneid. 1., 646.
385« ... Apud Assyrios autem Bel dicitur, quadam sacrorum ratione, et Saturnus et sol. » (Ad Æneid. 1., 733.)
386In Vita Isidori, apud Phot. Biblioth. cod. 242, p. 343 ; ed. Imm. Bekker.

52



identifient Saturne, El, Bel et une divinité qu’il nomme Bôlathé.387 Enfin, un mythographe latin
anonyme, des derniers temps du paganisme, nous dit qu’on identifiait Adonis avec le soleil,388

et nous savons qu’Adonis et Bélus étaient un même dieu. Ces diverses traditions ne contri-
buent pas peu, avec les autres témoignages que j’ai produits plus haut, à nous montrer que,
sur les quatre faces de l’autel palmyrénien389 du Musée capitolin, il faut réellement reconnaître,
comme j’ai proposé de le faire, les images du Temps-sans-bornes, de Baal ou Bel et du Soleil
réunies à l’image symbolique de Vénus, dont le nom asiatique Beltis ou Baaltis semble facile à
reconnaître sous la forme Bôlathé, qui en est probablement une altération, ainsi que Belethé
et Belthès. En même temps, nous pouvons, par un passage très-curieux attribué à Ptolémée,
constater le rapport intime qui liait au dogme théologique, fondement de cette association de
divinités, une croyance astrologique répandue dans l’Orient. Le sens formel de ce passage est
que, chez les Assyriens, les Babyloniens, les Perses, etc. qui vivent sous le triangle notapélio-
tique et qui adorent Vénus, Saturne, et Mithra, qui est le soleil, les organes de la génération
sont sacrés, à cause des aspects du soleil, de Saturne et de Vénus, qui sont séminaux.390

Sestini a publié391 une monnaie coloniale d’Héliopolis, qui, très-différente de celle dont je
viens de parler, mérite néanmoins d’en être rapprochée. Au revers du buste de Valérien, elle
représente deux athlètes assis et vus de face ; ils posent chacun sur leur tête une couronne
et soutiennent l’urne des jeux, ornée de deux palmes. Auprès de l’un est planté un chêne ;
à côté de l’autre s’élève un cyprès. Il est difficile de ne pas supposer que ces arbres sacrés
sont les emblèmes des deux divinités en l’honneur de qui furent institués à Héliopolis les
jeux gymniques où nos deux athlètes avaient obtenu les palmes de la victoire ; et ces divinités
étaient, je le présume, Baal ou Jupiter, à qui nous savons que le chêne fut consacré, et Beltis,
Atergatis ou Junon, que déjà, plus d’une fois, nous avons vue représentée sous l’emblème du
cyprès pyramidal. Mais rapprochons de cette seconde monnaie coloniale d’Héliopolis les mé-
dailles impériales frappées à Éphèse, et nous aurons, au revers de celles-ci, la preuve directe
et irrécusable que si, dans l’Asie antérieure, on consacrait le chêne à Zeus ou Jupiter, on lui
consacrait aussi le cyprès. Or, sous la domination des Grecs et des Romains, le culte de cette
divinité ne devait-il pas être la continuation, pour ainsi dire, du culte de Baal ou Bel, dieu créa-
teur qu’adoraient les Babyloniens, les Assyriens, les Syriens, les Phéniciens? C’est, en effet,
un type composé dans un goût asiatique, qui, sur deux beaux médaillons de bronze, frappés à
Éphèse en l’honneur d’Antonin le Pieux, nous offre un cyprès pyramidal, placé, comme symbole
de vie, auprès de l’image de Jupiter et au milieu d’édifices dont l’architecture offre un carac-
tère tout particulier. On en jugera par les dessins que je joins ici de ces deux médaillons.392

Mionnet393 décrit en ces termes le revers du premier : «ΠΕΙΩΝ · ΕΦΕϹΙΩΝ.394 Jupiter-Pluvius
tourné à droite, assis sur un siége placé sur le sommet du mont Pion ; il verse la pluie de la

387 ... ὅτι Φοίνικες καὶ Σύροι τὸν Κρόνον Ἦλ καὶ Βὴλ καὶ Βολαθὴν ἐπονομάζουσιν.
388Scriptor. rer. mythic. latini tres ; Mythogr. 3., fab. 11., 17.
389Pl. 1. ci jointe, n°s 1 et 2 ; pl. 2., n°s 1 et 2.
390 ... καθιεροῦταί τε παρ' αὐτοῖς τὰ γεννητικὰ μόρια, διὰ τὸν τῶν προκειμένων ἀστέρων σχηματισμὸν,

ὄντα σπερματικὸν φύσει. (Ptolémée, Τετράβιβλος σύνταξις μαθηματική, liv. 2., ch. 3., p. 17 édit. de Nuremb.
1535, in-4°.)

391Descriz. delle med. ant. gr. del mus. Hederv. 3., 82, n° 10 ; pl. 31., fig. 1.
392Pl. 4., n°s 4 et 5.
393Suppl. 6., 141, 142, n° 413.
394Sur le nom ΠΕΙΩΝ, il faut lire les observations très-instructives que notre savant confrère M. Hase avait commu-

niquées à feu M. Mionnet et que ce dernier s’était empressé de publier (loc. cit. note a) ; elles rectifient une opinion
erronée de Seguin, reproduite par Eckhel lui-même.

53



main droite et tient un foudre de la gauche ; sur le côté droit du mont, on voit deux habitations
à trois étages ; sur le côté gauche est un autre édifice de même architecture ; au pied du mont,
à droite, est un temple distyle, vu de côté, derrière lequel est un cyprès ; à gauche, un fleuve
barbu, couché.» Le revers du second médaillon395 ne diffère de celui-là que par la suppression
des trois édifices à trois étages et crénelés, que Mionnet indique par ces mots : « habitation
à trois étages.» L’habile numismate, en décrivant ce second médaillon d’Antonin le Pieux,396

commet l’erreur de désigner sous le nom de peuplier l’arbre que, avec toute raison, il recon-
naît pour un cyprès sur le premier. Lors même que le témoignage de ces deux monuments
monétaires nous manquerait, nous ne pourrions révoquer en doute l’usage où furent les Éphé-
siens de rendre un culte quelconque au cyprès. Artémidore, né à Éphèse, sous le règne même
d’Antonin le Pieux, comprend expressément cet arbre au nombre des objets dont l’apparition
dans les songes à une signification digne d’être remarquée. Loin de le considérer comme un
présage de mort prochaine, il dit397 que le cyprès, à cause de la hauteur qu’il atteint, est le
signe de la longanimité et de la temporisation.

Nos deux médaillons servent, pour ainsi dire, de commentaire à cette interprétation, puis-
qu’ils attribuent le symbole du cyprès à Jupiter, dispensateur suprême de la vie. Ils nous
montrent de plus qu’à Éphèse, comme ailleurs, le Jupiter qu’on adorait était un dieu tout à
la fois solaire et lunaire ; d’une main, il lance le feu céleste, source des feux du soleil ; de
l’autre main, il répand sur la terre des torrents de pluie qui, selon les doctrines communes
à tous les peuples de l’antiquité, ont leur source dans la lune. Ces deux attributs nous rap-
pellent un passage de Clément d’Alexandrie398 où il est dit que les Mages considèrent l’eau et
le feu perpétuel comme les images de la divinité. C’est aussi pourquoi, au revers de trois mon-
naies d’Alexandria-Troas, dont j’aurai bientôt à parler, on voit Apollon faire une libation sur un
trépied allumé. Parfois, il nous apparaît avec l’attribut de la foudre, et, dans ce cas, sa cheve-
lure est nouée sur son front de manière à figurer une foudre. Tel le représente un buste placé
dans la belle galerie de M. le comte de Pourtalès-Gorgier. Deux médailles autonomes grecques
d’Alexandria-Troas, décrites par Mionnet,399 nous révèlent la même attribution, à l’aide d’un
type qui de plus exprime une idée fort analogue à celle que nous présentent le revers des
trois autres médailles citées de la même ville et le revers des deux médaillons d’Antonin le
Pieux ; ici, au revers de la tête laurée d’Apollon, nous voyons un cheval paissant, emblème du
soleil qui, selon les stoïciens, se nourrit de l’humidité de la terre ; au-dessous du cheval est
gravé un foudre. Et puisque la numismatique d’Éphèse et d’Alexandria-Troas nous permet de
constater l’assimilation de Jupiter au Soleil ou à Apollon, et vice versa, ainsi que le caractère
à la fois solaire et lunaire de ces deux divinités, il ne sera pas inutile de dire ici que, non loin
d’Éphèse, selon Strabon,400 était situé un bois sacré nommé Ortygie et principalement planté
de cyprès. Parmi plusieurs temples, ce bois en renfermait un où l’on voyait, auprès de la sta-
tue de Latone portant un sceptre, un groupe composé de ses deux enfants, Apollon et Artémis,
que leur nourrice tenait par la main. Ajoutons que, dans la ville d’Éphèse, les portes du temple

395Pl. 4., n° 5.
396Supplém. 6., 142, n° 414.
397Oneirocritic. 2., 25. ; 4., 12. ; ed. Reiff.
398Admon. ad gentes, p. 43 ; ed. Potter.
399Mionnet, Supplém. 5., 510, n°s 76 et 77.
400Geograph. 14., p. 639 et 640.

54



d’Artémis ou Diane étaient de bois de cyprès.401 Vitruve402 mentionne même une statue de la
Diane d’Éphèse, faite avec du bois de cette espèce.403 Xénophon404 dit pareille chose d’une sta-
tue d’Artémis dont il avait orné le temple érigé par ses soins, à Scillonte, ville d’Élide, située
dans la Triphylie. De son côté, Virgile nous apprend405 que des bois de chênes et de cyprès
étaient consacrés tantôt à Jupiter, tantôt à Diane. Il nous ramène ainsi à la monnaie coloniale
d’Héliopolis que je viens de citer d’après Sestini, et qui nous a offert un chêne et un cyprès
plantés à côté l’un de l’autre, comme images vivantes de Baal, le Jupiter des Syriens, et de
Beltis, qui se confond avec Artémis ou Diane.

Après ces divers faits, et surtout après le témoignage qui résulte des médailles citées de
Perga,406 quant à l’attribution du cyprès à Artémis, ne doit-on pas s’attendre à trouver dans les
textes, ou sur les monuments figurés, la preuve qu’en Orient, sous la domination des Grecs et
des Romains, cet arbre symbolique fut nominativement consacré à Apollon, comme il l’était
à Artémis ou Diane, au soleil et à la lune? En effet, nous apprenons de plusieurs écrivains
grecs ou latins407 qu’il existait, dans le célèbre faubourg d’Antioche de Syrie appelé Daphné,
un bois de très-grands cyprès et de lauriers, qui, plantés entre des rochers et sur un terrain
accidenté, entouraient un temple dédié à Apollon, divinité dont là, comme ailleurs, les Grecs
avaient probablement substitué le nom à celui de Baal ou du dieu solaire adoré par les Sy-
riens sous quelque autre nom. Selon Malala,408 ce serait Melkarth, dieu solaire des Tyriens, qui
aurait planté les cyprès de Daphné. Là, dit Philostrate,409 la terre, à cause de Cyparisse réputé
assyrien, passait même pour produire le germe ou la semence du cyprès. Couper un des arbres
du bois sacré de Daphné, c’était une grave offense envers Apollon.410 Aussi la plantation s’était-
elle conservée jusqu’au temps du bas-empire, comme le prouvent à la fois le témoignage des
historiens contemporains,411 et les dispositions du code Théodosien412 et du code Justinien413

qui eurent pour but de mettre le cupressetum de Daphné à l’abri des dévastations que, selon
la remarque de M. Avellino,414 on pouvait craindre de la part des néophytes chrétiens.

Les monuments monétaires de la Troade confirment le témoignage des textes ; ils attri-
401Théophraste, 5., 5. Pline, Hist. nat. 16., 79., 1 et 2. — Sur les portes de bois de cyprès, voyez Sagittaire, De januis, cap.

23.
4022., 19.
403Il ne peut s’agir ici de la statue qui se voyait dans le temple même d’Éphèse. Celle-ci n’était pas de bois de cyprès ;

mais on varie beaucoup sur la matière qu’on y avait employée. Selon Xénophon (de Cyri expeditione, 5., 3., 12), cette
statue était d’or ; selon Pline (H. N. 16., 79., 1 et 2), la plupart des écrivains s’accordaient à la dire de bois d’ébène ;
mais, ajoute-t-il, Mucien, l’écrivain le plus récent parmi ceux qui ont vu la statue, affirme qu’elle est de bois de vigne,
et nous apprend même le nom du sculpteur qui l’avait faite, Pandémion. Cette statue, poursuit Pline, n’a jamais été
changée, bien que le temple qui la renferme ait été rebâti jusqu’à sept fois.

404Loc. cit.
405Æneid. 3., 678-680.
406Pl. 13., n°s 1 et 2.
407Philostrate, in Vit. Apollon. 1., 16. Libanius, De vita sua, p. 76 et 77 ; in Antiochic. p. 380, 381 ; ed. Morell. Saint Jean-

Chrysostome, Homil. 17., ad popul. Antioch. de statuis evers. Sozomène, Hist. eccl. 5., 19. Procope, Persicor. 2., 11., 14. Cf.
Claudien, De raptu Proserp. 3., 372, 373 ; et les commentaires de Godefroy sur le Code Théodosien (ad libr. 10., 1., 12). —
Ce savant jurisconsulte a soin de faire remarquer que, sur la Table de Peutinger, le bois sacré de Daphné est indiqué
par des cyprès.

408Chronic. p. 204 ; edit. Bonn.
409Loc. cit.
410Libanius, De vita sua, p. 77.
411Procope, Persic. 2., 14.
412Lib. 10., tit. 1., De jure fisci.
413De cupressis ex luco daphnensi vel perseis per Ægyptum non excindendis vel vendendis (lib. 11., tit. 77).
414Mémoire cité, p. 35.

55



buent le cyprès à Apollon, et par là se lient intimement aux représentations figurées qui déjà,
en Syrie et à Perga, nous ont montré le soleil tantôt sous l’emblème d’un des trois cyprès qui
ornent le trône votif de la Déesse de Syrie,415 tantôt sous l’emblème d’un cyprès surmonté d’un
astérisque et placé en regard d’un autre cyprès surmonté du croissant de la lune.416 Déjà Virgile
nous avait permis de constater que, dès une haute antiquité, le culte du cyprès s’était introduit
à Troie même, associé au culte de Cérès ou Rhéa,417 divinité primitivement identique avec la
Vénus assyrienne. C’est maintenant dans la ville d’Alexandria-Troas que nous allons trouver
le culte du cyprès associé à celui d’Apollon, de ce dieu dont Lucien avait vu la statue placée
à Hiérapolis, dans le temple de la Déesse de Syrie.418 Au revers des monnaies autonomes co-
loniales de cette ville, l’image d’Apollon Sminthius, vêtu de la stole et vu de face, est placée
sur un socle, entre un cyprès pyramidal et un trépied allumé. De la main gauche le dieu tient
son arc, et de la main droite une patère, dont il se sert pour faire une libation sur le feu sacré,
acte solennel, qui, je le répète, lui donne le même caractère que nous avons reconnu à Jupiter
Pluvius, au revers des médailles impériales d’Éphèse.419 Je place sous les yeux de l’Académie420

un exemple inédit du type que je viens de décrire. À quelques variantes près, on retrouve ce
type sur les monnaies impériales coloniales d’Alexandria-Troas. Je joins ici421 les dessins de
deux de ces pièces que je crois inédites aussi. L’une, à l’effigie de Commode,422 nous offre la
statue d’Apollon vu de profil seulement ; le dieu solaire, vêtu d’une longue stole et placé de-
bout sur un piédestal, est tourné à droite vers un trépied allumé. Comme sur les monnaies
autonomes coloniales, il porte son arc de la main gauche, et tient de la main droite une patère
au-dessus du feu sacré. Mais ici, autour du trépied s’enroule un serpent, symbole de vie423 ; sa
tête s’élève au-dessus des flammes de cet autel. Derrière Apollon est planté un cyprès pyrami-
dal, autre symbole de vie. La seconde monnaie impériale coloniale424 présente, au revers de la

415Pl. 5., n° 1.
416Pl. 14., n°s 1 et 2.
417Ci-dessus, p. 80, 81.
418Ci-dessus, p. 11 et 38.
419Pl. 4., n°s 4 et 5.
420Pl. 13., n° 1. — Cette pièce inédite appartient au cabinet des médailles de la Bibliothèque impériale ; elle n’a pas

été publiée par Mionnet. Celle qu’a décrite (Supplém. 5., 512, n° 90) ce laborieux et très-regrettable numismate offre
au droit, comme toutes les autres monnaies coloniales de la même ville, un vexillum placé derrière la tête tourrelée
de la ville personnifiée. Ce vexillum manque sur la pièce que je publie.

421Ibid. n°s 2 et 3.
422N° 2. On conserve cette pièce au cabinet des médailles de la Bibliothèque impériale. Elle ne paraît pas avoir été

connue de Mionnet ; mais elle a beaucoup d’analogie avec celles qu’il décrit sous le n° 115, aux pages 645 et 646 du
tome 2 de sa Description de médailles, et sous le n° 141, dans son Suppl. t. 5., p. 519. Un revers à peu près semblable
à celui de ces deux dernières monnaies se trouve déjà sur les pièces coloniales de la même ville, frappées sous le
règne de Marc Aurèle. (V. Mionnet, Descr. de méd. 2., 644, 645, n° 109.)

423Sur la signification symbolique du serpent, je demande à l’Académie la permission de me référer à ce que j’en
ai dit dans mes Recherches sur Vénus, p. 35 et 36. Ce qu’il importe de remarquer ici, c’est que le reptile qui s’enroule
autour du trépied d’Apollon est le bon serpent, que nous retrouvons sur d’autres monuments qui représentent, soit ce
dieu solaire, soit Esculape, soit Hygie. Il sert ainsi à caractériser ces deux dernières divinités, dont les fonctions sont
de présider à la conservation de la vie et de la santé. Dans la légende d’Apollon, il est opposé au mauvais serpent,
appelé Python, que ce dieu tue à coups de flèches. De même, dans les livres sacrés des Perses, Mithra combat avec
son arc et ses flèches l’ennemi du ciel, Ahriman, qui a revêtu la forme d’une grande couleuvre ; et, sur les monuments
mithriaques d’époque romaine, on voit même le bon serpent attaquer résolument le serpent d’Ahriman, c’est-à-dire
le mauvais serpent. Ajoutons que, selon Damascius (in Vita Isidori, ap. Phot. Bibl. cod. 242, p. 352), l’Esculape qu’on
adorait à Béryte n’était ni grec, ni égyptien, mais d’origine phénicienne.

424Pl. 13., n° 3. Cette médaille a été dessinée par M. Muret, lorsqu’elle était en vente à Paris chez un marchand
d’antiquités. Il la croit authentique, mais il ignore quel en est le possesseur actuel. On ne connaissait, avant l’apparition
de cette pièce, aucune monnaie coloniale d’Alexandria-Troas qui, au revers de la tête de Maxime, offrît le type que

56



tête de Maxime, le même sujet, avec ces deux seules différences, qu’ici Apollon porte un car-
quois attaché derrière l’épaule gauche, et qu’autour du trépied ne s’enroule pas un serpent. Il
sera intéressant pour nous de constater plus loin, par le témoignage d’un précieux monument
d’argent, trouvé dans les Gaules et déposé au musée du Louvre,425 qu’un type analogue à celui
qui est gravé au revers des médailles autonomes coloniales d’Alexandria-Troas fut importé
en Occident dès une époque assez rapprochée du temps où Auguste avait érigé cette ville en
colonie romaine.

Apollon, Baal ou le Temps, Adad, Zeus ou Jupiter, Beltis, Mylitta, Astarté, la Déesse de Syrie,
Rhéa ou Cérès, et Artémis ou Diane ne furent sans doute pas les seules divinités, non plus que
le soleil, la lune et les planètes, qui, chez les peuples de l’Asie antérieure, eurent pour em-
blème ou pour attribut le cyprès pyramidal. Hermès ou Mercure doit être ajouté à cette liste
déjà si nombreuse. Et ne serait-il pas surprenant que l’arbre qui tient son nom de Cypris et
qui devient l’image symbolique de la déesse au moment même où elle donne le jour au fils de
Mercure, n’eût pas été consacré à un dieu dont la légende est inséparable de celle de Vénus ; à
un dieu qui représente l’énergie mâle d’une divinité primitivement androgyne, dont Vénus est
l’énergie femelle ; à un dieu qui préside, non-seulement à la vie terrestre, mais à la vie future
ou céleste, puisqu’il est revêtu de la haute fonction de psychopompe ou conducteur des âmes ?
Déjà un passage de Pausanias, cité plus haut,426 nous a fait connaître qu’une statue d’Hermès
Criophore avait été placée dans un bois sacré de cyprès, à Carnasius en Messénie. Un autre
passage du même auteur427 nous apprend qu’en Arcadie, au sommet du Cyllène, on voyait les
ruines d’un temple dédié à Hermès Cyllénien et une statue colossale de ce dieu, faite avec du
bois de citrus. Or, c’est dans une grotte de cette montagne célèbre que Maïa avait donné le jour
à Hermès ; et Ovide,428 en caractérisant le Cyllène par l’épithète de cupressifère (cupressifera
Cyllene), nous autorise à croire, malgré le silence de Pausanias sur ce point, que là le temple
et la statue d’Hermès avaient aussi été érigés au milieu d’un bois de cyprès. Les médailles
de Lydie que je vais décrire, celles d’Achaïe429 et un fragment de patère430 dont je parlerai plus
loin, achèveront de mettre hors de doute l’attribution du cyprès à Mercure en Orient comme
en Occident. Les dessins joints ici reproduisent quatre pièces frappées à Mostène de Lydie. La
première431 est une monnaie autonome où l’on voit, au revers de la tête du Dème, une amazone
à cheval, la tête ceinte d’une couronne murale et un bipenne sur l’épaule gauche ; elle s’avance
vers un autel allumé et vers un cyprès planté à côté de cet autel. L’intention religieuse d’un tel
sujet est manifeste. Nous retrouvons ce type au revers de plusieurs monnaies impériales de
la même ville, les unes à l’effigie d’Hadrien,432 les autres à l’effigie de Commode,433 de Philippe

nous avons ici sous les yeux. Ce type peut maintenant être rapproché de celui d’une autre pièce coloniale de la même
ville et à l’effigie du même prince, où l’on voit, placée dans un temple, la statue d’Apollon tenant un arc à la main.
(Eckhel, Catalog. Mus. cæs. vindob. 1., 162, n° 17.)

425Pl. 20., n° 5.
426Ci-dessus, p. 26, 27.
4278., 17., 1 et 2.
428Fast. 5., 87.
429Pl. 7., n° 3.
430Pl. 18., n° 2.
431Pl. 3., n° 3. Mionnet, Descript. de méd. 4., 89, n° 482.
432Vaillant, Num. græc. Mionnet, Suppl. 7., 393, n°s 350 et 351.
433Mionnet, Descr. de méd. 4., 91, n° 493.

57



père,434 ou de Gallien.435 Je donne ici436 un exemple de celles de ces pièces qui furent frappées
en l’honneur d’Hadrien et de Commode. Une quatrième437 représente, au revers de la tête de
Gallien, non-seulement un cyprès, un autel allumé et une amazone à cheval, mais Hermès ou
Mercure, qui, nu et placé à droite de l’arbre sacré, tient d’une main son caducée, et saisit de
l’autre la bride du cheval de l’amazone. Par ce mouvement et par toute son attitude, il nous
indique, clairement que le but de son intervention est de conduire cette amazone au-delà de
l’autel et du cyprès, c’est-à-dire dans un sanctuaire où, sans doute, on célébrait des mystères
fondés ici, comme partout, sur le dogme de la descente et de l’ascension des âmes. C’est ainsi
que, dans l’Odyssée,438 Hermès se présente à Ulysse au moment où le héros, arrivé dans l’île
d’Éa,439 va franchir le seuil du redoutable palais de Circé : il lui donne, avec la plante appelée
moly, le pouvoir d’échapper aux enchantements qui ont métamorphosé ses compagnons en
porcs, en loups, en lions. Déjà, par l’ordre suprême de Zeus ou Jupiter, Hermès avait rempli
auprès d’Ulysse la mission d’un dieu sauveur en mettant fin à la captivité où le retenait Ca-
lypso dans une grotte de l’île d’Ogygie,440 entourée d’aunes, de peupliers et de cyprès.441 Or, à
mes yeux, cette grotte et surtout le palais de Circé étaient aussi des sanctuaires consacrés à
la célébration des mystères de la Vénus asiatique ; et si Calypso et Circé se présentent à nous
avec le double caractère de grandes prêtresses et de déesses, si, dans les vers du chantre de
l’Odyssée, elles reçoivent même la qualification de déesses,442 c’est que la haute dignité hiéra-
tique dont elles étaient revêtues impliquait nécessairement que, de leur vivant, elles avaient
obtenu les honneurs de l’apothéose. Les fonctions de psychopompe attribuées à Hermès et
le passage cité443 de Pausanias sur le rôle qu’il remplissait dans les mystères de la Mère des
dieux justifient, ce me semble, mes diverses interprétations. Dans mon ouvrage sur le culte de
Mithra, j’aurai prochainement l’occasion de montrer que les amazones jouent un grand rôle
parmi les personnages initiés aux mystères de la Vénus asiatique. Nous les verrons même
accomplir, en présence du cyprès et du palmier femelle, certaines cérémonies propres à ces
mystères. Cette circonstance me donne lieu de supposer que si, au revers d’une monnaie auto-
nome de Mastaura,444 autre ville de Lydie, nous voyons un cyprès planté à côté d’un autel, sans
être accompagné d’aucune figure, nous pouvons cependant rapporter ce type au culte de la
Vénus asiatique ou à celui de Mercure445 ; car, au revers d’une monnaie impériale de la même

434Sestini, Letter. numism. t. 8., 94.
435Mionnet, Descript. de méd. 4., 92, n° 498 ; Supplém. 7., 394, n° 355.
436Pl. 3., n° 4 ; pl. 4., n° 2.
437Pl. 4., n° 3. Mionnet, Descript. de méd. 4., 92, n° 497.
43810., v. 275 sqq.
439Ou Ææa, île du Pont-Euxin, selon les uns ; île de la Mer tyrrhénienne, selon d’autres. Pline (H. N. 25., 5., 2) assigne

l’Italie pour patrie à Circé.
440Ile de la Mer ionienne.
4415., v. 28 sqq.
442Cet usage était passé en Occident. Tacite (De morib. Germanor. 8.) parle d’une prêtresse nommée Véléda qui, chez

les Germains, au temps de Vespasien, était regardée comme une divinité.
443Ci-dessus, p. 25-27.
444Pembroke, Num. antiq. pars 2., tab. 39. Mionnet, Descript. 4., 83, n° 453.
445Remarquons cependant qu’une monnaie impériale de Mastaura, à l’effigie de Caracalla, offre un revers que Mion-

net (ibid. 85, n° 464) décrit en ces termes : « Apollon nu, le pallium sur l’épaule, debout devant un autel près duquel
est un arbre entouré d’un serpent, et tenant dans la main droite une patère, la gauche sur le flanc ; près de lui un
cippe.» Je n’ai pas vu cette pièce, qui appartenait autrefois à Cousinéry ; mais je suis très-porté à croire que l’arbre
non dénommé par Mionnet est un cyprès. S’il en est ainsi, nous avons là une variante curieuse de la médaille im-
périale d’Alexandria-Troas (pl. 13., n° 2), où Apollon est placé debout entre un cyprès et un trépied allumé, autour
duquel s’enroule un serpent. Dès lors, le type de la monnaie autonome de Mastaura que je cite pourrait tout aussi

58



ville, frappée en l’honneur de Tibère et de Livie,446 nous retrouvons une amazone à cheval ; et,
bien que le cyprès ne se montre pas dans la composition de ce type, nous sommes tout natu-
rellement ramenés aux médailles citées de Mostène, et, par conséquent, à un culte lydien, où
Vénus, le cyprès et les amazones jouaient un rôle particulier.

Ces remarques me portent à penser que si, au revers d’une médaille frappée en l’hon-
neur de Commode à Héraclée de Bithynie et publiée par Sestini,447 on voit, à côté d’un cyprès
pyramidal, Hercule debout, armé d’un arc et d’une massue, ce cyprès n’est ni l’arbre des Hespé-
rides, comme le veut le numismate italien, bien qu’il le reconnaisse pour un cyprès, ni « l’arbre
consacré au Soleil, et à ce titre l’arbre le plus propre à la construction du bûcher d’Hercule,»
comme le conjecture notre savant confrère M. Raoul-Rochette.448 Je pencherais plutôt à croire
qu’au lieu d’avoir un sens funéraire, le cyprès est ici, de même que sur les médailles citées
de Mostène, l’image symbolique de la Vénus orientale, de cette déesse aux mystères de qui
Hercule, comme chaque amazone, avait été initié. L’habile archéologue que je viens de nom-
mer me fournit lui-même, à son insu, deux arguments qui peuvent justifier ma supposition.
D’une part, il soutient avec toute raison449 que l’Hercule à qui les habitants d’Héraclée ren-
daient des honneurs divins, était non l’Hercule grec, mais l’Hercule phénicien. D’autre part, il
n’hésite pas à reconnaître450 la tête d’Astarté, la Vénus phénicienne, sur plusieurs monnaies
d’argent, de petit module et de fabrique archaïque, qui appartiennent à la numismatique de
cette ville. Il publie quatre de ces pièces,451 et n’a pas de peine à établir leur authenticité, long-
temps mise en doute. Si, comme je le crois avec lui, leur type nous offre la tête de la Vénus
phénicienne, représentée avec un caractère de physionomie étranger à l’art grec, ne devient-il
pas très-probable que les Grecs, comme plus tard les Romains, à leur exemple, ne se bornant
pas à figurer cette divinité, sur les médailles, d’après un tel type, la représentèrent aussi sous
un des emblèmes symboliques qui lui étaient consacrés dans les sanctuaires des Phéniciens?
Et le cyprès pyramidal n’était-il pas un de ces emblèmes? Un fait semblable à celui que me
paraît présenter la série des monnaies d’Héraclée ne se reproduit-il pas dans la numismatique
de l’île phénicienne d’Aradus et de la ville syrienne de Damascus? Ne nous fournit-elle pas la
preuve que, dans ces deux localités, on représentait la déesse Astarté tantôt sous une forme

bien se rapporter au culte d’Apollon qu’à celui de Vénus ou de Mercure. La numismatique de cette ville prouve que la
première de ces trois divinités y était en grande vénération ; car il faut ajouter à la médaille citée de Caracalla deux
monnaies autonomes (Mionnet, Descript. 4., 83, n°s 454 et 455) qui nous offrent l’image d’Apollon. En même temps, la
série des monnaies impériales nous montre (ibid. p. 87, n° 477. Mus. Theup. 2., p. 1336) que les habitants de Mastaura
rendaient aussi un culte particulier à Vénus et à Mercure.

446Du Mersan, Descr. des méd. du cab. Allier de Hauteroche, p. 99.
447Letter. num. 6., 42, 43 ; pl. 2., n° 5.
448Mém. de l’Acad. des inscr. nouv. série, t. 17., 2e part. p. 294. — Dans le savant Mémoire que je cite ici, M. Raoul-

Rochette, adoptant sans restriction l’opinion d’Eckhel, semble ne considérer le cyprès que comme l’emblème d’une
seule divinité, le Soleil. Il pense qu’à ce titre le cyprès devait entrer dans la construction du bûcher (pyra) d’Hercule,
et faisait allusion à l’apothéose de ce personnage mythologique. Par-là, il se trouve disposé à reconnaître cet arbre
auprès d’Hercule sur quelques monuments où personne avant lui ne l’avait reconnu. C’est ainsi, par exemple, qu’au
revers de deux monnaies autonomes de Sardes, publiées, l’une par Sestini (Descr. numism. veter. p. 436, n° 15), l’autre
par Hunter (Mus. Hunter. tab. 47, n° 18.), Hercule nu, assis sur un rocher, lui paraît être appuyé sur un cyprès (loc. cit. p.
210). Je suis obligé de dire qu’ici Hercule s’appuie non sur un arbre, mais sur sa massue renversée ; il en est de même
au revers des médailles impériales de la même ville (voy. Vaillant, Num. gr. Sestini, Descriz. d’alc. med. gr. del mus.
Fontan. t. 1., p. 112, n° 4 ; pl. 3., p. 74, n° 5. Mionnet, Suppl. 7., 421, n° 476), médailles où Hercule est représenté debout,
au lieu d’être assis.

449Mémoire cité, p. 290.
450Ibid. p. 291, 292.
451Ibid. pl. 5., n°s 1-4.

59



purement humaine, tantôt sous le symbole du cyprès pyramidal ? Ailleurs, ne trouvons-nous
pas, sur les monuments d’une même contrée, d’une même île, d’une même cité, Vénus et Diane
figurées chacune alternativement sous une forme humaine, sous une forme moitié humaine,
moitié animale, et sous l’emblème d’un cône?

Je ne sais à quelle divinité, à quelle province de l’Asie occidentale rapporter nominative-
ment et avec certitude le monument dont il me reste à parler pour achever la revue de toutes
les antiquités asiatiques qui, à ma connaissance, offrent quelque trace du culte du cyprès. Le
style du monument, le sujet qu’il représente, le costume des personnages que nous y voyons
figurer, le choix et la disposition des symboles ou des accessoires qui les accompagnent, tout
nous avertit, au premier abord, que de nouveau nous avons devant les yeux une de ces com-
positions religieuses dont la conception appartient à l’Orient et dont l’exécution décèle les
derniers temps de la domination romaine. Celle-ci est gravée en creux sur une petite plaque
de bronze, carrée, que M. Éd. Gerhard acquit à Rome, en 1835, et qu’il déposa au musée royal
de Berlin. Le dessin que j’en donne,452 d’après un calque dont je suis redevable à ce savant
ami, la représente avec les dimensions de l’original.453 Une explication complète du sujet qui
en couvre la surface m’entraînerait beaucoup trop loin. Elle trouvera plus convenablement sa
place dans mon travail sur les mystères institués en Orient, et n’est pas nécessaire pour com-
prendre le rôle symbolique que jouent ici les deux cyprès plantés, l’un à droite, l’autre à gauche
de la scène principale. Deux serpents naissent chacun du centre de ces arbres, et s’élancent
vers une tête de lion, vue de face et gravée, dans le haut du tableau,454 entre deux astérisques
à six branches, qui me paraissent tenir ici la place de la planète Vénus considérée sous son
double aspect, c’est-à-dire le matin et le soir. À gauche de l’un des deux astérisques, on voit
le buste du Soleil, et, à droite du second, le buste de la Lune. Ces deux puissants agents de la
création et de la reproduction, ainsi représentés sous une forme humaine, occupent chacun
un des angles supérieurs du monument ; ils se trouvent donc superposés ici à deux cyprès,
comme le sont également, mais sous leur forme d’astres, le soleil et la lune au revers des
deux médailles citées de Perga.455 Une disposition différente, dont toutefois la signification
est la même, se fait remarquer sur trois bas-reliefs mithriaques, de travail romain, où nous
verrons bientôt deux cyprès plantés tantôt à côté des bustes du Soleil et de la Lune, tantôt
entre ces deux bustes. Mais sur notre plaque de bronze, je le répète, du centre de chacun des
deux cyprès naît un serpent, et cette circonstance achève de caractériser, comme symboles du
principe actif et du principe passif de la vie, ces deux arbres sacrés, l’arbre du soleil et celui de
la lune ; car nous ne pouvons oublier que le serpent est lui-même un symbole de vie.456 Ici les
deux reptiles semblent mordre chacun une des oreilles du mufle de lion. Leur tête est ainsi liée
ou soudée à celle de cet animal solaire, en même temps que leur queue, comme une racine
dans la terre, reste engagée dans le centre de l’arbre où elle puise la vie. De cette double dis-
position, il résulte que la tête de lion devient le point culminant d’un encadrement formé par
les deux cyprès et par les deux serpents. Ainsi les personnages de la scène d’initiation gravée
au centre de cet encadrement se trouvent placés entre la région supérieure ou la lumière, et

452Pl. 7., n° 6.
453Deux trous carrés, pratiqués, l’un dans le haut, l’autre dans le bas de cette plaque, nous montrent qu’elle avait dû

être fixée sur les parois d’un édifice, ou sur un objet quelconque destiné à un usage religieux.
454Nous retrouverons sur un bas-relief mithriaque romain, dont il sera question plus loin, un mufle de lion, vu de

face, et placé entre le buste du Soleil et le buste de la Lune superposés chacun à un cyprès (voy. ma pl. 15.).
455Pl. 14., n°s 1 et 2.
456Voy. ci-dessus, p. 106, 107, note 5.

60



la région inférieure ou les ténèbres ; la première, représentée ici tout à la fois par le Soleil, la
Lune, Phosphore, Hesper, et la tête de lion, animal solaire ; la seconde, caractérisée dans le
bas du tableau par un bélier, un taureau, un poisson et une oie, tous symboles du principe
humide. À la vue de cette tête de lion, pour ainsi dire mordue de chaque côté par un serpent,
on se rappelle involontairement les statues ou les bas-reliefs que j’ai restitués à Mithra Léon-
tocéphale,457 et un petit bas-relief assyrien où je me suis cru autorisé à reconnaître l’image de
Vénus Léontocéphale.458 Les figures de Mithra dont j’entends parler représentent ordinairement
ce dieu des Perses le corps entouré par les replis d’un serpent qui, s’élevant graduellement,
place sa tête au sommet et sur le devant d’une tête de lion implantée sur les épaules de Mithra
au lieu d’une tête humaine.459 D’autrefois le serpent se replie autour du cou de ce dieu, et pa-
raît vouloir mordre le bas de la tête de lion460 ; ou bien, le serpent est double et alors ses deux
têtes viennent se placer, en regard l’une de l’autre, sur la poitrine de Mithra Léontocéphale.461

D’autrefois encore deux serpents s’enroulent autour des ailes de cette divinité et s’élancent
de là vers sa tête de lion.462 De son côté, le petit monument assyrien représente Vénus-Mylitta
à tête de lion, tenant un serpent de chaque main.463 C’est toujours, quant aux rapports du
serpent avec le lion et à la signification symbolique de ces deux animaux, la même idée expri-
mée, on le voit, par des procédés différents. Un second rapprochement va nous révéler une
nouvelle communauté d’idées, qui donne à la plaque de bronze du musée de Berlin un intérêt
tout particulier dans la question de la signification symbolique du cyprès sur les monuments
figurés que nous a légués l’antiquité asiatique. Nous ne pouvons, en effet, voir ici la vie, sous
le symbole du serpent, sortir du sein d’un cyprès, comme ailleurs, sous le même symbole, elle
s’échappe de la ciste sacrée des mystères dionysiaques, sans nous rappeler la face antérieure
du grand bas-relief mithriaque découvert, en 1832, à Heddernheim : là,464 du sein d’un arbre,
et sous la forme d’un enfant, sort la vie humaine, de même que, sur une des faces de l’autel
palmyrénien du Musée capitolin,465 l’Amour Criophore naît des flancs mêmes d’un cyprès. J’ex-
pliquerai plus loin comment, dans les sculptures du bas-relief de Heddernheim, trois arbres
de cette dernière espèce servent à caractériser les trois grandes phases de la vie humaine. Dès
à présent, je crois en avoir dit assez pour montrer combien peu sont fondés les archéologues
qui ne veulent voir dans le cyprès qu’une image du soleil466 et qu’un emblème funéraire.

457Mém. de l’Acad. des inscript. nouvelle série, t. 15., 2e partie, p. 201-306.
458Ibid. p. 230 et suiv.
459Recherch. sur Mithra, atlas, pl. 70. ; pl. 72., n°s 1 et 2.
460Ibid. pl. 73., n° 1 ; Mém. de l’Acad. des inscript. loc. cit. pl. 1., n° 1.
461Rech. sur Mithra, atlas, pl. 71., n° 3.
462Ibid. n° 2.
463Mém. de l’Acad. des inscript. loc. cit. pl. 2., n°s 1 a, 1 b et 1 c ; Recherch. sur Vénus, pl. 17., n°s 1, 1 a et 1 b.
464Annal. des Vereins für nassau. Alterthumsk. t. 1., pl. 1. Recherches sur Mithra, atlas, pl. 110.
465Pl. 1., n° 2.
466C’est donc à tort que feu M. Émeric David (Jupiter, t. 1., Introd. pag. 269. ; p. 107 ; t. 2., p. 436, 437), partant de l’idée

que l’obélisque est l’image des rayons du soleil, considère exclusivement le cyprès comme «un obélisque naturel qui
s’emploie souvent, dans les compositions allégoriques, à la place de l’obélisque artificiel. » Il est à regretter que M.
Avellino ait circonscrit la signification symbolique du cyprès au point de donner son plein assentiment à cette opinion
(voy. Mém. cité, p. 29, 30).

61



1.1.2 Arabie

Hérodote nous apprend que les Arabes avaient reçu des mains des Assyriens le culte de
Vénus-Uranie, et qu’ils la nommaient Alitta467 et Alilat.468 Ce fait important est confirmé, soit
par les nombreuses médailles impériales frappées à Bostra,469 à Esbus470 et à Moca,471 sur les-
quelles est gravée l’image de la Vénus asiatique, soit par les inscriptions himyarites, soit par le
témoignage de saint Hilarion, soit enfin par les écrits mêmes de plusieurs Arabes musulmans
et par certains usages, certaines superstitions que l’islamisme n’a pu abolir.

Les inscriptions himyarites dont j’entends parler ont été découvertes, il y a peu d’années,
par M. Arnaud,472 sur le sol de l’Arabie. M. Fulgence Fresnel473 a essayé de les interpréter, et croit
y trouver la preuve que les anciens habitants de cette contrée adoraient une divinité du nom
d’Athtor ou Othtor. Il n’hésite pas à reconnaître sous ce nom la déesse que les Sidoniens et les
Hébreux appelaient Aschtôreth ; les habitants de Saba, Aschtor ; les Égyptiens, Ator ou Athor,
Athyr ou Athyri ; les Grecs, Astarté. Par-là se trouverait confirmée l’origine asiatique que, malgré
le silence d’Hérodote sur ce point, j’attribue à la déesse égyptienne en l’assimilant à la Vénus
des Assyriens et des Phéniciens. Si l’on remarque que le nom du pays appelé Aschour et Atour,
dans la Bible,474 Assyrie, chez les Grecs et les Romains, est écrit Ἀτυρία, Aturie, dans quelques
manuscrits de Dion Cassius475 ; Athour, , dans Massoudi476 ; Athurá, dans les inscriptions en
caractères cunéiformes du système persique, qui sont gravées sur les murs de Persépolis,477 ou
sur le roc, à Bi-sutoun,478 et enfin Assur dans les inscriptions en caractères cunéiformes du sys-
tème assyrien ou babylonien,479 on sera peut-être même tenté de supposer avec moi que Vénus,
chez les Arabes et chez les Égyptiens, avait reçu un nom ou un surnom qui rappelait l’origine
assyrienne de son culte.480 N’est-ce pas pour la même raison que chez les Grecs on l’appelait
Θεὰ ἀσσυρία,481 la Déesse assyrienne ou d’Assyrie, et, plus tard, Θεὰ συρία,482 la Déesse sy-
rienne ou de Syrie? Mais M. Fresnel,483 après avoir dit que le nom Athtor ou Othtor «ne coïncide

467Hérodote, 1., 131. — Selden (De diis syr. syntagm. 2., cap. 2., p. 179) identifie avec l’Alitta d’Hérodote la divinité qui,
dans le Koran (sur. 53., v. 19), suivant les diverses manières de lire le nom, est appelée Allat (Lat), Alleth, ou Alletto. M.
Kopp (ouvrage cité, p. 269) estime que ce passage du Koran a été mieux interprété par Selden que par aucun autre
traducteur.

468Hérodote, 3., 162.
469Mionnet, Descript. de méd. 5., 579-584, n°s 7-10, 14, 29, 35. Sestini, Descr. num. veter. p. 548, n° 1.
470Mionnet, loc. cit. 585, n° 38.
471Id. ibid. 586, n° 40.
472Voy. la relation du voyage de M. Arnaud et les pièces publiées par les soins de M. Jules Mohl dans le Journal

asiatique, 4e série, t. 5., p. 208 et suiv. t. 6., p. 169 et suiv.
473Voy. ses Lettres à M. J. Mohl, ibid. p. 194-237.
474Aschour, dans le texte hébreu ; Atour, dans les versions araméennes.
475In Trajano (68., 14., 26). — Reimar (p. 1141) et Sturz (t. 4., p. 334) substituent Ἀσσυρία à la forme Ἀτυρία ou

Ἀττυρία. Dans Strabon (16., 737), Ἀτουρία ne désigne que le territoire de Ninive.
476Notic. et extr. des Mss. t. 8., p. 159.
477M. le professeur Lassen, Über die Keilinschriften der erst. und zweit. Gattung, p. 46, 48, 52, 92, 99, 175, 176, 178.
478M. le lieutenant-colonel Rawlinson, Journ. of the roy. asiat. Soc. vol. 10., part. 1., p. 1, col. 1, l. 14, 15 ; p. vj, col. 11, l. 7.
479Id. ibid. vol. 14., part. 1., col. 1, l. 5, l. 40. — Aschour et Assur nous révèlent peut-être l’étymologie d’Aschéra, nom

qui, dans la Bible, paraît désigner Vénus.
480Remarquons toutefois que le nom du pays commence par un aleph, tandis que le nom de la déesse a pour première

lettre un ayin.
481Nonnus, Dionysiac. 31., 203.
482Lucien, Opp. t. 9. — Cicéron (De nat. Deor. 3., 23) compte Astarté au nombre des quatre Vénus qu’il trouve dans les

auteurs anciens ; il la déclare syrienne et née à Tyr. — Larcher (Mém. sur Vénus, p. 23), sans citer ses autorités, dit que
Vénus avait à Rome un temple où elle était adorée avec Adonis, «suivant le rite assyrien.»

483Loc. cit. p. 199.

62



exactement avec aucune racine hébraïque ou arabe,» constate que, par une transformation
dont il cite d’autres exemples, Athtor s’identifie avec l’Aschtôreth (Astarté) des Hébreux et des
Phéniciens, sauf l’absence de la terminaison féminine dans le premier de ces noms484 ; et il pro-
pose une étymologie qui rapprocherait Athtor d’une racine arabe qu’on trouve dans le mot
(atar). Je me réserve d’examiner ailleurs, avec toute l’attention que méritent les opinions de
ce savant, la valeur de cette étymologie.485 Ce qu’il importe de faire remarquer ici, c’est que le
cuivre, comme je l’ai dit plus haut, était le métal consacré à Vénus, et qu’on a découvert, dans
la presqu’île du Sinaï, un grand nombre de stèles égyptiennes, d’ancien style, qui représentent
la déesse Hâthôr486 et mettent sous sa protection particulière les riches mines de cuivre situées

484M. Fresnel (ibid. pag. 200, 237) dit qu’Athtor, la Vénus des Arabes, n’est point une divinité femelle, comme l’était
Aschtôreth ou Astarté, mais qu’elle est une des trois divinités dont le nom, dans les inscriptions himyarites, « a une
forme masculine,» grammaticalement parlant. Cette observation est d’autant plus précieuse à recueillir, que le nom
d’Athtor devient ainsi, avec celui de Mithra, un second exemple de l’assimilation d’une divinité mâle ou androgyne
avec la déesse femelle qu’Hérodote (1., 131) appelle Uranie et Mylitta. Par-là se trouve indirectement confirmée l’inter-
prétation que je donne au passage si controversé, où cet historien identifie Mithra avec ces deux dernières divinités
et avec Alilat ou Alitta (voy. mes Recherches sur Vénus, p. 183-190).

485J’examinerai alors aussi l’étymologie qu’on a proposée du nom d’Hâthôr, demeure ou maison d’Horus, d’après les
signes hiéroglyphiques qui servaient à écrire ce nom sur les monuments antiques de l’Égypte. On peut déjà pressen-
tir que je ne suis pas disposé à l’adopter, et que je penche plutôt à considérer la forme Hâthôr ou Athyr comme la
transcription égyptienne d’un adjectif qui, dans les idiomes asiatiques, signifiait l’Assyrienne. Une note que me com-
munique en ce moment M. Adrien de Longpérier, et que je publierai dans mes Recherches sur Vénus, me prouve que
les racines fournies par l’arabe, par l’hébreu et par le dialecte chaldaïque, loin de contrarier ma supposition, servent
puissamment à la justifier. Car, s’il résulte des observations philologiques de ce savant que le nom d’Athor ou Hâthôr
emporte avec lui, comme je l’ai toujours conjecturé, la double idée ou signification de taureau et d’Assyrie, je suis
amené à faire remarquer que la province de la Grèce ancienne appelée Béotie avait vu Thèbes, sa capitale, bâtie sous
les auspices de la Vénus assyrienne ou phénicienne, symboliquement représentée, comme dans tout l’Orient, par une
vache. Car c’est la déesse elle-même qu’il faut reconnaître dans la vache qui, ainsi que l’avait annoncé l’oracle, servit
de guide à Cadmus lorsqu’il débarqua sur les côtes de la Grèce pour y fonder une colonie. À côté de ce fait vient se
placer le témoignage d’Hésychius. Ce lexicographe (voc. Ἀθύρ ; ed. Alberti) nous dit que, chez les Égyptiens, Athyr
était à la fois le nom d’un mois et le nom d’une vache. Remarquons cependant que, dans les textes hiéroglyphiques
des monuments égyptiens, la vache sacrée, emblème d’Hâthôr, reçoit (Champollion le jeune, Panth. égypt. expl. de
la pl. 23 E) le nom d’Éhé ou Ahé, probablemment emprunté aux idiomes sémitiques ou araméens, qui lui attribuent
la double signification de vie et de serpent (Recherch. sur Vénus, p. 35, 36). Mais ajoutons que cet emprunt est une
nouvelle preuve de l’origine asiatique qu’avaient en Égypte le culte de Vénus Hâthôr et les symboles de la vache et
du taureau.

486Voy. la note ci-après.

63



dans cette presqu’île célèbre.487 A ce témoignage il convient d’ajouter celui de saint Hilarion488

et celui de saint Théodule,489 fils de saint Nil. Nous apprenons de ces deux pieux personnages
que, de leur temps, c’est-à-dire au 4e et au 5e siècle de notre ère, les Sarrasins nomades qui
vivaient dans les déserts d’Arabie, les Iduméens ou Ismaëlites, et nommément les habitants
de la ville d’Élusa490 et de la presqu’île du Sinaï, rendaient un culte particulier à l’étoile du soir
et à l’étoile du matin, qui, pour ces peuples, étaient la manifestation de la déesse que nous
appelons Vénus.

À leur tour les écrivains arabes musulmans rapportent certaines traditions, malheureuse-
ment peu nombreuses et très-succinctes, qui sont relatives à une divinité féminine, identique
avec la Vénus-Allat ou Alitta d’Hérodote, et honorée d’un culte qui, avant l’islamisme, paraît
avoir été fort répandu dans l’Arabie. Ils la désignent sous les noms d’Allat ou Ellat et d’el-
Samora, dont le sens littéral n’est pas bien connu, et sous celui d’el-Uzza ou el-Ozza, qui signi-
fie à peu près la Glorieuse. Il y a plus d’une raison de croire qu’elle était adorée à la Mecque,
dans le temple même qui est devenu la mosquée la plus révérée des musulmans, et un lieu
célèbre par le pèlerinage que, chaque année, ils y font en grande pompe. Scharistâni, cité par
Pococke,491 nous apprend que la déesse avait un temple à San’a ou Sanaa, dans le Yémen. Ce
temple, qui s’appelait Bayt-Ghomdan, maison ou demeure de Ghomdan, fut détruit par le kha-
life Othman. Les Sarrasins surnommaient el-Khabar, la Grande,492 la divinité qu’on y adorait ;

487Les gisements du cuivre sont dans la vallée que les Arabes appellent Ouadi-Magarah et à Serbout el-quadim. Les
inscriptions hiéroglyphiques des stèles consacrées dans ces lieux à la déesse Hâthôr fournissent la preuve que, dès
une époque très-reculée, et principalement sous les 4e , 5e , 12e , 18e , 19e et 20e dynasties, ces mines étaient exploitées
par les Égyptiens. Sur les stèles, le nom du pays est écrit Mawek, selon la transcription de M. le vicomte Emmanuel
de Rougé ; Mafek, selon celle de Champollion le jeune, qui reconnaît que ce nom, dans le groupe , est en même
temps celui du métal exploité, le cuivre. Presque tous les proscynèmes trouvés dans la presqu’île s’adressent à la
déesse Hâthôr. Les légendes hiéroglyphiques qui là accompagnent son image lui donnent le nom de ,
Dame de Mawek, ce qui implique à la fois l’idée du cuivre et celle du pays, mais surtout cette dernière. Ici, la déesse
est représentée sous une forme humaine ; elle est vêtue à l’égyptienne, et sa tête est surmontée d’un disque placé
entre deux grandes cornes de vache. Quelques-uns de ces monuments ont été indiqués par les premiers voyageurs
européens qui ont visité le mont Sinaï. Burton en a publié plusieurs dans ses Excerpta hieroglyphica. M. le comte Léon
de Laborde a donné de quelques autres, dans son Voyage en Arabie, des croquis faits un peu à la hâte. Mais M. Lottin
de Laval (voyez Revue archéol. septième année, n° du 15 juillet 1850 ; huitième année, n° du 15 mai 1851), a rapporté et
déposé au musée du Louvre les empreintes de toutes les stèles de cette espèce qu’il a moulées sur les lieux mêmes.
Enfin, dans le grand et bel ouvrage qui nous fait connaître les découvertes et les travaux de la commission envoyée
en Égypte par S. M. le roi de Prusse, M. le docteur R. Lepsius vient de publier presque tous ceux de ces monuments
qui offrent un intérêt particulier. — J’extrais la plupart de ces détails d’une note savante qu’a bien voulu me remettre
M. de Rougé et que j’insérerai en entier dans mes Recherches sur Vénus. Elle se termine par l’observation que, dans
quelques textes hiéroglyphiques sacrés, Mawek est pris pour le type de l’Orient, ce qui, par rapport à l’Égypte, semble
naturel, eu égard à la position topographique de la contrée appelée Mawek.

488Saint Jérôme, in Vita S. Hilarionis, § 25 ; cf. in Amos, 5. Cf. Gordien le moine, in S. Placidi martyr. Vita, n. 61. — Sous
le règne de l’empereur Arcadius (395 à 408) le culte de Vénus était encore en grand honneur à Majuma, port de Gaza,
ville peu éloignée du bourg de Thabatha où était né saint Hilarion.

489Voyez un écrit attribué sans preuves suffisantes à saint Nil et intitulé : De cæde monachorum in monte Sina (capp.
4., 14.). Il a été inséré, par le P. Combefis, dans l’Auctar. novissim. Biblioth. Patrum, et, par les Bollandistes, dans les Acta
Sanctorum, au 14 janvier. Cet écrit et la Vie de saint Hilarion m’ont été indiqués par notre savant confrère M. Reinaud. —
Voyez aussi, dans le recueil des Bollandistes (loc. cit.), un fragment qui a pour titre :De S. Theodulo presbytero,monacho
in monte Sina. — Les renseignements fournis par saint Théodule sont d’autant plus précieux que ce religieux, enlevé
par les Sarrasins nomades, vécut assez longtemps au milieu d’eux pour connaître en détail les rites qu’ils observaient
dans les prières, les sacrifices humains et les sacrifices de chameaux blancs qu’ils offraient à l’étoile du soir et à
l’étoile du matin, c’est-à-dire à Vénus.

490Cette ville, située dans l’Idumée, sur les confins de l’Arabie Pétrée, s’est appelée aussi Elusium et Eolesa.
491Spec. hist. Arab. p. 120 ; ed. Oxon. 1806.
492Voyez, dans mes Recherches sur Vénus (p. 106, 107), mes observations sur l’identité de ce nom avec celui de Cabire.

64



et, jusqu’au temps de Mahomet, le culte de cette divinité continua à être pratiqué parmi eux.
Nous en avons la preuve dans la formule d’un anathème qu’était obligé de prononcer contre la
déesse el-Khabar tout Sarrasin qui se convertissait au christianisme.493 De nos jours encore, les
Arabes donnent à la planète Jupiter le surnom de Grande Fortune, et à la planète el-Zahara,494

qui est Vénus, le surnom de Petite Fortune. Ajoutons que les écrivains orientaux confessent
hautement qu’el-Zahara est la planète de l’islam, et nous comprendrons combien sont restées
profondes les racines que le culte assyrien de Vénus avait jetées dans le sol de l’Arabie.

D’autre part, si le zèle fanatique des sectateurs de Mahomet n’a laissé subsister dans cette
contrée aucun des livres sacrés des Arabes, adorateurs de Vénus, aucun monument architecto-
nique ou figuré qu’on puisse avec toute certitude rapporter au culte national de cette antique
divinité, les poètes et les historiens orientaux nous fournissent du moins la preuve qu’avec le
culte de Mylitta les Assyriens avaient transmis aux Arabes l’usage de consacrer à la déesse le
palmier et le cyprès. Remarquons d’abord que si le dernier de ces deux arbres n’est pas indi-
gène en Arabie, comme on l’assure, il y est du moins cultivé de temps immémorial,495 et joue,
dans les poètes nationaux, le même rôle que lui attribuent les poètes persans. Les écrivains
arabes l’appellent de quatre noms, serv (serb) ou sarou,496 div-dar ou div-darou497 et arar. Les
trois premiers n’appartiennent ni à la langue arabe, ni à aucun idiome sémitique ou araméen ;
mais ils se trouvent dans les lexiques persans. Arar est indiqué par le Borhan-katti, et M. Carl
Ritter498 paraît disposé à l’identifier avec le mot abra, qui, en pehlevi, signifie également cyprès.
Ne nous étonnons donc point si Ferdousi, dans le Livre des Rois (Schah-nameh),499 donne le
nom persan de Serv, Cyprès, au roi du Yémen dont les trois filles épousèrent les trois fils de
Féridoun, le héros de l’Irân. Ce nom, rapproché de celui de Sôs, Cyprès, qu’avait reçu un des
premiers rois de l’Haïgasdan,500 nous révèle, entre les anciens usages de l’Assyrie, de l’Arabie
et de l’Arménie, une communauté qui s’explique tout naturellement par la notion de l’impor-
tation du culte de la Vénus assyrienne dans ces deux dernières contrées. Le témoignage de
Firdousi acquiert quelque poids, lorsque nous voyons d’autres écrivains musulmans attester
que le culte des arbres était anciennement répandu en Arabie et dans le Yémen en particulier.
Divers auteurs arabes, cités par Pococke,501 disent, en effet, que plusieurs tribus adoraient, sous
l’emblème d’un arbre, la divinité qu’ils nomment tantôt Allat, tantôt el-Samora, tantôt el-Uzza
ou el-Ozza. Ce dernier nom est même celui que portait un palmier ou un dattier qu’adorait,
comme emblème sans doute de la déesse, la tribu de Khozaa.502 Un rocher appelé Allat ou el-
Lat, comme la divinité dont l’image y avait très-probablement été sculptée,503 était en grande

493Voy. Rech. sur Vénus, p. 107.
494Ce nom ou ce surnom emporte avec lui l’idée de splendeur, de lumière éclatante.
495Les voyageurs modernes citent des plantations de cyprès notamment à Ouadi-Bischeh et sur la route d’Aakik à

Thérad (voy. M. Carl Ritter, Die Erdkunde, t. 1., p. 957, 998).
496On écrivait autrefois sarvei.
497Voy. sir William Ouseley, Travels in var. countr. of the East, vol. 1., p. 387 ; et ibid. note 75.
498Die Erdkunde, 11., 569.
499T. 1., p. 121 ; trad. franç. de M. Jules Mohl.
500Ci-dessus, p. 65-71.
501Specim. hist. arab. p. 90 sqq. — Conf. le Discours préliminaire (p. 23.) que Sale a mis en tête de sa traduction du

Koran (édit. de 1795).
502Azraki cité par Burckhardt, Voyage en Arabie, trad. française d’Eyriès, t. 1., ch. 9., p. 220.
503Ce fait mérite d’être rapproché de la découverte des deux figures colossales que M. le lieutenant Burnes a trouvées

sculptées dans le roc, sur le territoire de Bamiyan, dans la contrée la plus sauvage de l’Hindou-khou, vers la source
du Surkhab, un des affluents de l’Oxus. Ces deux énormes colosses, dont il a publié la description et le dessin dans
l’intéressante relation de son voyage (Travels into Bokhara, etc. 2e éd. vol. 2., pag. 159 et suiv. et pl. pour la pag. 159),

65



vénération parmi les Béni-Thékif.504 Mahomet, ajoutent les mêmes auteurs, abolit le culte de
cette déesse, fit renverser et brûler les arbres et les temples qui lui étaient consacrés. Selon
Firouzabadi,505 un personnage nommé Dhâlem avait, le premier, dans la tribu des Ghatfan ou
Ghafan, consacré un arbre à Allat ou el-Samora, et placé sur cet arbre une maison ou chapelle
qu’il avait appelée boss ; on ne pouvait y entrer sans entendre un son particulier. Un officier
de Mahomet, nommé Chaled, détruisit le petit édifice, fit jeter l’arbre dans le feu, après qu’il
eut été scié, et perça même de son épée la prêtresse d’Allat, qui remplissait l’air de ses cris
de désespoir, à la vue de cet acte de profanation. Une partie de ce récit rappelle les tradi-
tions persanes ou arabes qui nous apprennent que Zoroastre avait fait construire un palais,
ou du moins une grande salle, sur le cyprès planté par lui à Kaschmer. Tabary, de son côté,
rapporte506 que, dans le Yémen, les habitants de Nédjran conservaient, dans la partie orientale
de leur ville, un superbe palmier autour duquel ils célébraient chaque année une fête solen-
nelle : ils s’y rendaient processionnellement, dit-il, après l’avoir couvert de riches étoffes et
entouré de leurs idoles ; ils déposaient là des offrandes, et ils récitaient des prières jusqu’à ce
qu’un esprit ou démon leur eût fait entendre sa voix du milieu de l’arbre. Ils se prosternaient
alors devant le palmier, après quoi ils se retiraient. À la suite de ces détails curieux, qui nous
reportent aux monuments figurés des Assyriens, des Syriens et des Phéniciens, où le palmier
est l’emblème de Mylitta et d’Astarté, l’historien arabe raconte comment un descendant des
apôtres de Jésus-Christ, venu de Syrie dans le Yémen, abattit le palmier de Nédjran, et se servit
de cette circonstance pour convertir au christianisme les habitants. Selon Djennabi,507 ce fut
Mahomet lui-même qui brisa et fit jeter hors de l’édifice une colombe de bois qu’on avait an-
ciennement placée dans le temple de la Mecque qui depuis s’est appelé la Kaaba. Il est sans
doute permis de supposer que cet oiseau symbolique était de cyprès, bois réputé incorrup-
tible, et qu’il avait été consacré à la Vénus des Arabes, qui, comme la Vénus des Assyriens, des
Phéniciens et de tous les peuples d’Occident, avait pour emblème ou pour attribut la colombe.

La narration de Firouzabadi, à quelques légères différences près, est confirmée par Zaka-
ria Cazwini,508 qui écrivait sa Chronique dans le 13e siècle de notre ère. Ce dernier auteur fait
précéder son récit de cette observation, que les Arabes qui primitivement suivaient la reli-
gion d’Abraham, étaient ensuite tombés dans une grande idolâtrie, et adoraient les uns une
pierre,509 les autres un arbre. Nous avons à regretter qu’à l’exemple des écrivains cités par
Pococke, Zakaria ne dise pas si cet arbre était un cyprès ou un palmier. Mais nous devons
remarquer, à l’appui des observations qui précèdent, que le cyprès, chez les Arabes, ne peut
avoir porté des noms étrangers, ni servi de nom propre à un roi du Yémen et de comparai-
son aux poètes nationaux, pour exprimer les idées de majesté et de beauté, sans avoir été là,
comme chez les Assyriens, le symbole de la déesse qui réunissait au suprême degré ces deux
qualités.

sont encore aujourd’hui l’objet de la vénération des habitants du pays, qui leur donnent, à l’un, le nom de Lat, à l’autre,
celui de Munat, probablement le Ménat du Koran (sur. 53., v. 20).

504Burckhardt, loc. cit. — Ce zélé voyageur ajoute ici qu’un grand arbre, nommé zat arouat, était particulièrement
vénéré par les Koreïsch. On peut croire qu’en général le culte des arbres était fort répandu chez les Arabes. Nous en
retrouvons des traces évidentes jusque dans le Koran et dans la légende de Mahomet. (Voyez Pococke, Specim. hist.
Arab. notes, p. 192.)

505Cité par Pococke, Specim. hist. Arab. p. 92, 93.
506Dans un passage de sa Chronique, cité par Sir William Ouseley (Travels, vol. 1., appendix, p. 369-371).
507Voy. Pococke, ubi supra, p. 100.
508Cité par Sir William Ouseley, ubi supra, p. 371.
509Voy. mes Recherch. sur le culte de Vénus, p. 61, note 4.

66



1.1.3 Perse

Le cyprès pyramidal croît spontanément sur le sol de la Perse, du golfe Persique jusqu’à
la mer Caspienne, sans en excepter le Khorassan.510 Les témoignages à cet égard abondent ;
ils sont même unanimes pour établir que là cet arbre atteint les plus grandes dimensions et
forme un des plus beaux ornements de certaines localités. Thomas Herbert,511 qui voyageait
en Perse dans les années 1627 et 1628, fait une mention particulière des cyprès majestueux
qu’il vit dans les forêts, les parcs ou les jardins des environs de Schiraz. Déjà, en 1622, un autre
voyageur, Pietro della Valle,512 avait été frappé de l’incomparable beauté d’un groupe de cyprès
qu’il remarqua sur sa route, à l’est de cette ville. Plus tard, Kæmpfer,513 faisant la description
de Schiraz, parle avec admiration des arbres de même espèce514 qui ornaient les magnifiques
jardins dont la ville était entourée. Il compare enfin à de superbes hallebardiers les cyprès qui
bordaient la route royale.515 En 1811, sir William Ouseley,516 traversant le territoire de Schiraz,
trouva encore debout, à l’est de la ville, une douzaine de ces cyprès qui autrefois avaient
attiré l’attention de Pietro della Valle. La station où ils se sont conservés s’appelle Servistân
ou Selvistân « le jardin des cyprès,» vraisemblablement à cause de la quantité d’arbres de
cette espèce qui jadis couvraient ce canton.517

Des traditions écrites, des monuments figurés, vont nous apprendre qu’au 6e siècle avant
l’ère chrétienne, l’usage de faire du cyprès un emblème religieux fut porté de la Babylonie chez
les Perses avec le culte de Mithra, comme il l’avait été chez les Arabes avec le culte d’Alitta, Alilat
ou Allat. Nous acquerrons ainsi une preuve nouvelle de l’authenticité des renseignements qui
avaient permis à Hérodote, deux siècles plus tard, d’affirmer que le culte de Mithra, de même
que celui d’Alitta, dérivait du culte assyrien de Mylitta ou Vénus-Uranie.

Le Schah-nameh de Firdousi, le Muntekhab-el-tewarikh ou Schemschir-khani,518 le Schah-
nameh-nasr,519 le Rauzet-el-safa520 de Mirkhond, le Fehrenghi-Djihanguiri, le Borhan-katti, un
écrit de Boundâry ou Bondâry, et les autres ouvrages orientaux ou fragments cités par Thomas
Hyde, d’Herbelot,521 Anquetil du Perron, ou publiés par MM. Jules Mohl et Olshausen,522 et par M.

510Voy. les nombreuses citations que M. Carl Ritter (Die Erdkunde, 11., 568-574) a réunies pour montrer que le cyprès
pyramidal est indigène dans toute la Perse et, en particulier, dans les forêts du Khorassan ; mais il a soin d’ajouter (ibid.
p. 575) que l’Irân ne fut pas la seule patrie de cet arbre et qu’on le trouvait également indigène dans l’empire assyrien,
dans le pays des Cananéens, sur le Liban et l’Hermon, de même que sur les montagnes de la Judée. J’ai cité plus haut
un passage de Pline qui nous apprend qu’une autre espèce de cyprès (cupressus horizontalis) croissait spontanément
dans l’Élymaïde.

511Some yeares Travels into divers parts of Asia and Afrique (London, 1638), p. 134, 135.
512Viaggi, t. 2., La Persia, parte 2a, lett. 16., de’ 27 di luglio 1622, p. 311 ; Rom. 1658 ; t. 2., p. 449 ; Venetia, 1661.
513Amœnit. exotic. fascic. 2., p. 366, 367.
514«Telluris genio earum (cupressorum) vigori singulariter favente ... Audeo affirmare, nusquam terrarum extare, vel

tantam uno loco cupressorum multitudinem, vel tam alto fastigio, tam læto et concordi elegantia luxuriantium.» (Ibid.
p. 367.)

515«Tot desuper intuemur cupressorum densas series (in via regia), cum ad viæ latera, tum per viridariorum margines
consitas, quæ velut hastatas satellitum copias, et nescio qualem ineffabilis magnificentiæ speciem imaginationis
nostræ objiciunt ; adspectu, quo nullum elegantiorem, collatis in unum studiis, ars et natura possint efficere.» (Ibid.)

516Travels, vol. 2., p. 74, 90-94.
517Plus à l’est de Schiraz, à Fassa ou Passa, le voyageur anglais remarqua aussi de beaux cyprès (loc. cit.).
518Écrit en persan, au 17e siècle de notre ère, par Tawakkol-Beg.
519Ouvrage anonyme et composé, par quelque destour ou prêtre parse, d’après le Schah-nameh de Firdousi.
520On prononce : assafa ou essafa.
521Cf. Golius, in Alfergan. p. 231. Elmacin, Histor. Saracen. livr. 2., p. 186, 191 et suiv. de la trad. lat. d’Erpénius ; p. 160

de la trad. franç de Vatier.
522Fragm. relatifs à la relig. de Zoroastre, extr. des mss. persans de la Biblioth. du roi. Paris, 1829, in-8° (textes sans

67



le Dr Vullers,523 s’accordent en effet à nous dire, avec des circonstances plus ou moins croyables,
plus ou moins merveilleuses, que Zoroastre, puissamment secondé par le roi Gustasp, intro-
duisit dans la Bactriane et dans le pays que nous appelons aujourd’hui le Khorassan le culte
et le pèlerinage du cyprès, en même temps qu’il y établissait le culte de Mithra. À peine arrivé
à la cour de Gustasp, à peine admis à lire devant ce prince le livre de la loi ou le Zend-Avesta,
le disciple des Chaldéens d’Assyrie ou de Babylone planta dans la ville de Bactres, à côté du
palais du roi, un cyprès qui, selon l’auteur du Schah-nameh en prose,524 acquit en peu de jours
de telles dimensions, que dix grandes cordes, dont à la vérité on ne nous indique pas la lon-
gueur, suffisaient tout juste à embrasser sa circonférence, et que l’heureux planteur put faire
construire une grande salle sur les branches les plus élevées de l’arbre miraculeux. Tawakhol-
Beg525 ajoute que les feuilles de ce cyprès donnaient de l’intelligence ou de l’esprit à ceux qui
en mangeaient. Les traditions qui se rapportent à un second cyprès, également planté par Zo-
roastre, sont plus détaillées. Ici je laisserai parler Anquetil, qui les avait recueillies avec soin,
sans se douter pourtant que le culte du cyprès eût originairement été institué, avec le culte
de Mylitta, par les Chaldéens ou les Assyriens ; sans se douter non plus que cet arbre mystique
jouât un rôle quelconque dans les monuments figurés mithriaques. « Il y avait, dit-il,526 dans
Kaschmer (ou Kischmer), village du Khorassan,527 un atesch-gah528 célèbre. Près de la porte de
ce temple, Zoroastre planta un cyprès, et grava sur l’écorce du tronc de cet arbre, que Gustasp
avait embrassé sa Loi.529 Après plusieurs années, ce cyprès étant devenu grand, épais et garni
de branches, on bâtit dessus un palais qui avait quarante coudées de haut et en carré. Il ren-
fermait deux salles, dont le toit était d’or, le plancher d’argent, les murs d’ambre et ornés de
pierres précieuses. On y forma (sic) les portraits de Djemschid et de Féridoun. Gustasp se retira
dans ce palais, pour de là s’élever au ciel lorsque son heure serait venue. Ce prince, continue
Anquetil,530 dépêcha des courriers aux extrémités de son empire, et écrivit aux gouverneurs de
venir à pied visiter le cyprès, écouter Zoroastre, et d’abandonner le culte des idoles du Touran
et de Tchin. Boundâri ajoute qu’on lui obéit moitié de gré, moitié de force ; et ce fut ce zèle
ardent qui occasionna en partie les guerres sanglantes que Gustasp eut à soutenir.» Anque-
til termine en disant, dans une note,531 que, selon le Fehrenghi-Djihanguiri,532 Zoroastre planta
deux branches de cyprès qu’il avait apportées du ciel, l’une à Kaschmer,533 village du canton de

traduction).
523Fragm. über die Relig. des Zoroaster (Bonn, 1831, in-8°), p. 70 et suiv.
524Schah-nameh-nasr, cité par Th. Hyde, Relig. veter. Pers. p. 324 ; edit. 2a. Anquetil du Perron, Zend-Avesta (Vie de

Zoroastre), t. 1., 2e partie, p. 33.
525Dans son Muntekhab-el-tewarikh, cité par Anquetil, ubi supra, note 2.
526Ouvrage cité, t. 1., 2e partie, p. 46 et 47. — Ce passage d’Anquetil du Perron est tiré d’une histoire inédite des sulthans

Seldjoukydes, par Emad-eldyn, intitulée : (c’est-à-dire, La crême du secours et le choix du temps), et
abrégée par l’iman Alfath, fils d’Ali-el-Boundâry d’Ispahan, qui écrivait vers l’an 1230 de notre ère. La Bibliothèque
impériale de Paris possède un exemplaire de cet abrégé (manuscr. arab. ancien fonds, n° 767 A).

527Ce village était situé dans le canton de Nischapour ; son nom s’écrit ou se prononce tantôt Kaschmer, tantôt
Kischmer, tantôt même Kaschmir.

528Autel du feu ou pyrée.
529Ce dernier fait, dans la traduction que nous donne Thomas Hyde (Hist. relig. veter. Persar. p. 321 ; edit. Oxon. 1760)

d’un passage emprunté a un auteur musulman, est rapporté en ces termes : « in cujus trunco scripsit (Zoroaster), quod
Guschtasp acceptaverat Dei Religionem, quod testaretur ista cupressus.»

530Ouvrage cité, t. 1., 2e partie, p. 47.
531Ibid. p. 46 et 47, note 2. Mém. de l’Acad. roy. des inscriptions, t. 37., p. 728.
532Composé, en 1605, par Djémal-eldyn-Hussein-Andjou.
533Kischmer dans le Schah-nameh de Firdousi et ailleurs. Le Borhan-katti et un autre dictionnaire, intitulé : Les Sept
mers, donnent à ce village, comme le Fehrenghi-Djihanguiri, le nom de Kaschmer.

68



Tarschiz,534 dans le Khorassan ; l’autre à Féroumad,535 qui était un des villages du canton de Tous,
dépendant aussi du Khorassan. Cette dernière tradition avait déjà été puisée à la même source
par le Dr Thomas Hyde,536 qui n’a pas oublié, comme l’a fait Anquetil, d’ajouter que, suivant le
Fehrenghi-Djihanguiri, les deux cyprès furent plantés sous une étoile heureuse.537 Le savant
Anglais cite un passage de Scharistâni,538 où nous lisons que Dieu, après avoir placé l’esprit
ou l’âme de Zoroastre dans un arbre qui croît sur les montagnes les plus élevées, planta cet
arbre dans l’Aderbaïdjân, sur le mont Asmuîdacher. Hyde n’hésite pas à dire qu’il s’agit ici du
cyprès.539

Firdousi, dans son Schah-nameh ou Livre des rois,540 ajoute, au sujet du cyprès de Kischmer,
quelques détails qui ont été négligés par les écrivains que je viens de citer, et qui méritent
d’être rapportés. C’est ainsi que, selon le poète, le temple du feu, devant lequel Zoroastre
planta cet arbre, s’appelait Mihr-Berzin, dénomination qui, pour nous, a le précieux avantage
de montrer le culte du cyprès aussi intimement lié, chez les Perses, au culte de Mithra, qu’il
l’était, chez les Assyriens et les Phéniciens, au culte de Mylitta ou d’Astarté. L’expression dont
se sert Firdousi, en parlant du palais que fit construire le prophète, est assez vague pour qu’il
soit possible de comprendre que ce palais fut édifié, non sur les branches du cyprès, mais
bien autour de l’arbre. Diverses variantes, recueillies par M. Mohl, qui a eu la complaisance de
me les communiquer, présentent ce dernier sens. On lit ensuite, dans le Schah-nameh, que
Zoroastre fit peindre, sur les murs du palais, Gustasp en adoration devant le soleil et la lune,
Féridoun armé de sa massue à tête de taureau, et les portraits de tous les autres rois de Perse.
Quand l’édifice fut achevé, Gustasp envoya dans toutes les parties de son empire un message
conçu en ces termes : «Qu’y a-t-il de comparable dans le monde au cyprès de Kischmer ?
Dieu me l’a envoyé du ciel, et m’a dit que de là j’irais dans le ciel. Écoutez maintenant, vous
tous, mon conseil : rendez-vous à pied auprès du cyprès de Kischmer ; suivez tous la voie de
Zoroastre et tournez le dos aux idoles de la Chine. Au nom du pouvoir et de la gloire des
Iraniens, je vous ordonne de vous ceindre tous du kosti, d’abandonner les coutumes de vos
pères et de vous réunir sous l’ombre de ce cyprès. Venez au temple du Feu, d’après l’ordre du
prophète véridique.» « Tous ceux qui portaient des diadèmes, reprend Firdousi,541 se rendirent,
sur l’ordre du roi, auprès du cyprès de Kischmer ; par leur présence, le temple devint semblable
au paradis, et Zoroastre y enchaîna les divs. Donne à ce cyprès l’épithète de paradisiaque, si
tu ne sais pas pourquoi il se nomme le cyprès de Kischmer. Pourquoi ne l’appellerais-tu pas un
rejeton du paradis? Dans ce monde voit-on s’élever un cyprès comme celui de Kischmer542 ?»
Plus loin, le poète raconte543 qu’au bout de huit années d’un second séjour à la cour de Gustasp,
Zoroastre, voyant que le pèlerinage du cyprès s’était ralenti, conseilla au roi de secouer le joug
du Touran. Son but probablement était d’essayer de ranimer le zèle de ses sectateurs par une

534M. Kleuker écrit ce nom Tarschitz ; M. Vullers, Terschis ; M. Carl Ritter, Turschiz.
535Hyde (ouvrage cité, p. 332) fait observer que ce lieu est aussi désigné sous les noms de Pharouyad et de Pherdid.
536Ibid. p. 332.
537M. le Dr. Vullers (Fragm. über die Relig. des Zoroaster, p. 113, 114, note 20) a publié le texte du Borhan-katti relatif

à ces deux cyprès.
538Hyde, ouvrage cité, p. 300.
539Ibid. p. 332.
540Pag. 1067 et 1068 ; éd. de Calcutta ; trad. franç. de M. Jules Mohl, partie inédite.
541Fragm. relatifs à la relig. de Zoroastre, texte persan de la vie de Gustasp, p. 20. Fragm. über die Relig. des Zoroaster,

trad. allem. de M. le Dr. Vullers, p. 72.
542Hamdallah Kazwini rapporte, au sujet du cyprès de Kaschmer, quelques particularités qui s’écartent de celles que

présente le récit de Firdousi. (Voy. Sir William Ouseley, Travels, vol. 1., p. 388 et 389.)
543Schah-nameh, 3e djeld, cité par Anquetil du Perron (Vie de Zoroastre, dans le Zend-Avesta, t. 1., 2e partie, p. 54).

69



guerre de religion.
Le Dabistân544 décrit, d’après le code de Mâhâbâd, les différentes régions dont se compose

le paradis. Les minéraux appartiennent à la première ; les végétaux, à la seconde. Celle-ci ren-
ferme deux arbres : le platane et le cyprès. L’auteur du Dabistân545 ne fait mention que d’une
seule branche de cyprès qui, selon les livres des Behdinians, aurait été rapportée du paradis546

par Zoroastre et serait devenue un arbre, après avoir été plantée de ses mains devant l’atesch-
gah ou pyrée de Kischmer ; mais le même ouvrage nous apprend que,547 selon quelques Yez-
dénians, Zoroastre avait imploré en faveur de ce rejeton la protection particulière d’Azerwan
(l’ized du feu), surveillant supérieur de tous les arbres de l’espèce du cyprès. On voit ici com-
ment l’idée du feu, exprimée à la fois par un pyrée et par le génie qui préside à cet élément,
se rattache à la signification symbolique de l’arbre dont on avait fait l’emblème ou l’attribut
des divinités génératrices, et dont la forme pyramidale rappelle la forme de la flamme, qui
s’élance de la terre vers les cieux.548 L’auteur anonyme du Desâtir,549 s’il est permis de citer une
pareille composition, renchérit sur cette alliance d’idées : parmi les nombreux emprunts qu’il
fait au Dabistân, sans indiquer la source où il puise, nous retrouvons la tradition qui caracté-
rise la région des végétaux par le platane et le cyprès ; mais il ajoute au nom d’Azerwan celui
de Nouzerwan (l’ized de la lumière), qui aurait été le second gardien de ces deux arbres.

Le docteur Hyde550 n’a pas omis de rapporter, d’après le Fehrenghi-Djihanguiri, que, par
l’ordre de Motawakkel, dixième khalife abbasside, le cyprès qu’avait planté Zoroastre à Kasch-
mer (Kischmer), dans le Khorassan,551 fut coupé et transporté à Baghdâd, malgré les instances
et les offres considérables d’argent552 que firent en corps les mages ou destours pour obtenir
la révocation des ordres du khalife. Ces faits sont racontés fort au long dans un chapitre du
Dabistân,553 et dans un article du Borhan-katti, cité par Anquetil du Perron,554 par Sir William
Ouseley555 et par M. le docteur Vullers.556 Ils s’y trouvent accompagnés de quelques détails qui
nous apprennent de plus que, lorsque la volonté de Motawakkel fut connue à Kischmer, la
population du canton et celle de tout le Khorassan se rassemblèrent au pied du cyprès sacré,

544The Dabistan or School of manners, translated from the original Persian by David Sea and Antony Troyer, vol. 1., p.
150 (Paris, 1843, 3 volumes in-8°).

545Ibid. p. 309.
546Cette tradition, qui, comme le passage ci-dessus de Firdousi, place dans le paradis céleste le cyprès, symbole de

vie, a probablement sa source dans les témoignages bibliques relatifs à l’arbre de vie, à l’arbre du bien et du mal,
que le Seigneur avait mis au milieu du paradis où vivaient Adam et Ève. Ce rapprochement ne pouvait échapper à la
pénétration de M. Carl Ritter (Die Erdkunde, 11., 571). Il faut y ajouter celui que suggère l’arbre merveilleux placé par
Mahomet dans le paradis du Koran.

547The Dabistan or School of manners, p. 309.
548Je me félicite de me trouver également d’accord sur ce point avec M. Carl Ritter ; et je ne puis résister au plaisir

de rapporter textuellement ici les judicieuses remarques que lui suggèrent, en termes élégants, les divers faits qui,
chez les Perses, se rattachent au culte du cyprès : «Kann man sich wundern, dit-il (ubi supra), wenn die Cypresse, ein
Paradiesbaum, durch ihren pyramidalen Wuchs, wie die Flamme, majestätisch in hohen Lüften steigend, an die Pforte
des heiligsten Feuertempels gepflanzt, mit der von Zoroaster eingegrabenen Schrift des Gesetzes, durch ganz Iran die
Begleiterin jedes Heiligthums, jedes Ateschghas, jedes Paradeisos, jeder Königsresidenz der Diener Ormuzds wurde? »

549P. 9, § 57.
550Hist. relig. veter. Pers. p. 332.
551C’est à tort qu’Anquetil du Perron (ubi supra) reproche à Th. Hyde d’avoir confondu ici Kaschmer avec Kachemîr.
552On porte la somme à cinquante mille dinars, environ six cent mille francs.
553The Dabistan, etc. vol. 1., p. 306 et 308.
554Mém. de l’Acad. royale des inscript. t. 37., p. 728-730.
555Travels, vol. 1., p. 387 et 388.
556Loc. cit.

70



suppliant, avec des lamentations et des larmes, le gouverneur arabe557 d’épargner cet objet
de leur vénération. Le refus de ce gouverneur fut suivi d’une scène de désolation générale,
et l’arbre, en tombant sous les coups redoublés de la hache des Arabes, causa d’immenses
dégâts aux bâtiments et aux fontaines du voisinage. Une grande catastrophe devait marquer
la chute de ce cyprès sacré et empêcher qu’il ne fût mis en la possession du khalife qui l’avait
fait abattre. Le convoi qui transportait à Baghdâd le tronc et les dépouilles de cet arbre était
parvenu, le 12 décembre 861, à une journée du palais appelé Djafari ou Djafariah,558 lorsqu’on
apprit que, pendant la nuit et à la suite d’une débauche, Motawakkel avait été assassiné dans
cette résidence par les chefs de la garde turque.559 Selon le Dabistân, les Yezdénians préten-
daient que le gardien céleste des cyprès était apparu à un docteur nommé Hakim Mirza, pour
lui annoncer d’avance qu’il avait ordonné que l’on mît à mort Motawakkel, coupable du crime
d’avoir fait abattre le cyprès de Kischmer. Le compilateur persan, voulant nous donner une idée
des dimensions gigantesques qu’avait atteintes cet antique cyprès, porte à la somme exorbi-
tante de cinq cent mille dinars560 le montant des frais occasionnés par le transport du tronc
seul, et raconte que les branches formèrent la charge de treize cents chameaux. Quelques
écrivains, ajoute-t-il, disent que le tronc n’avait pas moins de trente-trois coudées et trois
quarts de circonférence.561 Le Fehrenghi-Djihanguiri prétend que dix mille bœufs pouvaient
se reposer à l’ombre de ce cyprès. Le Borhan-katti, moins porté ici à l’exagération, réduit ce
nombre à deux mille. Mais les deux dictionnaires s’accordent à dire avec assurance que la
chute de l’arbre ébranla tellement la terre, que les canaux et les bâtiments voisins en furent
très-endommagés. Selon le Fehrenghi-Djihanguiri et le Dabistân, quatorze cent cinquante ans
s’étaient écoulés depuis le jour où il avait été planté jusqu’à l’année 232 de l’hégire.562 Cette
dernière date, qui correspond à l’an 846-847 de notre ère, ferait ainsi remonter la plantation
du cyprès de Zoroastre jusqu’en l’année 604 ou 590 avant J. C. si le nombre 1450 doit s’entendre
d’années solaires, et seulement à l’an 562 ou 548, s’il s’agit d’années lunaires.563 Quelle que soit
la date qu’il convienne d’adopter, nous pouvons tenir pour certain que, si le culte du cyprès
n’avait pas déjà été introduit dans ce pays au temps de Djemschid564 ou de Féridoun, comme le

557Il s’appelait Taher, fils d’Abdallah.
558M. le Dr. Vullers (Fragmente, p. 114, note) dit que ce palais était ainsi nommé parce qu’il avait été bâti par le khalife

Motawakkel, qui s’appelait aussi Djafar. Selon le Borhan-katti, cet édifice était situé dans l’Irak arabique, sur la rive
occidentale du Tigre, à Samira ou Samrah, ville dont le nom, ajoute le savant orientaliste allemand, s’écrit de plusieurs
manières. Il renvoie ici à d’Herbelot (Bibloth. orient. art. Sermenrai) et à Abou’lféda (Annal. moslem. 2., 204, 207, 220).

559Sur cet assassinat, voyez Abou’lféda, Annal. moslem. 2., p. 204. — D’après la version rapportée par Anquetil (ubi
supra, p. 729), le khalife aurait été coupé en morceaux par ses esclaves.

560C’est aussi la somme qu’indiquent le Fehrenghi-Djihanguiri et leBorhan-katti. Le dinar est une monnaie de compte,
par laquelle on entend ordinairement la valeur du sequin de Venise ou de Hongrie, c’est-à-dire un peu moins de douze
francs. Quelquefois cependant on prend le dinar pour l’équivalent de treize francs.

561Ces dimensions, sans doute, sont fort exagérées. Cependant il semble avoir été donné à la famille des cyprès de
produire des espèces capables d’atteindre de grandes proportions. Ainsi, par exemple, feu M. Dupratz attestait avoir
vu, près de la Nouvelle-Orléans, un pied de cyprès de la Louisiane (cupressus disticha. Linn.) qui avait douze brasses
de circonférence et une hauteur extraordinaire. (Cubières, Mém. sur le cyprès de la Louisiane, lu à l’Institut le 24 avril
1809, p. 5.) Il n’en précise pas la hauteur, mais on sait que, dans les états de la Delaware et du Maryland, il n’est pas rare
de rencontrer des pieds de cyprès distique qui ont vingt-sept à trente mètres de haut. En Orient, le cyprès pyramidal
atteint presque cette dernière dimension.

562«Le Borhan-katti ne marque pas la date, dit Anquetil (loc. cit. p. 729) ; et, si le calcul du Fehrenghi-Djihanguiri est
juste, il faut que l’on n’ait transporté le cyprès de Kaschemer à Sermen-rai que treize à quatorze ans après l’avoir
abattu.»

563Zend-Avesta, t. 1., 2e partie (Vie de Zoroastre), p. 61.
564L’époque de l’arrivée de Djemschid en Perse est fort incertaine. Langlès la fixait au 8e siècle avant J. C. Saint-Martin

la reculait jusqu’au 15e .

71



donne à entendre Firdousi, il y fut institué au plus tard vers le milieu du 6e siècle avant J. C. par
Zoroastre, l’élève des Chaldéens d’Assyrie. Ce fait mérite d’autant plus d’attirer notre attention
que, avec le culte du cyprès, l’auteur du Zend-Avesta apportait en Perse, je le répète, le culte
de Mithra, divinité androgyne, primitivement identique avec la Vénus babylonienne ou assy-
rienne, dont nous avons vu que le cyprès, dès une époque très-reculée, fut un des symboles
ou un des attributs caractéristiques.

Remarquons aussi que Zoroastre, en plantant un cyprès à côté du pyrée de Kischmer, ne
faisait qu’imiter un usage dont nous avons trouvé des exemples analogues, soit sur des mé-
dailles asiatiques qui reproduisent des types propres à la religion des Assyriens, des Syriens ou
des Phéniciens, soit dans un récit emprunté aux traditions religieuses des Troyens ou des Phry-
giens. D’autres exemples, comme nous le verrons plus loin, se rencontrent sur des médailles
frappées en Occident, ou dans la description qui nous reste de plusieurs édifices religieux de
la Grèce.

Remarquons enfin que l’auteur du Schah-nameh, qui partout se montre très-initié à la
connaissance des anciens usages religieux ou civils de la Perse, dit que Féridoun planta des
cyprès et des roses à la place des herbes sauvages565 ; il compare fréquemment au cyprès, au so-
leil, à la lune, les princes et princesses des premières dynasties persiques ; il emploie même,
avec intention sans doute, certaines images qui font une allusion plus ou moins directe à
quelque tradition antique ou à quelque ancien monument de l’art. C’est ainsi, par exemple,
qu’il nous représente, dans la salle du trône, le roi d’Irân, Féridoun, tantôt placé comme un
grand cyprès, au-dessus duquel brille la lune, entre ses deux épouses, Schehrinaz «à la taille
de cyprès» et Arnewaz «à la face de lune566 ; » tantôt entouré de ses trois fils «à stature de
cyprès567 » et de ses trois belles-filles,568 de même que le soleil est entouré des six planètes.
Poursuivant le récit de la vie et des actions de son héros, Firdousi569 raconte que, dans un acte
de violent désespoir, Féridoun, qui venait de recevoir la nouvelle de la mort de son troisième
fils, Iredj, roi d’Irân, mit le feu au palais et au jardin ou parc de ce prince, et brûla notamment
« les hauts cyprès» plantés dans la partie du jardin où se célébrait la fête des rois. Ces planta-
tions de cyprès dans de tels lieux, pour le dire en passant, semblent être un nouvel emprunt
fait par les Perses aux Assyriens, car plusieurs bas-reliefs du palais de Khorsabad représentent
une chasse royale dans un parc ou jardin planté de beaux cyprès.570 Précédemment571 le poète
avait appelé «cyprès argenté» la fille de Djemschid, qu’il nomme peu après Arnewaz «à la
face de lune.» Plus loin,572 Zal, dans un entretien avec son amante Roudabèh « au visage de
lune,» l’interpelle en ces termes : « Ô cyprès au sein argenté et parfumé de musc573 ! ... » Par-là

565Le Livre des rois, traduct. franç. de M. J. Mohl, t. 1., p. 119. — Au début de ce poème (ibid. p. 9), Firdousi, dans un
beau passage, compare la parole à un arbre dont la cime touche aux cieux et dont les racines ne sont pas accessibles
à l’homme. La pensée qu’exprime ici le poète persan nous rappelle un vers des Oracles attribués à Zoroastre, dont le
sens est que l’arbre de la vérité n’appartient pas à la terre :

Οὐ γὰρ ἀληθείης φυτὸν ἐνὶ χθονί.
(Oracula Zoroastr. 10., 282 ; ed. Stanley.)

566Le Livre des rois, p. 103 ; cf. p. 73, 77, 79.
567Jésus, fils de Sirach (Ecclesiastic. 50., 11-14), emploie une image analogue dans le portrait qu’il fait du grand prêtre

Simon et de ses frères.
568Le Livre des rois, p. 119 et 137.
569Ibid. p. 163.
570Monum. de Ninive, pl. 108., 109., 111-113.
571Le Livre des rois, p. 75.
572Ibid. p. 269.
573Après Firdousi, plusieurs autres poètes orientaux continuent à faire l’éloge de la beauté en prenant le cyprès

72



Firdousi nous permet de croire que, puisque le cyprès de la lune était d’argent, le cyprès du
soleil devait être d’or. Cette remarque, rapprochée de la tradition persane qui nous a appris
qu’à Bactres le palais élevé auprès du cyprès de Zoroastre avait une toiture d’or et un plancher
d’argent, ne nous montre-t-elle pas que ces deux métaux étaient tout aussi bien consacrés à
Mithra qu’à Mylitta, à Apollon et à toutes les divinités créatrices qui, primitivement androgynes,
avaient pour manifestation, dans l’ordre de la création du monde, le soleil et la lune, agents
du pouvoir générateur actif et du pouvoir générateur passif ? Le palais d’or et d’argent érigé
auprès du cyprès, image symbolique de Mithra, comme d’Apollon,574 le cyprès d’or du soleil et
le cyprès d’argent de la lune ne nous ramènent-ils pas ainsi à un antique usage qui, de l’Asie
occidentale, était passé chez les Grecs, et sur lequel, dans une autre occasion, j’ai appelé l’at-
tention des savants,575 l’usage d’ériger aux divinités génératrices des statues composées d’or
et d’argent, ou d’or et d’ivoire?

Le temps, qui ne respecte rien, les tremblements de terre et le fanatisme aveugle des
musulmans, qui ont couvert de ruines le sol de la Perse, semblent avoir cependant laissé sub-
sister une partie des antiques sculptures de Persépolis pour servir de confirmation au double
témoignage que, dans la question de l’importation en Perse du culte du cyprès, nous four-
nissent les traditions conservées par les écrivains musulmans que j’ai cités, et les monuments
mithriaques, d’époque romaine, dont il sera question tout à l’heure. Au milieu des groupes
de l’imposante panégyrie qui décore le grand escalier de l’édifice improprement appelé Tché-
helminar, les quarante colonnes, on voit plusieurs cyprès,576 dont la présence justifie Firdousi
d’avoir placé des cyprès dans la partie des jardins du palais d’Iredj où se célébrait la fête des
rois577 ; car les archéologues et les voyageurs s’accordent à reconnaître que, sur les faces des
quatre rampes du grand escalier de Tchéhelminar, on avait voulu représenter la fête du neu-
rouz ou nouvel an, instituée tout à la fois en l’honneur d’Ormuzd et de Mithra, et en l’honneur
des rois. Le neu-rouz aujourd’hui n’est qu’une cérémonie civile, qui se célèbre dans le palais
du prince régnant ; mais, comme autrefois, remarquons-le bien, elle se célèbre à l’équinoxe
vernal,578 à l’époque où une nouvelle vie se répand sur la terre. Les sculptures de Persépolis

pyramidal pour terme de comparaison : la tête d’une belle femme est comparée à la lune, et sa taille à un cyprès ; son
amant l’interpelle ou la supplie en ui disant : «Ô mon Cyprès, ô ma lune !» (Voy. les fragments de poésie persane cités
et traduits par M. le baron de Hammer-Purgstall dans l’intéressant recueil intitulé : Schöne Redekünste Persiens). Il
n’est pas jusqu’aux historiens persans ou arabes qui ne comparent au cyprès la taille de leurs héros. Mirkhond nous
en fournit un exemple dans son Histoire des Seldjoukydes (p. 133 de la traduction allemande publiée à Giessen, en
1837, par M. le Dr. Vullers).

574Ci-dessus, p. 104-107.
575Nouv. Annal. de l’Instit. archéol. t. 1., p. 204-209. Recherches sur le culte de Vénus, p. 108-116.
576Chardin, Voyage en Perse, t. 2., pl. 58. ; édition d’Amsterdam, 1735. Corneille le Bruyn, Voyage par la Moscovie en

Perse, t. 2., pl. 126. ; éd. d’Amsterdam, 1718. Niebuhr, Voyage en Arabie, en Perse, etc. t. 2., p. 103, 105, 106, pl. 22., 23. ; édi-
tion d’Amsterd. 1780. Porter’s Travels in Georgia, Persia, etc. vol. 1., pl. 34 et 38. MM. Eug. Flandin et Pascal Coste, Voyage
en Perse, Perse ancienne, planche 105. — Les cyprès pyramidaux des bas-reliefs de Persépolis et ceux des sculptures
de Khorsabad ont entre eux une grande analogie de style, quant à leur forme conventionnelle et à la disposition non
moins conventionnelle des branches et du feuillage ; mais les premiers, comme la plupart des figures et des objets
divers qu’on voit représentés à Persépolis, sont lourds et ramassés. Leur tronc est très-court, leur feuillage pyramidal
fort massif, tandis qu’à Khorsabad les cyprès sculptés sur plusieurs bas-reliefs sont très-élancés ; leur tronc s’élève à
une grande hauteur, et leur feuillage est beaucoup plus épais ou touffu qu’a Persépolis. Ici tout accuse un art imité
de l’art assyrien à une époque de décadence.

577Les rois de Perse ont conservé jusqu’à ce jour l’usage fort ancien de faire planter des cyprès dans leurs jardins
et dans leurs parcs. Gmelin (Reise durch Russland, th. 4., s. 67, 111, 465 ; Pétersb. 1771-1774) en cite un exemple qui se
rapporte au règne de Schah Abbas le Grand, dans la première moitié du 17e siècle.

578Selon le témoignage des auteurs arabes, l’usage d’offrir au souverain des présents, à l’époque du neu-rouz ou
nouvel an, s’était perpétué à la cour des khalifes de Baghdad jusqu’au temps des Abassides (voy. Ibn Khallikan’s

73



présentent le double caractère, religieux et civil, qu’on observe dans la composition de tous
les autres monuments antiques de la Perse, comme dans la composition des bas-reliefs qui
ornent les édifices assyriens dont les ruines ont, de nos jours, été découvertes à Khorsabad,
à Nimroud, à Koyoundjuk. Et si, à l’angle de chacune des quatre rampes du grand escalier de
Tchéhelminar, on trouve, non loin des cyprès et de la panégyrie royale, le groupe d’un lion
dévorant un taureau, emblème énergique du phénomène solaire propre à l’équinoxe vernal,579

quelques bas-reliefs qui ornent d’autres parties des édifices de Persépolis nous montrent Mi-
thra, sous le symbole de la colombe ou du mihr, placé au milieu d’une rangée de taureaux
et au milieu d’une rangée de lions superposées l’une à l’autre,580 et figurant symboliquement
la lune et le soleil, le principe humide ou passif et le principe igné ou actif.581 Ces diverses
particularités nous ramènent, on le voit, aux médailles asiatiques citées,582 qui ont pour type
Vénus-Astarté représentée sous l’emblème d’un cyprès planté entre un taureau et un lion, ou
Artémis figurée sous l’emblème d’un cône placé entre deux cyprès surmontés, l’un du croissant
de la lune, l’autre de l’image du soleil. En même temps, nous découvrons à quelle source avait
été puisé le dogme du Zend-Avesta,583 qui place au ciel, entre le soleil et la lune, la résidence
habituelle de Mithra.

Une preuve moins directe, mais non moins authentique, des rapports que le système re-
ligieux emprunté par Zoroastre aux Chaldéens d’Assyrie avait établis entre Mithra, le soleil, la
lune et le cyprès, se tire de cinq bas-reliefs mithriaques, d’époque romaine, dont je me réserve
de parler avec détail dans le cours de ce mémoire, et où nous trouverons le cyprès du soleil
et le cyprès de la lune sculptés, l’un à la droite, l’autre à la gauche du dieu des Perses.

Les témoignages que nous fournissent les sculptures de Persépolis et ces cinq bas-reliefs
mithriaques romains nous permettent de croire que les cylindres persiques, gravés pour les
sectateurs du culte secret de Mithra, reproduisaient, à leur tour, l’emblème du cyprès, tout
comme les cylindres des mystères assyriens de Mylitta. Je ne puis en citer aucun ; mais je dois
dire que si, au lieu d’attribuer au culte secret de Mithra les cinq cylindres reproduits sur la
planche 9 ci-jointe, je les ai compris au nombre de ceux que revendiquent les mystères de
la Vénus assyrienne, je ne m’y suis trouvé déterminé que par l’appréciation du style propre à
chacun de ces cinq petits monuments, et non par des considérations tirées de tel ou tel détail
caractéristique. J’en excepte cependant le cylindre n° 4, qui porte une légende où l’on recon-
naît un système d’écriture cunéiforme qui n’est pas celui des Perses. Je ferai voir ailleurs que,
lorsque les cylindres et les cônes ne sont accompagnés d’aucune légende en caractères cunéi-
formes ou en caractères propres aux écritures nationales des peuples sémitiques ou araméens,
il est impossible de distinguer, autrement que par l’appréciation toujours difficile et plus ou
moins arbitraire du style de la gravure, ceux de ces petits monuments figurés qu’il conviendrait

Biographical Dictionary, translated from the Arabic by baron Mac Guckin de Slane. Paris, 1842, in-4° ; vol. 1., p. 203, et
p. 340, note 13). Cet usage était certainement la continuation d’une coutume qui se pratiquait à la cour des anciens
rois de Babylone et de Ninive, avec cette différence cependant que, sous les Abassides, le neu-rouz se célébrait à
l’équinoxe d’automne et non à l’équinoxe vernal. C’est ainsi que nous verrons ailleurs la fête de Mithra (le Mihirdjân
ou Mihrgân) transportée de l’équinoxe du printemps à l’équinoxe d’automne.

579Voy. Mémoires de l’Acad. des inscript. nouvelle série, t. 15., 2e partie, p. 65-69.
580Chardin, Voyage en Perse, tome 2., pl. 63 et 64. Corneille le Bruyn, Voyage par la Moscovie en Perse, t. 2., pl. 153.

Niebuhr, Voyage en Arabie, t. 2., pl. 29 et 30. — Dans mes Recherches sur le culte public et les mystères de Mithra (atlas,
pl. 4), j’ai publié, d’après un dessin beaucoup plus fidèle, habile-exécuté sur les lieux par M. Eug. Flandin, le bas-relief
que j’indique ici.

581Recherches sur Vénus, p. 156-158.
582Ci-dessus, p. 83-85 ; pl. 6, n°s 1 et 2 ; pl. 14, n°s 1 et 2.
583T. 2., p. 13. Voy. Mém. de l’Académie des inscript. nouv. série, t. 14., 2e part. p. 98.

74



de rapporter aux mystères de Mylitta ou d’Astarté, et ceux qui réellement appartiennent aux
mystères de Mithra. Presque toujours ils se confondent les uns avec les autres par l’identité de
leurs sujets, de leur style et des divers symboles sous lesquels y sont représentées ces deux
divinités, qui jamais, à ma connaissance, ne s’y trouvent figurées sous une forme humaine.

Un passage très-laconique de Dinon, que nous a conservé Athénée,584 est tout ce qui nous
reste des détails que les auteurs anciens avaient dû recueillir sur l’emploi du cyprès, en Perse,
dans les cérémonies religieuses ou civiles. Ce passage nous apprend que, chez les Perses, on
tressait des couronnes de cyprès, mais il ne nous dit pas à quel usage on les faisait servir ; et
nous manquons des renseignements nécessaires pour décider si là elles étaient employées,
comme ailleurs, dans les cérémonies propres à l’apothéose et dans les rites funéraires.

Avant de quitter la terre classique où il faut étudier les doctrines, les symboles et les
monuments de l’art propres au culte public et aux mystères de Mithra, examinons si elle ne
fournirait pas quelque témoignage non équivoque, qui pût être ajouté à celui que déjà nous
ont fourni les sculptures de Persépolis. Examinons si, en même temps que, dans une province
d’Arménie limitrophe de la Perse, l’entrée d’une grotte creusée dans le roc, aux environs de
Vân, a retenu, d’âge en âge jusqu’à nous, le nom de Porte de Mithra,585 le souvenir du culte du
cyprès et la vénération des Perses pour cet arbre symbolique ne se seraient pas également
perpétués parmi les habitants actuels de la Perse méridionale.

À l’ouest et à trois heures de distance des sépultures royales de Nakhsch-i-Roustem,
s’élèvent trois rochers qu’on désigne communément sous le nom de forteresses d’Istakhr
ou Istakhar. Autrefois fortifiés par l’art, ils durent servir à défendre l’entrée de la plaine où
sont situées les ruines de Persépolis ; ils dominent cette plaine ; et, comme si le culte du
cyprès, dans des lieux qui furent chers aux sectateurs de Zoroastre, n’avait jamais dû cesser
d’être attesté par un témoin vivant, on voit aujourd’hui encore, sur la plate-forme du rocher
du milieu, un vieux cyprès planté à côté d’une ruine que les Persans appellent Kaleh-serv,
c’est-à-dire le Fort du cyprès.586 Cet arbre, objet de leur vénération, provient, sans doute, des
cyprès qui autrefois avaient dû être plantés devant les portiques de Persépolis,587 à l’exemple
des cyprès que les Assyriens, les Syriens, les Phéniciens, les Lydiens, les Phrygiens, plantaient
devant ou dans les sanctuaires de Baal et de Mylitta ou Astarté ; et à l’exemple aussi des
deux cyprès plantés par Zoroastre, l’un à Bactres, devant le palais du roi Gustasp, l’autre
à Kischmer, devant un pyrée. Le tronc n’a pas moins de quatre mètres de circonférence ; il
touche à un grand réservoir, qui reçoit de plusieurs autres réservoirs supérieurs les eaux
pluviales, et qui semble destiné à nous rappeler que le culte de Mithra devait toujours se
célébrer auprès d’une source naturelle ou artificielle.588 Plus au midi de la Perse, à l’ouest
de Persépolis, dans les montagnes des Bahméi, au lieu nommé Tenghi-Saoulek, et situé à
six ou sept parasanges de Bahbèhan, M. le baron Bode, en 1841, a trouvé dans une forêt de
chênes et de cyprès deux bas-reliefs antiques qui, s’il est permis d’en juger d’après une

584Deipnosoph. 11., p. 503, ed. Casaubon ; t. 2., p. 1132, ed. G. Dindorf.
585Le docteur Frédéric Schulz (Journal asiat. 3e série, t. 9., p. 302 et suiv.) nous apprend, en effet, que cette entrée

s’appelle encore aujourd’hui Meher-Capoussi.
586Voy. un rapport de M. Pascal Coste, inséré dans le journal l’Institut, n° 77, mai 1842, p. 69.
587J’ai déjà dit ci-dessus (p. 126) qu’au temps où Thomas Herbert voyageait en Perse, il avait eu l’occasion de re-

marquer que le cyprès pyramidal croît abondamment dans le Farsistân, province où sont situées les ruines antiques
appelées Tchéhelminar. Il a soin d’ajouter que les arbres représentés sur quelques bas-reliefs qu’on voit dans ces
ruines sont précisément de cette même espèce.

588Eubule cité par Porphyre, De antr. nymphar. 7. ; cf. 17. ; ed. van Goens.

75



description très-sommaire,589 ont dû appartenir à quelque monument consacré au culte de
Mithra. Ajoutons, sur la foi de tous les voyageurs, que dans le midi de la Perse,590 comme
dans l’ancienne Babylonie, comme aux environs des ruines de Palmyre, les forêts de cyprès
ne sont pas rares, et que cet arbre y atteint des proportions majestueuses. Ajoutons aussi,
d’après le témoignage d’un passage de Firdousi,591 cité par mon savant ami M. Jules Mohl,592

qu’à Merv, sous le règne du sultan Mahmoud, vivait un personnage nommé Serv-Azad, qui se
disait de la famille de Sam, fils de Nériman. Il s’appelait ainsi parce que probablement le
nom de Serv-Azad, que j’expliquerai dans mon second mémoire, était en usage au temps des
ancêtres dont il prétendait descendre. Ce qui n’est pas douteux, c’est que ce nom composé,
dont la première partie signifie cyprès, nous ramène à ceux de Sôs et de Serv, que nous avons
vus portés, l’un par un ancien roi d’Arménie, l’autre, par un roi du Yémen, contemporain de
Féridoun.

Personne n’ignore que, de tout temps, le culte des arbres, malgré l’invasion des doctrines
exclusives de l’islamisme, n’a pas cessé d’être très-répandu dans les diverses provinces de la
Perse.593 On trouvera plus loin la preuve que l’usage d’employer le cyprès comme emblème
funéraire s’y est également conservé, de même que dans toute l’Asie. Le poète Saadi, dans
son Gulistan ou Jardin des roses, nous montre un personnage persan qui, chaque nuit, se rend
au pied d’un arbre sacré, s’y agenouille, et prie Dieu de lui accorder un fils. Cet arbre, dit le
poète,594 était journellement visité par une foule de pèlerins qui avaient quelque grâce à de-
mander. Barbaro, envoyé à la cour de Perse vers l’année 1471, par le gouvernement de Venise,
fut étonné, en traversant les provinces persanes, d’y trouver de vieux arbres qui recevaient une
espèce du culte.595 Plus tard, en 1622, Pietro della Valle596 éprouve le même étonnement lors-
qu’en présence d’un vieux cyprès resté debout à Passa ou Fasa, auprès des ruines antiques que
l’on croit être celles de Pasargarde, il apprend quelles dévotions viennent accomplir les Per-
sans au pied de cet arbre, et avec quelle foi ils croient que ce cyprès renferme l’esprit ou l’âme
de quelque personnage bienheureux. Plus tard encore, Chardin597 et le frère Angélo,598 pendant
leur voyage en Perse, signalent, en plusieurs lieux, le culte qu’ils voient les Persans rendre à de
vieux arbres, appelés du terme générique de dirakht-i-fâzel, c’est-à-dire les arbres excellents,
expression que l’on croirait empruntée au langage de Zoroastre. Le voyageur français, faisant
une mention particulière d’un platane planté sur une des places d’Ispahan et journellement
visité dans un but religieux, remarque que, parmi les Persans musulmans, les dévots aiment
mieux faire leurs prières sous un vieux arbre que dans une mosquée. On sait aussi, par les
récits des écrivains musulmans et des voyageurs européens,599 qu’à Schiraz, pendant bien des

589Voyez la Lettre de M. Eugène Boré, qui a été publiée dans le Journal asiatique, 3e série, t. 13., 1842, p. 328 et
suivantes.

590Voy. ci-dessus, p. 126, 127.
591Manuscrits persans de la Bibliothèque impériale, n° 229, fol. 3 v°.
592Le Livre des Rois, trad. franç. tom. 1., préface, p. 47.
593Les relations des voyageurs européens sont unanimes à cet égard. Voyez surtout Chardin, Voyage en Perse, t. 2., p.

44-49, 86, 87, 200 ; édit. d’Amsterdam, 1735, in-4°. W. Ouseley, Travels, vol. 1., p. 313 ; appendix, n° 9., p. 359 et suiv. vol.
2., p. 83.

594Cité par Ouseley, Travels, t. 1., p. 377.
595Voy. la traduction latine de son itinéraire dans l’ouvrage de Bizarus, intitulé : Rerum Persicarum historia, p. 469

sqq.
596Loc. cit.
597Voyage en Perse, t. 2., p. 44, 47, 49, 86, 87 et 200.
598Gazophyl. ling. Pers. sub. voc. Platanus, p. 293.
599Voy. Francklin, A Tour from Bengal to Persia (Calcutta, 1788), p. 26. Ouseley’s Travels, vol. 1., appendix, p. 400 et suiv.

76



siècles, deux superbes cyprès, appelés l’amant et samaîtresse,600 furent l’objet d’une espèce de
culte de la part des habitants de la ville et de la province. Lorsqu’on les abattit, il y a quelques
années, une indignation générale et presque une révolte éclatèrent contre les auteurs de cet
acte, qui fut considéré comme un sacrilège. De nos jours encore, et je puis apporter ici mon
témoignage personnel, on rencontre fréquemment en Perse des arbres de diverses espèces,
tout chargés de morceaux d’étoffes que des pèlerins sont venus y suspendre avec une inten-
tion superstitieuse.601 Sir William Ouseley, dans l’appendice de l’intéressante relation de son
Voyage en Perse,602 rapporte même une anecdote qui prouve que, depuis Saadi jusqu’à nous,
la Perse a vu plus d’une fois se renouveler, au pied des arbres excellents, une prière inspirée
par le désir d’obtenir le bonheur de la paternité.

On se tromperait fort si l’on croyait que l’usage de suspendre des offrandes aux branches
de ces arbres est né en Perse dans les temps modernes. Des traditions certaines nous ap-
prennent qu’à l’époque des Achéménides, il y était déjà établi. Sous le règne de l’un de ces
princes, Xerxès 1er, c’est le roi lui-même qui, parvenu à une journée de Sardes, s’arrête au pied
d’un superbe platane, suspend aux branches de cet arbre de riches chlamydes, des bracelets
d’or, plusieurs autres offrandes, et prépose à la garde de l’objet de sa dévotion un des guer-
riers du corps des immortels. Le fait nous est attesté par Hérodote603 et par Ælien.604 Ce dernier
écrivain place dans son récit quelques détails que ne contient pas celui d’Hérodote, et qui
nous permettent de croire qu’il avait puisé ailleurs que dans le livre de son célèbre devancier.
Xerxès, en agissant comme on le raconte, ne faisait qu’ajouter de puériles démonstrations aux
préceptes tracés dans le Zend-Avesta, préceptes que Zoroastre disait avoir reçus d’Ormuzd lui-
même, et qui s’accordent parfaitement avec le culte des arbres en général et avec le culte du
cyprès en particulier. Le Vendidâd,605 par exemple, ordonne de prier, d’invoquer les arbres, et
les qualifie de purs et saints : « Approchez-vous des arbres qui croissent, dit Ormuzd à Zoroastre
dans ce livre.606 Prononcez bien ces paroles près des arbres qui croissent : je prie les arbres purs
et saints qu’Ormuzd a donnés.607 L’abondance et le béhescht608 sont pour le juste qui est pur.

600Aaschouk et maaschouka.
601Dans les temps anciens, un semblable usage avait été importé de l’Asie occidentale chez les Étrusques. (Voyez

Annal. de l’Instit. archéolog. lettre citée, t. 5., p. 97.)
602Travels, vol. 1., p. 384, 385. — Dans ce même volume, on trouve des détails pleins d’intérêt sur le culte des arbres

en Égypte et dans quelques autres parties de l’Afrique (p. 391 et 394), comme aussi sur le platane appelé Ménélaïs (p.
389).

6037., 31. — Le même historien (7., 27) fait une mention particulière d’un platane d’or et d’un cep de vigne, également
d’or, que Pythius, seigneur lydien qui habitait la Phrygie, avait donnés en présent à Darius, fils d’Hystaspe. Voy. les
autres autorités citées par M. Roulez, dans ses savants commentaires sur Ptolémée Hephæstion (p. 82). Le même
commentateur rappelle (ibid. p. 37) que Priam possédait aussi un cep de vigne d’or. Antigone en trouva un dans le
trésor des rois de Perse, à Suze, après avoir défait Eumène et s’être emparé de la citadelle (Diodor. Sicul. 19., 48., 7 ; ed.
Ludov. Dindorf). C’est probablement celui que Darius avait reçu de Pythius.

604Var. histor. 2., 14. : cf. 9., 39. Eustath. ad Homer. Iliad. 2., 307.
605Le Vendidâd est le vingtième nosk du Zend-Avesta.
606Zend-Avesta, t. 1., 2e partie (Vendidâd, farg. 19.), p. 416.
607Dans le Bahman iescht pehlvi, qui passe pour être la traduction ou le précis seulement d’un office ou d’une prière

dont l’original zend n’existe nulle part et semble même n’avoir jamais existé, on trouve la description de deux arbres
merveilleux et fatidiques qu’Ormuzd montre à Zoroastre : l’un porte quatre branches de métal, et l’autre, sept. La
pièce a été traduite en parsi ou persan ; la version pehlvie est rare dans l’Inde. Les plus habiles destours du Kirman,
de Surate et de Bombay ne croient pas à l’authenticité de ces deux traductions, et ils ont raison. Mais la version parsie
n’en est pas moins entre les mains de la plupart des Parses ou des Guèbres de l’Inde et du Kirman. (Voy. Anquetil
du Perron, Zend-Avesta, t. 1., 2e partie, pag. 18 et 19.) — Le Rév. John Wilson (The Parsi Religion, p. 252, 259, 262, 267 ;
Bombay, 1843) a réuni divers passages qui se rapportent au culte des arbres parmi les Parses de l’Inde.

608Ce mot, qui équivaut à gorotman et à albordj, sert à désigner le lieu du ciel où résident Ormuzd, Mithra, les

77



Celui-là est pur qui est saint, qui fait des œuvres célestes et pures. Tirez de ces (arbres) le bar-
som long d’une fois la largeur (de l’arbre). Qu’il n’y ait que l’homme pur qui coupe le barsom;
et que, le tenant de la main gauche, il fasse izechné à Ormuzd, aux amschaspands,609 au hom
de couleur d’or, grand et très-pur,610 au pur Bahman611 qu’Ormuzd a établi chef du behescht.»
Aussi trouvons-nous dans le deuxième hâ de l’izeschné612 cette formule, plusieurs fois répétée
ailleurs : «Avec ce zour,613 avec ce barsom, je prie tous les arbres donnés d’Ormuzd, purs, et je
leur fais iescht. » Ces paroles se prononcent à la suite d’une invocation dans laquelle le maz-
déïesnan adresse sa prière à Mithra, au soleil, à la lune, au feu, fils d’Ormuzd, et à l’eau pure et
excellente, donnée d’Ormuzd.614 Bien plus, on retrouve la prière aux arbres dans le néaesch du
soleil615 et dans le néaesch de la lune,616 qui, je le répète, doivent se réciter l’un avant, l’autre
après le néaesch de Mithra. De telle sorte que, si les bas-reliefs romains nous montrent Mithra
placé entre le cyprès du soleil et le cyprès de la lune,617 la liturgie du Zend-Avesta nous montre
la prière à Mithra placée entre deux prières, l’une au soleil et aux arbres, l’autre à la lune et
aux arbres. Dans l’iescht de Mithra, il est dit618 que ce dieu « augmente l’eau et les arbres qui
sont les délices des keschvars619 ; que les keschvars sont placés sous sa surveillance et qu’il
est le germe des germes.620 » Le quatrième temps de la création, qui s’appelle le Gahanbar Eïa-
threm,621 doit, d’après l’ordre de Zoroastre, se célébrer comme il se célèbre encore maintenant,
dans le mois de Mithra. Or c’est pendant ce quatrième temps qu’Ormuzd, aidé des sept am-
schaspands, a créé les arbres.622 Enfin, on lit dans la prière déjà citée, que « Mithra donne à la
terre l’eau, les arbres, les féroüers.623 » Les rapports que ce passage établit entre les arbres et
les féroüers méritent d’être remarqués ; ils nous font comprendre comment, chez les Perses,
le culte des arbres se liait à celui des féroüers, c’est-à-dire au culte des mânes ou des ombres
des saints et des héros : «Si de la terre, dit Ormuzd à Zoroastre,624 croissent en abondance les
arbres qui donnent d’eux-mêmes la vie, c’est pour la gloire et l’éclat des féroüers (des saints

amschaspands, les izeds et les féroüers des bienheureux.
609Le soleil et la lune, dans le Zend-Avesta, sont qualifiés du titre d’amschaspands, comme les sept conseillers d’Or-

muzd.
610On n’est pas d’accord, et on ne peut l’être, sur l’espèce à laquelle appartiennent le hom des Perses et le hom

(soma) des Indiens. Dans le Zend-Avesta, ce n’est certainement qu’un nom générique ; car, sur les monuments figurés
des Assyriens, des Phéniciens et des Perses, le hom est constamment représenté avec des formes conventionnelles
et très-variées, dont aucune ne saurait être rapportée à une espèce d’arbre connue. Quant au cyprès, il n’est pas une
seule fois nommé dans les fragments qui nous restent du Zend-Avesta. Le Boun-dehesch (§ 22.) n’en fait mention qu’en
énumérant quelques-uns des arbres dont les fruits ne peuvent servir de nourriture à l’homme.

611Bahman est la manifestation d’Ormuzd et de Mithra comme rois du ciel (voy. Mém. de l’Acad des inscr. nouv. série,
t. 15., 2e part. p. 220-227).

612Zend-Avesta, t. 1., 2e part. p. 96.
613Le zour est une eau consacrée, dont la liturgie persique prescrit un fréquent usage.
614Zend-Avesta, loc. cit. p. 95.
615Zend-Avesta, t. 2., p. 14.
616Ibid. p. 19. — Dans cette même prière (p. 18) on récite ces paroles : « Lorsque la lumière de la lune répand la chaleur,

elle fait croître les arbres de couleur d’or, elle multiplie la verdure sur la terre.»
617Ci-dessus, p. 141.
61815e cardé, Zend-Avesta, t. 2., p. 215.
619Selon la cosmogonie du Zend-Avesta, la terre fut divisée, par Ormuzd, en sept parties appelées keschvars.
620Zend-Avesta (iescht de Mithra, 16e cardé), t. 2., p. 215, 216.
621Selon la transcription d’Anquetil.
622Zend-Avesta, t. 2., p. 85.
623Ibid. (iescht de Mithra, 25e cardé), t. 2., p. 223.
624Ibid. (iescht favardin, c’est-à-dire office des féroüers, cardé 1.), t. 2., p. 249.

78



forts et bien armés). » Plus loin,625 Zoroastre prie en ces termes : « Je fais izeschné aux purs,
forts et excellents féroüers des saints, qui montrent aux arbres créés à croître purement ; qui,
placés au-dessus (des arbres) donnés en abondance (comme) sur un trône, sont occupés à les
bénir pendant le temps long (de la durée du monde) : par-là, ils répandent l’abondance pour
les hommes donnés d’Ormuzd, sur (le monde qui est) la voie aux deux destins, sur les grains
produits avec profusion, sur les arbres, l’amour d’Ormuzd, l’amour des amschaspands.» On a
fait remarquer avant moi que l’auteur de cette prière avait dû puiser à la même source où les
Grecs prirent l’idée de leurs Dryades et de leurs Hamadryades, devenues, sous la plume des
poètes chrétiens du moyen âge et de la renaissance, des forêts et des arbres enchantés. Mais
je crois avoir, le premier, il y a plusieurs années,626 signalé l’importation en Étrurie de l’usage
asiatique dont je parlais tout à l’heure, celui de suspendre des péplus, des écharpes ou des
morceaux d’étoffes aux branches des arbres sacrés. L’exemple incontestable que j’en ai cité a
été tiré des belles et curieuses peintures de la grotte Marzi.

1.1.4 Pays situés entre la Perse et l’Indus, Inde, Thibet, Chine et Japon

Sur les plateaux habités de l’Afghanistân, et du royaume de Kaboul en particulier, comme
aussi dans les vallées dépendantes des chaînes de montagnes qui traversent ou qui bordent
ces deux pays, on trouve, mêlée avec des cèdres, des chênes, des châtaigniers, des oliviers
sauvages et d’autres arbres, une grande espèce de cyprès. Si je ne me trompe, elle fut remar-
quée pour la première fois, en 1808, par M. Mount Stuart Elphinstone.627 M. Carl Ritter628 n’hésite
pas à la rapporter à l’espèce appelée en Europe pyramidale, bien que le voyageur anglais ne
s’explique pas sur ce point et semble faire ses réserves en disant : « A sort of gigantic cypress
are also among the natives of the mountains.» L’habile géographe allemand n’hésite pas da-
vantage à affirmer629 que le cyprès pyramidal est du nombre des arbres dont se composent les
forêts situées aux environs de Hérat, dans l’Afghanistân, mais qu’il ne croît pas spontanément
dans les vallées du Kachemîr.

On peut du moins regarder comme certain que la culture du cyprès pyramidal a été im-
portée dans ce dernier pays. Elle y est même fort répandue, selon les témoignages unanimes
que j’ai recueillis de la bouche de plusieurs voyageurs instruits. Elle remonte à une époque
qu’on ne saurait déterminer, mais qui peut être suivit de près, si elle ne l’avait précédée, l’ar-
rivée de Zoroastre dans un pays voisin, la Bactriane, et l’inauguration des deux cyprès que ce
personnage célèbre plaça, l’un devant le palais du roi Gustasp, à Bactres, l’autre, devant le
pyrée de Kischmer, dans le Khorassan. Ce qui me porte à présenter cette conjecture, c’est le
nom de dêva-darou, l’arbre de dieu ou l’arbre divin, qu’a retenu le cyprès pyramidal chez les
Kachemîriens. Dans leurs poèmes épiques populaires, il est fréquemment désigné sous cette
dénomination. Il y sert de terme de comparaison à peu près comme dans le Schah-nameh
et dans les autres poèmes modernes de l’Orient ; et nous verrons un peu plus loin que ce
ne peut être un emprunt fait aux poètes indiens. Remarquons que dêva-darou est identique
avec le div-dar et le div-darou des lexiques persans ou arabes. D’un autre côté, les ornements
que, dans les châles de Kachemîr, nous appelons improprement palmes, doivent, selon toute

625Zend-Avesta, (iescht favardin), t. 2., p. 257.
626Lettre citée, Annal. de l’Inst. archéol. t. 5., p. 97.
627An Account of the kingd. of Caubul (Lond. 1815, in-4°, fig.), p. 146.
628Die Erdkunde, 11., 568.
629Ibid. p. 568, 569.

79



probabilité, leur origine à l’imitation du cyprès pyramidal. Cette opinion semble trouver une
confirmation dans la comparaison que chacun peut faire de la forme habituelle de ces palmes
avec la forme de convention qu’affectent les cyprès sculptés sur les murs des palais assyriens
de Khorsabad et de Nimroud, et particulièrement sur les rampes du grand escalier à Persé-
polis. Or cet arbre est originaire des contrées occidentales de l’Asie, et non de la province de
Kachemîr. Si j’ajoute que la fabrication des châles, commune à ce pays et à la Perse, remonte à
une époque fort ancienne, de même que le tissage des brocarts d’or ou d’argent et des étoffes
de soie, où les Persans se plaisent à prodiguer les palmes, c’est-à-dire les cyprès, nous serons
conduits à conjecturer aussi qu’en Perse, comme dans le Kachemîr, ce genre d’ornement a dû
primitivement être appliqué aux étoffes riches et précieuses dont on avait, dans tout l’Orient,
l’usage de parer les statues et les temples des dieux. Ces étoffes, ainsi que celles dont on se
servait pour le costume des prêtres, des rois et des dignitaires de la cour, étaient souvent
chargées de symboles religieux. Les sculptures des palais assyriens découverts à Nimroud par
M. Layard ne laissent aucun doute sur ce point.

Quant aux traces d’un culte religieux qui, dans les provinces appelées maintenant l’Afgha-
nistân proprement dit, le Kaboul et le Kandahar, aurait compté le cyprès pyramidal au nombre
de ses symboles ou de ses emblèmes, nous n’en découvrons aucune. Mais on sait combien
sont rares les monuments figurés antiques et les traditions qui se rapportent à ces contrées ;
et il y a tout lieu de croire que le culte du cyprès ne fut pas importé par Zoroastre à Bactres
et à Kischmer, ni adopté par le roi Gustasp, sans s’étendre dans les pays situés au midi de la
Bactriane, de la Margiane et de l’Hyrcanie.

Au-delà de l’Indus et de ses affluents, dans l’Inde anglaise, le cyprès pyramidal ne se
montre indigène nulle part. Mais le lieutenant-colonel Fitz-Clarence,630 traversant le plateau
élevé du Dékan septentrional, l’a trouvé cultivé dans les jardins d’Aurengabad, au midi du
fleuve Tapti. Ce fait nous autorise-t-il à penser que, dès les temps anciens, la culture du cy-
près pyramidal n’était pas restée étrangère au sol ni aux usages religieux de l’Inde? Je n’ose me
prononcer affirmativement. M. Carl Ritter se déclare pour la négative631 ; et, après avoir constaté
que des plantations de cyprès se montrent aux environs d’Aurengabad, il fait remarquer que
cet arbre manque absolument dans le Bengale et l’Hindoustan. Il en conclut que le cyprès a dû
être importé dans le Dékan par les musulmans, qui, observe-t-il avec raison, aiment beaucoup
à le placer sur leurs tombeaux. Cette importation lui paraît remonter au temps d’Ibn-Batoutah,
c’est-à-dire vers l’an 1340 de notre ère. Toutefois on trouve, à diverses reprises, m’assure-t-on,
une mention expresse du cyprès dans les plus anciens livres sacrés des Indiens, les Vêdas. Il y
reçoit, de même que dans les poèmes kachemîriens, le nom de dêvadarou, l’arbre de Dieu.632 De
plus, il y est présenté comme l’objet d’un culte particulier auquel s’associe celui de plusieurs
personnages mythologiques, très-analogues aux Faunes, aux Dryades et aux Hamadryades des
écrivains occidentaux de l’antiquité ; circonstance qui a conduit à remarquer que ces deux der-
niers noms nous offrent, dans leur composition, la syllabe dry,633 identique avec drou et darou,
qui, en sanscrit, comme dans les idiomes de la Perse, signifient arbre. Mais, en même temps,
il faut observer que les monuments figurés qui nous restent de l’Inde ancienne ne présentent

630Journal of a route across India (Lond. 1819, in-4°), p. 170.
631Die Erdkunde, 6., p. 334.
632Les Hindous donnent aussi le nom de dêva-darou, arbre de Dieu, à une espèce de pin qui croît dans les forêts de

l’Himalaya.
633«Δρῦς. Πᾶν ξύλον, καὶ δένδρον, » dit Hésychius, sub voc. ed. Alberti. Pline (Hist. nat. 16., 95., 1) pense que le

nom des Druides peut venir de ce mot grec δρῦς.

80



aucun exemple de l’attribution du cyprès à une des nombreuses divinités du panthéon indien,
ni de son emploi comme emblème funéraire. Il faut observer aussi que, dans tout l’Hindoustan,
on ne voit cet arbre planté auprès d’aucune sépulture, et que les poètes modernes de cette
vaste contrée, au lieu de comparer au cyprès, comme le font les poètes arabes ou persans, le
port et la taille de leurs héros et de leurs héroïnes, les comparent à d’autres espèces d’arbres
qui sont indigènes sur le sol de l’Inde. C’est parmi celles qui portent sur deux pieds séparés
leurs fleurs mâles et leurs fleurs femelles, que les Indiens choisissent, je l’ai dit plus haut, les
deux arbres qui, selon un très-ancien usage, servent à célébrer d’une manière symbolique les
noces des dieux.634 J’ajoute ici que les livres religieux de ce peuple qui nous font connaître cet
usage, mentionnent aussi la coutume où étaient les dévots d’adopter pour fils un arbre, et de
lui adresser des invocations en l’appelant « mon fils.635 » Toutefois nous ne voyons pas que cet
arbre fût de l’espèce du cyprès.

Il n’en est pas de même des arbres dont nous parlent certaines traditions qui de l’Orient
étaient passées en Occident, et qui, à l’époque de la décadence, avaient cours encore dans
l’empire romain.636 Si ces traditions ne nous ont été conservées que dans des ouvrages où elles
sont accompagnées de circonstances plus ou moins merveilleuses, fabuleuses, incroyables, on
ne peut cependant, à mon avis, leur dénier toute authenticité, ni méconnaître que, quant au
fond, elles ont une origine ancienne. Ainsi, par exemple, dans l’histoire fabuleuse d’Alexandre
le Grand, nous voyons le conquérant macédonien, à son arrivée dans l’Inde, consulter l’arbre
du soleil et l’arbre de la lune, qui lui répondent en indien et en grec,637 et qui, ajoute Julius Valé-

634Ci-dessus, p. 7. — Le culte des arbres, en général, paraît avoir été fort répandu dans l’Inde. Anquetil du Perron
(Zend-Avesta, t. 1., 1re part. p. Ixxxiij-Ixxxvij) a tiré de l’Ezour-Vêdam plusieurs passages qui mettent ce fait hors de
toute contestation. Déjà les savants auteurs des Lettres édifiantes (t. 12., p. 429) avaient recueilli une tradition dont un
de ces passages n’est qu’une variante. Dans d’autres traditions indiennes, il est souvent question de l’arbre du désir
des dieux et de l’arbre qui remplit tous les désirs, qualification que les Hindous donnent encore maintenant à leurs
divinités et, par similitude, aux grands personnages historiques. (Voy. à ce sujet les observations intéressantes de M.
A. Troyer, Râdjataranginî, Hist. des rois du Kachemîr, trad. franç. t. 2., notes du livre 1., p. 165.)

635Voici une de ces invocations : « J’invoque comme témoins le feu dans lequel des sacrifices ont été faits par des
Brahmanes, d’après la manière prescrite, et le soleil qui est au ciel ; tous deux voient que je te nomme, ô arbre, pour
remplir envers moi, à jamais, les devoirs d’un fils. » Je dois la connaissance de cette invocation au savant indianiste
nommé dans la note précédente. Déférant, avec son obligeance habituelle, au désir que je lui avais exprimé, il a bien
voulu la traduire en français et me la communiquer. Elle est tirée du Bhavisch yottara Pourana, que l’on sait être un
supplément ancien au Bhavischya Pourana, l’un des dix-huit pouranas composés par les commentateurs des Vêdas. Ce
supplément contient l’exposition détaillée des observances et des devoirs religieux imposés aux Indiens, à diverses
époques de leur histoire. La formule qu’en a extraite M. le major A. Troyer justifie, on le voit, Abraham Roger d’avoir
dit, il y a deux siècles révolus, que les Hindous «semblent avoir conservé encore des restes d’un ancien magisme
dans le respect qu’ils portent à un feu qu’ils appellent homan, et qu’ils regardent comme sacré, et à un certain arbre
nommé casta, dont ils n’oseraient cueillir une feuille, et en l’honneur duquel ils bâtissent de petits temples.» Cette
observation, si curieuse par sa date et par son exactitude, se trouve (p. 189 de la trad.) dans un ouvrage qu’en 1651
l’auteur publia à Leyde (in-4°), sous le titre un peu singulier de De Open-Deure tot het verborgen Heydendom, c’est-à-
dire, La Porte ouverte pour parvenir à la connaissance du Paganisme caché. Ce titre est ainsi traduit dans la version
française que Thomas La Grue donna du livre d’Abraham Roger, en 1670 (Amsterd. in-4°).

636Le culte des arbres et les idées superstitieuses qu’il avait fait naître se perpétuèrent d’âge en âge dans l’Orient,
comme dans l’Occident ; l’islamisme, non plus que le christianisme, ne parvint jamais à en faire disparaître les der-
nières traces. L’empereur Julien, qui, loin de répudier les superstitions du paganisme défaillant, s’efforçait de leur
rendre la vie, croyait aux songes et au rôle qu’y jouent les arbres en particulier. Dans une lettre que, pendant ses
démêlés avec l’empereur Constance, il écrivait à Oribase (Epistol. 17.), il raconte à ce médecin qu’il a vu en songe deux
arbres : des racines de l’un, qui était vieux et couché sur le sol, il en sortait un autre, jeune, vigoureux et encore debout.
Ce songe avait jeté du trouble dans l’esprit de Julien ; mais un génie lui apparut, et le rassura un peu en lui disant que
le jeune arbre resterait intact et recevrait même des forces nouvelles.

637C’est sans doute à l’oracle rendu par ces deux arbres que fait allusion la carte de Peutinger, par ces mots tracés
à l’extrémité nord-est de l’Asie : Hic Alexander responsum accepit. Nous lisons dans la Vie d’Apollonius de Tyane,

81



rius,638 ressemblaient à des cyprès de l’espèce appelée, selon lui, mirobolani. Dans la lettre De
mirabilibus Indiæ, attribuée au même conquérant, il est question de l’arbre du soleil et de ses
fruits639 ; les arbres sacrés des Indiens y sont également assimilés à des cyprès.640 Or peut-on
se défendre de rapprocher de ces traditions les monuments figurés asiatiques où nous avons
reconnu le cyprès du soleil et le cyprès de la lune, et notamment les médailles impériales de
Perga, qui nous ont montré l’arbre du soleil et l’arbre de la lune représentés par deux cyprès
pyramidaux surmontés, l’un, de l’astérisque du soleil, l’autre, du croissant de la lune? Peut-on
aussi se défendre de songer aux médailles occidentales et aux bas-reliefs mithriaques romains
dont j’ai déjà dit quelque chose, et où nous allons tout à l’heure retrouver le cyprès du soleil
et le cyprès de la lune? Puis-je enfin m’abstenir de rappeler ici que de l’Orient les traditions
relatives à l’arbre du soleil et à l’arbre de la lune passèrent même dans les sciences et la litté-
rature de l’Europe chrétienne? Sur quelques cartes géographiques, qui remontent au moyen
âge,641 ne voyons-nous pas l’Inde ou l’Asie orientale caractérisée par les mots Arbor Solis et

par Philostrate (6., 10.), que, sur l’ordre de Thespésion, chef des gymnosophistes, un ormeau salua Apollonius en
lui adressant la parole d’une manière distincte et d’une voix semblable à celle d’une femme.

638Res gest. Alexandr. 3., 38-42.
639Cf. Silv. Girald. Topograph. hibern. pars 2., cap. 4. Petri Cosmetoris Scholastic. Histor. Argentor. 1515, in-4°. — Le

célèbre voyageur Marco Polo, visitant l’Asie vers la fin du 13e siècle, rapporte, au chapitre 40. (27.) de sa relation, que,
dans la province de Tonocaïn ou Timochaïn, on trouve l’arbre seul, appelé par les chrétiens l’arbre sèche (voy. Recueil
de voyag. et de mém. publié par la Soc. franç. de Géogr. Paris, 1824, in-4°, tom. 1., p. 37, 38, et p. 326). Les manuscrits
donnent les curieuses variantes : arbore del Sole, arbon Solis. D’autre part, les voyageurs et les romanciers des 13e et
14e siècles emploient les expressions sec-arbre, sech-arbre ou arbre-sec, pour désigner tantôt un arbre de la vallée
de Mambré, aux environs de la mer Morte (Mandeville, Relation de ses voyages, mss. français de la Biblioth. impériale,
n° 8392, fol. 157 v°), tantôt et plus généralement les terres mêmes situées à l’extrémité de l’Asie orientale. Voy. Roman
du comte de Poitiers (13e siècle), publié par M. Francisque Michel (Paris, 1831, in-8°), p. 54, v. 1286 ; p. 68, v. 1636 ; et la
Note supplémentaire à ce roman, placée à la suite du Roman de Mahomet et Livre de la loi au Sarrazin (14e siècle), par
MM. Reinaud et Fr. Michel. Les savants éditeurs n’ont pas omis de faire remarquer que le passage de Mandeville sur
l’arbre-secmanque dans l’édition de la relation de ce voyageur qui fait partie du recueil de Bergeron, édition d’ailleurs
fautive et incomplète. Ce passage se trouve dans les manuscrits, dans les éditions en caractères gothiques et dans la
traduction allemande.

640« In medio autem luci sacratæ arbores, simillimæ cupressis frondium genere, pedum altæ centenorum, erant, quas
Betrionas Indi appellant. »

641Je crois faire une chose agréable à l’Académie en plaçant ici sous ses yeux une note qu’à ma prière un de mes
meilleurs amis, M. le vicomte de Santarem, qui est à la fois un habile homme d’état et un des membres les plus érudits
de l’Académie royale de Lisbonne, a eu la complaisance de me remettre. Elle prouvera, s’il en était besoin, combien
ce savant est versé dans la connaissance particulière de tous les documents qui appartiennent à l’histoire de la géo-
graphie durant le moyen âge :

«Au 12e siècle, on remarque, pour la première fois, dans une mappemonde tirée de l’ouvrage manuscrit de Lam-
bertus, intitulé Floridus, qui se conserve à la bibliothèque de l’université de Gand et à celle de Paris, la mention de
l’arbre du Soleil et de l’arbre de la Lune. Le cosmographe place ces arbres dans l’India ultima, c’est-à-dire à l’orient de
la Perse.» ( « Voyez ce monument dans mon Atlas, et l’analyse dans le tome 2., p. 189, de mon Histoire de la cosmogra-
phie et de la cartographie pendant le moyen âge, etc. » )

«Dans la mappemonde du Polychronicon de Ranulphus Hydgen, ( « Cette mappemonde se trouve reproduite dans
mon Atlas. Voyez l’analyse dans le tome 2., p. 28, de l’ouvrage cilé.» ) dressée au commencement du 14e siècle (ms. du
British Museum), on remarque une légende placée dans l’Inde, qui dit : »

Hic Alexander petebat responsum ab arboribus.
«La même légende se rencontre dans la mappemonde du musée du cardinal Borgia, dressée au commencement

du 15e siècle. ( « Voy. ce monument dans mon Atlas, et l’analyse dans le tome 3., p. 28, de mon ouvrage.» ) Dans cette
carte, la légende est placée du côté de la Perse. La voici : »

Arbores conserti (sic) quibus locutus est Alexander. C’est-à-dire :
«La forêt d’arbres auxquels Alexandre s’adressa (pour les consulter). »
«Enfin, dans la mappemonde tirée du livre très-rare intitulé : Rudimentum novitiorum, monument géographique

du 14e siècle, copié d’autres plus anciens, on remarque, au midi de la Perse, un arbre supportant les figures du Soleil

82



Lune (sic), ou par deux arbres peints ou dessinés, et surmontés des images du Soleil et de la
Lune? Un romancier du 14e siècle642 n’est-il pas plus explicite encore, lorsque, parlant de l’arbre
du soleil et de l’arbre de la lune, il les place sur le mont Tigrisonte et les déclare semblables
à des cyprès? Enfin, dans l’ancien poème italien intitulé : Alessandro Magno ou Alessandreide,
et attribué, ainsi que Il Trojano, à Jacopo di Carlo, prêtre florentin, les deux arbres fatidiques
consultés dans l’Inde par Alexandre le Grand ne sont-ils pas dépeints en ces termes643 ?

L’arbor del Sole le sue foglie hauia
Rosse si come lo oro lustrante644 ;
Quello della luna bianche le tenia
Si come argento chiare, candidante.645

Ces quatre vers, on le voit, peuvent de plus servir à confirmer l’opinion où je suis qu’en Asie,
soit à l’entrée des temples, soit dans les sculptures et les peintures religieuses, le cyprès du
soleil devait être d’or ou doré, et le cyprès de la lune, d’argent ou argenté.

Tout n’est pas dit, sans doute, sur les traces qui peuvent rester du culte du cyprès dans
l’Inde. Je reprendrai ce sujet dans le mémoire suivant, où je traite de l’emploi de cet arbre
comme emblème funéraire ; mais j’aurai bien peu de chose à ajouter ; et tant que la partie des
Vêdas où il est question du cyprès pyramidal n’aura pas été publiée, les observations que j’ai
pu recueillir sur le rôle qu’il joue dans les anciennes traditions et dans les usages des Indiens
resteront très-incomplètes et fort peu satisfaisantes.

Je ne serais pas davantage en mesure de parler avec quelque certitude des idées que les
Chinois646 et les Japonais attachaient anciennement ou attachent maintenant encore au cyprès
pyramidal, si notre confrère M. Stanislas Julien, dont l’obligeance est aussi inépuisable que le
savoir, n’avait eu, à ma prière, la complaisance de rechercher dans les livres chinois et de
traduire en français les passages ou les articles qui se rapportent à l’arbre appelé pe. C’est le
nom qu’en Chine et au Japon on donne au cyprès. Voici les extraits que le savant sinologue a
bien voulu me communiquer :

«Pe柏, cyprès (Pen-tsa’o-kang-mo, liv. 34.). »

et de la Lune, avec cette légende :
Arbor Solis et Lune.» ( «Voyez t. 3., p. 239, de mon ouvrage.» )

«Le Soleil se trouve placé à droite, et la Lune à gauche.»
«D’après le rapprochement que j’ai fait de ces légendes avec la lettre d’Alexandre à sa mère, extraite du Pseudo-

Callisthène, j’ai pensé que ces légendes, ainsi que les figures ou emblèmes qu’elles accompagnent, doivent avoir leur
origine dans les traditions religieuses de l’ancienne Asie.»

«En rapprochant la date de la première croisade de Pierre l’Hermite, qui eut lieu de 1093 à 1094, et la date de
la composition de l’ouvrage de Lambertus (1120) où se trouve, pour la première fois, la mention de l’arbre du soleil
et de l’arbre de la lune, il me semble que les cosmographes occidentales ont dû recevoir cette tradition de l’Orient à
l’époque des premières croisades.»

«Paris, le 22 mars 1852.»
«Vte DE SANTAREM.»

642L’auteur inconnu du roman italien intitulé : Guarino ou Guerino il Meschino.
643Chant 10. ; édit. de Venise, 1627, in-12, fort incorrecte.
644Si come loro e rilustrante, dans une autre édition non moins incorrecte.
645Si come argento chiare e candidante, ibid.
646On sait, depuis longtemps, que le culte des arbres est fort répandu dans le royaume de Tonquin, limitrophe de la

Chine, et dans le royaume de Bao, tributaire du Tonquin, dont jadis il était une des seize provinces. (Voyez la relation
du P. Philippe de Marini, intitulée : Delle missioni de’ Padri della compania di Giesu nella provincia del Giappone, e
particolarmente di quella di Tunkino (Rom. 1663, in-4°, lib. 2., cap. 11., p. 250.)

83



«Li-chi-tchin (le compilateur du Pen-tsao) s’exprime ainsi d’après le dictionnaire Lou-chou-
tsing-wen, de Weï-tseu-thsaï : »

«Tous les arbres se tournent vers le midi (côté du principe Yang), mais l’arbre pe, seul,
se tourne vers le couchant ; or, c’est un arbre placé sous l’influence du principe In. Le nom de
cet arbre se compose du signe générique mou木 (arbre) et du mot pe白 (blanc), parce que le
blanc est la couleur affectée à l’occident. »

«On lit dans le dictionnaire Pi-ya de Lo-tien : « Le cyprès montre l’occident, comme l’ai-
guille aimantée montre le nord.»

« Ibidem. Keou-tsong-pe dit : «Quand je remplissais une charge dans la province du Chen-
si, je montai sur les hautes montagnes et je vis des milliers de cyprès qui tous montraient le
couchant. Or cet arbre a un bois extrêmement dur, et il ne craint ni la gelée, ni la neige.»

« Ibidem. T’ao-hong-king dit : «En tous lieux on voit des pe (cyprès) ; on préfère ceux du
mont Thaï-chan ; mais (pour l’usage de la médecine) il faut éviter de prendre (cueillir) les
feuilles de ceux qui sont plantés autour des tombeaux. Les meilleures sont celles qu’on re-
cueille en été et en automne.»

«L’auteur du Pen-ts’ao donne beaucoup de détails sur le pe ; mais ils se rapportent aux
propriétés médicinales des feuilles de cet arbre, de ses graines, etc.»

«Extrait du grand dictionnaire Tching-tseu-t’ong. »

«On lit dans l’ouvrage Ou-king-t’ong-i : «Les princes feudataires (reguli) faisaient planter
des cyprès (pe) autour de leurs tombeaux.»

« Ibid. On lit dans les Annales des Han, biographie de Tong-fang-sou : «Le cyprès est le
palais (sic) des démons. Les démons et les esprits, dit le commentateur Yen-kou, recherchent
l’obscurité et le mystère ; c’est pourquoi ils prennent les pins (song) et les cyprès pour palais
(c’est-à-dire, pour asile).647 »

«Dans l’Encyclopédie botanique (Kouang-kiun-fang-pou, l. 71., fol. 16 r°), il est dit, d’après
le mémoire intitulé Hoa-youen-ki, que « les feuilles de cyprès sont la médecine de l’immorta-
lité (Tch’ang-sing-yo). » Il faut, dit-on, faire sécher les feuilles de cyprès, les réduire en poudre,
prendre longtemps de celte poudre, et s’abstenir de manger de toute sorte de chair d’animaux
(sic). »

Plusieurs particularités sont à remarquer dans ces passages importants, dont je ne sache
pas que personne ait encore fait usage. Et d’abord, l’affectation que mettent les auteurs chi-
nois à dire que le cyprès se tourne constamment vers le couchant ne soulève-t-elle pas deux
questions intéressantes? Faut-il croire que, par occident, ces auteurs veulent désigner l’em-
pire des morts? Ou bien devons-nous admettre que, par occident, ils entendent assigner pour
patrie à cet arbre l’Asie occidentale, d’où, en effet, il est originaire, et où il jouissait du pri-
vilège de représenter symboliquement les dieux créateurs, le soleil, la lune et les planètes?
Il ne m’appartient pas de prononcer ; mais si les Chinois nous disent que le cyprès est placé
sous l’influence du principe In, qui, chez eux, équivaut au principe femelle ; et s’ils ajoutent
que le nom de cet arbre se compose du signe générique arbre et du mot qui signifie blanc,
n’est-il pas très-probable qu’en recevant de l’Asie occidentale le cyprès, leurs ancêtres avaient
appris que là cet arbre était particulièrement consacré à une divinité femelle et lunaire? Et la

647M. Stanislas Julien ne m’a pas laissé ignorer qu’ayant consulté, à l’article Cyprès, beaucoup d’autres dictionnaires
chinois, entre autres le Pin-tseu-tsien (qui a servi de base à celui du P. Basile) et le King-tsie-tsouan-kou (en soixante
volumes), il n’y a rien trouvé qui méritât d’être cité.

84



qualification d’arbre blanc ne nous reporte-t-elle pas au cyprès de la lune, à ce cyprès qui, se-
lon mes observations, devait être d’argent ou argenté, et que le poète italien cité plus haut648

caractérise en disant que ses feuilles sont blanches :

Si come argento chiare, candidante?

Bien des siècles avant ce poète, une inscription grecque, trouvée dans le royaume de Naples,
applique également au cyprès l’épithète de blanc, λευκή, et le consacre à Hadès ou Pluton.
Ces diverses coïncidences, sur lesquelles je reviendrai plus loin, ne nous autorisent-elles pas
à penser qu’il faut chercher ailleurs que dans la coutume chinoise d’affecter à l’occident la
couleur blanche et de porter les deuils en blanc, l’origine de la dénomination pe, blanc, attri-
buée, en Chine, au cyprès pyramidal? Enfin, si nous lisons dans les Annales des Han que cet
arbre est le palais des démons et des esprits, ne sommes-nous pas ramenés aux traditions
qui nous ont révélé, chez les peuples de l’Asie occidentale et de l’Arabie, l’usage d’ériger des
palais ou des chapelles sur les cyprès consacrés aux dieux649 ?

J’examinerai plus loin650 les faits qui, dans les livres des Chinois, se rapportent au cyprès
pyramidal, considéré comme symbole de l’immortalité et comme emblème funéraire. Ces faits
concourent, avec les remarques qu’on vient de lire, à mettre en évidence les communications
qui jadis existèrent entre la Chine et l’Asie antérieure ; ils semblent nous permettre de supposer,
quant au cyprès, que les idées des Chinois furent communes aux habitants du Thibet et du
Japon. J’ignore toutefois si l’on possède à cet égard des renseignements directs, et si la culture
du cyprès pyramidal s’est introduite ou non chez ces deux derniers peuples.

Les relations des voyageurs s’accordent à montrer qu’en Chine, comme dans l’Inde, le cy-
près ne croît pas spontanément, mais qu’il y a été importé. M. Timkowski,651 après l’avoir cher-
ché en vain dans les forêts d’arbres verts qu’on rencontre aux environs de Pékin, l’a trouvé
très-répandu dans les provinces plus septentrionales du céleste empire. Là il est cultivé par la
main de l’homme, et ordinairement planté, avec quelques espèces de junipérus et de thuya,
autour des temples et des sépultures. De son côté, un voyageur anglais de date beaucoup plus
récente, M. Robert Fortune, ne cite point le cyprès pyramidal au nombre des arbres verts qui
sont indigènes dans les diverses parties de la Chine qu’il a parcourues ; mais il a découvert,652

dans un des districts où l’on cultive le thé, non loin de la ville appelée Yen-tchéou-fou, une
belle espèce de cyprès, dont les rameaux retombent vers le sol ; celle-ci croît spontanément,
et il la nomme funereal cypress, cupressus funebris. Quelques mois plus tard, il la retrouva,
parmi des pins, dans un autre district.653 Le dessin placé au bas de la page 239 de sa relation
nous prouve que parfois cette espèce remplace autour des tombeaux le cyprès pyramidal, et
que, comme ce dernier, elle y est accompagnée de quelques autres arbres verts. Ce que M. For-
tune paraît avoir ignoré, c’est que, dans l’Encyclopédie japonaise, parmi les arbres odorants,
on trouve décrit et figuré, à l’article Pe, le cyprès qu’il appelle cupressus funebris. Bien que le
dessin en soit médiocrement exécuté, comme la plupart de ceux qui, dans cette Encyclopédie,
représentent d’autres végétaux, il m’a été facile d’y reconnaître ce cyprès à l’aide de la relation
du voyageur anglais.

648Ci-dessus, p. 159.
649Ci-dessus, p. 128, 129 et 131.
650Voy. mon second mémoire.
651Voyage en Chine, t. 2., p. 55, 80 ; édit. de Klaproth.
652A Journey to the tea countr. of China (Lond. 1852, in-8°, fig.), p. 61-64 ; pl. à la p. 63.
653Ibid. p. 70.

85



1.1.5 Égypte et littoral de Carthage

Le cyprès pyramidal ne croît pas non plus spontanément sur le sol de l’Afrique, où, comme
dans l’Inde, le Thibet et la Chine, rien n’indique même que la main de l’homme ait jamais été
employée à planter et cultiver des forêts de cet arbre. C’est de la Syrie que, dans les temps
anciens, l’Égypte tirait tout le bois de cyprès dont elle avait besoin pour ses constructions
navales.654 Lors donc que nous trouvons des cyprès représentés sur les anciens édifices reli-
gieux ou sur les monuments funéraires que nous a légués l’antiquité égyptienne, nous pouvons
hardiment affirmer que les Égyptiens avaient reçu de l’Asie occidentale le culte de cet arbre
symbolique avec le culte de quelque divinité génératrice, ou de quelque divinité infernale.
Parmi les sculptures égyptiennes que le temps a respectées, je suis en mesure de citer ou de
produire plusieurs bas-reliefs et deux stèles dont le témoignage peut être invoqué, avec toute
confiance, à l’appui d’une telle assertion.

Le premier monument sur lequel j’appellerai l’attention de l’Académie est un bas-relief
qui décore, à l’est, une des faces du grand temple de Dendérah, de ce temple que l’on sait
avoir été élevé en l’honneur d’Hâthôr, divinité originaire de l’Asie occidentale, et identique
avec la Vénus assyrienne ou babylonienne. Une des significations symboliques que j’attribue
au cyprès pyramidal se révèle ici à nos yeux d’une manière non moins explicite que sur les
monuments figurés asiatiques qui ont été cités dans les trois premiers paragraphes de ce mé-
moire. Le bas-relief dont j’entends parler, et dont un dessin est gravé dans la Description de
l’Égypte,655 représente, en effet, un prêtre debout, accomplissant un acte d’adoration devant
un dieu mâle et ithyphallique, et portant de la main droite un jeune cyprès pyramidal, qu’il
élève vers ce dieu. C’est ainsi qu’un cylindre asiatique,656 appartenant à M. Robert Goff, nous
montre un arbre de cette espèce, porté, de la même manière, par une prêtresse de Mylitta ou
Astarté. Sur ce cylindre, dont j’ai déjà dit quelques mots, ce n’est point une offrande que fait la
prêtresse. Debout devant deux mystes debout aussi et armés, elle leur présente un jeune cy-
près comme un symbole de vie, c’est-à-dire comme le symbole de cette nouvelle vie où les pas
progressifs des initiés sont marqués par les grades qu’ils se rendent dignes d’obtenir.657 Une
croix ansée, autre symbole de nouvelle vie, est gravée, dans le champ du cylindre, entre la prê-
tresse et les deux mystes ; elle semble confirmer l’interprétation que je donne de cette scène,
et nous rappelle que la déesse Hâthôr, identique, nous allons le voir, avec la Vénus qui, chez
les Assyriens et les Phéniciens, présidait aux initiations, est souvent représentée tenant à la
main une croix ansée.658 Tout à l’heure nous retrouverons un jeune cyprès pyramidal à la main
d’un personnage qui, à Edfou, dans deux tableaux des douze mois de l’année, représente, soit
le dieu générateur qui préside au mois de tôbi, soit le mois de tôbi lui-même, personnifié. Par
ces rapprochements instructifs, on peut remonter sans peine à l’origine des dendrophories, et

654Il est étonnant que Vitruve (2., 9.), contrairement au témoignage de toute l’antiquité, ait pu comprendre l’Afrique
au nombre des contrées où le cyprès croît spontanément : «Nascuntur autem hæ arbores (cupressi), dit-il, maxime
Cretæ et Africæ et nonnullis Syriæ regionibus.» Si l’on trouve aujourd’hui des pieds de cet arbre en plusieurs lieux de
l’Afrique septentrionale, ils y ont été plantés de la main des musulmans.

655Antiquités, t. 4., pl. 26., fig. 1.
656Il est figuré sous le n° 11 de la planche 36. (atlas) des Rech. sur Mithra.
657Le jeune cyprès que porte ici la prêtresse était sans doute d’or ou doré. Cette supposition, justifiée, ce me semble,

par les observations présentées plus haut sur le cyprès du soleil ou de la lumière, rend complète l’allusion à l’initiation
aux mystères, qui se découvre sans peine dans le célèbre récit de Virgile, où la Sibylle ordonne au pieux Énée d’avoir
à la main, pour descendre aux enfers, un rameau d’or, détaché de l’arbre sacré.

658Champollion le jeune, Panth. égypt. pl. 18. — Voy. mes Rech. sur le culte de Vénus, pl. 14 D, n°s 5 et 5a ; et mes
Observat. sur la croix ansée (Mémoires de l’Acad. des inscr. t. 17., 1re part. p. 374).

86



constater une certaine communauté d’usages religieux entre les Assyriens, les Phéniciens, les
Phrygiens et les Égyptiens.

Malgré la forme caractéristique du cyprès et ses dimensions, sur le bas-relief cité du grand
temple de Dendérah, MM. Jollois et Devilliers, à qui l’on doit la description de cet édifice, in-
diquent dans le texte, au lieu d’un jeune cyprès pyramidal, « une espèce de pomme de pin. »
Un de nos savants confrères, M. Jomard, n’hésite pas à penser avec moi qu’il y a inadvertance
dans une pareille désignation, et que le dessin qui accompagne la description du bas-relief
ne laisse aucun doute sur l’intention qu’avait eue le sculpteur égyptien de représenter un
jeune cyprès pyramidal. Or le dieu qui reçoit l’offrande de cet arbre est celui que Champol-
lion le jeune appelle tantôt Ammon générateur ou Mendès,659 tantôt le grand dieu générateur,
Ammon-Horus.660 Il l’assimile à Pan ou à Priape, dont nous trouvons, chez les Grecs, le culte
associé à celui de Vénus-Aphrodite, de même qu’à Dendérah le culte d’Ammon générateur se
montre associé à celui de Vénus-Hâthôr.

Cette dernière association mystique nous est attestée, avec plus d’évidence encore, par
deux stèles égyptiennes, qui mettent le fait hors de toute contestation. Champollion le jeune
ne les a pas connues. L’une a été dessinée au Musée britannique et publiée par M. E. Prisse.661

Elle est décrite, par M. Samuel Birch, dans le Catalogue des monuments égyptiens de ce mu-
sée,662 et provient du sanctuaire d’un temple situé en Nubie, au lieu appelé Abou-Sembil. Par
son style, elle appartient à la série des monuments qui remontent au temps où régnaient, en
Égypte, les premiers rois de la 19e dynastie. Deux scènes ou tableaux occupent la face anté-
rieure de cette stèle ; elles y sont superposées l’une à l’autre. Dans la première, c’est-à-dire
dans la partie supérieure du monument, on voit une déesse qu’au premier abord on pourrait
croire entièrement nue, mais dont le corps, comme celui d’Isis, est, en réalité, couvert d’un vê-
tement long, très-collant et très-transparent. Elle est vue de face,663 debout et les pieds posés
sur le dos d’une lionne ou d’un lion qui, tourné de gauche à droite, lui sert et de monture et de
piédestal. Dans la main droite, elle tient une tige de lotus ; cette tige, en s’enroulant autour de
la main, forme un cercle664 et porte une fleur épanouie, accompagnée de deux boutons, allu-
sion manifeste à l’idée de la génération, au nombre trois, qui était consacré à Vénus,665 et à la
triade dont elle faisait partie chez les Assyriens et les Phéniciens, comme chez les Égyptiens.666

659Panthéon égypt. texte pour la pl. 4.
660Mémoires de l’Acad. des inscriptions et belles-lettres, nouv. série, t. 15., 1re partie, p. 112.
661Revue archéologique, troisième année, numéro du 15 février 1847 ; Monuments égyptiens, pl. 37. — La stèle que

j’indique ici est reproduite dans mes Rech. sur Vénus (atlas, pl. 14 F), d’après une réduction du dessin original de M.
Prisse. Elle a depuis été répétée, en divers pays, dans plusieurs ouvrages ou dissertations archéologiques. M. Prisse
(Monum. Égypt. p. 7) cite deux antres stèles du même genre, mais plus petites, qui se conservent également au Musée
britannique.

662Egyptian Room, n° 308.
663Cette disposition est rare sur les monuments égyptiens.
664Ce cercle, que nous retrouverons sur la seconde stèle (pl. 11 ci-jointe), ne nous rappelle-t-il pas celui qui est une

partie intégrante du sceptre de la Vénus assyrienne de Yazili-Kaïa, également placée debout sur le dos d’un lion ou
d’une lionne? (Voy. Recherches sur Vénus, atlas, pl. 2.)

665Voy. Recherches sur Vénus, p. 203, 204. — La Vénus représentée sur la seconde stèle égyptienne (pl. 11 ci-jointe)
porte à la main une seule fleur de lotus ; mais son bras gauche est orné d’un triple bracelet qui me semble reproduire
l’allusion directe que fait au nombre trois le bouquet de trois fleurs de lotus placé dans la main de la déesse sur la
première stèle (Recherches sur Vénus, atlas, pl. 2.).

666Vénus, en Orient et en Occident, était considérée comme une divinité triple, c’est-à-dire comme reine du ciel,
reine des vivants ou de la terre, et reine des morts ou des enfers (voy. Ibid. p. 40-44, 47-51, 71, 72, 74, 75, 97-100, 226, 227).
C’est pourquoi le nombre trois lui était consacré, et pourquoi aussi on lui donnait deux parèdres ou assesseurs, qui
formaient avec elle une triade particulière.

87



Ici, dans sa légende hiéroglyphique, elle reçoit un nom et une qualification que M. Prisse inter-
prète ainsi : «Koun, reine absolue du ciel. » M. le vicomte Emmanuel de Rougé, comme on le
verra plus loin, dans une lettre pleine d’intérêt et de savoir, qu’il m’a fait l’honneur de m’écrire,
n’admet cette lecture qu’avec quelque doute. Il hésite à lire Ken667 plutôt que Kesch le nom de
la Dame du ciel668 ; mais, à l’exemple de M. Prisse et de M. Birch, il assimile cette déesse à la
Vénus assyrienne, nommée, sur d’autres monuments égyptiens, Hâthôr ou Athyr. Je n’avais pu
me défendre d’établir une semblable identité au moment même où je connus la stèle du Mu-
sée britannique par le dessin que M. Prisse voulut bien m’en communiquer avant de le publier.
En présence de ce dessin, ma mémoire me rappela et la Vénus assyrienne de Yazili-Kaïa, égale-
ment montée debout sur une lionne ou un lion,669 et une multitude de figures d’autres déesses,
de dieux, de prêtresses et de prêtres que des monuments asiatiques670 représentent placées
aussi debout sur des lions, sur des taureaux ou sur d’autres animaux symboliques. Je ne pou-
vais avoir oublié que tel ne fut pas l’usage suivi par les sculpteurs ou les peintres d’Égypte,
lorsqu’ils eurent à reproduire les images des dieux ou des personnages réputés d’origine égyp-
tienne.671 A la gauche de la déesse de notre stèle est sculptée debout une divinité mâle, dont
la barbe est taillée en pointe, comme celle des dieux assyriens ou phéniciens, particularité
caractéristique, qui ne se montre jamais dans les images des dieux de l’Égypte. Le nom de
cette divinité mâle est écrit en caractères hiéroglyphiques, et se lit, selon M. Prisse, Ranpo ou
Renpho ; selon M. Birch et M. de Rougé, Renpou ( ? Réseph). Ce nom nous ramène dans l’Asie
occidentale, tout comme la forme de la barbe du dieu qui le porte. A la droite de la déesse, on
remarque un second dieu ; celui-ci est ithyphallique ; le premier éditeur de la stèle le nomme
Amon-Ra, le Fécondateur. Ce dieu est l’Ammon-Horus de Champollion, qui, en le surnommant
ainsi, ne connaissait pas l’étroite alliance que la stèle d’Abou-Sembil établit entre Amon-Ra
et Vénus-Hâthôr. Nous allons retrouver ces deux divinités dans les mêmes rapports sur une
seconde stèle, de plus ancien style, où M. de Rougé lit le nom du dieu ithyphallique : Min-
Amon-Ra. Ici, à ses côtés, est placé un emblème très-expressif de génération : une tige fleurie
de lotus, plantée entre deux cyprès,672 qu’on pourrait prendre pour les symboles asiatiques du
soleil et de la lune. Leur sommet s’incline vers la déesse en signe d’adoration ; et c’est ainsi
que nous verrons, dans le mémoire suivant, deux cyprès courber leur tête vers un autel et

667M. S. Birch lit Ken.
668On voit comment cette qualification de Dame du ciel nous ramène à Méléket-aschschamaïm (Reine des cieux), à

Ἥρα, à Δέσποινα (Domina) et à Regina cœli, noms ou qualifications qu’Astarté, Junon et Vénus, divinités identiques,
recevaient chez les Hébreux, les Grecs et les Latins.

669Rech. sur Vénus, p. 126-130 ; atlas, pl. 2.
670Parmi les nombreux cylindres que je pourrais citer, il faut distinguer surtout celui qui est reproduit sous le n°

12 de la pl. 4 de l’atlas de mes Rech. sur Vénus. On y voit, debout sur une lionne ou une panthère, une prêtresse
de Mylitta, coiffée, vêtue et armée comme devaient l’être certaines images qui, chez les Assyriens, représentaient la
déesse elle-même. Une pierre gravée, de travail romain, que j’ai publiée dans le même ouvrage (pl. 19., n° 8), nous
montre une Minerve panthée, également debout sur un lion, et accompagnée du symbole du taureau, comme la Vénus
assyrienne de Yazili-Kaïa. J’ai publié aussi (ibid. pl. 17., n°s 9 et 9a, et n° 10) les dessins d’une amulette et d’un scarabée
de terre émaillée, qui proviennent d’Égypte, et qui représentent chacun une divinité mâle, placée debout sur un lion.
Ici l’imitation d’un type asiatique se décèle non moins évidemment que sur l’intaille romaine.

671Cette remarque n’a point échappé à M. Chr. Walz ; il fait très-judicieusement observer (De Nemes. Græcor. p. 9) que
tout, dans la figure qui représente Vénus-Hâthôr sur la stèle du Musée britannique, est étranger à l’art égyptien.

672Cet emblème est reproduit sous le n° 2 de ma planche 10. Comme la triple fleur de lotus placée à la main de la
déesse, sur la stèle du Musée britannique, il rappelle le nombre trois, qui était consacré à Vénus (Recherch. sur Vénus,
p. 203, 204), et la triade divine dont elle fait partie. On remarquera de plus que la fleur de lotus dépasse de beaucoup,
en hauteur, les deux cyprès, de même que, sur la face antérieure du trône votif de la Déesse de Syrie (pl. 5., n° 1), le
cyprès qui représente cette divinité domine le cyprès du soleil et le cyprès de la lune.

88



une urne funéraire, sur deux lampes romaines,673 et vers la croix du Christ, sur des tombeaux
du moyen âge. Nous retrouvons deux cyprès dans la seconde scène sculptée sur la stèle que
je décris ; elle en occupe la partie inférieure. Le sommet des deux arbres n’est pas incliné ;
et, au lieu d’être plantés auprès d’une fleur de lotus, ils sont placés entre les trois pieds ou
supports d’une table ou d’un autel674 couvert d’offrandes et posé devant une divinité femelle,
assise, coiffée du diadème d’Osiris qu’on appelait atew, et armée d’une lance, comme Astarté
sur les médailles asiatiques, comme Aphrodite à Lacédémone, en souvenir des fonctions bel-
liqueuses et de l’hermaphroditisme attribués à un type primitif.675 Notre déesse armée est, de
même que la déesse Ken ou Kesch, une autre forme de la Vénus assyrienne ; mais son culte,
dans ce second tableau, n’est pas associé, comme dans le premier, au culte d’Amon-Ra et
de Renpou. Son nom se lit Anta676 ou Anata677 dans la légende hiéroglyphique gravée auprès
d’elle ; il y est accompagné des qualifications de Dame du ciel et de Régente des dieux. Un acte
d’adoration, avec offrande, s’accomplit devant l’image de la déesse par trois personnages : un
chef de famille dont le nom est en partie effacé, sa sœur et son fils. Celui-ci porte, de la main
droite, une tige fleurie de lotus, ce qui nous ramène à la fleur de lotus placée dans la main
de la déesse Ken, dans le premier tableau, et à la fleur de lotus qui fait partie de l’emblème
sculpté auprès d’elle, derrière le dieu ithyphallique. De la main gauche, le jeune homme paraît
tenir une colombe, offrande dont la Vénus asiatique revendique l’usage primitif.

La seconde stèle que j’ai annoncée appartient au musée du Louvre. Elle représente, comme
la première, une divinité femelle, vue de face, debout sur un lion, et placée entre deux asses-
seurs ou parèdres divins, Amon-Ra ithyphallique et Renpou.678 Ici nous retrouvons, à côté du
premier de ces dieux, une tige fleurie de lotus, plantée sur un autel, entre deux cyprès de

673Pl. 19., n°s 1 et 2.
674Voy. pl. 10., n° 1.
675De même Mithra, chez les Perses, d’après ce type primitif, était une divinité androgyne, armée non-seulement

d’une lance, mais de plusieurs autres armes qui sont détaillées et décrites avec le plus grand soin dans le Zend-Avesta
(t. 2., p. 211, 222, 223, et surtout p. 229 et 230).

676Selon la lecture de M. de Rougé et de M. Prisse. Ce dernier pense qu’on peut aussi lire Tanata (avec le T, article
féminin), et considérer ce nom comme l’origine primordiale du mot grec θάνατος, la mort. Mais si cette lecture était
admise, Tanata, ce me semble, devrait plutôt nous rappeler la déesse Tanath ou Taneth des inscriptions puniques
découvertes dans l’Afrique septentrionale, et la déesse Tanaïtis ou Anaïtis des auteurs occidentaux, l’une et l’autre
identique avec la Vénus-Anahid des Assyriens, qui, sans nul doute, était une divinité armée comme l’Astarté des
Phéniciens, comme le Mithra des Perses, comme l’Aphrodite de Lacédémone, comme la Minerve des Grecs et des
Romains, avec qui elle se confondait primitivement. Sur le nom d’Anta et sur plusieurs autres particularités propres
à l’unique stèle où il est écrit, on lira avec beaucoup d’intérêt les remarques contenues dans la lettre de M. de Rougé
que je transcris plus loin.

677Selon la lecture de M. Birch (loc. cit.). Ce savant, dont l’autorité en ces matières est fort grande, remarque, dans
ses Observations on two Egyptian cartouches, recently found at Nimroud (Transactions of the royal Society of litter.
2d series, vol. 3., part 1, p. 161, 162), que c’est à partir des 18e et 19e dynasties que, sur les monuments égyptiens, on
commence à trouver les divinités assyriennes Baal et Astarté, le dieu phénicien Renpou ou Réseph, la déesse mohabite
Ken, et la déesse arménienne et assyrienne Anata ou Anaïtis. — M. le Dr. R. Lepsius, dans un savant mémoire, intitulé :
Über den erst. ægypt. Götterkreis (p. 30 du tirage à part), place la déesse Hathur (Ἅθωρ, Ἀφροδίτη) au septième ou
au huitième rang des dieux de Memphis, c’est-à-dire la dernière, et au huitième rang des dieux de Thèbes, c’est-à-dire
l’avant-dernière. Ici, il l’associe à Hur (Horus).

678Pl. 11. — Le corps de la déesse, le disque placé entre les deux cornes de vache implantées sur sa tête, et la crinière
du lion qui lui sert de monture, sont peints en rouge pâle. Cette particularité n’est pas sans intérêt. Le cuivre fut
consacré à Vénus, parce qu’il est rouge ; et il ne faut pas oublier que cette couleur était, en général, celle des dieux
générateurs asiatiques, et, en particulier, celle de Mithra et de Bacchus. Dans le Zend-Avesta, le feu créateur est appelé
feu rouge, fils d’Ormuzd ; et l’arme de Mithra, la harpé primitive, est l’oreille de cuivre rouge. Sur les monuments
mithriaques d’époque romaine, la tiare de ce dieu est parfois peinte en rouge, comme nous le montre un fragment de
bas-relief qui se conserve au musée Chiaramonti. (Rech. sur Mithra, atlas, pl. 78., n° 1.)

89



l’espèce pyramidale. La déesse, dans sa légende hiéroglyphique, porte le nom d’Atesch ou (?
) Satesch, mais ne s’identifie pas moins que Ken et Anta ou Anata avec Vénus-Hâthôr, et par
conséquent avec Vénus-Mylitta et Vénus-Astarté. Elle est nue ; toutefois une ceinture est atta-
chée au-dessus de ses hanches. À mes yeux, cette ceinture est une des particularités qui ne
contribuent pas peu à nous révéler l’origine asiatique de la déesse ; car personne n’ignore que
Mylitta, Mithra et leurs sectateurs portaient une ceinture nommée kosti dans le Zend-Avesta.
C’est le κεστός des Grecs et le cestus des Latins, qu’avait seule le droit de ceindre Vénus-
Uranie,679 identique avec Mylitta. D’autre part, la tête de la déesse est ici surmontée du disque
de la lune placé entre deux grandes cornes de vache.680 Une telle coiffure nous rappelle tout à
la fois les monuments asiatiques qui nous montrent Astarté tantôt sous la forme d’une vache
allaitant son veau,681 tantôt sous celle d’une femme à tête de taureau ou de vache682 ; et les
images égyptiennes qui représentent Hâthôr sous les traits d’une femme à tête de vache, dont
le front est orné d’un disque posé entre les deux cornes,683 ou sous la forme d’une femme
à tête humaine, enveloppée dans la peau d’une vache dont la tête, pareillement ornée d’un
disque, vient s’ajuster sur la tête de la déesse, de manière à former une espèce de diadème.684

Ainsi, remarquons-le bien, Vénus-Atesch,685 sur la stèle du Louvre, se présente à nos regards
comme une divinité solaire et lunaire à la fois : solaire par le lion qui lui sert de monture ou de
piédestal, lunaire par le disque placé entre ses cornes de vache. Ces deux titres réunis nous
avertissent que primitivement elle était androgyne. C’est aussi en souvenir de ce dernier ca-
ractère que le grand bas-relief de Yazili-Kaïa686 représente la Vénus assyrienne ou phénicienne
debout sur le lion solaire et accompagnée du taureau lunaire ; elle porte de plus un sceptre
surmonté du croissant de la lune. Sur la tablette assyrienne de feu le baron Roger,687 Mylitta,
debout sur un taureau, se montre avec une tête de lion, au lieu d’une tête humaine.688

La petite stèle qui me permet de faire ces divers rapprochements remonte à une époque
plus ancienne que la stèle citée du Musée britannique. M. de Rougé689 croit y reconnaître le
style du siècle de Toutmès 3, ou plutôt du dernier règne des rois de la 18e dynastie. Elle est de
pierre calcaire, taillée en forme de porte et sculptée sur ses deux faces et sur les tranches ou
épaisseurs. Sa provenance n’est pas connue. Le dessin que j’en donne ici,690 et qui la reproduit

679De Dea syria, § 32.
680Cette coiffure avait donné lieu à Champollion (Mus. Charles 10., p. 24, n° 433) de présumer que la stèle représente

la déesse Ioh ou la Lune.
681Voyez ci-dessus, p. 59 et 60, note 4.
682Recherches sur Vénus, p. 135, 136 ; atlas, pl. 3., n° 1.
683Champollion le jeune, Panth. égypt. pl. 18. — La figure que j’indique ici est reproduite sous les n°s 5 et 5a de la pl.

14 D de l’atlas de mes Rech. sur Vénus.
684Recherch. sur Vénus, atlas, pl. 14 E.
685M. Prisse (loc. cit.) lit ce nom Atsch ou Atosch. Remarquons qu’une princesse de Perse s’appelait Atossa.
686Rech. sur Vénus, atlas, pl. 2. M. Texier, Descr. de l’Asie Min. 1re part. pl. 78.
687Rech. sur Vénus, p. 130-132 ; atlas, pl. 17., n°s 1, 1a, 1b.
688On voit comment, par des procédés variés, l’art hiératique, sans s’écarter des bases fondamentales du langage

symbolique écrit, parlé ou figuré, parvenait à exprimer une même idée. Aux trois exemples que je viens d’emprunter
à la série des monuments figurés de Vénus, ne faut-il pas ajouter ceux que nous fournissent la stèle citée du Musée
britannique et un cône asiatique de mon ancienne collection? L’hermaphroditisme de la déesse et son caractère à la
fois solaire et lunaire, ne sont-ils pas exprimés, sur la stèle (Rech. sur Vénus, pl. 14 F), par le lion, par le symbole du
principe humide placé dans une des mains de Ken, et par le serpent mâle et le serpent femelle réunis dans l’autre
main ; sur le cône (ibid. pl. 1., n° 1), par deux serpents surmontés, l’un, des rayons du soleil, l’autre, du croissant de la
lune, et placés dans les mains d’une divinité moitié homme, moitié femme?

689Notice des monum. égyptiens du Louvre, p. 87, n° C, 86 ; 2e édit. (Paris, 1852).
690Pl. 11.

90



avec les dimensions de l’original, est le premier, si je ne me trompe, qu’on en ait publié jusqu’à
ce jour. Il a été exécuté sous les yeux de M. de Rougé, qui déjà avait décrit ce monument, mais
d’une manière succincte, dans le Catalogue du musée confié à ses soins éclairés.691 A ma prière,
il a bien voulu, dans la lettre qu’on va lire, décrire plus amplement cette précieuse stèle et me
communiquer les savantes observations qu’elle lui a donné lieu de faire :

«Monsieur,»

« J’ai réuni, comme vous me l’aviez demandé, mes notes sur la déesse représentée debout
sur un lion dans la stèle (A, 433692) du musée du Louvre ; en voici le résumé :»

«Cette déesse, que je crois d’origine asiatique et seulement implantée en Égypte, à la suite
des expéditions de la 18e dynastie, nous est connue par trois monuments : 1° la stèle précitée,
du Louvre ; 2° la stèle du British Museum, publiée par M. Prisse dans son Choix de monuments,
pl. 37., et par vous, Monsieur, d’après lui, dans vos Recherches sur Vénus (atlas, pl. 2.) ; 3° une
stèle du musée de Turin, portant le n° 89.»

«La stèle du Louvre est bien conservée ; une partie des couleurs qui rehaussaient la sculp-
ture est encore visible ; la couleur de chair, rose d’un ton clair, qui couvrait le corps de la déesse
est surtout remarquable.»

«Au centre de la scène, on voit une divinité féminine représentée de face, entièrement nue
et debout sur un lion passant, c’est-à-dire dessiné de profil et dans l’attitude d’une marche
tranquille. Une légère ceinture était peinte au-dessus du pubis ; la couleur n’a pas tenu. La
coiffure est caractéristique : les cheveux, rassemblés en deux grosses masses, se recourbent à
droite et à gauche du cou en deux grosses boucles, qui ressemblent à des volutes retournées.
Cette coiffure appartient, dans le panthéon égyptien, à la déesse Hâthôr. Il en est de même du
disque soutenu par deux cornes en forme de croissant, qui complète la coiffure de la déesse.
Elle tient de la main droite un bouquet composé d’une fleur de lotus et de deux boutons ; sa
main gauche soutient un serpent. Auprès de la tête on lit la légende :»

«Sa TeSch NeV-t Pe HeNT NeTeR-ou NiV.»

«Atesch ou Satesch ( ? ), maîtresse du ciel, régente de tous les dieux.»
«Le nom de la déesse est très-important ; c’est pourquoi j’ajouterai ici que j’ai trouvé plu-

sieurs variantes qui me paraissent éclaircir la valeur du premier caractère , jusqu’ici douteux.
Il y a, par exemple, dans le Rituel funéraire, une série de personnages qui se retrouve deux
fois (chapitres 144 et 147) ; le second porte le nom de Sati-ha. Il est écrit dans le premier en-
droit , et dans le second ; il en résulte que, suivant toute apparence, le signe
est syllabique et se prononçait sat. Les signes syllabiques sont, à volonté, escortés de leurs
compléments phonétiques, comme ici de s et t ; cependant, comme on ajoute quelquefois
aux radicaux une s préfixe (causative), il serait possible que la valeur de fût seulement at.693

Je reviendrai sur le nom Satesch quand j’aurai décrit toute la stèle.»
691Notice, etc. loc. cit.
692Ancien numéro ; elle est décrite dans ma notice sous le n° C, 86.
693J’ai trouvé, depuis que ceci est écrit, des variantes qui semblent devoir faire préférer la lecture at, Atesch.

91



«A droite de la déesse, figure Ammon dans sa forme ithyphallique, accompagné des attri-
buts ordinaires de cette forme. Sa légende n’est pas tout à fait celle qu’on trouve habituelle-
ment :»

«MiN694 ? AMeN-RA Nåå PeHPeH HeR HēSe-w OUeR-t NeTeR Nåå.»

«Min-Amon-ra, le plus grand des vaillants, le supérieur de sa grande demeure, dieu grand.»
«Remarquez, je vous prie, cette qualification : le plus grand des vaillants, ou peut-être mot

à mot : le grand de la vaillance ; elle établit une analogie entre ce dieu et le second parèdre de
la déesse Satesch. »

«Celui-ci est représenté debout, de profil ; au premier abord, on remarque sa coiffure, com-
posée d’un diadème sur lequel se détache une tête de gazelle, et sa barbe, exactement sem-
blable à celle que les artistes égyptiens donnent partout aux Asiatiques. Aucune divinité égyp-
tienne n’en porte une semblable. Sa main droite tient une lance, et sa main gauche, la croix
ansée , signe de la vie divine. Sa légende le nomme Renpou : »

«ReN POU NeTeR Nåå NeV eR NeHeH HiK Té TeN NeV PeHPeH eM CheN-nou PA-ou
NeTeR-ou.695 »

«Renpou, dieu grand, seigneur des siècles, roi éternel, seigneur de la vaillance parmi les
dieux (ou dans le séjour des dieux).»

«Soit qu’on ait considéré ici ce dieu comme accessoire, soit qu’on l’ait identifié avec Am-
mon, il est à remarquer qu’il n’est pas rappelé dans les actes d’adoration qui remplissent le
reste de la stèle ; ceux-ci s’adressent uniquement à Satesch et à Amon-ra.»

«Le bas de la stèle, les deux tranches et toute la partie postérieure sont couverts par des
actes d’adoration que prononcent un magistrat nommé Houi, , et toute sa famille. Ces
formules contiennent quelques particularités dignes de remarque, et d’abord plusieurs titres
y sont donnés à la déesse ; entre ceux déjà signalés de dame du ciel et de régente des dieux, on
y lit : 1° la qualification de «régente des deux mondes,» ce qui s’applique ordinairement
à l’Égypte, mais peut aussi s’entendre du monde en général ; 2° , « déesse nourrissant
le monde.» Cette traduction, donnée par Champollion, me laisse des doutes ; c’est d’ailleurs
un titre qui appartient ordinairement à Amon-ra, comme dieu suprême. 3° Scherå-
t our Rå, « fille aînée du Soleil ; » ce qui est un nouveau trait de ressemblance avec Hâthôr.
4° , meri-t en Rå, out’å en Toum, « l’aimée de Ra, l’œil de Toum;»
cette qualification se rapporte, comme vous le savez, aux deux principales formes de l’astre,
considéré comme soleil levant et comme soleil couchant. La personne qui donne ce dernier
titre à Satesch indique de plus le caractère infernal de la déesse, en lui demandant de lui faire
voir ses beautés dans la région inférieure : »

694La véritable prononciation du nom spécial de la forme ithyphallique d’Ammon est encore l’objet de nombreuses
contestations.

695Je ne puis entrer ici dans des détails philologiques ; je me bornerai à remarquer, 1° que dans le mot peh-ti ou
pehpeh, sert de phonétique (ⲡⲁϩⲟⲩ «pars posterior» ) et de déterminatif ; 2e que doit se lire paou et désigne
un ensemble de dieux, ce que j’expliquerai ailleurs.

92



«TÅ-t MÅÅ-å NoWRe-ou-t åM NeTeR KeR.»

Mot à mot : «Da videam decora tua in orco.»
«Ce caractère funéraire est encore plus tranché dans l’invocation du chef de la famille,

, Houi ; voici ce qu’il demande à Satesch : »

696

«Tå-s KRaS NoWRe-t Hå CheT Ååou. »

«Qu’elle donne une sépulture bonne après la vieillesse.»
«Tel est, Monsieur, l’ensemble des qualifications de la déesse ; mais je veux aussi vous faire

remarquer celles que prennent les femmes qui l’invoquent sur ce monument. La première se
nomme , Tacharou. Ce nom, qui signifie littéralement « la Syrienne,» n’est pas rare
sous les 18e et 19e dynasties ; il indique des tendances qui ne peuvent vous échapper. Cette
femme prend le titre de : odiste de sa maîtresse, (hosi en hent-s) ; cette indication
me porte à penser que Satesch avait, à l’époque de notre stèle, obtenu un culte public dans
quelque partie de l’Égypte.697 Cette conjecture se confirme par la qualification que prennent les
autres femmes. Elles se disent toutes , VeK-t-s «sa servante.» Le fils de Houi se qualifie
seul , VeK eN AMouN «serviteur d’Amon.» »

« Je vous ai dit, Monsieur, que je regardais cette stèle comme appartenant à la 18e dynastie ;
les noms propres, le style et le tracé des hiéroglyphes me rappellent l’époque de Thoutmès
3. Il faut remarquer néanmoins que le nom d’Amon n’a pas subi le martelage qui défigure
ordinairement les stèles de cette époque ; la petitesse du monument aurait pu facilement le
soustraire à cet outrage officiel. J’inclinerais néanmoins, à cause de cette circonstance, à le
placer tout à la fin de la 18e dynastie.»

«La stèle du British Museumme semblerait un peu plus récente, quoique son style se rap-
proche beaucoup du même type. Ici la déesse a perdu sa nudité primitive ; elle est enveloppée,
comme Isis ou Hâthôr, d’un vêtement long et collant ; sa chevelure est toujours enveloppée
de la même façon ; mais elle n’a plus son disque sur la tête. Le lion, à l’encolure fortement
caractérisée, du monument du Louvre, est devenu une lionne. La déesse, quoique bien recon-
naissable, a changé de nom ; sa légende se lit : , Ken ( ? ), « dame du ciel. » C’est ce
nom que M. Prisse a rapproché des mots coptes ⲕⲉⲛ, ⲕⲟⲩⲛ «sinus, pudenda.» (Il faudrait le
retrouver une seconde fois pour bien établir la lecture ; la forme un peu large du second signe

laisse des doutes entre , Ken, et , Kesch.) Les dieux parèdres, Amon ithyphallique et
Renpou, ont les mêmes caractères que sur la stèle du Louvre ; il faut seulement observer qu’ici
la déesse présente à Renpou deux serpents au lieu d’un. Ce monument est malheureusement
moins riche en légendes que celui du Louvre, mais il est complété par une seconde scène,
extrêmement curieuse. Une déesse, coiffée du diadème ordinaire d’Osiris, nommé atew, est
assise, vêtue à l’égyptienne ; elle tient de la main gauche une lance, comme Renpou, et de la

696Ce mot curieux, déterminé par le vieillard courbé sur son bâton, , a été souvent confondu avec our «grand,» ,
où l’homme marche droit, tenant le bâton de commandement. La phonétique, écrit complétement, est ååou.
(Conf. ⲟⲩⲱ, «finire,» ⲉⲩⲁⲟⲩⲱ, «deficientes.» )

697Probablement à Thèbes, puisque le dieu Amon-ra est qualifié sur ce monument : supérieur de sa grande demeure.

93



main droite la hache de combat. Cette belliqueuse divinité porte le nom d’Anta, , auquel
les analogues asiatiques ne manquent pas. Ses qualifications , « dame du ciel et
régente des dieux,» l’identifient avec la divinité que nous venons d’étudier. Les personnages
qui sont devant elle lui adressent leur hommage dans des termes qui ne nous apprennent rien
de nouveau.»

«Dans la stèle de Turin, la déesse est nue, le pubis noir ; mais le nom et la coiffure sont
comme sur la stèle de Paris ; elle est accompagnée des deux mêmes dieux. Ce monument est
de la 19e dynastie et d’origine thébaine.698 »

«Si le nom douteux de Ken ne nous fournit que peu de renseignements sur la patrie primi-
tive de notre déesse, il n’en est pas de même heureusement pour les noms d’Anta et de Satesch
ou Atesch. Elle devient ici la déesse éponyme de deux villes qui figurent parmi les conquêtes
de la 18e et de la 19e dynastie, et qui nous conduisent directement en Asie. Vous savez, Mon-
sieur, tout ce qui reste à faire pour que nous puissions être guidés un peu plus nettement dans
la géographie de l’Asie antique. C’est pourquoi, sans vous proposer une identification positive
pour la ville nommée Atesch ou Satesch, , qui est citée bien souvent dans les papyrus
et les monuments, je me contenterai de vous indiquer ici les principaux renseignements qui
peuvent aider à chercher sa position : 1° sur la grande inscription des campagnes de Toutmès
3, transportée de Karnak au Louvre, on lit (lig. 7) que ce roi, se dirigeant vers le pays des Ro-
tennou, s’approcha de Satesch, la pilla et la rasa ; 2° Séti 1er, dans son expédition d’Asie, la
désigne comme appartenant au pays d’Amara (Rosell.M. R. pl. 53.), que M. Birch rapproche des
Amorrhéens. Ce savant a fait remarquer aussi que notre ville était en rapport fréquent avec les
Chétas. Elle faisait probablement partie de leur confédération,699 où il faut, sans aucun doute,
reconnaître les fils de Chet ou Chittim de la Bible, qui nomme même tous les rois de la Palestine
הַחִתִּים מַלְכֵי « les rois des Chittis» (2. Rois, 7). D’un autre côté, Satesch est très-fréquemment
mentionnée, ce qui doit faire conjecturer qu’elle se trouvait sur la route ordinaire des expédi-
tions dirigées contre la Mésopotamie. On la trouve aussi figurée dans une sorte de plan ou vue
perspective de la marche de l’armée égyptienne, qui a été publié par Rosellini (M. R. pl. 91.). »

«Le nom d’Anta se retrouve tout aussi clairement dans la ville nommée Båitå-åntå, c’est-à-
dire « la demeure d’Anta.» Cette ville figure dans les conquêtes du grand Ramsès et de Séti 1er,
son père. La composition du mot nous conduirait directement en Palestine. Les planches, assez
fautives, de Burton (Excerpta, 16.) permettent cependant de reconnaître qu’on a conservé, dans
le nom de cette ville, le déterminatif dieu, , au nom d’Anta, et le déterminatif , demeure,
au mot båïtå, בית ; de sorte que le sens, demeure de la déesse Anta, qui ressort du nom
de cette ville, était bien compris des Égyptiens eux- mêmes. La Bible nous présente le nom
parfaitement identique Beit-anat, עֲנָת ,בֵית dans le territoire de Nephthali (Jos. 19., 38). Ce
nom, comme celui de Bet-schems, a pu être appliqué à plusieurs villes, puisqu’il est constant
qu’Anat ou Anta est le nom d’une grande divinité du pays ; mais l’indication du livre de Josué
n’en devra pas moins être mise en première ligne, quand on voudra déterminer de plus près
la position de nos deux villes.»

«Enfin, Monsieur, je retrouve la déesse Anta, d’une manière assez inattendue, dans le nom
d’une princesse à qui le grand Ramsès accorda un rang élevé, et qui paraît avoir rempli, pen-

698M. Prisse cite encore au British Museum une stèle très-effacée et un fragment où se trouve la même déesse. Ces
monuments n’ont pas été publiés. Le fragment est précieux, en ce qu’il porte au revers la figure de Ramsès 2, ce qui
enlève toute incertitude sur son époque.

699Je crois que c’est cette ville qui est désignée dans les papyrus historiques sous le nom métaphorique de épine
dorsale des Chétas.

94



dant un certain temps, les fonctions de régente. Elle a été signalée par Champollion, à Ipsam-
boul, sous le nom de Batianti. Ce nom propre se lit exactement comme celui de la ville que

je viens d’étudier, Baïta-Anta : . Seulement le mot baït ne porte plus le déterminatif habita-
tion, . Aussi je ne saurais dire si la princesse avait reçu le nom de la ville par souvenir de
la conquête, ou si le nom divin Anta avait été combiné avec quelque autre élément sémitique,
tel que ,בַּת « fille.700 » Bat-anat serait un nom féminin des plus réguliers. Quoi qu’il en soit, ce
nom est une médaille de plus qui nous atteste l’influence des idées religieuses de l’Asie à la
cour de Séthos 1er et de Ramsès 2, et vous savez déjà, Monsieur, combien de faits curieux se
rattachent à cette influence et y trouvent leur explication.»

« J’ai l’honneur de vous assurer de mes sentiments les plus dévoués.»

«Vicomte EMM. DE ROUGÉ.»
«Paris, le 6 juin 1852.»

Les remarques qu’on vient de lire et celles dont je les avais fait précéder servent à confirmer,
par le témoignage authentique de trois stèles égyptiennes, d’ancien style, l’identité de la Vénus
des Égyptiens avec la Vénus des Assyriens et des Phéniciens. De plus, ces deux précieux monu-
ments nous montrent que, chez les Égyptiens, dès une époque reculée, le symbole du cyprès
pyramidal, arbre vert qui, je le répète, est originaire de l’Asie occidentale et non de l’Égypte, se
trouve intimement lié au culte de Vénus-Hâthôr, représentée sous deux formes et avec trois
noms différents, et au culte de deux divinités mâles, qui servent d’assesseurs ou de parèdres
à la déesse, et dont l’un paraît être aussi d’origine asiatique ; l’autre est ithyphallique, comme
Hermès ou Mercure, dont nous voyons, en Orient et en Occident, les images accompagnées
parfois du même arbre symbolique.701

Sur un des bas-reliefs qui, à Thèbes, décorent le plafond d’une des salles du palais de
Rhamsès 2,702 nous retrouvons deux cyprès pyramidaux. Ce bas-relief est un tableau des douze
mois de l’année personnifiés, et là, les deux arbres sont placés au-dessus d’un autel ou d’un
édicule, tout auprès d’un personnage ithyphallique,703 qui représente le mois appelé tôbi, ou
le dieu générateur qui préside à ce mois et que Champollion le jeune désigne sous le nom
d’Ammon-Horus.704 Or c’est dans le mois de tôbi que tombe, assure-t-on,705 l’équinoxe vernal ;
ou, comme le dit le même savant,706 tôbi est le premier mois des récoltes.

A Edfou, dans un temple couvert de sculptures, Champollion dessina lui-même707 deux
tableaux où sont aussi figurés les douze mois personnifiés.708 Ici les idées de génération, de
vie et de reproduction qui s’attachent à l’idée du printemps, ne sont point aussi énergiquement
exprimées qu’elles le sont dans le tableau sculpté au Rhamesséum de Thèbes. Le personnage

700On trouve une variante écrite benta-anta, qui peut se rapporter à la prononciation arabe bent pour le mot fille.
701Ci-dessus, p. 25-27, 108-111.
702Ce bas-relief, réduit d’après un dessin rapporté de Thèbes par Champollion le jeune, a été publié par M. Biot, en

tête des planches qui accompagnent son beau Mémoire sur l’année vague des Égyptiens, inséré dans le tome 13 des
Mémoires de l’Acad. roy. des sciences, p. 553-707.

703Voyez ce groupe dans la réduction des dessins de Champollion, publiée, par M. Biot, sous le n° 3 de la planche
du mémoire cité dans la note précédente. — Le n° 3 de la planche 10, que je joins ici, reproduit seulement les deux
cyprès et l’autel placés derrière le dieu ithyphallique.

704Mémoire cité, p. 111, 112.
705M. Biot, mémoire cité, p. 622, 623, 632.
706Champollion le jeune, mémoire cité, p. 112.
707Voyez le mémoire cité de M. Biot, p. 618.
708Ibid. pl. 3., fig. 1 et 2.

95



qui, à Edfou, représente le mois de tôbi, ou le dieu générateur qui préside à ce mois, n’est pas
ithyphallique ; mais il porte, de la main droite, un jeune cyprès pyramidal, symbole de vie, et,
de la main gauche, une croix ansée, autre symbole de vie. De plus, on remarque un arbre de
même espèce parmi les signes hiéroglyphiques dont se compose la légende gravée auprès du
mois de tôbi ainsi personnifié. Cette légende est absolument la même dans les deux tableaux
d’Edfou. On peut s’en convaincre en jetant les yeux sur les n°s 4 et 5 de la planche 10 ci-jointe,
qui reproduisent les deux images du mois de tôbi d’après les dessins de Champollion, réduits
et publiés par M. Biot.709

Le premier de ces deux savants académiciens, commentant les tableaux des mois sculptés
à Edfou et au Rhamesséum de Thèbes, commet deux erreurs, je le dis à regret. Il veut710 qu’à
Edfou le dieu qui représente le mois de tôbi tienne dans la main «un chaton de palmier. » « Ce
personnage, ajoute-t-il, porte le nom de ϣϥⲧⲃⲁ, Schftba, dans la composition duquel entre,
en effet, le mot ⲃⲁ, nom du chaton de palmier dans les textes hiéroglyphiques, lequel reçoit ici,
pour déterminatif, l’image de ce même chaton. Le tableau du Rhamesséum, poursuit Champol-
lion, consacre le mois de tôbi, le premier mois des récoltes, au grand dieu générateur Ammon-
Horus, le Pan égyptien, représenté sous sa forme ordinaire, et ayant aussi à côté de lui deux
grands chatons de palmiermâle. » On voit, par cette dernière phrase, que l’auteur, bien qu’aver-
ti ici par les dimensions de l’objet dont il s’agit, confond, une seconde fois, le cyprès pyramidal
avec le chaton du palmier. Il suffit cependant de jeter un coup d’œil sur les planches de la Des-
cription de l’Égypte (histoire naturelle), ou d’un ouvrage quelconque de botanique, pour se
convaincre que la forme et la disposition du régime ou de la grappe de fleurs que portent, soit
le palmier dattier, soit le palmier doum, n’auraient pas dû exposer le célèbre académicien à la
méprise que je suis obligé de relever. D’autre part, les habiles ægyptologues que j’ai consultés,
tout en avouant qu’à Edfou la légende hiéroglyphique du mois de tôbi est très-difficile à in-
terpréter, reconnaissent unanimement l’impossibilité de trouver un mot qui signifie chaton de
palmier, dans le groupe de signes hiéroglyphiques dont là, selon Champollion, serait formé le
nom ϣϥⲧⲃⲁ, Schftba. Un savant étranger, M. le Dr. R. Lepsius, dont l’opinion est d’un si grand
poids dans ces questions, va plus loin, et n’hésite pas à dire que la dernière partie de ce nom,
dont il donne la transcription sous la forme Schefteb, offre très-vraisemblablement le nom
même du mois de tôbi.711

On me pardonnera peut-être d’avoir autant insisté sur ces deux points, lorsque j’aurai in-
diqué les conséquences importantes qu’il est possible de déduire de la présence du cyprès
pyramidal dans les tableaux des mois à Edfou et au Rhamesséum de Thèbes. Et d’abord re-
marquons que cette présence ne contribue pas peu à nous révéler l’origine étrangère, et par
conséquent asiatique, du calendrier sacré représenté dans ces tableaux. D’une part, le cyprès

709Mém. cité, pl. 3., fig. 1 et 2. — J’ai voulu recourir aux dessins originaux de Champollion, qui m’eussent permis de
reproduire moins réduites les deux images du mois de tôbi tirées des tableaux d’Edfou, et l’emblème tiré du tableau
du Rhamesséum de Thèbes. Ces dessins se sont égarés, et, jusqu’à présent, il a été impossible de les retrouver. La
perte en serait d’autant plus regrettable, que la représentation de sujets astronomiques ou de calendriers est rare
sur les monuments égyptiens, et que, par une négligence ou un oubli dont on a peine à se rendre compte, le tableau
du Rhamesséum de Thèbes et les deux tableaux d’Edfou, si importants à étudier, n’ont été publiés ni dans le grand
ouvrage de feu Champollion, ni dans celui de feu Rosellini. Espérons que les publications de la Commission prussienne,
qui a visité avec tant de soin les monuments antiques de l’Égypte, combleront une si fâcheuse lacune.

710Mém. de l’Acad. des inscr. nouvelle série, t. 15., 1re partie, p. 111, 112.
711Je transcris ici en entier le passage où cette opinion se trouve énoncée : «Memphitisch ⲧⲱⲃⲓ, thebanisch ⲧⲱⲃⲉ,

heisst der fünfte Monat, griechischΤυβί geschrieben. Im Rhamesseum steht ihm der ithyphallische Gott vor, in Edfu
derselbe, aber mit dem Namen Schefteb. Die Vermuthung liegt nicht fern, dass in dem zweiten Teile dieses letzteren
Namens, der des Monats enthalten sei.» (Einleitung zur Chronologie der Ægypter, p. 138.)

96



caractérise, pour ainsi dire, l’Asie occidentale ; d’autre part, le calendrier hiératique de Thèbes
et celui d’Edfou divisent l’année en deux sections de six mois chacune,712 et non en trois té-
trades, comme devrait le faire un calendrier d’origine vraiment égyptienne, c’est-à-dire établi
d’après les phénomènes climatériques propres à l’Égypte.713 D’une autre part enfin, c’est dans
le mois de tôbi, nous dit M. Biot,714 que tombe l’équinoxe vernal. Or le dieu générateur Ammon-
Horus ou Ammon-Ra, ithyphallique au Rhamesséum de Thèbes et sur les deux stèles citées,
préside au mois de tôbi, et se montre à nos regards, là comme à Edfou, caractérisé par l’attri-
but du cyprès, par un arbre qui, dans toute l’Asie occidentale, nous l’avons vu, est un symbole
de vie consacré aux dieux créateurs ou générateurs, et dont la graine, remarquons-le bien, se
récolte et se sème au printemps.715 A Thèbes et à Edfou, le tableau des douze mois de l’an-
née assigne donc à cette saison le caractère qui lui est propre sous le climat régulier de l’Asie
occidentale, c’est-à-dire le caractère de la saison qui voit se manifester sur la terre la germina-
tion, la feuillaison, la reproduction des êtres, une nouvelle vie enfin.716 Mais si ces phénomènes
naturels ne s’observent en Égypte qu’après le solstice d’été, il faut nécessairement conclure,
pour la seconde fois, que les tableaux des mois, à Thèbes et à Edfou, représentent, non un
calendrier d’origine égyptienne et en harmonie avec les anomalies climatériques propres à
l’Égypte, mais un calendrier importé717 d’un pays à climat régulier dans cette célèbre contrée,
avec des institutions hiératiques dont il était impossible de le séparer.718 Ne suit-il pas de là
qu’un tel calendrier dut être apporté chez les Égyptiens, au plus tard, pendant la période qui
vit l’Égypte recevoir le culte des divinités assyriennes et phéniciennes que l’on reconnaît sur
les monuments érigés par les rois des 18e et 19e dynasties? Et, parmi ces divinités importées,
la Vénus qu’adorait toute l’Asie occidentale n’occupe-t-elle pas le premier rang? Cette déesse,
qui, en Asie et en Europe, donna deux de ses noms au cyprès pyramidal ; cette déesse qui,
selon la théologie asiatique, avait sa place marquée à l’équinoxe du printemps et paraissait
montée sur le Taureau,719 symbole du premier mois de cet équinoxe dans l’ancien calendrier

712Voyez le mémoire cité de M. Biot et les planches qui l’accompagnent.
713Voyez, à ce sujet, les observations que j’ai présentées dans mes Recherches sur Vénus, p. 225, 226.
714Mémoire cité, p. 622, 623, 632.
715M. Percennius Nolanus, cité par Caton, De R. R. 151. ; cf. 48.
716C’est dans le même esprit, n’en doutons pas, que, chez les Romains, à l’équinoxe du printemps, et en conformité

d’un usage emprunté à la Phrygie, on dressait des pins en l’honneur de laMère des dieux (Pline, H. N. 16., 14., 15. Julien,
Orat. in Matrem deor. p. 168). Cf. le passage cité plus haut de Julius Firmicus (De error. profan. relig. 28., p. 103). — Le
pin, arbre toujours vert comme le cyprès, et, comme lui, symbole de vie, était, à ce titre, consacré, non-seulement à
la Mère des dieux ou Rhéa, mais aussi à Vénus et à Mithra. Les monuments figurés en font foi.

717Voyez Rech. sur Vénus, p. 225, 226.
718Il me sera peut-être permis de rappeler ici que, dès l’année 1833, j’avais signalé ces importations. Loin de trouver

faveur, mes idées rencontrèrent une opposition passionnée, qui s’est perpétuée bien longtemps. Plus qu’un autre
j’ai donc, ce me semble, quelque droit à me réjouir de la presque unanimité avec laquelle on commence enfin à
reconnaître l’influence religieuse, philologique et scientifique qu’exerça sur l’Égypte l’Asie occidentale, cette belle
contrée qui dut être civilisée de bonne heure, parce qu’elle fut tout à la fois le berceau du genre humain, le lieu où se
conservèrent les traditions, et le lieu aussi où s’illustra dans les sciences et les arts la caste sacerdotale des Chaldéens,
qui a fait la gloire de la Babylonie et de l’Assyrie. Un jour viendra, j’aime à l’espérer dans l’intérêt d’une science qui est
en progrès, un jour, dis-je, viendra où une étude approfondie et comparée des institutions religieuses et civiles, du
langage symbolique, des phénomènes climatériques et des productions naturelles de l’Asie occidentale et de l’Égypte,
conduira même à reconnaître, tout aussi unanimement, que l’action directe de la première de ces deux contrées sur
la seconde remonte bien au-delà des 18e et 19e dynasties égyptiennes. En attendant ce jour désiré, je ne me laisserai
pas de répéter que, physiquement et historiquement parlant, le double fait de la population et de la civilisation doit
être considéré comme bien plus ancien dans l’Asie occidentale qu’en Égypte. Aussi, dès à présent, peut-on dire, quant
à l’Orient, sans même excepter la Phénicie, que l’Égypte a beaucoup reçu et très-peu donné.

719Porphyre, De Antr. nymph. 24., p. 22, 23, ed. Van Goens. Mém. de l’Acad. des inscript. t. 15., 2e partie, p. 230-236.

97



dés Chaldéens d’Assyrie ; cette déesse, sur les deux stèles égyptiennes, nous la retrouvons
accompagnée tout à la fois, comme sur les monuments asiatiques, du symbole du cyprès et
de deux personnages qui forment avec elle une triade divine. Un de ces personnages, dans
les calendriers sculptés à Thèbes et à Edfou, se montre comme le protecteur ou comme la
personnification même du mois égyptien de tôbi, dans lequel tombe l’équinoxe vernal ; et là,
caractérisé, ainsi que ce mois et cet équinoxe, par le symbole du cyprès, il est au lieu et place
du mois de tôbi, c’est-à-dire, théologiquement parlant, il est placé au seuil de l’équinoxe du
printemps, de même que la déesse dont il est l’assesseur. Enfin nous verrons, dans le mémoire
suivant, Vénus présider aux cérémonies funèbres en Égypte, comme en Asie, comme chez les
Grecs ; et son arbre symbolique, le cyprès, tout étranger qu’il est au sol égyptien, ne le verrons-
nous pas aussi figurer, en même temps qu’elle, dans les peintures qui, en Égypte, ornent les
caisses de momie ? J’avais donc quelque raison de dire, au début de ce mémoire, que parfois,
lorsque l’histoire reste muette, un symbole tiré des productions de la nature peut nous révéler
le fait des communications d’une nation avec une autre, et nous apprendre que telle ou telle
divinité, tel ou tel usage religieux, que l’on croyait propres à un peuple très-anciennement
civilisé, sont néanmoins des emprunts faits par lui à un peuple plus ou moins voisin.

Ajoutons que le Rhamesséum de Thèbes et les deux stèles décrites ci-dessus ne sont pas
les seuls monuments où, jusqu’à ce jour, on ait trouvé deux cyprès figurés auprès du person-
nage divin qui tout à la fois est un des assesseurs de Vénus-Hâthôr et le protecteur du premier
mois de l’équinoxe vernal. Ce sont aussi deux jeunes cyprès pyramidaux que l’on reconnaît
sans hésitation sur un des autels qui, dans une peinture du sanctuaire de Karnak, sont placés
à côté de ce dieu.720 Ici, il est ithyphallique, et Champollion721 le désigne sous le nom à Ammon
générateur ou Mendès. Entre ces deux arbres, qui sont peints en vert, et qui nous rappellent
les deux cyprès plantés à côté de Vénus-Astarté, d’Artémis ou de Mithra, sur les monuments
asiatiques, on voit s’élever, comme sur les deux stèles citées, une tige fleurie de lotus ; la fleur
est bleue ; elle s’épanouit au sein d’un calice peint en rouge et en jaune.722 Cet emblème re-
ligieux a été gravé, avec la figure du dieu ithyphallique, dans la Description de l’Égypte,723 et

Recherches sur Vénus, p. 130-132 ; atlas, pl. 17., n°s 1, 1a, 1b. — Le n° 17 de la pl. 14 G de ce dernier ouvrage reproduit un
groupe qui, sur un vase d’argent d’époque romaine, trouvé aux environs de Vienne en Dauphiné, et orné des quatre
saisons personnifiées, représente le printemps. Ce groupe nous offre Vénus assise sur le taureau équinoxial et entou-
rée de plusieurs petits Amours ; composition rare, qui, rapprochée d’un passage de Virgile (Georgic. 1., 217, 218) bien
souvent cité, mais pas toujours compris,

Candidus auratis aperit quum cornibus annum
Taurus ... ...

est un exemple précieux et mémorable de la fidélité et de la persévérance avec lesquelles les artistes, comme les
poètes de l’antiquité, nous ont transmis d’âge en âge les traditions hiératiques les plus anciennes. Sur d’autres mo-
numents figurés, qui ne représentent pas les quatre saisons, nous voyons la Vénus asiatique placée debout sur un
taureau (Recherch. sur Vénus, p. 130-132 ; pl. 17., n°s 1, 1a, 1b), ou assise sur deux taureaux (ibid. p. 128, 129 ; pl. 3 B, n° 1).
C’est ainsi que, dans le panthéon des Indiens, la déesse Parvatî, qui a tant d’analogie avec Vénus et Junon, se montre
tantôt assise sur un taureau (ibid. pl. 14 D, n° 7), tantôt chevauchant sur un quadrupède de même espèce (ibid. n° 6),
tantôt enfin assise sur un trône, à côté de Çiva, et posant un pied sur un lion, pendant que son divin époux pose un
pied sur un taureau (ibid. n° 4).

720Après tous les exemples que j’ai cités de la présence du cyprès sur les monuments figurés égyptiens, on peut
s’étonner de ne point trouver cet arbre parmi les végétaux placés, par Horapollon, au nombre des hiéroglyphes dont
il donne la signification.

721Panth. égypt. texte pour la pl. 4.
722On voit comment un art hiératique, assujetti à des règles conventionnelles, a reproduit dans cette fleur, outre l’idée

de l’hermaphroditisme et de la génération, quatre des couleurs, le bleu, le rouge, le jaune et le vert, que l’antiquité
attribuait aux divinités génératrices, et qui rappellent le ciel, le feu, le soleil, et la vie ou le printemps.

723Antiquités, t. 3., pl. 47., n° 2.

98



reproduit par Champollion dans son Panthéon égyptien724 ; mais il n’a donné lieu, de sa part, à
aucune remarque. Ce savant l’a même complétement passé sous silence, et, par conséquent,
nous laisse ignorer s’il prenait ici les deux cyprès pour deux grands chatons de palmier, comme
il l’a fait plus tard en décrivant le tableau des mois sculpté au Rhamesséum de Thèbes.

D’autres parties de l’Afrique civilisée, où le cyprès pyramidal ne croît pas spontanément,
avaient sans doute, comme l’Égypte, reçu de l’Asie occidentale le culte de cet arbre avec celui
de quelque divinité génératrice. Nous pouvons même tenir pour certain que ce symbole fut
du nombre de ceux que les Phéniciens portèrent, avec le culte d’Astarté, dans les colonies
qu’ils établirent sur les côtes septentrionales de l’Afrique, à l’ouest du Delta. Toutefois nous
n’en avons qu’une preuve indirecte ; elle se tire des traditions relatives aux rites funèbres qui
étaient en usage chez les Carthaginois. Je dois donc différer de la produire jusqu’au moment
où je serai amené à considérer le cyprès comme un emblème funéraire.

Ne doutons point que si les révolutions politiques dont Carthage fut le théâtre n’avaient
pas détruit ou dispersé les monuments d’un culte apporté de Tyr par les fondateurs de la
nouvelle cité, nous aurions, dans les antiquités figurées, comme dans les livres sacrés des Car-
thaginois, d’aussi fréquents exemples de l’attribution du cyprès à la déesse Astarté que nous
en fournissent les antiquités qui, sur le sol de la Phénicie, ont survécu aux bouleversements
politiques et physiques. Et ce que je dis ici de Carthage doit s’entendre également de tous les
établissements que les Phéniciens avaient formés sur les côtes de l’Afrique septentrionale.

724Pl. 4.

99



1.2 Deuxième Section — Occident
1.2.1 Grèce et colonies grecques

Si le culte du cyprès pyramidal fut importé de l’Asie antérieure dans ce vaste continent qui
renfermait l’Égypte et le territoire de Carthage, ne devons-nous pas nous attendre à le trouver
aussi établi dans l’archipel situé entre les côtes de l’Asie et celles de la Grèce, et dans plusieurs
parties du continent européen? Nous savons que, dès une haute antiquité, le culte des arbres,
en général, et des arbres verts, en particulier, était fort répandu dans plusieurs îles de la mer
Ægée et de la Méditerranée, dans la Thrace, la Grèce, l’Italie, la Germanie, les Gaules, l’Ibérie,
la Lusitanie. C’est sans doute à l’institution d’un tel culte qu’il faut rapporter l’antique usage
de consacrer aux dieux des forêts, des bois, et d’y placer leurs temples, leurs statues, leurs
autels.725 Des troncs d’arbres servirent à façonner les premières images des divinités de la
Grèce ; et Pausanias,726 lorsqu’il rappelle cette coutume, place l’ébène et le cyprès en tête des
différentes espèces d’arbres employées par les anciens à faire des xoana. De bonne heure, en
effet, et certainement à une époque antérieure à la fondation en Asie des premières colonies
grecques, le culte asiatique du cyprès avait pénétré dans la Grèce comme dans la Thrace ; et
si Ovide727 nomme cet arbre parmi ceux qui vinrent se ranger autour d’Orphée,728 attirés par le
charme irrésistible des sons que le chantre de Thrace savait tirer de sa lyre, Pausanias,729 de son
côté, reconnut dans l’Argolide, au milieu d’un cupressetum, les ruines de l’antique temple de
Jupiter Néméen qui avait été érigé près du bourg de Némée, à quinze stades environ de l’antre
du lion terrassé par Hercule. Enfin, dans l’Arcadie, le mont Érymanthe, également célèbre dans
l’antique légende d’Hercule par la victoire que remporta sur un sanglier ce héros d’origine
asiatique, était lui-même couvert d’une plantation de cyprès.730

En quittant l’Argolide, cette province à laquelle se rattache avec éclat la légende de Persée,
autre héros asiatique, le voyageur grec731 nous signale, sur la route d’Argos à Tégée et au milieu
des beaux cyprès qui couvraient entièrement le mont Lyconé, le temple d’Artémis Orthia.732

Ce temple, bâti au sommet d’une montagne dont le nom, Lyconé, fait allusion à la lumière,
renfermait trois statues de marbre blanc, qui représentaient Latone avec ses deux enfants,
Apollon et Artémis.733 L’ordre que suit Pausanias, en énumérant ces trois figures, nous autorise

725Cet usage dut naître du besoin de continuer à célébrer les cérémonies religieuses dans des lieux retirés, couverts,
mystérieux, comme les bois et les forêts, alors que l’accroissement successif de la population et les progrès de l’ar-
chitecture, de la sculpture, de la statuaire, obligèrent le sacerdoce à restreindre à la célébration des mystères ou des
initiations, l’emploi des grottes et des antres sacrés.

7268., 17., 2.
727Metamorph. 10., 106.
728Pierius Valerianus, connu aussi sous le nom de Valeriano Bolzani, rapporte, dans ses Hieroglyphica (52., 8.), mais

sans citer aucune autorité, qu’une statue de bois de cyprès avait été consacrée à Orphée, dans la ville de Libèthre,
près du mont Olympe, qui sépare la Thessalie de la Macédoine. Voici en quels termes il parle de cette statue et d’un
prodige qu’on lui attribua du temps d’Alexandre le Grand : «Et in Lebethris Orphei simulacrum ex cupresso cultum,
quod cum Alexandri temporibus sudorem multum emisisset, omnibus eo prodigio perterrefactis, responsum est ab
Aristandro, viro sapiente, bene sperandum, siquidem quod nunc opus Alexander aggrederetur, ob rerum gestarum
magnitudinem maximum esset sudorem et laborem poetis ac Musarum cultoribus allaturum.»

7292., 15., 2.
730Ovide nous l’apprend dans ces deux vers (Heroïd. Epist. 9., v. 87, 88) :

Ut Tegeæus aper cupressifero Erymantho
Incubet, et vasto pondere lædat humum?

7312., 24., 6.
732Peut-être ce surnom d’Orthia était-il en rapport avec la forme droite du cyprès, image symbolique de la déesse.
733La statue de Latone, ainsi placée sur la montagne de la lumière, avec ses deux enfants, qui représentent, l’un le

100



à croire que Latone était placée entre Apollon et Artémis, comme la Vénus assyrienne, mère
des dieux, est elle-même placée entre ces deux dernières divinités, ou entre le cyprès du soleil
et le cyprès de la lune, sur les monuments figurés asiatiques que j’ai cités dans la première
section de ce mémoire. Le récit de notre auteur mérite d’être rapproché des détails que nous
trouvons dans un passage de Strabon734 dont précédemment je n’ai dit que quelques mots.
Il s’agit d’un bois sacré, nommé Ortygie, et planté de plusieurs sortes d’arbres, mais surtout
de cyprès. Ce bois, dont le nom est un de ceux que portait anciennement l’île de Délos, était
situé non loin d’Éphèse et traversé par le Cenchrius, petit fleuve où Latone, disait-on, fit ses
ablutions après avoir mis au monde, dans cette contrée, Apollon et Artémis, qui eurent pour
nourrice une femme également appelée Ortygie. Aussi Strabon nous apprend-il que, dans un
des temples que renfermait le bois sacré, on voyait la statue de Latone portant un sceptre, et
accompagnée d’un groupe composé de ses deux enfants et de leur nourrice Ortygie, qui les
tenait chacun par la main. Il y a donc lieu de croire que le cyprès fut consacré à Latone, mère
des dieux, aussi bien qu’à Vénus et à Rhéa, qualifiées chacune mère des dieux, et, comme
Latone, assimilées à la Nuit, divinité essentiellement génératrice. Et si, dans l’Asie occidentale,
les monuments figurés ou les traditions nous ont montré le cyprès du soleil et le cyprès de
la lune attribués à Vénus, à Rhéa et à la déesse de Syrie ; si, comme j’en ai fourni la preuve,
le cyprès fut nominativement consacré à Apollon et à Artémis chez les Grecs asiatiques, ma
supposition, quant à Latone, se trouve confirmée par la loi hiératique qui transmettait aux
jeunes divinités les symboles et les attributs de leur père ou de leur mère.

La Grèce, par conséquent, doit nous offrir plus d’un exemple de l’attribution du cyprès à
Apollon et à Artémis. Et d’abord, notons ici que, selon le témoignage exprès de Pindare,735 les
lambris du temple d’Apollon à Delphes,736 ou du moins d’une des cella de ce temple,737 étaient
de bois de cyprès. Notons aussi que très-anciennement, sur le mont Parnasse, consacré à
Apollon et aux Muses, ses fidèles compagnes, il existait, au milieu d’un cupressetum, une ville
qui, primitivement appelée Cyparissia, fut ensuite nommée Apolloniade.

Les médailles impériales de deux villes de l’Argolide, Épidaure et Trézène, fournissent des
témoignages non moins explicites. Parmi les premières, je citerai deux pièces longtemps at-
tribuées à une prétendue ville de Cyparisus ou Cyparissus, dont on ne pouvait, et pour cause,
indiquer la position topographique ; elles furent frappées en l’honneur d’Antonin le Pieux. Au
revers de la tête de cet empereur, elles nous montrent, l’une et l’autre, une chèvre allaitant
un jeune enfant au pied d’un grand cyprès.738 Sestini commet l’erreur de désigner l’enfant sous
le nom d’Apollon.739 Feu M. Avellino,740 mieux inspiré, prend ici le cyprès pour l’image symbo-

soleil, l’autre la lune, nous rappelle que le nom de Latone emporte avec lui le sens de nuit ou d’une chose cachée.
J’ajoute que le nom de Damia, donné à la déesse dans une tradition qui la fait arriver du pays des Hyperboréens à
Délos, signifie, en zend et en sanscrit, ténèbres. Cette remarque, si je ne me trompe, n’avait pas encore été faite.

734Geogr. 14., p. 639, 640.
735Pythic. 5., 52.
736C’est ainsi que Winckelmann (Opp. t. 6., p. 162) entend le passage de Pindare.
737Feu M. Avellino (mémoire cité, p. 8, note 3), s’appuyant sur un commentaire du scoliaste de Pindare, croit que les

mots κυπαρίσσινον μέλαθρον, dont se sert le poète, s’appliquent, non à tout le temple, mais seulement à la cella
où Arcésilaüs consacra son char.

738Mionnet, sans faire remarquer que Sestini, dans l’écrit intitulé : In Catalogi musei Hedervariani partem primam
Castigationes (p. 46, n° 6012), restitue à Épidaure les médailles dont il s’agit, classe, avec doute cependant, parmi
celles de l’île de Crète, la médaille impériale décrite par Sestini dans ses Lettere numismatiche (Continuazione, t. 3., p.
44 et 45), et l’attribue à une ville qu’il désigne sous le nom de Cyparisus incerti situs. (Voy. Suppl. 4., 316, n° 137.)

739In Catalog. mus. Hederv. part. 1 Castigationes, loc. cit.
740Mémoire cité, p. 22.

101



lique de ce dieu, et l’enfant pour Esculape, nourri à l’ombre de l’arbre consacré à son père.
Le savant archéologue napolitain n’oublie pas de rappeler que, selon les traditions grecques
qui avaient encore cours du temps de Pausanias, Esculape enfant aurait été découvert, dans
le pays des Épidauriens, par le chevrier Aresthanas,741 ou par Autolaüs, fils illégitime d’Arcas.742

Les monnaies impériales d’Épidaure qui ont pour revers un sujet si habilement interprété, sont
encore rares. La Bibliothèque impériale de Paris en possède deux depuis peu d’années seule-
ment ; leur état de conservation laisse beaucoup à désirer. Elles proviennent de la collection
formée, au musée Hedervar, par le comte de Wiczay, et ne sont pas d’un même flan.743 Je les
ai fait dessiner avec soin, et placer sous les n°s 1 et 2 de la planche 21 ci-jointe. Au revers,
la première offre, coupées par le haut, les trois lettres ΕΠΙ, gravées du même côté que le cy-
près, et les deux lettres terminales ꞶΝ, placées à l’exergue. Les lettres ΔΑΥΡΙ, qui sont ici
presque entièrement effacées, se voient nettement au revers du n° 2 ; de sorte qu’en rappro-
chant les deux médailles, on a la légende entière ΕΠΙΔΑΥΡΙꞶΝ, «des Épidauriens.» Il existe
au cabinet impérial de Vienne un autre exemplaire de la pièce n° 2. Neumann en a donné744 un
dessin très-inexact, où l’on ne retrouve pas le jeune Esculape allaité par la chèvre. Le dessin
qu’a publié Sestini745 d’un quatrième exemplaire, semblable à celui de Vienne et tiré du musée
Bondacca, est un peu moins mauvais. Enfin il en indique un cinquième exemplaire dans le mu-
sée Sanclemente.746 En 1846, M. Th. Panofka, dans une savante dissertation intitulée : Asclepios
und die Asklepiaden,747 nous a fait connaître deux autres médailles impériales qui offrent, au
revers, le même sujet que ces cinq pièces : l’une porte l’effigie de Caracalla, et se conserve
au médaillier impérial de Vienne748 ; l’autre, où nous retrouvons l’effigie d’Antonin le Pieux, est
déposée dans le médaillier royal de Copenhague.749 L’habile académicien de Berlin rapporte,
sans hésitation, la première à Épidaure, mais ne sait à quelle ville il convient d’attribuer la
seconde ; il indique avec doute Cyparissie de Messénie, ou Cratie de Bithynie. Comme les six
autres cependant, celle-ci appartient à Épidaure.

Parmi les monnaies impériales de Trézène qui nous offrent le cyprès, je trouve deux
moyens bronzes à citer : le premier représente, au revers de la tête de Septime Sévère, un
temple placé sur une colline qui s’élève entre un cerf et un cyprès750 ; le second, qui est à
l’effigie de Julia Domna, porte le même revers, avec cette seule différence que le cerf y
est remplacé par un laurier.751 Quoique le cerf et le laurier soient, comme le cyprès, des
emblèmes consacrés à Vénus tout aussi bien qu’au dieu des Muses, je n’hésite pas à croire,
avec M. Avellino,752 que l’édifice qui, sur chacune de ces deux médailles, orne le sommet
d’une colline, ne soit un de ces deux temples qu’au rapport de Pausanias les Trézéniens

741Pausanias, 2., 26., 4.
742Id. 8., 25., 6.
743Une de ces médailles est décrite par l’abbé Caronni dans le Catalogue du musée Hedervar (pars 2., n° 6012).
744Num. populor. t. 2., tab. 7., fig. 7.
745Descript. numor. veter. tab. 13., fig. 2.
746Letter. numism. Continuaz. t. 3., p. 45.
747Berlin, in-4°, fig.
748Pag. 10, pl. 1., n° 1.
749Pag. 10 et 11, pl. 1., n° 2.
750Sestini, Descr. num. veter. p. 215, n° 3.
751Mus. Sanclemente, num. select. t. 2., p. 299, tab. 25., fig. 235. — C’est à tort que l’abbé Sanclemente désigne ici sous

le nom d’olivier l’arbre placé en regard du cyprès.
752Mémoire cité, p. 22-24.

102



avaient dédiés à Apollon, surnommé, dans l’un, Théarius,753 dans l’autre, Épibatérias.754 À cette
occasion, le savant auteur du mémoire sur le mythe de Cyparisse a soin de mentionner l’autel
que, selon le voyageur grec,755 ces mêmes Trézéniens avaient consacré à Hélios Éleuthérios ;
mais il ne connaissait pas le sens philosophique d’un des noms, serv-azâd, qu’en Perse on
donne au cyprès, à cet arbre qui fut l’emblème tout à la fois de Mithra, du soleil, de la lune et
des cinq autres planètes ; c’est-à-dire l’emblème du dieu psychopompe et des sept cieux où
les âmes, rendues à la liberté et à la vie spirituelle, doivent achever de se purifier avant de
rentrer dans le séjour des bienheureux. Dès lors, M. Avellino n’a pu faire un rapprochement
qui se présente à notre esprit ; il n’a pas remarqué la corrélation qui existe entre le surnom
d’Éleuthérios, donné par les Trézéniens au Soleil, porte du ciel, et attribué ailleurs à Dionysus,
prince des mystères ; les surnoms de Liber et de Libera ou Libitina, appliqués, chez les
Romains, l’un à Bacchus, l’autre à Vénus ou à Proserpine, déesses des vivants et des morts ;
et l’épithète azâd,756 sans vie ou libre, ajoutée au nom de l’arbre qui chez les Perses, comme
chez les Assyriens et les Phéniciens, était non-seulement un symbole de vie, de liberté ou de
vie spirituelle, mais aussi l’image immortelle de la divinité qui préside à des mystères fondés
sur le dogme de la descente et de l’ascension des âmes. C’est ici le lieu de rapporter en entier
un passage de Pausanias dont j’ai déjà dit quelque chose757 à propos d’un autre récit où le
même écrivain s’impose un silence religieux sur le rôle de Mercure et de son bélier758 dans la
célébration des mystères de la Mère des dieux. Malgré une seconde réticence, nous allons
trouver ici la preuve que, chez les Grecs, on associait le culte du cyprès aux cultes réunis
d’Apollon, des Grandes Déesses adorées dans les mystères, et du dieu que les Égyptiens,
sous le nom de Thoth ou Thaut, et les Grecs, sous le nom d’Hermès, considéraient comme
une divinité psychopompe. « En face des champs stényclériques, dit Pausanias,759 il y a un lieu
que les anciens appelaient Œchalia, et qui se nomme maintenant le bois Carnasius.760 On y
voit une forêt très-épaisse de cyprès, qui renferme les statues de plusieurs dieux : Apollon
Carnéus, Hermès portant un bélier, et Coré la Chaste, fille de Déméter. Près de cette dernière
statue coule une fontaine. Dans le Carnasius, on célèbre des mystères en l’honneur des
Grandes Déesses ; mais je garderai le silence sur le rite qu’on y suit. Ces mystères m’ont paru
tenir le premier rang après ceux d’Éleusis.» Ce passage, rapproché des sculptures de l’autel
palmyrénien du Musée capitolin et des observations placées dans la section précédente,
prouve jusqu’à l’évidence qu’en Grèce, comme dans l’Asie occidentale, le culte d’Apollon, ou
d’un dieu-soleil désigné sous divers noms, se liait intimement à l’institution des mystères.

Un autre lieu, un autre monument, peuvent ajouter une nouvelle preuve à celles que déjà
nous avons de l’attribution du cyprès à Apollon chez les Grecs. J’entends parler de la fresque

753Pausanias, 2., 31., 9.
754Id. ibid. 32., 2.
755Id. ibid. 31., 8.
756Dans mon second mémoire, je donne sur la formation de cette épithète philosophique les explications néces-

saires.
757Ci-dessus, p. 26, 27.
758Une agate-onyx, que M. le duc de Luynes a récemment acquise et qu’il veut bien me communiquer au moment où

cette feuille est sous presse, fournit une preuve nouvelle et irrécusable de l’authenticité des traditions qui attribuent
au symbole du bélier un rôle important dans la célébration des mystères d’origine asiatique. D’un côté, cette agate-
onyx, dont le travail me paraît phénicien ou assyrien, offre en relief une tête de bélier ; de l’autre, elle représente, gravé
en creux, un griffon ailé et crêté, dévorant un bouc terrassé. Dans mes Recherches sur Mithra, je montrerai comment
ce groupe se rattache directement aux mystères de la Vénus assyrienne.

7594., 33., 5.
760Καρνάσιον ἄλσος.

103



dont un dessin au trait accompagne le mémoire cité de feu M. Avellino, et qui a été fidèlement
reproduit sur la planche 12 ci-jointe. Bien que cette belle peinture provienne des ruines de
Pompeï,761 elle a droit, par la simplicité de sa composition et par l’élévation de son style, à
être comptée au nombre des monuments dont les artistes grecs revendiquent l’invention. Elle
représente, vu de face, Apollon debout, presque nu, la tête ceinte d’une couronne de laurier
et entourée d’un limbe, la main gauche appuyée sur une grande lyre à dix cordes posée à
terre, et une branche de laurier dans la main droite. Une chlamyde, dont un bout est jeté sur
le bras gauche, est agrafée au-dessous de l’épaule droite, et tombe par derrière jusqu’à mi-
jambe. Les pieds sont chaussés du cothurne. A la gauche du dieu, et plongé dans la tristesse,
on voit le beau Cyparisse assis, tenant de la main gauche deux longues lances. Une draperie,
jetée sur le bras droit, passe sur la cuisse droite et enveloppe le bas des reins, la cuisse et
la jambe gauches ; le reste du corps est nu. Du sommet de la tête sort la cime d’un cyprès
pyramidal. Cyparisse est donc représenté au moment même où, selon la fable, Apollon, touché
de la douleur que cause à ce jeune homme la mort d’une biche ou d’un cerf qu’il aimait et
qu’il a tué par imprudence, le métamorphose en cyprès. Aussi le peintre a-t-il placé auprès du
siège de Cyparisse un jeune cerf, ou peut-être une biche. Derrière les deux seuls personnages
qu’on voie dans le tableau, s’élèvent de belles constructions, qui nous annoncent qu’ici la
métamorphose de Cyparisse s’opère devant un temple dédié à Apollon : le trépied, l’arc et
le carquois posés sur ces constructions, et le bois de cyprès dont elles sont entourées, ne
laissent aucun doute à cet égard. Ce sont, avec la branche de laurier qui pend de la main
droite d’Apollon, les mêmes accessoires caractéristiques que nous avons trouvés auprès de
ce dieu, sur les médailles coloniales d’Alexandria-Troas762 ; mais, au lieu d’un seul cyprès que
ces médailles nous montrent planté à ses côtés, la fresque de Pompeï, seul monument figuré,
authentique, qui nous reste de la métamorphose de Cyparisse, laisse distinctement apercevoir
un cupressetum autour de l’édifice consacré à Apollon.

Les traditions relatives au mythe de Cyparisse varient beaucoup dans les auteurs grecs,
comme dans les auteurs latins.

Philostrate763 reconnaît à ce mythe une origine asiatique : en parlant du bois sacré de cyprès
et de lauriers planté auprès du temple d’Apollon, dans le faubourg d’Antioche de Syrie, appelé
Daphné, il a soin de dire que Cyparisse était un jeune Assyrien, qui passait pour avoir été
changé en cyprès ; et, ajoute-t-il, la beauté de l’arbre fait foi d’une telle métamorphose.

Une autre tradition, recueillie par Servius,764 assigne l’île de Crète pour patrie à Cyparisse,
jeune homme aussi chaste que beau, dont Apollon, ou Zéphyre, était éperdument amoureux,
et qui, voulant conserver la pureté de ses mœurs, s’enfuit vers le fleuve Oronte, et se réfugia
sur le mont Casius, où il fut changé en cyprès. Si, dans cette légende, l’île de Crète est le lieu où
Apollon chercha à séduire Cyparisse, n’oublions pas que les écrivains grecs ou latins désignent
comme la patrie du cyprès une ville de cette île, Tarrha, célèbre, de même que Cnosse, par
le culte qu’on y rendait à Apollon.765 Remarquons, d’autre part, que, dans le récit de Servius,
le mont Casius et le fleuve Oronte nous ramènent en Syrie, cette partie importante de l’Asie
occidentale, qui déjà, par ses monuments figurés et par ses traditions écrites, nous a fourni la

761Elle fut découverte en 1833 ou 1834.
762Ci-dessus, p. 105-107 ; et pl. 13., n°s 1-3.
763In Vita Apollon. 1., 16.
764Ad Virgil. Æneid. 3., v. 680.
765Sur la haute antiquité et l’importance du culte d’Apollon dans l’île de Crète, nommément à Cnosse et à Tarrha,

voyez les savantes remarques de K. O. Müller (Die Dorier, t. 1., p. 206-209).

104



preuve que le culte du cyprès y fut très-anciennement établi en l’honneur d’Apollon et du soleil,
comme en l’honneur de Vénus et de la lune.766 Si Zéphyre est substitué à Apollon dans une
variante de cette légende recueillie par Servius,767 nous le trouvons nommé dans un passage
où Nonnus semble dire qu’Apollon et Zéphyre s’étaient disputé le cœur de Cyparisse.768 A ce
nom de Zéphyre, pouvons-nous ne pas nous rappeler que la Vénus asiatique était assimilée à
l’air, cosmologiquement parlant, et que, chez les anciens habitants de l’Arménie, peuple sorti
du territoire de l’empire assyrien, cet élément intervenait dans les augures qui se tiraient de
la plus ou moins grande agitation du feuillage des cyprès sacrés d’Armavir769 ?

Ovide, sur l’autorité, sans doute, de quelque mythographe grec, dont les écrits et même
le nom ne nous sont point parvenus770 ; Ovide, le plus ancien des écrivains de l’antiquité qui
nous ont conservé la fable de Cyparisse et Apollon ; Ovide771 place la scène principale dans l’île
de Céos ou Céa,772 dans une île presque contiguë à l’Attique, cette célèbre contrée où le culte
d’Athéné, la légende et les symboles de la déesse, l’assistance qu’elle prête à Hercule dans ses
douze travaux ou ses initiations,773 la légende de Thésée et bien d’autres faits, nous révèlent
une civilisation importée de l’Asie occidentale. Aussi trouvons-nous dans le récit du docte et
ingénieux chantre des Métamorphoses, plus d’un trait qui tout à la fois décèle aussi une origine
asiatique et s’accorde avec la fresque de Pompeï. D’autre part, des témoignages authentiques
nous apprennent que, sous divers noms et dès une époque reculée, Apollon fut adoré dans l’île
de Céos,774 et qu’il continua de l’être jusqu’aux derniers temps du paganisme. Il y portait prin-
cipalement les surnoms d’Aristée et de Carthéen. De nos jours on a découvert, dans les ruines
de Carthée, les restes d’un temple dédié à Apollon Carthéen775 ; et c’est aux environs mêmes de
Carthée, que, selon le poète latin, Cyparisse tua par mégarde un très-beau cerf objet de tous
ses soins, et qui était consacré aux nymphes des champs appelés carthéens, carthæa arva. Ce
cerf, comme le cyprès, doit être pour nous une image symbolique d’Apollon lui-même.776 Le

766Ci-dessus, p. 19, 20, 37-41, 51-58, 96-99, 104-107.
767Servius, loc. cit.
768Καὶ Ζέφυρον κλονέεσκε Λάκων νέος · ἀλλὰ [θανόντα

Ἡβητὴν Κυπάρισσον ἰδὼν ἐρατεινὸς ἀήτης
Εὗρεν Ἀμυκλαίοιο παραιφασίην Ὑακίνθου.

Dionysiac. 11., 363-365.
769Ci-dessus, p. 64-73.
770Voyez, à ce sujet, les observations de Gierig, dans la préface de son édition des Métamorph. d’Ovide, et celles de

M. Avellino (mémoire cité, p. 13-17, 21).
771Metamorph. 10., 106-142.
772Aujourd’hui Zéa.
773Voy. surtout les peintures d’une série nombreuse de vases grecs, d’ancien style.
774Voy. sur l’île de Céos, sur les ruines de Carthéa et sur le culte d’Apollon dans cette île, les manuscrits autographes

et inédits d’Anse de Villoison, déposés à la Bibliothèque impériale (le 3e vol. surtout), et les notes écrites, par le même
voyageur, à la marge des pages 15, 16 et suivantes du 2e volume du Voyage de Tournefort au Levant (éd. de Lyon, 1727 ;
trois vol. in-8°). L’exemplaire se conserve aussi à la Bibliothèque impériale. (Cf. Bröndsted, Voyag. et Recherch. dans
la Grèce, p. 1-76 ; pl. 8., 16-19.)

775Bröndsted, ibid. p. 18 et suiv. pl. 8., 16-19.
776A l’appui de cette opinion, j’aurais à citer les témoignages que plusieurs savants archéologues, nommément MM.

le duc de Luynes, Raoul-Rochette, Rathgeber, Ph. le Bas, Em. Braun, Avellino, ont produits pour prouver que le cerf et
la biche furent consacrés à Apollon, comme à Artémis ou Diane. Je me bornerai à faire une mention particulière des
monnaies autonomes de Caulonia, qui nous montrent, au droit, un cerf placé sur un autel, à côté de l’image d’Apollon,
et, au revers, un cerf regardant tantôt à droite, tantôt à gauche (voy. l’intéressante notice publiée par M. Émile Braun,
dans le Bulletino dell’ Instit. arch. année 1843, p. 94, 95). C’est ainsi que, sur un des bas-reliefs de l’obélisque de Xanthus,
l’image symbolique de Vénus, une vache allaitant son veau, est placée en regard de l’image anthropomorphique de la
déesse.

105



portrait qu’en trace Ovide ne permet aucun doute sur ce point : il était très-grand777 ; il avait
des cornes d’or ou dorées,778 un collier de pierres précieuses, une bulle d’argent suspendue
sur le front, ce qui,779 pour le dire en passant, caractérisait Apollon comme un dieu solaire et
lunaire à la fois.780 Cette description, que j’abrège, ne se rapporte nullement au quadrupède
placé près du siége de Cyparisse, dans la fresque de Pompeï. Les petites proportions que lui
a données le peintre ne répondent ni à un cerf ordinaire, ni au cerf des champs carthéens, tel
que le poète le dépeint. De plus, l’animal, plein de vie, n’est point dans l’attitude où devrait
être un cerf blessé à mort. Ne dirait-on pas plutôt une biche781 ou un jeune cerf apprivoisé, qui
tourne la tête vers Cyparisse, pour exprimer qu’il l’aime et qu’il attend de lui un regard, une
caresse? Et si c’est un cerf, comme je suis porté à le croire, ne représente-t-il pas ici symboli-
quement Apollon lui-même, le protecteur céleste de Cyparisse? Dans les traditions écrites, le
quadrupède tué par Cyparisse est tantôt un cerf,782 tantôt une biche783 ; mais le trait principal du
mythe, qui, dans la fresque de Pompeï, marque la métamorphose du jeune chasseur, ce trait
est fidèlement reproduit dans le récit d’Ovide784 : le peintre fait naître du sommet de la tête de
Cyparisse la cime d’un cyprès pyramidal ; le poète, à son tour, après ces mots caractéristiques,
metas imitata cupressus,785 dépeint la métamorphose dans les vers que voici :

In viridem verti cœperunt membra colorem;
Et modo, qui nivea pendebant fronte capilli,
Horrida cæsaries fieri, sumptoque rigore
Sidereum gracili spectare cacumine cœlum.

On chercherait en vain dans les autres poètes ou mythographes de l’antiquité les précieux
détails qui accompagnent cette fiction ; et il est difficile de ne pas reconnaître dans le récit
d’Ovide, comme dans la fresque de Pompeï, un exemple de l’habitude qu’avaient les Grecs et
les Romains de transformer en mythe le symbole. Remarquons de plus qu’ici l’origine asiatique
de la légende de Cyparisse ne se trahit pas moins par le nom même du lieu où s’accomplit
la métamorphose. Ce nom, Carthéa, appartient à plusieurs idiomes de l’Asie occidentale ; il
signifie la ville, et dut nécessairement être imposé par une colonie phénicienne à la cité qu’elle
fonda dans l’île de Céos. Le nom seul de Carthage justifierait, au besoin, une pareille assertion.

777« Ingens cervus.»
778«Cornua fulgebant auro.»
779Bulla super frontem parvis argentea loris

Vincta movebatur ... ...
780Voyez mes observations sur l’emploi simultané de l’or et de l’argent dans les images des divinités (Recherches sur
Vénus, p. 108-116).

781Les biches qui jouent un rôle dans les fictions mythologiques des Grecs et des Romains, sont souvent représentées
avec un bois de cerf.

782Ovide, loc. cit. Servius, ad Virgil. Æneid. 3., 64, 680. Lactantius Placidus, Argum. Ovid. Metamorph. 10., 3. Scriptores
rer. mythic. latini tres, t. 1., fab. 177., p. 134.

783Servius, ad Virgil. Georgic. 1., 20. Scriptores rer. mythic. latini tres, t. 1., fab. 6., p. 2 ; fab. 178., p. 135.
784Cette conformité avait tellement frappé M. Avellino, que, selon lui (Mémoire cité, p. 15), l’auteur de la fresque

l’aurait peinte, l’imagination pleine des vers d’Ovide. Il a soin de dire que les inscriptions latines trouvées à Pompeï
prouvent que les poètes de la haute latinité étaient parfaitement connus dans cette colonie romaine, et il renvoie à
l’opuscule de M. Wodsword intitulé : Inscriptiones pompejanæ (Lond. 1837). Toutefois les différences que je signale
entre le récit du poète et l’œuvre du peintre ne me permettent pas de souscrire sans restriction à l’opinion du docte
académicien de Naples.

785Il n’est pas sans intérêt de faire remarquer ici que d’autres écrivains latins, pour désigner le cyprès, emploient
quelquefois, au lieu de cupressus, le mot cyparissus, identique avec le nom du personnage changé en cyprès par
Apollon. Virgile nous en fournit deux exemples, l’un dans les Géorgiques (2., v. 84), le second dans l’Énéide (3., v. 680).

106



Lactantius,786 dans l’analyse succincte qu’il fait de chaque livre des Métamorphoses
d’Ovide, n’avait pas à reproduire les détails que je loue dans le récit du poète ; mais, tout
en se bornant à rapporter les deux faits principaux, la coupable passion d’Apollon et la
métamorphose de Cyparisse, il place aussi le lieu de la scène dans l’île de Céos ; et s’il omet
de désigner nominativement la ville de Carthée, en revanche il nous montre qu’il avait puisé
ses renseignements ailleurs que dans Ovide, car il nous apprend que Cyparisse avait pour
père Amyclée. Cette dernière notion ne se trouve ni dans Ovide, ni dans aucun autre écrivain.
Rapprochée des trois vers cités de Nonnus,787 où Cyparisse a pour patrie la Laconie, elle nous
ramène dans cette contrée ; et là nous trouvons, non-seulement une très-ancienne ville du
nom de Cyparissia,788 mais une Aphrodite armée, dont le culte dut être, de bonne heure,
importé en Grèce par les Phéniciens, adorateurs d’Astarté armée, et une Athéné Cyparissia,789

autre divinité armée, qui se confond à la fois avec la déesse Onka ou Onga de ces mêmes
Phéniciens, et avec la Vénus Mylitta de Babylone et de Ninive.

Une autre tradition790 donne pour père à Cyparisse, au lieu d’Amyclée, Télèphe, qu’une
biche, disait-on, avait nourri ; et, par une coïncidence digne d’attention, nous voyons, sur un
bas-relief de la villa Borghèse,791 une biche accroupie auprès d’Augé, mère de Télèphe, comme
nous trouvons une biche ou un cerf accroupi auprès de Cyparisse sur la fresque de Pompeï.

Enfin quelques écrivains latins substituent le nom de Silvain ou Sylvain à ceux d’Apollon
et de Zéphyre dans la légende, de Cyparisse.792 Parmi ces écrivains, nous retrouvons Servius, et
ici le témoignage qui résulte de sa riche érudition est d’autant plus important qu’il se produit
à l’occasion de ce vers où Virgile793 nous apprend que l’on représentait Silvain portant à la main
un jeune cyprès :

Et teneram ab radice ferens, Silvane, cupressum.

Cette attribution du cyprès à Silvain est confirmée tout à la fois par la substitution de ce
dieu à Apollon, dans la fable de Cyparisse, et par les monuments figurés que citent à ce sujet
Heyne794 et Visconti.795 A ces monuments, selon la judicieuse observation de M. Avellino, il faut
ajouter une inscription latine, métrique, composée en l’honneur du dieu Silvain et découverte
dans l’Abruzze citérieure, sous le château de Capistrano, diocèse de Valva.796 Le vers cité des
Géorgiques de Virgile est introduit dans cette inscription.

L’identité de Silvain et d’Apollon ressort donc à la fois, on le voit, de la substitution du pre-
mier au second dans la légende de Cyparisse, et de l’attribution du cyprès à Silvain, comme à

786Loc. cit.
787Ci-dessus, p. 201, note 4.
788Ci-après, p. 245.
789Pausanias, 3., 22., 7.
790Servius, ad Virgil. Æneid. 3., 680.
791Visconti, Monum. scelti borghesiani, pl. 33. ; édit. de Milan.
792Servius, ad Virgil. Georgic. 1., 20 ; ad Eclog. 10., 26. Scriptores rer. mythic. latini tres, t. 1., fab. 6., p. 2 ; fab. 178., p. 135.
793Georgic. 1., 20.
794Ad Virgil. loc. cit.
795Mus. Pio-Clement. t. 7., explication de la pl. 10. (Cf. le Dr. Frédéric Creuzer, Symbolik, t. 3., p. 843 ; 3e édition.)
796Copiée par l’abbé Costanzo, cette inscription fut publiée dans les Papiri diplomatici (p. 332) de Marini, puis dans

les Nouvelles annales de l’Institut archéologique (vol. 6., p. 150), ou M. Avellino (mémoire cité, p. 27, note 1) est fondé
à dire qu’elle n’aurait pas dû être annoncée comme inédite. Elle a, plus récemment, été reproduite par M. Liberatore,
dans ses Opuscoli (p. 112).

107



Apollon. Le culte de Silvain, divinité fort énigmatique, dont nous ne découvrons en Grèce au-
cune trace, avait-il été importé de l’Orient chez les Romains797 ? ou bien ceux-ci trouvèrent-ils
ce culte établi chez les anciens peuples d’Italie, à qui une émigration asiatique l’aurait ap-
porté en même temps que le symbole du cyprès? Ce sont des questions insolubles, ce me
semble, dans l’état actuel de nos connaissances. Bornons-nous à remarquer que le vers cité
des Géorgiques nous rappelle un usage originaire de l’Asie occidentale, comme le cyprès ; un
usage simultanément constaté par des cylindres asiatiques et par des monuments égyptiens,
où nous avons vu un jeune cyprès placé à la main, soit d’un prêtre, soit d’un initié, soit d’une
divinité chargée de présider à la vie et au printemps.798 Mais complétons cette remarque en
transcrivant ici le commentaire entier de Servius sur le même vers de Virgile, commentaire où
Silvain, à l’exemple des divinités de l’Asie occidentale,799 se montre avec le double caractère
de dieu des vivants ou de la terre et de dieu des morts ou des enfers : «Silvain est le dieu
des forêts. Il aima un jeune homme, nommé Cyparisse, qui avait une biche parfaitement appri-
voisée. Le dieu, sans le savoir, ayant tué cette biche, Cyparisse en mourut de douleur. Silvain,
qui le chérissait,800 le changea en cyprès, arbre ainsi appelé du nom de Cyparisse ; et, pour se
consoler, dit-on, il porte à la main un arbre de cette espèce. Quelques-uns pensent que Silvain
est une divinité infernale,801 et, pour cette raison, ils lui attribuent le cyprès, qui, à cause de la
faiblesse de ses racines, convient aux rites funéraires.802 »

Que le dieu qui change Cyparisse en cyprès s’appelle Silvain ou Apollon, cette métamor-
phose ne cache pas moins un sens élevé, que mes savants devanciers ne semblent pas avoir
pénétré à travers la fiction érotique inventée par l’imagination sensuelle et dépravée des Grecs.
On n’a pas compris que Cyparisse est un initié qui atteint, non sans de pénibles efforts, le
but que s’étaient proposé les fondateurs des mystères. Son âme est restée victorieuse dans
le combat qu’elle avait à livrer à la matière, source de toutes les passions charnelles et dé-
réglées ; et cette victoire est représentée symboliquement par la mort que Cyparisse donne
lui-même au cerf ou à la biche qu’il chérissait. Le cerf, dans certains rites propres à l’institu-
tion des mystères chez les Assyriens et les Phéniciens, se substitue au taureau.803 Dominé par
des désirs impétueux, emporté par sa grande vigueur, furieux même au temps des amours,
le cerf, animal herbivore comme le taureau, est, comme lui aussi, le symbole du principe hu-
mide,804 et, par conséquent, le symbole de la vie matérielle, le symbole des dieux créateurs ou

797Voyez, sur le dieu Silvain, les inscriptions latines que M. le Dr. Jean Labus a rapportées dans ses Marmi antichi
bresciani, et les savantes observations dont il a accompagné ces inscriptions (p. 74-77).

798Ci-dessus, p. 64, 165, 166, 183-185.
799Voy. Mém. de l’Acad. des inscriptions, nouv. série, t. 14., 2e partie, p. 68, 173. Recherches sur Vénus, p. 43, 44, 72, 74,

75, 226, 227, 238-240.
800Mot à mot : « le dieu amoureux. »
801Mot à mot : «un dieu funèbre.»
802«Silvanus deus est silvarum. Hic amavit puerum Cyparissum nomine, qui habebat mansuetissimam cervam. Hanc

quum Silvanus nescius occidisset, puer est extinctus dolore : quem amator deus in cupressum arborem nominis ejus
vertit, quam pro solatio portare dicitur. (Hunc Silvanum quidam funebrem deum putant, et ideo cupressum tribuunt
ei, quia eadem arbor apta sit funeri ob radicum infirmitatem).» Servius, ad Virgil. Georgic. 1., 20. — Ces mêmes rensei-
gnements se trouvent, mot pour mot, dans le premier et le second des trois mythographes latins dont les écrits ont
été retrouvés à la bibliothèque du Vatican, par les soins de S. Em. Mgr. le cardinal Maï. (Voy. Script. rer. mythicar. latini
tres Romæ nuper reperti, t. 1., fab. 6., p. 2 ; fab. 178., p. 135 ; ed. Bode.)

803De là, cette double attribution du cerf et du taureau à Apollon et à Artémis ou Diane ; de là, sur des bas-reliefs
assyriens et sur des pierres gravées ou des scarabées de travail phénicien, ces groupes composés d’un ou deux lions,
d’un ou deux griffons, qui dévorent un cerf au lieu d’un taureau ; de là aussi, des têtes de cerf substituées à des cornes
ou à une tête de taureau, comme ornement des tiares des rois parthes.

804Voy. Rech. sur Vénus, p. 156-162, 191, 192, 220-225.

108



qui dispensent la vie.805 Mais il a sur le taureau l’avantage de marquer, tout à la fois par son
rut et par la perte annuelle et périodique de son bois, l’époque du printemps, cette saison
si impatiemment attendue, où, chaque année, une nouvelle vie se manifeste à la surface de
la terre.806 Dans le langage symbolique des mystères, dompter et tuer le cerf ou le taureau,
c’est donc la victoire de la vie spirituelle sur la vie charnelle, la victoire de l’âme sur le corps.
Ce triomphe appartient à Cyparisse, dont les habitudes pieuses et la pureté de mœurs nous
sont attestées par les légendes grecques qu’Ovide et Servius avaient eues sous les yeux. Sorti
victorieux des épreuves et des combats institués, en Orient, dans les initiations, il meurt, c’est-
à-dire il achève, par la mort de son corps, de rendre à son âme la liberté qu’elle avait perdue.
Comme Hercule, après que sa dépouille mortelle eut été consumée sur le bûcher mystique,
il reçoit, avec le don de l’immortalité, les honneurs insignes de l’apothéose. Il les reçoit d’un
dieu solaire, Apollon ou Silvain, qui, comme Mithra, modèle de perfectibilité proposé aux ini-
tiés, préside à la vie future et à la célébration des mystères. La métamorphose de Cyparisse
en cyprès, symbole d’Apollon et de Silvain, symbole de la vie éternelle ou de l’immortalité, est
donc une véritable apothéose.807 Je ne sais si je m’abuse, mais il me semble que la fresque de
Pompeï, monument où se révèle un sentiment profondément religieux, confirme le sens élevé
que je prête au mythe de Cyparisse.

L’attribution du cyprès à Apollon, chez les Grecs d’Europe, de même que chez les Grecs
asiatiques, est, on le voit, pleinement justifiée par le témoignage indirect de la légende de
Cyparisse où nous lisons le nom de Silvain, comme par les témoignages directs que j’ai rap-
portés plus haut. Je ne puis produire un nombre aussi imposant de preuves en faveur d’une
attribution semblable à Artémis, la Diane grecque, sœur et compagne inséparable d’Apollon.
Mais le fait n’est pas moins certain ; il pourrait même être affirmé par voie d’analogie ou de
consanguinité, à défaut de preuves.

Déjà nous avons appris de Pausanias que, sur la route d’Argos à Tégée, au milieu du cu-
pressetum planté sur le mont Lyconé, on avait érigé, en l’honneur d’Artémis Orthia, un temple
qui renfermait les statues de Latone, d’Apollon et d’Artémis.808

Dans la Phocide, à Œanthéa, où Aphrodite avait un temple, le même voyageur809 vit, un peu
au-dessus de la ville, un bois sacré de cyprès et de pins, et, dans ce bois, un temple et une
statue d’Artémis.

Xénophon, exilé de sa patrie, se retire à Scillonte,810 ville bâtie par les Lacédémoniens aux
environs d’Olympie. Par l’ordre même des dieux, il y achète, pour le consacrer à Artémis, un
territoire qu’arrosait un petit fleuve nommé Sélinus, comme celui qui coulait près du temple

805Que si l’on objectait que, dans le récit d’Ovide et sur la fresque de Pompeï, je prends le cerf des champs carthéens
pour l’image symbolique d’Apollon, je demanderais si Zeus ou Jupiter, Osiris, Çiva, Dionysus, ne se métamorphosent
pas en taureau sous la plume des mythographes et des poètes, ou ne sont pas représentés avec les formes de cet
animal dans les monuments de l’art.

806On voit encore une fois ici que les institutions religieuses et le langage symbolique des Chaldéens ou des Assyriens
n’avaient rien emprunté aux phénomènes climatériques de l’Égypte, ni aux productions de son sol.

807M. Émeric David et M. Avellino reconnaissent bien que le cyprès est un symbole solaire, et le cerf ou la biche, un
symbole du principe humide ; mais ils ne tirent pas de ces deux faits les conséquences qu’il convient d’en déduire, pour
les appliquer à l’interprétation du mythe de Cyparisse. L’académicien napolitain n’entre même pas dans l’examen du
sens psychologique de ce mythe. L’académicien français, j’en fais à regret l’observation, se trompe lorsqu’il dit (Jupiter,
t. 2., p. 436, 437) : «Ce n’est point Cyparisse qui fut changé en cyprès ; c’est, au contraire, l’amour d’Apollon pour le cyprès
qui donna naissance à la fable de Cyparisse ... »

808Ci-dessus, p. 192, 193.
809Pausanias, 10., 38., 5.
810Ou Scillunte. Ce fut là qu’il écrivit sa célèbre histoire de la retraite des dix mille.

109



de la déesse, à Éphèse. Là, avec les dîmes des richesses rapportées de son expédition en Asie,
Xénophon érige un temple, une statue et un autel à Artémis. « Le temple, nous dit-il lui-même,
ressemble en petit à celui d’Éphèse ; mais à Éphèse, la statue de la déesse est d’or ; ici, elle est
de cyprès.811 »

Ovide, dans ses Métamorphoses,812 représente comme couverte d’une épaisse forêt de cy-
près813 la vallée de Gargaphie814 consacrée à Diane, qui s’y baignait avec les nymphes lorsqu’elle
fut surprise par Actéon. La détermination de la position de cette vallée dans la Béotie n’offre
point de difficulté. M. Panofka815 me semble fondé à la placer au pied même du mont Cithéron.
Décrivant un bas-relief de sarcophage,816 où l’on voit Actéon attaqué par quatre de ses propres
chiens, au moment où la déesse offensée le métamorphose en cerf, il dit : «Des cyprès et des
pins contribuent à désigner le mont Cithéron, sur lequel ces deux espèces d’arbres croissaient
en abondance.» Toutefois cette dernière assertion n’est pas justifiée par les deux passages,
l’un d’Ovide,817 l’autre de Philostrate,818 auxquels il renvoie le lecteur. Si le poète latin et l’écri-
vain grec ne nous apprennent rien sur l’emplacement précis de la vallée et de la fontaine de
Gargaphie, le second fait mention d’Actéon à propos d’une fontaine ou d’une source qui doit
être celle de Gargaphie, située près du mont Cithéron, bien qu’il ne la désigne par aucune
dénomination.

En diverses parties de la Grèce, d’anciens usages, d’anciens monuments de l’art, d’anciens
noms de lieux ou de cités vont nous révéler quelle importance, quelle extension avaient ac-
quises, chez les Hellènes, le culte et la culture du cyprès pyramidal, ou plutôt le culte et les rites
des divinités dont cet arbre vivace et toujours vert était le symbole ou l’image idéographique.
Dans cette revue, quelquefois fastidieuse, nous recueillerons, du moins, des témoignages qui
attestent qu’en Grèce le cyprès ne fut pas seulement consacré à Apollon et à Artémis, mais,
pour ainsi dire, à toutes les divinités créatrices, aux divinités célestes, comme aux divinités
terrestres et infernales. Nous trouverons enfin, dans les récits des auteurs anciens, ou dans la
composition des monuments d’antiquité figurée, quelques particularités importantes qui ne
nous permettront pas de douter que le culte du cyprès ne fût passé de l’Asie antérieure chez

811Ὁ δὲ ναὸς ὡς μικρὸς μεγάλῳ τῷ ἐν Ἐφέσῳ εἴκασται, καὶ τὸ ξόανον ἔοικεν ὡς κυπαρίττινον χρυσῷ
ὄντι τῷ ἐν Ἐφέσῳ. (Cyri expeditio, 5., 3., 12 ; ed. Lud. Dindorf.) — Les écrivains latins ne sont d’accord, ni entre eux,
ni avec Xénophon, sur la matière qui avait servi à faire la statue de Diane à Éphèse. Pline (H. N. 16., 79.) rapporte que,
selon la plupart, cette statue était d’ébène, mais que, selon Mucien, le plus récent des écrivains qui l’avaient vue sur
les lieux, elle était de bois de vigne, et n’avait jamais été changée, bien que le temple où elle était enfermée eût été
rebâti jusqu’à sept fois. Mucien, ajoute Pline, nomme le sculpteur qui avait choisi le bois de vigne pour la statue : il
s’appelait Pandémios.

8123., fab. 2., 155, 156.
813Acuta densa cupressu.
814Ou Gargaphia.
815Antiques du cabinet Pourtalès, p. 53.
816Ce sarcophage, découvert en 1738, dans une vigne appartenant à l’illustre famille des Borghèse, est passé de la

villa Borghèse, autrefois villa Pinciana, au musée du Louvre. Il est de marbre de Luni, et a bien souvent été décrit ou
figuré (voyez notamment : Villa Pinciana, st. 7., n°s 16 et 17. Millin, Monum. inéd. t. 1., p. 40 ; Galerie mytholog. 100., 101.,
405, 406, 407. Bouillon, Musée des antiq. t. 3., bas-reliefs, pl. 17. Clarac, Mus. de sculpt. anc. et mod. t. 2., 1re part. n°
315, p. 321-330 ; pl. 113 et 114). Je reparlerai de ce précieux monument dans mon second mémoire. Feu M. Avellino, le
trouvant décrit dans l’ouvrage de M. Panofka sur le cabinet de M. le comte de Pourtalès-Gorgier, a commis l’erreur de
le désigner comme appartenant à ce riche cabinet. Le savant académicien de Berlin le mentionne à l’occasion d’un
vase peint grec, qui déjà avait été publié par feu le comte Alexandre de Laborde (Collection du comte de Lamberg, p.
37, vignette), et qu’il reproduit (ouvrage cité, p. 53-57, pl. 21.) d’après l’original que possède M. de Pourtalès.

817Metamorph. 3., v. 155.
818Imagin. 1., 14.

110



les Grecs avec le culte des dieux que révéraient les peuples d’Orient les plus anciennement
civilisés.

C’est par l’intermédiaire des îles situées entre le continent asiatique et la Grèce que se fit
cette double importation. Les documents écrits, de même que les monuments de l’art, mettent
ce fait en évidence. Déjà nous venons de trouver le mythe de Cyparisse transporté de Syrie, où
il avait pris naissance, dans l’île de Céos, auprès d’une cité appelée d’un nom qui, dans un
des idiomes de l’Asie occidentale, signifie ville. Déjà aussi j’ai cité, quant à l’île de Cypre, des
traditions et deux coupes d’argent doré, ciselées, ou gravées, qui prouvent que, dès une haute
antiquité, le culte du cyprès y avait été introduit. À défaut de ces preuves, le nom de Cypre,819

rapproché, comme je l’ai fait, du nom de la déesse Cypris, du nom de l’arbre qui nous occupe,
et du nom du métal consacré à cette divinité, suffirait pour nous donner lieu de croire que les
cyprès, dont la cime pyramidale s’élance au-dessus de tous les autres arbres dans les forêts
ou les bois qui, sur le sol de l’île, attirent les regards du voyageur moderne, sont autant de
rejetons des plants de cyprès que les Phéniciens durent autrefois apporter d’Ascalon en Cypre
avec le culte de la Vénus Assyrienne. L’importation de ce culte est attestée, je le répète, par
le témoignage formel d’Hérodote820 et de Pausanias.821 Et nous ne pouvons trouver la Vénus
assyrienne représentée sous l’emblème d’un cyprès, au revers des médailles d’une autre île
phénicienne, Aradus,822 et son culte introduit avec celui du cyprès dans la Phénicie continen-
tale, en Syrie, en Arménie, dans l’Asie Mineure, en Arabie et en Égypte, sans admettre que les
mêmes faits s’étaient produits lors de la colonisation de l’île de Cypre par les Phéniciens. Au
témoignage formel des deux coupes citées, nous aurions à ajouter plus d’une preuve maté-
rielle, si la numismatique de cette île, trop souvent conquise et dévastée depuis cette époque,
était plus complète qu’elle ne l’est dans nos collections d’antiquités.

Au-dessus de l’île de Cypre, nous trouvons celle de Rhodes, où les médailles et les tradi-
tions s’accordent à montrer que les croyances religieuses du continent asiatique avaient jeté
de profondes racines. Le culte d’Aphrodite et d’Éros y tenait le premier rang, et là, sans doute,
le symbole du cyprès marquait, comme la rose, l’origine phénicienne ou assyrienne de ce culte.
Toutefois les historiens et les poètes ne me laissent pas autre chose à dire sur la question qui
nous intéresse, si ce n’est que l’île de Rhodes était renommée pour ses bois de cyprès.823

Samos, cette île dont les traditions et les médailles autonomes conservaient, sous la do-
mination successive des Grecs et des Romains, l’empreinte d’une civilisation asiatique ; cette
île où Héra, par la double attribution du lion et du taureau,824 se confondait, comme en Syrie,
avec la Vénus assyrienne, Samos me donne lieu de remarquer que, selon le témoignage formel
de Pline,825 elle s’était primitivement appelée Cyparissia. Je n’ignore point que cette dénomi-
nation a été jugée fabuleuse par un habile archéologue de Berlin,826 qui a fait de l’histoire des

819Cette île, avant d’avoir reçu le nom de la déesse même, Vénus-Cypris, dont le culte y fut introduit par les Phéniciens,
avait successivement porté plusieurs autres noms. Le témoignage de Pline l’Ancien (Hist. nat. 5., 35., 1) est formel à cet
égard.

8201., 105.
8211., 14., 6.
822Ci-dessus, p. 83-85.
823Théophraste, Histor. plantar. 4., 6.
824Voy. Mémoires de l’Acad. des inscr. t. 15., 2e partie, p. 93, 94 ; Recherch. sur Vénus, pl. 3 B, n°s 9, 11 et 13, pl. 18., n°

7 ; et rapprochez les médailles autonomes de Cnide (Carie), Rech. sur Vénus, pl. 3 B, n°s 12 et 14-18. Sestini, Descr. dell.
med. ant. gr. del Mus. Hederv. 2., 223, n° 9.

825Hist. nat. 5., 37., 1.
826M. Th. Panofka, Res Samiorum, p. 8, 9.

111



Samiens l’objet d’une étude particulière. Mais son opinion n’a pas obtenu l’assentiment de feu
M. Avellino827 ; et il me sera peut-être permis d’ajouter que, selon toute probabilité, M. Panofka
eût modifié son sentiment, et M. Avellino insisté davantage sur l’argument que lui fournissait
le passage de Pline, si, remontant l’un et l’autre à l’origine du nom de Cyparissia, ils avaient
tenu compte des faits qui se rattachent directement ou indirectement à l’histoire du cyprès. Ils
eussent, par exemple, remarqué que cet arbre avait nécessairement dû être attribué à Héra et
à Junon, comme nous avons vu, et comme nous verrons plus loin, qu’il le fut à Zeus et à Jupiter.
Ils en avaient même une preuve directe et formelle dans un passage où Tite-Live828 rapporte
qu’à Rome on conservait, dans un temple érigé sur le mont Aventin, deux statues de Junon
Reine (Juno Regina) d’origine étrusque et faites avec du bois de cyprès. Ils eussent remarqué,
de plus, que l’île de Samos s’était aussi appelée Parthénia,829 et que si Héra, qui passait pour y
être née et y avoir épousé son frère Zeus, reçut de cette île le surnom de Samia, elle avait pu,
à des époques antérieures, porter ceux de Parthénos (vierge) et de Cyparissia. D’une part, ces
deux derniers surnoms expliqueraient les noms de Parthénia et de Cyparissia qui furent don-
nés à l’île natale de la déesse830 ; d’autre part, ils confirmeraient l’identité d’Héra avec Athéné et
Vénus-Uranie, toutes deux réputées vierges, et surnommées, l’une Cyparissia,831 l’autre Cypris.
Enfin, les deux savants académiciens eussent remarqué que l’attribution commune du cyprès
à chacune de ces trois divinités est une conséquence de leur identité primitive, et une confir-
mation du passage controversé de Pline. N’allons-nous pas tout à l’heure trouver, en Étrurie
et en Picentine, Héra ou Junon adorée sous le nom de Cypra ou Cupra, et ce nom donné même
à plusieurs villes de la Picentine qui rendaient à cette déesse un culte particulier ?

L’île de Crète, plus voisine du continent grec que l’île de Samos, et célèbre par plusieurs
mythes dont l’origine assyrienne ou phénicienne ne saurait être contestée et sera de ma part,
dans un autre travail, l’objet d’un examen approfondi ; l’île de Crète, dis-je, est le lieu auquel
se rattache une des plus anciennes légendes de la mythologie grecque. Diodore de Sicile,832

dans un passage dont j’ai déjà cité quelque chose, rapporte, en effet, une tradition qui avait
cours chez les Crétois et qui confirme mon observation. Ces insulaires racontaient que les
Titans avaient habité le territoire de Cnosse. On voit encore sur ce territoire, ajoute l’historien
sicilien, les fondations et la cour de la maison où vécut Rhéa, ainsi qu’un bois de cyprès, d’une
haute antiquité.833 Or nous avons déjà recueilli, dans les autres textes et dans les monuments
figurés que j’ai produits, plus d’une preuve de l’attribution du cyprès à la Déesse de Syrie
et à Rhéa, divinités primitivement identiques. D’autre part, Zeus, qu’on disait avoir été élevé
dans l’île de Crète, était adoré en Syrie et dans l’Asie Mineure sous l’emblème d’un cyprès ; en
Occident, on lui érigeait des statues faites avec le bois de cet arbre. Selon Pythagore, le sceptre
de ce dieu est aussi de cyprès.834 C’est une modification grecque de l’usage oriental de placer

827Mémoire cité, p. 11.
82827., 37. — Cf. Obsequens, De prodig. 106.
829Varron cité par Lactance, De fals. relig. 1., 17. Virgile, Æneid. 1., 15, 16. Étienne de Byzance, voc. Σάμος.
830Ovide (Metamorph. 8., v. 220) désigne l’île de Samos sous le nom d’Insula junonia.
831Ci-dessus, p. 205 ; ci-après, p. 243.
8325., 66., 1 ; ed. C. Müllero.
833 ... καὶ κυπαρίττων ἄλσος ἐκ παλαιοῦ χρόνου ἀνειμένον. — Cf. les vers de Virgile cités plus haut, p. 80, 81.
834Jamblique, in Vita Pythag. 28. Hermippe, apud Diogen. Laërt. 8., 10. — M. Boeckh (ad Pindar. Fragm. p. 631) et M.

Lobeck (Aglaoph. p. 896) adoptent l’opinion d’Aldobrandini, qui, dans ses notes sur Diogène de Laërte, veut qu’on ait
donné à Jupiter un sceptre de bois de cyprès, par la seule raison que ce dieu était né dans l’île de Crète, patrie de cet
arbre. Mais l’attribution du cyprès aux divinités asiatiques que j’ai désignées dans la première section de ce mémoire,
prouve qu’il faut chercher ailleurs que dans l’île de Crète l’origine et le motif de l’usage dont il s’agit. Bochart (Geograph.
sacr. 1., 4.) est bien plus dans le vrai, ce me semble, lorsqu’il dit qu’aux mains de Jupiter un sceptre de bois de cyprès

112



un jeune cyprès à la main des divinités, ou des prêtres qui les représentent. Enfin, d’après les
légendes rapportées plus haut, Cyparisse passait tantôt pour être né dans l’île de Crète, tantôt
pour être né en Syrie. A ces divers témoignages, il faut ajouter que la culture du cyprès était si
répandue en Crète835 et remontait à une époque si reculée, que les auteurs grecs et les auteurs
latins s’accordent à considérer cette île comme la patrie du cyprès.836 On précise davantage :
on désigne nominativement la ville crétoise de Tarrha,837 dont les habitants honoraient d’un
culte particulier Apollon,838 à qui les monuments figurés des peuples de l’Orient et des peuples
d’Europe attribuent le cyprès, en même temps que les traditions écrites font jouer à ce dieu
et à son symbole un si grand rôle dans la légende de Cyparisse.

Bien que la Sicile ne soit pas située sur les mers que nous parcourons en ce moment, je de-
mande à l’Académie la permission d’appeler son attention sur une idylle de Théocrite qui nous
a conservé le souvenir de l’importation du cyprès dans cette île célèbre. Ce charmant poète,
décrivant la grotte où Polyphème supplie Galathée de venir partager son ardeur amoureuse,
dit expressément que cette grotte était ombragée par des lauriers et par des cyprès élancés.839

Mais si le personnage de Polyphème, comme chaque cyclope, comme la légende d’Ulysse et
Polyphème, introduite par Homère dans l’Odyssée, appartient à des traditions dont l’origine
asiatique ne saurait être méconnue ; si Théocrite, pas plus qu’Homère décrivant la grotte de
Calypso,840 n’oublie ici de faire mention des cyprès, n’est-il point singulier que cet arbre, qui
joue un si grand rôle dans les antiquités figurées des Phéniciens et des Syriens, ne se soit pas
encore rencontré sur les monuments de la Sicile? N’y a-t-il pas lieu aussi d’être surpris de ne
trouver que dans un seul auteur la preuve de l’importation du cyprès dans une île successi-
vement occupée par les Phéniciens et les Grecs? Ces deux espèces de problèmes semblent
pouvoir se résoudre en admettant que le palmier, qui, dans l’Asie occidentale, partageait avec

était le symbole de la durée éternelle de son empire. Il faut louer Meursius d’avoir approuvé cette interprétation. Ils
auraient pu, l’un et l’autre, ajouter que ce sceptre de cyprès marquait aussi que Jupiter est le souverain maître de la
vie.

835On sait aussi, par le témoignage d’Athénée (Deipnosoph. 5., 10.), que la ville de Milet, colonie primitivement fon-
dée par les Crétois, sur les côtes de la Carie, fournissait au commerce du bois de cyprès, qui jouissait d’une grande
réputation.

836Théophraste, Hist. plantar. 4., 1., 6. Virgile, Georgic. 2., 84. Vitruve, 2., 9. Pline, Hist. nat. 16., 33., 60. Athénée, Deipno-
soph. 1., p. 27 f. Plutarque, Sympos. 1., problem. 2, n° 5. Philostrate, Imagin. 1., 9. Claudien, De rapt. Proserpin. 3., 370-372.
Cf. Eurip. ap. Porphyr. De abstin. 4., 19 ; ed. Rhoer. Bod. ad Theophrast. loc. cit. Meursius, in Creta, p. 105. Spanhem. ad
Callimach. p. 159, 160. — M. Avellino (mémoire cité, p. 4, note 3) fait remarquer que Saumaise a eu tort de vouloir lire,
dans le passage cité de Pline, in Tarento, au lieu de in Creta, et qu’il a été justement repris à ce sujet par le P. Hardouin.
Mais il omet de dire que les éditeurs postérieurs de Pline ont conservé le passage où ce naturaliste dit : « La Crète est
la patrie du cyprès, que pourtant Caton qualifie de tarentin, sans doute parce que Tarente fut la première ville où on
l’importa.» Les voyageurs modernes s’accordent à dire, avec Théophraste et Pline, que le cyprès est très-répandu dans
certaines parties de l’île de Crète (Candie), et qu’il y croît même, au milieu des neiges, sur les plus hautes montagnes
(voy. Tournefort, Voyage dans le Levant, t. 1., p. 32. Sieber, Reise nach der Insel Kreta (Leipzig, 1833), t. 2., p. 86, 87. Cf.
M. Carl Ritter, Die Erdkunde, t. 11., p. 581, 582). Les montagnes désignées, à ce sujet, par les écrivains anciens, sont les
Monts Idéens et les Monts blancs (λευκοί), ces derniers probablement ainsi nommés à cause des neiges perpétuelles
qui couvraient leurs sommets. Les uns et les autres nous rappellent l’épithète de κυπαρισσόκομος, qui nous est
connue par les anciens scoliastes d’Homère (ad Iliad. Δ, 131 ; 2., 797, etc.). Voy. Thesaur. ling. græc. sub voce ; édition de
MM. Hase et Dindorf frères.

837Théophraste, loc. cit. — Cet auteur avance même qu’à Tarrha le cyprès recevait l’épithète de κουριζομένη, parce
que, de quelque manière qu’il eût été coupé, il repoussait du tronc et même des racines. Ceci n’est nullement justifié
par l’expérience, pas plus pour le cyprès que pour les autres arbres verts ; ce qui n’a pas empêché Pline (ubi supra) de
dire, de son côté, que, dans l’île d’Énarie, le cyprès repousse après avoir été coupé.

838K. O. Müller, Die Dorier, t. 1., p. 207.
839Ῥαδιναὶ κυπάρισσοι. (Idyll. 11., v. 45.)
840Odyss. 5., v. 64.

113



le cyprès les honneurs d’un culte symbolique, se substitua complètement à ce dernier arbre.
Si de l’archipel grec, de l’île d’Ogygie et de la Sicile, revenant sur le continent grec, nous

abordons en Béotie et parvenons à ces lieux où jadis les Phéniciens, conduits par Cadmus, bâ-
tirent une ville et des temples, qu’ils consacrèrent à la Vénus assyrienne, nous y découvrons
sans peine des traces certaines de l’importation du culte du cyprès. Déjà, dans la Phocide,
province voisine de la Béotie, nous avons constaté qu’à Delphes on avait revêtu de lambris
de cyprès le temple d’Apollon, ou, du moins, une des cella de cet édifice ; et que, sur le mont
Parnasse, il avait existé, au milieu d’un cupressetum, une ancienne ville, primitivement ap-
pelée Cyparissia.841 Je ne m’arrêterai pas à rechercher si du bois de cyprès, qui avait servi à
construire les galères des Phéniciens, fut, comme on l’assure, employé à fabriquer les trois
xoanon qu’Harmonie consacra à Vénus.842 Mais je dirai, avec toute certitude, qu’à Tyr le cy-
près et le cèdre entraient principalement dans la construction des vaisseaux, et que ces deux
espèces de bois provenaient des forêts du mont Sénir,843 dans le Liban. C’est Ézéchiel844 qui
nous donne ce renseignement.845 Théophane,846 à son tour, nous apprend que, de son temps,
en Orient, on continuait à construire les navires avec du bois de cyprès. Le même usage, à
l’époque d’Alexandre le Grand, se pratiquait dans les ports du golfe Persique ; car c’est à l’em-
bouchure du Tigre que ce prince, voulant conquérir l’Arabie, fit réparer sa flotte avec du bois
de cette espèce, tiré de la Babylonie, où les forêts de cyprès abondaient, tandis que le pays
était dépourvu d’autres arbres propres aux constructions navales.847

Dans l’Arcadie, cette province si riche en souvenirs asiatiques, nous voyons Hercule vaincre
le terrible sanglier d’Érymanthe, montagne qui, de même que le Cyllène, reçoit d’Ovide848 l’épi-
thète de cupressifère. Un tel combat, dans la légende de ce héros, nous avertit suffisamment
que les flancs de l’Érymanthe recelaient une grotte consacrée à la célébration de mystères
originaires de l’Asie occidentale. Dès lors, si Ovide nous montre cette montagne plantée de cy-
près,849 il ne faut oublier ni les cylindres asiatiques, ni les médailles lydiennes, où nous avons
remarqué un cyprès placé, comme image symbolique de la Vénus assyrienne, au milieu de
scènes d’initiation.850 Nous retrouverons plus loin des arbres de cette espèce sur des coupes
d’origine phénicienne, qui, comme les deux coupes citées de l’île de Cypre,851 représentent
également des initiations aux mystères de la même déesse.

841Ci-dessus, p. 194.
842Pausanias, 9., 16., 2.
843Plus tard on l’appela le mont Hermon.
84427., 5.
845Cet usage s’introduisit en Occident. Du moins voyons-nous Platon (De legib. 4.) le recommander particulièrement

aux constructeurs de navires.
846In Vita Anastasii (Baron. Annal., ad A. 714). Théophane dit formellement que les Sarrasins d’Alexandrie allaient

couper en Phénicie et dans l’île de Cypre les bois de cyprès dont ils avaient besoin pour leur flotte.
847Aristobule, cité par Arrien, 7., 19., 4 ; ed. Dübner. — Strabon (Geogr. 16., p. 741) dit même qu’Alexandre fit construire

une partie de sa flotte dans la Babylonie avec des cyprès tirés des forêts et des paradis, ce qui, pour le dire en passant,
montre que les plantations des parcs ou des jardins royaux ne furent pas épargnées par le vainqueur.

848Epist. 9., 87.
849Horace pensait sans doute aux cyprès du mont Érymanthe lorsqu’il exprime cette opposition :

Nigris aut Erymanthi
Silvis, aut viridis Cragi.

(1., Od. 21., 7 et 8.)
M. Döring, dans ses savants commentaires sur les poésies d’Horace, ne paraît pas s’être rappelé qu’Ovide donne

au mont Érymanthe l’épithète de cupressifère.
850Voy. pl. 9., n°s 1, 2, 4 ; pl. 4., n° 3.
851Ci-dessus, p. 95.

114



Sans quitter l’Arcadie, nous pouvons recueillir un témoignage non moins direct de l’al-
liance du culte du cyprès avec le culte de Vénus. Un temple et une statue avaient été érigés
en l’honneur de la déesse au milieu d’un bois sacré de cyprès, planté vers le confluent du Ly-
max avec la Néda ; et là, bien que Vénus fût adorée sous un nom dont nous ne connaissons pas
l’équivalent dans sa légende orientale, elle était représentée sous une des formes qui, emprun-
tées à l’iconographie religieuse des Assyriens et des Phéniciens, servaient à exprimer l’antique
croyance, que les premiers êtres vivants naquirent au sein des eaux ou de la mer. «A environ
douze stades au-dessus de Phigalie, dit Pausanias,852 il y a des bains chauds, et le Lymax se
jette dans la Néda, à peu de distance de ces bains. On voit, vers leur confluent, un temple d’Eu-
rynome, qui, depuis longtemps, est en grande vénération. Situé dans un endroit très-escarpé
et d’un abord très-difficile, il est entouré de beaucoup de cyprès, très-serrés les uns contre les
autres. Le peuple, à Phigalie, croit qu’Eurynome est un surnom d’Artémis ; mais ceux d’entre
eux qui connaissent les écrivains anciens disent qu’Eurynome était fille de l’Océan, et qu’Ho-
mère en fait mention dans l’Iliade, lorsqu’il dit qu’Héphæstus fut recueilli par Eurynome et
Thétis. Le temple d’Eurynome ne s’ouvre qu’un seul jour dans l’année ; il reste fermé tout le
reste du temps. Le jour qu’on l’ouvre, on y offre des sacrifices tant au nom de la ville qu’au
nom des particuliers. Comme je ne m’y suis pas trouvé dans le temps de la fête, je n’ai pu voir
la statue d’Eurynome ; mais j’ai appris des Phigaliens que ce xoanon853 est lié avec des chaînes
d’or ; qu’il représente une femme jusqu’aux cuisses, et que le reste du corps a la forme d’un
poisson ; ce qui indique, d’une manière bien évidente, une fille de l’Océan, habitant le fond de
la mer avec Thétis. Mais on ne voit pas, ajoute le voyageur grec, comment, et d’après quelle
tradition vraisemblable, on aurait pu attribuer cette forme à Artémis.» Pausanias, il faut bien
le dire, ne nous donne pas ici une haute idée de son savoir, lorsqu’il repousse une tradition
fondée tout à la fois sur l’identité primitive de Vénus et de Diane chez plusieurs peuples de
l’Asie occidentale, et sur les rapports que la théologie assyrienne avait établis entre l’eau ou
la mer et ces deux divinités.854 Il ne paraît même pas avoir soupçonné que l’Eurynome des Phi-
galiens, moitié femme, moitié poisson, est identique avec Dercéto ou Atergatis, cette Vénus
marine que l’Orient représentait sous une forme semblable, en même temps que Dagon, son
époux, était figuré sous les traits d’un homme barbu, à corps et queue de poisson.855 Nous
avons pour témoin de l’identité non indiquée par Pausanias une image authentique de Dercé-
to, sculptée sur un des bas-reliefs découverts à Yazili-Kaïa par M. Ch. Texier.856 Ici, la déesse,
vue de face, et représentée avec un corps et une queue de poisson, a la tête surmontée d’un
grand mihr.857 Le centre et le sommet de cet emblème sont ornés chacun d’un astérisque. Su-
perposés l’un à l’autre, les deux astérisques représentent, sans aucun doute, la planète Vénus
sous ses deux aspects du soir et du matin. Aux épaules de la déesse sont attachées deux
ailes, qui, en se recourbant, simulent, avec une intention marquée, le croissant de la lune. Je
rapprocherai de cette figure une autre image, non moins curieuse, non moins instructive, qui
représente Mylitta, la Vénus assyrienne, sortant du sein de la mer ou des eaux. Celle-ci est
brodée ou peinte sur la stole d’un roi d’Assyrie revêtu d’un costume solennel, que, dans une

8528., 41., 4.
853Statue de bois. Voy. plus loin la note 3 de la page 224.
854Ce sont précisément les rapports d’Artémis avec le principe humide que K. O. Müller (Die Dorier, t. 1., p. 376) prend

en considération pour justifier les Phigaliens d’identifier cette déesse avec Eurynome.
855Recherches sur Vénus, pl. 19., n° 7 ; pl. 22., n°s 1 et 1a, 9 et 9a, pl. 24., n°s 15, 16, 19 et 20.
856Descript. de l’Asie Mineure, etc., 1re partie, t. 1., pl. 79., n° 1. Voy. mes Recherches sur Vénus, pl. 22., n° 2.
857Altération du type primitif d’une colombe à ailes éployées, emblème de Mylitta et de Mithra.

115



autre occasion, j’ai comparé à la stole olympiaque décrite par Apulée.858 Ce roi, entouré de sa
cour, est assis sur son trône, au milieu d’un beau bas-relief, qui provient des ruines de Nim-
roud, et qui n’est pas une des moins précieuses conquêtes dues aux premières fouilles de M.
A. H. Layard. La déesse859 n’a point un corps de poisson ; et sa tête, au lieu d’être surmontée
dumihr, est coiffée d’une tiare conique, ornée de deux cornes de vache. Mais son corps et ses
pieds sont enveloppés d’un grand méandre, symbole qui des monuments assyriens, où il re-
présente les eaux, est passé, avec la même signification, dans les monuments des Phéniciens
et des Grecs ; et ce méandre est disposé de manière à nous faire comprendre que la déesse
sort du sein des eaux ou de la mer. Nous avons donc sous les yeux une image de la divinité fé-
minine que Bérose, cité par Alexandre Polyhistor,860 nomme Omoroca ou Omorca, Marghaia ou
Marcaja, et même Thagattha ou Thaladta,861 c’est-à-dire la mer862 ; cette déesse, n’en doutons
pas, fut le type de l’Aphrodite Anadyomène des mythographes, des peintres et des sculpteurs
grecs. Fille de l’Océan comme Aphrodite, comme Eurynome, et assimilée, comme elles aussi,
à Artémis, elle tient de la main gauche une coupe qui a la forme d’un croissant, et qui ainsi
est, à double titre, le symbole du principe humide. La même idée est exprimée sur le grand
bas-relief d’Yazili-Kaïa,863 où la Vénus asiatique tient, dans la main gauche, un sceptre court,
orné d’une fleur de lotus, et, dans la main droite, un long sceptre surmonté du croissant de
la lune. Après cette remarque, je reviens au méandre de la Vénus Anadyomène des Assyriens,
pour dire qu’à Nimroud ce symbole affecte une forme qui pourrait aisément le faire confondre
avec une chaîne, comme déjà plus d’une fois j’en ai été témoin. Dès lors nous sommes amenés
à conjecturer que les chaînes qui, selon le récit fait à Pausanias par les Phigaliens, liaient la
statue d’Eurynome, déesse-poisson, étaient en réalité un méandre864 semblable à celui dont
les ondulations enveloppent le corps de la Vénus Anadyomène de Nimroud.865 Dès lors aussi
ne convient-il pas de remarquer que, si divers traits de conformité se révèlent entre l’image
de l’Eurynome des Phigaliens et les images citées de la Vénus assyrienne ou phénicienne, une
preuve de l’identité de ces deux divinités ressort également du soin qu’avaient eu les ancêtres
des Phigaliens d’entourer le temple et le xoanon866 d’Eurynome d’un bois de cyprès, arbre parti-
culièrement consacré à Vénus par les Assyriens et les Phéniciens? Tout à l’heure nous verrons

858Opp. t. 1., Metam. 11., p. 804, 805 ; ed. Oudendorp.
859Voy. Layard’s Monuments of Nineveh, pl. 9. Voy. aussi mes Recherches sur Vénus, pl. 19 B, n° 6.
860Apud Euseb. Chronic. 1., 4 et 5.
861Il est curieux de retrouver cette forme du nom de Vénus dans le nom d’une courtisane qui, selon Athénée (Deip-
nosoph. 13., p. 567 c), s’appelait Thalatta. C’était aussi le titre d’une comédie grecque, qui ne nous est point parvenue
(ibid.).

862Voy. mes Recherches sur Vénus, p. 41, 42.
863M. Ch. Texier, ouvr. cité, pl. 78. Voy. mes Recherches sur Vénus, pl. 2.
864Quelquefois, sur les cônes et les cylindres assyriens ou phéniciens, l’eau est représentée non par un méandre à

enroulements, mais par plusieurs filets réunis parallèlement et plus ou moins ondulés. On en voit quelques exemples
dans mes Recherches sur Mithra (Atlas, pl. 31. n°s 4, 5, 7 ; pl. 32., n°s 1 et 2). Je reproduis ici, sous les n°s 5 et 6 de la
planche 8., les dessins des sujets gravés en creux sous la base de deux cônes qui, chacun, représentent précisément
deux figures barbues, à corps et queue de poisson, analogues, quant à leur forme, aux images citées d’Eurynome et
de Dercéto, et, comme elles, enveloppées de filets d’eau qu’on pourrait, au premier abord, prendre pour des liens.

865On objectera peut-être que, selon les Phigaliens, le xoanon d’Eurynome était lié avec des chaînes d’or. Mais il
ne faut pas oublier qu’une des croyances les plus répandues dans l’antiquité, était que le soleil, à son lever, sort du
sein de l’Océan et qu’il s’y replonge au moment du coucher. Dès lors, il n’est pas étonnant qu’on eût employé, pour
un méandre destiné à représenter l’Océan ou la mer, le métal consacré au Soleil et à Vénus, qualifiée tantôt fille de
l’Océan, tantôt fille du Soleil.

866Remarquons que, selon Diogène de Laërte (in Præfat.), les mages passaient pour être les inventeurs des statues
de bois appelées xoana par les Grecs.

116



en Illyrie, dans une colonie de Corinthe, une statue de Vénus placée au milieu d’un temple
orné de sept cyprès.

Si nous suivons Pausanias dans l’antique cité que je viens de nommer, et si nous n’avons
pas perdu le souvenir des monuments figurés que nous ont légués les Corinthiens, nous ne
pouvons méconnaître l’origine asiatique de plusieurs croyances religieuses et de certains
usages privés de ce peuple célèbre. Déjà nous avons trouvé dans un temple de l’acropole de
Corinthe, comme dans les sanctuaires des Syriens, le culte d’Aphrodite associé au culte d’Éros
et à celui d’Hélios. Non loin de la ville, le voyageur grec867 nous montre, réunis dans un bois
sacré de cyprès, appelé le Cranéon, le temple d’Aphrodite surnommée Melænis ou la Noire,
le temple de Bellérophon et le tombeau de la célèbre Laïs. Ici le surnom d’Aphrodite nous
rappelle que la théologie orientale confondait dans une même divinité les idées de nuit et de
génération. Cette observation n’ajoute pas peu de prix, ce me semble, à un témoignage qui
nous apprend que, chez les Grecs, on avait planté auprès de Vénus la Noire l’arbre pyramidal
et toujours vert, qui, en Asie, était un symbole de vie, consacré aux divinités génératrices.

Sans sortir de la Corinthie, nous allons trouver, sur les pas de Pausanias, un exemple de
l’attribution de cet arbre à une antique déesse qui, adorée par les Grecs sous deux noms
qu’au premier aperçu on ne serait pas tenté de rapporter à Vénus, se confond néanmoins avec
cette divinité, tout comme l’Eurynome des Phigaliens. «Dans l’acropole de Phlionte,868 dit notre
guide,869 vous verrez d’abord un bois de cyprès, puis un temple qui, depuis les siècles les plus
reculés, est l’objet d’une grande vénération. La déesse qu’on y adore portait anciennement,
dans le pays, le nom de Ganyméda ; plus tard, elle prit celui d’Hébé ; Homère la nomme ain-
si dans le récit du combat singulier entre Pâris870 et Ménélas, où il dit qu’elle versait à boire
aux dieux, et dans le récit de la descente d’Ulysse aux enfers, où il nous apprend qu’elle était
l’épouse d’Héraclès (Hercule). Olen, dans son hymne à Héra (Junon), dit que cette déesse avait
été élevée par les Saisons, et que ses enfants étaient Arès (Mars) et Hébé.» Plus loin, Pausanias
nous fait remarquer que dans le temple de l’acropole de Phlionte, aucune statue n’est exposée
à la vue du public ni gardée en un lieu secret. Il ajoute que, pour agir ainsi, les Phliasiens se
fondent sur une tradition sacrée. Je n’insisterai pas ici sur les diverses circonstances qui, dans
ce récit, me donnent lieu de supposer que la déesse Ganyméda était identique avec la Vénus
assyrienne. Je me bornerai simplement à faire remarquer que le cyprès lui était consacré, et
que son premier nom, comme le passage d’Homère où elle est appelée Hébé, nous reporte
dans l’Asie occidentale. A l’appui de cette dernière observation je citerai une pierre gravée,
phénicienne, qui prouve que l’idée de représenter Hébé versant le nectar dans la coupe de
Zeus ou Jupiter fut un emprunt fait par les Grecs aux peuples de l’Asie occidentale. Sur cette
intaille, Baltis ou Beltis est placée, dans la même attitude, devant Baal assis sur son trône.871

Une autre intaille phénicienne872 nous montre la déesse assise sur les genoux de Baal et re-
cevant de la main droite de ce dieu une fleur de lotus, en échange de la coupe qu’elle lui a
présentée et qu’il tient de la main gauche.

D’autre part, des médailles authentiques peuvent apporter dans la question de l’importa-
tion en Grèce du culte du cyprès associé à celui de Vénus, un témoignage direct et décisif, bien

8672., 2., 4.
868Ou Phliunte, à quarante stades environ de Titané, dans la Corinthie.
869Pausanias, 2., 13., 3.
870Alexandre, dans le texte grec.
871Voy. mes Recherch. sur Vénus, atlas, pl. 14 B, n° 1.
872Ibid. ibid. n° 3.

117



que personne, à ma connaissance, n’ait encore invoqué ce témoignage pour éclaircir l’histoire
du cyprès ou la légende de la déesse. Le type de ces médailles a de plus, à mes yeux, l’avan-
tage de montrer comment, dans le cadre si resserré du revers d’une monnaie, l’antiquité savait,
à l’aide de symboles empruntés aux formes géométriques, aux nombres et au règne végétal,
exprimer simultanément plusieurs idées théologiques et cosmologiques de l’ordre le plus éle-
vé. Les pièces dont j’entends parler appartiennent à la numismatique de la ville d’Apollonia,
en Illyrie, colonie de Corinthe, et, par conséquent, fille d’une métropole et d’une province où
nous venons de trouver plus d’une trace du culte de Vénus, du culte du cyprès, et de l’influence
exercée par l’Asie occidentale sur les croyances et les usages religieux de la Grèce. Ce sont de
grands bronzes, à l’effigie de Septime Sévère, de Julia Domna et de Géta, qui jamais n’ont été
décrits ou figurés avec exactitude.873 Leur revers est uniforme ; il nous fait connaître un édifice
religieux dont aucune description, aucun autre dessin ne nous est parvenu, et dont les ruines
sont encore à découvrir. Cet édifice, certainement érigé dans Apollonia, d’après un modèle
apporté de Corinthe, est un temple tétrastyle, orné de sept cyprès, et où l’on voit, assise sur
un trône, une divinité féminine, qui n’a jusqu’à ce jour reçu aucune dénomination mytholo-
gique dans les recueils de numismatique ou d’archéologie. Cette circonstance, la construction
de l’édifice, la statue de la déesse, les accessoires, tout concourt à recommander un tel type à
notre attention. Je place sous les yeux de la Compagnie874 le dessin d’un grand bronze à l’effigie
de Julia Domna,875 où ce type est reproduit dans un état de conservation qui ne laisse aucune
incertitude sur les détails que nous avons à examiner.876

Le fronton du temple est triangulaire, et l’entablement supporté par quatre colonnes ; ce
qui, à mon avis, dut originairement exprimer que la divinité adorée dans un temple de cette
forme était revêtue d’un triple caractère et présidait aux quatre éléments, qui sont les agents
de la création et de la reproduction, et, pour ainsi dire, les quatre soutiens du monde créé.
Telle fut Vénus en Orient et en Occident. Reine, tout à la fois, du ciel, de la terre et des en-
fers,877 et divinité génératrice, elle avait, parmi ses attributs, les quatre éléments ; les nombres
trois, quatre et sept lui étaient consacrés ; et si nous trouvons ici un globe sculpté sur le fron-
ton, au centre du tympan, il doit nous rappeler que fréquemment, à la même place, on voit un
globe semblable sur les médailles asiatiques dont le revers représente le temple d’Astarté.878

873Voy. plus loin, p. 228, note 1.
874Pl. 8., n° 4.
875L’original appartient au médaillier de la Bibliothèque impériale, où j’ai pu aussi examiner les grands bronzes

frappés à Apollonia en l’honneur de Septime Sévère et de Géta, que j’ai cités plus haut.
876Le docte Eckhel ne fait aucune mention de ce type. Il n’est pas reconnaissable dans les descriptions ou les dessins

qui ont été publiés des trois grands bronzes où il se reproduit uniformément. Dans le Musée Arigoni (t. 1., tab. 8., n.
119), le texte, d’accord avec un dessin très-inexact, décrit ainsi le revers du grand bronze de Julia Domna : « Temple
tétrastyle, dans lequel est Jupiter assis ; de chaque côté, un arbre.» Plus loin, dans le même ouvrage (t. 4., tab. 10.,
n. 51), le revers du grand bronze de Septime Sévère est décrit en ces termes : «Temple tétrastyle, dans lequel est
Jupiter assis, tenant de la main droite une patère, et de la gauche une haste ; autour du temple, des arbres.» Mionnet,
malgré son exactitude habituelle, ne commet pas moins une erreur tout aussi grave. Oubliant que, dans le deuxième
volume de sa Description de médailles (p. 34, n° 67), il avait décrit ainsi le revers du grand bronze de Julia Domna :
«Femme assise à gauche, dans un temple tétrastyle, le chapiteau orné de cyprès ; de chaque côté, un cyprès,» l’habile
numismate ne s’aperçoit pas que ce type est exactement reproduit au revers d’un grand bronze frappé, en l’honneur
de Géta, dans la même ville d’Apollonia. Il décrit succinctement ce dernier revers, en disant (Suppl. 3., 327, n° 105) :
« Jupiter assis dans un temple tétrastyle ; de chaque côté, un cyprès.»

877Recherch. sur Vénus, p. 43, 44, 72, 74, 75, 226, 227, 238-240. Mithra était revêtu de ce même triple caractère (Mém. de
l’Acad. des inscr. nouv. série, t. 14., 2e part. p. 68, 173).

878Voy. le n° 2 de la pl. 8 ci-jointe. Voyez aussi mes Recherches sur Vénus, atlas, pl. 1., n° 9 ; pl. 4., n° 5 ; pl. 15., n° 7 ; pl.
35., n°s 1, 2, 3 et 11.

118



Dans l’un et l’autre cas, nous ne pouvons oublier qu’à Aphaques, dans le Liban, le jour de la
fête de la déesse, on faisait paraître dans les airs un globe de feu.879 Deux grands cyprès pyra-
midaux s’élèvent, l’un à droite, l’autre à gauche du temple ; ils représentent symboliquement
le soleil et la lune, et nous ramènent aux deux cyprès qui, sur la face antérieure du trône votif
de la déesse de Syrie,880 tiennent lieu de ces deux astres, et aux deux autres cyprès qui, sur
les médailles impériales de Perga,881 sont surmontés, l’un de l’image du soleil, l’autre du crois-
sant de la lune. Mais, de plus, au revers du grand bronze frappé à Apollonia, cinq petits cyprès
s’élèvent derrière le sommet et les deux côtés inclinés du fronton du temple. Là, comme sur un
monument étrusque882 et sur deux bas-reliefs mithriaques dont je parlerai plus loin, ils sont les
emblèmes de cinq des sept planètes que comptaient les anciens, en y comprenant le soleil et
la lune. Très-fréquemment les cylindres et les cônes asiatiques que je rapporte aux mystères
de la Vénus assyrienne ou aux mystères de Mithra, représentent aussi les sept planètes, mais
sous la forme de sept petits globes, ou de cinq petits globes placés auprès de l’astérisque du
soleil et du croissant de la lune. Sur les monuments mithriaques d’époque romaine, les sept
planètes sont figurées, tantôt par sept cyprès,883 tantôt par sept autels allumés ou non,884 tantôt
par cinq astérisques accompagnés du soleil et de la lune,885 tantôt enfin par sept astérisques.886

Dans ces deux derniers cas, les sept planètes sont sculptées sur le manteau (candys) même
de Mithra. C’est donc au milieu d’un temple orné des sept planètes symboliquement représen-
tées, qu’était placée l’image de la déesse adorée à Apollonia. Le long sceptre qu’elle porte de
la main gauche, la patère que probablement elle tenait de la main droite, mais qui est cachée
par une des quatre colonnes, l’arrangement des cheveux, l’agencement de la draperie, qui
s’enroule au bas des reins, de manière à laisser nu le haut du corps, toutes ces particularités,
ajoutées au témoignage qui résulte du globe et des sept cyprès, nous autorisent à reconnaître
ici Vénus représentée avec son triple caractère de reine du ciel, reine de la terre et reine des
enfers, et avec son caractère aussi de divinité génétrice ou génératrice. Rapprochée du type
des médailles autonomes de Nagidus de Cilicie, dont j’ai parlé plus haut,887 l’image qui est sous
nos yeux justifie pleinement la dénomination que je propose de lui appliquer. Bien plus, dans
sa pose, dans son ensemble et dans quelques-uns de ses détails caractéristiques, elle nous
offre la preuve que, comme la Vénus de Nagidus figurée sur la médaille n° 9 de la planche
8, la Vénus d’Apollonia est due à l’imitation d’un modèle asiatique, modifié et embelli par le
goût et l’imagination des Grecs.888 Si des médailles frappées en Illyrie sous la domination ro-
maine, nous remontons aux monnaies autonomes d’Apollonia, de Dyrrachium ou Dyrrhachium,

879Zosime, Histor. 1., 58., 4 et 5 ; ed. Reitemeier. — Sozomène (Histor. ecclesiast. 2., 5.), au lieu d’un globe de feu, parle
d’un feu semblable à une étoile.

880Ci-dessus, p. 51-58, et pl. 5., n° 1.
881Ci-dessus, p. 55, 56, et pl. 14., n°s 1 et 2.
882Voy. pl. 13., n° 5.
883Voy. mes Recherch. sur Mithra, atlas, pl. 92.
884Ibid. pl. 78., n° 1 ; pl. 79., n° 2 ; pl. 96., n°s 1 et 2.
885Voy. mes Recherch. sur Mithra, atlas, pl. 80., n° 1.
886Ibid. ibid. n° 2.
887Ci-dessus, p. 29-31.
888On retrouve l’imitation du même modèle, avec la légende VENUS FELIX, au revers d’un joli quinaire d’argent, frappé

en l’honneur de Fausta, épouse de Constantin le Grand. Il est reproduit sous le n° 4 de la pl. 26 de mes Recherches
sur Vénus, d’après un dessin dont je suis redevable à l’obligeance et au talent de M. E. Carlier. Cf. le bel aureus de la
Bibliothèque impériale que j’ai publiée (Ib. pl. 21 A, n° 11). On y voit, au revers de la tête d’Hadrien, Vénus assise sur
son trône et entourée de la légende VENERIS FELICIS.

119



de Corcyre, et à celles que Mionnet889 attribue à Euchélies ou Enchéli d’Illyrie,890 nous voyons
même Corinthe répandre au loin, sans les avoir modifiés, d’autres types quelle avait directe-
ment reçus de l’Asie occidentale. Citons surtout la vache allaitant son veau, groupe qui, en
Orient, représentait symboliquement Vénus et l’Amour, et qui se fait remarquer, avec divers
accessoires, sur les monnaies autonomes dont j’entends parler.891

Non loin de Corinthe, à Sicyone, furent frappées, à l’effigie de Plautille, épouse de Ca-
racalla, deux monnaies de bronze, l’une de moyen module,892 l’autre de petit module,893 qui
nous offrent chacune un nouvel exemple de l’attribution du cyprès à une divinité adorée dans
une cité grecque. Je joins ici894 un dessin de la première de ces deux pièces, d’après l’exem-
plaire bien conservé qu’en possède la Bibliothèque impériale.895 Sur cette monnaie, comme
sur l’autre,896 on voit, au revers, un petit temple tétrastyle, sans statue, érigé au sommet d’un
rocher placé entre deux statues terminées en gaine et représentant chacune un même dieu
barbu. À côté de l’une et de l’autre de ces deux statues, s’élève un beau cyprès pyramidal. Une
grande incertitude règne sur la divinité dont elles nous offrent l’image et à qui avait été dédié
le petit temple. Mionnet se contente de les désigner ici par le mot termes ; mais en décrivant la
seconde monnaie,897 il leur applique la dénomination d’hermès. M. l’abbé Cavédoni898 se croit
autorisé à reconnaître sur la première, comme sur la seconde, le temple d’Esculape dont Pau-
sanias899 fait mention dans sa description de Sicyone. Malgré la déférence habituelle que j’ai
pour les décisions d’un juge aussi compétent, je ne puis m’empêcher de placer ici quelques re-
marques qui montreront que son sentiment n’est pas à l’abri de toute contestation. Et d’abord
constatons qu’à Sicyone le temple dont parle Pausanias n’était pas exclusivement consacré à
Esculape. On y voyait, dit-il, outre la statue de ce dieu, celles d’Hypnos (le Sommeil), d’Apol-
lon Carneïus, de Pan, d’Artémis, etc. Il n’en était pas de même du temple érigé en l’honneur
d’Aphrodite par les Sicyoniens900 : la déesse y régnait sans partage901 ; sa statue d’or et d’ivoire,
ouvrage célèbre de Canachus, la représentait assise ; telle était aussi la pose de la Vénus de
Nagidus et celle de la Vénus d’Apollonia adorée dans un temple tétrastyle, flanqué de deux
cyprès et surmonté de cinq autres arbres de cette même espèce. Ajoutons que les monnaies
autonomes de Sicyone ne laissent apercevoir aucune trace du culte d’Esculape, et que, par-
mi les médailles impériales de la même ville, deux seulement nous rappellent ce culte.902 Au
contraire, une multitude de monnaies autonomes ou impériales de Sicyone attestent, par les

889Descript. de méd. 2., 44, n° 165 ; Suppl. 3., 353, n° 315 ; pl. 12., fig. 8.
890M. l’abbé Cavédoni (Bulletino del Inst. arch. n° 12, déc. 1841, p. 190) n’admet pas cette attribution. Il penche à

classer les pièces dont il s’agit parmi les monnaies archaïques de Corcyre ou d’Apollonia, ou même d’un Dyrrhachium
d’Épire, dont je ne trouve aucune autre indication.

891Voy. Mém. de l’Acad. des inscrip. nouvelle série, t. 15., 2e partie, p. 267, 268. Recherches sur Vénus, p. 165-168 ; atlas,
pl. 14 G, n° 9-13, 18 ; pl. 14 H, n°s 2-6. Cf. ibid. n° 9.

892Mionnet, Suppl. 4., 172, n° 1141.
893Id. ibid. n° 1142.
894Pl. 7., n° 3. C’est le n° 1141 de Mionnet.
895Un second exemplaire se trouvait autrefois dans le médaillier de feu M. Allier de Hauteroche.
896N° 1142 de Mionnet, décrit par ce numismate d’après l’exemplaire qui appartenait à feu M. J. Millingen.
897N° 1142.
898Spicileg. numism. p. 92, 93.
8992., 10., 2 et 3.
900Pausanias, 2., 10., 4.
901Une statue d’Antiope avait seule obtenu la faveur d’être placée dans ce temple avec la statue d’Aphrodite.
902L’une, au revers de la tête de Géta (Mionnet, Descr. de méd. 2., 201, n° 382), représente Hygie ; l’autre, au revers de

la tête de Caracalla (Vaillant, Numism. græc. p. 110), porte l’image d’Esculape.

120



types les plus expressifs, que le culte d’Aphrodite, d’Hermès903 et d’Éros, ou les cultes réunis
d’Aphrodite et d’Apollon, étaient la religion dominante chez les Sicyoniens, comme chez les Co-
rinthiens. Si, d’autre part, nous nous rappelons qu’Hermès ou Mercure, tout comme Esculape
et Jupiter, fut représenté par des statues terminées en gaine ; et si nous remarquons qu’ici
les deux statues ainsi façonnées ne sont point accompagnées du symbole qui habituellement
sert à caractériser Esculape, un serpent enroulé ou non autour d’un bâton, il ne restera guère
plus de raison de rapporter à ce dieu plutôt qu’à Hermès ou à Aphrodite le petit temple qui se
voit sur notre médaille. Car les témoignages ne nous ont pas fait faute pour établir que l’anti-
quité attribuait le symbole du cyprès à Hermès et à Zeus ou Jupiter, aussi bien qu’à Esculape.
Les deux arbres de cette espèce que nous trouvons ici plantés auprès des deux statues en
gaine ne peuvent donc résoudre une question qui me paraît devoir rester longtemps indécise.
Toutefois je n’ai encore produit, quant à l’attribution du cyprès à Esculape, que le témoignage
indirect qui résulte d’un revers gravé sur quelques médailles impériales d’Épidaure, dont l’at-
tribution a même été le sujet d’une longue controverse entre les numismates.904 Il convient à
tous égards que nous interrogions ici les autres monuments de la Grèce. Je n’en trouve qu’un
à citer. C’est un antique temple d’Esculape, dont l’enceinte était intérieurement ornée d’une
plantation de vieux cyprès. Situé à Titané, non loin de Sicyone, ce temple, selon Pausanias,905

renfermait une statue d’Hygie, et avait, disait-on, été fondé par Alexanor, fils de Machaon et
petit-fils d’Esculape lui-même.

Parmi les personnages mythologiques dont la Grèce avait reçu la légende avec les divini-
tés, les systèmes religieux, les sciences et les arts importés de l’Asie occidentale en Europe,
Cyparisse n’est pas le seul que les traditions grecques nous montrent métamorphosé en cy-
près. Personne n’ignore qu’Étéocle passait pour avoir, le premier, institué en Béotie des sa-
crifices en l’honneur de Charis,906 l’une des trois Grâces, c’est-à-dire en l’honneur d’Aphrodite
elle-même, puisque, dans l’Iliade,907 Homère donne le nom de Charis à l’épouse d’Héphæs-
tus ou Vulcain. Personne n’ignore non plus que la Béotie est précisément la province où les
Phéniciens, conduits par Cadmus, avaient importé le culte de la Vénus assyrienne, et très-
probablement, avec ce culte, le symbole du cyprès pyramidal. Or il est dit, dans un passage cu-
rieux des Géoponiques,908 que les filles d’Étéocle, pendant qu’elles dansaient en l’honneur des
Déesses, c’est-à-dire Déméter et Cora, tombèrent dans un puits, et furent changées en cyprès,
par la miséricorde de Ghé, la déesse de la Terre. Ces filles d’Étéocle, appelées ici, pour cette
raison, les Cyprès, κυπάρισσοι, sont désignées ailleurs909 sous le nom de Charites, χάριτες.
Par là nous acquérons la preuve qu’on les assimilait aux Grâces ; et dès lors nous sommes auto-
risés à croire que les compagnes fidèles de la déesse appelée Cyprès910 avaient réellement pu,
comme Vénus, être surnommées elles-mêmes Cyprès, et, comme elle aussi, être représentées
sous la forme symbolique du cyprès ; car Vénus, je le répète, est l’aînée des trois Grâces, de
même qu’elle est l’aînée des trois Parques.911 Les filles d’Étéocle, ou plutôt Vénus et les deux

903Le revers d’une médaille de Caracalla, frappée à Sicyone (Mus. Arig. 1., 9, n° 129), offre pour type une statue
d’Hermès terminée en gaine.

904Voyez ci-dessus, p. 194-196.
9052., 2., 6.
906Théocrite, 16., 104. Scoliaste de Pindare, ad Olymp. 14., 1. Pausanias, 9., 35., 1. Cf. K. O. Müller. Orchomen. p. 134, 177.
90718., v. 382. Cf. Pausan. 9., 35., 4.
90811., 4.
909Voy. Eustathe, Didyme et les Scoliastes publiés par d’Anse de Villoison, ad Homer. Iliad. 5., 51.
910Bérouth, Brathy, Cypris. Voy. ci-dessus, p. 88-91.
911Recherches sur Vénus, p. 59, 60, 98.

121



autres Grâces, composaient donc une triade qui, chez les Béotiens, était symboliquement re-
présentée par trois cyprès, comme l’était, chez les Syriens et, selon toute probabilité, chez les
Phéniciens, la triade formée de Vénus, du soleil et de la lune. N’avons-nous pas reconnu cette
dernière triade dans les trois cyprès qui ornent la face antérieure du trône votif de la Déesse
de Syrie, que j’ai décrit plus haut912 ?

À leur tour, les myrtes de Vénus furent parfois appelés les Charites, χάριτες : nous l’ap-
prenons de quelques anciens commentateurs d’Homère.913 D’autre part, en même temps que
les filles d’Étéocle ou les trois Grâces recevaient le nom de Cyprès, κυπάρισσοι, on appli-
quait l’épithète de παρθένοι, les vierges, aux grands cyprès qui, à Psophis en Arcadie, entou-
raient le tombeau d’Alcmæon, fils d’Amphiaraüs.914 Les rapprochements que je viens de faire
semblent attribuer à cette épithète une origine préférable à celle que veulent lui reconnaître
les commentateurs de Pausanias, lorsqu’ils disent que les cyprès du tombeau d’Alcmæon
étaient appelés les vierges, παρθένοι, parce qu’on ne les coupait jamais. Nous verrons, dans
la deuxième partie de ces Recherches, comment les cyprès sculptés sur les monuments fu-
néraires des Étrusques peuvent justifier l’interprétation mythologique que je propose de sub-
stituer à cette explication. Remarquons ici qu’Amphiaraüs avait obtenu les honneurs divins,
un autel, un temple même et un oracle.915 Remarquons aussi que la légende de son fils paraît
être intimement liée à celle d’Aphrodite, la déesse qui présidait à l’empire des morts, comme
aux initiations, dont le suprême degré était l’apothéose. Alcmæon avait eu en sa possession
le fameux collier d’Ériphyle.916 Il le donna à sa femme Alphésibée, dans cette même ville de
Psophis, où l’on voyait un antique temple dédié à Vénus-Érycine et le tombeau d’Amphiaraüs,
mort avec les honneurs insignes de l’apothéose.

Deux autres faits, rapportés par Athénée,917 concourent plus directement à établir que, chez
les Grecs, le cyprès était, en particulier, consacré à Aphrodite. Cet auteur, dans la description
qu’il fait de deux élégants et somptueux navires, construits, l’un pour Ptolémée Philopator,
l’autre pour Hiéron, nous apprend que ces navires contenaient chacun un Aphrodisium. Dans le
premier, appelé le Thalamégus, le petit temple, ou, comme nous dirions, la chapelle d’Aphro-
dite, ornée d’une statue de la déesse, était placée au-dessus d’une vaste pièce à colonnes,
renfermant trente lits. Le fût de chaque colonne avait été fait avec du bois de cyprès tiré de
Milet, colonie fondée dans l’Ionie par les Crétois ; les chapiteaux, d’ordre corinthien, étaient
composés d’or et d’ivoire ; le plafond, également de bois de cyprès, attirait l’attention par ses
ornements sculptés et dorés. Dans le second navire,918 construit à Syracuse par le célèbre Ar-
chimède, les lambris et le plafond de l’Aphrodisium étaient de bois de cyprès. Ce lieu, tout
resplendissant de pierres précieuses, et orné de peintures, de statues, de vases de formes
diverses, ne renfermait que trois lits.

Hermippe, dans un passage dont j’ai déjà dit quelque chose, s’exprime de manière à nous
donner lieu de croire que le cyprès pyramidal ne fut pas seulement attribué aux dieux et aux

912Ci-dessus, p. 51-58 ; p. 5., n°s 1 et 2.
913Ils sont indiqués dans la note 4 de la page 234.
914Pausanias, 8., 24., 4. — Selon cet écrivain, ces cyprès étaient d’une telle hauteur qu’ils dérobaient à la vue la

montagne ou la colline située auprès de Psophis.
915Id. 1., 34., 1-3.
916Pausanias, 8., 24., 4.
917Deipnosoph. 5., p. 204, 205, 207 ; ed. Casaubon. — Au liv. 9., p. 402, Athénée rapporte un fragment de l’Hippotrophus

de Mnésimaque où il est parlé de lits dont le dais plaqué avec du bois de cyprès, θάλαμοι κυπαρισσόροφοι.
918Athénée (ouvrage cité, 5., p. 207) emprunte ici à Moschion les traits principaux de la description de ce second

navire.

122



déesses que j’ai indiqués par leurs noms, mais à toutes les divinités de l’antiquité qui pré-
sidaient aux choses du ciel et de la terre, τοῖσι θεοῖσιν, dit le philosophe grec.919 Servius
semble partager l’opinion d’Hermippe, lorsqu’il rapporte que Cyparisse fut changé en cyprès
«par la miséricorde des dieux, »misericordia deorum.920 Aussi peut-on ajouter quelques faits à
ceux que déjà j’ai cités dans le cours de ce mémoire, et qui tendent à généraliser l’attribution
du cyprès, en nous montrant cet arbre comme le symbole de plusieurs divinités génératrices,
mâles ou femelles. C’est ainsi que, selon Théocrite,921 les statues du dieu Priape devaient être
entourées de cyprès, de myrtes et de lauriers. A Byzance, un xoanon représentant Triton était
de bois de cyprès.922 Ce dernier usage s’étendit même jusqu’aux statues destinées à perpétuer
les traits et le nom des athlètes vainqueurs aux jeux olympiques923 ; et si je n’invoque pas ici
les témoignages qui établissent que le cyprès était consacré à plusieurs divinités infernales,
c’est qu’ils trouveront plus naturellement leur place dans le mémoire suivant.

La Grèce, en empruntant à l’Asie occidentale la coutume d’attribuer ce symbole aux dieux
générateurs, lui avait aussi emprunté l’usage de prendre le cyprès pour exprimer poétiquement
l’idée d’une beauté humaine égale à la beauté d’un dieu. Déjà nous venons de constater que,
dans la Béotie, les Grâces ou les filles d’Étéocle sont changées en cyprès, et prennent le nom
même de Cyprès (κυπάρισσοι), qui est un des noms de Vénus.924 Déjà aussi nous avons vu
appliquer à de très-beaux cyprès la qualification de vierges (παρθένοι), qui appartenait à
Vénus et à Minerve. Disons maintenant que Théocrite,925 voulant peindre la beauté d’Hélène,
fille de Léda, compare cette princesse à un cyprès, c’est-à-dire à Vénus, si nous prenons cette
comparaison dans son acception symbolique. De son côté, Anacréon souhaite un bel époux à
une femme, en lui disant : « Qu’un beau cyprès croisse dans votre jardin.926 » Enfin Aristénète,
dans une de ses lettres,927 compare au cyprès et au palmier le port de Laïs. Bien des siècles
après ces divers auteurs, une princesse qui a pris rang parmi les écrivains byzantins, Anne
Comnène, croit nous donner, dans son Alexiade,928 l’idée la plus avantageuse de la taille et du
port de Marie, épouse de Michel Ducas, en comparant aussi cette princesse à un cyprès. Cet
usage s’est perpétué d’âge en âge chez les Grecs. Au 12e siècle, dans le roman des Amours de
Rhodante et Dosiclès,929 un moine grec, Théodore Prodrome, compare la jeune fille tout à la fois
au cyprès et à la vigne qui s’enlace aux arbres. De nos jours, dans les chansons et les autres
poésies légères des Grecs, il n’est pas rare de trouver la taille et le port d’une jeune beauté
ou de son amant comparés de même au cyprès. Pouqueville, Fauriel, et plus récemment M.
le comte de Marcellus,930 en ont cité plusieurs exemples. Firdousi et tous les poètes arabes
ou persans, j’en ai déjà fait la remarque, emploient la même comparaison pour rehausser les

919Ap. Athen. Epitom. 1., p. 27 ; ed. Dalech.
920Ad. Virgil. Æneid. 3., 680.
921Epigramm. 4., dans les Analecta de Brunck, t. 1., p. 377.
922Athén. Deipnosoph. 11., p. 479, 480.
923Pausanias, 6., 18., 7.
924De même, dans une autre légende, les Grâces se changent en myrte, et nous rappellent que Vénus était surnommée
Myrthia et Myrtæa (Plutarque, Quæst. roman. Opp. t. 7., p. 87 ; ed. Reiske. Pline, H. N. 15., 36., 2).

925Idyll. 18., 30.
926Κυπάριττος πεφύκοι σεῦ ἐνὶ κήπῳ (Od. 65., v. 15).
927Lib. 1., epist. 1., p. 5 ; ed. Boissonade.
928Liv. 3., p. 74.
929Liv. 2.
930Chants da peuple en Grèce. Paris, 1851, 2 vol. in-8°. M. de Marcellus, dans le deuxième volume (p. 434, B’), rapporte

uv distique populaire qu’il traduit ainsi : «Quand le cyprès a brûlé, sa racine embaume. Dès qu’un cœur est amoureux,
tout le monde s’en aperçoit. »

123



mérites des personnages, hommes ou femmes, dont ils célèbrent les actions. On voit ici une
preuve remarquable de l’influence exercée par le langage hiératique ou symbolique sur le
langage des poètes : en Occident, comme en Orient, le cyprès devint l’emblème de la beauté,
parce qu’il était l’emblème des dieux, des déesses, et, en particulier, le symbole de Vénus, de
la déesse dont la beauté avait mérité la pomme. Sous la plume éloquente et sévère de nos
écrivains sacrés, le cyprès est l’emblème de la divine sagesse,931 ou un terme de comparaison,
qui sert à élever au-dessus des autres hommes le pontife du vrai Dieu.932

Au témoignage des monuments de l’art et des traditions écrites qui nous montrent com-
bien fréquemment les Grecs firent du cyprès un symbole religieux non funéraire, viennent se
joindre des renseignements topographiques et quelques observations qui vont nous révéler
combien aussi furent nombreux, sur le sol antique de la Grèce, les lieux dont la dénomination
dérivait ou d’une divinité éponyme, appelée du même nom que le cyprès, ou d’un bois de
cyprès consacré par la religion. M. Avellino933 n’hésite point à reconnaître que chaque cupres-
setum se liait à un mythe ; mais il admet que le mythe avait pu être postérieur à la plantation ;
c’est-à-dire que, selon lui, le cupressetum aurait parfois été planté sans un but religieux, et
ne serait devenu plus tard l’objet de la vénération des peuples que lorsqu’on l’aurait rattaché
à un mythe quelconque. Je ne partage pas, je l’avoue, cette manière de voir ; et, à mon grand
regret, je me trouverais ici en complet désaccord avec le savant académicien de Naples, s’il
ne terminait son observation par cette conclusion, dont je prends acte : « Il est toujours sûr
qu’une idée religieuse se trouve associée au cupressetum, et qu’on peut en suivre les traces
avec une certitude suffisante.934 »

Malgré la variété que cette judicieuse remarque semblerait nous promettre dans la revue
topographique que je vais entreprendre, je demande d’avance pardon à l’Académie de la sé-
cheresse et même de la monotonie des détails où je serai obligé d’entrer. J’ai besoin, en cette
occasion, plus encore qu’en toute autre, de solliciter et d’obtenir son indulgence.

Une ville du nom de Cyparissus (Κυπάρισσος ouΚυπαρισσοῦς) et une autre appelée Cy-
parisséeis (Κυπαρισσήεις) existaient en Grèce longtemps avant la guerre de Troie. Homère935

les mentionne toutes deux. La première était située dans la Phocide, sur le mont Parnasse, près
de Delphes ; suivant les uns, dit le chantre immortel de l’Iliade, elle devait son nom à l’arbre
que produit son territoire ; selon d’autres, au héros Cyparisse. Plus tard, elle fut nommée Apol-
loniade (Ἀπολλωνιάς), au dire d’Eustathe936 et d’Étienne de Byzance,937 et Anticyre, d’après
une tradition recueillie sur les lieux par Pausanias.938 Ce voyageur ajoute que, dans la liste des
Phocéens, Homère a préféré la désigner sous son ancien nom de Cyparissus, quoique déjà elle
portât celui d’Anticyre, qu’elle avait reçu d’Anticyrée, contemporain d’Hercule. Dicéarque939 et
Strabon940 ne la mentionnent que sous le nom de Cyparissus. Le second de ces deux écrivains

931Ecclesiastic. 24., 27.
932Ibid. 50., 11.
933Mémoire cité, p. 11, 12.
934«È sempre sicuro che una idea religiosa venne ad esse associata, e di questa possono andarsi determinando con

sufficiente certezza le trace.»
935Iliad. 2., 519, 593. Dicéarque, Ἑλλάδ. ἀναγρ. p. 17, edit. Rom. Strabon, Geograph. 9., p. 423. Stace, Thebaid. 7., 344.

Pausanias, 10., 36., 3. Étienne de Byzance, υ. Κυπάρισσος. Eustathe, ad Homer. Iliad. 2., 519.
936Loc. cit.
937Loc. cit.
938Loc. cit.
939Loc. cit.
940Loc. cit.

124



la place au-dessous de Lycoréa, et semble la réduire à la simple condition d’un bourg ou d’un
village.941 Pour concilier entre eux ces divers témoignages, il faut croire que la ville dont je parle
s’appela successivement Cyparissus, Anticyre et Apolloniade, et qu’elle avait tiré son premier
nom, soit d’un cupressetum consacré à Apollon, soit du dieu lui-même, si, à l’exemple de la
déesse appelée Bérouth, Brathy et Cypris, ce dieu avait reçu un nom identique avec celui de
l’arbre que les Grecs connurent sous la dénomination de κυπάρισσος ou κυπάριττος (cypa-
rissus). La place qu’occupait la ville sur le mont Parnasse, consacré à Apollon et aux Muses ; la
quantité de cyprès dont elle était entourée ; le soin qu’a eu Pindare942 de nous apprendre que
les lambris du temple d’Apollon à Delphes étaient de bois de cyprès ; les autres traditions et
les monuments figurés qui nous montrent cet arbre au nombre des symboles du même dieu ;
le nom de Cyparisse imposé au jeune héros changé en cyprès par Apollon ; et enfin la déno-
mination d’Apolloniade substituée à celle de Cyparissus : telles sont les considérations qui
peuvent justifier mon sentiment. Disons cependant que la divergence d’opinion signalée par
Homère n’a pas cessé de se manifester parmi les écrivains grecs postérieurs, qui ont recherché
l’origine du nom de la ville de Cyparissus : les uns le font dériver simplement du grand nombre
de cyprès qui entouraient cette antique cité ; les autres, de son fondateur, appelé Cyparisse
et supposé fils de Minyas et frère d’Orchomène.943 Mais cette dernière version est en faveur
de ma conjecture, car de nombreux exemples analogues nous autoriseraient, dans ce cas, à
considérer le nom du fondateur comme un de ceux que portait Apollon lui-même.

La ville appelée Cyparisséeis par Homère était située dans les états de Nestor.944 M. Avelli-
no945 croit qu’elle correspond à celle qu’Étienne de Byzance désigne sous le même nom et qu’il
place en Messénie. Selon Heyne,946 remarque-t-il, la Cyparisséeis d’Homère se confond avec la
Cyparisséeis de Strabon,947 également située dans les états de Nestor et bâtie sur le territoire
de la Triphylie, aux confins de la Messénie.948 Cette identité n’est pas mise en doute par l’habile
traducteur français de Strabon, M. de Laporte du Theil. Toutefois le savant napolitain, après
avoir assimilé, non à la Cyparisséeis d’Homère, mais à celle de Messénie,949 la Cyparissia men-
tionnée par Diodore de Sicile, dans son 15e livre,950 se montre disposé951 à identifier celle-ci avec
la Cyparisséeis de Strabon, bien que K. O. Müller,952 observe-t-il, n’ait pas hésité à rapporter à
la Cyparissia de Messénie le passage de Diodore, comme déjà l’avait fait le docte Eckhel.953

Les commentateurs d’Homère, de Strabon et de Pausanias ont tous reconnu que la concor-
dance des témoignages de l’antiquité touchant les villes grecques qui s’appelèrent Cyparis-

941Selon Wheler (Voyag. de Zanthe à Athènes, t. 2., p. 355, 356), ce bourg aurait été remplacé par Arachova ou Arachovi.
942Pythic. 5., 52.
943Didyme et Eustathe, ad Homer. Iliad. 2., 519. Strabon, ubi supra. Étienne de Byzance, ubi supra.
944Iliad. 2., 600, 601.
945Mémoire cité, p. 9 ; p. 10, note 5.
946Ad Homer. Iliad. 2., 593.
947Geograph. 8., p. 345, 348, 349.
948Dans ses Recherches géographiques sur les ruines de la Morée, feu M. Puillon Boblaye, officier supérieur d’état-

major, ne fait pas une mention particulière de cette Cyparisséeis de Triphylie. Il se borne à dire (Expéd. scient. de
Morée, sect. des sciences physiq. t. 2., p. 134) : «Les deux distances de la table théodosienne : Olympia-Samaco 15. et
Samaco-Cyparissa 24. sont, la première, fautive, et, la seconde, parfaitement exacte.» — Au lieu de l’ablatif Samaco,
les cartes rédigées par les géographes modernes portent Samicum.

949Mémoire cité, p. 9.
950Chap. 67.
951Mémoire cité, p. 9, note 9 ; p. 10, note 5.
952Das neue Rhein. Mus. t. 2., p. 171.
953D. N. 2., 276.

125



séeis ou Cyparissia, présente de graves difficultés. Les passages du géographe grec ne sont pas
eux-mêmes exempts d’obscurité. Cependant, après les avoir examinés avec attention, il me pa-
raît probable que Strabon distingue deux Cyparissia, l’une dans la Phocide,954 l’autre dans la
Messénie,955 non loin de Pylos, et une Cyparisséeis,956 qui, dit-il, est déserte et se nomme aujour-
d’hui Cyparissia au singulier et au féminin, comme là Cyparissia de Messénie.957 Il place Cypa-
risséeis dans l’ancienne Macistie, province qui faisait partie de la Triphylie et, par conséquent,
de l’Élide. À cette occasion, il mentionne un fleuve du nom de Cyparisséeis au masculin.958 La
Cyparisséeis de Macistie était située au-delà du petit fleuve appelé Néda, et ainsi non loin du
lieu où nous avons trouvé, sur les pas de Pausanias, un temple et un cupressetum consacrés à
la Vénus assyrienne ou phénicienne sous le nom grec d’Eurynome.959

Pline960, Ptolémée961 et Eustathe962 mentionnent aussi là Cyparissia de Messénie. Pausa-
nias,963 qui la nomme Cyparissies, Κυπαρισσίαι, parle d’une route qui d’Andania conduisait à
cette ville, en passant par Électra. Il nous apprend, de plus, qu’auprès de Cyparissies on voyait
un temple dédié, comme je l’ai déjà dit, à Apollon et à Athéné surnommée Cyparissia, circons-
tance qui semblerait nous révéler un nouveau trait de conformité entre la légende primitive
de cette déesse et celle de la Vénus asiatique. Cyparissies donna son nom à un port, à une
rivière, à un promontoire et à un golfe situés dans son voisinage.964 Ce nom s’étendit même
aux îles Plotæ ou Strophades : les anciens les appellent souvent les îles des Cyparissiens, Κυ-
παρισσίων νῆσοι.

Scylax965 parle d’un port de la Messénie, qu’il nomme Cyparissus,Κυπάρισσος. Ce ne peut
être pour nous que le port de la ville dont il vient d’être question. On sait que feu M. de Sainte-
Croix966 avait proposé de corriger le passage de ce géographe et de considérer Κυπάρισσος
comme une ville située dans l’intérieur des terres et non comme un port. On sait aussi que les
juges compétents n’ont point admis cette opinion. En dernier lieu, feu M. Puillon Boblaye967 a
exposé les raisons très-plausibles qui le portent à croire que Scylax, dans son Périple, avait
indiqué avec précision la position de Cyparissies de Messénie, mais que le texte, altéré par les
copistes, a été, de nos jours, restitué d’une manière fautive. Selon lui, ce texte devait, dans
l’original, présenter le sens que voici : «La première ville de Messénie est Cyparisse avec un
port, ville éloignée de sept stades de la mer.» L’exploration des ruines situées au lieu actuel-
lement nommé Arcadia paraît avoir démontré à M. Puillon Boblaye qu’en effet la ville antique

954Geograph. 9., p. 423.
955Ibid. 8., 349, 359.
956Ibid. p. 345, 348, 349.
957Ici le texte de Strabon manque de clarté. Le traducteur français en fait la remarque, et propose, sans cependant ga-

rantir la correction, de lire : «L’une et l’autre s’appelaient autrefois Cyparisséeis ; mais toutes deux portent aujourd’hui
le nom de Cyparissia. »

958Anne Comnène, dans son Alexiade (liv. 6., p. 173), donne à un lieu situé en Bithynie le nom neutre de Cyparissium,
Κυπαρίσσιον ; mais je ne découvre aucune trace de cette localité dans les géographes anciens, ni sur nos meilleures
cartes de géographie.

959Ci-dessus, p. 220-234.
960H. N. 4., 7., 1.
9613., 16.
962Ad Homer. Iliad. 2., p. 297.
9634., 36., 7.
964Strabon, Geogr. 8., p. 359. Pline, loc. cit. Pomponius Méla, 2., 3., 9.
965Geogr. gr. minor. tome 1. (Peripl.), page 16 ; édition Hudson ; (Peripl.), § 46, page 262 ; édition Gail. — Voyez (ibid.

page 393) les observations de ce dernier éditeur.
966Mém. de l’Acad. roy. des inscr. t. 44., p. 373 et suiv.
967Ouvrage cité, t. 2., p. 115.

126



ne s’étendait pas jusqu’au port.
Un bois sacré de cyprès, dont je ne rencontre aucune mention dans les auteurs anciens,

couvrait jadis les flancs de deux montagnes situées non loin des ruines de Cænopolis ou Cœ-
nopolis et près d’un lieu où l’on arrive en sortant de Messène par la porte de Laconie. Là se
trouve maintenant un monastère qui porte plusieurs noms : le couvent des Cyprès, la Trinité, la
Panagie de Vourcano. En avant de cet asile religieux, on voit un bouquet de cyprès ; c’est tout
ce qui reste de l’ancien cupressetum.968

Dans le Péloponnèse, sur le territoire de la province appelée Éleuthéro-Laconie969 et au
fond d’un port aujourd’hui nommé Xyli,970 existait très-anciennement une autre cité maritime,
du nom de Cyparissia. Elle était déjà détruite à l’époque où Pausanias visitait la contrée ; il
paraît qu’on donnait aux ruines de cette Cyparissia le nom de cité des Achéens Paracyparissiens,
πόλις Ἀχαιῶν τῶν Παρακυπαρισσίων.971 L’officier français déjà cité les a retrouvées, et leur
reconnaît un caractère d’antiquité que ne lui ont pas présenté les ruines d’Asopus,972 autre ville
de Laconie, située non loin de la cité des Achéens Paracyparissiens.

C’est dans l’acropole d’Asopus que Pausanias973 nous a signalé un temple dédié à Athéné
Cyparissia. C’est aussi en Laconie que nous avons vu deux traditions974 transporter le mythe
de Cyparisse. Un village situé dans la même province, près du promontoire du Ténare, porte
encore maintenant le nom de Cyparisso, ou de Tiparisto, par corruption.975 Enfin je trouve, dans
les Recherches déjà citées de feu M. Puillon Boblaye,976 l’indication d’un joli port, nommé au-
jourd’hui Kyparissi,977 et situé sur le littoral de l’ancienne Éleuthéro-Laconie. Tout concourt, on
le voit, à nous apprendre que, dès une époque fort reculée, le culte du cyprès et de quelques
divinités qui comptent cet arbre parmi leurs attributs symboliques était fort répandu chez
les Laconiens, en même temps que Lacédémone adorait une Aphrodite armée, dont l’origine
asiatique n’est pas douteuse.

Les seuls monuments numismatiques que, jusqu’à ce jour, leur légende ait permis de
rapporter sans hésitation à une ville grecque du nom de Cyparissia, de Cyparisséeis ou de
Cyparissus, sont des monnaies impériales frappées à l’effigie de Septime-Sévère, de Julia
Domna, de Caracalla, de Plautille et de Géta ; elles portent toutes, au revers, le nom grec
ΚΥΠΑΡΙϹϹΙΕΩΝ, gravé autour de divers types, dont aucun ne nous offre le symbole du

968Expédit. scientif. de Morée, Relation, t. 1., p. 302 ; atlas, p. vj, cul-de-lampe.
969Strabon, Geogr. 8., p. 363.
970Puillon Boblaye, ouvrage cité, t. 2., p. 97. Cf. Leake’s Travels in the Morea, vol. 1., ch. 8. — Selon le traducteur français

de Strabon (t. 3., p. 209), les ruines de cette Cyparissia de Laconie seraient situées près du bourg appelé Castel Ram-
pano. Mionnet (Suppl. 4., p. 210), d’après une autorité qu’il ne nous fait pas connaître, applique cette dénomination
moderne aux ruines de la Cyparissia, de Messénie ; mais Siebélis, dans son édition de Pausanias, M. le major Leake (ubi
supra, ch. 2., 10., 11.) et feu M. Puillon Boblaye (loc. cit. p. 115), dans deux relations d’une date plus récente, s’accordent
à placer les ruines de cette Cyparissia de Messénie au lieu qui maintenant porte le nom d’Arcadia.

971Pausanias, 3., 22., 7. Voy. K. O. Müller, Die Dorier, 3., 2.
972Puillon Boblaye, ouvrage cité, t. 2., p. 97.
973Loc. cit.
974Ci-dessus, p. 201, note 4 ; et p. 205.
975C’est là que fut trouvée une inscription grecque, que M. Boeckh, d’après Pouqueville, rapporte dans son Corpus

inscript. græcar. t. 1., p. 645, n° 1317.
976Ouvrage cité, t. 2., p. 102.
977J’ignore cependant si ce nom moderne représente le nom antique ; et je remarque que feu M. Puillon Boblaye (loc.

cit.), tout en se décidant, d’après l’autorité de Ptolémée, et contrairement au sentiment de Niger, à placer l’ancien
port, appelé Cyphanta, au lieu actuellement nommé Kyparissi, avoue qu’il n’a trouvé là aucune trace de ville ancienne.
«Le joli port de Kyparissi, dit-il, est entouré de palæokastro du moyen âge, qui ont pu faire disparaître les ruines
antiques.»

127



cyprès. Les numismates978 s’accordent à attribuer ces pièces à la Cyparissia de Messénie ;
mais un grave dissentiment règne parmi eux au sujet d’une monnaie autonome, de grand
module, que Pellerin979 rapporte à Cyparissus de Phocide. Elle a pour type, au revers de la
tête d’Apollon, un trépied placé dans une couronne, et pour légende un nom, en partie effacé,
dont ce savant lit les premières lettres : ΚΥΠΑ ... Mionnet980 croit devoir adopter cette lecture
et cette attribution, tout en prévenant ses lecteurs que quelques antiquaires rangent la
médaille parmi les autonomes de Cyzique de Mysie. Après lui, feu M. du Mersan,981 au lieu de
ΚΥΠΑ ... , ou de ΚΥΖΙ ... , a proposé de lire : ΚΥΤΕΙ ... , et de restituer cette pièce a Cytinium,
ville de la Doride. Plus récemment, M. Avellino982 s’est prononcé contre l’opinion de Pellerin ;
mais il n’approuve ni ne combat celle de M. du Mersan, et il s’abstient de nous faire connaître
son propre sentiment. Ce n’est pas à moi qu’il appartient de décider la question.

En Occident, Cypresseta983 me paraît être la dernière ville qui nous présente uu nom ana-
logue à ceux des diverses cités grecques dont je viens de parler. Elle était située, dans la Gaule
narbonnaise, entre Arausio et Avenio, au lieu actuellement nommé le Pont de Sorgues.984 Mais
on ne possède aucun renseignement sur l’époque de sa fondation, ni sur l’origine de son nom ;
et, à ma connaissance, nos médailliers ne renferment pas une seule pièce que l’on puisse rap-
porter à cette ville.

Selon un antique usage, qui se révèle dans un grand nombre de prescriptions thérapeu-
tiques indiquées par les médecins grecs, ceux-ci et, à leur exemple, les médecins latins attri-
buaient plus d’une vertu médicale au cyprès, de même qu’à quelques autres arbres ou plantes
que la religion avait consacrés aux dieux. Ces vertus médicales, vraies ou supposées, étaient
d’ordinaire en rapport avec les fonctions ou attributions dévolues à chaque divinité. Un tel
usage, n’en doutons pas, avait pris naissance dans l’Asie occidentale ; et les peuples de cette
vaste contrée l’avaient introduit dans la Grèce, en y important, avec leurs systèmes religieux,
toutes leurs connaissances scientifiques comprises sous la dénomination unique de théologie,
la science universelle. Les noms que donnaient les Grecs aux diverses productions des trois
règnes de la nature en fourniraient plus d’une preuve ; mais ce n’est pas le lieu de traiter un
pareil sujet. Nous n’avons à nous occuper ici que des prescriptions qui se rapportent à l’emploi
médical du cyprès. Le P. Hardouin, dans son édition de Pline,985 a réuni la plupart des rensei-
gnements que fournissent à cet égard Dioscoride, Pline lui-même, Galien et quelques autres
écrivains de l’antiquité ; et je demande à l’Académie la permission de me référer aux citations
du savant éditeur. Il n’a oublié ni Q. Sérénus Samonicus, ni Marcellus l’Empirique ; mais il m’a
laissé le soin de mettre en relief les faits qui confirment mes remarques sur l’origine asiatique
de cette thérapeutique et sur sa concordance avec les idées religieuses que l’Occident, comme
l’Orient, attachait au symbole du cyprès.

Observons, en premier lieu, que Dioscoride était né dans la Cilicie, et que Pline,986 qui
978Eckhel, D. N. 2., 276, 277. Mionnet Descript. de méd. 2., 212, 213, n°s 31-33, Suppl. 4., 210-212, n°s 20-31. M. l’abbé

Cavédoni, Spicileg. numism. p. 97.
979Rec. de méd. de peuples et de villes.— Eckhel, qui n’avait pas eu la médaille sous les yeux, la rapporte à Cyparissus

du mont Parnasse, près de Delphes, en se bornant à citer et à copier Pellerin. (Voy. D. N. 2., 193).
980Descript. de méd. 2. 96, n° 20.
981Méd. inéd. p. 41 et suiv.
982Mémoire cité, p. 11.
983Antonini Aug. Itiner. Itinerar. a Burdig. Hierusal. usque, p. 553, ed. Wesseling.
984Voy. d’Anville, Notice sur l’anc. Gaule (Paris, 1760, in-4°), p. 260, 261.
985H. N. t. 2., p. 328.
986Ibid. 25., 5., 4.

128



avait principalement tiré des ouvrages attribués à Pythagore et à Démocrite, sur les effets des
plantes, l’indication des diverses propriétés médicales de cet arbre, n’omet pas de nous dire987

que ces deux philosophes avaient visité les mages de Perse, d’Arabie, d’Éthiopie et d’Égypte.
Nous pouvons, sans craindre de nous tromper, ajouter à ces mages les prêtres chaldéens de
la Babylonie. Pline988 avait, de plus, trouvé dans les Histoires écrites par l’empereur Claude
quelques détails sur l’usage médical que les Parthes faisaient des feuilles et du bois de l’es-
pèce de cyprès appelée bratus, brathus ou brathys,989 qui croît sur le mont Zagrus, au-delà du
Pasitigre, près de la ville de Sittacé.990

Les anciens employaient comme médicaments, non-seulement les feuilles, le bois, la ra-
cine, les semences et l’huile de cyprès991 ; mais ils composaient avec une partie quelconque de
cet arbre un onguent992 et une sorte de vin et de vinaigre, désignés chacun par l’épithète de
cyprin. Ils avaient aussi des pilules cyprines. Galien, dans un long chapitre993 sur les cas où il
convient de faire usage des diverses préparations thérapeutiques que l’on tire du cyprès, re-
commande ces pilules, comme les feuilles et les semences, pour la guérison des ulcères, mais
il ne s’explique pas sur leur composition.

Les feuilles s’employaient seules, broyées ou infusées ; on en exprimait aussi le suc ;
d’autres fois on les pilait avec les semences. Elles étaient réputées très-efficaces pour
la réduction des hernies, pour la guérison des maux de vessie, des affections morbides
qui attaquent les parties génitales, et des maladies qui sont propres au sexe féminin.994

Broyées et appliquées sur la plaie, ou prises en breuvage, elles passaient pour un excellent
remède contre la morsure des serpents venimeux. Dans le cas de piqûre de scorpion, on
attribuait la même efficacité à une infusion ou décoction de racine raclée, qui devait être
prise intérieurement, et cette boisson était prescrite aussi pour faciliter ou rétablir les
menstrues.995

L’huile de cyprès possédait, assure Pline,996 des qualités semblables ou analogues à celles
qu’on se plaisait à reconnaître aux feuilles et aux racines. Elle est de plus recommandée,
comme un puissant antidote contre les piqûres de tous les insectes venimeux, en général,
et contre toute espèce de poison corrosif. On lui attribuait enfin les mêmes propriétés qu’à
l’huile de myrte,997 c’est-à-dire, à l’huile qu’on tirait d’un arbuste consacré à Vénus, comme le
cyprès.

Ainsi l’arbre dont l’Occident, à l’exemple de l’Orient, faisait le symbole de la vie, l’attribut
et même l’emblème des dieux créateurs ou générateurs, avait, chez les Grecs et les Romains,
sinon, comme en Chine,998 le privilège de donner l’immortalité, celui du moins de fournir des
médicaments réputés efficaces pour combattre tout ce qui peut attaquer les sources de la vie,
ou les organes de la reproduction. Il n’est pas inutile d’ajouter que l’expérience des médecins

987H. N. 25., 5., 4.
988Ibid. 12., 39., 1.
989Voy. ci-dessus, p. 88-91.
990Dans l’Élymaïde.
991Oleum cyprinum. Pline, H. N. 15., 7., 4.
992Pline, ibid. 13., 2., 2 et 7.
993De simplic. medicam. facultatib. 7., 63.
994On attribuait à l’espèce de sabine appelée cyprès de Crète, la propriété de délivrer la matrice d’un fœtus mort

pendant la gestation (Pline, Hist. nat. 24., 61., 1). — En effet, elle provoque l’avortement.
995Pline, H. N. 24., 10., 1 et 2.
996Ibid.
997Ibid. 23., 44., 1 ; 45., 1.
998Ci-dessus, p. 161.

129



modernes est loin d’avoir confirmé toutes ces prétendues propriétés. Les cas, en très-petit
nombre, où ils prescrivent encore des médicaments fournis par le cyprès, deviennent de plus
en plus rares.

Je ne m’arrêterai point à rapporter ici les témoignages des auteurs anciens qui nous font
connaître les divers usages domestiques auxquels jadis, en Occident, chez les Grecs et les
Romains surtout, on employait le cyprès pyramidal. Ces témoignages sont cités, ou du moins
indiqués, dans le recueil des œuvres du Dr. Lampe,999 dans la Géographie de M. Carl Ritter,1000

trésor inappréciable d’érudition, dans le recueil des Mémoires de l’Académie d’Herculanum,1001

et, en particulier, dans le Mémoire de feu M. Avellino sur le mythe de Cyparisse.1002 Quelques
mots qui se trouvent dans un passage des Géoponiques1003 semblent résumer les titres du cy-
près à la faveur dont il jouissait chez les anciens : «Le cyprès, est-il dit à la fin de ce passage,
a été donné par les dieux pour charmer les hommes.1004 »

1.2.2 Étrurie et Picentine

Les institutions religieuses ou civiles des Étrusques, et les monuments figurés découverts
sur le sol qu’habita ce peuple si intéressant à étudier, sont trop fortement empreints tout à la
fois de coutumes asiatiques et d’usages propres aux Grecs, pour que le culte du cyprès pyra-
midal n’ait pas laissé en Étrurie, comme en Grèce, des traces faciles à retrouver. J’ai déjà dit1005

que les Étrusques avaient reçu de l’Asie occidentale le culte d’une divinité féminine appelée
Cypra ou Cupra,1006 nom identique avec celui de Cypris, et avec un de ceux du cyprès et du cuivre,
arbre et métal consacrés à Vénus. J’ai dit aussi1007 que la culture du cyprès, anciennement in-
troduite dans la Grande Grèce, s’y était si bien nationalisée que Caton, traçant aux Romains
des préceptes pour la propagation de cet arbre, le désigne sous la dénomination de cyprès
de Tarente ; mais je n’ai pas encore rapporté un passage de Strabon, qui doit trouver sa place
ici. Ce géographe, décrivant le littoral de la Picentine (Picenum), s’exprime en ces termes1008 :
«De là, on trouve le temple de Cypra (Κύπρα), bâti par les Tyrrhéniens et dédié par eux à la
déesse Héra, que ces peuples révèrent sous le nom de Cypra.» Silius Italicus1009 fait allusion à
ce temple lorsqu’il dit :

Et quis litoreæ fumant altaria Cupræ.

La déesse avait même imposé son nom à deux villes de la Picentine. Dans les auteurs anciens,
ou dans les inscriptions lapidaires, elles sont appelées, la première, Κούπρα μαριτίμα,1010 Cu-

999Tom. 1., p. 574-593.
100011., p. 567-582.
1001Tom. 5., p. 393.
1002Pages 7, 8, 31.
10032., 4.
1004« ... διὰ τέρψιν ἀνθρώποις »
1005Ci-dessus, p. 68 ; p. 215.
1006Au sujet de cette déesse et de son temple en Étrurie, on peut consulter : Tite-Live, 5., 21., 22. ; cf. 27., 37. Turnèbe,
Advers. 16., 19. Gori, Mus. etrusc. t. 2., p. 84, 164. Passéri, Dissertat. 1., ibid. t. 3., p. 48. Inghirami, Monum. etrusc. t. 2.,
p. 235, 242. Dr. Frédéric Creuzer, Symbolik, t. 2., p. 490 ; t. 3., p. 256, 553, 666, 3e édit. — Remarquez qu’aucun de ces
écrivains n’a aperçu l’identité du nom de cypra ou cupra avec les noms ou les mots que j’indique un peu plus loin.

1007Ci-dessus, p. 217, note 2.
1008Geogr. 5., p. 241.
10098., 432.
1010Ptolémée, Geogr. 3., p. 69 ; ed. Bertio.

130



pra maritima,1011 Cupra litorea,1012 ou simplement Cupra1013 ; la seconde, Κούπρα μοντάνα.1014

Dans l’Agro Firmano, diocèse de Ripatransona, le lieu nommé aujourd’hui Le grotte a mare1015

paraît répondre à l’ancienne Cupra maritima. C’est près de là que fut trouvée une plaque de
marbre, où se lit une inscription latine, destinée à perpétuer le souvenir d’un acte de munifi-
cence de l’empereur Trajan,1016 qui avait restitué le temple de la déesse Cupra. Cette inscription
a été publiée par Gruter,1017 d’après Ursin.

Déjà ces divers faits nous autorisent à supposer qu’avec le culte asiatique de Cypra ou
Cupra s’était introduit en Picentine et en Étrurie celui du cyprès pyramidal, évidemment aussi
inséparable du culte de cette déesse qu’il l’était du culte de la Vénus assyrienne, soit dans
l’Asie occidentale, soit en Égypte, soit chez les Grecs. Ma supposition se change en certitude
à la vue de quelques monuments de l’art exhumés, depuis plusieurs années, des hypogées
étrusques. Au nombre de ces antiquités se trouvent des sarcophages ou des urnes cinéraires
dont je me réserve de parler en détail dans le mémoire suivant. Toutefois, par anticipation,
je dirai brièvement ici que, sur sa face antérieure, un de ces monuments funéraires1018 est dé-
coré d’un bas-relief où l’on reconnaît sans peine l’image de Vénus placée entre deux cyprès,
comme sur les bas-reliefs asiatiques. Ici la tête de la déesse est ornée de deux grandes cornes
de vache, ce qui nous reporte aussi dans les contrées de l’Orient où Vénus était représentée
tantôt avec une tête de vache au lieu d’une tête humaine, tantôt sous la forme d’une vache
allaitant son veau. Les autres monuments que j’ai à citer ne sont ni des urnes cinéraires, ni
des sarcophages ; et, bien qu’ils aient été découverts dans des tombeaux et qu’ils soient or-
nés de plusieurs symboles souvent employés avec un sens funéraire, on ne doit peut-être pas
les considérer comme primitivement destinés à des usages funèbres. En première ligne, se
place ici un vase peint, de la collection Candélori, publié par feu M. Micali1019 et déclaré par lui
d’origine purement étrusque : a me pare tutto etrusco, nous dit-il en propres termes. Ce vase,
à deux anses et à figures noires, blanches et rouges sur un fond jaune, est couvert de pein-
tures réparties dans cinq bandes ou divisions horizontales. On y voit Hercule combattant les
Centaures,1020 et plusieurs autres scènes1021 qui se rapportent, comme celle-ci, à l’initiation aux
mystères. Dans un de ces cinq tableaux, deux griffons ailés sont placés chacun à l’extrémité op-
posée d’un groupe composé d’un lion et de deux panthères ou lionnes, dont la seconde dévore
une vache. Entre la première et le lion s’élève un cyprès pyramidal, qui n’a point été remarqué
par M. Micali, et qui, à mes yeux, est l’image symbolique de la déesse chargée de présider aux
mystères. Je montrerai, dans mon ouvrage sur le culte de Mithra, comment les griffons et le
groupe de quadrupèdes que nous voyons auprès de cet arbre se rattachent directement à la
série des symboles employés dans les initiations aux mystères de la Vénus assyrienne et du

1011Gruter, Inscript. antiq. p. 108. n° 7.
1012Silius Italicus, loc. cit.
1013Pline, H. N. 3., 18. Pomponius Mela, 2., 4., 10 ; ibique Solin.
1014Ptolémée, loc. cit. p. 72. Pline (loc. cit.), parlant des habitants de cette ville, les désigne sous le nom de Cuprenses
cognomine montani.

1015Selon quelques-uns, Cupra maritima aurait été située non dans ce lieu, mais dans le voisinage et au nord de
Marano, château du diocèse de Ripatransona, par conséquent, dans l’Argo Massignano, qui fait partie du territoire de
S. Quirico. (Voy. la traduction française de Strabon, t. 2., p. 237, 238, note 3.)

1016Trib. potest. 11., cos. 3.
1017Recueil cité, p. 1016., n° 2.
1018Voyez le n° 4 de la planche 13 ci-jointe.
1019Storia degli antich. pop. ital. (Firenz. 1832), t. 3., p. 163-165 ; pl. 95., A-E.
1020Storia degli antich. pop. ital. pl. 95., B, E.
1021Ibid. B, D.

131



dieu des Perses.
C’est avec plus de certitude encore que nous devons rapporter aux mystères de la pre-

mière de ces deux divinités deux plats d’argent doré, qui proviennent d’un tombeau étrusque
et qui nous offrent chacun un exemple de l’emploi religieux du cyprès pyramidal. Ce tombeau,
de grandes dimensions, fut découvert, en 1836, non loin des ruines de Cæré, par M. le général
Galassi et M. l’abbé Rigolini. Tous les objets qu’il renfermait ont été déposés à Rome, au Musée
grégorien. En 1841, M. le chevalier Louis Grifi1022 en a publié la description et les dessins. L’année
suivante, ils furent également figurés dans la description du Musée étrusque grégorien dont
nous sommes redevables au P. Marchi.1023 Je ne m’arrêterai pas à démontrer ici combien peu
est fondée l’opinion du premier de ces deux archéologues, qui, tout en proclamant la haute
antiquité des ouvrages d’art trouvés dans le grand tombeau de Cæré, prétend les rattacher
aux mystères de Mithra. Je traiterai ailleurs cette question ; mais, en attendant, je dirai que
l’origine phénicienne ou assyrienne des deux plats dont j’ai à parler ne saurait être mise en
doute par aucune personne tant soit peu versée dans la connaissance des antiquités asia-
tiques. Le style, le travail, les sujets, les symboles, tout concourt à justifier cette assertion. Un
médaillon central et en relief orne le fond de chacun de ces deux plats. L’un1024 représente
deux colombes, oiseau sacré de Vénus, voltigeant au-dessus d’une vache qui allaite son veau,
image symbolique de la déesse, considérée comme mère de l’Amour.1025 L’autre médaillon nous
offre un groupe composé de deux lions, ou d’un lion et d’une lionne, dévorant un taureau,1026

groupe caractéristique dont l’invention et la signification appartiennent indubitablement à
l’art hiératique des Assyriens, des Phéniciens et des Perses. Je crois avoir mis ce fait hors de
doute1027 bien avant la découverte des bas-reliefs de Nimroud, qui nous ont permis de consta-
ter que, dès une haute antiquité, des compositions semblables ou analogues faisaient partie
des scènes religieuses sculptées sur les murs des palais érigés par les rois d’Assyrie.1028 De
plus, les sujets que représentent les deux médaillons de nos plats reposent chacun sur un
soubassement en échiquier ou en treillis et semi-circulaire, qui se rencontre exclusivement
dans les monuments assyriens ou phéniciens. Ces deux médaillons sont entourés chacun de
deux bandes circulaires, qui offrent, en relief, des scènes analogues à celles qu’on voit tout
à la fois sur les deux coupes citées1029 de l’île de Cypre, sur les murs des palais de Nimroud
et de Persépolis, sur les coupes de bronze assyriennes provenant des dernières fouilles de M.
A. H. Layard, et sur des cylindres et des cônes de travail babylonien, assyrien, phénicien ou
persépolitain. La présence, sur un des deux plats de Cæré, du groupe symbolique de la vache
allaitant son veau, l’identité de style, de forme, de matière et de travail que présentent entre

1022Monum. di Cere antica spiegati coll. osservanz. del culto di Mitra (Rom. 1841, 1 vol. petit in-fol. fig.).
1023Mus. etrusc. gregorian. parte 1. (Rom. 1842, gr. in-fol. fig.).
1024M. Grifi, ouvrage cité, pl. 10., n° 1. Mus. etrusc. gregorian. parte 1., tav. 65., ni 1 e 2.
1025Voy. ci-dessus, p. 59. M. le Dr. Chr. Walz, De Nemesi Græcor. p. 16. — Un fait très-curieux, qui me paraît avoir jusqu’à

ce jour échappé à l’attention de tous les archéologues, ressort du médaillon central où, sur le plat d’argent doré dont
je parle, on a représenté le groupe symbolique de la vache allaitant son veau. Ici (M. Grifi, ubi supra. Mus. etrusc. gregor.
parte 1., tav. 65., n° 2), devant la vache, et la tête élevée vers elle, nous voyons un second veau, dont l’attitude indique
qu’à son tour, il voudrait être allaité comme son jumeau. Peut-on se défendre de supposer qu’une telle représentation
était destinée à constater que, sur cette coupe, on avait voulu perpétuer symboliquement le souvenir de la naissance
d’Éros et d’Antéros, représentée ailleurs par deux enfants ou deux Amours qui accompagnent Vénus, leur mère, ou qui
sont placés tantôt sur ses bras, tantôt dans son giron?

1026M. Grifi, ouvrage cité, pl. 5. n° 1. Mus. etrusc. gregor. parte 1. tav. 66., ni 1 e 2.
1027Voy. Mémoires de l’Acad. des inscript. nouv. série, t. 15., 2e partie, p. 63-127.
1028Voyez Layard’s Monum. of Nineveh, pl. 9. ; pl. 45., n° 2 ; pl. 46., n° 1 ; et pl. 48., n° 2. Cf. pl. 8.
1029Ci-dessus, p. 64, p. 95.

132



eux ces deux monuments, tout nous autorise à les rapporter l’un et l’autre, non, comme l’a
fait M. Grifi, aux mystères de Mithra, divinité mâle, mais aux mystères de la déesse que l’Asie
occidentale, Corinthe et ses colonies adoraient sous la forme d’une vache allaitant son veau,
ou d’une femme à cornes de vache, et sous les noms de Mylitta, Anaïs, Astarté, Aphrodite, etc. ;
les Étrusques, sous les mêmes formes et sous les noms de Cypra ou Cupra, de Turan ou Touran,
etc. Je m’abstiens de présenter ici l’interprétation des figures et des symboles qui entourent le
médaillon central de chacun de nos deux plats. Je l’ajourne par la même raison qui m’a obligé
d’ajourner l’interprétation des deux coupes citées de l’île de Cypre, c’est-à-dire, par l’impossi-
bilité de me faire comprendre sans avoir préalablement exposé l’ensemble de mes idées sur
les symboles et les cérémonies propres à l’initiation aux mystères. Je me borne à prier l’Acadé-
mie de remarquer que, sur l’un des deux plats,1030 dans les deux bandes circulaires, plusieurs
colombes voltigent entre les cyprès pyramidaux plantés au bord de la voie sacrée que parcourt
une pompe religieuse. Sur l’autre plat,1031 la bande qui entoure immédiatement le médaillon
central nous offre des combats mystiques, qui se livrent au pied de plusieurs cyprès entre
lesquels voltigent aussi des colombes. De plus, on voit ici deux palmiers femelles1032 et deux
vautours,1033 symboles consacrés à la Vénus assyrienne. La seconde bande représente, comme
les deux bandes du premier plat, une pompe religieuse, qui suit une voie bordée de cyprès ;
entre ces arbres volent des colombes et un vautour. Dans le mémoire suivant nous retrouve-
rons, sur un sarcophage étrusque, des cyprès plantés au bord d’une voie que parcourent des
personnages montés sur des chars.

On le voit donc, le cyprès, chez les Étrusques, comme chez les peuples de l’Asie occidentale,
de l’Arabie, de l’Égypte et de la Grèce, remplissait, dans la composition des monuments figurés,
un rôle essentiellement religieux. Ce n’est pas le seul exemple qu’on pourrait citer du culte
des arbres en Étrurie, et je demande à l’Académie la permission de lui rappeler que j’en ai, il
y a bien des années, signalé d’autres exemples à l’occasion des peintures trouvées dans les
grottes Marzi et Querciola.1034

1.2.3 Rome et empire romain

Diverses remarques ou citations placées dans ce mémoire, divers monuments de l’art, dont
j’ai déjà invoqué le témoignage, nous ont préparés à reconnaître que le culte du cyprès py-
ramidal avait pénétré chez les Romains bien des siècles avant l’époque où il leur arriva, uni
au culte persique de Mithra. À Rome, dès le temps même de la fondation de la ville, nous le
trouvons lié au culte des divinités nationales. Pline1035 fait une mention expresse d’un cyprès et

1030M. Grifi, ouvrage cité, pl. 10., n° 1. Mus. etrusc. gregorian. parte 1., tav. 65., ni 1 e 2.
1031M. Grifi, ibid. pl. 5., n° 1, Mus. etrusc. gregor. parte 1., tav. 66., ni 1 e 2.
1032Nous retrouvons ces deux palmiers femelles, ou un seul palmier femelle, sur plusieurs cylindres ou cônes, de

travail babylonien ou assyrien, et sur un bas-relief mithriaque, d’époque romaine. (Voy. Rech. sur le culte de Vénus, pl.
1., n°s 1 et 8 ; 4., n° 12 ; et Recherches sur Mithra, pl. 16., n° 4 ; 25., n° 6 ; 27., n° 7 ; 51., n° 2 ; 52., n° 4 ; 62., n° 3 ; 74.) —
Nous avons vu plus haut (p. 91, 92 ; pl. 6., n°s 1 et 2 ; et pl. 7., n°s 4 et 5) que, sur les médailles impériales, frappées
dans la Phénicie, le palmier et le cyprès figurent alternativement comme emblèmes ou symboles d’Astarté. Il en est
de même sur les cylindres asiatiques consacrés aux mystères de la déesse. Alciat (Emblemat. libell. emblem. 198), à
qui ces monuments étaient inconnus, n’a pas ignoré cependant l’espèce de parenté que l’antiquité avait établie entre
ces deux arbres symboliques.

1033Je montrerai ailleurs que le vautour remplit ici le même rôle qui lui est assigné sur plusieurs bas-reliefs et cylindres
assyriens.

1034Annal. de l’Instit. arch. t. 5., p. 90-113.
1035H. N. 16., 76., 1.

133



d’un lotos qui, selon Masurius, étaient aussi anciens que la ville ; ils passaient pour avoir été
plantés auprès du temple que Romulus victorieux venait d’ériger en l’honneur de Vulcain, avec
la dîme du butin enlevé à l’ennemi. Le cyprès, ajoute Pline, tomba vers la fin du règne de Néron
et ne fut pas remplacé. De son côté, Tite-Live1036 rapporte que les Romains avaient enlevé de
la citadelle de Véies (Veii), en Étrurie, et placé dans un temple bâti exprès sur le mont Aventin,
deux antiques statues de bois de cyprès, représentant Junon, surnommée Reine, Regina. Ce
précieux renseignement nous ramène tout à la fois à la Junon Reine, Ἥρα βασιλίς, qu’on
adorait dans l’île de Samos, primitivement appelée Cyparissia, et à la Junon Cypra ou Cupra
des Étrusques, dont le culte, sans aucun doute, était d’origine asiatique. On peut juger de la
profonde vénération qu’inspiraient aux Romains les deux statues de bois de cyprès conquises
à Véies, lorsqu’on lit, dans le même Tite-Live,1037 qu’elles furent solennellement portées en pro-
cession, accompagnées de vingt-sept vierges et de dix prêtres, pour expier les prodiges arrivés
pendant la guerre d’Hannibal en Italie.1038 A côté de ce passage vient se placer celui de Pline1039

où nous apprenons que, depuis l’an 661 de la fondation de Rome,1040 il existait au Capitole1041

une statue de Jupiter Véjove, de bois de cyprès, qui s’était parfaitement conservée jusqu’au
temps où cet auteur écrivait. Il est curieux de rapprocher de ces témoignages les vers cités de
Virgile,1042 qui nous ont montré que les Romains n’ignoraient point l’attribution faite du cyprès
à Rhéa ou Cérès par les Troyens, et un long passage de Claudien,1043 où nous voyons Cérès, à
la recherche de sa fille Proserpine, arriver sur le mont Etna, y couper deux cyprès, les prendre
en main, et les plonger, par leur cime, dans le cratère du volcan, pour les allumer et s’en faire
deux immenses torches.

Les Romains, conquérants de l’Asie occidentale, purent donc regarder comme une nou-
velle preuve de l’origine asiatique qu’ils aimaient à s’attribuer, l’usage répandu dans cette
contrée de consacrer le cyprès pyramidal à des divinités qui s’identifiaient avec leur Jupiter,
avec leur Junon, avec leur Vénus, avec la Mère des Dieux. Une même pensée dut se présen-
ter à leur esprit, lorsque, chez les peuples de l’Orient, ils virent la consécration de cet arbre
s’étendre à plusieurs autres dieux ou déesses, nommément au Soleil et à la Lune divinisés ?
La métamorphose de Cyparisse en cyprès, chantée par Ovide, la belle fresque qui, à Pompeï,
représentait cette ingénieuse métamorphose, quelques vers de Virgile, les savants commen-
taires de Servius, et enfin un passage d’Apulée et plusieurs monuments figurés dont il me reste
à entretenir la Compagnie, ici ou dans le mémoire suivant, nous prouvent, en effet, que, chez
les Romains, dès une époque antérieure à leurs premières expéditions en Asie, le culte du
cyprès était intimement lié à celui d’Apollon, de Diane, de Vénus, de Mercure et de quelques
autres divinités.

Je ne reviendrai pas sur les divers traits que, déjà, j’ai mis en relief, à l’occasion du récit
d’Ovide et de la fresque de Pompeï,1044 deux tableaux dont la poésie et la peinture grecques

10365., 21-23. ; 27., 37. Obsequens, De prodigiis, cap. 106.
103727., 37.
1038Sous le consulat de Cn. Cornélius Lentulus et de P. Licinius.
1039H. N. 16., 79., 3.
1040Il me paraît bien difficile de ne pas supposer qu’il y a ici, dans le texte, une erreur de copiste. La statue dont parle

Pline remontait probablement à une époque beaucoup plus reculée que l’an de Rome 661.
1041Des écrivains postérieurs disent que cette statue était placée dans un temple situé entre la citadelle et la roche

tarpéienne.
1042Ci-dessus, p. 81.
1043De raptu Proserp. 3., v. 370-403.
1044Ci-dessus, p. 201-205.

134



avaient certainement fourni les modèles aux Romains. Je ne reviendrai pas non plus sur les
passages de Philostrate, de Nonnus, de Virgile, de Servius et de Lactantius Placidus qui se
rapportent au mythe de Cyparisse. Ce que j’en ai dit longuement me laisse à peine le soin de
répéter ici que tout, dans ce mythe, décèle une origine asiatique et la transmission successive
en Grèce et en Italie des traditions écrites ou des monuments figurés qui nous en ont conservé
le souvenir.

L’imitation d’un type grec, imité lui-même ou plutôt transformé d’après un type asiatique,
ne se décèle pas moins dans un disque d’argent, de travail romain, représentant Apollon avec
l’attribut du cyprès, et dans le revers des trois médailles citées plus haut,1045 qui appartiennent
à la numismatique d’Alexandria-Troas devenue colonie romaine. Ces trois pièces et le disque,
rapprochés entre eux, fournissent un témoignage important et irrécusable. Le disque est figuré
ici, avec les dimensions mêmes de l’original, sous le n° 5 de la planche 20. Il n’est pas inédit,
mais il a été décrit et lithographié sans beaucoup de soin dans le Catalogue des collections de
feu M. Toussaint Grille, d’Angers.1046 Il provient d’un trésor qui, en 1836, et, par conséquent, peu
d’années après l’heureuse découverte faite à Berthouville, près de Bernay, fut trouvé enfoui
dans la terre, à Notre-Dame-d’Allençon, près de Brissac.1047 Celui-ci se composait de trente-
quatre objets, dont le plus précieux, sous le rapport de la mythologie, du symbolisme et de
l’art, est, sans contredit, notre disque d’argent. Ces trente-quatre objets, après avoir appartenu
à M. Grille, ont récemment été acquis par le musée du Louvre, grâce à la sollicitude éclairée
qui préside à la direction de ce bel établissement. Le disque a dû jadis orner le fond d’un plat
ou de tout autre vase d’argent, soit votif, soit employé dans des cérémonies religieuses. Il re-
présente, en relief et vu de face, Apollon debout, presque nu, le bras gauche appuyé sur un
trépied à griffes de lion ; dans la main droite, le dieu solaire tient une branche de laurier. Une
légère draperie, qui part de l’épaule gauche, couvre une portion des cuisses et toute la jambe
gauche jusqu’au cou-de-pied ; les deux pieds sont nus. À droite et à gauche d’Apollon s’élèvent
des rochers dont la disposition, pour le dire en passant, rappelle les rochers qui, sur un grand
nombre de monuments romains, forment la grotte au milieu de laquelle est placé Mithra, le
dieu solaire des Perses. Pour compléter l’analogie, un corbeau, fidèle compagnon d’Apollon,
comme de Mithra, est posé sur les rochers placés à la droite du dieu. De là, à l’exemple du
corbeau des bas-reliefs mithriaques, il semble contempler attentivement le sacrifice auquel il
assiste ; mais ses regards s’arrêtent sur une grande roue qui forme une saillie très-prononcée.
Cette roue ne se rencontre sur aucun des monuments mithriaques que nous ont légués l’anti-
quité persique et l’antiquité romaine. Je ne sais jusqu’à quel point il est permis de croire que,
sur ces derniers, elle est, en quelque sorte, remplacée par les roues d’un char qui porte tantôt
le soleil, tantôt Mithra lui-même. Symbole connu d’Apollon et de Némésis, et fréquemment
placée sous la patte d’un griffon, animal solaire, la roue rappelle tout à la fois le mouvement
rapide du soleil, et les arrêts du Sort ou du Destin. C’est à ce double titre qu’on la voit ici
auprès d’Apollon, dieu solaire et créateur, qui préside à la vie et à la reproduction. Un grand
cyprès pyramidal, planté entre le trépied et les rochers qui s’élèvent à l’extrémité droite de
ce petit tableau, achève de caractériser, comme symbole de vie, les fonctions dévolues à ce
dieu ; et cet arbre, nous allons le retrouver sur des monuments romains consacrés à Mithra.
Ces divers rapprochements, la légende presque entière d’Apollon et le mythe de Cyparisse, en
particulier, nous reportent encore une fois dans l’Asie occidentale. C’est là, en effet, que nous

1045Pag. 105-107 ; pl. 13., n°s 1, 2 et 3.
1046Angers, 1851, in-8°, fig. (Voy. p. 43, n° 585 ; pl. 1., n° 25. ; pl 2., même numéro.)
1047Département de Maine-et-Loire.

135



avons trouvé, à Alexandria-Troas, trois monnaies coloniales dont les types présentent la plus
grande analogie avec le sujet figuré en relief sur le disque d’argent que je viens de décrire.
Cette analogie est surtout frappante lorsque nous comparons ce précieux monument avec le
revers de la pièce autonome coloniale d’Alexandria-Troas,1048 qui représente Apollon debout et
vu de face, comme ici et comme à Pompeï.1049 Sur d’autres médailles autonomes coloniales et
sur quelques médailles impériales coloniales de cette ville,1050 de même que sur notre disque
et sur la fresque de Pompeï, nous voyons une branche de laurier placée dans la main droite de
ce dieu. D’autres médailles impériales d’Alexandria-Troas1051 nous montrent un corbeau posé
aux pieds d’Apollon. Enfin, le style du disque d’argent du Louvre permet, ainsi que je l’ai an-
noncé plus haut,1052 de faire remonter ce monument au 1er ou au 2e siècle de l’ère chrétienne,
c’est-à-dire à une époque peu éloignée du temps où Auguste avait établi une colonie romaine
dans la ville même dont la numismatique vient de nous fournir des rapprochements qui ne
sont pas, ce me semble, sans intérêt pour l’histoire de l’art et des origines mythologiques.

L’attribution du cyprès à Apollon, sur un disque romain trouvé dans les Gaules, nous au-
torise sans doute à présumer que ce symbole appartenait aussi à la Diane romaine, de même
que nous l’avons reconnu parmi les attributs de l’Artémis grecque. Toutefois aucun des monu-
ments figurés que nous ont légués les Romains ne nous en fournit la preuve. Mais un passage
de Virgile1053 supplée au silence de l’iconographie : on y trouve une mention expresse de forêts
de chênes et de plantations de cyprès, les premières consacrées à Jupiter, les secondes à Diane.
Le commentaire de Servius1054 confirme pleinement le témoignage du chantre de l’Énéide.

Un vers déjà cité du même poète1055 et les observations de son commentateur nous ont
appris qu’en Italie, dès une haute antiquité, le culte du cyprès se liait à celui d’un dieu appelé
Silvain ou Sylvain, qui pour nous est resté très-énigmatique. J’ai rapporté plus haut1056 et le
vers de Virgile et le commentaire de Servius. Je ne reviendrai pas sur les remarques qu’ils
m’ont donné lieu de soumettre au jugement de l’Académie. Seulement je répéterai ici que la
substitution de Silvain à Apollon dans le mythe de Cyparisse, les monuments de l’art cités par
Heyne1057 et par Visconti,1058 et enfin l’inscription latine découverte dans l’Abruzze citérieure1059

concourent à établir que l’inimitable auteur des Géorgiques se conformait à une ancienne
tradition lorsqu’il attribue à Silvain le symbole du cyprès.

D’autre part, l’ingénieux épisode des amours de Léda et de Jupiter métamorphosé en cygne
a fourni au ciseau d’un sculpteur ancien l’occasion de montrer que l’attribution de ce même

1048Pl. 13., n° 1.
1049Pl. 12.
1050Vaillant, Col. 2., 63. Sestini, Descriz. delle med. ant. del mus. Hederv. t. 2., p. 131, n° 24. C. M. H. n° 4765. Mionnet,
Descript. de méd. 2., 643, n° 103 ; 646, n° 120 ; 648, n° 132 ; Suppl. 5., 512, n° 94 ; 522, n° 158 ; 522 et 523, n° 162 ; 523, n°s

163 et 164 ; 529, n° 215 ; 539, n° 283.
1051Mionnet, Descript. de méd. 2., 646, n° 116 ; Supplém. 5., 519, n°s 137 et 142.
1052Ci-dessus, p. 107.
1053Æneid. 3., v. 679-681.
1054Silva alta Jovis, lucusve Dianæ Jovis, propter quercum; Dianæ, propter cupressum. Servius, ad Virgil. Æneid. 3., v.

681.
1055Georgic. 1., v. 20.
1056Pages 206, 207.
1057Ad Virgil. Georgic. 1., v. 20.
1058Mus. Pio Clementino, t. 8., p. 16-18 ; pl. 10. Cette planche 10 reproduit un bas-relief de marbre, qui représente

plusieurs divinités rustiques, parmi lesquelles on distingue Silvain portant à la main un arbre dont toutefois l’espèce
est difficile à reconnaître. On ne peut dire si c’est un pin, un cyprès, ou tout autre arbre.

1059Ci-dessus, p. 206.

136



symbole à Vénus était tout aussi connue des Romains. Un monument trouvé, vers la fin du
siècle dernier, dans le jardin supérieur de l’hospice de la charité à Vienne, en Dauphiné, re-
présente, sous la forme d’un cyprès pyramidal, la déesse assistant, avec son fils Cupidon, au
bonheur que goûtent les deux amants réunis sur le mont Taÿgète.1060 Ce monument, publié
une seule fois et de manière à être peu remarqué, est, jusqu’à ce jour, resté, pour ainsi dire,
ignoré ou inaperçu. Dans leur recueil intitulé : Monuments romains et gothiques de Vienne,
en France,1061 MM. Rey et Vietty ont eu le tort de n’en donner que des dessins en miniature ;
et, de plus, ces dessins, médiocrement lithographiés, sont disposés de façon à se confondre
avec d’autres, sur une même planche. Au milieu de plusieurs monuments groupés ensemble,
il n’est rien moins que facile de démêler les trois bas-reliefs qui ornent celui dont j’ai à parler,
ni de comprendre quelle place ils y occupent. Enfin le texte explicatif ne fait aucune mention
du cyprès planté à gauche de la scène érotique représentée sur le plus grand de ces trois bas-
reliefs. Je mets sous les yeux de l’Académie d’autres dessins de ces sculptures, exécutés au
musée de Vienne par M. Muret et gravés par M. Bigant avec toute l’exactitude et tout le soin
que l’on connaît à ces deux habiles artistes.1062 Désormais, les archéologues qui n’auront pas
eu l’occasion de voir sur les lieux le monument original, pourront prendre ici une idée juste de
la forme, de la composition et du style des bas-reliefs dont ce bloc carré, de marbre blanc, est
orné sur trois de ses quatre faces. MM. Rey et Vietty le désignent sous la dénomination d’au-
tel de Jupiter. M. Delorme, qui, en 1841, l’a décrit dans son Catalogue du musée de Vienne,1063

suppose qu’il servait de piédestal à une des deux colonnes placées à l’entrée d’un sacellum.
Une lettre que j’ai sous les yeux, et qu’il a écrite, le 25 mars 1852, à M. le comte de Nieuwer-
kerke, directeur général des musées de France,1064 m’apprend qu’il persiste dans son opinion ; il
ajoute que ces deux colonnes étaient sans doute adossées au sacellum, ce qui, selon lui, expli-
querait pourquoi la face postérieure du piédestal est restée brute, tandis que les trois autres
sont richement sculptées. « Au-dessus de la corniche du piédestal, remarque-t-il, on distingue
une plinthe, et, au-dessus, un tore couvert d’ornements. De plus, la face supérieure de ce tore
n’est point unie et porte les traces du marteau, circonstance qui me paraît indiquer qu’elle
était recouverte par une autre partie offrant les autres membres de la base de la colonne.» En
1841, j’ai vu le monument sur les lieux, et je n’ai pas hésité à le prendre aussi pour un piédestal.
Mais je ne puis partager l’opinion de M. Delorme, quant à la destination qu’il lui suppose. Bien
que ce marbre ne porte aucune inscription, aucune dédicace, et bien qu’il appartienne à une
époque où déjà l’art romain était en décadence, il serait par trop insolite, ce me semble, de le
considérer comme ayant servi de base à une colonne. Les bas-reliefs qui ornent trois de ses
faces, et les sujets que représentent ces bas-reliefs, me porteraient plutôt à présumer qu’il
était le piédestal d’une statue de Jupiter. Les sculptures de la face antérieure1065 se rapportent
directement à la longue liste des amours de ce dieu voluptueux. Les bas-reliefs des deux faces

1060«Le Taÿgète, dit Strabon (Geograph. 8., p. 362, 363), est une haute montagne à pic, peu éloignée de la mer, et qui,
du côté du septentrion, touche aux pieds des montagnes d’Arcadie, avec lesquelles elle forme un vallon à l’endroit où
la Messénie confine à la Laconie.»

1061Paris, 1831, gr. in-fol. fig. lith. Voy. p. 11, et pl. 6.
1062Voy. les n°s 3, 3a et 3b de la pl. 14. ci-jointe. — Le monument original est carré ; il a 425 millimètres de haut sur

autant de large.
1063Sous le n° 174.
1064Je saisis avec empressement cette occasion de rendre publique l’expression de la reconnaissance que m’inspirent

les procédés dont M. le comte de Nieuwerkerke veut bien user à mon égard.
1065Pl. 14., n° 3.

137



latérales1066 se rattachent moins clairement à sa légende. On peut néanmoins supposer, avec
quelque vraisemblance, qu’ils font allusion à la naissance ou à l’enfance de Jupiter ; car, sur
la face latérale gauche, nous voyons deux Amours ou deux Génies ailés, dont l’un tient par
le cou un bouc qui se dresse sur ses deux pieds de derrière. Entre les deux Amours, on re-
marque un autel et un vase qu’ombrage un chêne, arbre consacré à Jupiter. Sur le troisième
bas-relief, c’est-à-dire sur la face latérale droite du piédestal, nous retrouvons un chêne. Au
pied de cet arbre, est assis un personnage, qui semble être un pâtre, et non Mercure, comme
on l’a avancé.1067 Devant lui on voit une chèvre debout, peut-être la chèvre Amalthée, nourrice
de Jupiter.1068 En face du quadrupède, est placée une maison rustique, demeure probable du
chevrier, transformée, bien à tort, en « un temple rustique,» sous la plume du premier édi-
teur.1069

Je n’insisterai pas sur la connexion qui peut exister entre les sujets de ces deux petits bas-
reliefs latéraux et la scène érotique où, sur le grand bas-relief qui occupe la face antérieure
de notre piédestal, nous voyons Léda recevant dans ses bras Jupiter métamorphosé en cygne.
Je me hâte de soumettre à l’Académie les observations que m’ont suggérées les accessoires
de cette scène. C’est pour la première fois, si je ne me trompe, que l’antiquité nous montre
le groupe de Jupiter et Léda placé entre un cyprès et Cupidon, bien que ce groupe soit un
de ceux que les artistes se plaisaient à reproduire sur des monuments de toute espèce. Le
sculpteur, fidèle ici à la tradition hiératique, ou plutôt simple imitateur d’un modèle grec, a
placé le lieu de la scène au sommet d’une montagne ; et, sans doute, il nous transporte sur
le mont Taÿgète, situé entre la Messénie et la Laconie, car, dans l’hymne homérique composé
en l’honneur des Dioscures, nous lisons ces paroles, remarquables sous plus d’un rapport1070 :
«Sur les sommets du Taÿgète, haute montagne, Léda, s’étant unie d’amour au formidable Ju-
piter,1071 donna le jour à des fils pour être les sauveurs des faibles humains1072 ... » Mais, dans
ce passage, il n’est fait, on le voit, aucune mention de la présence d’Aphrodite et d’Éros. C’est
donc à une autre source qu’avaient été puisés les éléments de la composition sculptée qui est
sous nos yeux. Remarquons à ce sujet que le mont Taÿgète dominait une partie de la Grèce où
le culte d’Aphrodite et le culte du cyprès remontaient à une époque très-reculée. Nous avons
trouvé la preuve de ce fait dans les traditions qui se rapportent, soit à la Vénus armée des
Lacédémoniens, soit à la Vénus des Corinthiens et de leurs colonies, et dans le nom de Cypa-
rissia ou Cyparissies que portèrent chacune une ville de Laconie, une ville de Messénie, et qui

1066Ibid. n°s 3a et 3b.
1067M. Vietty, ouvrage cité, p. 11.
1068Peut-être est-il permis de considérer Amalthée, nourrice du maître de l’Olympe, comme une déesse dont l’image

symbolique était une chèvre. Dès lors, le bouc figuré sur l’autre bas-relief latéral deviendrait pour nous l’image symbo-
lique du dieu époux d’Amalthée ; et cette remarque nous expliquerait pourquoi le bouc était consacré à Vénus, divinité
primitivement androgyne et qualifiée mère des Dieux. Que ces diverses conjectures soient fondées ou non, il convient
d’ajouter que les Romains aimaient à varier la composition des sujets destinés à perpétuer le souvenir des rapports
de Jupiter enfant avec la chèvre Amalthée. A l’appui de cette assertion, je me bornerai toutefois à citer un médaillon
de bronze et un grand bronze d’Antonin le Pieux, qui, au revers de l’effigie de cet empereur, nous montrent Jupiter
enfant assis sur une chèvre, devant un autel. (Voy. Mionnet, De la rareté et du prix des méd. rom. t. 1., p. 213 et 218.)

1069M. Vietty, loc. cit.
1070Je me sers ici de la traduction de Dugas Montbel.
1071Mot à mot : «Au formidable fils de Cronos.»
1072Τοὺς ὑπὸ Τηϋγέτου κορυφῇ, ὄρεος μεγάλοιο,

Μιχθεῖσ' ἐν φιλότητι κελαινεφέϊ Κρονίωνι,
Σωτῆρας τέκε παῖδας ἐπιχθονίων ἀνθρώπων,
... ...

(Vers 4-6.)

138



s’étendit à une rivière, à un golfe, à un promontoire et à un port de cette dernière province.
D’autre part, le sculpteur romain, en plaçant sur un point culminant de la montagne où Jupi-
ter s’unit à Léda un cyprès pyramidal1073 qui domine la scène, et le poète grec, en nous disant
que de cette union fortunée naquirent les Dioscures, sauveurs des nochers, nous reportent,
l’un et l’autre, aux traditions écrites et aux monuments figurés qui, dans un autre mémoire,1074

m’ont servi à démontrer qu’une antique théologie avait établi entre les Dioscures et Vénus,
d’une part, et entre les Dioscures et Mithra, de l’autre, des rapports où les deux jumeaux cé-
lestes se montrent subordonnés à chacune de ces divinités. Ils remplissent auprès d’elles les
fonctions d’assesseurs, et sont, par conséquent, associés à une déesse et à un dieu qui, l’un
et l’autre, président aux mystères, et qui, à ce titre, avaient chacun mérité la qualification de
sauveur, comme l’Artémis qu’on adorait à Bœæ, en Laconie,1075 comme les Grandes Déesses des
mystères d’Éleusis.

Si l’un des bas-reliefs de l’autel palmyrénien du Musée capitolin1076 nous a donné lieu de re-
connaître Vénus sous la forme d’un cyprès pyramidal qui enfante l’Amour, pouvons-nous, sur
le monument de Vienne, ne pas reconnaître aussi comme une image symbolique et vivante
de la même déesse le cyprès pyramidal placé auprès du groupe de Jupiter et Léda? Cet arbre,
n’en doutons pas, représente ici la divinité qui, chargée de présider à la vie, à la reproduction,
aux amours, aux hyménées, comme aussi à la destinée des âmes, assiste à l’union divine de
laquelle naîtront les Dioscures-Sauveurs. Le rôle que Cupidon joue dans cette scène ne semble
pas permettre une autre interprétation. Le groupe des deux amants est placé entre ce jeune
dieu et le cyprès, image de Vénus. Debout et armé d’un arc dont il dirige les traits enflammés1077

vers le couple amoureux, Cupidon agit ici en présence de sa mère, et obéit à son ordre exprès
en excitant ainsi le feu allumé dans le cœur des deux amants. Ne nous étonnons donc pas
si les poètes de l’antiquité donnent à l’Amour un arc et des flèches de bois de cyprès, et le
disent vainqueur de Jupiter lui-même.1078 Et remarquons qu’une peinture de vase grec justifie
pleinement le sculpteur romain d’avoir placé entre Vénus et Cupidon le groupe de Jupiter et
Léda. Ce vase, acquis à Naples par M. Kestner, et récemment publié par M. Éd. Gerhard,1079 re-
présente Vénus assise sur un trône et portant sur la main gauche une colombe ou une jynx ;
la déesse, continuant le rôle que nous venons de lui voir remplir auprès de Jupiter et de Léda,
assiste à l’entrevue amoureuse de deux personnages que mon savant ami prend, avec toute
raison, ce me semble, pour Hélène et Pâris. N’oublions pas que cette princesse était née des
amours mêmes de Léda avec Jupiter changé en cygne, et que Théocrite, dans un passage ci-
té plus haut,1080 compare réellement la beauté d’Hélène à celle de Vénus elle-même, lorsqu’il

1073M. Delorme, qui avait pris cet arbre pour un peuplier, ne fait pas difficulté, dans la lettre citée, de reconnaître
qu’il s’était trompé, et qu’au lieu d’un peuplier le bas-relief porte réellement un cyprès. Cet arbre ne peut servir ici à
caractériser le mont Taÿgète, car ni Strabon, ni l’hymne homérique aux Dioscures, dans les passages cités ci-dessus,
ni aucun autre écrivain ancien ou moderne, ne fait mention d’une plantation de cyprès sur cette montagne escarpée.

1074Mém. de l’Acad. des inscript. nouvelle série, t. 15., 2e partie, p. 261-305.
1075Pausanias, 3., 22., 9.
1076Pl. 1., n° 2.
1077«Flammiferas pennas,» dit Silius Italicus (11., 412). « Nec Idalia lenta incaluisse sagitta,» avait-il dit précédem-

ment (5., 19). On trouve dans Horace (Od. 2., 8., 15) : « Ardentes sagittas.» Ces diverses expressions sont emprun-
tées aux poètes grecs. Ceux-ci, parlant des flèches d’Éros, les qualifient πυρόεντα βέλη (Antholog. 4., 470), ὀϊστοὺς
πυριπνεύστους (Musée, vers. 88), etc.

1078Silius Italicus, 8., vs. 453 sqq.
1079Denkmäler und Forsch. nov. et déc. 1851, n°s 35, 36, p. 387-392 ; pl. 36., Archäolog. Anzeig. décemb. 1851, n° 36, p.

123.
1080Ci-dessus, p. 238.

139



compare cette princesse à un cyprès. Au revers du vase de M. Kestner, sont peints deux cygnes
qui, sans doute, font allusion à la naissance d’Hélène, et qui, pour le dire en passant, nous
donnent lieu de supposer qu’à une époque ancienne, le langage symbolique exigeait que l’on
représentât Jupiter et Léda sous la forme de deux cygnes, l’un mâle, l’autre femelle.1081

N’oublions pas non plus que, dans la mythologie romaine, la métamorphose de Vénus en
cyprès ne nous est point attestée par le seul témoignage du bas-relief de Vienne. Dans leurs
compositions écrites, les mythographes latins, comme les sculpteurs, dans les œuvres de leur
ciseau, faisaient parfois apparaître aussi la déesse sous la forme de cet arbre. N’étaient-ils
que l’écho d’une tradition grecque qui ne nous est point parvenue, ou s’inspiraient-ils seule-
ment de quelque monument figuré qu’ils avaient sous les yeux? Les deux suppositions me
paraissent admissibles ; et je ne saurais dire, par exemple, laquelle, de préférence, s’applique
à un récit où Apulée,1082 voulant peindre le fils de Vénus dans le giron de sa mère, nous le montre
placé dans le feuillage d’un cyprès pyramidal. Dans ce récit, riche en sujets pour le poète, pour
le sculpteur, pour le peintre, et composé, soit d’après une antique légende écrite, soit en pré-
sence d’une œuvre de l’art, Cupidon se réveille au moment où, sur son épaule, tombe brûlante
une goutte d’huile de la lampe que tient à la main Psyché, attirée auprès de son amant par
une irrésistible et coupable curiosité. Rendu à l’usage de sa raison, il reconnaît, mais trop tard,
qu’il a désobéi aux ordres de Vénus. Il se sépare de Psyché, et s’envole pour retourner dans les
bras de sa mère. Psyché s’élance, le saisit par une jambe, s’y suspend, et, dans cette humiliante
position, traverse les airs avec lui. Bientôt la fatigue l’accable ; ses mains refusent de la tenir
plus longtemps attachée à la jambe de son perfide séducteur ; elle retombe sur la terre.1083 A cet
instant, Cupidon dirige son vol vers un cyprès voisin. Du sommet de cet arbre, comme du giron
de sa mère, et non sans une profonde émotion, il adresse à son amante délaissée de graves
paroles, qui commencent par cette phrase : « Trop crédule Psyché, j’avais oublié les ordres de
ma mère1084 ... » Ainsi, dans le tableau sculpté sur une des faces de l’autel palmyrénien, nous
voyons l’Amour naître des flancs d’un cyprès pyramidal. Sur le monument de Vienne, en pré-
sence de cet arbre, image vivante et symbolique de la déesse qui l’a conçu, il exerce sur les
cœurs l’empire qu’il a reçu de Vénus. Enfin, dans le tableau tracé par Apulée, Cupidon, cou-
pable d’avoir séduit Psyché, c’est-à-dire l’âme, reconnaît sa faute, et vient chercher dans les
bras de sa mère, représentée sous le même symbole du cyprès, le pardon qu’il attend de la
divinité qui, je le répète, préside aux mystères, c’est-à-dire aux destinées de l’âme humaine.
Si, jusqu’à ce jour, les commentateurs d’Apulée n’ont fait aucune remarque sur le trait le plus
saillant de son récit, c’est tout simplement qu’ils n’ont pas compris que là le cyprès tient la
place de Vénus elle-même.

Dans mon second mémoire, plusieurs monuments funéraires nous permettront de consta-
ter que les Étrusques et les Romains n’ignoraient point les rapports qu’une antique théologie
avait établis entre Vénus, reine de la terre ou des vivants, reine des enfers ou des morts, et le
cyprès pyramidal, symbole de vie et tout à la fois symbole funéraire.

Si les traditions écrites et les monuments de l’art concourent ainsi à prouver que, dès
une époque reculée, le culte de cet arbre symbolique s’était introduit à Rome, comme dans

1081On voit que cette supposition s’appuie tout à la fois sur un monument figuré et sur des considérations du genre
de celles qui m’ont suggéré la conjecture exposée ci-dessus, dans la note 1 de la p. 267.

1082Metamorph. 5., 103, 104 ; edd. Oudendorp et Bosscha.
1083« ... tandem fessa delabitur solo.»
1084«Nec deus amator humi jacentem deserens, involavit proximam cupressum, deque ejus alto cacumine sic eam

graviter commotus affatur : Ego quidem, simplicissima Psyche, parentis meæ Veneris præceptorum immemor ... »

140



l’Étrurie et la Picentine, avec le culte de Vénus, il est encore plus certain qu’à une époque
beaucoup moins ancienne, le culte du même arbre, associé à celui de Mithra, fut apporté de
l’Asie occidentale dans l’empire romain. Nous avons sur ce point le témoignage formel de plu-
sieurs monuments figurés. Je citerai, en particulier, cinq bas-reliefs mithriaques que nous a
légués l’antiquité romaine ; et, à ce sujet, il ne sera pas inutile de répéter que les Grecs de
l’Asie Mineure reçurent des mains des Perses les types de tous les monuments consacrés à
Mithra. Là, après avoir subi, dans des limites assez étroites, l’influence de l’art grec, ces types
furent adoptés par les légions romaines qui, pendant et depuis la guerre de Pompée contre
les redoutables pirates de Cilicie, séjournèrent au milieu de populations asiatiques, formées
de Grecs et de barbares.

L’un des cinq bas-reliefs qui m’obligent à reproduire ici cette remarque est celui que l’on
conserve à la villa Altiéri.1085 On y voit deux cyprès plantés, l’un à côté du buste du Soleil, l’autre
à côté du buste de la Lune. Conformément aux prescriptions des livres sacrés des Perses, Mi-
thra est représenté ici, comme ailleurs, ayant, à sa droite, le Soleil, à sa gauche, la Lune. De
plus, il est debout sur le taureau, à la manière des divinités figurées sur les monuments asia-
tiques. Au-dessous du buste du Soleil et tout auprès d’un palmier mâle, un lion sort d’un
rocher. Au côté opposé, un second palmier mâle est accompagné d’un coq ; plus bas un aigle,
portant une foudre dans ses serres, surmonte un troisième palmier mâle. Ce curieux bas-relief
nous offre donc, avec trois animaux, symboles du soleil ou du feu céleste, deux espèces diffé-
rentes d’arbres symboliques, l’une monoïque,1086 consacrée au soleil, à la lune et aux divinités
primitivement androgynes, telles que Vénus et Mithra ; l’autre dioïque,1087 consacrée à Mithra,
lorsqu’elle porte des fleurs mâles, et à Vénus, lorsqu’elle est chargée de fleurs femelles et de
fruits.

Le second monument mithriaque est un bas-relief à deux faces, qui fut découvert, en 1832,
dans un mithræum, près de Heddernheim,1088 et que, plusieurs fois déjà, j’ai eu l’occasion de re-
commander à l’attention des archéologues. Il a droit, comme le bas-relief cité de la villa Altiéri,
à être compté au nombre des monuments romains qui fournissent les témoignages les plus
précieux de l’origine asiatique du culte de Mithra. Sur la face antérieure, divisée en plusieurs
tableaux ou compartiments, trois cyprès, de l’espèce pyramidale, sont sculptés dans chacune
des deux divisions supérieures. Le tableau qui repose immédiatement sur un zodiaque semi-
circulaire, représente, si je ne me trompe, les quatre phases de la vie humaine : à gauche, un
enfant, coiffé du bonnet mithriaque, naît de l’intérieur d’un arbre, comme le fils de la Vénus
assyrienne naît des flancs d’un cyprès, sur un des bas-reliefs de l’autel palmyrénien du Musée
capitolin,1089 et comme naît de l’arbre Reivas, selon les livres sacrés des Parses,1090 Meschia, le
premier homme. Dans ces livres, nous lisons, de plus, que le Reivas était né lui-même de la
semence du premier être créé par Ormuzd, le taureau Aboudad, symbole du principe de la
vie. Les trois groupes qui font suite à la naissance de l’homme, je l’expliquerai plus ample-

1085J’en ai publié un dessin exact dans mes Recherches sur Mithra, atlas, pl. 74.
1086C’est-à-dire réunissant, sur un même pied, des fleurs mâles et des fleurs femelles.
1087C’est-à-dire portant, sur deux pieds séparés, ses fleurs mâles et ses fleurs femelles.
1088Il est déposé dans une des salles de la bibliothèque grand-ducale de Wiesbaden. La société instituée dans le

grand-duché de Nassau pour les progrès de l’archéologie en a publié les dessins et la description dans le 1er volume
de ses Annales. Ce sont ces dessins que reproduisent les pl. 90. et 91. de l’atlas de mes Rech. sur Mithra.

1089Pl. 1., ci-jointe, n° 1.
1090Zend-Avesta, t. 2. (Boun-déhesch, § 15), p. 376, 377. Voy. sur le Reivas, Hamzah Isphâani ou d’Ispâhân, cité dans le
Modjmel-el-tewarikh (Anquetil, Zend-Avesta, t. 2., p. 352, note 1 ; p. 353, note 2). Cf. Hyde, De relig. veter. Persar. appendix,
n° 9., p. 541 sqq.

141



ment ailleurs, se rapportent aux trois autres phases de son existence terrestre. C’est pendant
la durée de cette existence que le sectateur de Mithra doit s’efforcer d’acquérir les trois de-
grés de pureté : la pureté d’action, la pureté de parole et la pureté de pensée. Ces trois degrés
constituent l’état lumineux ; ils sont la condition indispensable de l’admission des âmes ou
des féroüers dans le séjour céleste appelé le Gorotman ou l’Albordj. Dans un des trois groupes
qui font allusion à cette purification successive de l’âme, nous voyons Mithra, le dieu psycho-
pompe du Zend-Avesta, poser la couronne mystique1091 sur la tête de l’initié, au pied de trois
cyprès, comme le grand prêtre de Mylitta ou Anahid dut autrefois placer sur la tête de Sôs,
au pied des cyprès sacrés d’Armavir,1092 la couronne royale d’Arménie. Plus loin, le myste, nu,
comme la vérité, mais la tête entourée d’une auréole qui nous atteste qu’il est parvenu à l’état
lumineux ; le myste se jette aux genoux de Mithra et implore sa médiation pour obtenir d’Or-
muzd l’entrée du séjour éternel des bienheureux. Il est écouté ; il a mérité de l’être ; et, dans le
tableau supérieur, qui représente la région céleste, nous le voyons prendre place, auprès du
dieu médiateur,1093 sur le char solaire qui s’élance vers un des deux sommets de l’Albordj, tan-
dis que de l’autre sommet1094 descend sur la terre un second char. La Lune personnifiée y est
couchée, enveloppée dans le voile de la nuit ou des ténèbres. Un cyprès pyramidal est planté
entre les deux points culminants de la montagne céleste, de cet Olympe des Perses, où Mi-
thra, selon le Zend-Avesta,1095 réside habituellement, ayant, comme ici, à sa droite le soleil, à sa
gauche la lune. Un second cyprès s’élève derrière le char du Dieu-Soleil, et un troisième à côté
du char de la Lune. Ces trois arbres, on le voit, deviennent ici l’image symbolique d’une triade
céleste, composée de Mithra, du Soleil et de la Lune.1096 Ils nous ramènent aux trois cyprès du
trône votif de la Déesse de Syrie,1097 et aux cyprès du soleil et de la lune qui, sur les médailles
impériales de Perga1098 et sur les deux stèles consacrées à Hâthôr,1099 forment aussi une triade,
soit avec un cône, symbole d’une divinité assimilée à Vénus, soit avec une fleur de lotus, em-
blème d’un dieu ou d’une déesse primitivement androgynes. En même temps, nous trouvons
dans les trois cyprès de la région céleste, sur le bas-relief de Heddernheim, une allusion au
triple caractère que reçoit Mithra dans le système religieux des Perses,1100 comme Mylitta, dans
la théologie assyrienne, et une allusion aussi à l’épithète de τριπλάσιος donnée par les Grecs
au même dieu.1101 Dès lors, ne suis-je pas autorisé à considérer comme des symboles de vie
les trois cyprès qui, dans la région située au-dessous de la région céleste, font partie des trois
groupes que je rapporte aux trois grandes phases de la vie humaine que précède la naissance?

Un troisième et un quatrième bas-reliefs mithriaques, d’époque romaine, nous offrent
1091Tertullien, De corona, 15., p. 3, C.
1092Ci-dessus, p. 65-73.
1093C’est ainsi qu’est qualifié Mithra dans le Zend-Avesta, t. 2. (Iescht de Mithra, 10e , 12e , 20e et 21e cardé), p. 212, 213,

218, 219.
1094Il n’est pas sans intérêt de remarquer que la haute montagne du Caucase qui conserve son ancien nom d’Albordj,

sous la forme moderne Elbrouz, présente également un double sommet.
1095Tom. 1., 2e partie, p. 28, 418 ; t. 2., p. 13, 99, 209, 212, 213, 228.
1096Sur le grand bas-relief mithriaque du musée du Louvre (Rech. sur Mithra, atlas, pl. 75.), cette triade est représentée

par trois pins au lieu de trois cyprès.
1097Ci-dessus, p. 51-58 ; et pl. 5., n° 1.
1098Ci-dessus, p. 55, 56 ; et pl. 14, n°s 1 et 2.
1099Ci-dessus, p. 167-183 ; et pl. 10., n° 2 ; et pl. 11. Recherch. sur Vénus, pl. 14 F.
1100Roi du ciel mobile (Zend-Avesta, t. 1., 2e partie, p. 28, 82, note 10 ; t. 2., p. 13, 99, 206, 207, 209, 212, 213, 216, 218-221,

225, 228-230, 418) ; roi de la terre ou des vivants (ibid. t. 2., p. 205, 206, 210, 214, 215, 222, 223), et roi des morts ou des
enfers (ibid. t. 2., p. 15, 211, 212, 223, 230).

1101Voy. Mém. de l’Acad. des inscriptions, nouv. série, t. 14., 2e partie, p. 174, 175.

142



de nouveaux exemples de l’emploi symbolique du cyprès ; et ces exemples méritent d’autant
plus notre attention, qu’ici cet arbre est répété sept fois sur chacun de nos deux monuments,
comme sur les médailles impériales citées d’Apollonia d’Illyrie,1102 comme sur une urne ciné-
raire étrusque1103 dont il sera question plus loin. L’un de ces deux bas-reliefs provient d’une
découverte heureuse, faite, en 1838, à Neuenheim, près de Heidelberg. C’est à mon savant
confrère et ami M. le Dr. Frédéric Creuzer, que les archéologues doivent la connaissance de ce
monument et la belle dissertation dont il a été le sujet.1104 Toutefois j’exprimerai ici à l’illustre
auteur de la Symbolique le regret de n’avoir pas trouvé dans cette dissertation les observations
que nous devait peut-être, sur le symbole du cyprès, son érudition si riche et si variée. Elles
m’eussent été d’un grand secours pour mon travail ; et j’en suis privé probablement parce que
M. Creuzer, s’arrêtant à la supposition que, chez les Perses, le hôm et le cyprès étaient iden-
tiques,1105 aura, par-là, été détourné de l’idée d’entreprendre des recherches de la nature de
celles que je soumets au jugement de l’Académie. Je regrette aussi qu’il ne nous ait pas fait
connaître les raisons qui le portent à identifier le cyprès avec le hôm.1106 On ne découvre, il
faut bien le dire, rien qui, dans les textes ou sur les monuments figurés, puisse justifier son
opinion. D’une part, les observations ou les renseignements recueillis sur les lieux, par Anque-
til du Perron, nous montrent que, chez les Parses de l’Inde, le hôm est un arbrisseau et non
un arbre, et qu’il est fort difficile d’en déterminer l’espèce. D’autre part, le hôm, tel qu’on le
voit figuré, soit sur les bas-reliefs assyriens découverts à Khorsabad et à Nimroud, soit sur les
cylindres et les cônes, de travail babylonien, assyrien, phénicien ou persépolitain, est égale-
ment un arbrisseau, quelquefois même une simple plante fleurie, et toujours un végétal dont
les formes conventionnelles varient beaucoup et ne sauraient être rapportées avec certitude
à une espèce déterminée.

Ainsi que je l’ai annoncé, on compte sept cyprès sur le bas-relief mithriaque de Neuen-
heim. Ils sont plantés, à côté l’un de l’autre, sur le sommet de la montagne céleste, l’Albordj ou
le Gorotman, qui s’élève ici derrière la tête de Mithra et entre le buste du Soleil et celui de la
Lune. Cette disposition, par rapport aux sept cyprès, mérite d’être rapprochée de celle que l’on
observe sur quelques cylindres consacrés aux mystères de Mylitta ou aux mystères de Mithra.
Ces cylindres nous offrent l’emblème de la triade divine, ou le mihr, symbole de Mylitta et de
Mithra, placé auprès de l’astérisque du soleil, du croissant de la lune et de cinq ou de sept pe-
tits globes qui, de même que les sept cyprès, sur notre bas-relief et sur les autres monuments
cités, représentent les planètes.1107 L’encadrement du bas-relief de Neuenheim, comme celui
de la face antérieure du bas-relief de Heddernheim, est divisé en plusieurs compartiments
où l’on retrouve un enfant qui naît de l’arbre Reivas, et trois groupes qui, si je ne me trompe,
représentent les trois autres phases de la vie humaine.

Le quatrième bas-relief, comme le cinquième, fut découvert, il y a quelques années, dans
1102Ci-dessus, p. 226-231 ; et pl. 8., n° 4.
1103Pl. 13., n° 5.
1104Das Mithraeum von Neuenheim bei Heidelberg. Heidelb. 1838, 94 pag. avec 2 pl. lithogr. La planche 92. de l’atlas de

mes Recherches sur Mithra reproduit le dessin que donne ici (pl. 1.) M. Creuzer du bas-relief de Neuenheim.
1105Dissertation citée, p. 44 ; 85, note 76.
1106M. de Hammer (Mithriaca, p. 42, 46) pense que le cyprès répond au barsom du Zend-Avesta ; mais il oublie que le
barsom n’est ni un arbre, ni une branche d’arbre : c’est un faisceau de rameaux cueillis sur des arbrisseaux dont la
liturgie persique ne détermine ni ne limite l’espèce ; quelquefois même ces rameaux sont remplacés par un faisceau
de tiges de cuivre ou de laiton. (Voy. Anquetil, Zend-Avesta, t. 1., 2e partie, p. 90, note 3 ; t. 2., p. 532.)

1107On en peut voir des exemples dans l’atlas de mes Rech. sur Mithra, pl. 16., n° 1 ; pl. 29., n° 5 ; pl. 30., n° 7 ; pl. 54 A,
n° 5. Cf. pl. 29., n° 6 ; pl. 35., n° 9 ; pl. 54 A, n° 7.

143



la Transylvanie, cette belle province de l’empire autrichien qui déjà nous a fourni plusieurs mo-
numents importants pour l’histoire du culte de Mithra chez les Romains. Il provient des ruines
d’Apulum ; il est de marbre blanc, et se conserve à Carlsbourg, dans une des salles de l’Insti-
tut battyanien. Je dois à l’obligeance de feu Mme. la baronne Jósika et de feu l’abbé Henne le
dessin que j’en ai publié dans mes Recherches sur Mithra.1108 Ce bas-relief présente plusieurs
particularités dont il n’est pas nécessaire que j’entretienne ici l’Académie. J’ai seulement à faire
remarquer qu’au-dessus de la grotte du dieu des Perses, c’est-à-dire au-dessus de la région
terrestre, et, par conséquent, dans la région céleste, on a sculpté, entre le buste du Soleil et
celui de la Lune, sept groupes composés chacun d’un poignard, d’un autel allumé, d’un bonnet
phrygien et d’un cyprès. Si les sept arbres qu’avec l’abbé Henne,1109 M. de Köppen,1110 M. le baron
de Hammer1111 et M. le professeur N. Müller,1112 je prends pour des cyprès, affectent une forme
beaucoup moins élancée que ne l’est réellement la forme du cyprès, il faut remarquer que
les figures qui ornent ce bas-relief sont elles-mêmes très-courtes et très-ramassées, comme
il arrive maintes fois sur les monuments d’une époque de décadence. Ici, de même que sur
plusieurs autres bas-reliefs mithriaques bien connus,1113 les sept autels allumés représentent
les sept feux du ciel mobile ou les sept planètes ; les sept cyprès, remplacés par sept lauriers
sur un bas-relief du musée Chiaramonti,1114 sont les images symboliques des sept intelligences
divines, appelées Amschaspands ou Immortels,1115 qui président aux sept planètes et aux sept
cieux des planètes. C’est par les sept cieux et les sept planètes que doivent faire leur ascen-
sion les âmes tombées du ciel sur la terre et rendues à la liberté ou à la vie spirituelle après
l’accomplissement des sept sacrifices que rappellent les sept poignards, et après la mort du
corps. Peut-être est-il permis d’inférer de là que le nombre vingt-huit, qui résulte des quatre
objets répétés ici sept fois chacun, fait allusion aux vingt-huit stations lunaires par lesquelles

1108Atlas, pl. 79., n° 1. — Le dessin gravé sous ce numéro est, m’assure-t-on, plus exact que celui dont un célèbre
orientaliste de Vienne a enrichi le recueil de planches qui accompagne ses Mithriaca (pl. 11.).

1109Notes manuscrites.
1110Wiener Jahrbücher der Literatur, t. 24., Anzeige-Blatt, n° 24., p. 9 et 10. L’auteur décrit (ibid. p. 5 et 6) un autre

bas-relief mithriaque, fort endommagé, où il croit apercevoir des traces d’autels et de cyprès. Je ne connais pas ce
monument.

1111Mithriaca, p. 46, 93, 182. — J’aurai ailleurs l’occasion de montrer que le savant orientaliste de Vienne n’est pas
fondé à reconnaître (ibid. p. 42, et 126, § 5) le palmier et le cyprès dans le hôm et le barsom du Zend-Avesta.

1112Annal. des Vereins für nassauisch. Alterthumsk. und Geschichtsf. t. 2., 1re partie, p. 19, 20.
1113J’en puis citer quatre : un, de terre cuite, qui se conservait autrefois à Rome, dans le palais Zéno (Lafréry, Specul.
roman. magnif. Mém. de l’Acad. des inscript. nouv. série, t. 14., 2e partie, pl. 5. Rech. sur Mithra, atlas, pl. 89.) ; deux bas-
reliefs de grès, découverts en Transylvanie (Mém. de l’Académie des inscript. ubi supra, pl. 1., n°s 1 et 2. Recherches sur
Mithra, atlas, pl. 96., n°s 1 et 2) ; et enfin un bas-relief de marbre blanc, du musée Chiaramonti (Recherches sur Mithra,
atlas, pl. 79., n° 2). — La présence de sept autels ou pyrées sur ces quatre bas-reliefs et sur celui de l’Institut battyanien
(ibid. n° 1) nous rappelle les sept pyrées que, selon Strabon (Geogr. 15., p. 15), on voyait, en Cappadoce, dans le temple
d’Anaïs et Omanès. Ces divers témoignages suffisent, sans doute, pour confirmer un passage du Ferhenghi-Djihanguiri,
dont on a contesté la véracité, et où il est dit qu’anciennement sept atesch-gâh ou sept pyrées avaient été établis
en Perse. M. le lieutenant-colonel Rawlinson, qui probablement n’avait pas consulté les cinq monuments mithriaques
que je viens d’indiquer, a lui-même rejeté ce passage en parlant du pyrée de l’Aderbaïdjan, dans un mémoire sur la
position d’Ecbatane, inséré, en 1840, dans le 10e vol. du Journal de la société royale de géographie de Londres (1re

partie, p. 114 et suiv.).
1114Rech. sur Mithra, atlas, pl. 79., n° 2.
1115Remarquons que les sœurs de Phaëthon, filles du Soleil, appelées tantôt Phaëthontides ou Phaëthontiades, tantôt
Héliades, et comptées au nombre de trois, de cinq ou même de sept, furent changées en arbres. Leurs larmes, disent
les mythographes, sont du succin ou de l’ambre jaune. Par-là, nous sommes amenés à considérer comme altérées les
traditions qui métamorphosent en aune ou en peuplier noir les sœurs de Phaëthon. Il est infiniment probable que,
dans la légende primitive, les Phaëthontides étaient métamorphosées, comme les filles d’Étéocle (ci-dessus, p. 234,
235), en arbres verts et résineux, tels que des cyprès, des pins ou des lauriers.

144



doivent également passer les âmes, et aux vingt-huit Izeds ou Génies qui président à chacune
de ces stations. Rappelons-nous que Mithra, dont la place est marquée, dans le ciel mobile,
entre la porte du soleil et la porte de la lune, est un des trois dieux dont se compose la triade
suprême qui régit les sept Amschaspands et les vingt-huit Izeds. N’oublions pas surtout qu’il
préside aux destinées humaines et, par conséquent, à chacune des phases de la descente et
de l’ascension des âmes.

Le cinquième bas-relief mithriaque dont il me reste à parler est inédit, m’assure-t-on, et
a été découvert, il y a peu d’années, dans des ruines romaines situées aux environs de Carls-
bourg. La planche 15 jointe ici le reproduit d’après un dessin dont je suis également redevable
à feu Mme. la baronne Jósika. L’original est fruste en plusieurs endroits, et partout d’un travail
passablement barbare. Mais il rachète ces défauts par quelques particularités qui ne se sont
pas encore rencontrées dans les monuments de cette catégorie. Au-dessus de la tête de Mi-
thra immolant le taureau est sculpté un mufle de lion, vu de face et inscrit dans un disque,1116

emblème très-propre à caractériser le dieu des Perses, divinité solaire, assez souvent repré-
sentée avec une tête de lion sur les épaules, au lieu d’une tête humaine. Cet emblème nous
ramène à la plaque de bronze du Musée royal de Berlin,1117 qui nous a offert une scène d’ini-
tiation dominée par un mufle de lion placé entre deux serpents qui s’élancent du centre de
deux cyprès plantés, l’un au-dessous du buste du Soleil, l’autre au-dessous du buste de la
Lune. Ici deux cyprès correspondent de même à deux bustes qui représentent ces astres per-
sonnifiés ; mais de leur sein ne naissent pas deux serpents ; et, ce qui ne se voit point sur les
quatre autres bas-reliefs mithriaques, ces deux arbres sont plantés chacun derrière un des as-
sesseurs de Mithra. On sait que ces deux assesseurs représentent l’équinoxe du printemps et
l’équinoxe d’automne, époques de l’année où, sur la terre, se manifestent successivement les
deux phénomènes qui caractérisent la vie et la reproduction, la germination ou la feuillaison
et la fructification. Le cyprès, comme symbole de vie, est donc d’autant plus convenablement
placé ici que, selon Caton, je le répète, la graine de cet arbre se sème au printemps. De plus,
nous constatons que si, en Égypte, comme nous l’avons vu,1118 le même arbre, sur les monu-
ments religieux, sert à caractériser le mois de tôbi, dans lequel tombe l’équinoxe vernal, il
faut en conclure que les Égyptiens et les Perses avaient puisé à une même source leurs em-
blèmes astronomiques. Or cette source ne peut être cherchée ailleurs que chez les Chaldéens
d’Assyrie, inventeurs des mystères institués avec le culte public d’une divinité qui fut successi-
vement appelée Mithra1119 dans leurs sanctuaires, Mylitta et Anahid chez les Babyloniens et les
Assyriens, Brathy ou Bérouth (cyprès), Astarté, Atergatis et Dercéto chez les Phéniciens, Athtor
ou Othtor chez les Arabes, Hâthôr ou Hâthyr chez les Égyptiens, Mithra chez les Perses.

On le voit donc, un accord parfait, quant à l’emploi symbolique du cyprès, se manifeste
sur les monuments religieux de ces diverses nations et sur ceux des Grecs, des Étrusques
et des Romains. De cet accord et de l’origine asiatique de cet arbre sacré résulte la preuve
irrécusable qu’à des époques très-reculées il a existé entre les peuples de l’Asie, de l’Afrique

1116Peut-être, au lieu d’un disque solaire ou lunaire, faut-il voir ici une ouverture circulaire pratiquée dans un rocher
dont sortirait le lion. Cette interprétation que la grossièreté du travail rend aussi douteuse que la première, nous
ramènerait, d’un côté, à la célèbre tradition qui fait naître Mithra d’un rocher (ex petra natus) ; et, de l’autre, au bas-
relief de la villa Altiéri (Recherch. sur Mithra, atl. pl. 74.) et à un camée du Musée impérial de Vienne (ibid. pl. 101., n°
1), deux monuments où nous voyons le lion mithriaque, symbole igné, sortir d’un rocher, comme l’étincelle sort de la
pierre.

1117Pl. 7., n° 6.
1118Ci-dessus, p. 183-190 ; et pl. 10., n°s 3, 4 et 5.
1119J’espère en donner la preuve dans mon ouvrage sur le culte public et les mystères de cette divinité.

145



et de l’Europe, des communications dont le foyer ou le point de départ est l’Asie antérieure,
patrie primitive du cyprès pyramidal. Ce sont précisément ces communications sur lesquelles,
dès mes premiers mémoires d’archéologie, je n’ai cessé d’appeler l’attention de l’Académie et
celle des savants de tous les pays. La vie d’un homme est si courte, je le sens chaque jour,
qu’il ne faut pas moins que le concours de tous les archéologues pour explorer avec succès
un aussi vaste champ d’études. Mais, à chaque instant, pour ainsi dire, je m’applaudis d’avoir
ouvert cette nouvelle voie aux investigations des amis de la science.

Chez les Romains, la série nombreuse des bas-reliefs consacrés à Mithra finit à peu près
avec le 4e siècle de notre ère. Toutefois, dans le siècle suivant, le symbole du cyprès continue
à se montrer sur d’autres monuments de l’art. Les médailles contorniates en fournissent la
preuve. Plus tard, nous retrouverons ce symbole sur les monuments funéraires chrétiens, et
nous le verrons se perpétuer, d’âge en âge, jusqu’à nous.

Les médailles contorniates, selon l’opinion de Morel et de Mahudel, généralement adop-
tée aujourd’hui, embrasseraient une période qui ne commence qu’avec le règne de Constantin
et qui s’arrête à celui de Valentinien 3. Ce serait donc à cet intervalle de temps qu’il faudrait
rapporter les pièces qui, dans la série des contorniates, nous offrent des exemples de l’emploi
symbolique du cyprès. Je produis ici deux de ces pièces1120 ; elles appartiennent l’une et l’autre
au riche médaillier de la Bibliothèque impériale. La première est à l’effigie de Vespasien ; et,
bien que je n’aie pas la prétention de lui assigner pour date le règne même de ce prince, je ne
puis me défendre de penser que le style de cette médaille permet de la faire remonter à une
époque antérieure au règne de Constantin. Elle a pour type, au revers, un héros ou guerrier
armé de sa lance et combattant à pied, secondé par son chien, un énorme sanglier, qui semble
sortir d’un antre. Derrière ce groupe, s’élève un cyprès pyramidal. Si le héros est Méléagre, le
cyprès ferait allusion à la mort de ce personnage, puisque sa victoire sur le sanglier de Caly-
don fut suivie de scènes violentes, qui, selon les poètes ou les mythographes, causèrent la fin
tragique du vainqueur, en excitant au plus haut degré un désir de vengeance dans le cœur
d’Althée, sa propre mère. Cette hypothèse admise, le cyprès pourrait être considéré ici comme
l’emblème de l’immortalité promise au héros grec pour prix de sa lutte victorieuse avec le san-
glier, animal qui, là comme ailleurs, remplit sans doute un rôle symbolique. Dans le mémoire
suivant, je reviendrai sur cette médaille contorniate à l’occasion de sujets analogues repré-
sentés en relief au fond de deux plats funéraires d’argent, que nous a pareillement légués
l’antiquité romaine. Je ne dois pas omettre d’ajouter ici que le type gravé au revers de la tête
de Vespasien se retrouve sur deux autres contorniates de la Bibliothèque impériale, l’une à
l’effigie de Néron, l’autre offrant la tête d’Homère, entourée de la légende ΟΜΗΡΟϹ. Mais
quel rapport à chacune de ces trois têtes avec un pareil type? J’avoue bien humblement mon
insuffisance à résoudre le problème. L’opinion commune est que les médailles contorniates
n’appartiennent point au temps où vécurent les personnages dont elles portent l’effigie, et
qu’elles ont pour type, à leur revers, des sujets qui n’offrent aucun rapport avec ces person-
nages. Par là on est amené à les considérer comme des jetons frappés pour des particuliers, et
non comme des médailles ou des monnaies frappées par ordre de l’autorité publique. J’adopte
sans réserve cette manière de voir ; et j’en reconnais de nouveau la justesse lorsque j’examine
attentivement la seconde pièce dont j’ai à parler.

Bien que celle-ci ne paraisse point appartenir à la même série ni au même âge que les
trois autres contorniates citées plus haut, il est impossible de ne pas reconnaître que, infé-

1120Pl. 18., n°s 3 et 4. — Elles sont de bronze, comme toutes les médailles contorniates.

146



rieure à celles-là sous tous les rapports, elle doit être classée parmi les jetons qui ne sont
susceptibles d’aucune interprétation satisfaisante. Elle représente,1121 d’un côté, la tête d’un
personnage inconnu, vu de profil, tourné à droite et accompagné de trois signes dont la va-
leur m’est également inconnue. Au revers s’élève un arbre grossièrement dessiné, mais qui me
semble être de l’espèce du cyprès. À gauche de cet arbre, est gravée une légende composée
de sept lettres dont il ne m’est pas donné de comprendre le sens.

Le cyprès pyramidal, chez les Romains, n’était pas seulement consacré par la religion. On
en tirait des médicaments. Les passages de Pline qui sont cités plus haut1122 nous le prouvent.
Ce que j’ai dit, en même temps, des divers usages auxquels les médecins grecs faisaient ser-
vir le cyprès, et des rapports qui existaient, à cet égard, entre la thérapeutique et les idées
religieuses qu’on attachait au symbole du cyprès, s’applique à l’art médical des Romains tout
aussi bien qu’à l’art médical des Grecs, puisque l’un dérivait de l’autre.

Les belles proportions qu’atteint le cyprès dans les pays chauds, sa forme pyramidale, et le
précieux avantage qu’il a de ne jamais perdre ses feuilles, l’avaient aussi fait rechercher pour
l’ornement des parcs et des jardins.1123 Plusieurs passages de Caton, de Pline et de divers autres
écrivains de l’antiquité1124 nous l’attestent, et nous apprennent, en même temps, combien était
répandue et soignée, dans toute l’Italie, la culture de cet arbre exotique.1125 A ces témoignages
écrits, on peut joindre celui qui résulte d’une fresque découverte à Herculanum.1126 Elle nous
montre sept cyprès pyramidaux, rangés autour d’un bâtiment somptueux, orné de statues. Ce
n’est, à ce qu’il paraît, ni un édifice religieux, ni un monument funéraire : il répond mieux à
l’idée qu’exprime, chez les modernes, la dénomination de villa.1127 Mais l’architecture en est
d’un goût fort médiocre.

1121Pl. 18., n° 4.
1122Ci-dessus, p. 248-250.
1123C’est peut-être parce que les Romains, à l’exemple des Grecs et des peuples de l’Asie occidentale, prisaient infini-

ment la beauté du cyprès, qu’Horace (Ars poetic. 19-21) emprunte à cet arbre l’opposition qui se fait remarquer dans
les vers où il dit :

... ... et fortasse cupressum
Scis simulare : quid hoc, si fractis enatat exspes
Navibus ære dato qui pingitur? ...

Toutefois les commentateurs ne sont pas d’accord entre eux sur le sens qu’il convient d’attacher à ces vers.
1124Tous ces passages, je l’ai dit plus haut (p. 250, 251), ont été recueillis ou cités par les savants auteurs des Mémoires

de l’Académie d’Herculanum, et par MM. Avellino et Carl Ritter. Je me bornerai à rapporter ici quelques détails curieux
qui se trouvent dans Pline (H. N. 16., 60., 1). Cet auteur, après avoir dit qu’on fait des haies épaisses en coupant les
cyprès et en les tondant, ajoute : « On fait aussi représenter au cyprès diverses figures, comme des chasses, des
flottes, et d’autres tableaux auxquels se prêtent ses feuilles courtes, étroites et toujours vertes.» Un usage semblable
a longtemps existé dans le midi de la France et ailleurs.

1125Cette culture était même un objet très-lucratif de spéculation. Jadis, en Italie, une forêt de cyprès assurait au
possesseur un revenu considérable. Aussi, dit Pline (H. N. 16., 60., 2), les anciens appelaient-ils ces sortes de plantations
« la dot de leurs filles.» Les voyageurs modernes rapportent que, dans l’île de Crète, le cyprès reçoit une dénomination
qui exprime la même idée.

1126Le pitture antich. d’Ercolano, t. 5., p. 393 ; pl. 39., gravée en vignette à la p. 173.
1127Les sept cyprès dont est ornée cette villa, rappellent les cyprès qui, au même nombre de sept, décorent le temple

de Vénus à Apollonia d’Illyrie, le bas-relief du mithræum de Neuenheim, et une urne cinéraire dont il sera ques-
tion plus loin. Cette coïncidence m’avait d’abord donné lieu de penser que l’édifice représenté dans la fresque citée
d’Herculanum avait peut-être une destination religieuse. Un examen plus approfondi et la lecture des observations
judicieuses des éditeurs de cette fresque m’ont conduit à adopter l’opinion exposée dans leur texte explicatif.

147



1.2.4 Ibérie et Lusitanie

L’importation du cyprès pyramidal en Afrique, en Grèce, en Italie, par les Phéniciens, et l’éta-
blissement de nombreuses colonies phéniciennes sur les côtes de la péninsule hispanique
sont deux faits trop généralement connus pour qu’on puisse se défendre de quelque étonne-
ment à la lecture des ouvrages qui traitent du culte de cet arbre symbolique : on n’y trouve
aucune recherche sur les traces de ce culte dans l’Ibérie et la Lusitanie. Cet étonnement re-
double peut-être, je le dis à regret, lorsque la même lacune se découvre dans le volume où
M. le Dr. Movers1128 a recueilli avec tant de soin et d’érudition les témoignages historiques,
numismatiques et géographiques qui se rapportent aux colonies fondées par les Phéniciens
dans ces deux contrées, aux divinités dont ils y introduisirent le culte, et nommément à leur
Vénus-Astarté.

C’est en vain que j’avais moi-même entrepris des recherches pour découvrir dans la pénin-
sule quelque œuvre de sculpture antique, qui pût fournir une preuve certaine du culte qu’on
y rendait au cyprès pyramidal. Mes investigations, mes correspondances n’avaient eu qu’un
résultat négatif, lorsque M. le duc de Luynes, qui poursuit avec tant de persévérance et de
succès l’étude des médailles frappées dans les pays jadis occupés par les Phéniciens, appela
mon attention sur quelques pièces ibériennes ou lusitaniennes publiées par Florez et par Ses-
tini. J’ai tout lieu de m’applaudir de n’avoir pas négligé ce bienveillant avis, et de m’être par-là
trouvé conduit à consulter la collection de médailles d’Ibérie et de Lusitanie que possède la
Bibliothèque impériale. Les recueils de Florez et de Sestini1129 m’ont offert, dans la numisma-
tique du royaume de Valence,1130 la description et les dessins d’une monnaie autonome de la
ville d’Ostur ou Otour,1131 qui, de l’aveu de ces deux numismates, porte, au revers d’un sanglier,
un grand cyprès pyramidal planté entre deux rameaux, dont ils ne déterminent pas l’espèce,1132

et que je soupçonne être des branches de myrte. Dans ces mêmes recueils, mon attention a
aussi été attirée par quelques autres pièces, frappées, les unes à Olunt ou Olunk, ville dont la
position géographique n’est pas encore déterminée, les autres à Anticaria,1133 dans la Bétique,
et à Balsa en Lusitanie. Les premières1134 ont pour type, au revers d’une tête virile imberbe et
inconnue, un arbre de forme conique ou pyramidale, que je prends pour un cyprès, et qui est
désigné par Florez sous la dénomination de pomme de pin. Bien que je n’aie pas eu sous les
yeux les médailles originales, je n’hésite pas à les ranger dans une même catégorie avec les
médailles d’Ostur que j’ai pu examiner à la Bibliothèque impériale. Sur celles-ci,1135 le cyprès,
gravé très en relief, est facilement reconnaissable ; on a peine à comprendre qu’Eckhel1136 et
surtout Mionnet,1137 qui avait eu sous les yeux plusieurs de ces pièces, aient pu confondre cet

1128Die Phönizier, 2e partie, t. 2., ch. 12., p. 588-659.
1129J’avais négligé de consulter ces deux recueils, parce que le grand ouvrage d’Eckhel et le recueil de Mionnet n’in-

diquent la présence du cyprès sur aucune médaille de la péninsule hispanique.
1130Hispania tarraconensis.
1131Medallas de las colonias, municipios y pueblos antiguos de España (Madrid, 1758, in-4°), 3e partie, p. 113 ; pl. 65.,

n° 6.
1132Un cipres entre dos ramos, dit Florez (loc. cit.). Il a soin d’ajouter qu’il publie cette médaille d’après Jacques de

Bary, et que le texte de cet auteur indique ici un épi de blé et non un cyprès. Le dessin joint à la description faite par
Bary, observe-t-il, représente un cyprès et non un épi.

1133Aujourd’hui Antequera. Sur les médailles, le nom ancien est écrit Antikaria.
1134Florez, ouvrage cité, p. 510, pl. 35., n° 2. — Mionnet n’indique aucune médaille de cette ville d’Olunt qui ait pour

revers le type dont il s’agit.
1135Pl. 20., n°s 3 et 4.
1136D. N. t. 1., p. 54.
1137Descript. de méd. t. 1., p. 47, 48, n°s 346 et 347.

148



arbre avec un gland de chêne. Parmi ces médailles, les unes sont conformes à la pièce décrite
et figurée dans Florez, d’après Jacques de Bary1138 ; les autres, d’un plus petit module, portent,
au droit, un grand cyprès pyramidal, sans aucun accessoire, mais avec la légende OSTVR, et
au revers, sans accessoire aussi et sans légende, deux rameaux semblables à ceux qui, sur les
premières, flanquent un cyprès pyramidal.

Les médailles d’Anticaria et celles de Balsa ont, pour revers, le même arbre que, sur les
monnaies d’Olunt, comme ici, Florez et Sestini1139 prennent pour une pomme de pin et qui me
paraît être un cyprès pyramidal. Sa forme large et ramassée nous rappelle les cyprès sculptés
sur un des bas-reliefs mithriaques romains du musée de Carlsbourg que j’ai cités plus haut.1140

Sur les pièces qui appartiennent à la numismatique d’Anticaria, on voit, au revers d’une tête
virile, imberbe et inconnue, le croissant de la lune et un astre gravés dans le haut de la mé-
daille, à droite de l’arbre sacré. Autour de cet arbre, une légende en lettres liées nous offre
le nom abrégé de la ville et le nom également abrégé d’un magistrat, qui s’appelait Marcus
Sempronius.1141 Les médailles de Balsa1142 nous offrent, au droit, un épi de blé avec la légende
BALSA, et, au revers, un cyprès planté dans le centre d’un grand croissant. Les dessins mêmes
que l’on trouve d’une monnaie d’Olunt dans Florez, d’une pièce d’Anticaria et d’une pièce de
Balsa dans Sestini, me justifient de prendre pour un arbre de cette espèce ce qu’ils désignent,
ainsi que Mionnet,1143 sous le nom de pomme de pin ; car leurs prétendues pommes de pin
auraient toutes un long pédoncule, tandis qu’en réalité ce fruit est presque sessile, comme le
fruit du cyprès. De plus, on peut voir, au revers d’une jolie médaille autonome d’Irippo,1144 ville
de la Bétique, désignée par Pline1145 sous le nom d’Orippo, une divinité féminine assise, tenant
sur la main une pomme de pin dont la forme, les détails et surtout le très-court pédoncule
rendent manifeste l’erreur commise par Florez, par Sestini et par Mionnet.

Je donne ici,1146 d’après un exemplaire que possède la Bibliothèque impériale, un dessin
exact de la médaille autonome d’Ostur, publiée par Florez, qui s’est borné à copier la mauvaise
figure qu’on en trouve dans l’ouvrage de Bary. L’exemplaire de Paris, bien que fourré de plomb
et mutilé, m’a permis, à l’aide des empreintes ou des dessins de deux autres exemplaires,

1138Voy. ci-dessus, p. 288, note 3.
1139Descriz. delle medagl. ispane apparten. alla Lusitan. alla Betic. e alla Tarragon. che si conserv. nel mus. Hedervar

(Florence, 1818, in-4°, fig.), p. 23.
1140Ci-dessus p. 278-281 ; Rech. sur Mithra, atlas, pl. 79., n° 1.
1141Sestini, ouvrage cité, p. 23, n°s 1 et 2 ; pl. 1., n° 17. — Le numismate italien décrit sous ces numéros deux pièces à

peu près semblables, sur lesquelles on avait cru lire municipium sempiternum, au lieu de Marcus Sempronius, qu’il a
raison de donner pour la véritable leçon. Il ajoute qu’à cette même ville d’Anticaria, on peut rapporter une médaille
décrite et figurée, parmi les incertaines, dans le recueil de Pellerin (3., pl. 118, n° 16), et rangée également parmi les
incertaines par Mionnet (Descript. de méd. 6., 641, n° 196). — Cette pièce ne porte pas de légende. Elle a pour type, au
revers, selon Pellerin, une pomme de pin, qui probablement est un cyprès. L’original ne se trouve pas à la Bibliothèque
impériale.

1142Sestini, ouvrage cité, p. 3, pl. 1., n° 2. — Mionnet n’indique pas cette médaille ; mais, dans son Supplément (t. 1.,
p. 3, n° 9), il en décrit une en ces termes, d’après un dessin qui lui avait été communiqué, et celle-ci me paraît très-
analogue, sinon semblable à la pièce publiée par Sestini : « BALSA. Épi couché. ℞. Pomme de pin sur un croissant.
Cabinet inconnu. BR. 4.»

1143Voy. la note 5 de la page précédente.
1144Florez, ouvrage cité, p. 474 ; pl. 30., n° 5. Catalog. mus. Hederv. 1., 3, n° 50 ; pl. 1., fig. 4. Sestini, ouvrage cité, p. 61, n°

1 ; cf. ib. n°s 2-5. Mionnet, Descr. de méd. 1., 50, n°s 402, 403 ; Suppl. 1., 113, n° 646.
1145H. N. 3., 3., 7. — Florez n’a pas tenu compte de la judicieuse restitution faite par le P. Hardouin dans le passage

de Pline que j’indique ici, restitution qui a permis d’identifier Irippo et Orippo. S’il se montre disposé (loc. cit.) à
comprendre Irippo au nombre des cités de la Bétique, c’est par la seule raison qu’on a trouvé en Andalousie plusieurs
exemplaires des médailles autonomes de cette ville. Eckhel et Mionnet l’ont rangée parmi les villes incertaines.

1146Pl. 20., n° 4.

149



de reproduire la pièce entière et avec le caractère qui lui est propre. Je donne également un
dessin fidèle1147 de la médaille autonome d’Ostur, de plus petit module, dont j’ai parlé ci-dessus.
Il s’en trouve, à la Bibliothèque impériale, trois autres exemplaires moins bien conservés, qui
me semblent être d’un même coin. La variante que présentent le droit et le revers de cette
pièce, comparée au grand module, n’a été connue ni de Florez, ni d’Eckhel, ni de Sestini.

J’ajoute ici,1148 d’après le dessin publié par le dernier de ces trois numismates,1149 la médaille
autonome citée d’Anticaria, dont un exemplaire unique se conservait autrefois dans le musée
Hédervar. Je ne le retrouve ni dans le médaillier de la Bibliothèque impériale,1150 ni dans la
collection de M. Rollin, et j’ignore quel en est le possesseur actuel. Je ne sais non plus ce
qu’est devenue une médaille analogue, décrite aussi par Sestini.1151

Enfin je reproduis,1152 également d’après le dessin qu’il en a donné, la médaille autonome
de Balsa dont il a été question plus haut. Comme les deux précédentes, elle appartenait au
musée Hédervar ; mais je n’ai pu découvrir en quelles mains elle est passée.

Les témoignages qui résultent des médailles d’Ostur, d’Olunt, d’Anticaria et de Balsa suf-
fisent, sans doute, pour confirmer notre présomption à l’égard de l’importation du symbole
du cyprès pyramidal en Ibérie et en Lusitanie. Dès lors, ne nous est-il pas permis de croire
que cette importation fut l’œuvre des Phéniciens, et qu’elle se rattachait particulièrement à
l’introduction du culte de Baal et d’Astarté? Le croissant et l’astérisque que nous montrent
les médailles autonomes d’Anticaria, le grand croissant placé au pied du cyprès, sur celles de
Balsa, semblent nous autoriser à supposer même que les Ibériens et les Lusitaniens avaient
appris des Phéniciens à représenter, sous la forme symbolique du cyprès, la déesse Astarté,
considérée comme une divinité luni-solaire ou simplement lunaire.1153 D’autre part, les mé-
dailles autonomes d’Ostur nous ramènent aux médailles asiatiques et au trône votif de la
Déesse de Syrie, qui nous ont montré Vénus formant une triade avec le soleil et la lune. Là,
en effet, nous avons trouvé tantôt un cyprès placé entre ces deux astres personnifiés,1154 ou
entre un taureau et un lion,1155 emblèmes de la lune et du soleil ; tantôt un grand cyprès planté
entre deux petits cyprès,1156 autre triade symbolique, bien plus analogue à celle que nous offre,
au revers d’une des médailles d’Ostur,1157 le grand cyprès planté entre deux rameaux ou deux
petits arbrisseaux.

De nos jours, la culture du cyprès pyramidal se perpétue dans la péninsule hispanique, de
même qu’en France et en Italie ; et cette culture, on le voit, s’étend, comme jadis, des côtes

1147Ibid. n° 3. C’est le n° 347 de Mionnet (Descript. de méd. t. 1., p. 48.), inexactement décrit, ainsi que je l’ai dit plus
haut.

1148Pl. 8., n° 11.
1149Ouvrage cité, pl. 1., n° 17.
1150Cette médaille n’a été ni connue d’Eckhel, ni décrite dans le recueil de Mionnet.
1151Loc. cit. p. 23, n° 2.
1152Pl. 20., n° 2.
1153Remarquons qu’au revers de la médaille autonome d’Irippo, citée plus haut, on voit le croissant de la lune posé au

bord du trône où est assise une divinité qu’il est bien difficile de ne pas prendre pour Vénus. D’une main, elle tient une
pomme de pin ; de l’autre, une corne d’abondance. Or nous savons, non-seulement que le pin était un arbre consacré
à Vénus en Orient et en Occident, mais que la pomme de pin joue un grand rôle dans les cérémonies religieuses qui,
chez les Assyriens, se célébraient en l’honneur de Mylitta (voy. les bas-reliefs de Nimroud, publiés par M. A. H. Layard).
Nous savons aussi combien sont nombreuses les médailles asiatiques qui représentent Astarté portant une corne
d’abondance.

1154Pl. 3., n° 1.
1155Pl. 6., n°s 1 et 2 ; cf. ibid. n° 3.
1156Pl. 5., n° 1.
1157Pl. 20., n° 4.

150



orientales de la Chine aux côtes occidentales du Portugal.

151



2 SecondMémoire—Du cyprès pyramidal considéré commesym-
bole funéraire et comme emblème ou attribut des divinités in-
fernales en orient et en occident

2.1 Première Section — Orient
2.1.1 Asie occidentale, Asie orientale, Arabie, Égypte et littoral de Carthage

Si, en Orient et en Occident, le cyprès pyramidal fut l’image symbolique et vivante des divi-
nités génératrices et, en particulier, de Vénus, du Soleil et de la Lune ; s’il fut l’emblème du feu
créateur et de cette flamme qui, des autels dressés sur la terre, s’élance vers les cieux, comme
l’âme qui aspire à rentrer dans le sein de l’Éternel ; si une antique prescription voulait que les
objets les plus propres à exprimer les idées de création, de génération, de reproduction, ou
de vie terrestre, servissent d’hiéroglyphes idéographiques pour inscrire sur les monuments
funéraires le dogme de l’immortalité de l’âme et l’annonce d’une nouvelle vie, il ne faut pas
s’étonner de trouver, chez tous les peuples civilisés de l’antiquité, le cyprès pyramidal placé
auprès des divinités infernales, ou employé comme emblème funèbre. Un tel choix n’était-il
pas justifié par les conditions d’existence propres à cet arbre? Sa longévité,1 la nature incor-
ruptible de son bois,2 son feuillage toujours vert, et cette circonstance qu’une fois coupé, le
cyprès ne repousse pas,3 tout ne contribuait-il pas à faire d’un tel arbre un emblème expressif
de vie, de mort et d’immortalité?

Un fragment d’Asclépiade, conservé par Piérius Valérianus,4 nous apprend, comme je l’ai
dit dans mon premier mémoire, que, chez les Grecs, une tradition voulait que le cyprès eût reçu
sa signification funéraire et son nom, cyparissus, de Cyparissa, fille d’un roi des Celtes, nommé
Boreas, qui, ayant eu le malheur de la perdre, avait planté sur son tombeau un arbre de cette
espèce. Sans nous arrêter à un tel récit, remarquons que le témoignage le plus authentique
qui nous soit parvenu sur l’emploi de cet arbre dans les anciens rites funéraires, résulte des
renseignements recueillis par Virgile, lorsque, se disposant à écrire l’Énéide, il voulait s’y mon-

1 ... perpetua nunquam moritura cupresso,
dit Martial (Epigramm. 6., 73., v. 7).

2Ci-dessus, p. 9, note 1. — A l’occasion de deux statues de bois (xoanon) qu’il avait vues près de la colonne d’Œ-
nomaüs, dans l’Altis, et qui représentaient, l’une, Praxidamas d’Égine, l’autre, Rhexibius d’Opus, les deux premiers
athlètes qui furent vainqueurs aux jeux olympiques, Pausanias (6., 18., 5) remarque que la seconde, faite avec du bois
de cyprès, avait beaucoup mieux résisté aux injures du temps que celle de Praxidamas, qui était de bois de figuier. —
Voyez les diverses autorités citées par Hirt, au sujet de la nature incorruptible du bois de cyprès, Kunstbau, t. 1., p. 374,
375.

3Cette observation, qui s’étend à tous les arbres verts, n’avait point échappé aux anciens. Voyez Pline (17., 39., 2),
Servius (ad Virgil. Georg. 1., 20 ; Æneid. 3., 64, 680, 681 ; 4., 507 ; 6., 216) et un mythographe latin anonyme (Scriptor. rer.
mythic. latini tres, t. 1., fab. 6, § 28, p. 191, ed. Bode). Toutefois Théophraste avait été induit en erreur lorsqu’il dit (Hist.
plantar. 4., 6.) que, dans l’île de Crète et nommément à Tarrha, le cyprès coupé repousse du tronc et même des racines.

4Hieroglyphica, lib. 2., cap. 4. — Je transcris ici en entier le passage de Piérius : « Aiunt enim (Græci), Asclepiadis
authoris gravissimi testimonio, Boream, Celtarum regem, cum filiam Cyparissam nomine amisisset, arborem hanc in
ejus tumulo sevisse, a qua inde nomen inditum cyparisso : mox a satu illo luctuosam feralemque haberi cœptam.» Ce
fragment d’Asclépiade a été reproduit par Werfer dans le tome 2 des Acta philolog. monacensium. C’est par erreur que
Needham, premier éditeur des Geoponica, dit que le P. Rapin a fait entrer dans le deuxième chant de son poème sur
les jardins la fable de Cyparisse, fille d’un roi des Celtes. Le P. Rapin n’est coupable que de la témérité d’avoir, après
Ovide, essayé de mettre en vers latins la métamorphose de Cyparisse (voy. Hortorum lib. 4., et cultura hortensis, 2., v.
395-419, ed. Brotier ; Paris, 1780). Il est fâcheux que le second éditeur des Geoponica, Nicolas Niclas, ait reproduit la
note de Needham sans relever la méprise que j’indique.

152



trer aussi versé dans la connaissance des rites sacrés que le furent Homère, Hésiode, Pindare,
Eschyle, Sophocle et tant d’autres poètes de la Grèce. Déjà nous avons vu le chantre latin du
fils d’Anchise et de Vénus mettre dans la bouche de son pieux héros des vers qui attestent que,
chez les Troyens, le culte du cyprès remontait à une haute antiquité et s’associait au culte de
la Mère des Dieux.5 Plus loin,6 il nous montre Énée, occupé, sur les côtes de la Thrace, à rendre
les honneurs funèbres aux manes de l’infortuné Polydore, après avoir offert un sacrifice à Vé-
nus, sa mère, et au tout-puissant Jupiter. Par son ordre, des autels funéraires se dressent ; on
les couvre de branches de cyprès ; et des femmes troyennes les entourent, les cheveux épars,
selon une coutume nationale :

... ... stant manibus aræ
Cæruleis mæstæ vittis atraque cupressu,
Et circum Iliades crinem de more solutæ.

Parvenu au rivage que rendait si célèbre l’antre de la sibylle de Cumes, le héros fugitif reçoit
de la prêtresse d’Apollon l’injonction de remplir un devoir semblable envers un de ses com-
pagnons d’armes, Misène, dont le corps, à son insu, gisait, sans sépulture, sur le sable de ce
rivage. À sa voix, les Troyens élèvent un immense bûcher (pyra) de chêne et de bois résineux ;
ils y attachent des branches de cyprès, et, en avant, ils plantent des arbres de cette même
espèce7 :

Ingentem struxere pyram, cui frondibus atris
Intexunt latera, et ferales ante cupressos
Constituunt ... ...

Mais de tels usages avaient, n’en doutons pas, la même origine que la coutume de consacrer
le cyprès à la divinité féminine dont l’antique temple, situé hors des murs de Troie, fut le lieu
de rendez-vous d’Énée et de ses compagnons d’infortune, au moment de quitter pour toujours
le sol de la patrie. Cette origine, il faut l’attribuer au grand peuple de qui les Phrygiens, comme
les Phéniciens, les Arméniens et les Arabes, avaient reçu le culte du cyprès avec celui de Mylitta,
d’Astarté, d’Anahid ou d’Alilat. Si les révolutions politiques et physiques qui ruinèrent de fond
en comble l’empire d’Assyrie, n’ont laissé subsister aucun monument littéraire, aucun monu-
ment figuré, où nous puissions découvrir un exemple de l’emploi du cyprès pyramidal dans les
cérémonies funèbres ou sur les sépultures des Assyriens, nous trouvons néanmoins, dans un
autre récit de Virgile, une troisième preuve de ces usages, très-indirecte sans doute, mais non
moins concluante que les deux premières. Ici, le lieu de la scène est Carthage. A ce nom, nos
souvenirs se pressent en foule pour nous rappeler que Carthage, colonie de Tyr, rendait, sous
divers noms, un culte particulier à la Vénus assyrienne, naturalisée en Phénicie. Nous nous
rappelons, en même temps, que, chez les Phéniciens, cette déesse, appelée par eux Bérouth
ou Brathy,8 c’est-à-dire Cyprès (Cypris), était représentée, ainsi que ses deux assesseurs, le so-
leil et la lune, sous la forme même de cet arbre symbolique.9 Dès lors, si Virgile,10 décrivant

5Ci-dessus, p. 80, 81.
6Æneid. 3., 61-67.
7Æneid. 6., 211-217. Cf. Servius, ad Virgil. Æneid. 6., 215, 216.
8Ci-dessus, p. 88-91.
9Ci-dessus, p. 19 et suiv.

10Æneid. 4., 503-507.

153



l’immense bûcher de chênes et de pins, dressé, par l’ordre de Didon, au fond de son palais,
nous dit que la reine couronna de rameaux funèbres ce bûcher,

... ... et fronde coronat
Funerea ... ...

n’entend-il pas désigner ici, par cette expression,11 comme ailleurs,12 par les mots frondi-
bus atris, les branches de l’arbre qu’il appelle ailleurs aussi13 atra cupressus? A l’appui de ma
conjecture, je ne dois pas omettre de dire, d’après un renseignement qui m’est communiqué
par un voyageur digne de foi, qu’on a récemment trouvé, dans un cimetière phénicien ou pu-
nique, situé près du vieil Arzeu, à une journée à l’est d’Oran, deux cents pierres tumulaires
environ, parmi lesquelles plusieurs portent une figure d’homme ou de femme placée sous un
portique flanqué de deux cyprès.

Les monuments de l’art qui se sont conservés en Égypte attestent que, dans cette partie
si célèbre de l’Afrique, les Assyriens ou les Phéniciens avaient porté avec le culte de la Vénus
de Babylone et de Ninive, appelée Hâthôr ou Athyr par les Égyptiens, l’usage d’employer le
cyprès pyramidal comme un emblème funéraire. Cet arbre étranger au sol de l’Égypte et qu’à
Dendérah, néanmoins, nous avons reconnu14 au milieu d’une scène d’adoration, sur les murs
du temple de Vénus-Hâthôr ; cet arbre que nous avons vu placé, avec la signification de sym-
bole de vie, sur deux stèles consacrées à la même déesse15 et sur des bas-reliefs où il sert à
caractériser Ammon générateur et tôbi, le premier mois de l’équinoxe du printemps16 ; cet arbre,
nous le trouvons figuré, non-seulement sur des papyrus funéraires, mais sur un grand nombre
de caisses de momies égyptiennes,17 où sont peintes des scènes psychologiques, auxquelles
préside la déesse elle-même, tantôt sous un nom, tantôt sous un autre.

De plus, les beaux dessins rapportés de Karnac, par M. E. Prisse, fournissent la preuve, bien
que ce voyageur n’en ait pas fait la remarque, que, dans l’ancienne Égypte, le cyprès pyramidal,
comme symbole funèbre, n’était pas seulement placé sur les caisses de momies. Un arbre de
cette espèce est planté, entre deux figures humaines, au milieu de la partie supérieure d’un
bas-relief dessiné par M. E. Prisse dans l’édifice de Tahraka, situé à l’extérieur du mur d’enceinte
du palais de Karnac, près de la salle hypostyle.18 Or le voyageur français, après avoir examiné
avec attention l’ensemble et les détails de l’édifice de Tahraka, n’hésite pas à déclarer que cet
édifice était consacré à des rites funéraires.

Le rôle qu’en Égypte remplissait la déesse Hâthôr, comme reine à la fois des vivants et
des morts, est conforme à celui que remplissaient Mylitta, chez les Assyriens ; Astarté, chez
les Phéniciens ; Aphrodite, chez les Grecs ; Vénus, chez les Romains ; Mithra, chez les Perses. Ce

11Stace (Thebaid. lib. 4., v. 460, 461), dans une imitation du passage de Virgile, est plus explicite, car il dit :
... frondes, atque omne cupressus
Intexit plorata latus ...

12Ci-dessus, p. 295.
13Ibid. Sur cette épithète d’atra, appliquée au cyprès, on peut consulter Servius (ad Virgil. Æneid. 3., 64 ; 6., 215). Ce

commentateur l’explique en rappelant que les dieux Lares sont qualifiés atrati, et que les feuillages noirs conviennent
aux cérémonies funéraires.

14Ci-dessus, p. 164-166.
15Ci-dessus, p. 167-183, et pl. 11. ; Rech. sur Vénus, pl. 14.
16Ci-dessus, p. 183-190 ; pl. 10., n°s 3-5.
17On en peut voir quelques-unes au Musée du Louvre et au cabinet des médailles et antiques de la Bibliothèque

impériale.
18Monum. de l’Égypte, p. 7, et pl. 23.

154



sont autant de divinités médiatrices et psychopompes, qui règnent dans le ciel, sur la terre et
dans le royaume des morts.19

Si les divers témoignages que j’ai produits nous ont permis de remonter au berceau pri-
mitif du culte du cyprès pyramidal, et si nous remarquons, avec tous les voyageurs, que les
peuples musulmans de la Perse et de la Turquie d’Asie emploient cet arbre comme emblème
funéraire, il devient impossible, ce me semble, de ne pas admettre que, lorsque les Arabes,
d’un côté, les Turcs, de l’autre, envahirent ces contrées, ils durent y trouver cet usage établi de
temps immémorial. Ils l’adoptèrent ; et personne n’ignore que, depuis bien des siècles, sans
interruption et malgré tout le zèle, toute la persévérance que mirent les khalifes à abolir par-
tout le culte du cyprès, image vivante de quelque antique divinité, les musulmans, sur toute
l’étendue de la Turquie d’Asie, comme sur toute l’étendue de la Turquie d’Europe, plantent
habituellement des cyprès pyramidaux dans les champs des morts, c’est-à-dire dans leurs ci-
metières. Là, souvent un arbre de cette espèce est sculpté au revers d’une sorte de stèle20

dressée à l’une des extrémités de la tombe qui renferme le corps du défunt, ou de la pierre
tumulaire qui le recouvre. Fréquemment aussi l’on voit des branches de cyprès, et même des
cyprès entiers sculptés sur les pierres tumulaires qui marquent des sépultures de femmes
musulmanes.

En Perse, cette dernière coutume ne semble pas avoir été assez attentivement observée
par les voyageurs pour qu’il soit possible de décider si elle s’étend ou non aux sépultures des
hommes,21 et je n’ai moi-même conservé aucun souvenir qui puisse me permettre de trancher
la question.

Thomas Herbert,22 décrivant sur les lieux, en 1627, les cérémonies funèbres des Persans,
dit expressément que les personnes qui suivent le corps d’un parent décédé portent à la main
des branches de cyprès ou de laurier.23 D’autre part, les plantations de cyprès pyramidaux de-
vant ou autour des sépultures attestent, dans toute l’étendue de ce pays,24 qu’elles sont la
continuation d’un ancien usage. Je citerai, en particulier, les cyprès qui, de nos jours, ornent
encore deux tombeaux érigés à Hafiz et à Saadi, dans les environs de Schîrâz.25 On prétend
même que le premier de ces deux célèbres poètes persans avait planté de ses propres mains
les cyprès qui se voient au pied de sa tombe,26 dans une des cours de l’édifice appelé, de son
nom, l’Hafizée. Cette cour est ornée d’une autre plantation de beaux cyprès27 ; et deux lions
de ronde bosse sont posés sur la plate-forme du mur, de chaque côté de la porte d’entrée,
comme pour rappeler qu’anciennement, chez les Perses, le lion, aussi bien que le cyprès, avait

19Voyez mes Recherches sur Vénus, p. 97-100.
20Sur leur face antérieure, les stèles musulmanes portent, gravés en relief, les noms du défunt ou une sentence

religieuse.
21Feu sir William Ouseley (Travels, etc. vol. 2., p. 93) parle de quelques pierres tumulaires du cimetière de Fassa,

qui sont ornées d’un cyprès sculpté ; mais il ne dit pas si elles appartiennent à des sépultures d’hommes ou à des
sépultures de femmes. Il fait seulement remarquer que cet usage n’est point particulier au cimetière de Fassa, et qu’il
l’a observé depuis le golfe Persique jusqu’à la mer Caspienne, et depuis le Mazendéran jusqu’à Constantinople.

22Ouvrage cité, p. 238, traduct. franç. p. 380.
23Je ne sais si cet usage était déjà tombé en désuétude au temps où Chardin visitait la Perse, mais on n’en trouve

aucune mention dans la relation de ce voyageur, et je n’en puis citer aucun exemple d’après mon propre témoignage.
24Voy. M. Carl Ritter, Die Erdkunde, 11., p. 574, 575.
25Kæmpfer, Amœnit. exotic. p. 368, 369. M. J. Morier, A Journey through Persia, Armenia, etc. in the years 1808 and

1809, p. 104. Sir William Ouseley, Travels, vol. 2., p. 3 et 4 ; pl. 24.
26M. J. Morier, loc. cit.
27Aga Beschir, chef des eunuques du palais de Schîrâz, a été la cause d’une émeute, en faisant imprudemment

couper deux de ces arbres (voy. M. J. Morier, loc. cit. Ouseley’s Travels, vol. 1., p. 400).

155



parfois une acception funéraire.28 Sur la route d’Ispahân à Tehérân, et dans plusieurs autres
lieux de la Perse, on rencontre des pierres tumulaires qui portent, grossièrement sculptés, des
lions et des cyprès.29 Non loin de Schîrâz, des arbres de cette espèce ornent la cour qui précède
l’édifice funéraire nommé Heft-ten (Les-sept-corps), en mémoire de sept personnages extraor-
dinaires et pieux, qui avaient vécu, comme des derviches, sur l’emplacement où, par l’ordre
de Kérim khân,30 fut construit l’édifice. Ainsi, pour me servir d’un rapprochement piquant, que
j’emprunte à M. Carl Ritter,31 sur le territoire même où les sectateurs de Zoroastre ont laissé
les ruines d’un grand nombre d’autels du feu (ateschgahs), les cyprès qui jadis entouraient ces
pyrées ombragent maintenant les tombeaux où reposent des imâms, c’est-à-dire des person-
nages réputés saints parmi les sectateurs de Mahomet.

A ces témoignages, vient s’ajouter celui qui se tire du nom même que le cyprès pyramidal
conserve dans la langue persane. Ce nom, serv-azâd, est un exemple mémorable de l’influence
directe qu’exercèrent sur la formation du langage les castes sacerdotales, dépositaires tout à
la fois des croyances religieuses et des connaissances scientifiques, et, par conséquent, dis-
pensatrices du trésor des idées. En effet, serv-azâd offre par sa composition, je dois le répéter
ici, une double signification, qui, à défaut d’autres preuves, nous révélerait l’usage où furent
anciennement les Perses d’attribuer au cyprès une acception funéraire. Il est formé de deux
mots32 : le premier est le nom même de cet arbre33 ; le second est un adjectif dérivé du participe
du verbe persan zâden, qui signifie vivre, et qui, comme le verbe grec ζάω, « vivre,» appartient
au même radical que gaya, gava ou gueïé, dont la double signification, en zend, est taureau
et vie. L’a privatif placé devant zâd donne donc à l’adjectif azâd la propriété d’exprimer l’idée
de non-vie ou de liberté34 que l’antiquité attachait à l’état de l’âme après la mort du corps. Cet
état faisait dire aux philosophes et aux poètes grecs, comme aux philosophes de l’Orient, leurs
devanciers : «La vie du corps est la mort de l’âme, et vice versa, » où : «Notre vie est la mort
des âmes, et leur vie35 est notre mort.36 »

Faute d’avoir rapproché de l’antique doctrine psychologique qui avait cours en Orient et en
Occident, la double acception du cyprès, symbole de vie37 et symbole de mort ou de liberté38 ; et,

28Voy. Mémoires de l’Acad. des inscript. nouv. série, t. 15., 2e partie, p. 63-127.
29Ouseley’s Travels, vol. 3., p. 83.
30A Schîrâz, dans la ville même, s’élève un majestueux cyprès devant la première cour de la mosquée de Schah Mirza

Hamza, qui renferme, dans une pièce séparée, le tombeau d’Abdul Rakim khân, dont la construction est également
due à Kérim khân, père de ce dernier prince (voyez M. J. Morier, ouvrage cité, p. 103).

31Ouvrage cité, t. 11., p. 574.
32 , qui signifient littéralement : « cyprès libre.» Les Persans disent aussi : serv-bulend, c’est-à-dire «cyprès

élevé» (alta cupressus).
33Le nom sous lequel les Persans désignent plus habituellement le cyprès est schemschâd, , dont on ne connaît

pas le sens intime.
34C’est avec le sens de libre que nous trouvons cet adjectif employé dans la qualification d’azâd-mard, qui signifie lit-

téralement «homme libre,» et qui fut donnée à Lohrasp, père de Gustasp (Modjmel-al-téwarikh, fol. 272 v°, manuscrit
de la Bibliothèque impériale). Cette qualification répond, on le voit, au Freiherr des nations germaniques.

35C’est-à-dire la liberté de l’âme.
36Ζῆν ἡμᾶς τὸν ἐκείνων (ψυχῶν) θάνατον · καὶ ζῆν ἐκείνας τὸν ἡμέτερον θάνατον ... Héraclite, apud Porphyr.

De antr. nymphar. 10., p. 12, ed. van Goens. Cf. Euripide, Polyidus (fragm. v. 15, 16) ; Phrixus (fragm. v. 34, 35).
37Dans l’idiome de la basse Bretagne, le nom du cyprès est hivi ou ivi, altération peut-être des mots sémitiques

ou araméens hayy, heuïa, héva, héyo, qui signifient « la vie.» Le nom de l’arbre vert que nous appelons if aurait-il
la même origine ? En espagnol et en portugais, on dit iva ; dans l’ancien allemand, on trouve îwa, et dans l’allemand
moderne, eibe.

38M. de Hammer (Mithriaca, p. 157) cite trois passages de prosateurs ou de poètes persans qui font allusion à la
liberté, dont le cyprès est l’emblème : « Si tu le peux, dit Saadi, sois fertile comme le palmier ; si tu ne le peux, sois
libre comme le cyprès.» — «Qui rendra ton âme libre comme le lis et le cyprès? Qui lui donnera la félicité au milieu

156



faute aussi d’avoir connu la composition du nom philosophique que cet arbre conserve chez
les Persans, les philologues et les archéologues modernes, sans en excepter même le savant
auteur du mémoire cité sur le mythe de Cyparisse, n’ont pas aperçu le sens philosophique ou
psychologique que présente le cyprès pyramidal, consacré aux divinités infernales, ou placé
auprès des sépultures. Füller39 voulait que cet arbre eût reçu une acception funéraire, « parce
qu’il avait servi à fabriquer l’arche de Noé, qui, pour ainsi dire, fut longtemps le tombeau ou la
sépulture des vivants.» Le Dr. Lampe40 a pris la peine de réfuter cette opinion : à ses yeux, le
cyprès est un symbole d’éternité, parce qu’il vit indéfiniment. Aussi fait-il observer que jadis
cet arbre figurait dans les funérailles des personnages qui avaient mérité les honneurs de
l’apothéose, ou accompli des actions dignes de passer à la postérité. C’est pourquoi, dit-il,
l’usage de planter un cyprès ou un cupressetum auprès des tombeaux fut limité aux héros ou
aux hommes illustres. A l’appui de cette assertion, il cite le vers où Lucain41 a pu dire :

Et non plebeios luctus testata cupressus.

Il cite aussi un passage de Spartien,42 d’où l’on est en droit de conclure qu’une couronne de
cyprès était le prélude de l’apothéose.43 Il n’oublie pas d’invoquer le témoignage d’Hermippe
que j’ai rappelé dans mon premier mémoire.44 Enfin, il rapporte un passage où Jamblique,45

répétant le précepte de Pythagore46 cité par Hermippe, dit aussi, de son côté, que les pythago-
riciens s’abstenaient de se faire inhumer dans des cercueils de cyprès, parce que le sceptre de
Zeus est fait avec le bois de ce même arbre ; mais, ajoute Jamblique, il se peut qu’un tel pré-
cepte repose sur quelque autre considération mystique.47 Feu M. Émeric David rejette d’une
manière absolue le double sens attribué au symbole du cyprès : « Cet arbre prétendu de la
mort, dit-il à l’occasion de la métamorphose de Cyparisse,48 est réellement l’arbre de la résur-
rection, l’arbre de la métempsycose ; il s’élance du sein de la terre, comme le rayon solaire
jaillit du milieu des ténèbres, au lever de l’astre du jour, et il tue le cerf, emblème des vapeurs
humides ... » A l’exemple de plusieurs autres de ses devanciers, M. Avellino, s’occupant de l’at-
tribution funéraire du cyprès chez les Grecs et les Romains seulement, cherche le motif de cette
attribution dans un ordre d’idées qui exclut toute acception philosophique ou psychologique ;
il croit le trouver dans une simple règle d’euphémisme : « Il nous semble impossible, dit-il, de
mettre en doute que, dans le sens funèbre attribué au cyprès, on ne doive reconnaître un des

de ses liens ?» s’écrie à son tour le grand poète mystique Djelal-eddîn Roumî, cité à l’article Azâd, dans le Ferhenghi
Chououri (1., 68). — Un autre écrivain persan dit : «Zerdéhuscht (Zoroastre) planta un cyprès libre devant la porte du
pyrée.»

39Miscellan. sacr. 4., 5.
40Ouvrage cité, p. 26, 27.
413., 442.
42In Severo, 22.
43J’ai dit, dans le mémoire précédent (ci-dessus, p. 142, 143), que les couronnes de cyprès qui, selon Dinon, étaient

en usage chez les Perses, avaient peut-être une acception funéraire. — Voy. sur les couronnes considérées comme
des emblèmes funèbres et comme des emblèmes de l’apothéose, les judicieuses observations de M. Raoul-Rochette
(Mém. de l’Acad. des inscript. nouv. sér. t. 13., p. 159, p. 209-217). Elles s’étendent et s’appliquent parfaitement aussi au
symbole de la palme.

44Ci-dessus, p. 216, note 3.
45Vita Pythagoræ, 155.
46Voyez les observations du Dr. Lampe (ouvrage cité, t. 1., p. 578 et suiv.) sur ce précepte et sur les commentaires

dont il a été le sujet dans les écrits de Bochart et de Giraldi.
47 ... ἢ δι' ἄλλον τινὰ μυστικὸν λόγον.
48Recherches sur Jupiter, t. 2., p. 437.

157



nombreux exemples de cet euphémisme par lequel l’antiquité grecque embellissait les idées
les plus tristes, et, principalement dans le langage des arts, les revêtait des formes les plus
riantes et les plus agréables.49 » Partant de ce point de vue, le savant académicien de Naples
attribue à l’expression de Virgile læta cupressus, au lieu d’un sens philosophique,50 un sens
tiré de l’emploi du cyprès comme ornement des jardins : «Et l’usage qu’en faisaient les an-
ciens pour l’ornement des sites les plus délicieux ne permet pas, observe-t-il, de douter que,
loin d’attribuer à cet arbre la triste idée de la mort, ils ne lui reconnussent, au contraire, une
signification agréable.51 » Reiff52 me semble s’écarter bien davantage de la véritable significa-
tion lorsque, s’efforçant d’expliquer læta cupressus par alta cupressus, il rappelle l’expression
lætas segetes qu’emploie Virgile dans ses Géorgiques.53 M. de Hammer, je le dis à regret, ne
me paraît pas avoir été plus heureux dans ses explications. Les raisons qu’il donne54 pour
faire comprendre comment le cyprès, chez les Persans, est devenu le symbole de la liberté,
me portent à penser qu’il a un peu trop négligé de considérer la corrélation établie par une
philosophie religieuse entre l’idée de la mort et l’idée de la nouvelle vie ou de la liberté de
l’âme.

À l’est de la Perse, nous trouvons jusqu’à l’Indus un vaste pays, où nous savons55 que croît
spontanément le cyprès pyramidal. Les voyageurs modernes nous ont laissé ignorer si l’on y
rencontre des arbres de celte espèce plantés dans les champs des morts, ou auprès des sépul-
tures particulières. Mais ce que j’ai eu à faire remarquer au sujet de la Perse et de la Turquie
d’Asie56 s’applique de même à l’Afghanistân, et nous permet de supposer que là, comme dans
toutes les contrées soumises à l’islamisme, le cyprès ombrage les tombeaux, ou figure dans
les sculptures qui ornent les pierres tumulaires.

Je ne serai pas aussi affirmatif à l’égard des immenses régions situées à l’est de l’Indus ; et
j’exprime ici le regret de ne trouver dans les relations modernes aucun renseignement qui nous
fasse connaître si là on emploie le cyprès comme emblème funèbre, et si cet usage est commun
aux populations musulmanes et aux diverses sectes qui n’ont pas embrassé l’islamisme, ou
s’il contribue, avec les autres croyances religieuses, à établir une ligne de séparation entre les
populations indigènes.

Toutefois, si, chez les Hindous, le cyprès pyramidal ne se montre pas davantage autour
des sépultures et sur les pierres tumulaires qu’il ne figure auprès des divinités représentées
dans les pagodes ou dans les grottes consacrées par la religion, il reçoit, dans la langue sans-

49«Noi non crediamo potersi dubitare che nel senso funebre dato al cipresso riconoscer debbasi uno de’ tanti
esempli di quell’ eufemismo, per cui l’antichità greca abbelliva le idee tutte di lutto, e specialmente nel linguaggio
delle arti le vestiva di ridenti e piacevoli apparenze.» (Mémoire cité, p. 28, 29.)

50Dans sa Somme des vices et vertus (manuscrits français de la Bibliothèque impériale, n° 7283, fol. 33 v°), un frère
prêcheur, Lorens (Laurentius Gallus), exprime sur la mort la pensée religieuse du moyen âge en ces termes énergiques
et naïfs, qui peuvent servir à expliquer le sens que Virgile attachait à l’expression læta cupressus : « Mes li sainz homme
qui Deu aiment ... mort sunt au pechié et mort au monde ... et desirent la morz corporel. Car cest damoisele porte-joie
que la morz, qui touz les seinz corone et met en gloire ... »

51«E l’uso che gli antichi ne facevano per ornamento de’ siti più deliziozi, non ci lascia dubitare che lungi dall’
attribuire a quella pianta la trista significazione della morte, la riguardavano al contrario come piacevole e grata.»
(Mémoire cité, p. 32.)

52Ad Artemidor. Oneirocr. 2., 25.
531., 1.
54Gesch. der schön. Redekunst Persiens, etc. (Vienne, 1818, in-4°), p. 26, 27 ; Mithriaca, p. 42, 43.
55Ci-dessus, p. 151-153.
56Ibid. p. 298, 299.

158



crite, une dénomination, soka, dont la signification propre est tristesse, douleur.57 Les Persans
conservent dans leur idiome ce mot soka sous la forme soug, avec le sens de deuil, tristesse ;
mais ils ne l’appliquent pas au cyprès. De soug, ils ont formé sougwar, qui signifie triste, affli-
gé. Je ne sais si ces mots soka et soug ont quelque rapport avec sôs, nom du cyprès chez les
Arméniens,58 et avec les usages funèbres auxquels nous voyons cet arbre servir chez tant de
peuples anciens ou modernes. J’ignore, par conséquent, s’il serait permis de conclure d’un tel
rapprochement qu’à des époques fort reculées, dont le souvenir s’est effacé dans la mémoire
des hommes, les Indiens, comme la plupart des autres nations civilisées de l’Orient, avaient
fait du cyprès un emblème funéraire. Devons-nous croire, par exemple, que lorsque, à Baby-
lone, le philosophe indien Calanus faisait jeter du bois de cyprès dans le bûcher (pyra) où
volontairement il allait chercher la mort,59 il observait un usage propre à l’Inde, plutôt qu’il ne
se conformait à une coutume babylonienne? Ou bien faut-il admettre qu’un tel usage, quant
au bois de cyprès, ne fut jamais pratiqué dans l’Inde, et que le nom de soka et sa significa-
tion tristesse, douleur, y étaient une importation étrangère? En ce cas, devrait-on attribuer
cette importation au grand mouvement qui, durant une période très-reculée, semble avoir fait
rayonner d’un centre commun vers les diverses parties du monde la haute civilisation à la-
quelle étaient parvenus, sur les bords du Tigre et de l’Euphrate, les Chaldéens et leurs élèves,
les Assyriens? Je n’entreprendrai pas de traiter ici, encore moins de décider ces diverses ques-
tions. Attendons, pour le faire, la publication complète de tous les livres religieux des Hindous.

Une seule de ces questions se représente quant à la Chine. Dans ce vaste empire, nous
avons trouvé, avec le secours des traditions écrites, quelques traces du culte que jadis on y
rendait au cyprès, considéré comme symbole des dieux ou des esprits.60 Déjà aussi ces mêmes
traditions nous ont donné la certitude qu’anciennement les Chinois étaient dans l’usage de
planter des cyprès autour des tombeaux61 et que cet usage était, en particulier, pratiqué par
les princes feudataires de l’empire.62 De nos jours encore, on conserve, à la Chine, la coutume
de placer les sépultures à l’ombre de diverses sortes d’arbres verts, parmi lesquelles les voya-
geurs distinguent deux espèces de cyprès, le pyramidal,63 et celui que M. Fortune appelle fune-
real cypress.64 Les Chinois continuent aussi à tirer du cyprès divers médicaments, et qualifient
ses feuilles demédecine de l’immortalité.65 Mais de quel peuple de l’Asie ont-ils primitivement
reçu le cyprès pyramidal à la fois comme symbole des dieux ou des esprits, comme emblème
funéraire et comme moyen thérapeutique? J’ai déjà, en partie, dans le mémoire précédent,66

répondu à cette question ; j’ai fait remarquer quelle affectation mettent les écrivains chinois
à nous dire que l’arbre pe, qui est notre cyprès pyramidal, se tourne constamment vers le cou-
chant. Cette remarque m’a conduit à supposer que par-là ces auteurs entendent, soit la région
des morts, soit l’Asie occidentale, contrée où, en effet, toutes les observations réunies dans

57En sanscrit, asoka, c’est-à-dire soka avec l’a privatif, signifie : «sans douleur.»
58Ci-dessus, p. 65-71. — Il ne faut pas perdre de vue que la langue arménienne appartient à la même souche que les

langues sanscrite, zende et persane.
59Ælien, Var. histor. 5., 6.
60Ci-dessus, p. 161.
61Ibid. p. 160, 161.
62Ibid. p. 161.
63Ibid. p. 163. — Sir William Ouseley (Travels, etc. vol. 2., p. 93) affirme, mais sans citer aucune autorité, que le cyprès

est consacré aux morts en Chine, comme en Turquie.
64Cupressus funebris. Voy. ci-dess. p. 163.
65Ci-dessus, p. 161.
66Ci-dessus, p. 161, 162.

159



mon premier mémoire nous ont autorisés à placer le lieu natal de ce bel arbre et l’origine des
usages religieux auxquels l’antiquité le faisait servir. Et si nous nous rappelons la longue durée
de l’empire assyrien, la place immense qu’il occupe dans la topographie et dans l’histoire reli-
gieuse, civile et politique de l’Asie occidentale, nous serons portés à penser que l’importation
du culte du cyprès chez les Chinois remonte à une époque où ils avaient des relations plus
ou moins indirectes avec l’empire d’Assyrie. D’autres faits pourraient justifier cette conjecture ;
mais ce n’est ici le lieu ni de les exposer, ni de les examiner.

Le Thibet et le Japon reçurent-ils anciennement, comme la Chine, le symbole du cyprès
pyramidal? Emploient-ils aujourd’hui cet arbre à ombrager leurs tombeaux et à fournir à leurs
médecins des préparations thérapeutiques? Je l’ignore, mais je ne saurais me défendre de le
supposer.

Avant de quitter l’Asie et de retourner en Europe, il nous reste à rechercher si l’Arabie
ancienne et l’Arabie musulmane nous offrent des indices certains de semblables coutumes.
Bien que nous ayons trouvé dans les écrivains grecs, dans les écrivains musulmans et dans
quelques monuments figurés ou lapidaires la preuve que le culte de la Vénus assyrienne était
autrefois très-répandu en Arabie,67 ainsi que le culte de son arbre symbolique, le cyprès, je ne
puis, pour les temps anciens, découvrir la preuve que, chez les Arabes, cet arbre remplissait
un rôle dans les rites funéraires. Le très-petit nombre de monuments antiques restés debout
sur le sol de l’Arabie, et la destruction de ses trésors littéraires, antérieurs aux prédications de
Mahomet et de ses successeurs, ne me laissent aucun espoir d’acquérir cette preuve. Mais je
tiens de quelques voyageurs européens, qu’en plus d’un lieu les Arabes pratiquent maintenant
l’usage de planter des cyprès autour des tombeaux, comme on le fait en Perse et dans la Tur-
quie d’Asie. Nous sommes donc autorisés à supposer, par induction, que si une telle coutume
existe aujourd’hui en Arabie, elle avait dû y être apportée de Babylone avec le culte de Mylitta
et avec le symbole du cyprès. Les témoignages que j’ai recueillis dans mon premier mémoire68

ne laissent, ce me semble, aucun doute sur cette double importation.

67Ci-dessus, p. 117-126.
68Ci-dessus, p. 117 et suiv.

160



2.2 Deuxième Section — Occident
2.2.1 Grèce et colonies grecques

Il n’en est pas de la Grèce et de l’Italie comme de l’Arabie et de quelques autres parties
du continent asiatique : ici, les témoignages les plus directs de l’emploi funéraire du cyprès
abondent pour les temps anciens, aussi bien que pour le moyen âge et pour le temps pré-
sent. Déjà la métamorphose de Cyparisse, au moment où il meurt de douleur69 ; la métamor-
phose des filles d’Étéocle ; tombées dans un puits ; les cyprès plantés, à Psophis, autour de
la sépulture d’Alcmæon, et enfin la tradition recueillie par Asclépiade,70 nous ont préparés
à reconnaître que, chez les Grecs, cet arbre était un symbole funèbre. Les cyprès du tombeau
d’Alcmæon nous ont même donné lieu de constater que l’antiquité grecque, comme l’antiquité
asiatique, se plaisait à représenter sous l’emblème du cyprès les personnages mythologiques
qui assistent, dans ses fonctions, Vénus représentée elle-même sous la forme symbolique de
cet arbre, et considérée comme reine à la fois du ciel, de la terre ou des vivants, et des enfers
ou des morts. Développant ici toute ma pensée, je rappellerai qu’Aphrodite, chez les Grecs,
était surnommée tantôt Épitymbie (ἐπιτυμβία),71 tantôt l’aînée des Parques,72 tantôt même Ha-
dès.73 Un hymne orphique74 nous la montre exerçant un empire absolu sur les trois Parques,
et Plutarque75 a soin de nous apprendre qu’à Delphes on faisait, devant la statue d’Aphrodite
Épitymbie, des libations pour les morts. De leur côté, Lucien76 et Proclus77 nous fournissent le
moyen de remonter à l’origine asiatique de semblables surnoms et de semblables coutumes
en nous disant, l’un, qu’à Hiérapolis la Déesse de Syrie était représentée avec les attributs des
Parques, l’autre, que les grands de Lydie avaient souvent échappé aux coups de la mort par
la toute-puissante protection d’Aphrodite. À son tour, Mithra, chez les Perses, qualifié roi du
ciel, roi des vivants et roi des morts,78 remplit, comme Hermès ou Mercure, les fonctions de
dieu psychopompe : assisté de ses deux hamkars ou assesseurs, il juge, sur le pont Tchinevâd,
qui unit la terre au ciel, les bonnes et les mauvaises actions des âmes. Ces diverses traditions
me conduisent à rappeler aussi que, dans la même ville où, selon Pausanias,79 les cyprès du
tombeau d’Alcmæon s’appelaient les vierges, il avait existé un très-ancien temple d’Aphrodite
Érycine, dont les ruines se voyaient encore au temps où cet écrivain visitait la Grèce.

Servius,80 de son côté, affirme que les Athéniens avaient la coutume de couvrir de branches
de cyprès les maisons mortuaires. Je serais disposé à croire que cet usage était passé de l’Asie

69On peut rapprocher de cette métamorphose opérée par Apollon les vers suivants desDionysiaques (2., 80-83), dans
lesquels Nonnus fait intervenir Zéphyre et Phœbus à l’occasion du cyprès caractérisé comme emblème funéraire :

Καὶ Ζέφυρος δεδόνητο, κυλινδομένων κυπαρίσσων
Αὐχμηροῖς πετάλοισι · φιλοθρήνοισι δὲ μολπαῖς
Αἴλινα Φοῖβος ἄειδε, δαϊζομένων ὑακίνθων,
Πλέξας πένθιμον ὕμνον … …

70Ci-dessus, p. 294.
71Plutarque, Opp. t. 7. (Quæstion. roman.), p. 89, 90 ; ed. Reiske.
72Pausanias, 1., 19., 2.
73Dans un fragment d’un ancien tragique cité par Plutarque, Opp. t. 9. (in Amator.), p. 33.
7454., 5, ed. Hermann.
75Opp. t. 7., loc. cit.
76De Dea Syr. §§ 31, 32 ; ed. Lehmann.
77Hymn. 3., in Vener. v. 1-3, dans les Analecta de Brunck, t. 2., p. 444.
78Voy. ci-dessus, p. 276, note 3.
79Ci-dessus, p. 235.
80Ad Virgil. Æneid. 3., 64.

161



occidentale dans l’Attique avec le culte de Minerve ou de Vénus, divinités primitivement iden-
tiques. D’autres témoignages nous apprennent que, chez les Grecs, le cyprès fut consacré à
Hadès, comme il le fut à Pluton, chez les Romains. A l’appui de cette assertion, on peut citer
une inscription grecque antique, gravée sur une plaque d’or, et commentée, en 1836, dans le
Bulletin de l’Institut archéologique.81 Au milieu d’une phrase relative à la destinée des âmes,
elle fait mention d’un cyprès blanc, λευκὴν κυπάρισσον, comme déjà je l’ai dit82 ; et peut-
être est-il permis de conclure de l’épithète λευκή, que le cyprès était d’argent ou argenté. En
ce cas, nous aurions ici le cyprès de la lune, et, conséquemment, un symbole très-propre à
caractériser la partie du monde sublunaire où règne Hadès. Je dois donc répéter que le poète
italien cité plus haut83 fait du cyprès de la lune un arbre «brillant et blanc, comme l’argent, »
et que, par une coïncidence bien plus digne d’attention, le cyprès pyramidal porte, dans la
langue chinoise,84 un nom qui signifie littéralement l’arbre blanc ; car il se compose du signe
générique mou木 (arbre), et du mot pe白 (blanc). Or les auteurs chinois, nous l’avons vu, ex-
pliquent cette dernière qualification en disant que le cyprès montre constamment l’Occident
ou le couchant, et que la couleur blanche est affectée à l’Occident. Il devient, par conséquent,
assez probable qu’en Chine, de même que chez les Grecs et les Romains, cette partie du monde
sublunaire était considérée comme l’empire des morts, et le cyprès qualifié blanc, parce qu’à
la fois symbole de la lune et emblème funéraire, il appartient à la région des mânes.

Quelques renseignements particuliers, qui ne sont pas sans intérêt pour l’histoire du cy-
près pyramidal, considéré comme emblème funéraire par les Grecs, nous ont été conservés
dans divers écrits plus anciens que l’inscription citée. C’est ainsi qu’au rapport de Thucydide,85

les guerriers morts pour la défense de la patrie avaient droit à être ensevelis dans des cer-
cueils de cyprès. Pythagore et ses disciples, je l’ai dit plus haut,86 recommandaient, au contraire,
qu’après leur mort on n’enfermât point dans des cercueils de ce bois leur dépouille mortelle.
L’espèce de contradiction qui semble résulter de ces deux faits a beaucoup embarrassé les
savants. Elle disparaît peut-être lorsqu’on remarque que la recommandation des pythagori-
ciens avait pour motif l’usage hiératique de consacrer aux dieux le cyprès pyramidal. Une telle
humilité sied bien à des philosophes animés de sentiments religieux. Mais les idées qui, de-
puis une époque fort reculée, avaient cours chez les Grecs, comme chez les peuples civilisés
de l’Asie occidentale, assimilaient les héros aux demi-dieux. Dès lors on conçoit facilement
que le scrupule qui se découvre au fond de la pensée de Pythagore et de ses disciples, ne
se soit pas élevé dans l’esprit du législateur chargé de régler les honneurs funèbres que la
patrie reconnaissante doit rendre aux guerriers généreux, morts en combattant pour sa gloire
et sa défense. Ce scrupule n’arrêta pas non plus le sentiment d’orgueil qui, en Grèce, portait
les grands à ambitionner la vaine satisfaction d’être ensevelis dans des cercueils de cyprès.
L’exemple des pythagoriciens trouva peu d’imitateurs ; l’usage dont je parle ne fut pas inter-
rompu parmi les personnages d’un rang élevé ; il se perpétua même durant le bas-empire et
le moyen âge.

81Ann. 1836, p. 149. Cette plaque d’or fut trouvée dans le royaume de Naples ; l’inscription est ainsi conçue :
ΕΥΡΗΣΕΙΣ Δ ΑΙΔΑΟ ΔΟΜΩΝ ΕΠ ΑΡΙΣΤΕΡΑ ΛιμνΗΝ
ΠΑΡ Δ ΑΥΤΗΙ ΛΕΥΚΗΝ ΕΣΤΗΚΥΑΝ ΚΥΠΑΡΙΣΣΟΝ.

82Ci-dessus, p. 162.
83P. 158, 159.
84Ci-dessus, p. 160.
852., 34. Cf. les commentateurs grecs de cet historien.
86Ci-dessus, p. 303.

162



Le continuateur incertain de Constantin Porphyrogénète87 et le moine George Cédrène88

prennent soin de constater chacun qu’en 889 le corps de Michel 3, fils de Théophile et empe-
reur d’Orient, fut rapporté à Constantinople89 et placé dans un cercueil de bois de cyprès.90 Mais
ils ne nous disent pas si à ce genre de sépulture se rattachait une pensée pieuse, puisée dans
les textes de la Bible où l’on trouve une mention de cet arbre. Il y a tout lieu de le croire ; car
je dois à feu M. Buchon la communication de plusieurs observations que renferme le journal
inédit de son voyage en Grèce, et qui établissent, d’une manière incontestable, qu’au moyen
âge, dans cette contrée, il existait une alliance intime entre le symbole du cyprès pyramidal et
le signe révéré des chrétiens. A Chalcis, dans l’église de Saint-Démétrius, et près de la porte
d’entrée, le voyageur français remarqua, sur un fragment d’une ancienne pierre tumulaire, la
croix du Christ, sculptée, entre deux cyprès, au milieu d’un cartouche. Sur la route de Delphes
à Livadia, dans le monastère de Saint-Luc, un semblable cartouche s’offrit à ses yeux sur une
autre pierre tumulaire ; celle-ci est encastrée dans le mur, au-dessus de la porte d’une cellule.
À Néopatras,91 en Thessalie, une troisième pierre tumulaire, scellée dans les murs d’une église,
présenta à M. Buchon un cartouche où la croix, également plantée entre deux cyprès, est de
plus accompagnée de deux fleurs de lis sculptées dans les angles supérieurs. À Piada, dans
la presqu’île de Methana, les deux fleurs de lis sont remplacées par deux rosaces ou deux
étoiles, sur un monument du même genre, encastré dans le mur intérieur d’une petite église ;
mais ici, au-dessus de la croix, le sculpteur a ajouté deux oiseaux92 becquetant une grappe de
raisin. Sur une cinquième pierre tumulaire, on voit, sculptée entre deux cyprès, une grande
épée de forme cruciale ; au-dessus de la poignée de cette épée, une rosace est placée entre
deux paons ; et, au-dessous des deux cyprès, sont couchés deux lions, la tête tournée, l’un à
droite, l’autre à gauche. En plusieurs autres endroits notre voyageur rencontra des monuments
funéraires analogues. Les uns et les autres lui parurent appartenir, soit à l’époque byzantine,
soit à l’époque champenoise et bourguignone, soit à des temps plus modernes. Dans tous ces
monuments, il remarqua, sans pouvoir en deviner la raison, que le sommet de chaque cyprès
est constamment courbé en dedans. On dirait, à la vue des croquis qui accompagnent ses des-
criptions, que les deux arbres s’inclinent comme pour rendre hommage à la croix. Ici se décèle
un des emprunts que l’art chrétien, à sa naissance, fut obligé de faire à la série des types
symboliques inventés par l’antiquité païenne. Sur une stèle consacrée à la Vénus égyptienne,
plusieurs siècles avant la venue du Christ, n’avons-nous pas vu deux cyprès pyramidaux, placés
auprès d’une fleur symbolique de lotus,93 incliner leur sommet vers la déesse en signe d’ado-
ration? Nous verrons tout à l’heure, sur des lampes romaines,94 deux arbres de cette espèce
s’incliner aussi devant une urne cinéraire. De nos jours, sur un grand nombre de pierres tumu-
laires qui recouvrent la dépouille mortelle de femmes musulmanes, on retrouve sculptés deux
cyprès à sommet incliné. J’en ai vu moi-même plus d’un exemple dans la Bulgarie, à Constan-
tinople et dans l’Anatolie. Ces tombes ne présentent aucun autre emblème ; et j’ignore si les
deux cyprès qui les ornent en relief doivent être considérés comme l’imitation directe d’un

87Scriptor. post Theophan. p. 217 A ; éd. du Louvre, 1675.
88Historiar. compend. p. 593, C, D ; édit. du Louvre, 1647. Cf. Leo, p. 475. Zonare, t. 2., p. 176. Lebeau, Hist. du Bas-Emp.

72., 4. (t. 13., p. 335 ; édit. de Saint-Martin).
89Par l’ordre de Léon le Philosophe, fils de Basile le Macédonien.
90Ἐν γλωσσοκόμῳ κυπαρισσίνῳ, selon l’un ; ἐν κυπαρισσίνῳ λάρνακι, selon l’autre.
91Ou Néopatra.
92Vraisemblablement deux colombes.
93Pl. 10., n° 2.
94Pl. 19., n°s 1 et 2.

163



usage observé sur des monuments antiques, ou seulement comme l’imitation d’une coutume
pratiquée par les Grecs modernes, à l’exemple de leurs ancêtres.

Ce qui n’est pas douteux, c’est qu’en Grèce les générations actuelles continuent d’attacher
au cyprès des idées funéraires qui rappellent certaines traditions anciennes. Nous en avons
la preuve dans une touchante complainte, où ces idées sont mêlées à des images érotiques
et au récit d’un suicide amoureux qui, en opposition directe avec la doctrine chrétienne, ne
peut être considéré aussi que comme un emprunt fait aux poètes de l’antiquité. Cette com-
plainte, recueillie sur les lieux, publiée et traduite par M. le comte de Marcellus,95 est intitulée :
L’amour au tombeau. Un jeune marié revient de la chasse au moment même où l’on ensevelit
son Eugénule, morte en son absence ; il tire un poignard et se l’enfonce dans le cœur. «Là où
on ensevelit le jeune homme, dit le poète moderne, naquit un cyprès. Là où on ensevelit la
jeune femme, naquit un roseau. — Quand le puissant Borée souffle, le cyprès se courbe ; quand
souffle le Zéphyr, le roseau se penche. — Le roseau se penche, et vient baiser le cyprès.»

De nos jours, chez une nation puissante, qui a reçu de la Grèce, avec ses croyances reli-
gieuses, plus d’une coutume qui rattache les temps modernes aux temps anciens, on voit se
pratiquer, parmi quelques familles considérables, la coutume d’ensevelir la dépouille mortelle
des parents dans des cercueils faits avec du bois de cyprès apporté de la terre sainte. Aucune
classe de la société ne se sert de bois de cette espèce pour des meubles, des lambris d’ap-
partement, des ustensiles, ou pour tout autre usage domestique, non religieux. De plus, en
Russie, on peint souvent l’image du Christ, de la Vierge ou des saints, sur des tablettes et des
panneaux de bois de cyprès, destinés, soit à être exposés à la vénération publique dans une
église, soit à prendre place dans un oratoire privé et même dans toute autre partie des maisons
d’habitation. Les Russes tirent de la terre sainte, non-seulement leurs cercueils, mais aussi ces
tablettes et ces panneaux, aimant à se rappeler pieusement que l’arche de Noé fut construite
avec du cyprès, et que Salomon fit lambrisser avec du bois de cette espèce, coupé dans le Liban,
certaines parties intérieures du temple de Jérusalem. Comme nous, ils recherchent et vénèrent
des objets d’art créés par la religion chrétienne et sculptés, à l’époque byzantine, dans le cy-
près ou dans le cèdre. De ce nombre sont des reliquaires travaillés à jour avec une grande
délicatesse, et surtout des croix, non moins habilement travaillées, qui offrent, dans leur in-
térieur, de très-petites figures représentant quelques scènes de la passion de Notre-Seigneur
Jésus-Christ.96 Ces diverses circonstances semblent ne pas contribuer peu à entretenir l’idée
de sainteté qu’en Russie on attache au bois de cyprès provenant de la terre sainte, bien que,
sous cette désignation topographique, il faille peut-être entendre, dans le langage religieux
des Russes, non-seulement Jérusalem, ses environs, le Liban et toute la Syrie, mais aussi le
mont Athos et une partie de l’Anatolie et de l’Arménie.

2.2.2 Étrurie

Nous avons constaté l’identité qui existe entre le nom de la Vénus des Étrusques, Cypra ou
Cupra, le nom de la Vénus des Grecs et des Romains, Cypris, et le nom même du cyprès, l’arbre
consacré à Vénus en Étrurie, aussi bien que dans toutes les contrées où fut établi le culte de la
déesse ; sur le sol étrusque, les monuments figurés nous ont montré le cyprès planté, comme

95Chants du peuple en Grèce, tom. 2., p. 72-75.
96Voyez ci-dessus (p. 77-79) un passage de l’Histoire des Aghouans, par Moïse Gaghagantouatsi, qui nous apprend

qu’au 7e siècle, l’évêque Israël avait fait ériger une croix de bois de cyprès, et l’avait ornée de sculptures représentant
la passion de Notre-Seigneur Jésus-Christ.

164



un emblème sacré, au milieu de pompes religieuses que je me crois en droit de rapporter aux
mystères de la Vénus asiatique introduits en Étrurie par les Phéniciens, ou par les Tyrrhéniens ;
telles sont les deux principales considérations qui, sans autre examen, conduisent à supposer
que les Étrusques avaient également reçu, avec cette importation, la coutume d’employer le
cyprès dans les rites funéraires. Bientôt cette supposition se change en certitude à la vue de
quelques monuments funèbres découverts en Étrurie, la plupart déjà publiés, mais restés sans
les interprétations nécessaires pour mettre en évidence et faire comprendre le rôle important
qu’y remplit le symbole du cyprès.

En tête de ces monuments se placent deux urnes cinéraires, de terre cuite, qui, en 1850,
furent apportées d’Italie et vendues publiquement à Paris, où M. Muret eut l’occasion de les
dessiner. Les numéros 4 et 5 de la planche 13 ci-jointe reproduisent ses dessins. La première
de ces deux urnes a perdu son couvercle97 ; elle provient du mont Politien et se conservait
anciennement au musée Bucelli. On en trouve dans le Musée étrusque de Gori98 un dessin
très- réduit, fort médiocre et mal gravé ; la description qui se rapporte à ce dessin qualifie
arbitrairement de Déesse de la tempête, Dea tempestatis, la tête de femme qui, sur le devant
de l’urne, est placée entre deux cyprès pyramidaux.99 Cette tête, vue de face et caractérisée par
deux grandes cornes de vache, représente, non une divinité que l’antiquité ne connut point,
mais la Vénus asiatique, nommée, chez les Étrusques, Cypra ou Cupra, et Touran. Comme la
Vénus-Hâthôr des Égyptiens,100 et comme la Vénus de Babylone et de Ninive,101 elle porte les
cornes102 du quadrupède femelle qui, dans l’Asie occidentale et surtout en Phénicie, servait à
représenter symboliquement Mylitta ou Astarté.103 Placée, comme celle-ci, entre deux cyprès,
images symboliques et vivantes de ses deux assesseurs, c’est-à-dire du soleil et de la lune, qui
sont les deux portes du ciel, elle forme avec eux une triade céleste ; et c’est ici que se révèle
soudainement à nos yeux l’origine asiatique d’un tel type. Il nous reporte aux monuments
syriens, palmyréniens ou phéniciens, qui nous ont montré tantôt Vénus placée, sous la forme
d’un cyprès, entre deux autres cyprès,104 ou entre le soleil et la lune personnifiés,105 ou entre un
lion et un taureau,106 hiéroglyphes idéographiques de ces deux astres ; tantôt Vénus, sous une
forme purement humaine, assise dans un temple flanqué du cyprès du soleil et du cyprès de
la lune107 ; tantôt enfin Artémis, la Vénus lunaire, figurée par le symbole d’un cône posé entre
le cyprès du soleil et celui de la lune.108 Comme Mylitta ou Astarté et comme Aphrodite ou
Vénus, la Cypra ou la Touran des Étrusques était donc à la fois reine du ciel, reine de la terre et
reine des enfers. Sur la plinthe de l’urne cinéraire où je reconnais cette triple Vénus qu’adorait
l’Étrurie, on remarque une inscription en caractères étrusques, dont Gori ne s’est nullement
occupé. Jusqu’à ce jour les habiles philologues que j’ai consultés ne peuvent en déterminer le
sens.

97Sur le couvercle, selon le dessin publié par Gori et cité plus bas, était couchée une figure de femme vêtue.
98Tom. 1., p. 37. ; tom. 2., p. 295 ; pl. 157., n° 5.
99Peut-être faut-il aussi reconnaître deux arbres de cette espèce sur le devant d’une autre urne cinéraire de terre

cuite, également publiée par Gori (Mus. etrusc. t. 3., p. 158., n° 4).
100Recherches sur Vénus, atlas, pl. 14 D, n° 5.
101Layard’s Monum. of Nineveh, pl. 9. — Voy. aussi mes Recherches sur Vénus, atlas, pl. 19 B, n° 6.
102On devine sans peine que Gori n’a pas compris la véritable signification de ce symbole.
103Ci-dessus, p. 59, 60.
104Pl. 5., n° 1.
105Pl. 3., n° 1.
106Pl. 6., n°s 1 et 2 ; cf. n° 3.
107Pl. 8., n° 4.
108Pl. 14., n°s 1 et 2.

165



Une inscription différente, qui ne paraît offrir que le prénom et le nom de la défunte,
, se lit sur la plinthe d’une petite urne cinéraire, de terre cuite, presque semblable

à celle que je viens de décrire. Cette urne est figurée dans l’ouvrage que Dempster publia
sur l’Étrurie,109 en 1724, treize ans, par conséquent, avant la publication du Musée étrusque de
Gori. Elle appartenait autrefois à la famille des Buonarota. J’ignore ce qu’elle est devenue. Le
couvercle est orné d’une figure de femme couchée et tenant, de la main droite, un serpent qui
se replie sur lui-même et qui peut être considéré ici comme le symbole de la vie éternelle. Si
l’on s’en rapporte au dessin publié par Dempster, les deux cornes de vache implantées sur la
tête de la Vénus étrusque seraient moins épaisses et mieux accusées sur cette urne qu’elles
ne le sont sur celle de l’ancien musée Bucelli110 ; les deux cyprès seraient mieux modelés, et la
figure de la déesse aurait une expression gracieuse ou riante, tandis que la Vénus de l’autre
urne paraît avoir l’air sévère ou courroucé, qui caractérise les divinités infernales.

L’origine asiatique du sujet modelé sur la face antérieure de la seconde urne cinéraire
étrusque, figurée ici,111 est tout aussi évidente que celle du bas-relief qui orne chacune des deux
urnes dont je viens de parler. Ce sujet, composé dans un esprit purement symbolique, nous
offre, au-dessous d’un couvercle qui supporte une figure de femme couchée, une porte cintrée
et décorée de deux guirlandes dans sa partie supérieure. Sous cette porte, on voit, plantés
sur un soubassement, un grand cyprès pyramidal et, à côté, un objet difficile à déterminer,112

peut-être une pomme de pin. À droite et à gauche de la porte sont rangés trois autres cyprès,
de moins fortes proportions. Nous avons donc ici, comme autour du temple d’Aphrodite à
Apollonia d’Illyrie,113 comme sur deux des cinq bas-reliefs mithriaques décrits dans le mémoire
précédent,114 sept cyprès, emblèmes des sept planètes. Mais sur notre urne, la Vénus-Cypra des
Étrusques, au lieu de se montrer sous la forme humaine qu’elle revêt dans les bas-reliefs des
deux autres urnes citées et dans le temple d’Apollonia, est figurée elle-même, comme chacune
des six autres planètes, sous le symbole du cyprès. La différence que je signale nous reporte
donc, plus directement même que ces derniers monuments, dans cette Asie occidentale qui
fut le berceau du culte de Vénus et du langage symbolique. Elle rattache le bas-relief de notre
urne cinéraire, comme le trône votif de la Déesse de Syrie,115 à la série des antiquités figurées
qui, uniquement composées avec des éléments ou des signes idéographiques, propres à la
langue des symboles, n’empruntent encore rien à l’anthropomorphisme. Cette urne, dont la
provenance précise ne m’est pas connue, me paraît être restée inédite. Je ne sais en quelles
mains elle se trouve actuellement.

Un monument funéraire de marbre, publié par Dempster,116 nous offre de nouveau, chez
109De Etrur. regal. libr. 7. (Florence 1724 ; 2 vol. in-fol. fig. éd. de Th. Coke), t. 2., pl. 83., n° 5.
110N° 4 de la planche 13., ci-jointe.
111N° 5 de la pl. 13.
112Cet objet représente-t-il symboliquement Adonis, l’amant chéri de Vénus? Je n’ose décider la question ; mais si,

par hasard, elle rencontrait une réponse affirmative, il conviendrait de remarquer qu’à Yazili Kaïa (Descript. de l’Asie
Mineure, par M. Ch. Texier, 1re part. t. 1., planche 78.), la Vénus orientale est suivie de son époux, représenté sous les
traits d’un jeune homme dont la petite taille contraste avec celle de la déesse. C’est un exemple frappant du procédé
qu’employait l’art asiatique pour exprimer, comme ici, la prééminence de l’épouse sur l’époux ; ailleurs, la suprématie
d’un dieu ou d’un roi sur un autre. (Voy. ci-dessus, p. 57.)

113Pl. 8. n° 4.
114Ci-dessus, p. 276-281.
115Pl. 5., n°s 1 et 2.
116De Etrur. regal. t. 3., pl. 85., n° 1. — Sur le marbre que j’indique ici, on voit sculptée une amphore semblable à celles

où se renfermaient les cendres des morts. Gori (Mus. etrusc. t. 2., p. 261) n’a pas omis de faire remarquer cet exemple
de l’emploi de l’amphore comme symbole funéraire chez les Étrusques ; mais le renvoi qu’il fait ici à Dempster est

166



les Étrusques, un exemple de l’acception funèbre attribuée au cyprès. Mais le sculpteur, tout
en traçant des arbres de cette espèce, n’a fait intervenir ici, ni sous une forme symbolique, ni
sous une forme humaine, la déesse qui, en Occident comme en Orient, présidait à la destinée
des âmes. Faut-il en conclure que ce marbre recouvrait la dépouille mortelle d’un homme et
non d’une femme? On serait presque tenté de répondre affirmativement, si l’on pouvait ne
prendre en considération que les trois urnes cinéraires où nous venons de reconnaître l’image
de la Vénus étrusque : l’Académie a dû remarquer que ces trois urnes renfermaient jadis les
restes mortels de trois dames étrusques, qui avaient ainsi placé leur âme sous la protection
de la déesse.

Nous retrouvons des cyprès sur un fragment de bas-relief étrusque, que l’on conserve, à
Chiusi, dans le musée Casuccini. Il est figuré parmi les monuments inédits de Micali.117 Ce savant
n’en indique ni la provenance, ni la destination ; il ne désigne même pas sous le nom spéci-
fique qui leur appartient les arbres qu’on y voit sculptés : Una fila di alberelli, se borne-t-il à
dire, indica chiaramente stadio campestre. Or ces alberelli sont de véritables cyprès pyrami-
daux, plantés au bord d’une voie que suit une course de chars attelés chacun de trois chevaux
lancés à fond de train. Des représentations analogues, mais où l’on ne voit aucun cyprès, se
font remarquer sur plusieurs autres sarcophages étrusques ou romains. C’est une image sen-
sible de la rapidité du mouvement qui nous emporte dans le tourbillon de la vie. Les cyprès
achèvent de montrer qu’ici-bas la mort du corps est le terme de notre existence terrestre ; mais
que la vie éternelle est promise à l’âme dans la région céleste. Je n’hésite donc pas à penser,
malgré le silence de Micali, que ce bas-relief ornait jadis un monument funéraire. Il mérite
d’être rapproché des deux plats d’argent, ciselés et dorés, dont j’ai déjà parlé118 et qui, en 1836,
furent trouvés à Cæré, dans un grand tombeau souterrain. Si je les cite ici, c’est pour rappeler
à l’Académie qu’ils nous ont offert des pompes religieuses de personnages qui suivent, les uns
dans des chars, les autres à pied ou à cheval, une voie sacrée, bordée de cyprès et de myrtes,
arbres consacrés à Vénus, et symboles à la fois de vie et de mort. Ces pompes religieuses, je
les rapporte aux mystères qui, en Étrurie, comme chez les Assyriens et les Phéniciens, se célé-
braient sous les auspices de la déesse ; et, sans qu’il soit nécessaire d’entrer ici dans de plus
amples détails à ce sujet,119 chacun comprendra facilement que, si l’initiation à ces mystères
conduit à une nouvelle vie, à la vie spirituelle ou éternelle, les cyprès plantés au bord de la
voie que suivent triomphalement les initiés sortis vainqueurs des épreuves et des combats
mystiques dont se composait le rituel des sanctuaires, ces cyprès, dis-je, remplissent ici le
même rôle que les cyprès figurés sur le bas-relief du musée Casuccini. Cette observation s’ap-
plique également, ce me semble, aux arbres de même espèce qui, sur les deux coupes d’argent
doré, trouvées dans l’île de Chypre,120 et sur les coupes de bronze découvertes par M. Layard
dans les ruines d’un palais assyrien,121 sont plantés au milieu de scènes où l’on voit des initiés
livrer ces mêmes combats mystiques dont j’entends parler. Dès lors chacun aussi comprendra,
sans plus de peine, que les plats de Cæré étaient convenablement placés dans un tombeau
où l’on avait réuni plusieurs autres ustensiles ornés de scènes qui, par des symboles ou par

fautif : il faut lire pl. 85., au lieu de pl. 80.
117Monum. ined. a illustraz. della stor. degli antichi popoli italiani (Florence, 1844, 1 vol. in-8°, avec un atlas in-f°),

pages 145, 146, pl. 24., n° 2.
118Ci-dessus, p. 254-257.
119On trouvera ces détails, comme appendice, dans mes Recherches sur le culte public et les mystères de Mithra.
120Ci-dessus, p. 64, p. 95.
121Ci-dessus, p. 256.

167



des luttes mystiques, marquent les différents grades obtenus par l’initiée dont ce tombeau
renfermait la dépouille mortelle.122

Le rapprochement que je viens de faire reçoit un nouveau degré d’intérêt d’une remarque
qui n’avait pas échappé à l’attention de Micali. « C’est pour la première fois, dit-il,123 que l’on
rencontre sur un monument étrusque le costume dont est revêtu chacun des personnages qui,
sur le fragment de bas-relief du musée Casuccini, conduisent des chars ; ce costume n’est ni
grec ni étrusque.» Je ferai observer, à mon tour, que les personnages figurés sur les deux plats
de Cæré portent aussi des vêtements qui n’appartiennent ni aux usages de la Grèce, ni à ceux
de l’Étrurie. Comme le costume déclaré étranger à ces deux pays par Micali, ces vêtements me
paraissent avoir une origine asiatique.

Je ne mets pas en doute qu’un examen attentif des monuments recueillis sur le sol de
l’antique Étrurie ne fournît de l’acception funèbre attribuée au cyprès des exemples plus nom-
breux que je n’ai pu le faire d’après les recueils ou les ouvrages publiés jusqu’à ce jour. Il ne
m’a pas été donné de visiter les riches collections d’antiquités étrusques que possèdent la
Toscane et les États Romains. Mais mon assertion repose à la fois sur des inductions que cha-
cun peut tirer de l’influence exercée en Étrurie par les colonies venues de l’Asie occidentale,
et sur le témoignage de Passéri,124 qui, parlant du seul musée Bucelli, nous apprend qu’on y
voyait beaucoup d’urnes cinéraires étrusques, ornées de cyprès.

2.2.3 Rome et empire romain

Chez les Romains, les traditions écrites125 et les monuments figurés concourent à établir
qu’aux funérailles des personnages d’un rang élevé, ou des guerriers morts pour la patrie,126 on
employait le cyprès, soit dans les rites, soit dans la décoration des sépultures.127 Cette double
coutume remontait à une époque fort ancienne, nous ne pouvons guère en douter. Sans se
prévaloir des traditions qui, pour flatter l’orgueil du peuple et de ses souverains, assignaient
aux fondateurs de Rome une origine troyenne, on doit remarquer, d’une part, que, dans le
Latium, le culte du cyprès se liait intimement à celui du dieu national Silvain, comme je l’ai

122Je me réserve de montrer ailleurs que ce tombeau est réellement celui d’une femme qui, dans les mystères de
la Vénus étrusque, remplissait les fonctions de grande prêtresse. Je montrerai, en même temps, que les personnages
qui figurent dans les pompes religieuses, représentées sur les deux plats déposés auprès de la dépouille mortelle de
cette grande prêtresse, appartiennent également au sexe féminin. Ces diverses remarques paraissent avoir échappé
à l’attention des archéologues qui ont écrit sur les objets d’antiquité trouvés dans la riche sépulture dont je parle.

123Loc. cit.
124Dissert. 3., apud Gor. Mus. etrusc. vol. 3., p. 177, 178.
125Ajoutez aux écrivains qui déjà ont été cités et à ceux qui le seront plus loin : Horace, 2., Od. 14., vers 21-24. Stace,

5., Silvar. 1., 135, 136. Silius Italicus, 10., 535, 536. Claudien, De raptu Pros. 2., 108. Cf. Gunther, De jure Man. 1., 19. Kirch-
mann, De funer. roman. 1., 14. Nicolas, De luctu Græc. 5. et 13. Aringhi, Rom. subterran. 6., 42. Sagittarius, De januis, 31.
Wouweren, ad Petron. Satyr. c. 120.

126Bellori, Colonna trajana, pl. 42.
127Il paraît, d’après deux vers de Lucain (3., De bell. civ. v. 442, 443), que cet usage ne s’étendait pas aux classes infé-

rieures de la société romaine :
Et non plebeios luctus testata cupressus,
Tunc primum posuere comas.

On lit aussi dans Alciat (Emblem. libell. emblem. 198) ces paroles non moins explicites : « Videmus enim in ma-
gnatum et nobilium sepulchralibus ac pollincturis spargi cupressi frondes, sed iste ritus apud omnes non æque ce-
lebratur.» Il ajoute (ib.) que l’ache, comme la sauge, l’hysope, la menthe et le buis, tenait lieu de cyprès dans les
cérémonies funéraires des plébéiens :

Funesta est arbor, procerum monumenta, cupressus,
Quale apium plebis promere fronde solet.

168



déjà dit,128 et au culte de Pluton129 et de Proserpine,130 divinités toutes trois rangées parmi celles
qui président aux enfers. J’ai dit aussi que, du temps de Pline le naturaliste, on conservait au
Capitole131 une ancienne statue132 de Jupiter Véjove, faite avec du bois de cyprès. Or il résulte
des témoignages réunis et comparés des auteurs latins,133 que Vejovis était assimilé à Jupiter
Stygius, à Pluton, et, par conséquent, considéré comme une divinité infernale. D’autre part,
Ovide fait une mention expresse de la coutume qu’avaient les Romains d’entourer d’arbres de
cette espèce leurs autels funéraires.134 Varron,135 commentant l’usage de brûler des branches
de cyprès autour des bûchers des grands, en parle comme d’un usage ancien, et non comme
d’une coutume récente.136 Pline,137 Servius138 et Festus139 rapportent que, chez les Romains aussi,
on plaçait des branches de même espèce devant la porte ou dans le vestibule de la maison
où se trouvait le corps d’une personne décédée. Le premier de ces écrivains explique très-
brièvement cette coutume en se bornant à dire que le cyprès est consacré à Pluton : Diti sacra
cupressus. Le second nous apprend de plus que cet usage avait été institué, soit à l’imitation
des Athéniens, qui, je l’ai déjà dit, couvraient de branches de cyprès les maisons mortuaires ;
soit pour empêcher les prêtres de se souiller en entrant imprudemment dans une maison où
reposait un mort ; soit enfin parce que le cyprès, une fois coupé, ne repousse plus. Festus s’en
tient à cette dernière explication, ajoutant seulement ces paroles : «De même il n’y a plus rien
à espérer d’un mort ; et c’est la raison pour laquelle on estime que le cyprès a été placé sous

128Ci-dessus, p. 206.
129Pline, H. N. 16., 33., 60.
130Servius, ad Virgil. Æneid. 3., 64, 681.
131Aulu-Gelle (Noct. attic. 5., 12.) dit que le temple de Véjove était situé entre la citadelle et le Capitole.
132Pline (16., 79., 3 ) parle de cette statue dans un chapitre où il a réuni des exemples fort remarquables de la longévité

de certains arbres et de l’incorruptibilité de leur bois. Il cite des plantations, des statues, des portes de temple et des
lambris de cyprès, dont la date remontait à bien des siècles. Cette circonstance me confirme dans la pensée, déjà
exprimée plus haut, qu’une erreur de copiste a introduit dans le texte de Pline, un chiffre (661 de Rome) qui rapproche
beaucoup trop, de l’époque à laquelle écrivait cet auteur, la date de la statue de bois de cyprès consacrée à Jupiter
Véjove.

133Voy. Aulu-Gelle (loc. cit.) et les notes de Gronovius et de Conrad sur le chapitre 12. du livre 5. de cet auteur (édit.
de Leipzig, 1762).

134Funeris ara mibi ferali cincta cupresso
Convenit, et structis flamma parata rogis.

Ovide, Trist. 3., Eleg. 13., vers 21 et 22.
135Apud Serv. ad. Virgil. Æneid. lib. 6., v. 216.
136Patin (Thesaur. Polen. 2., col. 1079) ne met pas en doute que les Romains n’eussent reçu des Grecs l’usage d’em-

ployer le cyprès comme emblème funéraire. Il ne tient aucun compte des faits qui tendent à prouver que cet usage avait
pu être apporté directement en Italie, par des colonies asiatiques, bien avant la fondation de Rome. Il est juste d’ajou-
ter que plusieurs de ces faits résultent du témoignage de monuments figurés qui ont été découverts très-longtemps
après Patin.

137H. N. 16., 30., 60.
138Ad Virgil. Æneid. 3., 64 ; 4., 506, 507 ; 6., 216.
139De signific. verbor. sub voc. Cupressi ; ed. K. O. Müller. — Ici, le savant éditeur loue Scaliger d’avoir considéré comme

récents l’usage dont il s’agit et même l’importation du cyprès chez les Romains. Ainsi que Patin, il néglige les passages
de Pline et de Tite-Live que j’ai rapportés plus haut, et qui semblent assigner une date ancienne à cette importation,
ou du moins à la coutume de consacrer aux dieux nationaux des statues de bois de cyprès. Le témoignage cité de
Servius et des deux mythographes anonymes du Vatican doit aussi, quant à l’usage de représenter, un cyprès à la main,
Silvain, dieu infernal, s’appliquer à une époque romaine fort reculée ; car ce renseignement est la seule trace qui nous
reste d’une semblable coutume. Ces remarques acquièrent peut-être quelque importance à la vue des monuments
étrusques où le cyprès figure comme un arbre sacré, soit dans les mystères, soit dans les rites funèbres (voy. ci-dessus,
p. 253-257, 317-324). N’oublions pas non plus les témoignages recueillis par Pline (16., 87., 1) pour montrer que le culte
des arbres, dans le Latium, était antérieur de plusieurs siècles à la fondation de Rome.

169



la protection de Pluton.» Enfin Claudien140 atteste la coutume d’élever les tombeaux à l’ombre
des cyprès.

S’il n’est parvenu jusqu’à nous aucune antiquité figurée qui puisse, chez les Romains, four-
nir, une exemple de l’acception funéraire du cyprès antérieurement au temps des empereurs,
en revanche, la colonne trajane,141 un grand nombre de sarcophages, d’urnes cinéraires, de
lampes de terre cuite, comme aussi quelques plats ou vases d’argent, nous attestent qu’à
Rome, et dans tout l’empire romain, l’usage de placer cet arbre sur les monuments et les us-
tensiles funéraires était très-répandu sous le règne des Antonins. Il se perpétua jusqu’aux der-
nières années du paganisme. Mon intention n’est pas d’entreprendre ici l’énumération de tous
les objets d’antiquité figurée qui confirment ces deux assertions. Ils sont, en général, parfaite-
ment connus des archéologues. Mais j’appellerai l’attention de l’Académie sur un sarcophage,
sur un joli petit vase d’argent, inédit, sur deux plats de même métal, que je crois également
inédits, et sur deux lampes de terre cuite, qui me paraissent mériter une mention particulière,
bien que déjà elles aient été figurées dans plusieurs recueils.

Le sarcophage provient de la villa Borghèse et se conserve au musée du Louvre. Publié
plusieurs fois dans le cours de trois siècles, il a été commenté, en dernier lieu, par M. Panof-
ka, ainsi que je l’ai dit plus haut.142 Je ne reparlerais pas ici de ce monument si mes savants
devanciers ne m’avaient laissé le soin de faire remarquer que le cyprès y figure tout à la fois
comme symbole de vie, comme emblème funéraire et comme indication d’un lieu consacré à
une déesse qui préside à la vie et à la mort. En effet, sur un des deux bas-reliefs qui ornent le
devant de ce sarcophage, on voit143 Diane occupée à se baigner, avec quelques nymphes, dans
une grotte qui renferme une source.144 Quatre cyprès, deux à droite et deux à gauche, sont
plantés au bas des rochers qui bordent l’ouverture de cette grotte ; un grand pin s’élève au-
dessus du cintre. Le bas-relief sculpté auprès de celui-là nous montre Actéon et ses serviteurs
se préparant à entrer en chasse avec sept chiens. Sur une des faces latérales du sarcophage,
un troisième bas-relief,145 que précédemment j’ai eu l’occasion de citer,146 représente Actéon
attaqué par ses propres chiens au moment où commence sa métamorphose en cerf. Cette
scène se passe dans une grotte ornée, à gauche, de deux cyprès, et, à droite, d’un grand pin.
Enfin, sur la face latérale opposée,147 Actéon, étendu mort sur le sol, mais non métamorphosé
en cerf, est entouré de femmes qui semblent se disposer à lui rendre les devoirs funèbres. Ici
nous retrouvons de nouveau la grotte, les deux cyprès et le pin du bas-relief précédent. Cette
description, toute succincte qu’elle est,148 suffit sans doute pour faire comprendre que, placé
auprès de Diane, personnification de la lune, porte du ciel par laquelle les âmes descendent
sur la terre et remontent dans les régions célestes, le cyprès est ici le symbole de la vie, quant
au corps, et le symbole de la mort, quant à l’âme.149 Placé auprès d’Actéon, qui vient de perdre

140De raptu Proserpinæ, 2., 108.
141Bellori, loc. cit.
142Ci-dessus, p. 211, 212.
143Bouillon, Musée des antiq. t. 3., bas-reliefs, pl. 17. Clarac, Mus. de sculpt. antiq. et mod. n° 315, pl. 113. et 114.
144Voy. Pausanias, 9., 2. ; 3.
145Bouillon, loc. cit. Clarac, ouvrage cité, n° 315, pl. 113.
146Ci-dessus, p. 211, 212.
147Bouillon, loc. cit. Clarac, ouvrage cité, n° 315, pl. 113. et 114.
148Je m’abstiens de placer ici les nombreuses remarques que me fourniraient la composition de ce beau sarcophage,

considéré sous des rapports psychologiques, et le choix des symboles ou accessoires employés dans les sculptures
dont il est orné. La grotte, la source, les griffons, le nombre des chiens, peuvent surtout donner lieu à des observations
d’un grand intérêt.

149Voy. Mém. de l’Acad. des inscr. nouv. série, t. 15., 2e partie, p. 63, 64 ; et ci-dessus, p. 301, 302.

170



la vie pour n’avoir pas su résister à une coupable curiosité, ou, en d’autres termes, pour n’avoir
pas su dompter ses passions, le cyprès devient évidemment un emblème funéraire.

Le petit vase d’argent dont je me suis proposé d’entretenir la Compagnie, après le sarco-
phage du Louvre, a la forme d’un crater ou d’un poterium ; ses dimensions n’excèdent pas six
centimètres et deux millimètres de hauteur, sur dix centimètres de diamètre. On le conserve
à la Bibliothèque impériale. Selon les uns, il aurait été retiré du Rhône, au même lieu et vers
la même époque où fut découvert le disque d’argent que possède aussi cet établissement,
et qui longtemps a été désigné sous la dénomination erronée de bouclier de Scipion. Selon
d’autres, notre petit vase aurait été trouvé à Aire ou Ayries,150 sur les bords de l’Adour.151 Par
son travail et par son style, il peut remonter au 2e siècle de l’ère chrétienne. Il a été coulé ; le
sujet qu’il représente a, en général, fort peu de relief ; mais quelques têtes d’animaux, qui sont
rapportées, forment une saillie considérable ; elles ont été ajustées au moyen de soudures,
comme on l’a pareillement pratiqué pour les parties les plus saillantes des objets qui ornent
plusieurs des vases d’argent trouvés à Berthouville près de Bernay. Je joins ici, sous les nu-
méros 6 et 6 a, de la planche 6, deux dessins qui reproduisent avec exactitude la forme du
vase et le développement du sujet curieux qui en décore toute la circonférence extérieure, sur
une hauteur de quatre centimètres. On y remarque un autel allumé, placé, sur le premier plan,
entre deux cyprès pyramidaux. En arrière de celui qui est planté à droite de l’autel, s’élève une
colonne surmontée d’une urne cinéraire ; à défaut des deux cyprès, elle suffirait pour marquer
que notre petit vase avait dû servir dans les rites funéraires. Tout près de cette colonne, on
voit une lionne dévorant un sanglier, et, plus loin, un taureau dévoré par un lion.152 Un laurier,
dont le tronc a atteint de fortes dimensions, est placé, sur le premier plan, entre ces deux
groupes d’animaux. Le second groupe est mutilé : à l’exception de la tête et du cou, le corps
du lion manque, par suite d’un déchirement fâcheux qu’à éprouvé le vase sur une longueur et
une hauteur moyennes de près de six centimètres. Sur les deux bords de cette fracture, sub-
sistent encore, à droite, la portion droite d’une tête de taureau ou de génisse, vue de face ; à
gauche, une jambe allongée de quadrupède, la croupe et la queue d’un animal herbivore, un
petit bucrane, et un troisième cyprès pyramidal, dont le tronc a disparu. À droite de cet arbre
ainsi mutilé, un pin, resté intact, étend ses branches chargées de feuilles et de cônes. Entre ce
pin et le cyprès planté à gauche de l’autel, on remarque un troisième groupe d’animaux : un
énorme lion dévorant un quadrupède herbivore, à pied fendu, qui fléchit sur ses jambes de
devant, et qui probablement est un taureau. La tête et le cou de ce quadrupède manquent ; ils
se sont dessoudés et perdus dans le choc violent que le vase doit avoir éprouvé.

Quoique endommagé et incomplet, ce petit monument réunit à mes yeux plus d’un genre
d’intérêt. Laissant de côté les considérations d’art et de rareté, pour m’occuper seulement du
sujet dont il est orné, je remarque que nous avons ici, sur un vase de travail romain, un exemple,
unique jusqu’à ce jour, d’une composition où se trouvent tout à la fois trois cyprès, un pin, un
laurier, un autel allumé, une colonne surmontée d’une urne cinéraire et trois groupes d’ani-
maux herbivores ou frugivores, dévorés par des animaux carnassiers. Une telle composition
prête, ce me semble, un puissant appui à quelques observations, à quelques conjectures que
renferment mes deux mémoires sur le culte du cyprès et une dissertation précédente, dont le

150Département des Landes.
151On ajoute qu’au moment de la découverte, ce petit vase contenait un certain nombre de médailles d’argent et une

fibule de même métal, attachée à une longue chaînette.
152Voyez, quant à l’acception funéraire d’un pareil groupe, mon Mémoire sur une urne cinéraire du musée de la ville

de Rouen (Mémoires de l’Académie des inscriptions, nouv. série, t. 15., 2e partie, p. 63-127 ; pl. 1., 2., 3.).

171



sujet principal était une urne cinéraire romaine, ornée du groupe d’un lion dévorant un tau-
reau.153 Choisis parmi les arbres verts qui, en Occident comme en Orient, furent consacrés aux
divinités génératrices, le cyprès, le pin et le laurier ont chacun ici une acception funéraire, pré-
cisément parce qu’ils sont ailleurs des symboles ou des emblèmes de vie.154 Ils accompagnent
des groupes d’animaux qui, à leur tour, reproduisent hiéroglyphiquement l’idée de la mort et
l’idée d’une nouvelle vie.155 D’autres groupes semblables ou analogues s’étaient déjà montrés
à nos yeux, soit isolés, soit réunis, sur l’urne citée, sur un tombeau grec découvert à Myra, sur
des scarabées étrusques, sur un miroir mystique trouvé près de Viterbe et sur plusieurs sarco-
phages romains. Nous avions été conduits à reconnaître156 que leur composition et la double
acception de mort et de vie, ou de génération et de vie spirituelle, qui leur fut attribuée chez
les anciens peuples civilisés d’Europe, étaient des emprunts faits à l’art et aux croyances reli-
gieuses de l’Asie occidentale. L’usage primitif d’employer le cyprès, le pin et le laurier avec les
deux mêmes acceptions est aussi revendiqué par cette dernière contrée ; et, sur notre petit
vase funéraire romain, une particularité plus importante qu’elle ne semble l’être au premier
aperçu, ajoute un fait du même genre à la liste de ceux que, pour ma part, j’ai plusieurs fois
déjà recommandés à l’attention de l’Académie. Je veux parler de la forme particulière et inso-
lite de l’autel placé ici entre deux cyprès. Cette forme, dont je ne connais pas d’autre exemple
dans la série nombreuse des antiquités figurées romaines, est exactement celle qu’affectent
d’autres autels qui se voient au milieu de scènes psychologiques, sur des cylindres assyriens
ou phéniciens, dont j’ai publié les dessins.157 Ces autels, comme celui-ci, sont composés de
deux cônes, dont l’un, renversé, est superposé à l’autre, de telle manière qu’ils s’unissent tous
deux par leur sommet.158 Le cône, symbole de deux divinités génératrices, Vénus et Artémis
ou Diane, symbole du feu créateur, symbole phallique, et, en conséquence, symbole de vie et
de génération, devenait, par ces raisons mêmes, susceptible d’une acception funéraire. C’est
pourquoi il entre dans la composition des autels placés, comme ici, au milieu d’une scène mys-
tique et funèbre, et, comme sur les cylindres, au milieu de scènes qui de même ont un double
sens mystique et funèbre, puisqu’elles représentent les âmes passant de la vie corporelle ou
matérielle, qui est leur mort et leur tombeau, à la vie spirituelle, qui les rend à leur destinée
primitive. C’est aussi pourquoi la forme conique est employée dans un grand nombre de sé-
pultures antiques, soit en Orient, soit en Occident. C’est enfin pourquoi encore la pomme de
pin, dont la forme est celle d’un cône, a souvent une acception et une destination funéraires,
en même temps qu’elle est un emblème du principe igné et un symbole de vie.159

Les deux plats d’argent inédits appartiennent à la Bibliothèque impériale, comme le petit
vase dont je viens de parler. Le premier fut trouvé sur les bords du Rhin, il y a quelques années ;
il est de forme ronde, et plus profond que le second ; ses bords sont renversés ; son diamètre

153Mém. de l’Acad. des inscript. loc. cit.
154M. Avellino (mém. cité, p. 28), je le remarque à regret, ne tient pas compte de cette double acception, et oublie

même les monuments qui attestent que le pin et le laurier furent, aussi bien que le cyprès, employés comme emblèmes
funéraires.

155Mém. de l’Acad. des inscript. loc. cit.
156Ibid.
157Rech. sur Mithra, atlas, pl. 28., n° 12 ; pl. 42., n° 13 ; pl. 49., n° 2.
158D’autres fois l’autel est formé d’un seul cône, ou affecte une forme conique plus ou moins modifiée. (Voy. Rech.
sur Mithra, atlas, pl. 17., n° 3 ; pl. 32., n° 11 ; pl. 36., n° 11 ; pl. 50., n° 3 ; pl. 54 A, n° 9 ; pl. 54 B, n° 2.)

159Sur les monuments assyriens, les deux principes nécessaires à la vie, l’eau et le feu ou ce que nous appelons le
calorique, sont représentés tantôt par des figures qui portent, d’une main, un vase à contenir un liquide, et, de l’autre,
une pomme de pin ; tantôt par des ornements où l’on remarque des méandres et des pommes de pin.

172



est de trente-cinq centimètres et quatre millimètres. On peut le citer comme un exemple des
ouvrages de plaqué que nous a légués l’antiquité romaine ; car il a été coulé en bronze et recou-
vert ensuite d’une feuille d’argent, tant extérieurement qu’intérieurement. Les dessins que j’en
donne ici160 reproduisent le profil de l’original,161 le développement du sujet représenté en re-
lief sur ses bords,162 et le médaillon, de plus haut-relief, qui en occupe le centre.163 Rapprochée
du second plat,164 qui porte gravée une formule de consécration à Mercure, dieu psychopompe,
la composition de ce premier plat annonce, à défaut d’une dédicace, qu’il fut aussi consacré
sur les autels d’une divinité chargée de présider à la vie, aux mystères ou aux initiations, et
à la mort. Ses bords sont ornés de divers objets, qui tous ont un sens à la fois mystique et
funèbre : ce sont des masques scéniques,165 des animaux carnassiers, tels que des lions, des
lionnes et des ours, qui attaquent ou poursuivent des animaux herbivores ou frugivores, tels
que des antilopes ou des bouquetins, des biches, des sangliers et des truies ; ce sont des édi-
cules funèbres et des autels ; ce sont enfin des cyprès, des arbres morts ou dépouillés de leurs
feuilles, et des plantes aquatiques. Le médaillon central représente un Romain combattant à
cheval un énorme sanglier. C’est sans doute le personnage même qui avait fait la consécration
du plat. La déesse de la Victoire s’avance dans les airs pour poser une couronne sur la tête de
ce cavalier ; elle nous montre, par cette insigne récompense, que, grâce au dieu psychopompe
et sauveur dont il est un des adorateurs fervents, il a pu sortir vainqueur, non d’un simple com-
bat avec une bête féroce, mais d’une lutte qui, si je ne me trompe, fait une allusion mystique
au combat perpétuel qu’ici-bas nous devons livrer à nos passions.

Une allusion semblable se découvre dans le médaillon en relief qui orne le centre du
second plat166 que j’ai à décrire. Ici le cavalier combat, au lieu d’un sanglier, une lionne et une
louve, qui l’attaquent simultanément ; et, bien que la déesse de la Victoire n’intervienne pas
dans cette scène, le double sens, mystique et funéraire, de la lutte n’est pas plus douteux ici
que sur le premier plat ; car l’attaque simultanée d’une lionne et d’une louve n’est assurément
pas la représentation d’un fait réel. De plus, des masques scéniques, des édicules et des autels
funèbres, des cyprès, des quadrupèdes carnassiers poursuivant des quadrupèdes herbivores
sont figurés, en relief, sur les bords intérieurs de ce second plat, tout comme sur le premier,167

et lui donnent, de même qu’à celui-ci, un caractère particulier, que justifient pleinement les
attributions du dieu psychopompe à qui nous allons voir qu’on l’avait consacré. L’un et l’autre
de ces deux plats avaient donc été composés dans un même esprit, dans un même but et
avec les mêmes éléments idéographiques. J’ajoute que, par leur forme, leurs dimensions, leur
travail et leur style, non moins que par leurs sujets, ils appartiennent tous deux à une même
époque de l’art, à une période comprise entre le 2e et le 3e siècle de l’ère chrétienne. Cet

160Pl. 16., n°s 1-6.
161Ibid. n° 6.
162Ibid. n°s 1-4.
163Ibid. n° 5.
164Pl. 17., n°s 1-3 ; pl. 18., n° 1.
165Personne n’ignore que des masques scéniques se plaçaient, non-seulement sur les tombeaux, mais aussi sur les

lampes funéraires. Ce qui est beaucoup moins connu, c’est que des masques d’un caractère particulier, sur lequel
je me réserve de m’expliquer ailleurs, se voient sur des cylindres asiatiques, où ils reçoivent une double acception,
mystique et funèbre, à raison du sens psychologique que présentent les scènes gravées sur ces petits monuments, si
intéressants à étudier pour l’histoire des mystères. L’atlas de mes Recherches sur Mithra fournit plusieurs exemples
des masques dont j’entends parler ; voy. pl. 18., n° 8 ; pl. 27., n° 8 ; pl. 53., n° 1. Cf. le n° 8 de la pl. 50. et le n° 1 de la pl.
51.

166Pl. 17., n°s 1-3 ; pl. 18., n° 1.
167Pl. 16., n°s 1-4.

173



intervalle de temps, on le sait, fut marqué par un grand nombre de monuments où les artistes
romains se plurent à reproduire des symboles, des figures, et des types empruntés à l’Orient.
Comme le petit vase que j’ai décrit ci-dessus, le plat qui est sous nos yeux168 a droit, plus
encore que le premier, à être rangé dans cette catégorie : on y voit des lions poursuivant des
taureaux ; sur le petit vase, ce sont des lions occupés à dévorer des quadrupèdes de cette
même espèce. Je demande à l’Académie la permission de lui répéter que, dans une de mes
dissertations précédentes,169 je n’ai pas eu de peine à établir que le groupe d’un lion attaquant
ou dévorant un taureau fut emprunté à l’Asie occidentale par les Grecs et les Romains. Ces
peuples, n’ignorant point l’acception mystique et funéraire dont il est susceptible, le placèrent
sur leurs tombeaux, où il exprime, par rapport à l’âme et au ciel, l’idée d’une nouvelle vie, en
même temps que, sculpté à Persépolis, comme emblème de l’équinoxe vernal, il exprime là
aussi, par rapport à la terre, l’idée d’une nouvelle vie. Les beaux bas-reliefs découverts par M.
Layard, dans les ruines des palais de Nimroud, ont montré, depuis le mémoire auquel je me
réfère, que je ne m’étais pas trompé en assignant à la conception idéographique de ce groupe
une origine assyrienne ou plutôt chaldéenne.

Le plat qui me suggère ces diverses remarques provient du trésor trouvé, en 1830, à Ber-
thouville, près de Bernay. Peu de temps après, il fut décrit par M. Charles Lenormant170 et par
M. Auguste le Prévost171 ; mais ces deux savants n’en donnèrent pas les dessins et ne paraissent
point avoir observé qu’au nombre des objets représentés sur les bords de ce plat, on voit des
cyprès. De tels arbres ne contribuent pas peu à assigner à ce monument le double caractère
que je lui assigne et qu’ils ne lui ont pas reconnu.172 Il a trente-cinq centimètres et demi de
diamètre, ce qui, à très-peu de chose près, est aussi la dimension du premier plat. Coulé en
argent,173 il n’est pas fourré de bronze comme celui-ci. Son médaillon central présente un plus
fort relief que les objets figurés sur ses bords. Le sujet de ce médaillon est entouré circulai-
rement d’un ornement particulier et de l’inscription suivante, tracée en caractères d’une forte
proportion et d’une assez belle forme : DEO • MERCVRIO • KANETONNESSI • (sic) C • PROPERT
• SECVNDVS • V • S • L • M • Par cette dédicace, nous apprenons que le plat d’argent où elle
est gravée était un don offert par Caïus Propertius Secundus à Mercure Kanetonnessis,174 pour

168Pl. 17., n°s 1-3 ; pl. 18., n° 1.
169Mémoires de l’Académie des inscriptions, loc. cit.
170Bulletino dell. Instit. arch. (Lettre à M. Th. Panofka), n° 5., mai 1830, p. 109. — La même année, 1830, M. Raoul

Rochette publia dans le Journal des savants (Juillet, p. 417-430 ; août, p. 459-473) les deux premières parties d’une
intéressante notice sur les vases de Bernay. Il est à regretter que la troisième n’ait pas paru. C’est là, sans doute, que
le savant archéologue aurait parlé du plat qui nous occupe.

171Mém. sur la collection de vases antiques trouvés, en mars 1830, à Berthouville (arrondissement de Bernay), p. 10, 11
(Caen, 1832 ; gr. in-8°, fig.). — Cette belle dissertation est tirée du 6e volume des Mémoires de la Société des antiquaires
de Normandie.

172M. Lenormant (loc. cit.) se borne à dire : «Un rebord orné de chasses et de génies, dans le goût de Pompeï. Au centre,
un médaillon représenté par un homme à cheval, attaqué par un loup et par un lion.» — M. le Prévost s’exprime ainsi
(Mém. cité, p. 17, 18) : « Le bord est relevé en bosse et orné de lions, de masques et autres attributs scéniques d’une
fort belle exécution ; au centre, on voit un cavalier attaqué par un lion et un loup ... Malgré la nature des ornements
de la bordure, nous sommes porté à voir dans les figures du centre le souvenir d’un péril auquel aurait échappé le
donateur, plutôt que le combat d’un gladiateur contre les deux animaux ... » Toutefois la pénétration dont est doué
notre savant confrère ne lui a pas fait défaut, car il ajoute : «Dans l’une et l’autre hypothèse, l’attaque simultanée de
ces deux animaux est une circonstance peu vraisemblable. Peut-être y devrait-on chercher un sens allégorique ... »
Ces deux dernières phrases nous donnent à comprendre que si, avant de les écrire, M. le Prévost avait eu sous les
yeux le plat d’argent, fourré de bronze, que j’ai décrit plus haut, il se serait arrêté davantage à l’idée d’attribuer au
médaillon du plat de Berthouville un sens allégorique, ou plutôt un sens mystique.

173Il pèse un peu plus d’un kilogramme.
174Ce surnom se retrouve, sous la forme Canetus, dans les formules de consécration gravées sur plusieurs autres

174



l’accomplissement d’un vœu (votum solvit lubens merito). Nous apprenons aussi que ce dieu
avait un temple en un lieu appelé Kaneto,175 dont la position topographique nous reste incon-
nue. Mercure, divinité psychopompe, présidait nécessairement à la destinée des vivants et
des morts, aux mystères et aux rites funèbres. Dès lors, ne trouvons-nous pas dans l’offrande
de Caïus Propertius Secundus, personnage que l’histoire ne nous fait pas connaître, la preuve
que le donateur s’était mis, durant sa vie, sous la protection particulière de Mercure? et, cette
protection ayant été aussi efficace qu’il l’avait désiré, n’avait-il pas voulu, avant de mourir,
accomplir un vœu dicté par le soin du salut de son âme?

Un manche d’argent que je crois inédit, et qui autrefois, sans doute, était adapté à une
patère ou à quelque autre vase employé pour les libations, dans les rites funèbres, confirme,
ce me semble, l’interprétation que je donne du médaillon placé au centre de chacun de nos
deux plats funéraires. On voit, en effet, sur la face supérieure de ce manche,176 un édicule fu-
nèbre, parfaitement caractérisé par deux cyprès pyramidaux, plantés, l’un à sa droite, l’autre à
sa gauche. Cet édicule, qui renferme une dépouille mortelle, nous rappelle les petits édifices
funèbres et les cyprès figurés sur un des bas-reliefs de la colonne trajane177 et sur les bords
des deux plats d’argent de la Bibliothèque impériale. Il est placé ici entre un capricorne et
l’image de Mercure. Le capricorne est debout devant une porte cintrée, qui, sans aucun doute,
est la porte par laquelle nous savons que les âmes, selon les doctrines propres aux mystères,
rentrent dans la région céleste, après avoir passé par la planète Saturne, dont le domicile est
dans le signe du Capricorne.178 Mercure, armé du caducée, qui lui sert à conduire les âmes, est
placé dans la partie supérieure de ce petit tableau ; il lève la main droite vers le ciel, et, de
l’index, il montre ainsi aux âmes leur demeure primitive, le séjour où les attend un bonheur
éternel, qu’elles ne sauraient trouver sur la terre. Ce geste si expressif semble nous révéler
le rôle que remplissait Hermès Criophore dans les mystères des Grandes-Déesses,179 et nous
rappelle le célèbre passage où l’empereur Julien180 place ces paroles dans la bouche de Mer-
cure : « Je t’ai fait connaître notre père Mithra181 ; observe fidèlement ses commandements, et
conduis-toi de manière à trouver en lui, pendant ta vie, un port et un refuge, et à emporter,
lorsqu’il te faudra quitter cette terre, la douce espérance d’avoir dans ce dieu un guide pro-
pice.» Ces paroles servent de commentaire à un bas-relief mithriaque romain,182 où Mercure
précède le char sur lequel Mithra conduit au ciel l’âme d’un initié parvenu aux trois degrés
de pureté183 qui lui ont mérité cette insigne récompense.184 Si les médailles de Mostène de Ly-
die185 nous ont montré Mercure servant d’introducteur à des amazones dans le sanctuaire où

objets d’antiquité découverts à Berthouville en même temps que notre plat d’argent ; on y lit : MERCVRIO. CANETO. Voy.
le mémoire cité de M. le Prévost.

175Caneto, ou Canet.
176Planche 18., n° 2.
177Bellori, loc. cit.
178Voy. Mémoires de l’Acad. des inscript. nouv. série, t. 14., 2e partie, p. 99-134.
179Ci-dessus, p. 26.
180Cæsares, Opp., p. 336 ; ed. Spanhem.
181Σοὶ δὲ, πρὸς ἐμὲ λέγων ὁ Ἑρμῆς, δέδωκα τὸν πατέρα Μίθραν ἐπιγνῶναι ...
182Rech. sur Mithra, atlas, pl. 95., n° 2.
183Ces trois degrés sont : la pureté de pensée, la pureté de parole et la pureté d’action. (Voy. Zend-Avesta, t. 1., 2e

partie, Vendidad Sadé, p. 104, 164 et ailleurs ; t. 2., p. 34.)
184Le nombre des monuments romains où Mercure remplit les fonctions de conducteur des âmes (psychopompe) est

considérable. Il faut y ajouter plusieurs lampes funéraires sur lesquelles on voit tantôt le buste de ce dieu (Passéri,
Lucern. fictil., t. 3., tab. 97., fig. 1 et 4), tantôt seulement son symbole, un bélier (id. ibid. et 4 ; fig. 2 et 3).

185Ci-dessus, p. 108-111 ; pl. 3., n°s 3 et 4 ; pl. 4., n°s 2 et 3.

175



se pratiquait l’initiation aux mystères de Vénus ; si là ce sanctuaire est caractérisé par un autel
allumé et par un cyprès pyramidal, image vivante et symbolique de la déesse, ici, sur notre
manche de patère, nous trouvons deux colombes et deux têtes de cygne destinées à rappeler
l’intime alliance qui existe entre Vénus, déesse des mystères, et Mercure, dieu psychopompe.
De plus, l’idée de la vie future, déjà exprimée par la porte du Capricorne, l’est une seconde fois
par deux corbeilles remplies de fruits et placées chacune tout auprès d’une colombe, symbole
de Vénus, comme de Mithra. Chaque fruit ne porte-t-il pas en soi le germe d’un nouvel être ou
d’une nouvelle vie?

J’avais donc quelque raison de dire que le sujet figuré sur ce petit manche de patère
confirme le sens mystique ou psychologique que je prête au combat représenté sur le mé-
daillon central des deux plats funéraires décrits plus haut, et dont l’un est nominativement
consacré à Mercure. La même interprétation s’applique tout naturellement à un grand nombre
d’autres vases funéraires et de sarcophages où l’on voit, en relief, des combats de guerriers,
de héros, ou des luttes que des gladiateurs soutiennent corps à corps, soit avec d’autres gla-
diateurs, soit avec des animaux féroces. À cette série de monuments appartiennent deux frag-
ments d’un vase de terre cuite, rouge et de travail romain, qui proviennent des fouilles entre-
prises, il y a quelques années, à Rheinzabern, dans la Bavière rhénane. Ces deux fragments sont
figurés dans un ouvrage posthume de M. Schweighæuser fils, publié par les soins de M. Mat-
ter, mais peu répandu.186 Le premier fragment187 représente un cyprès pyramidal planté entre
deux médaillons qui renferment chacun une figure de guerrier combattant. Le second188 nous
montre, avec un autre guerrier combattant, un lièvre, un cheval et un lion, tous symboles funé-
raires. A l’occasion de ces deux fragments, M. Schweighæuser s’exprime ainsi189 : «Parmi les fi-
gures du bas, un cyprès, arbre aujourd’hui inconnu à nos contrées. Mes fragments représentent
plusieurs plantes et plusieurs animaux sur lesquels on peut faire la même observation.»

Un autre fragment, trouvé dans la même localité, offre un second exemple de la présence
du cyprès pyramidal sur une poterie romaine.190 Mais ici nous ne voyons aucun combat mys-
tique de guerriers, ni d’animaux. L’opposition des idées de vie, de mort et d’éternité est ex-
primée par un cyprès planté au milieu de plusieurs oiseaux aquatiques, symboles du principe
humide, et, par conséquent, symboles de vie, puisque les premiers êtres vivants sont nés dans
les eaux, et que l’eau est, avec l’air et le feu ou la chaleur, un des trois principes indispensables
à la manifestation et à la conservation de la vie. C’est à ce même titre que, sur des urnes
cinéraires et des sarcophages d’origine romaine, sont sculptés, non-seulement des oiseaux
aquatiques, mais des plantes aquatiques et des arbres verts de diverses espèces.

Parmi les monuments funéraires romains où nous retrouvons le cyprès pyramidal, je n’ou-
blierai pas de citer une belle urne cinéraire de marbre, publiée par Boissard191 et reproduite par
Montfaucon.192 Elle est ornée d’un bas-relief qui représente, entre deux arbres de cette espèce,
une dame romaine occupée à faire des libations sur un autel allumé. L’inscription latine gravée
au bas de ce sujet nous apprend que cette dame s’appelait Cypris, et qu’elle avait consacré le
monument à son fils et à ses petits-fils, victimes, ainsi que sa belle-fille, des ravages d’une

186Il est intitulé : Antiquités de Rheinzabern ; un volume in-4° (avec fig.), sans indication de lieu ni date d’impression.
187Ouvrage cité, pl. 8., n° 5.
188Ouvrage cité, pl. 8., n° 6.
189Ouvrage cité, p. 3.
190Ibid. p. 3., pl. 9.
191Roman. urb. topogr. et antiquit. pars 6., tab. 62 (Francof. 1597-1602).
192L’Antiquité expliquée, t. 5., 1re partie, p. 72, pl. 43.

176



maladie épidémique.193 Il est infiniment probable, comme l’a pensé Montfaucon, que les deux
cyprès, en même temps qu’ils sont ici un emblème funéraire très-expressif, font une allusion
directe au nom de la malheureuse mère. C’est ainsi que sur la pierre tumulaire d’une autre
dame romaine, nommée Labéria Daphné, on avait sculpté l’image de la nymphe Daphné chan-
gée en laurier.194 A cet exemple, j’en pourrais ajouter beaucoup d’autres analogues, que je juge
inutile de rapporter. Mais je ne puis me dispenser de faire remarquer comment de la compo-
sition du sujet qui décore l’urne consacrée par Cypris ressort la preuve incontestable que ce
nom s’était perpétué, chez les Romains, comme nom de femme, et que son identité avec le
mot cyprès n’était pas mise en doute.

Un autre monument funéraire, quoiqu’il ait été rapporté de Smyrne et qu’on y lise une
inscription grecque, doit trouver place ici parmi ceux qui appartiennent à l’époque romaine.
C’est un sarcophage dont Patin195 a publié la description et un dessin. Il renfermait la dépouille
mortelle d’un jeune personnage nommé dans l’épitaphe196 Lucius Murdius Héraclas, et resté
inconnu dans l’histoire. Un bas-relief, qui décore la face antérieure du sarcophage, nous montre
Héraclas monté sur un cheval. Suivi d’un serviteur et d’un chien, il s’avance pour faire une
libation sur un autel allumé ; à côté de cet autel, un serpent s’enroule autour du tronc d’un
cyprès pyramidal.197 Pouvait-on exprimer par un emblème plus significatif la double idée de vie
et d’immortalité? et cette double idée ne semble-t-elle pas en harmonie avec la qualification
de héros qui, dans l’épitaphe d’Héraclas, comme dans toutes les inscriptions funéraires, se
traduit par défunt, mais qui implique l’idée de l’apothéose, ou, tout au moins, de l’immortalité?

Une stèle funéraire, publiée par Passéri,198 exprime probablement la même pensée, à l’aide
d’un procédé différent. On y voit, placé entre deux cyprès pyramidaux, un aigle, symbole du
feu céleste, gardien de la foudre et signe caractéristique de l’apothéose, dont les honneurs se
décernaient aux héros, comme aux initiés parvenus à l’un des grades supérieurs des mystères
de Mylitta et des mystères de Mithra.199

Non moins variés dans leur composition que les bas-reliefs qui ornent les sarcophages,
les stèles et les vases funéraires, les sujets modelés sur les lampes de terre cuite, trouvées
dans des tombeaux romains, nous offrent, à leur tour, de nombreux exemples de l’acception
funèbre du cyprès. Je n’en citerai que quelques-uns. Les deux premiers me sont fournis par
deux lampes que Bellori,200 au commencement du siècle dernier, avait publiées d’après des

193Cette inscription est ainsi conçue :
PATREM • MATREM •

LIBEROS •
VNA • LVES • SVSTVLIT •

LACRVMIS • (sic)
CONFECTA • CYPRIS •
FILIO • ET • NEPOTIBVS •

194Fabretti, Inscript. C. 3., n° 37., p. 186.
195Thesaur. Polenian. t. 2. (Comment. in tres inscript. græc.), col. 1071-1082 ; pl. pour la pag. 1071-1072.
196Voici comment cette épitaphe a été copiée :

ΛΟ · ΜΟΥΡΔΙΟϹ
ΗΡΑΚΛΑϹ ΕΤΩΝ Κ
ΗΡΩϹ ·

197Sur la face antérieure du grand bas-relief trouvé dans un mithræum, à Heddernheim (Recherches sur Mithra, atlas,
pl. 90.), l’idée de vie et de printemps est exprimée par un serpent qui s’enroule autour d’un arbre couvert de fleurs,
et planté auprès du groupe de Mithra immolant un taureau.

198Lucern. fictil. t. 3., tab. 60.
199Dans mes Recherches sur Mithra, je m’expliquerai à cet égard avec tous les détails convenables.
200Le antich. lucern. figur. (Rom. 1729, in-f°.), parte 1., p. 6-8 ; tav. 11., tav. 13.

177



dessins inexacts de Sante Bartoli. Elles ont été apportées d’Italie et mises en vente à Paris,
il y a peu d’années. M. Muret, qui les a eues entre les mains,201 n’a pas laissé échapper cette
occasion de les dessiner ; et j’ai pensé que les archéologues me sauraient gré de placer sous
leurs yeux une planche qui reproduit ces deux lampes202 d’après un aussi habile dessinateur. La
première203 représente un autel ou une urne cinéraire qu’ombragent, en inclinant leur sommet
pyramidal, deux cyprès plantés, l’un, à droite, l’autre, à gauche. Derrière chacun de ces deux
arbres, on voit, placé sur un piédestal carré, un jeune homme imberbe, la tête, les bras, la
moitié inférieure des cuisses, les jambes et les pieds nus, le reste du corps vêtu d’une double
tunique courte et d’une chlamyde flottante. D’une main, il porte un vase ansé204 ; de l’autre, une
corne de taureau,205 qu’il incline au-dessus de sa tête comme pour faire une de ces aspersions
d’eau, de lait et de sang, prescrites dans les sacrifices offerts en faveur des morts aux divinités
infernales.206 La face antérieure de l’autel ou de l’urne que caractérisent les deux cyprès, est
ornée d’un bucrane et de deux guirlandes de fruits ; tous objets dont nous avons, dans une
autre occasion,207 reconnu l’acception funéraire.

La composition du sujet qui décore la seconde lampe ici figurée208 est beaucoup plus
simple. C’est une urne cinéraire, d’une forme particulière, posée entre deux cyprès pyrami-
daux, qui inclinent aussi leur sommet vers ce petit monument, comme s’ils voulaient rendre
hommage aux cendres qu’il renferme, ou montrer qu’elles sont placées sous leur protection.
Au milieu de l’urne, on remarque une espèce de cartouche carré, qui probablement indique la
place où devait se lire une inscription en l’honneur du défunt.209

Une troisième lampe de terre cuite, analogue à la précédente, se trouve à Paris dans le ca-
binet de M. le général baron Brunet-Denon. Elle représente un monument funéraire érigé entre
deux cyprès pyramidaux. La forme de ce monument est celle d’un sacellum distyle, d’ordre io-
nique, surmonté d’un fronton triangulaire. Une couronne, d’où pendent deux bandelettes, oc-
cupe le milieu du tympan.210 Les deux battants de la porte sont entr’ouverts ; à chaque battant
est attaché un gros anneau.

Sur quelques autres lampes de cette même catégorie, les deux cyprès sont plantés préci-
201J’ignore qui les a acquises.
202Pl. 19., n°s 1 et 2.
203Elle appartenait autrefois à Bellori.
204Les deux vases ansés ou les deux seaux sont plus nettement modelés sur une autre lampe du recueil de Bellori

(3e part. pl. 2.), qui représente un sujet analogue.
205Sur la face postérieure du grand bas-relief mithriaque de Heddernheim, déjà cité, on voit un prêtre et une prêtresse

qui offrent un sacrifice à Mithra. Le prêtre porte, de la main gauche, une corne de taureau, destinée à recevoir le jus
du raisin que la prêtresse tient dans ses mains. (Voy. mes Recherches sur Mithra, atlas, pl. 91.)

206Bellori (ouvrage cité, p. 7) rapporte fort à propos le passage où Virgile (Æneid. 5., v. 77, 78), parlant des rites accom-
plis par Énée au tombeau d’Anchise, dit :

Hic duo rite mero libans carchesia Baccho
Fundit humi, duo lacte novo, duo sanguine sacro.

On retrouve, sur d’autres lampes funéraires, dans le même recueil de Bellori (1re partie, pl. 14. ; 3e partie, pl. 2.),
mais sans les deux cyprès, des exemples de l’accomplissement des rites dont il s’agit. Une de ces lampes (1re part. pl.
14.) fournit même un témoignage plus décisif que la lampe ici figurée ; car on y voit distinctement le liquide contenu
dans chaque corne de taureau tomber sur les flammes d’un autel funéraire.

207Mém. de l’Acad. des inscrip. nouv. sér. t. 15., 2e partie, p. 124-126.
208Pl. 19., n° 2. L’original se trouvait autrefois dans la collection de Sante Bartoli.
209«Nel mezzo dell’ urna, dit Bellori (loc. cit. p. 7), si vede il contrasegno del titolo sepolcrale solito à gli Dei Mani, ed

alla memoria del defonto.»
210Voyez, sur l’acception funéraire de la couronne, ci-dessus, p. 303, et note 3.

178



sément à l’entrée d’un monument funèbre,211 ou aux deux côtés d’un autel funéraire, au-dessus
duquel est placé un simpulum.212

S’il était permis de croire que les médailles contorniates ont eu quelquefois une destina-
tion funéraire, la série des monuments romains qui nous offrent le cyprès comme un emblème
funèbre devrait se clore par celles de ces médailles où cet arbre remplit le même rôle. Dans
cette hypothèse, j’aurais à rappeler ici les trois pièces qui, au revers de la tête d’Homère, de
Néron ou de Vespasien,213 nous ont montré, devant un cyprès pyramidal, un personnage à pied,
armé d’une lance et attaquant, ainsi que son chien, un énorme sanglier réfugié dans un antre.
J’aurais aussi à rapprocher ce sujet du médaillon qui, placé au centre de l’un des deux plats
funéraires dont j’ai eu l’honneur d’entretenir l’Académie,214 représente un cavalier attaquant
de même un sanglier formidable. Je devrais enfin répéter que la couronne présentée à ce ca-
valier par la déesse de la Victoire215 ne nous a pas permis, non plus que le sujet funèbre figuré
sur le rebord du plat, de considérer le médaillon central comme la représentation d’un simple
épisode de chasse, ou d’un danger couru par un voyageur. Dès lors la présence du cyprès au
revers de nos trois contorniates ne semblerait pas nous permettre davantage d’attacher au
type de ce revers un sens pris dans un ordre d’idées aussi vulgaires. Soit donc qu’un tel type
reproduise un fait mythologique, Méléagre, par exemple, combattant le terrible sanglier de
Calydon ; sort que le combat ne se rattache nullement à cette légende, et doive être assimilé
aux luttes mystiques que nous trouvons sur nos deux plats funéraires et sur une multitude
d’urnes cinéraires et de sarcophages, il devient presque certain que le cyprès présente une
signification funèbre au revers des trois médailles contorniates de la Bibliothèque impériale.

Ne nous hâtons pas toutefois de conclure de cette remarque et des divers monuments
cités ou décrits plus haut, que, de tout temps, les Romains connurent les raisons qui, chez
les peuples de l’Asie occidentale, avaient fait ranger le cyprès au nombre des emblèmes em-
ployés dans les rites funèbres. Sous le règne des empereurs, beaucoup de traditions reli-
gieuses s’étaient perdues à Rome, comme ailleurs, bien que les coutumes propres à une très-
ancienne liturgie se fussent perpétuées, d’âge en âge, sans interruption. Quelquefois les tra-
ditions étaient encore vivantes au fond des sanctuaires, ou déposées dans des livres sacrés,
dont les prêtres avaient seuls la possession. Si Virgile s’exprime en termes qui nous donnent
lieu de croire qu’il avait emprunté à ces deux sources ce qu’il nous dit du cyprès, comme sym-
bole de l’antique divinité génératrice des Phrygiens et comme emblème funéraire, Servius,216

son commentateur, et les deux mythographes latins217 cités ci-dessus ne font pas preuve d’un
grand savoir quand ils rapportent qu’on attribue le cyprès à Silvain, dieu infernal, parce que cet
arbre, à cause de la faiblesse de ses racines, convient aux rites funèbres. De son côté, Varron,
réputé le plus docte des Romains, ne justifie pas à nos yeux cette réputation lorsque, cherchant
à expliquer pourquoi on entoure de cyprès les bûchers où l’on brûle le corps des personnages
d’une haute distinction, il met en avant, au lieu d’une raison tirée des croyances et des usages
religieux, une supposition d’un ordre physique, qui assurément ne peut satisfaire aucun bon
esprit : «On entoure ainsi de cyprès les bûchers, dit-il, afin que l’odeur forte qu’exhalent les

211Passéri, Lucern. fictil. t. 3., tab. 44.
212Id. ibid. tab. 48.
213Ci-dessus, p. 283-285 ; pl. 18., n° 3.
214Ci-dessus, p. 333, 334 ; pl. 16., n°s 1-6.
215Pl. 16., n° 5.
216Ad Virgil. Georgic. 1., 20.
217Scriptor. rer. mythic. latini tres, t. 1., fab. 6, p. 2 ; fab. 178, p. 135.

179



corps en combustion n’incommode pas les assistants.218 » Servius et Festus, nous l’avons vu,219

semblent se contenter de cette explication. Saint Isidore220 la reproduit sans nommer Varron.
Faut-il croire que la religion défendait à ce dernier écrivain et aux deux autres de divulguer
les motifs qui, dans les sanctuaires, avaient fait attribuer au cyprès une acception funèbre? Je
laisse à de plus habiles que moi le soin de résoudre cette question.

2.2.4 Europe chrétienne

L’ignorance du vulgaire sur le sens intime du symbole, soit qu’on figurât des cyprès sur les
sarcophages, sur les pierres tumulaires et sur les lampes sépulcrales, soit qu’on en plantât
autour des tombeaux, n’empêcha pas ces coutumes de se répandre dans tout l’empire romain.
Les chrétiens, succédant aux païens en Asie, en Europe, en Afrique, et trouvant partout ces
coutumes établies, ne purent se défendre d’adopter un emblème funéraire consacré par tant
de peuples, par tant de siècles.221 Peut-être même, se rappelant que, par l’ordre du Seigneur,
Noé avait construit l’arche avec du bois de cyprès, et que les cyprès du Liban avaient servi à
réédifier le temple de Jérusalem, les premiers chrétiens furent-ils tout naturellement portés
à considérer cet arbre comme un des symboles légitimés par le texte de l’Ancien Testament
et légués aux disciples de la nouvelle loi. Déjà, dans la Grèce du moyen âge, j’ai eu à signa-
ler des pierres tumulaires qui attestent une alliance intime entre la croix de Jésus-Christ et
l’emblème du cyprès pyramidal222 ; alliance qu’au 7e siècle nous avions trouvée établie chez un
peuple du Caucase converti au christianisme.223 En Italie, les chrétiens des premiers siècles ont
laissé, parmi une multitude de monuments funéraires, plusieurs pierres,224 plusieurs lampes
ornées de sujets où cet arbre figure comme emblème funèbre. Je n’appellerai l’attention de
la Compagnie que sur deux lampes de terre cuite. La première peut remonter au 3e siècle de
notre ère, ou au commencement du 4e ; elle est inédite, et fut apportée de Rome à Paris, il y a
peu d’années, pour y être vendue.225 Je n’ai pas vu l’original ; mais M. Muret, qui l’a eu entre les
mains et qui possède si bien le sentiment de l’art antique, m’en garantit l’authenticité.

Au centre de cette lampe,226 Jésus-Christ debout, vu de face et figuré avec les attributs du
Bon Pasteur, est entouré de sept fidèles, représentés sous l’emblème de sept brebis, qui, par
leur attitude, témoignent leur joie de son retour ; il a retrouvé et il rapporte sur ses épaules la
brebis égarée, image du pécheur qui a quitté la bonne voie. Au-dessus du Bon Pasteur, dans
la région céleste, la Vierge,227 reine du ciel, s’avance sur un nuage, la tête ceinte d’un diadème,

218«Pyras ideo cupresso circumdari, propter gravem ustrinæ odorem, ne offendatur populi circumstantis corona.»
Varron, apud Servium ad Virgil. Æneid. 6., 216. Cf. Isidor. Hispalens. Origines, 17., 7., n° 34.

219Ci-dessus, p. 326, 327.
220Loc. cit.
221N’oublions pas qu’en Orient et en Occident le culte des arbres, bien que d’institution païenne, bien que prohibé

par nos livres saints (Deuteron. 12., 2, 3 ; 16., 21), se conserva longtemps parmi quelques chrétiens, comme il s’était
conservé dans quelques tribus israélites. Il se perpétua même fort tard en Europe ; et, entre autres preuves qu’il
serait facile d’en donner, je citerai celle que fournissent les statuts d’un synode tenu à Trèves, sous la présidence de
l’archevêque et postérieurement à l’année 1274 : on y trouve la défense expresse d’adorer les fontaines, les arbres, etc.
(Voy. Martène, Amplissim. Collect. t. 7., col. 107 ; col. 113, § 53.)

222Ci-dessus, p. 313-315.
223Ci-dessus, p. 77-79.
224Voy. Aringhi, Roma subterran. 6., 42. Mamachi, Origin. et antiquit. christianar. lib. 20. (Rom. 1749-1755), t. 1., p. 408,

cul-de-lampe.
225J’ignore en quelles mains elle se trouve, actuellement.
226Voy. le n° 1 de la pl. 20. ci-jointe.
227Et non le Soleil personnifié.

180



et montre du doigt, sur la tête de son divin fils, une couronne formée de sept étoiles,228 qui
répondent aux sept branches du chandelier du Temple,229 aux sept dons du Saint-Esprit, aux
sept sacrements, aux sept principales vertus,230 et enfin aux sept sceaux, aux sept esprits, aux
sept anges et aux sept églises de l’Apocalypse.231 Dans le champ de la lampe, à la hauteur
des mains de Jésus-Christ, on remarque, à sa droite, et posée sur l’arche de Noé, la blanche
colombe, symbole de lumière. Lâchée par Noé, pour la seconde fois, après un intervalle de
sept jours,232 elle est revenue dans l’arche. Messagère fidèle, et tenant dans son bec un rameau
d’olivier, elle rapporte ainsi le gage de la réconciliation entre Dieu et son peuple, et la preuve
manifeste du retour de la verdure, ou d’une nouvelle vie sur la terre, après le retrait des eaux
du déluge, ce grand baptême qui régénéra le genre humain tombé dans la corruption et le
péché, bien des siècles avant la venue du divin Rédempteur. À gauche, nous voyons l’oiseau
au noir plumage, le corbeau, symbole des ténèbres.233 Il ne rentra pas dans l’arche, bien qu’il
en fût sorti le premier234 ; et nous le trouvons ici dans le giron de la nuit, représentée par le
buste d’une femme vue de face, la tête surmontée du croissant de la lune et d’un voile que,
de ses deux mains, elle tient au-dessus du croissant, pour achever d’indiquer les ténèbres.235

Au-dessous de ce groupe si caractéristique, on en distingue un autre non moins expressif et
parfaitement en rapport avec l’idée de la nuit, c’est le corps de Jonas ou d’un juste, qui s’est
endormi du sommeil de la mort au pied d’un cyprès pyramidal, emblème tout à la fois de vie,
de mort et d’immortalité ou d’éternité. Un cep de vigne, chargé de pampres et de trois grappes
pendantes de raisin,236 s’élève au-dessus de ce corps gisant, le protège, et fait une allusion
directe au vin, qui, dans la célébration de nos saints mystères, représente le sang de Jésus-
Christ, répandu sur la croix pour notre rédemption. En regard de ce groupe, c’est-à-dire à la
droite du Bon Pasteur, Jonas sort, plein de vie, du ventre d’une baleine, après y avoir passé
trois jours et trois nuits,237 de même que Jésus-Christ, le troisième jour, est sorti vivant du
tombeau. Cet emblème, fréquent sur les lampes funéraires chrétiennes, exprime donc l’idée

228«Et habebat in dextera sua stellas septem.» (Apocalyps. 1., 16. Cf. ibid. 1., 20 ; 2., 1 ; 3., 1.)
229Exod. 25., 37 ; 37., 23. Num. 8., 2. Il n’est pas rare de trouver ce chandelier représenté sur des lampes chrétiennes

(voy. Bellori, ouvrage cité, 3e partie, pl. 32.). Quelquefois il est remplacé par sept orifices ronds, pratiqués dans la
partie supérieure de la lampe et destinés à recevoir sept mèches (id. ibid. pl. 33.). On peut rapporter à la même source
l’usage qui, de nos jours, se conserve en quelques endroits, de tenir, pendant sept jours et sept nuits, au chef du lit
d’un mort, une lampe ou une lanterne allumée.

230Trois vertus théologales, et quatre vertus cardinales.
2315., 1, 5, 6 ; 3., 1 ; 8., 2 ,6 ; 15., 7 ; 1., 4, 11, 12, 13, 16, 20.
232Genes. 8., 10. Euseb. Chronic. 2., p. 237, edd. Maïo et Zohrabo.
233Remarquons bien qu’en hébreu la racine ערב a le double sens de corbeau et de nuit ou ténèbres. Il en est de

même dans la langue arabe.
234Genes. 8., 6.
235On reconnaît facilement dans ce buste l’imitation d’un type souvent employé pour représenter Diane sur les

monuments de l’époque des Antonins.
236On voit fréquemment, sur les lampes chrétiennes trouvées en Italie, dans des cimetières ou des tombeaux, l’image

ou le monogramme du Christ entouré d’un cep de vigne chargé de feuilles et de grappes de raisin. J’en puis même citer
deux qui représentent Jésus-Christ sous les traits du Bon Pasteur, comme la lampe ici figurée, mais sans aucun autre
accessoire que huit grappes de raisin placées dans une bande circulaire. (Voy. Bosio, Rom. soterran. (Rom. 1632), pl. à
la pag. 203. Mamachi, ouvrage cité, t. 3., pl. à la pag. 79.) — La lampe publiée par Bosio est reproduite dans la nouvelle
Roma soterranea, t. 3., pl. 208. ; Rom. 1737, 3 vol. in-fol. — Toutes ces représentations, aussi bien que notre lampe, se
rapportent au passage du Nouveau Testament où Jésus-Christ se compare lui-même à la vigne : « Ego sum vitis vera»
(Évangile de saint Jean, 15., 1, 5). Sur la seconde lampe dont je donne le dessin, une tige de courge remplace le cep de
vigne.

237Jonas, 2., 2.

181



de la résurrection.238 Ainsi, en même temps qu’au centre d’une lampe, symbole de lumière, le
divin Sauveur se montre sous la figure du Bon Pasteur, à sa gauche sont exprimées les idées de
nuit, de ténèbres, de mort et de rédemption ; à sa droite, les idées de lumière, de baptême et de
résurrection. Que les personnes qui s’obstineraient à croire l’art chrétien dépourvu d’invention
et de poésie, daignent prendre la peine d’étudier avec nous la composition de la grande scène
représentée sur cette lampe, et que, la main sur la conscience, elles nous disent si un tableau
aussi habilement tracé ne satisfait pas tout à la fois nos croyances et notre imagination !

La seconde lampe chrétienne dont j’ai à parler se conserve au musée royal de Berlin.239

Elle faisait anciennement partie du cabinet de Bellori, d’où elle passa dans la collection de
l’Électeur de Brandebourg.240 Elle offre le même sujet et presque les mêmes accessoires que la
première. Comme celle-ci, elle fut donc composée dans un esprit conforme tout à la fois aux en-
seignements de l’Ancien Testament et à ceux du Nouveau Testament. C’est ce que ne semblent
pas avoir bien compris les écrivains qui l’ont décrite et commentée. Au premier abord, on
pourrait croire que les deux lampes sont une copie l’une de l’autre. Un examen attentif ne
permet pas de conserver longtemps cette opinion. Ces deux terres cuites offrent entre elles
des différences notables ; elles ne sortent ni d’un même moule, ni de la même main ; elles
n’appartiennent même pas à une même époque de l’art, bien qu’on puisse les considérer cha-
cune comme l’imitation plus ou moins fidèle d’un seul type original. Le style et le travail de
celle que possède le musée royal de Berlin ne sauraient remonter plus haut que la dernière
moitié du 4e siècle de notre ère. L’Académie en jugera par le dessin que je joins ici241 et dont
je suis redevable à l’inépuisable complaisance de M. Édouard Gerhard. Parmi les différences
à signaler entre les deux monuments, il faut surtout citer celle que présentent la chevelure
et le costume du Bon Pasteur et la forme des sept étoiles et du cyprès. L’arbre, quant à son
espèce, est même peu reconnaissable sur la lampe de Berlin, dans l’état où elle est actuelle-
ment. Personne encore ne s’est cependant refusé à le prendre pour un cyprès ; et je remarque
même qu’il est beaucoup mieux caractérisé comme tel dans les dessins qui en ont été publiés
jusqu’à ce jour que dans le dessin tout récemment exécuté sous les yeux de M. Gerhard. De
plus, ici, la colombe ne porte pas à son bec le rameau d’olivier ; et le cep de vigne qui, sur
la lampe apportée à Paris et dessinée par M. Muret,242 ombrage la figure gisant sur le sol, au
pied du cyprès, est remplacé par la tige de courge que d’autres monuments nous montrent
s’élevant au-dessus de Jonas, également étendu sur le sol. Enfin, sous la lampe de Berlin, on
lit en assez beaux caractères, FLORENI ; c’est le nom du potier.

Depuis longtemps elle était connue de tous les archéologues : Bellori243 en 1691, Bottari244

et Mamachi245 vers le milieu du 18e siècle, et successivement, depuis le commencement du
19e, M. le Dr. Schöne,246 M. le Dr. Frédéric Creuzer,247 feu Mgr. Münter, évêque de Seeland,248 et

238«Libera me ... de profundis aquis, » dit le Psalmiste (Ps. 68., v. 15) ; «non me demergat tempestas aquæ,» ajoute-t-il
(v. 16). Au psaume 17. (v. 17), on lit : « ... assumpsit me de aquis multis. »

239N° 289 (1018) du nouveau Catalogue des terres cuites de ce musée.
240Bellori, Le antiche lucerne fig. parte 3., p. 10.
241Pl. 21., n° 3.
242Pl. 20., n° 1.
243Le antiche lucerne figur. parte 3., p. 9, 10 ; tav. 29. — Ce recueil a été imprimé en 1694, 1699 et 1729.
244Scult. e pitture sagre, t. 3., p. 79.
245Ouvrage cité, t. 3., p. 78.
246Geschichtsforschungen über die kirchlich. Gebr. und Einrichtung. der Christen, etc. t. 1. (Berlin, 1819, in-8°), p. 310,

311 ; pl. 1., n° 4.
247Symbolik und Mytholog. t. 4., p. 418 ; pl. 7., n° 2.
248Sinnbilder und Kuntsvorstellung. der alten Christen (Altona, 1825, in-4°), 1re partie, p. 64, 65 ; pl. 3., n° 39.

182



M. Guigniaut249 l’ont chacun publiée250 d’après un dessin peu fidèle de Sante Bartoli, dessin
qui chaque fois, pour ainsi dire, qu’il a été copié par un nouveau graveur, s’est écarté de plus
en plus de l’original. L’interprétation qu’ils donnent du monument n’est pas satisfaisante. M.
Raoul-Rochette en a fait avant moi l’observation,251 quant aux six premiers de ces savants ;
mais il ajoute avec raison que feu Mgr. Münter a du moins le mérite d’avoir judicieusement
réfuté l’opinion de quelques érudits, tels que M. Schöne et même M. Creuzer, qui voyaient
dans la lampe dont il s’agit un monument gnostique. Enfin M. Ferdinand Piper, professeur de
théologie à l’université de Berlin, a rendu publique, en 1846, une dissertation252 où il décrit cette
même lampe253 et la reproduit, d’après l’original, par la lithographie.254 Je regrette d’avoir à dire
que ce dessin et le commentaire dont il est accompagné laissent encore beaucoup à désirer.
Comme le Dr. Münter, il constate qu’aucun élément gnostique n’est entré dans la composition
du sujet qui décore la lampe chrétienne du musée de Berlin. Mais, à l’exemple de tous ses
devanciers, il ne tient aucun compte du cyprès255 qu’on y remarque, il ne voit dans le groupe
qui, à mon avis, représente la nuit ou les ténèbres qu’une image de la lune considérée comme
astre, et il commet la double méprise de prendre pour une seconde colombe256 le corbeau, qui
est une partie essentielle de ce groupe, et pour l’image du soleil257 la figure de la Vierge, bien
que Bellori et Mamachi eussent avoué eux-mêmes que les vêtements de cette figure sont ceux
d’une femme. De là il est résulté que le savant professeur de Berlin n’a pas mieux compris que
ses devanciers l’esprit dans lequel fut composé le sujet qui orne cette lampe. On ne peut se
défendre de quelque étonnement en voyant tant d’habiles interprètes s’arrêter à l’idée que
le Bon Pasteur y est placé entre le soleil, la lune et les étoiles, et que, par conséquent, ce
petit monument doit être classé parmi ceux qui ont pour simple thème la création des corps
célestes.258 Ils restent ainsi insensibles à l’admirable accord qui, sur la lampe de Berlin, comme
sur la lampe inédite que je publie,259 se révèle entre les divers accessoires disposés autour du
Bon Pasteur et les dogmes fondamentaux de l’Ancien et du Nouveau Testament. Cet accord,
malgré les différences que présentent entre elles les deux lampes, dans les détails de leur
composition, est, à mes yeux, tout aussi manifeste sur l’un que sur l’autre de ces deux précieux

249Relig. de l’antiquité, t. 4., 1re partie ; Explication des planches, p. 419, 420 ; pl. 259., n° 914.
250Plusieurs autres archéologues, tels que Buonarroti, Passéri, Kopp, Bellermann et M. Raoul-Rochette (Mém. de
l’Acad. des inscript. nouvelle série, t. 13., 1re partie, p. 98, 99) ont écrit sur cette lampe, mais succinctement et sans en
donner un dessin.

251Loc. cit. p. 98 et 99, note 2.
252Elle est insérée dans le recueil périodique intitulé : Zeitschrift für die historische Theologie, et il en a été fait un

tirage à part que j’ai sous les yeux.
253Pag. 13-15 du tirage à part.
254N° 5 de la planche lithographiée jointe au tirage à part.
255Le Dr. Fr. Münter (loc. cit.), à l’exemple de Bellori et de Mamachi, ne fait aucune allusion à cet emblème significatif ;

il se borne à dire qu’on voit ici, «couché à l’ombre d’un arbre, Jonas, type de Jésus-Christ. »
256J’ai peine à comprendre que mes savants devanciers, au lieu de reconnaître ici le corbeau sorti de l’arche, aient

tous indiqué une seconde colombe, sans tenir compte du texte de l’Écriture sainte. C’est Bellori, le premier, qui a
commis cette méprise ; il s’explique en ces termes (ouvrage cité, 3e partie, p. 10) : «L’altra colomba, che posa sotto la
luna, può interpretarsi per l’Innocenza, Purità, Simplicità, Concordia, e per l’altre virtù christiane del defonto, di cui è
simbolo questo animale.»

257Je vois à regret que M. Raoul-Rochette (loc. cit.), comme M. Piper, a partagé, sur ce second point, l’erreur de ses
devanciers.

258Les études théologiques de feu le Dr. Frédéric Münter ne l’ont pas empêché de partager cette opinion erronée : « Es
kommt mir jedoch leichter vor, dit-il (ouvrage cité, p. 64), diese Bilder, die in einem Kreise von biblischen Geschichten
stehen, demgemäss von der Schöpfung der Himmelscörper zu erklären.»

259Planche 20., n° 1.

183



monuments.

184



Résumé.

Si donc les premiers chrétiens plaçaient le cyprès pyramidal sur leurs pierres tumulaires,
dans leurs cimetières et sur leurs lampes260 ; si l’Arménie et la Grèce du moyen âge alliaient à
ce symbole la croix de rédemption ; si, de nos jours, en Europe, on entoure de cyprès les sépul-
tures royales et les sépultures privées ; si, sous nos yeux, les peuples musulmans, successeurs
des antiques nations qui, en Asie, en Afrique, en Europe, faisaient de cet arbre un emblème fu-
nèbre, plantent des cyprès autour de leurs tombeaux isolés et dans leurs champs des morts ; si
les habitants d’un vaste empire, qui s’étend de l’Europe en Asie, attachent encore aujourd’hui
des idées religieuses au bois de cyprès ; si, dans le midi de la France, s’est conservée, d’âge en
âge, jusqu’à nous la coutume de faire bénir, le dimanche des Rameaux, des branches de cyprès,
dont le feuillage et les fruits sont argentés et dorés ; si, en Asie, le culte de cet arbre symbo-
lique remonte à plus de trois mille ans et se lie intimement à la légende de la Vénus assyrienne,
comme aux origines de l’empire d’Assyrie, du royaume d’Arménie et des États fondés par les
Phrygiens ou les Troyens, comme à l’histoire de l’importation de la civilisation chaldéenne ou
assyrienne chez les Phéniciens, les Arabes, les Égyptiens, les Perses, les Grecs et les peuples
italiques ; si enfin le cyprès pyramidal est connu, dans toutes les langues de l’Europe ancienne
et moderne, sous un seul nom, précisément le même que portait la divinité androgyne dont
cet arbre était, en Asie, l’emblème vivant, reconnaissons que le culte du cyprès, institué aux
lieux mêmes où ce bel arbre croît spontanément, aux lieux mêmes habités par les premiers
adorateurs de cette divinité, dut être importé partout où pénétra le culte de la déesse qui
avait donné son nom à l’île de Cypre, comme au cuivre, et qui fut adorée, chez les Grecs et
les Romains, sous celui de Cypris, et, chez les Étrusques, sous le nom de Cypra ou Cupra. Tant
furent profondes les racines qu’avaient jetées en Europe les croyances religieuses apportées
de l’Asie occidentale avec tout le cortège d’une haute civilisation ! Tant fut puissante l’influence
exercée par les castes sacerdotales sur les idées, le langage, les coutumes et les institutions
des peuples ! Tant il est vrai de dire que les traits les moins effacés et les moins effaçables de
la civilisation d’un peuple, les traits surtout qui caractérisent sa vie intellectuelle, sont ceux
que l’on peut rapporter aux dogmes et aux rites enseignés dans ses livres sacrés, ou inscrits en
caractères idéographiques sur ses édifices, sur ses monuments figurés ! Tant, il est juste enfin
de reconnaître que le culte du cyprès, emblème tout à la fois de vie, de mort, de vie future
et d’éternité, concourt, avec bien d’autres faits, à prouver qu’aucun peuple civilisé de l’anti-
quité ne méconnut le dogme de l’immortalité de l’âme, inséparable, comme la connaissance
d’un Dieu éternel, comme le dogme des récompenses et des peines dans une vie future, des
conditions morales d’existence, de progrès et de durée de la société humaine !

260Voy. Aringhi, Roma subterran. 6., 42., p. 339-341.

185



3 Explication des planches

3.1 Planche 1re

N° 1. Face antérieure d’un autel ou cippe votif, palmyrénien, à quatre faces, et de marbre.
Hauteur, 3 palmes romains et 10/12 ; largeur, 2 palmes romains et 5/12.261 Musée capitolin.

N° 2. Face postérieure du même monument.

261Le palme de Rome équivaut à environ 212 [252] millimètres (8 pouces 3 lignes et 1/2).

186



187



3.2 Planche 2

N° 1. Face latérale gauche du même monument.

N° 2. Face latérale droite du même monument.

188



189



3.3 Planche 3

N° 1. Bas-relief votif, palmyrénien, de marbre. Hauteur, 4 palmes rom. et 4/12 ; largeur, 3
palmes romains. Musée capitolin.

N° 2. Fragment d’un très-petit bas-relief de bronze, trouvé en Transylvanie, et reproduit ici
avec les dimensions de l’original. Possesseur non connu.

N° 3. Médaille autonome de Mostène (Lydie). BR. Bibliothèque impériale.

N° 4. Grand bronze d’Hadrien, frappé dans la même ville. Même collection.

190



191



3.4 Planche 4

N° 1. Statuette inédite de bronze, provenant d’un sacellum pratiqué dans les flancs d’une
montagne située à 20 kilomètres environ de Seyde (Syrie). Hauteur de la statuette, 50
centimètres. Cabinet de M. le duc de Luynes.

N° 2. Moyen bronze de Commode, frappé à Mostène. Bibliothèque impériale.

N° 3. Moyen bronze de Gallien, frappé dans la même ville. Même collection.

N° 4. Médaillon de bronze, frappé à Éphèse (Ionie) en l’honneur d’Antonin le Pieux. Même
collection.

N° 5. Autre médaillon de bronze, frappé à Éphèse en l’honneur du même empereur. Même
collection.

192



193



3.5 Planche 5

N° 1. Petit trône votif, de bronze, inédit, et vu de face. Hauteur, 28 à 29 centimètres ; largeur,
12 à 13 centimètres. Bibliothèque impériale.

N° 2. Le même monument, vu de profil.

194



195



3.6 Planche 6

N° 1. Moyen bronze de Caracalla, frappé dans l’île d’Aradus (Phénicie). Bibliothèque impériale.

N° 2. Moyen bronze d’Élagabale, frappé dans la même île. Même collection.

N° 3. Monnaie coloniale de Damascus (Cœlésyrie), à l’effigie de Trébonien Galle. BR. Même
collection.

N° 4. Monnaie coloniale, inédite, de Carrhes de Mésopotamie (Aurelia Carrhenorum), à l’effi-
gie de Septime Sévère. BR. Biblioth. impériale.

N° 5. Monnaie coloniale d’Héliopolis (Cœlésyrie), à l’effigie de Philippe père. BR.Même collec-
tion.

N° 6. Développement de la périphérie d’un petit vase funéraire, d’argent, inédit, et trouvé,
selon les uns, dans le Rhône, entre Vienne et Lyon ; selon les autres, à Aire (Landes), sur
les bords de l’Adour. Le sujet qu’il représente est reproduit ici avec les dimensions de
l’original. Même collection.

N° 6. a. Réduction de la forme de ce vase.

196



197



3.7 Planche 7

N° 1. Monnaie coloniale de Damascus, à l’effigie de Philippe fils. BR. Bibliothèque impériale.

N° 2. Monnaie coloniale de Tyr (Phénicie), à l’effigie de Caracalla. BR. Même collection.

N° 3. Moyen bronze de Plautilla, frappé à Sicyone (Achaïe). Même collect.

N° 4. Monnaie coloniale de Tyr, à l’effigie de Volusien. BR. Même collection.

N° 5. Autre monnaie coloniale de Tyr, à l’effigie de Caracalla. BR. Même collection.

N° 6. Petite plaque de bronze, gravée en creux, inédite, acquise à Rome par M. le professeur
Édouard Gerhard, et déposée au Musée royal de Berlin.

198



199



3.8 Planche 8

N° 1. Moyen bronze d’Élagabale, frappé à Tripolis de Phénicie. Bibliothèque impériale.

N° 2. Moyen bronze de Caracalla, frappé dans la même ville. Même collection.

N° 3. Moyen bronze du même empereur, frappé dans la même ville. Même collection.

N° 4. Grand bronze de Julia Domna, frappé à Apollonia d’Illyrie. Même collection.

N° 5. Cône du Musée britannique.

N° 6. Cône de calcédoine saphirine. Bibliothèque impériale.

N° 7. Moyen bronze de Julia Domna, frappé à Germanicia262 Cæsarea (Commagène). Même col-
lection.

N° 8. Monnaie autonome de Nagidus (Cilicie). AR. Même collection.

N° 9. Autre monnaie autonome de la même ville. AR. Même collection.

N° 10. Monnaie coloniale de Bostra (Arabie), à l’effigie de Trajan Dèce. BR. Même collection.

N° 11. Monnaie autonome d’Anticaria (Bétique). BR. Autrefois dans le musée Hédervar. Posses-
seur actuel non connu.

262Par erreur, on a imprimé à la page 79, ci-dessus, Germanica Cæsarea.

200



201



3.9 Planche 9

N° 1. Cylindre de stéatite, vert foncé, à taches rougeâtres. Autrefois dans la collection de M. J.
Robert Steuart. Possesseur actuel non connu.

N° 2. Cylindre de jaspe noir. Musée britannique.

N° 3. Cylindre de chlorite terreuse, vert-noir. Bibliothèque impériale.

N° 4. Cylindre de stéatite verte. Légende en caractères inconnus, offrant peut-être un exemple
de l’altération des caractères cunéiformes du système assyrien. Même collection.

N° 5. Cylindre de talc ollaire, vert-noir.263 Collection de M. Cl. Scott Steuart, acquise par le
Musée britannique.

263Hématite, selon M. Hawkins.

202



203



3.10 Planche 10

N° 1. Table ou autel chargé d’offrandes et tiré d’une stèle égyptienne. Musée britannique.

N° 2. Emblème tiré de la même stèle.

N° 3. Emblème tiré du plafond d’une des salles du palais de Rhamessès 3, à Thèbes.

N° 4. Figure représentant le mois de tôbi, et tirée d’un des bas-reliefs qui ornent le temple
d’Edfou.

N° 5. Même figure, tirée d’un autre bas-relief du même temple.

204



205



3.11 Planche 11

Stèle égyptienne, inédite, de pierre calcaire. Musée du Louvre.

206



207



3.12 Planche 12

Dessin au trait d’une peinture à fresque, découverte à Pompeï en 1833 ou 1834.

208



209



3.13 Planche 13

N° 1. Monnaie autonome coloniale, inédite, d’Alexandria-Troas. Bibliothèque impériale.

N° 2. Monnaie coloniale, inédite, de la même ville, à l’effigie de Commode. Même collection.

N° 3. Monnaie coloniale, inédite, de la même ville, à l’effigie de Maxime. Même collection.

N° 4. Urne cinéraire étrusque, de terre cuite, sans couvercle, vendue aux enchères publiques,
à Paris, en 1850. Elle se conservait autrefois à Florence, dans le musée Bucelli, et avait
été trouvée au mont Politien. Possesseur actuel non connu.

N° 5. Urne cinéraire étrusque, de terre cuite, inédite, ayant son couvercle, et vendue aux
mêmes enchères. Possesseur actuel non connu.

210



211



3.14 Planche 14

N° 1. Moyen bronze d’Aurélien, frappé à Perga (Pamphylie). Biblioth. imp.

N° 2. Autre moyen bronze d’Aurélien, frappé dans la même ville. Même collection.

N° 3. Face antérieure d’un piédestal carré, de marbre blanc, sculpté sur trois de ses faces.
Hauteur totale, 425 millimètres ; plus grande largeur, même dimension.Musée da la ville
de Vienne en Dauphiné.

N° 4. Face latérale gauche du même monument.

N° 5. Face latérale droite du même monument.

212



213



3.15 Planche 15

Bas-relief mithriaque romain, de marbre, trouvé, il y a peu d’années, aux environs de Carls-
bourg en Transylvanie. Possesseur non connu.

214



215



3.16 Planche 16

N°s 1, 2, 3 et 4. Développement du sujet représenté en relief sur le bord intérieur d’un plat d’argent,
rond, fourré de bronze, inédit, et trouve sur les bords du Rhin. Biblioth. imp.

N° 5. Médaillon en relief, qui orne le fond du même plat.

N° 6. Profil ou forme extérieure de ce plat. Diamètre, 354 millimètres.

216



217



3.17 Planche 17

N°s 1, 2 et 3. Développement du sujet représenté en relief sur le bord intérieur d’un plat d’argent,
rond, très-peu profond, et inédit, qui fait partie du trésor découvert, en 1830, à Berthou-
ville, près de Bernay (Eure). Bibliothèque impériale.

N° 4. Profil ou forme extérieure de ce plat. Diamètre, 355 millimètres.

218



219



3.18 Planche 18

N° 1. Médaillon en relief, dont est orné le fond du plat d’argent représenté sur la planche
précédente.

N° 2. Manche d’argent, qui a dû appartenir à une patère ou à tout autre vase employé à des
libations dans les cérémonies funèbres. En vente à Paris, il y a très-peu d’années. Pos-
sesseur actuel non connu.

N° 3. Médaille contorniate, à l’effigie de Vespasien. Bibliothèque impériale.

N° 4. Autre médaille contorniate, à l’effigie d’un personnage inconnu. Même collection.

220



221



3.19 Planche 19

N° 1. Lampe sépulcrale, de terre cuite rougeâtre. Autrefois dans la collection de Bellori. Pos-
sesseur actuel non connu.

N° 2. Autre lampe sépulcrale, de même matière. En vente à Paris, ainsi que la précédente, il
y a peu d’années. Autrefois dans la collection de Sante Bartoli. Possesseur actuel non
connu.

222



223



3.20 Planche 20

N° 1. Lampe sépulcrale, chrétienne, de terre cuite rougeâtre, inédite. En vente à Paris, chez
un marchand d’antiquités, il y a peu d’années. Possesseur actuel non connu.

N° 2. Médaille autonome de Balsa (Lusitanie). BR. Autrefois dans le médaillier du musée Hé-
dervar. Possesseur actuel non connu.

N° 3. Médaille autonome d’Ostur (royaume de Valence). BR. Petit module. Bibliothèque impé-
riale.

N° 4. Autre médaille autonome de la même ville. BR. Grand module. Même collection.

N° 5. Disque d’argent, provenant d’un trésor trouvé dans la terre, en 1836, à Notre-Dame
d’Alençon, près de Brissac (Maine-et-Loire). Musée du Louvre.

224



225



3.21 Planche 21

N° 1. Petit bronze d’Antonin le Pieux, frappé à Épidaure (Argolide). Autrefois dans le musée
Hédervar ; maintenant dans le médaillier de la Bibliothèque impériale.

N° 2. Autre petit bronze d’Antonin le Pieux, frappé dans la même ville. Même provenance.
Même collection.

N° 3. Lampe sépulcrale, chrétienne, de terre cuite rougeâtre. Autrefois dans la collection de
Bellori, maintenant au Musée royal de Berlin.

226



227


