
Recherches sur le Culte du Cyprès pyramidal
chez les Peuples civilisés de l'Antiquité

Par M. Félix Lajard  

Mémoires de l'Institut de France
Académie des Inscriptions et Belles-Lettres

Tome Vingtième

Paris 1854
Solar Anamnesis Edition

Attribution — Partage dans les mêmes conditions 4.0 International



Table des matières
1 Premier Mémoire — Du Cyprès

pyramidal considéré comme
symbole de Vie et comme
Emblème ou Attribut des
Divinités génératrices en Orient
et en Occident 5

1.1 Première Section — Orient . . . . . 5
1.1.1 Babylonie, Assyrie, Syrie,

Phénicie, Arménie,
Commagène, et Asie Mineure . . 5

1.1.2 Arabie . . . . . . . . . . . . . 88
1.1.3 Perse . . . . . . . . . . . . . . 95
1.1.4 Pays situés entre la Perse et l’In-

dus, Inde, Thibet, Chine et Japon 114
1.1.5 Égypte et littoral de Carthage . . 124
1.2 Deuxième Section — Occident . . . 145
1.2.1 Grèce et colonies grecques . . . 145
1.2.2 Étrurie et Picentine . . . . . . . 191
1.2.3 Rome et empire romain . . . . . 196
1.2.4 Ibérie et Lusitanie . . . . . . . 218

2 Second Mémoire — Du cyprès
pyramidal considéré comme
symbole funéraire et comme
emblème ou attribut des
divinités infernales en orient et
en occident 224

2.1 Première Section — Orient . . . . . 224
2.1.1 Asie occidentale, Asie orientale,

Arabie, Égypte et littoral de Car-
thage . . . . . . . . . . . . . . 224

2.2 Deuxième Section — Occident . . . 237
2.2.1 Grèce et colonies grecques . . . 237
2.2.2 Étrurie . . . . . . . . . . . . . 243
2.2.3 Rome et empire romain . . . . . 248
2.2.4 Europe chrétienne . . . . . . . 266

3 Explication des planches 275

1



3.1 Planche 1re . . . . . . . . . . . . . 275
3.2 Planche 2 . . . . . . . . . . . . . 277
3.3 Planche 3 . . . . . . . . . . . . . 279
3.4 Planche 4 . . . . . . . . . . . . . 281
3.5 Planche 5 . . . . . . . . . . . . . 283
3.6 Planche 6 . . . . . . . . . . . . . 285
3.7 Planche 7 . . . . . . . . . . . . . 287
3.8 Planche 8 . . . . . . . . . . . . . 289
3.9 Planche 9 . . . . . . . . . . . . . 291
3.10 Planche 10 . . . . . . . . . . . . . 293
3.11 Planche 11 . . . . . . . . . . . . . 295
3.12 Planche 12 . . . . . . . . . . . . . 297
3.13 Planche 13 . . . . . . . . . . . . . 299
3.14 Planche 14 . . . . . . . . . . . . . 301
3.15 Planche 15 . . . . . . . . . . . . . 303
3.16 Planche 16 . . . . . . . . . . . . . 305
3.17 Planche 17 . . . . . . . . . . . . . 307
3.18 Planche 18 . . . . . . . . . . . . . 309
3.19 Planche 19 . . . . . . . . . . . . . 311
3.20 Planche 20 . . . . . . . . . . . . . 313
3.21 Planche 21 . . . . . . . . . . . . . 315

2



Introduction
(1re lecture, le 3 mars 1843. 2e lecture, le 2 juin 1843.)

L’étude des symboles qui entrèrent dans le langage hiératique
des nations civilisées de l’antiquité n’est pas seulement utile pour
parvenir à la connaissance du sens intime de tel ou tel mot em-
ployé dans un texte religieux, et de tel ou tel objet placé sur un
monument figuré ; elle peut parfois servir aussi à constater un fait
historique qui était resté inaperçu; à confirmer un événement sur
lequel planait quelque doute ; ou bien encore à suivre les traces
des conquêtes ou des migrations d’un peuple. Si je ne me fais illu-
sion, les observations que j’ai recueillies pendant le cours de mes
recherches sur le symbole du cyprès pyramidal, justifieront plei-
nement ces diverses assertions.

Dès l’année 1642, le fils du fameux Meursius avait fait de cet
arbre le sujet d’un chapitre du petit traité qu’il publia sous le
titre d’Arboretum sacrum1 ; mais ce chapitre, à peine ébauché et
très-superficiel, comme tout l’ouvrage, ne pouvait satisfaire
les esprits les moins exigeants.2 Vers le commencement du
18e siècle, un savant dont s’honore l’Allemagne, le docteur
Frédéric-Adolphe Lampe,3 entreprit des recherches plus étendues
sur les cyprès pyramidal ; et, en 1737, huit ans après sa mort,
parut à Amsterdam, dans le premier volume de ses œuvres,4

recueil devenu très-rare, un long fragment d’une dissertation
philologique et théologique sur le cyprès. Incomplet sous le point
de vue philologique, plus incomplet encore sous le double
rapport des monuments de l’art où cet arbre est représenté,
et des traditions que nous ont conservées sur le cyprès les
écrivains arméniens, arabes ou persans, ce fragment néanmoins
suffirait seul pour attester la riche et solide érudition de l’auteur.
Après le docteur Lampe, le P. Giorgi, en 1782, dans sa Lettre au
chanoine Foggini sur les inscriptions palmyréniennes du Musée
capitolin,5 s’occupa du cyprès à l’occasion de deux monuments

1Joannis Meursii filii Arboretum sacrum, sive De arborum, fruticam et herbarum consecratione, proprie-
tate, usu ac qualitate libr. 3., Lugd. Batav. ex officin Elzevir. 1642; petit in-12.

2Il n’occupe que deux pages et demie, p. 51-53.
3Né en 1683 à Detmold; mort à Brême en 1729.
4Dissertation. philologico-theolog. syntagma, t. 1., p. 574-593.
5De inscription. palmyr. quæ in Mas. Capitol. adserv. epistola, etc. Rom., 1782, in-8°, fig.

3



figurés dont je parlerai tout à l’heure. Dominé par la supposition
gratuite que la composition de ces deux monuments appartient
à des mages de la secte de Zoroastre,6 il se borne à rapporter
quelques-unes des traditions orientales qui concernent les cyprès
plantés en divers lieux de la Perse par l’auteur du Zend-Avesta.
Plus récemment, dans une belle dissertation lue, en 1834, à
l’académie d’Herculanum, mais publiée à Naples en 1841
seulement,7 feu M. Avellino a su réunir, sur le culte du cyprès,
des documents plus complets, des observations plus judicieuses
que ne l’avaient fait ses devanciers. On regrette toutefois que
cet habile archéologue, dont la mort prématurée8 a causé une
pénible sensation dans l’Europe savante, ait cru devoir s’en
référer à la Lettre du P. Giorgi, quant au rôle que joua en Orient le
symbole du cyprès, sans ajouter sur ce point aucune remarque
qui lui soit personnelle, et qui prouve qu’il ait compris, ou même
soupçonné que cet arbre était l’emblème vivant de divinités qui
ne se confondent ni avec Apollon, ni avec le Soleil.

En 1833, dans un mémoire sur le taureau et le lion considérés
comme attributs caractéristiques de Vénus, j’ai entretenu
l’Académie de quelques monuments figurés asiatiques, qui me
paraissaient établir qu’en Orient le cyprès pyramidal servit à
représenter d’une manière symbolique, non-seulement le Soleil
et la Lune, mais Vénus elle-même. Ce mémoire, qui fait partie
de mes Recherches sur le culte de Vénus,9 n’a pu être imprimé
qu’en 1847, et l’a été tel que je l’avais composé et communiqué
à l’Académie quatorze ans auparavant. Dans l’intervalle, j’eus
l’honneur de lire à la Compagnie, pendant les mois de mars, juin,
août et septembre 1843, un travail particulier sur le culte du
cyprès chez les peuples civilisés de l’antiquité. Une partie peu
considérable de ce travail fut publiée, en 1847, dans les Annales de
l’Institut archéologique.10 Depuis cette époque, je me suis livré à de
nouvelles investigations; j’ai mis à profit plusieurs monuments
figurés et quelques écrits qui successivement sont venus à ma

6« ... auctores agnoscunt Magos sacerdotes Solis de secta et schola Zoroastris.» (Ibid., p. 38.)
7 Il mito di Ciparisso, Memor. letta all’ Acad. Ercolan. in dilucidazione di an dipinto Pompejano (34 pages, avec

une planche). Cette dissertation est insérée dans le t. 3. (p. 265-296) des Mémoires de l’Académie royale
d’Herculanum.

8M. Avellino, né le 14 août 1788, est mort le 9 janvier 1850. Il remplissait avec éclat les fonctions de
secrétaire perpétuel de l’académie d’Herculanum.

9P. 119-240.
10T. 19., p. 34-104.

4



connaissance; ils ont fortifié mon opinion sur diverses questions
de détail, et m’ont donné lieu de la rectifier sur quelques autres.
En même temps, ils m’ont permis de remonter avec plus de
certitude à l’origine du culte du cyprès chez plusieurs peuples
civilisés de l’Asie, de l’Afrique et de l’Europe, à la signification
symbolique qu’eut primitivement cet emblème, et à l’emploi
particulier qu’on en fit, soit dans le culte public ou le culte secret
des divinités génératrices, soit dans les cérémonies funèbres et
dans la composition des monuments funéraires. C’est l’ensemble
de mes recherches sur ces divers points qu’aujourd’hui je
soumets au jugement de l’Académie. Mon travail embrasse
l’Orient et l’Occident ; il se divise en deux mémoires : dans le
premier, je considère le cyprès pyramidal comme symbole de vie
et, à ce titre, emblème ou attribut des divinités génératrices ;
dans le second, je le considère comme symbole funéraire et
comme emblème ou attribut des divinités infernales.

5



1 Premier Mémoire — Du Cyprès pyramidal considéré
comme symbole de Vie et comme Emblème ou Attribut
des Divinités génératrices en Orient et en Occident

1.1 Première Section — Orient
1.1.1 Babylonie, Assyrie, Syrie, Phénicie, Arménie, Com-

magène, et Asie Mineure
Originaire des contrées méridionales11 de l’Asie antérieure,

comme l’attestent la Bible,12 les traditions de l’Orient, les
écrivains grecs ou latins, et les observations des géographes13

et des voyageurs modernes, le bel arbre que nous appelons le
cyprès pyramidal ou le cyprès toujours vert,14 dut, par sa forme
et par quelques particularités qui lui sont propres, attirer de
bonne heure l’attention de ces prêtres studieux et méditatifs qui,
sur le sol de la Chaldée, s’efforçaient de remonter à l’essence de
Dieu par l’étude des êtres, des productions et des phénomènes
du monde créé. Préoccupés, dans cette belle étude, du soin de
saisir les rapports qui existent entre le Créateur et son œuvre,
entre les choses du ciel et celles de la terre, entre les idées
métaphysiques ou philosophiques et les objets matériels ou
physiques, les Chaldéens avaient fondé sur ces divers rapports
un langage symbolique dont les éléments furent empruntés à
l’ordre physique. Ces mêmes prêtres, qui, dans leurs conceptions
abstraites, avaient eu l’idée d’attribuer à la divinité créatrice la

11Le cyprès pyramidal ne croît spontanément que sous un climat chaud et dans des lieux secs (voy.
Théophraste,Hist. plantar. 4., 1. Cf. Caton,DeR. R. 48., 151.). «Alibi non nisi in tepore (cupressus) proveniens
... aquas odere cupressi,» a dit Pline (H. N. 16., 60., 1 ; éd. Littré). On lit plus loin (17., 39., 2), que non-
seulement le cyprès n’aime ni l’eau, ni le fumier, mais que l’eau le fait périr : «quinetiam necatur riguis.»
Toute fois l’auteur des Geoponica (11., 5.), d’après Didyme ou Démocrite, prétend que cet arbre se plaît
surtout dans les lieux humides et couverts, ou ombragés; il ajoute que la graine de cyprès doit se semer
après les calendes de septembre.

12Füller (Miscell. sacr. 4., 5.) et Bochart (Phaleg. 1., 4) n’ont pas hésité à traduire par cyprès le mot
,גֹפֶר gopher, qui, dans le texte hébreu de la Bible, désigne le bois dont se servit Noé, d’après l’ordre ex-
près du Seigneur, pour construire l’arche (Gen. 6., 14). Les plus habiles philologues de notre siècle et du
siècle dernier admettent cette interprétation, rejettent les étymologies proposées par les écrivains grecs,
et reconnaissent même que les deux premières syllabes, κυπάρ, du mot grec κυπάρισσος ou κυπάριττος,
«cyprès,» représentent indubitablement l’hébreu gopher ou kopher. En latin, on a d’abord écrit cyparissus,
puis, par synérèse, cypressus, puis enfin cupressus, par suite de la conversion de l’y en u (Servius, ad Virgil.
Æneid. 3., 64 ; ed. Alb. Lion).

13Sur la patrie, la culture ou la diffusion du cyprès pyramidal, il faut lire un article plein de savoir et
d’intérêt, que M. le professeur Carl Ritter a placé, en 1844, dans le beau monument qu’il élève aux sciences
géographiques, Die Erdkunde, 11., 567-582. Cf. l’Essai de M. Mirbel sur la distribution géographique des
conifères, Annales du Muséum d’historié naturelle, t. 13., p. 41, 46, 49; tableau, p. 68 et suiv.

14Cupressus fastigiata, de Cand. — Cupressus sempervirens, Linn.

6



forme d’une pyramide, d’un cône ou d’un obélisque, se trouvèrent
conduits, par voie d’analogie, à choisir, parmi les végétaux qui
croissaient sous leurs yeux, le cyprès pyramidal pour en faire
le représentant vivant et symbolique du Dieu créateur. Cet
arbre, au port tout à la fois élégant et majestueux, cet arbre
qui s’élance vers le ciel comme la flamme, dont il affect la
forme,15 leur parut joindre à ces avantages, l’avantage non moins
précieux de rappeler, par les conditions de sa propre existence,
que le Créateur du monde réunit en lui-même, sans cesser
d’être un, le sexe masculin et le sexe féminin, ou, en d’autres
termes, la puissance active et la puissance passive. On sait qu’en
effet le cyprès, arbre de la famille des conifères, appartient à
cette catégorie de végétaux que Linné range dans sa monoécie
monadelphie ; végétaux dont les fleurs ne renferment point dans
un même calice les organes des deux sexes, c’est-à-dire les
étamines et les pistils, mais dont les chatons à fleurs mâles et
les chatons à fleurs femelles se montrent séparément sur un
même pied, s’y épanouissent et s’y fécondent.16 Si l’on doutait

15Sidereum gracili spectare cacumine cœlum.
(Ovide, Metamorph. 10., 3., v. 140.)

Théocrite (Idyll. 11., v. 45) dit : ῥαδιναὶ κυπάρισσοι. On trouve aërias cyparissos dans Martial (Epigr. 12.,
50., v. 1) ; celsa cupressus erigitur dans Aviénus (Descript. orb. terr. v. 1078, 1079; Poet. latin. minor. t. 5. : ed.
Wernsdorf). C’est par inadvertance que le Dr. Lampe (Dissertation citée) attribue à Priscien les deux vers
que j’indique ici. Dans la langue arabe, le mot serv ou serb, qui signifie cyprès, s’emploie avec le sens de ma-
jesté. Jésus, fils de Sirach (Ecclesiastic. 24., 27), compare au cyprès la divine sagesse. Les Romains donnaient
le nom de cyparisses aux feux follets, parce qu’ils affectent la forme du cyprès : «CYPARISSÆ appellantur
acies quædam igneæ, quæ noctu apparere solent ad similitudinem cupressi.» (Festus, De signific. verbor.,
sub voc., p. 64 ; ed. K. O. Müller.) Parfois les écrivains latins comparent aussi le cyprès à une pyramide, à une
borne de forme obéliscale : « ... metas imitata cupressus,» dit Ovide (Metamorph. 10., 3., v. 106). «Femina
(cupressus) sterilis diu : metæ demum aspectu non repudiata ...» (Pline, Hist. nat. 16., 60., 1.) Cf. Servius,
ubi infra. On trouve dans Alciat (Emblematum Libellus, emblem. 198) les deux vers que voici :

Indicat effigies metæ, nomenque cupressi,
Tractandos parili conditione suos.

16Pline (Hist. nat. 16., 60., 1, 2 ; Cf. 13., 29., 3 ; 17., 14., 3) et Didyme ou Démocrite, cité par l’auteur des
Geoponica (11., 6.) sont, avec Servius (ad Virg. Æneid. 3., 64), si je ne me trompe, les trois seuls écrivains qui
commettent la grave erreur de distinguer un cyprès horizontal mâle et un cyprès pyramidal femelle ; ils
confondent ainsi, sous ces deux dénominations erronées, deux espèces de cyprès, le cupressus horizontalis
de Müller et le cupressus fastigiata de de Candolle, ou deux variétés du cupressus sempervirens de Linné. Le
commentateur de Virgile, copiant inexactement le naturaliste romain, va jusqu’à prétendre que le cyprès
femelle est stérile, et que le cyprès mâle porte seul des cônes : «Duo ejus sunt genera : nam quæ sterilis est,
femina dicitur, ad metæ formam in fastigio convoluta ... contra mas latius spargit ramos, conosque profert
nuci pineæ non absimiles, licet minores ...» Pline avait dit seulement : «femina sterilis diu» (16., 60., 1),
ajoutant plus loin : « ... e cupresso femina (mas enim, ut diximus, non gignit), pilulæ collectæ ...» (17., 14.,
3). C’est de même qu’on lit dans les Geoponica (loc. cit.) : Κυπάρισσος δὲ, ὁ ἄρσην ἄγονος «le cyprès mâle est
stérile.» On a cru pouvoir inférer d’un passage de Plutarque (in Phocione, § 123), que cet auteur considérait
le cyprès comme un arbre stérile. Le sens de ses paroles ne me semble pas avoir été bien compris. Nous li-
sons dans ce passage que Léosthène ayant fait aux Athéniens une harangue pleine d’orgueil et d’insolence,
Phocion lui dit : «Jeune homme, vos discours sont semblables aux cyprès : ils sont grands, ils sont hauts,
mais ils ne portent pas de fruits ;» Οἱ λόγοι σου, εἶπεν (ὁ Φωκίων), ὦ μειράκιον, ἐοίκασι κυπαρίττοις · με-
γάλοι γὰρ ὄντες καὶ ὑψηλοὶ, καρποὺς οὐ φέρουσι ; ce qui, à mon avis, n’implique pas que, chez les Grecs,

7



qu’une telle disposition eût attiré l’attention des anciens, il me
suffirait, pour dissiper toute incrédulité sur ce point, de faire
remarquer que les peuples chez qui le palmier croissait à côté
du cyprès, n’avaient pu rester étrangers à la connaissance du
sexe des plantes, puisqu’au temps de la floraison, ils fécondaient
avec les fleurs du palmier mâle celles du palmier femelle. De
temps immémorial, les Indiens ont célébré les noces des dieux
sous l’emblème de deux palmiers, l’un mâle, l’autre femelle ;
ils les plantaient à côté l’un de l’autre, au sommet de quelque
montagne. En plusieurs endroits de l’Hindoustan, de semblables
plantations se voient encore aujourd’hui sur des collines sacrées,
et sont l’objet de la vénération des indigènes. Dans l’Asie
occidentale, lorsque les Babyloniens, les Assyriens, les Syriens et
les Phéniciens eurent fait de leur dieu créateur, originairement
androgyne, deux divinités, l’une mâle, l’autre femelle, ce fut
un palmier femelle qui représenta symboliquement Mylitta ou
Astarté, leur déesse génératrice. Les monuments figurés en font
foi. Les Perses, de leur côté, attribuèrent à Mithra le palmier
mâle ; comme nous le verrons plus loin.

D’autres avantages naturels avaient dû concourir à faire
du cyprès, dans les idées des Chaldéens d’Assyrie, un emblème
expressif du Créateur du monde : telles furent sans doute la
longévité de cet arbre très-vivace,17 sa fécondité, la forme

le cyprès passait pour être stérile, mais simplement qu’il ne porte pas des fruits qu soient bons à quelque
chose; assertion vraie, qui avait donné lieu à ce dicton : κυπαρίττου καρπός, «fruit de cyprès,» pour dire
une chose inutile (Cæl. Rhodigin. Antiquar. lection. 25., 2). Aussi Servius (loc. cit.), continuant à parler du
prétendu cyprès mâle et de ses cônes, s’exprime-t-il ainsi : «Mira inter arbores fœcunditate, quippe quæ
trifera est, fructusque habet et januario et majo et septembri maturos : nulli tamen rei utiles ...»

17Voyez, sur la longévité du cyprès pyramidal et sur les grandes dimensions qu’atteint cet arbre,
même en Europe, un article inséré, par M. Loiseleur-Deslongchamps, dans les Annales de la Société d’hor-
ticulture (83e livraison, p. 37-53), et intitulé : Recherches sur l’histoire des cyprès. On a longtemps combattu
une opinion que, dans ses cours de botanique à la Faculté de médecine de Montpellier, j’ai entendu feu M.
Pyrame de Candolle soutenir avec autant de talent que de vrai savoir. Ce célèbre professeur établissait que
les arbres ont le privilège de ne pas mourir de vieillesse, et qu’ils périssent seulement de mort accidentelle.
Il a depuis, en écrivant sa Physiologie végétale (t. 2., p. 1007), présenté ce fait comme une des lois générales
de la végétation. Aujourd’hui le fait est théoriquement et pratiquement admis par la grande majorité des
botanistes. On reconnaît que certains pieds d’arbres ont pu, dans des circonstances favorables, traverser
bien des siècles, comme les plus vieux monuments d’architecture que nous ait légués l’antiquité. Aussi
mon savant ami M. Flourens, dans son Éloge historique d’Aubert du Petit-Thouars (p. 16), prononcé en 1845,
n’a-t-il pas hésité à dire que «le boabab d’Adanson date peut-être de la dernière catastrophe du globe.»
«Par sa nature, dit quelque part M. Carl Ritter, le palmier est immortel ; le tronc mort renaît sur sa racine
comme un phénix rajeuni ; et celle immortalité lui a valu de bonne heure d’être appelé de ce nom même.»

8



tétragonale de ses rameaux,18 la persistance de son feuillage19

toujours vert, toujours vivant, la nature réputée incorruptible
de son bois20 ; la bonne odeur qu’il exhale21 ; les substances
inflammables qu’il produit, comme tous les arbres résineux; la
croyance où l’on était que les objets placés dans des coffrets de
bois de cyprès ou enveloppés de feuilles de cyprès,22 pouvaient se
conserver indéfiniment23 ; la vigueur de constitution de cet arbre,
qui lui permet de braver à la fois l’intensité de la chaleur, les
frimats et les neiges24 ; la forme enfin de ses fruits, quelquefois

18Le nombre quatre et la forme carrée ou cubique faisaient allusion aux quatre éléments, et furent
consacrés à Vénus et à Mithra (Zend-Avesta, t. 2., p. 228 et ailleurs), comme à toutes les divinités généra-
trices. Selon Plutarque (De Isid. et Osirid. § 30, p. 52; ed. Parthey), les pythagoriciens exprimaient par le
tétragone ou le carré la puissance de Rhéa, d’Aphrodite, de Déméter, de Vesta et de Héra.

19Pline, Hist. nat. 16., 33., 1. Plutarque, expliquant ce phénomène suivant les idées de son temps, l’at-
tribue à la résine (littéralement à la graisse) et à la chaleur que renferme le cyprès, aussi bien que l’olivier,
le laurier et même le lierre : Ἐλαίαν δὲ καὶ δάφνην καὶ κυπάριττον ἀειθαλῆ διαθυλάσσει τὸ λιπαρὸν καὶ
τὸ θερμὸν, ὥσπερ ὁ κιττός (Sympos. 3., quæst. 2, ed. Reiske).

20Selon Théophraste (Hist. plantar. 5., 5.), de tous les bois incorruptibles, le cyprès est celui qui dure
le plus. Selon Pline (H. N. 16., 78., 1 ; 79., 1-3 ; 80., 2), le bois de cyprès est éternel ; la vétusté, la carie, les
vers ou les teignes ne l’attaquent jamais. C’est pourquoi Platon voulait que toutes les lois fussent inscrites
sur des tablettes de cyprès (cf. Rhodiginus, loc. cit.), comme, assure-t-on, les lois de Solon l’avaient été.
Pline cite une statue de Véjovis, de bois de cyprès qui, depuis l’an 661 de la fondation de Rome, s’était
conservée intacte jusqu’au temps où il écrivait. Il cite aussi les portes du temple de Diane à Éphèse, qui
dataient de près de quatre siècles. Il prétend même (18., 45., 2) qu’il suffit de mêler des feuilles de cyprès
avec des semences quelconques pour empêcher celles-ci d’être attaquées par les vers. Il ajoute, d’accord
sur ce point avec Théophraste (loc. cit.), que le bois de cyprès poli ne perd jamais son éclat (cf. Gregor.
Nyssen. Homil. 4 in Cantic. Canticor.). Ces divers faits ne l’empêchent pas de tomber dans une erreur et une
contradiction manifestes lorsqu’ailleurs il dit que la contexture de ce bois est peu serrée, «materie rara»
(60., 1.). De son côté, Virgile (Georgic. 2., 442, 443) recommande le cèdre et le cyprès pour la construction
des édifices. Martial (Epigr. 6., 73.) va jusqu’à dire :

... perpetua numquam moritura cupresso.
(Cf. Epigram. 6., 49. Théocrite, Idyll. 1. Horace, Ars poet. 330-332. Vitruve, 2., 9. Palladio, Nov. tit. 15. Junius,
De pictur. veter. 3., 11. Füller, loc. cit. Isidore de Séville, ubi infra. Bochart, loc. cit.) — J’ai eu l’occasion de
voir un fragment d’un coffret de cyprès trouvé dans un ancien tumulus, près des ruines de Panticapée; il
ne portait aucune trace d’altération. Dans les temps modernes, on a pu quelquefois constater la propriété
qu’a le bois de cyprès, comme celui de cèdre, de se conserver plusieurs siècles. Lilius Gyraldus (Giraldi)
en cite un exemple remarquable dans sa dissertation De navigiis (cap. 7.). Vers le milieu du 15e siècle, les
portes de Saint-Pierre de Rome n’étaient nullement vermoulues quand le pape Eugène 4 y fit substituer
des portes d’airain. Plus récemment, des planches de cyprès qui étaient entrées dans la construction d’un
navire appelé le Trajan, furent trouvées intactes lorsque, après être resté treize siècles submergé, ce navire
fut retiré de l’eau (Léon Alberti, De re ædificatoria, 5., 12).

21... καὶ εὐώδης κυπάρισσος. (Homer. Odyss. E, 64.) Ces mêmes mots sont répétés dans les Homerici
centones de Christo, 1., 28 (Poetæ gr. christ. Lutet. Parisior. 1609, petit in-8°). Varron (apud Servium ad Virgil.
Æneid. 6., 216) mentionne aussi la bonne et forte odeur qu’exhale le cyprès. Servius (ibid. 3., 64) la qualifie
de «vehemens;» et Pline (Hist. nat. 16., 60., 1) emploie l’expression «odore violenta.» Isidore de Séville
(Origines, 17., 7., 34), voulant caractériser la bonne odeur du cyprès, dit : «Jucunditas odoris sui.»

22Voy. Geoponica, 2., 18., 4. Columelle, 2., 9., 9.
23De là l’usage d’ensevelir les morts dans des cercueils de bois de cyprès. De là aussi ces locutions, en

parlant d’écrits ou d’objets qui ne méritaient pas d’être conservés : « non coacervanda ligna cupressina,»
ou «ligna cupressina ne coacervato.» Horace (Epist. ad Pisones, 331, 332, ed. Dœring) a dit :

... ... carmina fingi
Posse linenda cedro, et levi servanda cupresso?

24Voy. Théophraste (Hist. plantar. 4., 1). Les anciens croyaient que le cyprès se couvre trois fois, chaque
année, de fruits qui mûrissent aux mois de janvier, de mai et de septembre; de là l’expression «trifera

9



assimilée à celle de deux organes qui sont une partie essentielle
de l’appareil génital de l’homme.25

Le silence des auteurs anciens sur la plupart des motifs qui
présidèrent en Orient au choix du cyprès pyramidal, comme
emblème ou comme attribut des divinités créatrices, semblerait,
au premier abord, fournir une objection contre la justesse de
quelques-unes des considérations par lesquelles je cherche à
expliquer un tel choix. Mais, quel que soit le degré de confiance
qu’on leur accordera, rien ne peut infirmer les nombreux
témoignages qui nous restent de la consécration du cyprès aux
dieux générateurs, dès une haute antiquité. Nous allons voir les
productions de l’art en Orient, comme en Occident, parfaitement
d’accord avec les textes pour mettre ce fait hors de toute
contestation.

Les premières antiquités figurées dont je place les dessins
sous les yeux de l’Académie, nous transportent en Syrie, dans
cette province qui, de même que la Phénicie, rendait un culte
solennel à la Vénus des Babyloniens et des Assyriens. Ce culte se
naturalisa si complétement chez les Syriens, que cette divinité
fut bientôt désignée sous le nom de Déesse de Syrie. Aucun temple
n’a été plus célèbre que celui qu’elle avait à Hiérapolis. Visité,
chaque année, par une multitude de pèlerins qui, de divers
points de l’Asie occidentale, de l’Inde, de l’Arabie, de l’Éthiopie,
de l’Égypte, y apportaient des offrandes de toute espèce,26 il
renfermait, avec des richesses immenses, deux statues d’or, dont
l’une représentait la déesse assise sur des lions et chargée des
attributs de Junon, de Minerve, de Vénus Aphrodite, du Soleil, de
la Lune, de Rhéa, de Diane, de Némésis et des Parques.27 L’autre
statue représentait, assis sur des taureaux, Baal ou Jupiter,28

cupressus» (Pline, Hist. nat. 16., 50., 2 ; Servius, loc. cit.). Les modernes se bornent à remarquer, quant à la
vigueur réelle de cet arbre, que, transplanté de sa patrie en Europe, il ne résiste pas à des froids rigoureux;
mais qu’il ne dégénère nullement, de quelque manière qu’on l’ait semé. Cette dernière observation n’avait
point échappé à Pline (Hist. nat. 17., 11., 1).

25Théophraste (De Caus. 1., 5.) caractérise le fruit du cyprès en disant : καρπὸν σφαιροειδῆ. Varron (De
R. R. 40.) emploie l’expression galbulus. Je ne vois nulle part que les anciens se soient arrêtés à remarquer
la forme pentagonale des scutelles qui couvrent la surface de la pomme du cyprès. C’est à tort que Pline
(Hist. natur. 16., 60., 1) désigne ce fruit sous la dénomination de baies (baccæ). Il dit mieux lorsqu’il emploie
(ibid. 17., 14., 3) celle de petites boules ou globules (pilulæ). Autrefois, en Europe, le fruit du cyprès figurait
dans les pharmacopées et les pharmacies sous la dénomination impropre de noix de cyprès.

26De Dea syria, §§ 10, 32.
27 Ibid. §§ 31, 32.
28L’auteur du traité De Dea syria (§ 31) désigne ce dieu sous le nom de Zeus.

10



l’époux de la déesse. Dans le même temple, on avait placé un
trône du Soleil, sans statue,29 une image en pied d’un Apollon
barbu,30 et plusieurs autres simulacres qui ne se rattachent pas
directement à l’objet de ce mémoire. Aucun des trois monuments
syriens dont j’ai à parler, un autel à quatre faces, un bas-relief, et
un trône votif de bronze, ne nous offre la répétition des deux
statues principales du temple de Hiérapolis ; mais ils vont nous
faire connaître qu’en Syrie le culte de Vénus, adorée sous le
symbole du cyprès pyramidal, s’associait tantôt au culte d’une
triade suprême et à celui de l’Amour, tantôt seulement au culte
du Soleil et de la Lune. Bien que l’autel et le bas-relief eussent été
apportés à Rome dès une époque fort ancienne,31 et publiés même
longtemps avant la mort du docteur Lampe, ils lui étaient restés
inconnus. D’autres habiles archéologues en ont fait, avant et
après lui, le sujet de savantes dissertations. Toutefois, il faut
bien le dire, les interprétations qu’ils ont proposées ne sont ni
satisfaisantes, ni complètes, et les dessins qui accompagnent
leurs ouvrages manquent d’exactitude. Grâce à l’obligeance de
MM. Édouard Gerhard, Émile Braun et G. Henzen, ceux que je
joins ici32 offrent toutes les garanties désirables. Ils ont été
exécutés en 1846, à Rome, sous les yeux de ces savants33 ; les deux
monuments qu’ils reproduisent sont de marbre, proviennent
probablement de Palmyre ou de la Palmyrène, et se conservent

29 Ibid. § 34.
30 Ibid. § 35. — Je n’hésite pas à rapporter au dieu que l’auteur désigne ici sous le nom d’Apollon barbu,

un buste barbu et radié, qui se voit sur un autel de marbre, à quatre faces, dont les dessins m’ont été
communiqués par notre obligeant et savant confrère M. Raoul-Rochette. Cet autel, où l’alliance des idées
grecques avec les idées asiatiques est évidente, fut donné, il y a peu d’années, par les religieux du Liban,
à M. le capitaine de vaisseau de Suin. Il est succinctement décrit dans le mémoire de M. Raoul-Rochette
sur l’Hercule assyrien (Mém. de l’Acad. des inscript. t. 17., 2e partie, p. 98, 99), et sera prochainement publié
et commenté par le docte académicien. Entre autres faits neufs et curieux, il offre, sur trois de ses faces,
outre le buste du dieu-soleil barbu, deux images en pied de laDéesse de Syrie, images dont une se termine en
gaine et semble identifier cette déesse avec la Diane d’Éphèse. La quatrième face est occupée par un buste
d’Hercule représenté avec un costume qui, non moins que l’inscription grecque gravée sur une autre des
quatre faces, décèle le ciseau d’un sculpteur grec, mais d’un sculpteur de l’époque de la décadence. La tête
d’Hercule est coiffée avec le mufle d’un lion dont la peau tombe sur les épaules du buste et vient s’attacher
sur le devant de la poitrine, au moyen des deux pattes antérieures de l’animal, qui se nouent l’une avec
l’autre. Au-dessus de l’épaule gauche s’élève le gros bout de la massue d’Hercule.

31Ce fait remontait à une date si reculée, que Bottari (Mus. capitolin. t. 4., p. 77-86), décrivant le bas-
relief, se demande ce qui empêche de conjecturer qu’il fut apporté de Palmyre à Rome par l’empereur
Aurélien, sectateur zélé, comme on le sait, du culte du Soleil.

32Pl. 1., n°s 1 et 2 ; pl. 2., n°s 1 et 2 ; pl. 3., n° 1.
33Les inscriptions ont été estampées avec le plus grand soin, puis réduites par le procédé de la photo-

graphie pour être calquées sur le cuivre de mes planches. Ainsi disparaîtront quelques erreurs qui s’étaient
glissées dans la reproduction de ces inscriptions, lorsqu’en 1847 je publiai une première fois les dessins
de l’autel et du bas-relief palmyréniens du Musée capitolin (Monum. inéd. de l’Instit. arch. t. 4., pl. 38., n°s
11, 11 a, 11 b, 11 c, n° 6).

11



au Musée capitolin.34

Sur la face antérieure de l’autel est gravée une inscription
latine que Pighius,35 le premier, copia pendant son séjour dans
cette ville. Vers 1602, elle fut publiée dans la première édition du
recueil de Gruter,36 d’après une copie plus complète que celle
de l’antiquaire hollandais, restée manuscrite. En 1683, dans
ses Recherches curieuses d’antiquité,37 et, en 1685, dans ses
Miscellanées,38 Spon fit graver un dessin peu fidèle du monument
vu sous chacune de ses quatre faces. Ce dessin fut reproduit, sans
aucune correction, dans le deuxième volume de l’Antiquité
expliquée du P. Montfaucon.39 De 1603 à 1754, plusieurs autres
savants40 ont donné des copies plus ou moins exactes de
l’inscription bilingue de notre autel et de celle que porte le
bas-relief dont je parlerai plus loin; mais ils n’y ont pas joint les
dessins des figures qui ornent ces deux monuments. En 1782, le P.
Giorgi, dans la lettre citée plus haut, publia ses observations sur
l’autel et le bas-relief palmyréniens, en y insérant les remarques
philologiques qu’Adler lui avait communiquées. L’année suivante,
1783, cette lettre fut réimprimée à la fin du quatrième volume de
la Description du Musée capitolin.41 Dans ce dernier ouvrage,
publié avec luxe, on est étonné de trouver l’autel à quatre faces
gravé dans une simple vignette,42 qui reproduit le dessin en
miniature et fort inexact, que donne Giorgi43 d’un si précieux
monument. Ce dessin, on en aura la preuve plus loin, a induit en
erreur, sur un point important, deux archéologues d’un grand
mérite, Böttiger44 et Avellino.45 Enfin, M. l’abbé Lanci, après avoir
publié, en 1825, un fac-simile et une traduction de l’inscription
palmyrénienne de notre autel, à la suite de sa dissertation sur

34Avant d’être déposé dans ce riche musée, l’autel à quatre faces avait été placé à la villa Bosia, puis
dans les jardins du palais Mattéi.

35Manuscrits cités par Gruter, ubi infra.
36 Inscript antiq. p. 36., n° 1.
37Planche à la page 69.
38Miscell. erud. antiq. planche à la p. 3.
39Pl. 179., n° 5.
40On en trouvera la liste plus loin, p. 40, note 2.
41P. 371-416.
42Mus. capitolin. t. 4., p. 77.
43Lettre citée, planche pour la p. 107.
44 Ideen zur Kunstmythol. p. 239.
45Mémoire cité, p. 26.

12



la stèle ægypto-phénicienne de Carpentras,46 a inséré, vingt
ans plus tard, dans le premier volume de ses Paralipomenii,47

un commentaire accompagné d’un dessin qui laisse encore
beaucoup à désirer, et qui ne reproduit ni l’inscription latine, ni
l’inscription en caractères palmyréniens.

Au-dessus de la dédicace latine, qui se compose de six lignes,
on voit un buste radié,48 supporté par un aigle. Cet oiseau, attri-
but caractéristique du dieu solaire asiatique,49 que les Grecs et les
Romains assimilent à Zeus ou Jupiter, dont l’aigle est de même le
symbole,50 cet oiseau, dis-je, nous avertit que nous avons ici sous
les yeux l’image de Baal ou Bel, qualifié Sol sanctissimus51 dans l’ins-
cription latine, et, à ce titre, appelé dans l’inscription palmyré-
nienne, comme nous allons le voir, Malackbel, c’est-à-dire, Bélus
Roi. Les six lignes latines, sans nommer ce dieu, nous disent que
le monument fut consacré au Soleil Très-Saint, SOLI SANCTISSIMO,
par trois personnages qui portaient des noms romains : Tiberius
Claudius Felix ; sa femme, Claudia Helpis, et leur fils, Tiberius Clau-
dius Alypus.52 A droite, la face latérale53 nous offre l’image du Soleil
ascendant, représenté en pied sous les traits d’un jeune homme
imberbe, vêtu à l’orientale, et tenant un long sceptre de la main
droite ; la déesse de la Victoire lui pose une couronne sur la tête au

46Di un egizio monum. con inscriz. fenicia, etc. Spiegazione delle due epigrafi palmir. del Mus. capitol. (Roma,
1825, petit in-folio, avec deux fac-simile), p. 143-152. — Bianchini et Montfaucon, d’après lui, nous avaient
déjà donné un fac-simile assez satisfaisant de chacune de ces deux inscriptions.

47Paralipomeni alla illustrazione della sacra Scrittura per monument fenico-assirii ed egiziani (Paris, 1845, 2
vol. grand in-4°), p. 29-37; pl. 2., n°s 1-4.

48Les rayons solaires dont la tête est ornée sont au nombre de sept, et font allusion tout à la fois, je le
présume, aux sept planètes et aux sept conseillers de Baal, types primitifs des sept amschaspandsd’Ormuzd.

49Chez les Perses, l’aigle était le symbole de Mithra, dieu solaire et manifestation d’Ormuzd, le Jupiter
du Zend-Avesta.

50Remarquons que, sur plusieurs monuments romains, Jupiter, comme ici Baal ou Bel, est représenté
par un buste humain que supporte un aigle aux ailes éployées.

51Les rapports que la théologie asiatique avait établis entre l’aigle et le soleil ne sont pas moins net-
tement indiqués dans une croyance populaire fort répandue chez les nations civilisées de l’antiquité : on
affirmait que l’aigle est le seul oiseau qui puisse s’élever jusqu’au soleil et soutenir en face l’éclat de ses
feux et de sa lumière. L’empereur Julien, au début d’une lettre (Epistol. 16.) qu’il écrivait au philosophe
Maxime, ou, selon d’autres, à Libanius, paraphrase cette tradition avec le tour d’esprit qu’on lui connaît :
«La fable, dit-il, rapporte que l’aigle, pour éprouver si ses aiglons sont légitimes, les enlève tout jeunes
et dépourvus de plumes jusqu’à la région éthérée Là, il les présente aux rayons du soleil, comme pour
apprendre de ce dieu témoin s’il est vraiment leur père, ou s’ils sont nés d’un coupable adultère.»

52Félix et son fils Alypus faisaient partie de la troisième cohorte des Calbiens ou Galbiens, CALBIENSES
DE COH. 3000; ce qui doit s’entendre d’une cohorte fournie par la ville appelée Calaba ou Galaba et située
dans l’Osrhoène, province de la Mésopotamie. Le savant Orelli (Inscript. latin. select. t. 1., p. 344, n. 1924)
rapporte les six lignes de l’inscription latine, sans autre commentaire que ces mots : «Calbienses Grævio
ad Suet. Galb. 3. sunt milites calbeis s. galbeis donati.»

53Pl. 2., n° 2.

13



moment où il monte dans un char qu’emportent vers le ciel quatre
griffons ailés, dont il a pris les rênes en main. Au-dessous de ce ta-
bleau est gravée, sur trois lignes, une inscription en caractères pal-
myréniens, que le P. Giorgi,54 Eichhorn55 et M. l’abbé Lanci56 n’in-
terprètent pas dans les mêmes termes, mais où ces trois savants
s’accordent à lire le nom de Malachbel, l’un des dieux de Palmyre,
et le nom de Tibérius Claudius Félix, qui lui consacra le monument.
C’est ce qui résulte aussi de la traduction littérale qu’à ma prière,
M. le duc de Luynes a bien voulu faire de cette inscription. La voi-
ci en latin, précédée d’une transcription en caractères hébraïques,
selon la méthode qui est généralement suivie :

תדמר ולאלהי למלכבל זה עלתא
פלקס קלודיס טבריס קרב
שלם לאלהיהן ותדמריא

1re ligne. Aram57 hanc Malachbelo et diis Palmyræ
2e ligne. obtulit T(i)B(e)RI(u)S CL(a)UDI(u)S F(e)L(i)CS

3e ligne. et Palmyreni diis suis. Salve (ou pax).

C’est-à-dire : «Tibérius Claudius Félix a consacré cet autel à Ma-
lachbel et aux dieux de Palmyre, et les Palmyréniens à leurs dieux.
Salut (ou paix)58 !»

Cette dédicace, rapprochée de la composition du monument et
de la formule latine de consécration, SOLI SANCTISSIMO, prouve,
contrairement à l’opinion de Spon et de Montfaucon, que, chez les
Syriens,Malachbel était la personnification d’un dieu-soleil, et non
de la lune, qui est appeléeAgliboldans les inscriptions du bas-relief

54Lettre citée, p. 107.
55Commentat. societ. reg. scient. gotting. recent. vol. 6., p. 98-118.
56Ouvrage cité, Spiegazione, etc. (loc. cit.).
57C’est à tort que M. Kopp (Bilder und Schrift. der Vorzeit, t. 2., p. 133) croit trouver dans cette inscrip-

tion la dédicace d’une colonne au Soleil. Le mot ,עלתא eltha ou ealtha, qu’il traduit par colonne, appartient à
la langue syriaque, et signifie constamment autel dans la version syriaque de la Bible, autel et sacrifice (ho-
locauste) dans le dictionnaire de Castell. Les Maronites écrivent eltho ou eletho, et lui donnent aussi le sens
d’autel. Enfin eltha ou ealtha se retrouve, avec ce dernier sens, dans une autre inscription palmyrénienne
en l’honneur du Soleil (Comment. Soc. reg. scientiar. gotting. recent. t. 6., p. 84).

58La transcription de M. le duc de Luynes en caractères hébraïques et celle qu’avait publiée, en 1825,
M. l’abbé Lanci (ouvrage cité, Spiegaz. p. 151), ne présentent entre elles aucune différence; mais ce dernier
ne traduit pas tout à fait de même. Sa version italienne est ainsi conçue : Quest’ Ara a Malachbelo, e agli Dei
di Palmira consacrò Tiberio Claudio Felice, e i Palmireni. A’ loro Dei pace.

14



palmyrénien dont il sera bientôt question, et Selamanès, dans trois
inscriptions lapidaires59 trouvées en Syrie, au sommet du mont
Scheikh Béréquet, et non loin de l’emplacement de l’ancienne Bé-
roée.60 La signification du premier de ces trois noms ne peut lais-
ser subsister aucun doute ; car il se compose de deux mots : malca
ou malchus, roi, et baal ou bel, seigneur, qualifications qui, l’une
et l’autre, conviennent parfaitement et au soleil personnifié, et
à Baal considéré comme un dieu-soleil. Toutefois M. l’abbé Lan-
ci,61 sans s’arrêter à cette considération, et un peu trop préoccupé
peut-être du désir de trouver sur les quatre faces de notre autel la
personnification des quatre saisons de l’année en usage à Palmyre,
ne veut reconnaître sous le nom de Malachbel que le représentant
de la première de ces quatre saisons, l’équinoxe du printemps. Il
applique ce nom au personnage qui, monté sur le char attelé de
quatre griffons, est couronné par la Victoire ; et, pour lui, le buste
radié, posé sur un aigle, serait la déification du solstice d’été.

La face latérale gauche du monument qui nous occupe62 porte
un buste voilé, que Spon n’a pas cherché à qualifier, et qui serait,
suivant Montfaucon, le portrait de Tibérius Claudius Félix ; selon
Eichhorn, mais avec quelque doute, le portrait d’un ministre du
culte de Malachbel. Ces trois antiquaires prennent pour une fau-
cille l’instrument placé sur l’épaule droite du buste voilé. Spon
penche même à croire que cette faucille, emblème de la saison des
moissons, n’est pas sans corrélation avec le char du Soleil, qui est
figuré sur l’autre face. Le P. Giorgi ne s’explique pas sur ces deux
derniers points, et veut que le buste dont il s’agit représente Or-
muzd, dieu des mages. M. l’abbé Lanci63 le rapporte à l’automne
divinisé. Ce buste n’est ni un portrait, ni le dieu des Perses appelé
Ormuzd, ni la déification de l’automne, ni Baal, mais bien le dieu
suprême des Syriens et des Palmyréniens, que nous trouvons, dans
la triade divine des Assyriens et des Perses, sous le nom de Temps-
sans-bornes, c’est-à-dire l’Éternel. Toutefois il faut reconnaître ici

59Pococke, Inscript. antiquæ, cap. 1., pag. 2, 7, 8 ; p. 3, 9. Corp. inscr. græc. vol. 3., nn. 4449, 4450 ; ed. Franz.
Cuper, Dissert. sur div. matières de relig. et de philolog. (la Haye 1714), t. 2., p. 47. Pococke, Inscr. antiq. cap. 1., p.
2, 6. Egmond et Heyman, Itiner. t. 2., p. 401. Muratori, t. 1., p. 64. ; t. 4., Append. p. 1978, n. 7. Corp. inscr. græc.
loc. cit. n° 4451. Dans les trois inscriptions, on lit : ΜΑΛΑΒΑΧΩ et ΜΑΔΡΑΧΟΙ, au lieu de ΜΑΛΑΧΒΗΛΩ.

60Aujourd’hui Alep.
61Paralipomeni, t. 1., p. 31-37.
62Pl. 2., n° 1.
63Ubi supra.

15



l’influence de l’art grec64 ; car, tandis que les Assyriens, les Perses
et même les Phéniciens représentent habituellement ce dieu su-
prême sous le symbole du cercle ou de la couronne,65 emblèmes
d’éternité, nous le voyons, sur l’autel dont je parle, figuré sous une
forme humaine, et caractérisé par un voile et une harpé66 ; ce qui
achève de l’assimiler au Saturne (Cronos) des Grecs.67

Enfin, sur la face postérieure de notre autel,68 s’élève un
grand cyprès pyramidal, chargé de ses fruits globuleux, et non
un pin, comme le disent Gruter, Spon et Montfaucon, ou un
laurier, comme le veut Eichhorn.69 Vers le sommet de l’arbre
est attachée une couronne, emblème d’éternité et de déité, que
l’on pourrait aussi prendre pour le ceste de Vénus, si elle était
placée moins haut. Des flancs de ce cyprès, image vivante de
Vénus, naît l’Amour, qui, sous la forme d’un jeune enfant non
ailé, porte sur ses épaules un bélier, symbole tout à la fois de sa
mère70 et de son père, Baal ou Bel, époux et frère de la déesse. Les
Grecs et les Latins attribuèrent ce symbole à Hermès ou Mercure,
époux d’Aphrodite ou Vénus et père de l’Amour, assimilant ainsi
ce dieu à Baal, seconde divinité des Assyriens, des Syriens et

64Il faut reconnaître aussi, dans la composition de notre monument, l’influence des idées grecques;
car, de même que, chez les Grecs, Cronos ou Saturne finit par s’effacer pour laisser à Zeus ou Jupiter tous
les honneurs divins et le rôle d’un dieu omnipotent, de même nous voyons, sur notre autel palmyrénien, le
Temps-sans-bornes ou Saturne relégué au second rang; c’est le buste de Baal qui occupe la place d’honneur,
c’est-à-dire la face antérieure de cet autel ; et c’est à lui, qualifié Soleil très-saint (Sol sanctissimus), qu’est
dédié le monument dans l’inscription gravée au-dessous de son image (pl. 1., n° 1).

65Voy. Nouv. Journ. asiat. août 1835, t. 16., p. 174, 175; Mém. de l’acad. des inscr. nouvelle série, t. 17., 1re
partie, p. 352-354.

66Je me réserve de montrer ailleurs que la harpé, instrument d’origine asiatique, fréquemment placé
sur les monuments romains des tauroboles et du culte de Cybèle et d’Atys, a pour type primitif l’arme
tranchante qui, dans la légende de Mithra, empruntée aux Chaldéens d’Assyrie, est appelée l’oreille d’acier
ou plutôt l’oreille de cuivre rouge. (Voy. Zend-Avesta, t. 2., p. 229 et n. 5. Cf. ibid. t. 1., 2e partie, p. 347, 548, n.
3.)

67Dans la théologie chaldéenne ou assyrienne, Bélus, comme Ormuzd dans le Zend-Avesta des Perses,
est assimilé, non au Temps-sans-bornes ou à l’Éternité, mais au Temps limité, c’est-à-dire au temps qui doit
marquer la durée du monde créé. Cette distinction ayant échappé à l’attention des écrivains occidentaux,
et Bélus, en Orient, étant qualifié Temps (Chronos), quelques auteurs grecs ou latins ont commis la grave
erreur de croire que les peuples de l’Asie antérieure confondaient Bélus avec Saturne (Cronos). Je puis
citer nommément Théophile, évêque d’Antioche, dont le passage mérite d’être textuellement rapporté :
... ἔνιοι μὲν, dit Théophile, σέβονται τὸν Κρόνον, καὶ τοῦτον αὐτὸν ὀνομάζουσι Βὴλ, καὶ Βὰλ, μάλιστα οἱ
οἰκοῦντες τὰ ἀνατολικὰ κλίματα, μὴ γινώσκοντες μήτε τίς ἐστιν ὁ Κρόνος, μήτε τίς ἐστιν ὁ Βῆλος · παρὰ δὲ
Ῥωμαίοις Σατοῦρνος ὀνομάζεται · οὐδὲ γὰρ αὐτοὶ γινώσκουσι τίς ἐστιν αὐτῶν πρότερον, ὁ Κρόνος ἢ ὁ Βήλ.
Ad Autolycum, 3., 29., p. 399 C; Parisiis, 1742; edit. Maran. Voyez aussi Servius (ad Virgil. Æneid. 1., 733),
Damascius (Vita Isidor. apud Phot. Biblioth. cod. 242, p. 343, ed. Bekker) ; et l’auteur anonyme de l’Exorde du
2e livre de la Chronique d’Eusèbe (Chronic. 2., p. 239, edd. Maio et Zohrabo; p. 14, ed. Aucher).

68Pl. 1., n° 2.
69Comment. societ. reg. scient. gotting. recent. t. 6., class. historic. et philolog. p. 118.
70A Amathonte, dans l’île de Cypre, et à Corinthe, on offrait à Vénus un bélier chargé de toute sa toison.

(Voy. Jean Lydus, De mensib. 4., 45.)

16



des Palmyréniens. L’antiquité grecque et l’antiquité romaine
ont-elles jamais réussi à représenter, par une composition aussi
poétique, aussi ingénieuse, aussi discrète, les amours d’Hermès
et d’Aphrodite, de Mercure et de Vénus, et la naissance d’Éros
ou de Cupidon? Je suis tenté d’en douter, dût-on m’accuser de
partialité pour le génie symbolique de l’Orient.

Ce génie symbolique, si je ne me fais illusion, se manifeste
surtout dans le choix de l’arbre qui est, pour ainsi dire, le mot
de l’énigme du tableau placé sous nos yeux. Il n’était pas indif-
férent, comme on pourrait le croire, de faire naître l’Amour des
flancs d’un arbre de telle ou telle espèce. Ne fallait-il pas, puisqu’il
s’agissait de représenter sa mère, choisir un arbre qui pût rappe-
ler que primitivement Vénus réunissait en elle les deux sexes? Or
le cyprès n’est-il pas androgyne ou hermaphrodite, s’il m’est permis
de m’expliquer ainsi? c’est-à-dire, ne porte-t-il pas, sur un même
pied, des chatons mâles et des chatons femelles? Il était donc un
emblème éminemment propre à représenter tout à la fois un dieu
et une déesse, et à exprimer l’idée de l’union conjugale à laquelle
Éros ou l’Amour devait sa naissance. Ne suit-il pas de là que, sur
l’autel du Musée capitolin, le cyprès peut être considéré comme le
symbole et de la Vénus asiatique et de son époux divin?

L’attribution de la puissance créatrice à un arbre sacré n’est
point ici un fait unique et isolé. Une tradition persane,71 emprun-
tée à une source qui nous est restée inconnue, fait naître d’un arbre
Meschia72 et Meschiané, le premier homme et la première femme,
confirmant ainsi la double signification de vie et d’arbre que la
langue zende attribue au mot orouéré, l’arvor ou arbor des Latins.
Le grand bas-relief à deux faces découvert, en 1832, dans un mi-
thræum, près de Heddernheim, nous montre que la croyance des
sectateurs de Zoroastre avait passé, avec le culte de Mithra, chez
les Grecs asiatiques, qui, après avoir reçu des mains des Perses les
types des monuments consacrés à ce culte, les transmirent, plus
ou moins modifiés, aux légions que Pompée et les empereurs ro-
mains ou leurs généraux conduisirent dans l’Asie Mineure. Nous
voyons, en effet, sur la face antérieure du bas-relief de Heddern-
heim,73 la naissance de Meschia, ou la première phase de la vie

71Zend-Avesta (Boun-déhesch, 15.), t. 2., p. 376 et 377.
72Il est, sans doute, inutile de faire remarquer l’identité de ce nom avec le Mensch des langues germa-

niques.
73Annal. des Vereins für nassauische Alterthumsk. t. 1., pl. 1. Cette planche est reproduite, sous le n° 90.,

17



humaine, représentée par un enfant qui naît de l’arbre appelé rei-
vas dans le Boun-déhesch.74 A la droite de cet arbre sont plantés
trois cyprès ; entre le premier et le second, un jeune homme, qui
porte sur ses épaules un taureau renversé, la tête en bas, nous offre
l’image de la seconde phase de la vie humaine. Plus loin, entre le
second et le troisième cyprès, on remarque un groupe de deux fi-
gures, où, dans une autre occasion,75 nous avons reconnu Mithra
posant une couronne sur la tête du même personnage parvenu à la
troisième phase. La tradition qu’attestent tout à la fois ce précieux
monument et les livres sacrés des Parses, avait probablement été
recueillie chez les Chaldéens ou les Assyriens ; aussi s’était-elle ré-
pandue parmi d’autres peuples de l’Asie. Les Annales des Ouigours
m’en fournissent la preuve. « ACoumlandjou, lieu situé au confluent
des rivières Tougola et Sélinga,76 qui prennent leur source dans les
monts Caracorum,77 il y avait, disent ces Annales,78 deux arbres voi-
sins, l’un appelé fistouc, semblable au pin, dont le feuillage res-
semble à celui d’un cyprès, et dont le fruit a la forme et la saveur
de la pomme de pin; l’autre était un bouleau. Les deux arbres s’en-
flèrent ; ils étaient éclairés par une lumière céleste ; continuant
à croître, ils formèrent comme une montagne, d’où l’on entendit
sortir des sons harmonieux. Toutes les nuits, elle était entourée
d’une vive lumière. Lorsqu’elle fut parvenue au terme de sa gros-
sesse, une ouverture laissa voir cinq chambres, semblables à des
tentes et entourées d’un fil d’argent ; dans chacune était assis un

dans mes Recherches sur le culte de Mithra.
74Zend-Avesta, t. 2., p. 376.
75Nouv. annal. de l’Instit. archéol. t. 1., p. 474, 475. Mém. de l’Acad. roy. des inscr. t. 14., 2e partie, p. 84, 85.
76Dans le Syllabaire mandchou-chinois, intitulé : Thsing-han-touï-in-tseu-che, on trouve, en mandchou,

Toula et Selengge, et, en chinois, Thou-la et Se-ling-’ge.
77Sous cette forme, il faut reconnaître la chaîne appelée par Raschid-el-din Kara-Korum. Ce nom dé-

signe, en général, toutes les montagnes situées dans le voisinage de deux rivières dont le confluent est à
Koumlandjou, et d’une autre rivière nommée Orkhon.

78Ce sont les Annales mêmes des Ouigours que Raschid-el-din et le vizir Ala-el-din ont eues entre les
mains. Le dernier, dans son Histoire du conquérant du monde (Djenghis-Khan), en a donné un extrait, qui,
traduit en français, a été inséré par M. d’Ohsson, ministre de Suède à la Haye, dans son Histoire desMongols
(Paris, 1824, in-8°). C’est à cette traduction que j’emprunte le passage qui est transcrit ici. Les faits qu’il
renferme sont aussi rapportés, mais avec quelques variantes, dans l’Histoire de la dynastie mongole, écrite
en chinois par Tchao-yuan-phing et intitulée : Su-houng-kian-lou (section 29., fol. 14 verso). Le pays où a lieu
le prodige y est nommé Khorin ; il n’est question que d’un seul arbre, dont la rotondité est comparée à
celle d’une femme enceinte. Au bout de neuf mois et dix jours, l’arbre accouche de cinq garçons; le cadet
reçoit le nom de Bouka-khan, et devient roi des Ouigours, après avoir soumis les peuplades voisines. Feu M.
Jules Klaproth, à qui l’on doit une traduction française de ce morceau (Journ. asiat. 1824, t. 5., p. 268, 269),
remarque (ibid. p. 272) que si, avec toute raison, l’historien chinois déclare fabuleux le fait qu’il rapporte,
on ne doit pas moins conclure de son récit, que les principales circonstances en avaient été empruntées à
une même source par lui et par les historiens persans.

18



enfant allaité au moyen d’un tube suspendu à sa bouche. Les chefs
des tribus, frappés d’étonnement, venaient admirer et adorer ces
prodiges ... Les cinq enfants étaient traités par les peuples de cette
contrée avec le respect qu’on rend aux fils des rois ...» Il n’est pas
moins curieux de trouver dans les livres religieux des Thibétains
une légende où l’on voit la reine, qui porte dans son sein le Bôdhi-
sattva, s’avancer, dans le jardin de Loumbini, jusqu’à un arbre qui
s’incline et la salue; elle saisit une de ses branches, et, au même ins-
tant, le Bôdhisattva sort par son côté droit, sans la blesser.79 Dans
cette légende, on le voit donc, un arbre devient l’emblème vivant
d’une déesse remplissant, comme Vénus, Junon, Ilithyie, Lucine et
Artémis ou Diane, les fonctions d’obstétrice.

Des traditions analogues à celles que je viens de rapporter se
reproduisent même, mais avec plus ou moins d’altération, dans
certaines légendes orientales, importées en Grèce et en Italie. C’est
ainsi, par exemple, que les mythographes de ces deux contrées80

font naître Adonis d’une mère métamorphosée en arbre,81 et alter-
nativement désignée sous le nom de Myrrha et sous celui de Smyr-
na. Selon les uns, elle était fille de Cinyras, qualifié roi de Cypre,
prêtre d’Aphrodite à Paphos, et même fondateur de cette dernière
ville. Selon Panyasis, cité par Apollodore,82 elle avait pour père
Théias, roi des Assyriens. Hygin83 la dit fille de Cinyras, et donne
à ce prince le même titre de roi d’Assyrie. La légende grecque qui
nous parle de Myrrha punie d’un commerce incestueux par sa mé-
tamorphose en un arbre d’où naît Adonis, au bout de dix mois,
avait donc été puisée à une source assyrienne ou du moins phéni-
cienne.84 Elle inspira la composition d’un camée dont l’empreinte

79Voy. leRgyaTch’er Rol Pa, 2e partie, chap. 7., p. 80 et suiv. de la traduction franç. de M. Foucaux (Paris,
1848, in-4°).

80Apollodore, 3., 14., 4-7. Ovide, Metamorph. 10., 490 sqq. Servius, ad Virgil. Eclog. 10., 18 ; ad Æneid. 5.,
72. Scriptores rerummythicarum latini tres, t. 1., p. 60, 85, 239; ed. Bode. Conf. M. J. de Witte,Nouvelles Annales
de l’Instit. archéol. t. 1., p. 539. MM. Ch. Lenormant et J. de Witte, Élite des monuments céram. t. 2., p. 220.

81Cet arbre est celui qui produit la myrrhe. Parfois cependant les écrivains de l’antiquité lui substi-
tuent le myrte.

823., 14., 3.
83Fab. 58., v. 242.
84Il paraît que non-seulement l’Asie occidentale est la source des traditions qui avaient répandu chez

les Grecs la croyance à des personnages mythologiques nés d’un arbre et à des métamorphoses en arbre,
mais qu’une corrélation plus ou moins directe existait entre ces traditions et certaines cérémonies propres
à l’initiation aux mystères de la Vénus assyrienne, cérémonies où l’initié paraissait vêtu d’un costume
au moyen duquel on pouvait le croire métamorphosé en arbre. Une scène de ce genre est gravée sur un
cylindre du cabinet de M. le duc de Luynes, que reproduit le n° 12 de la pl. 54. B de mes Recherches sur
Mithra.

19



a été publiée à Rome, en 1839, par les soins de la direction de l’Insti-
tut archéologique.85 Ce camée représente une nymphe86 retirant,
par un pied, le jeune Adonis des flancs d’un arbre, qui est la mé-
tamorphose de sa coupable mère, et dont le tronc affecte sensi-
blement les formes d’une femme. À leur tour, les peintures qui
ornent quelques vases grecs inédits, dont je dois la connaissance
à M. de Witte, nous ont conservé le souvenir de ce mythe, puis-
qu’elles nous montrent Adonis placé auprès de Myrrha changée
en arbre. Le même archéologue m’apprend qu’à Naples, dans la
collection Torrusio, il existe une amphore de Nola, qui représente
deux personnages, l’un barbu, l’autre imberbe, sortant chacun du
tronc d’un arbre. D’autre part, un rite curieux, dont la mention se
trouve dans Julius Firmicus, nous autorise à croire que, chez les
Phrygiens, dans la célébration de la fête annuelle appelée Megale-
sia, et instituée en l’honneur de la Mère des Dieux, on entendait
représenter l’enfantement de la déesse et la naissance d’Atys, en
coupant un pin à une certaine hauteur, et fixant au centre de cet
arbre l’image d’un adolescent.87 Le même écrivain nous dit aussi
que, dans les fêtes consacrées à Proserpine, on coupait un arbre
et on le façonnait de manière à lui donner la forme d’une vierge.88

De son côté, Virgile met dans la bouche d’Évandre deux vers89 qui
prouvent que, de son temps, l’Italie conservait une tradition reli-
gieuse sur une race d’hommes nés du tronc des arbres et nommé-
ment des chênes. Enfin, dans la mythologie des peuples du Nord,
l’homme primitif est aussi un arbre; le tronc de cet arbre reverdit,
fleurit, et puise sa nourriture à trois sources : la nuit, la terre et le
ciel.90

85Centur. 6., n° 34. Voy. Bulletino dell’ Inst. arch. 1839, p. 109.
86Une tradition écrite substitue ici à la nymphe obstétrice un sanglier, le même animal qui devait un

jour causer la mort d’Adonis : de ses défenses il frappe l’arbre, et des flancs entr’ouverts de cet arbre sort
le jeune enfant (Servius, ubi supra).

87 In sacris phrygiis, quæMatris Deûm dicunt, per annos singulos (11. calend. apr.) arbor pinea cæditur, et in
mediaarbore simulacrum juvenis subligatur. Jul. Firmicus Maternus,Deerr. profan. relig. 28., p. 103; ed. Münter.
Cf. Ovide, Metamorph. 10., 104. Arnobe, Advers. Gentes, 5., 39.

88 In Proserpinæ sacris cæsa arbor in effigiem virginis formamque componitur ... (loc. cit. p. 104). À ce sujet,
il n’est peut-être pas sans intérêt de remarquer que, dans la langue zende comme dans la langue latine,
le mot qui signifie arbre est du genre féminin. Répétons que ce mot, orouèré, arbor ou arvor, est identique
dans les deux langues, et ajoutons que les livres sacrés des Perses qualifient l’arbre pur fille lumineuse de
l’eau (Zend-Avesta, t. 2., p. 255).

89Hæc nemora indigenæ Fauni, Nymphæque tenebant,
Gensque virûm truncis et duro robore nata.

Æneid. 8., 314, 315.
90Mone, dans le tome 5 de la Symbolique de M. le professeur Fic. Creuzer (2e édit. allemande), p. 349,

350.

20



Toutefois, la naissance de l’Amour portant un bélier sur ses
épaules et sortant des flancs d’un cyprès chargé de fruits, est
un fait nouveau dans le recueil des mythes ou des traditions
hiératiques des peuples de l’antiquité ; et ce fait confère à notre
autel palmyrénien le privilège qu’ont souvent les monuments
figurés de remplir quelques-unes des lacunes que présentent
les écrits qui nous restent des mythographes grecs et des
mythographes latins. Mais, si aucun auteur ancien ne fait
mention d’un Amour Criophore, un passage de Jean Lydus, déjà
cité,91 nous apprend que, chez les Cypriens et les Corinthiens, le
bélier était consacré à Vénus. D’autre part, le témoignage
formel de Pausanias établit que l’attribution du bélier à Hermès
ou Mercure, père de l’Amour, remonte à une haute antiquité,
se lie primitivement et d’une manière intime aux institutions
hiératiques de l’Asie occidentale, et ne doit être considérée, chez
les Grecs, que comme une importation. Décrivant Corinthe et ses
environs, cette célèbre cité où l’usage de consacrer le bélier à
Aphrodite avait été importé d’Amathonte, Pausanias rapporte
que, sur la route qui conduit directement à Léchée, il a vu un
bélier sculpté auprès d’une statue d’Hermès assis ; et, après
avoir cité deux vers de l’Iliade qui ont trait à la préférence
accordée au bélier par ce dieu protecteur des troupeaux, il a soin
d’ajouter qu’il doit taire ce qu’on lui a révélé du rôle assigné
à Hermès et au bélier dans les initiations aux mystères de
la Mère des dieux,92 divinité dont assurément personne n’est
tenté de contester l’origine asiatique. Un autre passage du même

91Ci-dessus, p. 19, note 4.
922., 3., 4 : ... τὸν δὲ ἐν τελετῇ Μητρὸς ἐπὶ Ἑρμῇ λεγόμενον καὶ τῷ κριῷ λόγον ἐπιστάμενος, οὐ λέγω.

Ce passage ne sera pas rapproché sans intérêt d’un bas-relief publié par Bartoli (L’Antr. eleusin. rappresent.
in un greco antico basso rilievo del mus. Nani ; pl. pour la page 3.). On y distingue les Grandes Déesses placées
debout sur le seuil de l’antre d’Éleusis. Deux béliers et deux lions sont accroupis sur les rochers qui forment
le cintre de cet antre. Mentionnons également une scène d’initiation qui nous reporte dans l’Asie occiden-
tale, et qui est gravée sur une plaque de bronze, du musée royal de Berlin, dont il sera question plus loin.
Nous y voyons (pl. 7., n° 6) un des assistants élever le bras droit et tenir dans la main un bâton court, au
bout duquel est attachée une grosse tête de bélier. Dans le bas du monument on remarque, au-dessous de
cette figure, un animal de même espèce, marchant à la suite d’un taureau. J’appelle aussi l’attention des
archéologues sur le rôle important que remplit le bélier dans la composition des types d’un grand nombre
de médailles asiatiques, en tête desquelles il faut surtout placer, après les monnaies autonomes attribuées
à l’île de Cypre, les monnaies coloniales de Damascus (Cœlé-Syrie). Ces diverses pièces et l’attribution du
bélier à Baal, à Hermès, à Mercure, à Éros, à Cupidon, me donnent lieu de soupçonner que cet animal sym-
bolique s’est substitué au taureau par suite d’un emprunt fait à l’Égypte. Cette substitution établit ainsi
entre le dieu Ammon, générateur, le Baal ou l’Hermès Criophore des Phéniciens et des Syriens, et l’Hermès
ithyphallique des Grecs, certains rapports qui méritent d’autant plus d’être étudiés, que les monuments
figurés de la Phénicie et de la Syrie offrent d’autres preuves de l’influence qu’exerça l’Égypte sur les usages
religieux de ces deux contrées asiatiques.

21



voyageur,93 sur lequel je reviendrai plus loin, nous apprend qu’en
Messénie, dans le canton appelé de son temps le bois Carnasius, on
célébrait ces mystères, et que là, au milieu d’un bois très-épais de
cyprès, étaient placées les statues d’Apollon Carnéius, d’Hermès
portant un bélier, et de Cora, fille de Déméter et surnommée la
Chaste (ἁγνή). La suite de mon travail montrera, par d’autres
témoignages, que si les Phéniciens et les Syriens faisaient
naître d’un cyprès, emblème de sa mère, l’Amour Criophore, et
attribuaient ainsi le symbole du bélier tout à la fois à ce jeune
dieu et à Baal, son père, ils avaient de même consacré le cyprès
pyramidal, non-seulement à Vénus et à l’Amour, mais aussi à
Baal, à ce dieu que les Grecs appellent tantôt Zeus, tantôt Hermès.

D’autre part, l’autel palmyrénien du Musée capitolin n’est
pas le seul monument qui nous révèle que la Syrie comptait
l’Amour Criophore, de même que Baal Criophore, au nombre
des dieux qu’elle adorait. Une statuette de bronze, inédite, et
récemment trouvée dans cette partie même de l’Asie occidentale,
justifie mon assertion. M. le duc de Luynes, à qui elle appartient,
et dont l’obligeance et la libéralité égalent le savoir, veut bien
me permettre de la publier ici,94 d’après un dessin exécuté sous
ses yeux, et réduit au tiers des dimensions de l’original.95 Ce
bronze représente un adolescent nu et debout, qui porte un
bélier sur ses épaules, et qu’à la première vue il est impossible
de ne pas déclarer identique avec l’Amour Criophore de notre
autel palmyrénien. Il fut découvert en 1849, dans un sacellum
ou dans une grotte artificielle,96 que recélaient les flancs d’une
assez haute montagne située à environ 20 kilomètres de Seyde,
l’ancienne Sidon. Au sommet de cette montagne est bâti un
petit village appelé Rimat. En face de la statuette étaient placés
deux bustes de bronze,97 qui, la tête ornée de douze rayons,
représentent chacun un dieu solaire ou le Soleil personnifié.
Ainsi, dans cette grotte, chose bien digne d’attention, on avait
réuni, de même que sur les faces sculptées de l’autel du Musée

934., 33., 5. Cf. 11., 22., 2.
94Pl. 4., n° 1.
95La hauteur est d’environ 50 centimètres.
96Tous les détails relatifs à cette intéressante découverte sont rapportés dans une lettre que M. Pére-

tié, chancelier du consulat général de France à Beyrouth, a eu la complaisance de m’adresser le 3 juin 1850.
Cette lettre est insérée dans le n° 29 (mai 1851, p. 50-52) de l’Archäologischer Anzeiger, que publie à Berlin
M. Éd. Gerhard.

97L’un a 30 centimètres de hauteur, l’autre 8 centimètres seulement.

22



capitolin, le culte et les images du Soleil et de l’Amour Criophore.
Un rapprochement si plein d’intérêt n’indique-t-il pas que je suis
fondé à désigner sous le nom d’Amour Criophore l’enfant qui, sur
cet autel, naît des flancs d’un cyprès, et à donner le même nom à
l’adolescent que représente la statuette de M. le duc de Luynes?
Ici le bélier,98 modelé dans des proportions beaucoup plus fortes,
est caractérisé de manière à ne pouvoir être confondu avec une
autre espèce de quadrupède, comme il est advenu du petit bélier
de l’autel palmyrénien.

On objectera peut-être que si les deux figures dont je viens
de parler représentent réellement l’Amour, elles devraient avoir
des ailes attachées aux épaules. L’objection tombe à la vue de
deux médailles autonomes d’argent, frappées à Nagidus, et, par
conséquent, dans une province de l’Asie Mineure, la Cilicie,
presque aussi renommée que la Syrie, la Phénicie et l’île de Cypre
même, par le culte solennel qu’elle rendait à Vénus. Ces deux
médailles, déjà publiées dans mes Recherches sur cette déesse,99

sont reproduites ici100 ; elles nous montrent ce culte associé,
comme il l’était chez les Syriens et les Phéniciens, au culte du

98M. Éd. Gerhard a enrichi d’un savant article sur l’attribution du bélier à plusieurs divinités la cin-
quième livraison (n°s 14 et 15, février et mars 1850, p. 149-160; pl. 15.) de son recueil intitulé : Denkmäler,
Forschungen und Berichte, als Fortsetzung der archäologischen Zeitung ; recueil qui ne saurait être trop recom-
mandé à l’attention et aux encouragements de tous les amis de la science. Parmi les monuments inédits
que nous fait connaître l’article cité, on doit remarquer, à cause surtout de sa provenance et de son ori-
ginalité, une terre cuite, coloriée, qui a été rapportée de l’île de Chypre par M. le professeur Ross, et qui,
selon M. Gerhard, représente Jupiter Ammon accroupi sur un bélier debout (pl. 15., n° 3). Elle est déposée
au musée royal de Berlin, et me paraît confirmer à la fois le fait de l’influence exercée par l’Égypte sur les
doctrines religieuses des Phéniciens ou des Cypriens et l’attribution que, depuis peu, on fait à l’île de Cypre
de plusieurs médailles classées pendant longues années parmi les incertaines de Cilicie. J’entends parler de
celles qui portent d’un côté un bélier, de l’autre une croix ansée ou une tête de bélier. La plupart des pièces
de la première de ces deux catégories sont figurées sur la planche 1 du savant mémoire de notre confrère
M. Raoul-Rochette, intitulé : De la croix ansée ou d’un signe qui y ressemble (Mém. de l’Acad. des inscript. t. 16.,
2e partie, p. 286-382). — Ceci était écrit lorsque j’ai pu prendre connaissance d’une récente publication
due au zèle et au savoir d’un habile archéologue dont le nom est cher à tous les amis de la science, M. le
duc de Luynes. Profitant des richesses de son propre médaillier, et ne négligeant pas de puiser dans les
autres collections particulières et les collections publiques d’Europe, il a réuni, dans un ouvrage intitulé :
Numismatique et inscriptions cypriotes (Paris, 1852, 1 vol gr. in-4°, avec 12 planches), toutes les médailles qui
appartiennent aux deux catégories dont j’entends parler. Il n’hésite pas à les attribuer à l’île de Cypre; et,
par une étude aussi persévérante qu’intelligente, il est même parvenu à en lire les légendes avec assez de
certitude pour rapporter nominativement dix de ces pièces à Amathus ou Amathonte (p. 3-8 ; pl. 1., n°s
1-8, 10 et 14), quatre à deux villes alliées, Salamine et Amathus (p. 8, pl. 1., n°s 12 et 13; pl. 6., n° 10; pl. 12.,
n° 1), et une (p. 8 ; pl. 1., n° 11) à l’alliance de Salamine avec une ville qu’il croit être Lapathus, sans cepen-
dant l’affirmer. Enfin, il attribue à une ville incertaine de la confédération cyprienne (p. 7) la médaille n°
9 de sa planche 1. À l’époque où M. Raoul-Rochette publiait son mémoire sur la croix ansée, on était loin
de soupçonner que la numismatique de l’île de Cypre comprît un nombre aussi considérable de médailles
au type du bélier, et on désespérait de déchiffrer les légendes gravées sur celles de ces pièces qui étaient
alors connues des numismates.

99P. 194-197 ; pl. 5., n°s 7 et 8.
100Pl. 8., n°s 8 et 9.

23



dieu que l’Orient adorait sous les noms de Baal ou Bel, d’Adad,
de Sabazius, de Temps, et qui s’identifie avec Zeus ou Jupiter
et avec Hermès ou Mercure. Au droit de la première des deux
pièces,101 on reconnaît sans peine ce dieu asiatique, dont le buste
radié et supporté par un aigle est sculpté sur une des faces de
l’autel palmyrénien; au revers, comme sur la face postérieure
de cet autel, nous trouvons la déesse, épouse de Baal ; mais ici
l’anthropomorphisme a repris ses droits. Baltis ou Beltis, appelée
aussi Astarté, est représentée sous une forme humaine, et vêtue
seulement de la ceinture aux pieds, de même que l’Aphrodite
Génétyllis des Grecs et la Vénus Génétrix des Romains. Assise sur
un trône, la tête ceinte d’une couronne crénelée, elle fait, avec
la patère qu’elle tient de la main droite, une libation sur un
autel placé à ses pieds.102 Derrière le trône, se tient debout son
fils, l’Amour, complétement nu et sans ailes, comme l’Amour
Criophore du cabinet de M. le duc de Luynes, comme l’Amour
Criophore qui, sur la face postérieure de l’autel palmyrénien,
naît des flancs du cyprès, image symbolique de Vénus. Ainsi, nous
avons sous les yeux une des médailles de Nagidus composées
d’après des traditions religieuses communes aux Syriens, aux
Palmyréniens et aux Ciliciens. Elle remonte à une époque où les
dominateurs de la Cilicie n’avaient pas encore osé appliquer aux
types asiatiques les modifications que, plus tard, le sentiment du
beau et du vrai, principe fondamental de l’art grec, devait leur
faire subir. Mais à la suite de la série de médailles qui comprend
cette pièce, vient se ranger une autre série, où l’on découvre
un des exemples les plus frappants que, dans la numismatique
asiatique, on puisse citer des heureuses transformations opérées
par le burin des artistes grecs. À cette seconde catégorie
appartient une élégante médaille autonome, d’argent,103 où nous
voyons l’Aphrodite grecque substituée à l’Astarté des Nagidiens.
La déesse fait aussi, de la main droite, une libation sur un autel
posé à ses pieds ; mais elle passe, avec une tendresse toute
maternelle, son bras gauche autour du cou de son fils, et ce fils a

101 Ibid. n° 8. Cette médaille était inédite, lorsque je l’ai publiée dans mes Recherches sur Vénus.
102Une autre médaille autonome de Nagidus, publiée par Pembroke (Numismat. antiq. pars 2., tab. 22),

offre une variante intéressante : la déesse, dans le même costume et assise sur son trône, fait une libation,
non sur un autel, mais sur une fleur qui ressemble à une rose on au balaustium. Une Victoire ailée vole dans
le champ de la médaille et vient poser une couronne sur la tiare d’Astarté.

103Numismat. ant. pars 2., tab. 22, n° 9.

24



des ailes, comme nous sommes habitués à en voir aux épaules de
l’Amour sur les monuments figurés des Grecs ou des Romains.
La planche où j’ai placé, à côté l’un de l’autre, le dessin de
chacune de nos deux médailles nagidiennes, rendra beaucoup
plus sensible le contraste qui résulte du rapprochement de deux
pièces monétaires, semblables quant à la composition de leurs
types, mais différentes par le style propre à chacune d’elles. Ce
rapprochement aura de plus l’avantage de mettre hors de doute
l’identité des deux Amours Criophores de Syrie, non-ailés, avec
l’Éros ailé des Grecs et le Cupidon ailé des Romains.

Cette dernière observation est d’autant mieux placée ici qu’il
me paraît intéressant de rapprocher des deux Amours Criophores
un très-petit bas-relief de bronze, que je crois inédit et qui fut trou-
vé, il y a quelques années, dans des ruines romaines, en Transyl-
vanie.104 Le dessin qui le reproduit, d’après un plâtre que j’en pos-
sède, est gravé sous le numéro 2 de ma planche 3. Ici l’Amour est re-
présenté avec des ailes, bien qu’il soit accompagné du bélier. Tou-
tefois il ne le porte pas sur les épaules ; il est, au contraire, étendu
ou couché sur le dos de l’animal symbolique,105 et devient ainsi un
Cupidon Criopole ; mais cette attitude ne met pas moins en évidence
l’intention formelle qu’on avait eue de faire ainsi allusion à la nais-

104Je dois la connaissance de ce petit monument aux obligeantes communications de Mme. la baronne
Jósika, dont la mort, arrivée en 1850, est un sujet de bien vifs regrets pour ses amis et pour toutes les
personnes qui cultivent les sciences et les arts.

105Telle était probablement l’attitude d’Aphrodite Pandémos, dans le groupe de bronze que Pausanias
(6., 25., 2) avait vu à Élis et qui représentait la déesse placée sur un bouc. Ce groupe, ouvrage du célèbre
statuaire Scopas, nous explique l’origine du surnom d’Épitragia qu’avait reçu Aphrodite. Comme déesse
de la mer, nous la trouvons tantôt couchée, tantôt assise sur les mêmes animaux qui lui sont attribués
comme déesse de la terre. C’est ainsi, par exemple, que la représente un bas-relief du Musée capitolin (Mus.
capitolino, t. 4., pl. 62.), où il faut particulièrement remarquer le bouc marin sur le dos duquel est placée
Vénus. Ajoutons à ce bas-relief un vase d’argent ciselé, découvert aux environs de Vienne en Dauphiné, et
orné de la représentation des quatre saisons. Le printemps y est figuré sous les traits de Vénus assise sur le
dos du taureau équinoxial (voy. mes Recherches sur Vénus, pl. 14. G, n° 17). — Mon mémoire était déjà livré
à l’impression, lorsque, dans le nouvel ouvrage de M. le duc de Luynes, cité plus haut (p. 28, 29, note 2), j’ai
trouvé reproduites (p. 25, 28, pl. 5., n° 3 ; p. 31, pl. 6., n° 5) deux rares médailles autonomes et bilingues de
Salamine (île de Cypre), qui appartiennent au Musée britannique, et qui représentent chacune, mais dans
un module différent, au droit, un taureau ou une génisse que l’on vient d’immoler, et, au revers, un bélier
portant Vénus vêtue d’une longue tunique transparente, et coiffée comme la Vénus de Médicis. On voit
quelle corrélation s’établit, d’une part, entre cette Vénus Criopole, Baal ou Mercure Criophore, l’Amour
Criophore des Syriens, et l’Amour Criopole du petit bas-relief ici figuré (pl. 3., n° 2) ; d’autre part, entre
cette même Vénus Criopole et les autres représentations figurées de Vénus que j’ai indiquées ci-dessus.
La substitution du bélier au taureau ou à la génisse dans les images de la déesse, comme dans sa légende,
est un fait qui, si je ne me trompe, ajoute quelque intérêt aux observations que renferment la note 1 de
la page 26 de ce mémoire et la note 2 de la page 28. De plus, ce fait, rapproché des médailles de l’île de
Cypre au type du bélier, et rapproché surtout des monuments figurés qui m’ont autorisé à reconnaître un
Amour Criophore et un Amour Criopole, me donne lieu de douter qu’il faille, avec M. Théodore Panofka,
rapporter au mythe de Phrixus le joli vase qu’il a publié dans une savante dissertation intitulée : Atalante
und Atlas (Berlin, 1851, in-4°), p. 10 et 11, n°s 4 et 4 a de la planche qui accompagne le texte.

25



sance de Cupidon, fruit des amours de Vénus avec Mercure Crio-
phore.106 Par-là, se trouve confirmée une fois de plus l’interpréta-
tion que je donne au sujet représenté sur la face postérieure107 de
l’autel du Musée capitolin.

Ce sujet est étrangement défiguré dans les dessins qui en ont
été publiés jusqu’à ce jour. Sur la planche jointe à la Lettre citée
du P. Giorgi, on a substitué au bélier que porte l’Amour un veau ou
une génisse. Le dessinateur ou le graveur dont s’est servi M. l’ab-
bé Lanci, a remplacé le bélier par une chèvre. Un autre érudit a
pris ce bélier pour un cheval.108 Bien plus, dans le dessin que pu-
blia Spon et que reproduisit l’auteur de l’Antiquité expliquée, on ne
découvre aucune trace d’enfant, de bélier, de veau, de génisse, de
chèvre, ni de cheval. On conçoit dès lors qu’aucun de mes savants
devanciers n’ait été amené à reconnaître sur notre autel la nais-
sance de l’Amour Criophore, et que tous, sans exception, se soient
plus ou moins égarés dans l’interprétation de l’ensemble du mo-
nument. Le P. Giorgi,109 par exemple, se préoccupe exclusivement
de l’idée que cet autel, comme le bas-relief palmyrénien dont je
parlerai plus loin, doit s’expliquer par les doctrines ou les tradi-
tions propres aux sectateurs de Zoroastre. De là, il conjecture que
l’oiseau sculpté au bas du buste radié est l’éoroschasp ou le simorg,
oiseaux consacrés à Mithra, et que la figure ailée, qui pose une
couronne sur la tête du personnage placé dans un char attelé de
quatre griffons, est Ormuzd instituant roi des rois Mithra ou le So-
leil.110 Il ne met pas en doute que le cyprès représenté sur chacun
des deux monuments ne fasse allusion à Zoroastre, qui, selon le
témoignage des auteurs persans, grava sur l’écorce d’un arbre de
cette espèce certains dogmes religieux. Le P. Giorgi rappelle à ce
sujet que, dans les écrivains orientaux, il est aussi question d’un
autre cyprès qui renfermait l’esprit ou le féroüer du faux prophète,
et dont les propriétés étaient merveilleuses et surnaturelles. Au
nombre des miracles produits par ce second cyprès, le même philo-
logue, sans citer aucune autorité, se croit en droit de comprendre

106Dans la mythologie indienne, c’est Agni, le dieu du feu, qui paraît monté sur un bélier. (Voy. M. Ch.
Coleman, The mythology of the Hindus (Lond. 1832, in-4°), pl. 22., n° 4.)

107Pl. 1., n° 2.
108C’est ce qu’affirme M. l’abbé Lanci (Paralip. t. 1., p. 34), en s’abstenant charitablement de nommer

l’auteur d’une pareille méprise.
109Lettre citée, p. 39 et suiv.
110 Ibid. p. 110.

26



la naissance de l’enfant que nous voyons sortir des flancs d’un cy-
près sur une des faces de l’autel du Musée capitolin. Il avance que
cet enfant est Zoroastre lui-même, tenant dans ses mains la por-
tion antérieure du corps d’une vache, pour rappeler une des cir-
constances fabuleuses de sa propre naissance : «Ad indicandum
spiritum simul et genitale semen corporis Zoroastris, vaccino lac-
ti a Deo creatore immixtum.111 » Un habile archéologue de Dresde,
feu M. Böttiger,112 adoptant avec trop de complaisance l’opinion
du philologue romain, poursuit ce même système d’explication,
et suppose que l’enfant dont il s’agit est un des vingt-huit izeds
du Zend-Avesta, « qui, dit-il, élève vers le ciel un jeune taureau,
symbole du taureau solaire, ou plutôt de ce taureau du monde que
mentionnent fréquemment les livres de Zoroastre, et que des au-
teurs orientaux postérieurs ont appelé le taureau Aboudad.» Ain-
si, au lieu de chercher tout naturellement l’explication d’un mo-
nument figuré palmyrénien dans la légende des divinités que l’on
sait avoir été honorées en Syrie d’un culte particulier, ou dans le
rapprochement des divers monuments de l’art qui furent consa-
crés à ces mêmes divinités, le P. Giorgi et Böttiger ont cru qu’ils
devaient la chercher exclusivement dans les livres de Zoroastre ou
dans les traditions persanes. Il est cependant avéré que le culte
d’Ormuzd et de Mithra ne se répandit point en Syrie, et que le
culte beaucoup plus ancien de Baal et de Baltis, Astarté ou Dercé-
to y resta dominant. Des erreurs analogues à celle que je relève
se reproduisent fréquemment, je le dis à regret, dans les disser-
tations archéologiques où il s’agit, soit d’expliquer des antiquités
figurées orientales qui n’appartiennent pas à la Perse, soit de re-
monter à la source des influences exercées par un art asiatique sur
certains monuments figurés de l’Occident. Toutefois Giorgi et Böt-
tiger n’auraient peut-être pas encouru le reproche que je me vois
obligé de leur adresser, si le premier de ces deux érudits, exami-
nant avec plus de soin qu’il ne l’a fait le quadrupède que porte sur
ses épaules l’enfant qui naît du cyprès, avait reconnu dans ce qua-
drupède, non point une génisse ou un taureau, mais bien un bélier,
animal symbolique, dont les fragments qui nous restent des livres
zends ne font aucune mention.

111De inscription. palmyrenis quæ in Mus. capitol. adserv. interpretand. Epistola, p. 41 et 42. Dans le passage
que je cite, le P. Giorgi fait allusion à une tradition recueillie par Scharistâni (voy. Th. Hyde, Hist. relig. veter.
Persar. p. 300; 2e édition).

112 Ideen zur Kunstmytholog. p. 239.

27



De son côté, le dernier interprète de notre autel palmyrénien,
M. l’abbé Lanci, après avoir cru reconnaître sur trois des faces de
ce monument, je l’ai déjà dit, la représentation des trois premières
saisons de l’année, le printemps, l’été et l’automne, ne met pas en
doute que la face postérieure ne représente l’hiver. À cette qua-
trième saison préside, selon lui,113 le Soleil femelle, le Soleil plu-
vieux, Aglibol, roi ou dominateur de la constellation zodiacale du
Capricorne; il se cache ici dans les rameaux du cyprès, symbole de
l’exaltation du soleil, de l’exaltation de la gloire114 ; la petite chèvre
(capretta), placée sur les épaules de cette divinité féminine, fait al-
lusion au Capricorne, et, ajoute-t-il, au retour du Soleil femelle
parvenu à ce signe zodiacal.115 Une telle interprétation ne se se-
rait sans doute pas présentée à l’esprit de l’ingénieux auteur des
Paralipomeni, si, regardant d’un peu plus près le monument origi-
nal, il n’avait pas pris le bélier pour une petite chèvre, et le jeune
enfant pour une déesse solaire, Aglibol, que nous allons trouver
représentée comme une divinité mâle et lunaire sur un autre mo-
nument palmyrénien, non moins authentique.

Les diverses interprétations proposées par mes savants
devanciers ne sauraient donc, si je ne me fais illusion, infirmer
l’explication que j’ai donnée de chacune des sculptures qui ornent
l’autel à quatre faces du Musée capitolin. Cette explication, je
ne l’ai pas cherchée ailleurs que dans l’étude des croyances
religieuses et du langage symbolique qui furent communs
aux Assyriens, aux Syriens et aux Phéniciens. Si, considérant
le monument dans son ensemble, nous nous rappelons, d’une
part, les témoignages anciens qui assimilent le Soleil à Baal ou
Jupiter,116 et, d’autre part, le célèbre passage de Julien117 sur les
trois soleils qu’admettait la théologie syrienne,118 nous sommes

113Paralipom. t. 1., p. 34-37.
114 Ibid. p. 57.
115J’ai quelque peine à concilier ces idées avec l’opinion où est M. Lanci (ibid. ibid.) que le cyprès était

consacré à Aglibol, et que le gopher des Hébreux et le sàru des Arabes, qui sont deux des noms de cet arbre
en Orient, appartiennent à deux racines sémitiques exprimant une même idée, celle de la disposition à la
génération ou à l’enfantement. Je laisse aux maîtres en philologie le soin de décider jusqu’à quel point est
fondée cette dernière observation.

116Voy. plus loin, p. 47, 48, 99.
117Orat. 4. in Solem, Opp. p. 131 sqq. ed. Spanh. Cf. Scriptor. rer. mythicar. latini tres, Mythogr. 2., fab. 18., t.

1., p. 80, ed. Bode. On lit ici ces paroles très-explicites : «Constat autem triplicis esse Apollinem potestatis,
et eundem esse Solem apud superos, Liberum patrem in terris, Apollinem apud inferos ...»

118Nous retrouvons des traces de cette croyance chez les Égyptiens, qui, selon Plutarque (De Isid. et Osir.
p. 372, ed. Xylandro; p. 93, 94, ed. G. Parthey), sacrifiaient trois fois par jour au Soleil, et chez les Perses,

28



amenés à supposer que notre autel palmyrénien représente,
outre Vénus, cette triade solaire, c’est-à-dire le dieu suprême
des Syriens et ses deux manifestations. Dans cette hypothèse, le
buste orné d’un voile et d’une harpé,119 et le buste radié posé sur
un aigle,120 seraient l’un l’image du Temps-sans-bornes, le Saturne
des Grecs et des Romains; l’autre, l’image de Baal, c’est-à-dire les
images sensibles des deux soleils intellectuels et immatériels
qui, selon les expressions de Julien, donnent l’intelligence aux
dieux et aux êtres immatériels et invisibles. Le personnage placé
sur un char ascendant et attelé de quatre griffons121 serait et
ne peut-être que le troisième soleil de cette théologie : soleil
matériel et apparent ou visible, il dispense à la terre la lumière,
la chaleur, et, chaque année, vainqueur (sol invictus) dans sa lutte
avec les ténèbres, le froid et le principe humide, il recommence
son ascension vers le ciel, couronné par la Victoire, comme nous
le voyons ici. Enfin, sur une quatrième face,122 le cyprès enfantant
l’Amour est l’emblème expressif de la Vénus asiatique, Baltis ou
Beltis, épouse et sœur de Baal ou Jupiter, et, par conséquent, fille
du Temps-sans-bornes, comme Baal.123

Que cette interprétation soit fondée ou non, il reste un fait

qui donnaient à Mithra une épithète que les écrivains grecs ont traduite par τριπλάσιος. D’accord avec
la signification de cette épithète, la liturgie du Zend-Avesta renferme l’obligation d’adresser trois prières
par jour à Mithra.

119Pl. 2., n° 1.
120Pl. 1., n° 1. N’oublions pas que, chez les Perses, l’aigle était le symbole de Mithra, dieu solaire et ma-

nifestation d’Ormuzd. C’est pourquoi un grade de pèreaigle avait été institué dans les mystères de ce dieu,
et pourquoi aussi nous lisons dans le Zend-Avesta (t. 2., p. 388), que l’aigle se balance entre les deux extré-
mités du monde, c’est-à-dire entre les deux portes du ciel, le soleil et la lune. — Depuis que ces remarques
ont été placées ici, j’ai trouvé plusieurs autres exemples des rapports directs que la théologie asiatique ou
chaldéenne avait établis entre l’aigle et le soleil. Ils me sont fournis par le nouvel ouvrage de M. le duc de
Luynes, dont j’ai parlé ci-dessus. Le savant auteur y publie (p. 11 et 14, pl. 2., n° 18; p. 14 et 55, pl. 12., n°
6) deux rares et belles médailles d’or, d’Évagoras 1er, l’une du cabinet de S. A. I. le grand-duc de Toscane,
l’autre de la collection Hunter, et représentant chacune, au revers de la tête tourellée de Vénus Paphienne,
un aigle posé sur la croupe d’un lion et l’astérisque du soleil gravé au-dessus de ce groupe. Un tel type, on
le voit, nous ramène à l’autel palmyrénien du Musée capitolin, dont une face (pl. 1. n° 2) nous offre l’image
symbolique de Vénus enfantant l’Amour; une autre face (ibid. n° 1) nous montre le buste d’un dieu-soleil,
placé sur un aigle. D’autres médailles de l’île de Cypre, également publiées par M. le duc de Luynes, pré-
sentent d’un côté une tête de lion tirant la langue, symbole très-significatif du soleil d’été : et, de l’autre
côté, tantôt un aigle se balançant dans les airs au-dessus d’un lion couché (ouvrage cité, p. 9, 10 et 12; pl.
2., n°s 3-8), tantôt, au lieu d’un aigle, l’astérisque même du soleil gravé au-dessus d’un lion pareillement
couché (ibid. p. 10 et 12; pl. 2., n° 9).

121Pl. 2., n° 2.
122Pl. 1., n° 2.
123C’est pourquoi, dans les légendes hiéroglyphiques qui accompagnent quelques images de la Vénus

assyrienne importée en Égypte sous le nom d’Hathor où Athyr, la déesse est qualifiée fille du Soleil. Une
note, qui m’a été communiquée par M. le vicomte Emmanuel de Rougé, m’apprend que telle est la véritable
signification des signes que Champollion le Jeune traduisait par ces mots : Grande génératrice du Soleil (Mém.
de l’Acad. royale des sciences, t. 13., p. 647-649).

29



certain, la réunion sur un seul autel de quatre bas-reliefs qui
nous offrent l’image d’un dieu suprême qu’il faut nécessairement
assimiler à Cronos ou Saturne, l’image de Baal ou le Temps
limité, qui s’assimile à Jupiter et à Ormuzd, l’image du soleil
matériel et ascendant, personnifié, et celles enfin de Vénus et de
l’Amour. Par-là, nous constatons que, si dans le célèbre temple
d’Hiérapolis, comme chez les Cypriens,124 on avait associé le culte
du Soleil à celui de Baal ou Jupiter et de Baltis ou Vénus, il en
était de même à Palmyre.125 Par là aussi nous pouvons, avec toute
certitude, remonter à l’origine asiatique du temple érigé, dans
l’Acro-Corinthe, en l’honneur d’Aphrodite armée, temple où
Pausanias126 avait vu réunis les statues et, par conséquent, le
culte d’Aphrodite, d’Hélios et d’Éros. Nous remontons avec non
moins de certitude à l’origine également asiatique du type
de quelques monnaies autonomes de Dyrrhachium, colonie
corinthienne fondée en Illyrie ; elles nous montrent le buste
radié du Soleil superposé au groupe d’une vache allaitant un
veau127 ; et ce groupe, comme je l’ai dit ailleurs,128 représente
symboliquement la fille du dieu-soleil, la Vénus asiatique,
allaitant son fils. À leur tour, ces monnaies de Dyrrhachium et
le temple de l’Acro-Corinthe, aussi bien que l’autel du Musée
capitolin, nous permettent de croire que, si à Rimat on a
découvert, dans un même sacellum souterrain, deux bustes
du Soleil et une image de l’Amour Criophore, ce n’est point
accidentellement que ces trois monuments s’y trouvaient réunis.

Le bas-relief palmyrénien que reproduit le n° 1 de ma
planche 3, nous offre un second exemple de la représentation
de Vénus-Beltis sous le symbole du cyprès pyramidal. Ce

124Julien (loc. cit. p. 135 D et p. 144 C) dit expressément que les Cypriens élèvent des autels en commun
à Hélios et à Zeus, et qu’Apollon est l’assesseur de Zeus.

125L’association du culte et des images du Soleil et de Baal en Cypre et à Palmyre, comme à Hiérapolis,
me rappelle un passage de Zosime (Histor. 1., 61., 3-5), où il est dit qu’Aurélien, le vainqueur de Zénobie,
employa les trésors enlevés de Palmyre à construire dans Rome (d’autres disent dans Palmyre même) un
magnifique temple en l’honneur du Soleil, et à l’orner des statues du Soleil et de Bélus (Ἡλίου τε καὶ Βήλου
καθιδρύσας ἀγάλματα). Reitemeier, dans son édition de Zosime (Lipsiæ, 1784), n’a pas hésité à suivre ici
le sentiment de Scaliger et à rejeter la leçon proposée par Saumaise. Ce dernier, à cause de l’identité du
Soleil et de Bélus chez les Syriens, pensait qu’il fallait lire : Ἡλίου τοῦ καὶ Βήλου ; ce qui, observe Scaliger,
ne peut s’accorder avec la terminaison plurielle du mot ἀγάλματα. Notre autel confirme cette judicieuse
remarque qui, sans doute, n’avait pas échappé au savant Tillemont ; car il traduit : «Aurélien y mit les
statues du Soleil et de Bel (Baal).» (Voy. Hist. des emper. t. 3., p. 400; Paris, 1720-1738.)

1262., 4., 7.
127Voy. Recherch. sur Vénus, pl. 14. H, n°s 2 et 4.
128Voy. ibid. p. 165-168.

30



marbre, déposé d’abord dans les jardins du palais Mattéi, puis
dans la vigne du palais du cardinal Carpi,129 fut ensuite placé,
selon les uns, au musée Borgia, selon les autres,130 dans les
jardins du palais Giustiniani, d’où le pape Benoit 14 l’aurait fait
transporter au Musée capitolin. Il fut signalé à l’attention des
archéologues, en 1601, par Gruter,131 qui toutefois n’en donna
que les inscriptions et une description succincte d’après les
notes de Smeth. Spon132 le publia intégralement en 1683 et
en 1685. Depuis, il a été reproduit ou seulement commenté
par plusieurs autres savants133 ; et, chaque fois, le sujet qu’il
représente et l’inscription bilingue grecque et palmyrénienne,
qui lui assigne la date du mois péritius de l’an 547 de l’ère des
Séleucides,134 ont exercé sans beaucoup de succès la sagacité des
antiquaires et des philologues. Aucun d’eux, en effet, ne paraît
avoir soupçonné que le cyprès sculpté ici sous le portique d’un
temple distyle est l’image symbolique de la Vénus orientale,135

et que les deux personnages placés l’un à la droite, l’autre à la
129Ms. 3429 du Vatican, fol. 122, cité par Bottari (Mus. capitolin. t. 4., p. 78). Gruter, loc. cit. Spon, loc. cit.

— Eichhorn (loc. cit. p. 99) substitue indûment ici le nom de Carpegna à celui de Carpi.
130Voy. Mus. capit. t. 4., p. 78. — C’est par inadvertance, sans doute, que Selden (ubi infra) place ce bas-

relief dans les jardins du palais Farnèse. Il paraît certain qu’en 1708, il se trouvait au palais Giustiniani
(voy. Bianchini, Opuscula, t. 1., p. 55-59).

131 Inscript. antiq. p. 86., n° 8.
132Recherch. cur. d’antiquité, p. 59 et suiv.Miscellan. erud. antiq. p. 1, 599. Il cite ici, p. 2, à propos d’Aglibol

et de Malachbel, un écrit de François Malaval (Malavallius Massiliensis), que je n’ai pu me procurer.
133Bernard et Smith,Versio et notæad inscript. græc. Palmyr. (Traj. ad. Rhen. 1698, in-8°), p. 14; ou Inscript.

græc. Palmyrenor. cum scholiis et annotationib. p. 2, n° 3. Selden, De diis syris, p. 152, sqq; edit. Amstelod. 1680.
Halley, Philosophic. transact. vol. 19. (1695-1697), n° 218, p. 171, 172. Abraham Seller, The antiquit. of Palmyra
(Lond. 1696, in-8°, fig.), Append. chap. 8., p. 352; Acta erudit. lipsiens. Supplem. t. 3. (1702), sect. 3, p. 102. Th.
Hyde, De relig. veter. Persar. p. 114, tab. 12., p. 116, edit. 1760. Reland, Palæstin. illustr. (Traj. Batav. 1714), t.
2., p. 525, 526. Montfaucon, L’Antiquit. expliq. t. 2., 2e part. p. 389-391; pl. 174., fig. 3 ; Paris, 1719. Dawkins
et Wood, The ruins of Palmyra, p. 27, n°s 6 et 9; Lond. 1753, grand in-f°. Barthélemy, Réflex. sur l’alphab. et
sur la langue dont on se servait autrefois à Palmyre, Explic. p. 21; Paris, 1754, in-4° ; ou Mém. de l’Acad. des inscr.
t. 26. (ann. 1759), p. 557 et suiv. Bianchini, Opuscula, t. 1., p. 51-70; Rom. 1754, in-4°. Swinton, An explicat.
of all the inscript. in the Palmyrene lang. and charact. cinq lettres adressées à Th. Birch et insérées dans le 48e
volume des Philosophic. transact. (ann. 1754), n° 87., p. 690-756; pl. 24-30. Giorgi, Lettre citée, p. 107, tab. 1.
Bottari, Mus. capitolin. t. 4., p. 77-86; pl. 18. ; Rom. 1782. Eichhorn, Comment. Societ. reg. scient. gotting. rec. t.
6., (ann. 1828), Class. historic. et philologic. p. 98-105, 117, 118. Boeckh, Corp. inscr. gr. t. 3. p. 824, 825, n° 6015.
M. l’abbé Michelange Lanci, Di un egizio monum. con iscriz. fenic., Spiegazione, etc. p. 143-152; Paralipomeni,
t. 1., p. 29-37, pl. 2., n° 1. Gésénius, Scriptur. linguæque phœnic. monum. (Lips. 1837, in-4°) pars 1., p. 80-82.
M. le Dr. Stark, Forschung. zur Geschichte und Alterthumsk. des hellenist. Orients, t. 1., p. 570, 571 (Jena, 1852,
in-8°).

134Cette date correspond au mois de février 234 ou 235 de l’ère chrétienne.
135On ne peut trouver, sur deux monuments palmyréniens, la Vénus assyrienne représentée symboli-

quement par un cyprès, sans être amené à supposer que les épaisses forêts de cyprès et de palmiers qui
entouraient Palmyre et qui n’ont pas entièrement disparu (voyez Petr. Terz. Syria sacra, p. 128, et les voya-
geurs plus récents) étaient consacrées à la déesse, de même que les cyprès du mont Liban. Les monuments
figurés asiatiques prouvent que le palmier femelle, comme le cyprès, était aussi attribué à la Vénus orien-
tale.

31



gauche de ce cyprès, contractent une alliance conjugale et
mystique sous les auspices de cette déesse. Bien plus, Gruter ou
plutôt Smeth, Spon, Montfaucon136 et, en dernier lieu, M. l’abbé
Lanci,137 méconnaissant chacun la forme caractéristique de
cet arbre pyramidal, l’ont pris pour un pin. Bottari138 penche
fortement à croire qu’au lieu d’un cyprès on a voulu représenter
ici un palmier. Le P. Giorgi et M. Avellino n’ont pas commis de
telles erreurs ; mais le premier, je l’ai déjà dit, ne veut voir
dans le cyprès de nos deux monuments palmyréniens qu’une
représentation de ceux qui furent solonnellement plantés en
Perse par les mains de Zoroastre. L’archéologue napolitain139 se
contente de rapprocher du bas-relief le type des médailles de
Damascus et d’Héliopolis dont il sera question plus loin et qui
portent, celles-ci,140 un cyprès planté à l’entrée d’un temple;
celles-là,141 un cyprès placé entre un cheval et un taureau.
À ses yeux, cet arbre n’a jamais représenté que le soleil ; aussi
adopte-t-il sans restriction l’opinion où était Eckhel142 que, sur
les médailles impériales de Damascus, le cyprès, emblème du
soleil, nous apprend pourquoi Cyparisse, cher à Phœbus, fut
changé en un arbre de cette espèce. Malgré toute ma déférence
pour les jugements portés par l’illustre fondateur de la science
numismatique, un tel commentaire, je l’avoue, me semble peu
satisfaisant. Un savant académicien de Göttingue143 a trouvé
plus simple de passer sous silence le cyprès de notre bas-relief
palmyrénien; en conséquence, il cherche à interpréter le sujet de
ce marbre sans s’occuper des rapports qui peuvent exister entre
les deux personnages mythologiques qu’on a voulu y représenter
et l’arbre sacré qui s’élève au milieu d’eux. Quant à M. l’abbé
Lanci, aux yeux de qui ces deux figures sont la personnification

136Ce savant bénédictin, dans le deuxième volume de l’Antiquité expliquée (p. 391, et pl. 179., n° 4), a
publié un bas-relief palmyrénien du palais Giustiniani, déjà figuré, en 1651, sur la planche 117. (part. 2.)
de la Galleria Giustiniana, et presque semblable à celui qu’il reproduit d’après le dessin de Spon. Il le prend
pour l’original ; et, en ce cas, le bas-relief du Musée capitolin n’en serait qu’une copie, tandis que l’opinion
contraire me paraît bien plus plausible.

137Paralipom. t. 1., p. 20.
138Loc. cit.
139Mémoire cité, p. 25.
140Voy. ma planche 6., n° 5.
141 Ibid. n° 3.
142D. N. 3., p. 532.
143Eichhorn, loc. cit. t. 6., p. 98-105.

32



du commencement et de la fin de l’année palmyrénienne, il
considère le prétendu pin placé entre elles, comme l’emblème
de la vie perpétuelle du soleil.144 Il est cependant impossible,
dès le premier abord, de ne pas reconnaître, sous les traits du
personnage mâle, sculpté à droite du cyprès, le dieu Men ou
Lunus parfaitement caractérisé par le grand croissant attaché
à ses épaules. Dès lors, la figure féminine, dont la main droite
s’enlace avec la main gauche de ce dieu, ne peut être que la
personnification du soleil devenu, chez plusieurs peuples de
l’Orient, une divinité femelle le jour où la Lune fut déclarée
un dieu mâle. Si je répète que ce couple adelphe s’unit ici en
présence de l’image symbolique de Vénus,145 c’est pour dire, par
anticipation, que plusieurs autres monuments nous montrent la
déesse placée tantôt sous l’emblème du cyprès, tantôt sous une
forme humaine, entre le Soleil et la Lune représentés, à leur
tour, soit sous l’emblème de deux cyprès, soit sous leur forme
d’astres, soit enfin sous les traits d’Apollon et de Diane. Giorgi146

commet donc une grave méprise en assimilant à Ormuzd, dieu
des Perses, la première des deux figures de notre bas-relief
palmyrénien, et à Mithra la seconde. Eichhorn ne tombe pas dans
une erreur moins grave lorsqu’il prend ces deux figures pour
deux personnages mâles, et transformes-en un simple suppliant,
qui implore le dieu Lunus, la figure féminine placée à gauche de
l’arbre.147 Le peu de mots que j’ai dits de l’opinion de M. l’abbé
Lanci a suffi, sans doute, pour montrer à l’Académie combien il
s’est écarté de l’idée qu’attachaient les Palmyréniens au sujet
sculpté sur le monument qui nous occupe. Par-là, il s’est trouvé
dans l’impossibilité de proposer une explication admissible du
rôle qu’y jouent le personnage femelle et le personnage mâle
sous les traits de qui nous devons reconnaître le Soleil et la Lune.
Bien qu’ils n’eussent pas compris le véritable sens de cette scène,

144Paralipom. t. 1., p. 30.
145Dans les temps anciens, les institutions civiles de l’Orient, calquées sur les institutions religieuses,

voulaient que le roi et la reine fussent assimilés aux dieux créateurs du monde, et qu’ils parussent au mi-
lieu de leur cour revêtus, le roi, des insignes du Soleil ; la reine, des insignes de la Lune. La loi exigeait, de
plus, que, le Soleil et la Lune, comme Bel et Beltis ou Mylitta, comme Jupiter et Junon en Occident, étant
réputés frère et sœur et unis par un lien conjugal, le roi choisît parmi ses sœurs sa femme légitime. Ce ma-
riage, ainsi sanctionné par les prescriptions hiératiques, n’avait rien d’incestueux aux yeux des peuples
de l’Orient, et se célébrait chez eux en présence et sous les auspices, soit de Mithra, soit de la Vénus assy-
rienne, comme l’hyménée du Soleil avec la Lune représenté sur notre bas-relief palmyrénien.

146Lettre citée, p. 62-72, 99-102, 110, 111, 114-117.
147Loc. cit. p. 99, 100.

33



Spon, Montfaucon, Saumaise,148 Zoëga149 et Avellino150 n’avaient
pas hésité à y reconnaître aussi la présence de ces deux astres
personnifiés. C’est, en effet, à la Lune et au Soleil divinisés qu’est
consacré le monument par une inscription bilingue, qui leur
donne le nom d’Aglibol ou Aglibolos et de Malachbel ou Malachbélos,
en les qualifiant, mais dans le texte grec seulement, dieux de la
patrie, ΠΑΤΡΩΟΙ · ΘΕΟΙ.151 Les quatre premières lignes se lisent
ainsi : ΑΓLΙΒꞶΛꞶ · ΚΑΙ · ΜΑΛΑΧΒΗΛꞶ · ΠΑΤΡꞶΟΙϹ · ΘΕΟΙS · ΚΑΙ ·
ΤΟ · ϹΙΓΝΟΝ · ΑΡΓΥΡΟΥΝ · ϹΥΝ · ΠΑΝΤΙ · ΚΟΖΜꞶ · ΑΝΕΘΗΚΕ · Τ152 ·
ΑΥΡ · ΗΛΙΟΔꞶΡΟϹ · ΑΝΤΙΟΧΟΥ · ΑΔΡΙΑΝΟϹ · ΠΑΛΜΥΡΗΝΟϹ · ΕΚ ·
ΤꞶΝ · ΙΔΙꞶΝ · ΥΠΕΡ · ϹꞶΤΗΡΙΑϹ. ΑΥΤΟΥ. ΚΑΙ · Τ · ϹΥΜΒΙΟΥ · ΚΑΙ ·
Τ · ΤΕΚΝꞶΝ · ΕΤΟΥϹ · Ζ · Μ · Φ · ΜΗΝΟϹ · ΠΕΡΙΤΙΟΥ ; c’est-à-dire :
«Tite Aurèle Héliodore Hadrien, palmyrénien, fils d’ Antiochus,
a consacré, à ses frais, à Aglibolos et à Malachbélos, dieux de
la patrie, (ce monument) et une statue d’argent avec tous ses
ornements, pour la conservation de sa vie et de celle de sa femme
et de ses enfants, année 547, mois de péritius.»

Les deux lignes de caractères palmyréniens qui, sur le marbre,
suivent immédiatement cette inscription, n’en sont pas la traduc-
tion exacte. C’est ce qui arrive fréquemment dans les inscriptions
bilingues ou trilingues ; et, faute d’avoir tenu compte de ce fait,
d’habiles philologues se sont parfois égarés en s’obstinant à vou-
loir trouver entre les mots de chaque texte une parfaite corres-
pondance. Le premier essai tenté pour déchiffrer les caractères
palmyréniens de notre bas-relief remonte à Joseph Scaliger. Il dut
lui en coûter beaucoup d’avouer qu’il n’avait pu les lire, «lui qui
cependant se glorifiait de savoir assez de langues pour pénétrer
par terre jusqu’à la Chine, sans le secours d’aucun interprète.153 »
En 1632, Samuel Petit154 donna une version latine de l’inscription
palmyrénienne. Ce second essai fut plus malheureux encore : on
mit en doute le bon sens du traducteur.155 Je ne m’arrêterai pas

148 In Flav. Vopiscum notæ ; voy. Histor. August. scriptor. p. 370.
149Abhandlung. p. 175; ed. Welcker.
150Mémoire cité, p. 25.
151Voy. sur cette qualification les observations de M. le Dr. Stark, ouvrage cité, t. 1., p. 570 et suiv.
152M. l’abbé Lanci lit : Λ · ΑΥΡ · (Spiegazione, etc. p. 147).
153Barthélemy, Mém. de l’Acad. des inscript. t. 26., p. 578.
154Epistol. ann. 1632 ad Peireskium, apud Spon. Miscell. erud. antiq. p. 2, 3. On trouve là, de plus, une lettre

écrite à Spon par Galland, qui se moque agréablement de Samuel Petit, et lui reproche d’avoir fait une
exposition tout aussi énigmatique que les caractères orientaux qu’il a cherché à expliquer.

155Loc. cit. Cf. la Lettre citée du P. Giorgi, p. 6.

34



à raconter ici toutes les autres tentatives, plus ou moins infruc-
tueuses, qui se succédèrent depuis 1632 jusqu’en 1754. L’abbé Bar-
thélemy en a fait le récit,156 et s’est acquis l’honneur d’avoir, le pre-
mier, restitué l’alphabet palmyrénien et transcrit l’inscription de
notre bas-relief et celle de l’autel à quatre faces avec assez d’exac-
titude pour ne laisser à ses successeurs qu’un très-petit nombre
de rectifications à opérer ou de lacunes à remplir. En 1825, M. l’ab-
bé Lanci, très-versé dans la connaissance des idiomes sémitiques
ou araméens, et fort peu satisfait, ainsi qu’Akerblad,157 du travail
de Giorgi, a proposé158 une transcription en dialecte chaldaïque et
une version italienne, qui se rapprochent beaucoup de la lecture
de l’académicien français. Je les rapporte ici l’une et l’autre :

ותצביתה כספא די וסמיתא ומלככל לעגלבול
בר חליפי בר ירחי כיסה מן עבר

וחיא חיוהי ועל לשמש־שער בר ירחי
(הקככהב) שנת שבט בירח בנוהי

Ad Aglibolo e Malachbelo, e il simulacro di argento, e gli ornamenti suoi,
fece a sue spese Iarchi, figlio di Chaliphi, figlio di Iarchi, figlio di

Lascèmesc-sêad, per la salute sua, e la salute de’ figli suoi, nel mese di
Scebat dell’ anno 547.

À ma prière, M. le duc de Luynes a bien voulu revoir, sur l’estam-
page qui m’avait été envoyé de Rome, la transcription et la traduc-
tion de M. l’abbé Lanci. Voici comment il transcrit en caractères
hébraïques et traduit en latin le texte palmyrénien que reproduit
fidèlement cet estampage :

בּר־ בּר־חליפי ירחי כיסהּ מן עבּר ותצבּיתהּ כספא די בּמיתא ומלכבּלו לצגלבּול
שנת שבּטּ בּירחּ בּנוהּי יוחיהּ חיוהּ על בּר־לשמששערו ירחי

156Loc. cit. p. 578 et suiv. À l’opuscule qu’il cite de l’orientaliste Rhenferd, il faut ajouter une lettre où
Gisbert Cuper transmet à Bianchini la traduction faite par Rhenferd de l’inscription palmyrénienne dont
il s’agit. Cette lettre est insérée dans le tome 1 (p. 60-70) des Opuscula de Bianchini (Rom. 1754). L’écrit de
Rhenferd, publié en 1704, sous le titre de Periculum phœnicium, a été réimprimé en 1722, à Franecker, dans
le recueil in-4° des œuvres de cet auteur.

157M. l’abbé Lanci, ouvrage cité (Spiegaz.), p. 145.
158 Ibid. p. 149.

35



1. Aglibolo et Malachbelo sacellum argenteum et decorationem ejus
fecit ex propria pecunia Iarchi,159 filius Chalifi,160 filii

2. Iarchi, filii Lasemesceari,161 pro salute Ieochaiæ,162 filii sui, mense
scebat, anno 547.163

C’est-à-dire : «Iarchi, fils de Chaliphe (ou Kalife), fils de Iarchi, fils
de Lasemescear, a consacré à Aglibol et à Malachbel, à ses propres
dépens, une chapelle d’argent avec tous ses ornements, pour la
conservation de la vie de son fils Iéochaia, dans le mois de scébat
de l’année 547.»

Le déchiffrement de M. le duc de Luynes et celui de M. l’abbé Lan-
ci présentent entre eux, on le voit, quelques légères différences. Le
premier de ces deux savants a désiré, avec sa modestie habituelle,
que son travail fût soumis à un juge dont personne ne peut contes-
ter la compétence, M. Salomon Munk. J’ai dû déférer à ce désir, et
il m’est très-agréable d’avoir à dire que la transcription de M. le
duc de Luynes en caractères hébraïques a obtenu l’assentiment de
M. Munk, sauf les mots rendus par pro salute Ieochaiæ, filii sui, qui,
selon lui, comme selon M. l’abbé Lanci, doivent se lire : וחיה חיוהי על
,בּנוהי c’est-à-dire, pro vita sua et vita filiorum suorum.

La traduction de M. le duc de Luynes et celle de M. l’abbé Lan-
ci s’accordent à nous montrer combien le texte palmyrénien dif-
fère du texte grec : l’habitant de Palmyre, ou de la Palmyrène, qui
a composé la dédicace dans l’idiome national, reprend pour son
père et pour lui-même, dans cette dédicace, le nom qu’ils portaient
avant de se laisser imposer ou d’adopter des noms grecs ou ro-
mains ; au lieu d’une statue d’argent, il est question ici, selon M.
de Luynes, d’une petite chapelle d’argent, ce qui nous donnerait à
comprendre que la statue dont parle le texte grec était placée dans
un sacellum, ou dans une niche. Enfin, selon les mœurs de l’Orient,
l’auteur de la dédicace palmyrénienne ne fait aucune mention de
sa femme, et ne désigne parmi ses enfants que ses fils (si l’on suit

159
,ירחי Iarchi, de ,ירח « luna, mensis.» (Note de M. le duc de Luynes.)

160
,חליפי Chalifi, de ,חלף «successit, vires obtinuit ;» cf. chalife, . Idem.

161
,לשמששערו Lasemescear, ou de ,לשמש Lasemes, «solis ;» ,שׁער scear, «porta.» Id.

162
,יוחיה Ieochaia, de ,יוּ Iao ; ,חיה «vivere fecit.» Idem.

163Les lettres numérales de la date sont curieuses, et je ne les retrouve pas absolument semblables
dans les autres inscriptions palmyréniennes que je connais : 500 + 40 + 5 + 2 = 547. est le 2
arabe. Id. — Ce sont ces lettres numérales que Rhenferd (Bianchini, Opuscula, t. 1., p. 69, 70) avait prises
pour un nom de prince ou de magistrat.

36



la traduction de M. Lanci et celle de M. Munk), ou que son fils Iéo-
chaia (comme traduit M. le duc de Luynes), parce que vraisembla-
blement ses autres enfants étaient des filles.

Dans les deux textes nous lisons le nom de Malachbel. Il
désigne ici le Soleil. Sur l’autel décrit plus haut, il s’applique à
Baal ou Bel lui-même, représenté sous les traits d’un dieu-soleil
et qualifié sol sanctissimus. Par-là, nous acquérons une nouvelle
preuve de la confusion qui avait fini par s’établir entre Baal et le
Soleil, chez les Syriens, comme entre Mithra et le Soleil chez les
Perses et les Romains. Malgré l’avis contraire du savant Selden,
qui veut,164 dans Aglibol, reconnaître le dieu-soleil Alagabal ou
Élagabal, Aglibol, dans l’inscription bilingue de notre bas-relief
palmyrénien, est donc nécessairement le nom165 qu’à Palmyre on
donnait à la Lune ou plutôt au dieu Lunus. Dans le texte grec,
comme dans le texte palmyrénien, Aglibol est nommé le premier;
et, bien que la dédicace s’adresse simultanément à Aglibol et à
Malachbel, c’est-à-dire à Lunus et au Soleil, Tite Aurèle Héliodore
Hadrien, en présentant pour offrande une statue d’argent,
accomplissait sans doute un vœu particulier fait à Aglibol ; car
l’argent, personne ne l’ignore, était partout le métal consacré à
la lune, comme l’or au soleil.166 Cette supposition semble être
confirmée par le soin que, sur notre bas-relief, on avait eu d’orner
d’une couronne à pointes la tête d’Aglibol et de le revêtir du
costume militaire des empereurs romains, tandis que Malachbel,
vêtu à l’orientale, s’y montre sans armes et sans couronne. C’est
une flatterie qui s’adresse aux dominateurs de la Palmyrène, et
qui ne peut nous laisser aucun doute, ce me semble, quant à la
prééminence accordée ici à Aglibol sur Malachbel, conséquence
naturelle du changement de sexe qu’une prescription hiératique,
passablement extraordinaire, avait fait subir au Soleil et à

164De Diis syriis, syntagm. 2., cap. 1., p. 152, 153.
165Ce nom, qui a été lu tantôt Agalibalus, tantôt Iaribolus, n’a jamais été interprété d’une manière sa-

tisfaisante. Plusieurs érudits, au nombre desquels on est étonné de trouver Selden (loc. cit. p. 149), ont
proposé de le traduire par Deus ou Dominus rotundus, attendu, disent-ils, que l’antiquité identifiait Dieu
avec la sphère du monde. Je vois avec peine qu’à l’exemple de Selden M. le Dr. Stark, dans son savant ou-
vrage sur l’Orient hellénistique, cité plus haut, identifie (t. 1., p. 571) Aglibol avec Élagabal, et en fait le dieu
du soleil. Avellino ne commet pas cette erreur; il reconnaît (Mémoire cité, p. 25) le dieu Lunus sous le nom
d’Aglibol, comme Halley et Barthélemy l’avaient reconnu sous le nom d’Iaribolus.

166Si le vœu s’était adressé au Soleil, c’est-à-dire à Malachbel, l’offrande aurait été une statue d’or ou
dorée. Telles étaient les statues consacrées à Apollon, à Mithra; et nous apprenons de Pausanias (5., 19.,
3) que, dans l’Altis, on voyait un xoanon d’Apollon dont la tête était dorée.

37



la Lune.167 Toutefois, si après avoir remarqué que, dans la
dédicace bilingue, Aglibol prend le pas sur Malachbel, on était
tenté de croire que celui-ci, dans les sculptures du bas-relief,
occupe la place d’honneur, puisqu’il est placé à la droite, et
Aglibol à la gauche de Vénus, représentée sous l’emblème du
cyprès,168 les médailles asiatiques dont je parlerai plus loin nous
prouveraient qu’on ne peut attacher aucune importance à cette
disposition, ni en tirer une conséquence quelconque ; car elles
nous montrent le soleil et réciproquement la lune, tantôt à la
droite, tantôt à la gauche de Vénus. Malgré cette variante, les
artistes ne croyaient pas sans doute violer le dogme qui assigne
à Mylitta une place habituelle au ciel entre le soleil et la lune,
les deux agents de la création et de la reproduction, les deux
astres chargés de donner à la terre la lumière, la chaleur, l’eau et
la fécondité, les deux astres que l’hérésiarque Bardesane, au
rapport d’Abou’lpharage,169 appelait : le père et la mère de la vie.
Un dogme semblable est formellement énoncé à l’égard de
Mithra dans les livres sacrés des Perses.170 De là ces nombreux
monuments qui représentent le dieu ayant à sa droite le buste ou
le char du Soleil, et à sa gauche le buste ou le char de la Lune.
De là aussi ce commandement de la liturgie du Zend-Avesta,
qui, certainement emprunté aux Chaldéens d’Assyrie, veut
que le soleil et la lune soient invoqués en même temps que

167J’ai déjà dit ailleurs (Recherch. sur Vénus, p. 20) que cette prescription hiératique me paraît avoir
été elle-même la conséquence forcée d’une révolution politique qui, ayant amené sur le trône d’Assyrie
une femme ambitieuse et douée d’une haute intelligence, Sémiramis peut-être ou toute autre, avait causé
une grave perturbation dans les institutions civiles en faisant descendre à une position subordonnée le
mari de la reine. Dès lors, un des rapports les plus essentiels qu’on avait précédemment établis entre les
institutions civiles et les institutions religieuses se trouvait tout à coup rompu par la force et la violence.
Pour rétablir l’assimilation de la reine et du roi aux dieux créateurs du monde, il fallut sans doute faire
intervenir un décret sacerdotal, qui transporta à la divinité féminine la prééminence jusqu’alors attribuée
à la divinité mâle, et qui, en même temps, déclara la lune mâle et le soleil femelle, changeant ainsi le sexe
qu’auparavant on avait assigné à ces deux astres. Un nombre considérable de monuments figurés attestent
cette innovation religieuse et confirment sur ce point le témoignage de notre bas-relief palmyrénien. Et,
chose aussi remarquable que conforme aux règles suivies par le sacerdoce dans l’antiquité, le changement
de sexe du soleil et de la lune se révèle avec non moins d’évidence dans les langues d’Orient et dans celles
d’Occident. En Orient, selon que les peuples se soumirent ou non à la révolution politique et à la réforme
religieuse dont j’entends parler, nous voyons uniformément, dans leurs idiomes respectifs, le mot lune
prendre le genre masculin, ou conserver le genre féminin, et les mots soleil et amour, qui souvent sont
synonymes, prendre le genre féminin, ou conserver le genre masculin. En Occident, la langue grecque, la
langue latine et les idiomes qui en sont dérivés ont conservé le mot lune au féminin, et les mots soleil et
amour au masculin; tandis que les langues germaniques et les langues slaves, dont la formation et l’impor-
tation d’Asie en Europe sont d’une époque beaucoup moins ancienne, affectent à la lune le genre masculin,
et aux mots soleil et amour le genre féminin.

168Pl. 3., n° 1.
169Pag. 125.
170Zend-Avesta, t. 1., 2e partie, p. 28; t. 2., p. 13.

38



Mithra dans les prières composées en l’honneur de ce dieu.171

De plus, le Zend-Avesta renferme deux prières particulières
(néaeschs) qui s’adressent, lune au soleil,172 l’autre à la lune,173

et il impose aux mazdéiesnans l’obligation de réciter entre ces
deux prières le néaesch et l’iescht de Mithra.174 Ne nous étonnons
donc pas de voir un habitant de Palmyre qualifier le soleil et
la lune dieux de la patrie. Ils reçoivent la même qualification,
non-seulement dans une autre inscription lapidaire trouvée à
Palmyre,175 mais aussi dans les trois inscriptions citées,176 qui
proviennent d’une montagne de Syrie, appelée Scheikh Béréquet.
Au témoignage des monuments de tout genre qui attestent
combien était répandu, dans l’Asie occidentale, le culte de ces
deux divinités, vient s’ajouter le témoignage, pour ainsi dire,
officiel qui résulte d’une médaille impériale, frappée à Tripolis,
en Phénicie,177 médaille dont le type nous offre, au revers de
la tête d’Antonin le Pieux, les images debout du Soleil et de la
Lune personnifiés et entourés de la légende grecque : ΗΛΙΟϹ ·
ϹΕΛΗΝΗ · τΡΙΠΟΛιτων. Les formules latines de consécration, SOLI
• INVICTO • ET • LVNAE • AETERNAE178 ; AETERNITATI • SACR • SOLI
• ET • LVNAE179 ; SOLI • AETERNO • LVNAE,180 ou simplement, SOLI •
ET • LVNAE,181 se rencontrent bien souvent sur les monuments
lapidaires, et attestent, à leur tour, que les Romains, comme les
Grecs, avaient adopté, dans l’Asie occidentale, l’usage d’adresser
nominativement leurs vœux au Soleil et à la Lune divinisés.

De même que notre bas-relief palmyrénien, le troisième mo-
nument de Syrie dont il me reste à parler nous montre ces deux
divinités formant une triade secondaire avec la Vénus asiatique
représentée sous le symbole du cyprès pyramidal. Mais ici le So-

171 Ibid. t. 2., p. 15, 16 ; 204-232.
172 Ibid. p. 8-14.
173 Ibid. p. 16-19.
174 Ibid. p. 15, 16.
175Wood, Rud. Palmyr. p. 27, n° 4 (cf. Philosoph. Transact. vol. 48., p. 691, n° 4). Corp. inscript græcar. vol.

3., n° 4480.
176Ci-dessus, p. 17.
177Pellerin, Mélang. de div. méd. 1., p. 343. Eckhel, D. N. 3., p. 374. Mionnet, Descript. de méd. 5., 400, 401,

n° 426.
178Gruter, Inscr. antiq. p. 33., nn. 5, 6.
179 Id. ibid. p. 32., n. 9.
180 Id. ibid. n. 10.
181 Id. ibid. p. 31., nn. 11, 12, 13. Maffei, Mus. veron. p. 81, n. 10.

39



leil et la Lune, au lieu d’être figurés sous une forme humaine, sont
eux-mêmes représentés chacun sous l’emblème de cet arbre sa-
cré, symbole de vie, preuve nouvelle et irrécusable que le cyprès
sculpté sur le bas-relief et sur l’autel palmyrénien du Musée ca-
pitolin est bien réellement, comme je l’ai avancé, l’image symbo-
lique de la Vénus qu’adoraient les Syriens. Le monument qui nous
fournit cette preuve est un petit trône votif, de forme asiatique
et de bronze, que M. Henri Guys, ancien consul de France à Bey-
routh, a rapporté de Syrie, en 1848, et qu’il a cédé au cabinet des
médailles et antiques de la Bibliothèque impériale. Ce trône n’a
que 28 à 29 centimètres de haut, sur 12 à 13 de large. Il est sup-
porté par quatre griffes de lion, et orné, en relief, sur chacune de
ses faces latérales, d’un lion debout, marchant de gauche à droite
et formant une saillie très-prononcée. La face antérieure est dé-
corée de trois cyprès pyramidaux également en relief, placés sur
un même plan. Celui qui s’élève au milieu des deux autres les dé-
passent d’un tiers environ. Ce monument votif182 ne doit remon-
ter qu’à la dernière période de la domination romaine sur la Syrie.
Le style en est lourd, incorrect, et entaché de tous les défauts qui
accusent une époque de décadence. L’Académie en jugera par les
deux dessins que j’ai placés sous les n°s 1 et 2 de la planche 5, et qui
représentent ce petit trône, l’un de face, l’autre de profil. Mais, à
mes yeux, il rachète toutes ses imperfections par le fait nouveau
qu’il apporte à la science archéologique; et ce fait, bien qu’il soit
unique jusqu’à ce jour, est néanmoins en parfaite harmonie avec
les témoignages qui résultent des documents écrits. Lucien, ou plu-
tôt l’auteur inconnu du célèbre Traité sur la Déesse de Syrie,183 la
Vénus assyrienne, ne nous apprend-il pas184 que, dans le temple
d’Hiérapolis, la statue de cette antique divinité était assise sur des
lions, et celle du dieu, son époux, assise sur des taureaux? Et ces
deux espèces de quadrupèdes ne représentent-elles pas, dans le
langage symbolique, l’une le soleil, l’autre la lune185 ? De plus, la

182Les témoignages ne manquent pas pour prouver que souvent les anciens consacraient, dans les
temples, des trônes d’or, d’ivoire ou de bronze. Je désigne celui-ci comme un monument votif, parce qu’il
ne m’est pas démontré que, malgré la dépression circulaire qui se fait remarquer dans l’intérieur, une
statuette ait jamais été placée sur ce petit trône.

183Si je suis bien informé, un savant helléniste, M. le professeur Immanuel Bekker, qui prépare une
édition critique des œuvres de Lucien, a lu récemment à l’Académie royale de Berlin une dissertation com-
posée dans le but d’établir que ce satyrique grec n’est pas l’auteur du traité Περὶ τῆς συρίης θεοῦ.

184De Dea syria, 31, 32; ed. Lehmann.
185Voyez mes Recherches sur le culte de Vénus, p. 220-227.

40



déesse n’avait-elle pas la tête ceinte des rayons du soleil, en même
temps qu’elle portait, parmi d’autres attributs, ceux d’Artémis ou
Diane, et de Séléné ou la Lune186 ? De son côté, Macrobe a soin de
nous dire que, chez les Assyriens, des lions étaient placés aux pieds
d’Atergatis, par la même raison que, chez les Phrygiens, on attelait
des animaux de cette espèce au char de la Mère des Dieux, qui est la
Terre.187 Or Atergatis, divinité également tellurique, est la même
que la Déesse de Syrie. Strabon188 et Pline,189 aussi bien que Ma-
crobe, ne nous laissent aucun doute sur cette identité. Le passage
cité du traité attribué à Lucien reçoit même une éclatante confir-
mation du témoignage d’un moyen bronze190 frappé en l’honneur
d’Alexandre Sévère à Hiérapolis même,191 dans la Cyrrhestique. Il
représente,192 au revers de la tête radiée de ce prince, et entourés
de la légende ΘΕΟΙ · ϹVΡΙΑϹ · ΙΕΡΟΠΟΛΙΤΩΝ, la Déesse de Syrie as-
sise sur une couple de lions, et son divin époux, Baal ou Bel, assis
sur un couple de taureaux. Entre ces deux divinités s’élève un sacel-
lum surmonté d’une colombe, oiseau de Vénus; un lion placé au bas
de cet édifice achève de le caractériser comme un sanctuaire par-
ticulièrement consacré à la déesse.193 Ce type, à quelques légères
différences près, se reproduit au revers d’une belle tétradrachme

186De Dea syria, loc. cit.
187«Sub eodem (Atargatis) simulacro species leonum sunt, eadem ratione, terram esse monstrantes,

qua Phryges finxere Matrem Deûm, id est terram leonibus vehi.» (Saturnal. 1., 23. ; edit. Varior.)
188... ἡ Βαμβύκη, ἣν καὶ Ἐδεσσαν καὶ Ἱεραν πόλιν καλοῦσιν, ἐν ᾗ τιμῶσι τὴν Συρίαν θεὸν τὴν

Ἀταργάτιν. (Geogr. 16., p. 748, Casaub.)
189«Bambycen, quæ alio nomine Hierapolis ... ibi prodigiosa Atargatis ... colitur.» (H. N. 5., 19., 1.)
190Pour me conformer à l’usage suivi jusqu’à présent, j’emploie, dans ce mémoire, les dénominations

vulgaires de petit bronze, moyen bronze, grand bronze, médaillon, quoique je reconnaisse combien M. le comte
Borghesi est fondé à proposer de leur substituer les dénominations scientifiques qui résultent des divi-
sions et subdivisions légales de la monnaie chez les Romains. Voyez la lettre de ce savant archéologue à
M. l’abbé Cavédoni, datée du 13 août 1849, et insérée par ce dernier dans sa Numismatica biblica (Modène,
1850, in-8°), p. 111-136.

191Ce nom, sur les médailles, est écrit : Hiéropolis.
192Cette belle et rare médaille, qui appartient au cabinet impérial de Vienne, est figurée sous le n°

1 de la planche 3 B de mes Recherches sur Vénus. Les numismates ne l’ont pas toujours interprétée avec
une connaissance suffisante de la mythologie orientale, bien que Eckhel, leur illustre maître, eût tracé la
route à suivre, en rapprochant de cette médaille le passage cité du traité De Dea syria (Voy. D. N. 3., p. 262,
263). Il ne lui avait pas échappé non plus (ibid. p. 296) que la belle tétradrachme de Caracalla, dont je parle
quelques lignes plus bas, se rapporte au même passage. Toutefois le revers de cette tétradrachme n’est pas
absolument semblable à celui de la médaille impériale de Hiérapolis, quoiqu’on pût conclure le contraire
de ces paroles d’Eckhel (ibid. p. 263) : «In quo (tetradrachmo) eadem omnino est aversa, nisi quod pro
leone inferne conspicitur aquila.» C’est une légère inadvertance; car plus loin (ibid. p. 296) il décrit ainsi
ce même revers, d’après Pellerin : «Sacellum, intra quod signum militare, numine hinc et inde adsidente,
quorum uni adstat leo, alteri taurus ...»

193Ce lion marche de gauche à droite, comme chacun des deux lions qui ornent le petit trône votif
figuré ici sous les n°s 1 et 2 de la pl. 5.

41



de Caracalla, frappée à Antioche de Syrie, décrite premièrement
par Pellerin, puis par Eckhel194 ; mais, à mon grand étonnement,
omise par Mionnet dans sa Description de médailles et dans son
Supplément.

D’autre part, quelques médailles impériales, frappées dans
l’île de Cypre195 et à Sardes,196 ont pour type un cône, symbole
de Vénus, placé au milieu du temple de la déesse, et ce temple
est surmonté de l’astérisque du soleil, superposé au croissant
de la lune. Un cône, d’origine asiatique, que j’ai publié197 il
y a déjà plusieurs années, nous montre la Vénus orientale,
hermaphrodite, tenant de la main droite un serpent, symbole de
vie,198 la tête couronnée des rayons du Soleil, et de la main gauche
un autre serpent, celui-ci surmonté d’un croissant. Une pierre
gravée, que j’ai également publiée,199 représente Vénus assise
sur un trône, ayant à sa droite le soleil, à sa gauche la lune.200

Plusieurs médailles impériales d’Apollonia d’Illyrie, dont il sera
question plus loin, portent, à leur revers, l’image de la déesse
pareillement assise sur un trône, mais placée au milieu d’un
temple flanqué de deux cyprès, qui sont, n’en doutons pas, le
cyprès du soleil et celui de la lune, et surmonté de cinq autres
cyprès, qui ne peuvent être que les représentants des cinq autres
planètes.201 Bientôt nous verrons sur des bas-reliefs d’époque
romaine Mithra placé de même entre sept cyprès, emblèmes des
sept planètes, ou simplement entre deux cyprès plantés, l’un
à côté du buste de la Lune, l’autre à côté de celui du Soleil.

194D. N. t. 3., p. 296. — Cette tétradrachme paraît être restée unique, et j’ignore même entre les mains
de qui elle se trouve; le médaillier de la Bibliothèque impériale ne la possède pas.

195Voy. mes Recherches sur Vénus, pl. 1., n° 12.
196Mionnet, Supplém. 7., 422, n° 481; Descript. de méd. 4., 125 et 126, n° 714.
197Recherch. sur Vénus, p. 32-118; pl. 1., n°s 1 et 1 a.
198 Ibid. p. 35 et 36.
199Voyez Recherch. sur Vénus, pl. 14. G, n° 4.
200Les monuments de l’art établissent de même des rapports directs entre d’autres divinités généra-

trices et le soleil et la lune. Les représentations figurées de Zeus ou Jupiter, de Héra ou Junon, en four-
nissent des exemples aussi bien que celles de Pan, le dieu créateur par excellence. Parmi ces dernières, je
citerai un vase peint d’Apulie, très-curieux et publié par M. Éd. Gerhard (Lichtgottheiten, p. 8 ; pl. 3., n° 3) ;
il représente Hélios et Séléné, tous deux debout sur un quadrige placé dans une barque, selon un usage
hiératique, que l’Asie occidentale peut revendiquer tout aussi bien que l’Égypte. Le char est précédé par
le dieu Pan, qui lui sert de guide. Sur un autre vase (cratère) peint, M. Th. Panofka (Vases Blacas, n°s 17 et
18) croit reconnaître le même dieu placé entre le quadrige du Soleil et la Lune personnifiée.

201Le n° 4 de la planche 8 ci-jointe offre un exemple de ce type. Ailleurs Vénus, comme déesse à la fois
solaire et lunaire, est représentée assise sur un trône, ayant à ses pieds deux griffons, symboles du soleil
et de la lune, et portant sur la main droite une chouette, emblème de la nuit. (Voyez mes Recherches sur
Vénus, pl. 14. H, n° 10.)

42



Enfin, au revers de deux médailles impériales frappées à Perga
(Pamphylie), en l’honneur d’Aurélien, et figurées sous les n°s 1 et
2 de ma planche 14, nous voyons à l’entrée du temple d’Artémis,
divinité qui se confond avec Vénus, un cône, image symbolique de
chacune de ces deux déesses, placé entre deux cyprès plantés,
l’un sous l’astérisque du soleil, l’autre sous le croissant de la
lune.202

Il n’est donc pas douteux que, sur la face antérieure de notre
trône votif,203 orné latéralement des deux lions de la Déesse de Sy-
rie, les trois cyprès représentent symboliquement la déesse elle-
même, le soleil et la lune, qui forment ici, comme sur le bas-relief
palmyrénien, une triade secondaire, à la fois céleste et tellurique.
Remarquons que l’auteur de ce petit monument, fidèle aux règles
de l’art asiatique, a eu soin d’indiquer, dans cette triade, la supé-
riorité des fonctions et du rang de la Déesse de Syrie, en donnant
au cyprès qui la représente des proportions colossales, et aux deux
cyprès qui représentent le soleil et la lune, de très-humbles pro-
portions. Tel est aussi le contraste que nous offrent, sur les mé-

202Quelquefois le cône, emblème d’Artémis, est placé entre le Soleil et la Lune représentés tout à la
fois sous leur forme d’astres et sous une forme humaine (voy. Recherches sur Vénus, p. 48 et 49, pl. 1., n°
13). C’est aussi sous l’emblème d’une pierre conique que le dieu Men ou Lunus était adoré à Carrhes, en
Mésopotamie. Nous en avons la preuve sur des médailles coloniales, frappées dans cette ville en l’hon-
neur de Septime Sévère, et longtemps attribuées à Ælia Capitolina, l’ancienne Jérusalem. Lorsqu’en 1847,
M. Adolphe de Rauch faisait insérer dans le 19e volume des Annales de l’Institut archéolog. (p. 282; pl. P, n°
5) une description et un dessin d’une monnaie coloniale frappée à Carrhes, sous le règne de Septime Sé-
vère, il la croyait inédite, et pensait que, pour la première fois, on avait sous les yeux une représentation
du temple érigé dans cette ville en l’honneur du dieu Lunus. Mais il ignorait que, dès l’année 1837, j’avais
publié, sous le n° 9 de la pl. 15 de mes Recherches sur Vénus, une pièce coloniale, inédite, de la même ville et
à l’effigie du même empereur, qui faisait connaître la forme de ce temple. Par une circonstance fortuite,
dix ans plus tard, je publiais, en même temps que M. de Rauch, dans le volume cité des Annales (p. 45; pl.
C, n° 3), une autre monnaie coloniale de Carrhes, également inédite, très-analogue à celle que possède
cet habile numismate, mais d’un coin différent, et dont le revers, mal frappé, offre en entier la facade du
temple de Lunus, sans permettre de lire la légende. Ce dernier défaut se retrouve à peu près sur la pièce
que j’avais publiée en 1837 et reproduite en 1847, sous le n° 10 de la planche 38 des Monuments inédits de
l’Institut archéolog. Il nous explique pourquoi ces deux pièces, qui appartiennent au riche médaillier de la
Bibliothèque impériale, y sont restées classées à Ælia Capitolina, jusqu’au moment où M. de Rauch, ayant
sous les yeux un exemplaire parfaitement conservé, l’a judicieusement attribué à Carrhes devenue colonie
romaine sous le nom d’Aurelia Carrhenorum. C’est avec leur fausse attribution à Ælia Capitolina que j’avais
publié les deux pièces que possède la Bibliothèque impériale ; et, de plus, trompé, comme mon dessina-
teur, par l’état fruste du revers d’une de ces monnaies, j’ai commis l’erreur de prendre pour des cyprès les
deux enseignes militaires entre lesquelles est placé l’emblème conique du dieu Lunus. Le bel exemplaire
publié par M. de Rauch m’a fait reconnaître ma méprise ; et si je reproduis ici, sous le n° 4 de la planche 6,
celui dont j’avais donné un dessin en 1837 et en 1847, c’est afin que l’Académie puisse juger de la fausse
apparence qui a causé cette méprise. À mon grand regret, l’erreur s’est reproduite, en dernier lieu, dans
une note que j’avais remise à mon savant ami M. le vicomte de Santarem au sujet de l’arbre du soleil et de
l’arbre de la lune qui servent à caractériser l’Asie ou l’Inde sur plusieurs cartes géographiques du moyen
âge. Cette note a été imprimée, sans que j’en aie pu voir et corriger les épreuves, dans le 3e volume (p.
506-513) de l’important ouvrage de M. de Santarem, intitulé : Essai sur l’hist. de la cosmogr. pendant le moyen
âge, etc. Paris 1852, in-8°, avec atlas gr. in-fol.

203Pl. 5., n°s 1 et 2.

43



dailles citées de Perga, le cône colossal, qui tient lieu de l’image
d’Artémis, et les deux petits cyprès plantés auprès de ce cône, et
surmontés, l’un, de l’astérisque du soleil, l’autre, du croissant de
la lune. Tel est encore le contraste qui se manifeste sur une mé-
daille d’Ephèse,204 où, au revers de la tête de Septime Sévère, nous
trouvons le simulacre de Junon Pronuba placé entre deux petites
figures nues et assises à terre, au-dessus desquelles on voit, dans
le champ, le soleil et la lune. Les graveurs cependant ne se sont
pas toujours assujettis à la règle que je constate. C’est du moins ce
qu’il est permis de croire, si l’on admet comme exact le dessin, plus
que médiocre, que Pembroke205 a publié d’une monnaie autonome
d’Apamée. Cette pièce, qui nous reporte en Syrie et qui me semble
être restée unique,206 aurait pour type, au revers de la tête laurée
d’un personnage mâle, mais imberbe, trois cyprès207 de taille égale,
plantés sur un même rang. Je n’ai pas vu l’original, et je ne puis
dire si, comme il est arrivé quelquefois, le dessinateur n’a pas pris
ici trois épis de blé pour trois cyprès. Dans le cas où il ne se serait
pas trompé, il y aurait un rapprochement intéressant à faire entre
ces trois cyprès gravés au revers d’une monnaie frappée dans une
ville de Syrie, et les trois cyprès placés sur la face antérieure du
trône votif trouvé dans la même contrée et consacré à la divinité
qui s’appelait la Déesse de Syrie.

Les trois monuments syriens, où Vénus vient de se révéler à
nos yeux sous l’emblème du cyprès pyramidal, me conduisent
tout naturellement à rechercher si quelque trace d’une
représentation semblable, ou, du moins, de l’attribution du
cyprès à Vénus, ne se découvre pas dans la Babylonie et l’Assyrie,
ces deux contrées célèbres208 qui furent le berceau du culte de la
déesse, et qui voyaient des forêts de cyprès croître spontanément
sur leur sol. Je ne m’arrêterai pas à examiner quelle présomption,

204Mionnet, Suppl. 6., 156, n° 502.
205Numism. antiq. pars 2., tab. 73.
206Elle me paraît avoir échappé à l’attention de Mionnet.
207Ces trois cyprès, tels que les a reproduits le dessinateur de Pembroke, présentent chacun, au-

dessous de la naissance de leur feuillage, une saillie ou une espèce de crochet que forme un court rejeton et
qui se retrouve à la même place, soit sur le tronc du plus grand des trois cyprès qui ornent le trône votif de
la Déesse de Syrie (pl. 5., n° 5), soit sur le tronc d’un cyprès planté à côté d’Apollon, au milieu d’un disque
d’argent dont il sera question plus loin (voy. ma planche 20., n° 5).

208Strabon (Geogr. 16.) comprend Babylone dans l’Assyrie ; mai les inscriptions gravées en caractères
cunéiformes sur les monuments antiques de la Perse donnent constamment des noms distincts à l’Assyrie
et à la Babylonie.

44



à cet égard, il serait permis de tirer d’un passage où Strabon,209

décrivant l’Atacène, rapporte qu’aux environs d’Arbèles on
trouve un cyparissôn ou cupressetum (ὁ κυπαρισσών), une source
de naphte, des feux sacrés (τὰ πυρά) et un temple d’Anæa (τὸ
τῆς Ἀναίας ἱερόν). Cette divinité est la même que l’Anahid ou la
Vénus-Mylitta des Babyloniens et des Assyriens ; mais, bien qu’un
illustre géographe allemand, M. Carl Ritter,210 n’ait pas hésité
à croire qu’il s’agit ici d’un bois de cyprès consacré, comme le
temple, à la déesse Anæa, le texte du géographe d’Amasie ne
me semble pas établir explicitement le fait. Observons toutefois
qu’à l’exemple des autres écrivains grecs, Strabon attache
ici au mot κυπαρισσών un sens qui implique l’idée d’un bois
sacré.211 C’est un pareil cupressetum que nous offre un bas-relief
qui décore une portion de la face sud-est du palais assyrien
découvert à Khorsabad par M. Botta.212 On y remarque une
colline plantée de cyprès, au milieu desquels est placé un pyrée.
Quatre colombes voltigent entre ces arbres, et nous rappellent
que le nombre quatre et la colombe étaient consacrés à Mylitta,
comme à Vénus. Un autre bas-relief de Khorsabad213 nous
fournit une preuve bien plus certaine de l’attribution du cyprès
à la déesse ; mais la scène qu’il représente nous transporte
évidemment hors de l’empire assyrien; car elle fait partie d’un
grand tableau destiné à perpétuer le souvenir de la prise d’une
ville ou d’une forteresse par l’armée du roi d’Assyrie. Dans cette
scène, nous voyons des soldats assyriens occupés à démolir et à
piller plusieurs édifices, parmi lesquels on distingue un petit
temple, à fronton triangulaire, qui, sans aucun doute, était
consacré à la Vénus asiatique, puisque, devant cet édifice, est
placé, sur un socle, le groupe d’une vache allaitant son veau. La
plupart des archéologues reconnaissent aujourd’hui avec moi
que, chez les peuples de l’Asie occidentale et particulièrement
chez les Phéniciens et dans leurs colonies, ce groupe symbolique

209Geogr. 16., p. 738.
210Die Erdkunde, 11., p. 577, 578.
211On ne peut appliquer le même sens aux plantations de cyprès qu’Ammien Marcellin (24., 6., 3) vit

dans les environs de Ctésiphon et dont il parle en ces termes : «In agro consedimus opulento, arbustis et
vitibus et cupressorum viriditate lætissimo.»

212Monum. de Ninive, pl. 107., n° 13, et pl. 114.
213 Ibid. pl. 141., salle 13., n° 4.

45



représentait Vénus et l’Amour214 ; de plus, des boucliers coniques,
dont le centre est orné en saillie d’une tête de lion,215 animal
consacré à la déesse, sont suspendus aux fenêtres du temple. Ne
nous étonnons donc pas si cet édifice, comme le trône votif de
la Déesse de Syrie,216 fut décoré de trois cyprès pyramidaux :
l’un est placé au sommet du fronton, les deux autres s’élèvent
derrière les deux personnages qui gardent l’entrée du temple.217

Quelques-unes de ces particularités, de même que l’ornement
en échiquier ou en treillis218 qui couvre toute la surface du
tympan, me portent à conjecturer que la ville ou la forteresse qui
renfermait ce temple était située en Phénicie ou, du moins, sur
un territoire soumis à la domination phénicienne.

Si nous ne reconnaissons avec certitude le cyprès sur aucun
des bas-reliefs qui ornent les palais assyriens découverts à
Nimroud et à Koyoundjuk par M. A. H. Layard219 ; et si les
bas-reliefs du palais de Khorsabad nous offrent les deux seuls
exemples cités de l’emploi du cyprès avec un sens religieux,220

n’oublions pas que nous sommes loin de posséder la série entière
214Voy. mes observations à ce sujet dans le recueil des Mémoires de l’Académie, nouvelle série, t. 15., 2e

partie, p. 80, note 6; et dans mes Recherches sur le culte de Vénus, p. 165-168 ; Atlas, pl. 14. G, n°s 9, 10, 12, 13,
18; pl. 14. H, n°s 2-6, 9. L’obélisque grec découvert dans la vallée du Xanthus, en Lycie, par M. Ch. Fellows
(An account of discoveries in Lycia, p. 169 et suiv. pl. pour la p. 170), met hors de toute contestation mon
interprétation du groupe dont il s’agit. Un des beaux bas-reliefs qui ornent cet obélisque nous montre, sur
la face occidentale, deux images de Vénus placées en regard l’une de l’autre. La première nous offre, sous
une forme purement humaine, l’Aphrodite des Grecs, assise et entièrement vêtue. La seconde, posée sur un
cippe, représente Astarté figurée, à la manière orientale, par le groupe symbolique d’une vache allaitant
son veau. A ce témoignage, si decisif, il ne me reste plus qu’à ajouter celui qui résulle d’un fragment de
cylindre assyrien, où l’on voit aussi une vache allaitant son veau. Ce cylindre provient des secondes fouilies
de M. Layard.

215Cet ornement nous rappelle les têtes de lion placées en saillie sur les murs extérieurs du temple de
Dendérah consacré à Vénus-Hâthôr.

216Ci-dessus, p. 51 et suiv. pl. 5., n°s 1 et 2.
217Ces deux personnages nous révèlent peut-être l’origine d’un usage qui nous est attesté par les mé-

dailles sassanides où nous voyons l’autel du feu également gardé par deux personnages, sous les traits de
qui on a même cru reconnaître le roi et la reine de Perse.

218Un semblable échiquier ou treillis sert fréquemment de soubassement aux sujets religieux repré-
sentés sur des cônes, des métroïdes et des scarabées de travail phénicien.

219Ce zélé voyageur désigne, avec raison, sous le nom de sapins (fir-trees) les arbres plantés sur le sol
d’une contrée montagneuse, traversée par une armée assyrienne dont la marche est représentée sur un
des bas-reliefs qu’il a découverts à Koyoundjuk (Monuments of Nineveh, pl. 81). Il remarque judicieusement
(ibid. p. 18) que cette contrée devait être située à une grande distance de Ninive, et au nord de l’empire
assyrien, puisque le sapin ne croît pas au-delà des limites septentrionales de l’Assyrie.

220Les cyprès que l’on voit sur d’autres bas-reliefs du palais assyrien de Khorsabad (Monum.deNinive, pl.
108., 109., 111-113.), sont plantés, comme ornement, dans un parc où le roi se livre à l’exercice de la chasse.
Peut-être cette scène fait-elle partie d’une fête analogue à la fête des rois, qui, en Perse, selon Firdousi, nous
le verrons plus loin, se célébrait anciennement dans la partie des jardins ou du parc des palais des rois
d’Irân qui était ornée de hauts cyprès.

46



des sculptures qui décoraient ces vastes et somptueux édifices221 ;
n’oublions pas non plus qu’il nous reste à interroger les petits
monuments exhumés des ruines de Babylone et de Ninive.
Parmi ceux-ci, plusieurs cylindres et plusieurs coupes, dont le
témoignage n’a jamais été invoqué dans la question qui nous
occupe, présentent des exemples certains de l’attribution du
cyprès à la déesse Mylitta. Ils peuvent ainsi, on va le voir, suppléer
aux documents écrits et aux grands monuments de sculpture
qu’ont fait disparaître, depuis tant de siècles, les révolutions
politiques et les bouleversements physiques qui détruisirent de
fond en comble l’empire assyrien, ses institutions, ses belles et
vastes cités, ses édifices publics, réputés si longtemps, les uns
et les autres, les plus étonnantes merveilles de l’art et de la
magnificence de l’Orient. Un passage important, recueilli par
Moïse de Khoren, mais jusqu’à ce jour resté inaperçu et sans
commentaire, nous permettra aussi de constater que, dès une
époque très-reculée, le culte de Mylitta et du cyprès pyramidal
fut porté du territoire assyrien dans la partie de l’Asie antérieure
qui successivement reçut les noms de Haïgasdan et d’Arménie.

Je place sous les yeux de l’Académie les dessins de quatre
cylindres assyriens,222 où la présence du cyprès au milieu de
scènes d’initiation,223 sur lesquelles je me réserve de m’expliquer
ailleurs, nous autorise à reconnaître, comme nous l’avons fait sur
les trois monuments syriens décrits plus haut, que le cyprès est
l’image symbolique de la déesse qui présidait aux mystères. Le
premier de ces cylindres appartenait autrefois à M. J. Robert
Steuart. J’ignore en quelles mains il est passé depuis la mort bien
regrettable du possesseur et la vente publique de sa précieuse
collection. Deux autres224 sont déposés au Musée britannique; le

221Au moment même où ces lignes s’impriment, je reçois de M. Layard un exemplaire d’un beau volume
qu’il vient de publier (Londres, 1853, gr. in-8°, fig.) et qui contient la relation de sa seconde expédition dans
l’Asie occidentale. Cet important ouvrage, intitulé : Discoveries in the ruins Of Nineveh and Babylon, etc. est
orné des dessins d’un grand nombre de monuments assyriens, parmi lesquels je remarque (p. 232) deux
bas-reliefs tirés des ruines de Koyoundjuk et représentant chacun un jardin royal, planté de cyprès et
d’une autre espèce d’arbre, moins facile à reconnaître. Je trouve en même temps, à la p. 604, le dessin du
cylindre assyrien dont j’ai parlé ci-dessus (p. 59 et 60, note 4).

222Pl. 9., n°s 1, 2, 4 et 5.
223Ces initiations, en Orient, comme chez quelques peuples d’Occident, avaient lieu dans des gtottes

ou des antres ; et si je fais remarquer ici que les cyprès, dont l’Odyssée (E, 63-65) vante la bonne odeur,
ombrageaient l’entrée d’une grotte, c’est que ce poème renferme plus d’une allusion à des initiations ou
à des métamorphoses qui faisaient partie d’une institution de mystères d’origine asiatique. Je reviendrai
plus loin sur cette observation.

224Pl. 9., n°s 2 et 5.

47



quatrième225 se conserve au cabinet des médailles et antiques de
la Bibliothèque impériale. Après ces quatre cylindres, je pourrais
en produire ou en citer beaucoup d’autres qui offrent, comme ici,
la représentation de Vénus-Mylitta sous l’emblème d’un cyprès,
dont la forme est plus ou moins conventionnelle.226 Il me suffira,
sans doute, de dire qu’il en existe un grand nombre, dans les
collections publiques227 ou privées, depuis que les fouilles et les
voyages en Orient ont enrichi l’Europe d’une masse considérable
de cylindres assyriens, babyloniens, phéniciens ou persépolitains,
petits monuments qui étaient encore très-rares à l’époque où
feu M. Cl. Rich en recueillait une trentaine à Bagdad et dans les
ruines de Babylone et de Ninive. Toutefois, parmi ceux qu’on
possède, il ne serait pas facile d’en indiquer plusieurs qui pussent
présenter un second exemple d’une particularité intéressante
que nous offre un cinquième cylindre, figuré sous le n° 3 de la
planche 9. Celui-ci, qui, de même que le n° 4, appartient à
la Bibliothèque impériale, porte deux cyprès au lieu d’un seul.
Au-dessus de ces deux arbres, plantés à côté l’un de l’autre, est
gravé un astérisque cruciforme, qui représente ici, comme sur
beaucoup d’autres cylindres, l’étoile de Vénus-Mylitta.228 Si nous
nous reportons aux divers monuments figurés où déjà nous avons
trouvé la déesse placée, ainsi qu’Artémis et Mithra, entre le
cyprès du soleil et celui de la lune, nous ne pourrons mettre en
doute que, sur notre cylindre, les deux cyprès plantés au-dessous
de l’étoile de Vénus-Mylitta ne soient également les images
symboliques des deux astres qui caractérisent la puissance
génératrice de la Reine des cieux.

Sur un grand nombre de coupes de bronze, travaillées au
repoussé et découvertes dans les nouvelles fouilles que M. Layard
a faites dernièrement à Nimroud et à Koyoundjuk, pendant sa
seconde expédition,229 on voit, comme sur les cylindres ici

225 Ibid. n° 4.
226Les cyprès des jardins royaux représentés sur les bas-reliefs de Khorsabad, sur les coupes de bronze

ou d’argent doré et sur les plats d’argent doré dont il sera question plus bas, affectent aussi des formes
conventionnelles. Ceux qui sont sculptés sur les murs de Persépolis se rapprochent un peu de la nature.

227Le Musée royal de la Haye en possède, à lui seul, sept ou huit de cette catégorie. Il s’en trouve plu-
sieurs aussi dans le musée du Louvre et dans le Musée britannique.

228Mém. de l’Acad. des inscript. t. 17., 1re partie, p. 370, 371; p. 3., n°s 2 et 5.
229Je tiens ce renseignement de M. Layard lui-même, dont je ne saurais trop louer l’empressement

à faire toutes les communications qui peuvent être utiles aux progrès de l’archéologie asiatique. Ce zélé
voyageur publiera prochainement deux nouveaux ouvrages, qui feront connaître en détail au monde sa-
vant les résultats inespérés de ses secondes fouilles sur le sol assyrien. — Depuis que ceci a été écrit, l’un

48



figurés, des cyprès plantés au milieu de scènes d’initiations, qui
appartiennent à la célébration des mystères de Mylitta. Le même
fait se reproduit sur deux belles coupes d’argent doré, trouvées
dans l’île de Chypre, et sur deux plats de même matière exhumés
d’un des hypogées d’Étrurie. Je parlerai plus loin de ces quatre
monuments, qui, sans aucun doute, ont une origine assyrienne
ou plutôt phénicienne.

Quelques cylindres asiatiques, sans nous offrir le cyprès pyra-
midal planté à la place même que devrait occuper la statue de My-
litta, de Beltis, d’Astarté ou de Mithra, nous montrent ce symbole
porté à la main par un prêtre, ou par une prêtresse, au milieu d’une
scène d’initiation. Dans mes Recherches sur le culte de Mithra,230 j’ai
publié un petit monument de cette catégorie. Je me réserve d’en
parler dans le paragraphe de ce mémoire où j’aurai à entretenir
l’Académie d’un bas-relief de Dendérah qui donne lieu à des rap-
prochements dignes d’attention.

Il serait fort difficile de préciser l’époque où, chez les
Babyloniens et les Assyriens, commença l’usage d’introduire le
symbole du cyprès dans la liturgie propre au culte des dieux qu’ils
adoraient. Les premiers pas à faire dans une telle investigation
seraient d’assigner une date certaine à l’institution primitive
de ce culte, des mystères qui s’y rattachaient, et du culte de la
divinité féminine qui, plus tard, sous le nom de Mylitta, présida à
ces mystères. Or les renseignements nous manquent ; mais les
traditions recueillies par les historiens de Syrie nous révèlent un
fait qui, joint à la mention que nous trouvons de la déesse Astarté
ou de la Reine des cieux, dans quelques parties anciennes de
la Bible et dans les fragments qui nous restent de la théologie
phénicienne rédigée par Sanchoniathon, atteste que, chez les
Assyriens, le culte du cyprès remontait à une haute antiquité.
Dans les extraits que Moïse de Khoren231 nous a conservés du
livre présenté à Valarsace,232 roi d’Arménie, par le Syrien Mar Iba
Cadina ou Mar Ibas Katina,233 et composé, assure-t-il, d’après les

de ces deux ouvrages a paru. Voy. ci-dessus, p. 61, note 2.
230Atlas, pl. 36., n° 11.
231Né vers l’an 370, mort vers 450.
232Valarsace, premier roi de la branche des Arsacides d’Arménie, régna depuis l’année 149 avant notre

ère jusqu’à l’année 127, selon Saint-Martin (Memoire sur l’Armenie, t. 1., p. 410).
233On trouve aussi ce nom écrit Mar Apas Gadina, Mar Abas de Catina, et, par abréviation, Mar Ibas ou

Maribase.

49



chroniques chaldéennes,234 nous lisons235 que Sémiramis, à la tête
d’une armée assyrienne, ayant porté la guerre chez les Arméniens
et vaincu leur roi, Ara le Beau, qui fut tué dans le combat, confia à
Gartos, fils de ce prince, le gouvernement de l’Arménie, et lui
fit prendre le nom de son père. Quelques années après, Ara 2,
fils d’Ara le Beau, se révolta contre Sémiramis, et périt, à son
tour, dans une bataille que lui livra cette belliqueuse princesse. Il
laissa un fils appelé Anouschavan, qui se rendit célèbre par son
courage et sa sagesse, non moins que par ses paroles et ses hauts
faits. Il était surnommé Sôs, ajoute Mar Iba Cadina, parce qu’il
avait été sacré au pied des cyprès236 jadis plantés par Arménag
ou Aramanéag,237 à Armavir, l’antique capitale de l’Arménie.238

Pendant un long temps, poursuit l’historien syrien, les prêtres
arméniens conservèrent l’usage de tirer des cyprès d’Arménag
des augures favorables ou sinistres, selon qu’un vent doux ou un
vent violent agitait les rejetons et les rameaux de ces arbres.239 Ici
les frères Whiston, éditeurs de Moïse de Khoren, ont eu soin
de placer une note240 qui n’ajoute pas peu à l’importance du

234Voy. sur ce point les observations de M. Quatremère (Journal des Savants, juin 1850, p. 364, 365), et
celles de M. Éd. Dulaurier (Journ. asiatique, janvier 1852, p. 19-21, note 1).

235Mos. Choren. Histor. armen. 1., 15., 19. ; édit. des frères Whiston.
236... «perchè secondo il rito era stato iniziato nei cipressi di Aramanec,» selon la traduction italienne

de Moïse de Khoren par M. l’abbé Cappelletti (p. 49). Un usage analogue se retrouve chez les Israélites, à une
époque qui, selon la chronologie de la Vulgate, correspond à l’an 1235 avant la naissance de J. C. Nous lisons,
en effet, dans le livre des Juges (9., 6) : «Congregati sunt autem omnes viri Sichem el universæ familiæ urbis
Mello : abieruntque et constituerunt regem Abimelech juxta quercum quæ stabat in Sichem.» Toutefois,
à moins d’admettre que le couronnement d’Abimelech au pied d’un chêne était un emprunt illicite, fait,
comme plusieurs autres, par les Israélites à quelque peuple païen, il est difficile de concilier ce passage
du livre des Juges avec ceux du Deutéronome (16., 21) et de l’Exode (34., 13), qui contienneni la défense
expresse de planter un bois (lucus) ou seulement un arbre quelconque auprès de l’autel du Seigneur, et
l’ordre non moins exprès de couper les bois sacrés dont les gentils entouraient les autels ou les statues des
faux dieux.

237Ce prince, fils de Haïg, le chef de la première dynastie des rois d’Arménie, monta sur le trône l’an
2026 avant J. C. selon Saint-Martin, ouvrage cité, tom. 1., p. 407.

238Voy. Moïse de Khoren,Hist. armen. lib. 1., cap. 11., p. 32. Jean Catholicos,Hist. d’Arménie, chap. 8., mss.
de la Bibliothèque impériale, n° 91, fol. 18 ; trad. franç. de J. Saint-Martin, p. 10 et 11. J. Saint-Martin, Mém.
sur l’Arménie t. 1., p. 123, 124, 207 et 296. — Armavir était située au nord-est de la ville moderne d’Érivan
(voy. M. Carl Ritter, Die Erdkunde, 11., 467, 571).

239«Aræus Aræades, cum Semiramide bellum gerens, interficitur ; relicto filio, fortitudine et pruden-
tia, cum dictis tum factis præcellentissimo, Anusavano illo, qui Sosius appellabatur, quippe qui pro eorum
cærimoniis apud Armenaci cupressos in Armaviro consecratus fuerat ; quarum cupressorum surculis ra-
misque seu leni sive violento vento agitatis armenii flamines ad longum tempus in auguriis uti consueve-
runt.» (Mos. Choren. Hist. armen. lib. 1., cap. 19.). Voy. la note ci-après.

240Mos. Choren. loc. cit. not. 1 : « Vox hæc sos in sermone armenio cupressum arborem sonare videtur.»
Cette note est reproduite par M. Joseph Cappelletti dans sa version italienne de Moïse de Khoren (Venez.
1841), où il traduit également sôs par cyprès (p. 49, note 2). Le mot sôs, dans les anciens auteurs arméniens,
s’emploie indifféremment pour désigner deux espèces d’arbres, chacune de forme pyramidale, le cyprès
et le peuplier blanc (voy. le grand Dictionnaire arménien de l’Académie de Saint-Lazare. Venise, 1836).

50



passage, en nous apprenant que, dans la langue arménienne, le
mot sôs signifie cyprès ; car, chez les Grecs et les Romains, nous
trouvons Vénus appelée d’un nom, Κύπρις ou Cypris, qui, je dois le
répéter ici, est le même que ceux sous lesquels furent connus
l’île phénicienne que tout le monde sait avoir été consacrée à
la déesse, et l’arbre que je place au nombre des emblèmes qui
servirent à la représenter symboliquement. Remarquons, en
même temps, que si l’île de Vénus s’appelle Κύπρος en grec,
Cyprus en latin, et l’arbre de Vénus, κυπάρισσος ou κυπάριττος
et cyparissus ou cupressus, le cuivre, métal consacré à la déesse,
comme le prouve la monture des objets qui appartiennent à son
culte,241 est désigné en grec par les mots κύπριος χαλκός, en latin
par cuprum.242 De plus, l’île de Chypre, le cyprès et le cuivre ont
retenu, dans toutes les langues de l’Europe, leur nom primitif,

Mais, dans certaines parties de la version arménienne de la Bible, il n’a que le seul sens de cyprès. Dans
quelques autres, on lui substitue le mot nodj ou nouedj. Aujourd’hui les Arméniens désignent le cyprès pyra-
midal sous le nom de selvi ou servi, altération du mot serv, qui a la même signification dans les vocabulaires
persans, et qui est aussi en usage chez les Arabes et chez les Turcs. Les Mékhitaristes, dans leur version
italienne de Moïse de Khoren (Storia di Mose Corenese. Venezia, 1841, p. 61), revue par M. N. Tommaseo,
traduisent sôs par platane. Je ne connais pas les raisons qui les ont portés à faire une substitution aussi ar-
bitraire ; elle n’a point obtenu l’assentiment de M. Carl Ritter. Ce savant géographe s’en tient, comme moi,
à la traduction des frères Whiston (voyezDie Erdkunde, 11., 571). De son côté, M. le Vaillant de Florival, dans
sa version française de Moïse de Khoren, imprimée avec le texte, la même année 1841, à la typographie ar-
ménienne de Saint-Lazare, sous les yeux et avec le concours des Mékhitaristes, traduit également sôs par
platane, à l’exemple de ces RR. PP. Mais, pressé de s’expliquer sur les motifs de la substitution de ce nom à
celui de cyprès, il n’a pas fait difficulté de m’avouer qu’elle n’a point pour elle l’autorité d’un manuscrit de
Moïse de Khoren, qui serait resté inconnu aux frères Whiston. S’il s’est déterminé à l’adopter, c’est dans
la seule pensée que le passage où Mar Iba Cadina parle de la plus ou moins grande agitation des branches
et des rejetons des arbres plantés par Arménag, s’applique plus convenablement au platane qu’au cyprès,
dont le feuillage est peu mobile. M. Édouard Dulaurier, qui se livre avec autant d’ardeur que de succès
à l’étude de la langue arménienne, a bien voulu, à ma prière, revoir ce passage sur le texte ; il reconnaît
au mot sôs le double sens de cyprès et de peuplier, et me fait remarquer que l’expression sôsavioun ou sô-
sap’hioun indique le bruissement on le murmure, et non l’agitation que cause dans le feuillage le souffle de
l’air ou du vent. Le même orientaliste m’apprend que, dans l’Histoire de la croix d’Abarank, saint Grégoire de
Nareg (Œuvr. compl. Venise, 1827, in-8°, page 285), voulant désigner les deux espèces de bois dont Salomon
s’était servi pour reconstruire le portique du temple, emploie les mots nodj et sôs, qui représentent ici le
cyprès et le cèdre, conformément aux passages de la Bible où il est dit que, dans la réédification du temple,
on avait fait entrer concurremment ces deux sortes de bois tirées du mont Liban. Mais aucune autorité ne
justifie la traduction du mot sôs par platane.

241Les montures antiques des cylindres et des cônes assyriens que je rapporte aux mystères de Mylitta,
sont toutes de cuivre, sans aucune exception. L’arme de Mithra s’appelle, dans le Zend-Avesta, l’oreille de
cuivre. Saint Jérôme (in vita S. Hilarionis, § 21), racontant comment saint Hilarion délivra une jeune fille
des enchantements pratiqués par un jeune homme des environs de Gaza, qui n’avait pu la séduire, nous
dit que ce jeune homme s’était rendu à Memphis, pour y apprendre des prêtres du temple d’Esculape l’art
de faire succomber la vertu d’une vierge. Il revint au bout d’un an, prononça certaines paroles magiques
sur le seuil de la porte de son amante, et y enfouit des lames d’une espèce de cuivre appeléeæs cyprium. Ces
lames étaient couvertes de figures extraordinaires, «et portentosas figuras sculptas in æris cyprii lamina
defodit ...» De telles superstitions avaient sans doute été importées autrefois à Memphis par les Phéniciens,
avec le culte d’Esculape ou de la Vénus assyrienne.

242Le latin cuprum, l’allemand Kupfer et l’anglais copper, qui signifient également le cuivre, nous ra-
mènent à la forme gopher ou kopher qu’avait reçue le nom du cyprès dans la langue hébraïque (voy. ci-
dessus, p. 4 et 5, note 2).

51



dérivé du grec ou du latin; et ce nom, identique avec celui de
la déesse Cypris,243 nous donne ainsi lieu de constater que
l’antique culte de Vénus fut importé de l’Orient en Occident avec
l’usage d’imposer le nom même de la déesse aux objets qui lui
étaient consacrés. Ajoutons que les Étrusques avaient reçu de
l’Asie occidentale le culte d’une divinité féminine qui porte le
nom très-remarquable de Cupra ou Cypra244 ; et si les auteurs
latins assimilent à Junon cette déesse, il ne faut pas oublier que
primitivement Junon et Vénus étaient une seule et même divinité.
Rappelons-nous aussi qu’un des arbres consacrés à Apollon s’est
appelé Daphné ; qu’un ornement de tête et une coiffure ont retenu
le nom de μίτρα, mitra, et une pierre précieuse, originaire de
Perse, celui de mithrax.245 Rappelons-nous enfin que, chez les
Égyptiens, selon le témoignage de Champollion le jeune,246 les
animaux consacrés aux dieux générateurs portent, dans les
légendes hiéroglyphiques, les noms mêmes des divinités dont ils
sont les emblèmes. C’est ainsi que le taureau s’appelle Apis ; le
bélier, Amon ; l’ibis, Thoth ; le chacal, Anébo ; le bouc, Mendès ; le
crocodile, Souk, etc. Il est permis d’espérer que, lorsqu’on
sera plus avancé que nous ne le sommes dans l’interprétation
des hiéroglyphes idéographiques, on parviendra également à
constater que, chez les Égyptiens, certaines plantes, certaines
pierres précieuses, certains métaux, portaient aussi les noms des
dieux à qui on les avait consacrés.

Bien qu’aucune tradition ne fasse directement mention
d’une divinité appelée Sôs,247 les diverses observations
qui précèdent nous autorisent à supposer, avec quelque
vraisemblance, que ce nom était très-analogue, sinon semblable,
à l’un de ceux sous lesquels les Arméniens adoraient la Vénus
assyrienne ou babylonienne, puisque sôs est le nom du cyprès,

243Remarquons que la forme cypris se retrouve dans les noms cipris, tziprus, que porte le cyprès, chez les
peuples slaves, et dans les adjectifs qui en dérivent, ciprisowi, ciprisni, tziprusi. On emploie, substantivement
aussi, ciprisowi, et il signifie alors un cyparissôn ou cupressetum (voy. le Lexicon slavicum de Bernolák; Budæ,
1825; 6 vol. in-8°).

244Strabon, Geogr. 5., p. 241. Servius, ad Virgil. Æneid. 1., 426.
245Pline, H. N. 37., 63., 1.
246Panthéon égyptien, explication de la pl. 22 et ailleurs.
247Il est bien probable que le nom de cette divinité était entré dans la composition de celui de deux rois

d’Assyrie appelés, l’un Sôsarès (Σωσάρης), l’autre Sôsarmus (Σώσαρμος), dans la Chronique d’Eusèbe (1., p.
45; 2., 241, 290, 294; edit. Mediolan.) ; Sôsmarès et Sôsarmus, dans la version arménienne (1., p. 99; 2., p. 119,
129; ed. Venet.) La même remarque peut s’appliquer au nom de Sôsarmus, roi des Mèdes (Euseb. Chronic. 1.,
p. 46).

52



c’est-à-dire d’un arbre qui, sur les monuments de l’Asie
antérieure, représente symboliquement Mylitta et Astarté ; d’un
arbre qui, transplanté du sol asiatique sur le sol européen, n’a
été et n’est encore connu dans tout l’Occident, je le répète, que
sous l’un des anciens noms de Vénus. Lorsque le roi d’Arménie
Anouschavan prenait le surnom de Sôs, il entendait donc
probablement s’attribuer le nom même de la déesse en l’honneur
de qui un de ses prédécesseurs, Arménag, fils de Haïg, avait
établi le culte du cyprès, vers les bords de l’Araxe, sur la colline
même où, peu d’années après, s’élevèrent les murs de l’antique
Armavir. En agissant ainsi, Anouschavan ne faisait que suivre
l’exemple de plusieurs rois d’Assyrie, qui, on le sait, se firent
appeler du nom même d’une des divinités adorées dans leur
empire; et cet exemple, l’histoire nous l’apprend, fut suivi,
non-seulement par leurs successeurs, mais par les rois de Perse,
par les Arsacides qui régnèrent sur l’Arménie et le Pont, et par
les princes qui gouvernèrent la plupart des autres provinces
de l’Asie occidentale. Que ma conjecture à l’égard du surnom
de Sôs soit fondée ou non, il est certain que, dès une époque
voisine, sinon contemporaine, de la fondation du royaume
d’Arménie, la première dynastie, celle des Haïganiens,248

avait établi le culte du cyprès, emblème vivant d’une divinité
créatrice. Il n’est pas moins avéré que ce culte continuait d’être
en vigueur, chez les Arméniens, au moment où Anouschavan,
neuvième descendant de Haïg, avait reçu, avec la couronne
d’Arménie,249 comme prince feudataire de l’empire assyrien,250 le
surnom de Sôs ou Cyprès. Et si je suis porté à admettre que la
divinité représentée par cet arbre symbolique était la Vénus
assyrienne, une pareille supposition n’a rien assurément qui
doive nous étonner, lorsque nous nous rappelons que Haïg et
ses compagnons d’armes, avant d’aller chercher un refuge dans
la contrée septentrionale qui successivement s’est appelée le
Haïgasdan et l’Arménie, habitaient le territoire d’Assyrie, et
avaient dû y vivre soumis aux institutions religieuses et civiles du

248Selon Saint-Martin (Mém. sur l’Armén. t. 1., p. 407), elle commença avec l’année 2107 avant J. C. Jean
Catholicos recule cette date jusqu’en 2297 ou 2295.

249En l’année 1725 avant J. C. (Saint-Martin, loc. cit.).
250Sur les liens politiques qui très-anciennement existaient entre l’empire assyrien et le Haïgasdan ou

l’Arménie, voy. Moïse de Khoren, Histor. armen. 1., 12.

53



pays,251 bien que, comme les Chaldéens d’Assyrie, ils ne fussent ni
sémites, ni araméens. Or personne n’ignore que, dès une haute
antiquité, les Chaldéens avaient établi, dans les pays situés entre
le Tigre et l’Euphrate, le culte et les mystères d’une divinité que
les Assyriens adoptèrent en lui donnant le nom sémitique ou
araméen de Mylitta. Nous pouvons donc croire que ce culte fut
apporté dans le Haïgasdan ou l’Arménie par Haïg lui-même; et si
nous trouvons dans cet antique royaume l’arbre symbolique de la
déesse appelé d’un nom qui n’appartient point aux langues des
enfants de Sem, n’oublions pas que, selon le témoignage formel
de la Bible252 et de tous les écrivains arméniens,253 la maison de
Thogormah ou Thorgom, dont Haïg fut le chef, était issue de la
race japhétique.254 C’est à cette même race que se rattachent
les Chaldéens, instituteurs des Babyloniens, des Assyriens, et
fondateurs d’un culte où le symbole du cyprès jouait un bien
grand rôle.

Lorsqu’on voit un des successeurs de Haïg se faire couronner
roi d’Arménie au pied de l’arbre sacré qui était un des emblèmes
de Mylitta et d’Astarté, la pensée se reporte involontairement
vers l’un des monuments figurés les plus anciens de l’Asie
occidentale, le grand bas-relief découvert par M. Charles
Texier255 à Yazili-kaïa, sur le sol de l’antique Phrygie ; bas-relief
où l’on a représenté un prince assyrien ou phrygien recevant
des mains d’Astarté le sceptre et la couronne. La présence
de la déesse, figurée ici sous une forme humaine, explique
suffisamment pourquoi, dans cette scène, nous ne trouvons pas le
symbole du cyprès ; mais le lion, sur lequel Astarté est debout, et
le taureau, qu’on n’a pas oublié de placer à ses côtés, ne nous
ramènent-ils pas aux monuments figurés que j’ai produits
dans mon Mémoire sur le taureau et le lion considérés comme
attributs caractéristiques de Venus256 ? Tout à l’heure, sur

251Parmi les faits qui justifient cette assertion, je me bornerai à rappeler que jusqu’au temps de Mesrob,
c’est-à-dire jusqu’au commencement du 5e siècle de l’ère chrétienne, les Arméniens n’eurent point, pour
écrire leur propre langue, un alphabet qui leur fût particulier ; ils se servaient des caractères syriaques.

252Genes. 10., 3.
253Voy. Saint-Martin, ouvrage cité, t. 1., p. 253 et suiv.
254Un savant dont l’Allemagne s’honore, M. Görres, soutient même l’opinion que la race japhétique

tirait son origine de l’Arménie (voyez l’ouvrage qu’il a publié sous le titre suivant : Die Völkertafel des Penta-
teuchs, oder die Japhetiden und ihr Auszug aus Armenien. Regensburg, 1845).

255Description de l’Asie Mineure, 1re partie, t. 1., pl. 78.
256Recherch. sur Vénus, p. 119-240.

54



quelques médailles de Syrie et de Phénicie, ne verrons-nous pas,
planté entre un lion et un taureau, un cyprès pyramidal, image
symbolique de la déesse ? En Perse, plusieurs bas-reliefs, taillés
sur des faces de rochers, comme l’est celui d’Yazili-kaïa, et conçus
dans le même esprit que ce dernier monument, représentent, à
leur tour, un prince sassanide au moment où il reçoit tantôt des
mains d’Ormuzd, en présence de Mithra,257 tantôt des mains de la
déesse Anaïs,258 la couronne du monde, c’est-à-dire la couronne
royale de Perse. Un bas-relief d’époque romaine va bientôt nous
montrer un initié recevant des mains du dieu Mithra, au pied de
trois cyprès, la couronne mystique ou céleste.

La domination de Sémiramis sur l’Arménie, loin d’affaiblir
la ferveur des rois de ce pays pour le culte de Vénus, l’aurait
au contraire excitée, s’il en avait été besoin; car qui ne sait
combien l’histoire de cette trop célèbre princesse est intimement
liée à la légende de la Vénus asiatique? Et ne dois-je pas faire
remarquer que, par une coïncidence qui ne saurait avoir été
fortuite, Sémiramis, née en Syrie, où Vénus était représentée
sous l’emblème du cyprès, trouva le culte de la déesse établi,
chez les Arméniens, avec le culte du cyprès, comme elle l’avait
certainement trouvé institué avec le culte de ce même arbre
dans la célèbre contrée située entre le Tigre et l’Euphrate, qui
vit naître cette antique théologie chaldéenne dont il n’est pas
impossible, encore aujourd’hui, de retrouver les principaux
dogmes et de constater l’influence sur les idées théologiques et
cosmologiques des peuples les plus civilisés des autres parties du
monde ancien?

Cette remarque me conduit à faire observer qu’un des traits
saillants de la théogonie et de la cosmogonie chaldéennes se
découvre dans la tradition que Mar Iba Cadina avait puisée à une
source quelconque, et qui se rapporte au culte du cyprès chez les
Arméniens. Le rôle de l’air ou du vent, dans cette tradition, et
l’association intime de cet agent physique au culte de l’arbre
qui était l’emblème de Mylitta, ne nous rappellent-ils pas que,
selon le système chaldéen, la déesse médiatrice entre l’homme et
la divinité suprême était assimilée à l’air, cosmologiquement
parlant? Et ce fluide ne remplit-il pas, à son tour, entre l’eau

257Porter’s Travels in Georgia, Persia, etc. vol. 2., pl. 66.
258 Id. ibid. vol. 1., pl. 19.

55



et le feu, le rôle de médiateur, c’est-à-dire le rôle d’un agent
intermédiaire destiné à faciliter la combinaison entre eux de
deux éléments d’une nature opposée? Je dirai même, à cette
occasion, que le mot qui signifie proprement air dans les langues
sémitiques ou araméennes, n’appartient à aucune d’elles, tandis
qu’il a son radical dans les idiomes japhétiques. C’est un point sur
lequel je reviendrai ailleurs, lorsque je serai amené, par le cours
de mes travaux, à réunir dans un mémoire toutes les observations
qui m’ont permis d’avancer que les Chaldéens descendent des
enfants de Japhet, et sont les inventeurs du culte et des mystères
de la divinité qu’ils nommaient Mithra, et que les Assyriens ont
appelée Mylitta.

L’historien arménien Jean Catholicos, dans l’abrégé
très-rapide qu’il s’est contenté de nous donner du livre de Mar
Iba Cadina, n’a pas, à l’exemple de Moïse de Khoren, conservé
le passage relatif au culte du cyprès établi dans Armavir par
Arménag; mais, du moins, après avoir, à son tour, affirmé que
l’historien syrien avait puisé à des sources chaldéennes, il ne
néglige pas de dire qu’Anouschavan reçut le nom de Sôs.259

Il supplée même sur un point au silence de Moïse, en nous
apprenant que le père de ce prince s’appelait Gartos avant d’avoir
pris le nom d’Ara, d’après le désir ou l’ordre de Sémiramis.

Il serait sans doute intéressant de connaître, avec quelque
certitude, la date de l’introduction du culte du cyprès en
Arménie, contrée généralement élevée et froide, où cet arbre
ne croît pas spontanément.260 Je suis disposé à croire que là ce
fait, de même que l’institution de la fête des roses261 en l’honneur
d’Anahid, ne doit pas être séparé de celui de l’importation du
culte de la Vénus assyrienne,262 et qu’il est permis d’attribuer

259Hist. d’Armén. mss. arméniens de la Bibliothèque impériale, n° 91, chap. 8., fol. 23 ; trad. fr. de Saint-
Martin, p. 13.

260Le palmier-dattier ne croît pas non plus spontanément sur le sol de l’ancienne Arménie ; et cepen-
dant, selon le témoignage d’Hérodote (1., 194), le vin de palmier était une des principales denrées que
les Arméniens transportaient par eau à Babylone. Il faut donc supposer qu’avec la culture du cyprès ils
avaient aussi importé chez eux celle du palmier-dattier.

261Cette fête, en arménien, s’appelait Vartavar, mot composé, dont l’interprétation présente quelques
difficultés (voyez Moïse de Khoren, Œuvres compl. p. 344; Venise, 1843). Selon quelques-uns, il signifierait
littéralement éclat ou splendeur des roses. M. l’abbé Cappelletti le rend par les mots : Fiammegiature delle rose.
Vartavar est aujourd’hui le nom que donnent les Arméniens à la fête de la Transfiguration.

262J’ai précédemment publié plusieurs monuments figurés, dont le témoignage s’ajoute à celui des
médailles citées plus haut, pour prouver que le culte du palmier-doum, comme celui du cyprès, se liait à la
légende de Mylitta ou Astarté, à celle d’Hermès ou Mercure, et, par suite, au culte de Mithra, du soleil et de
la lune. Remarquons que si les prêtres arméniens tiraient des augures du cyprès pyramidal, chez les Grecs,

56



à Haïg cette importation. Toutefois je pense qu’à défaut de
traditions antérieures au témoignage qui nous a été conservé par
Mar Iba Cadina, il convient de ne pas remonter au-delà du règne
d’Arménag, fils de Haïg, puisque ce prince est le premier roi
d’Arménie dont le nom se trouve associé à une mention expresse
du culte du cyprès dans cette contrée; mais l’époque de ce règne
ne saurait elle-même être déterminée d’une manière rigoureuse.
La chronologie des historiens orientaux ne repose pas sur des
bases assez solides pour que nous admettions avec une entière
confiance les dates qu’elle fournit. Moïse de Khoren, l’auteur le
mieux informé des faits qui appartiennent à l’histoire ancienne
de l’Arménie, ne fixe même aucune date pour les règnes des rois
d’Arménie antérieurs à la conquête de la Perse par Alexandre
le Grand; et si feu mon savant ami M. Saint-Martin a placé en
l’année 2026 avant J. C. l’avénement d’Arménag,263 il a eu soin
d’avertir ses lecteurs264 que toutes les dates qui, dans ses tables
chronologiques de l’Histoire d’Arménie, se rapportent à des rois
de la dynastie des Haïganiens, sont empruntées à l’historien
Michel Tchamtchéan,265 et paraissent être déterminées d’une
manière fort arbritaire. Il déclare même qu’il ignore sur quelles
autorités le P. Tchamtchéan se fonde pour les donner. L’an
2026 de l’ère ancienne n’est donc que la date plus ou moins
approximative de la première mention du culte du cyprès chez les
Arméniens. En adoptant, sous toutes les réserves convenables, ce
point de départ, nous trouvons, avec le P. Tchamtchéan,266 que le
roi Ara le Beau ou Ara 1er, qui fut tué dans un combat contre
Sémiramis, était monté sur le trône d’Arménie mille sept cent
soixante-neuf ans avant la naissance de J. C., que son fils, Ara 2,
qui périt de la même manière, avait reçu de Sémiramis, en 1743,
l’investiture du royaume d’Arménie ; et qu’il eut pour successeur
immédiat son fils Anouschavan, couronné en 1725 sous le nom de
Sôs, à Armavir, au pied des cyprès plantés par Arménag. Ces
dates, bien qu’incertaines, fournissent trois nouveaux termes

on en tirait du palmier (Orphic. Fragm. 40., p. 496; ed. Hermann) ; la Sibylle écrivait même ses oracles sur
des feuilles de ce dernier arbre.

263Loc. cit.
264 Ibid. p. 404 et 405.
265Ce sont aussi les dates fournies par le P. Tchamtchéan qui servent de base à la chronologie des rois

arméniens dans l’ouvrage de M. l’abbé Joseph Cappelletti intitulé : Armenia (Florence, 1841; trois vol. in-
8°).

266Loc. cit. p. 407. (Cf. M. Cappelletti, Armenia, t. 2., p. 9.)

57



qu’il conviendrait peut-être d’ajouter aux diverses données dont
on s’est servi jusqu’à ce jour pour assigner au règne de Sémiramis
une date approximative. Personne n’ignore que les circonstances
les plus importantes de ce dernier événement restent encore
plongées dans l’obscurité qui dérobe à nos yeux les origines de
l’empire d’Assyrie et l’histoire des premiers siècles de son
existence. Aussi l’avénement de cette princesse a-t-il été placé
par les écrivains modernes à des époques si diverses, qu’elles
varient depuis l’année 737 jusqu’à l’année 2200 avant l’ère
chrétienne. Moïse de Khoren,267 en disant qu’Abraham mourut
pendant le règne de Ninyas, qui avait assassiné Sémiramis, sa
mère, nous autorise à supposer qu’il assignait au meurtre de
cette princesse une date antérieure à l’année 1821, époque de la
mort d’Abraham, selon la chronologie de la Vulgate ; mais cette
chronologie ne fait dater que de l’an 1215 le règne de Sémiramis.
Les savants auteurs de l’Art de vérifier les dates ont adopté l’année
1916. Fréret penchait pour cette même date; M. Daunou, pour
celle de 1196 ou 1195.268 Saint-Martin,269 s’écartant ici des calculs
du P. Tchamtchéan, fait commencer en 1997, et finir en 1957,
les quarante années que dura le règne de Sémiramis. D’après
l’historien arménien et d’après M. l’abbé Joseph Cappelletti, dont
il est l’unique guide, cette princesse aurait conquis l’Arménie
après 1769 et avant 1743. Quel que soit le chiffre qu’il faille
admettre, on est amené à reconnaître que l’importation du culte
du cyprès chez les Arméniens remonte à une haute antiquité,
puisque nous venons de constater qu’il y était établi dès le règne
d’Arménag, fils et successeur de Haïg, chef de la première
dynastie royale d’Arménie. Cette époque est donc antérieure à la
domination de Sémiramis.

Le culte de la Vénus assyrienne, partout sans doute associé à
celui du cyprès pyramidal, se répandit de la capitale des rois
arméniens dans les différentes parties de leur royaume. Nous
apprenons même de Pline,270 de Strabon271 et de Dion Cassius,272

qu’un canton de la Grande Arménie, situé non loin des sources de
267Hist. armen. 1., 19.
268Biogr. univers. de Michaud, t. 41., p. 550-555.
269Biogr. univers. de Michaud, article Sanchoniathon, t. 40., p. 305, 1re col.
270H. N. 5., 20., 1 ; cf. 33., 24., 1.
271Geogr. 11., p. 532.
27236., 31, 36.

58



l’Euphrate, avait reçu le nom de contrée Anaïtique (Anaïtica regio),
et même le nom d’Anaïtis (Ἀναΐτις).273 Pline ajoute274 que dans les
environs se trouvait le lac Anaïtique (Anaïticus lacus). Ces diverses
dénominations se rapportent, on le voit, à la déesse appelée
Anahid, Anaïs ou Anaïtis. Nous savons, de plus, parle double
témoignage des textes et des monuments figurés, que, chez les
Arméniens, cette déesse continua d’être adorée jusqu’au moment
où l’Arménie fut entièrement convertie au christianisme,
c’est-à-dire plusieurs siècles après la naissance de J. C.

De l’Arménie, le culte de la déesse et celui de son arbre
symbolique pénétrèrent chez les Albaniens et s’étendirent
même jusque chez les Huns. Nous en trouvons des preuves plus
ou moins directes dans l’Histoire des Aghouans par Moïse
Gaghagantouatsi, ouvrage arménien inédit, dont M. Édouard
Dulaurier a bien voulu, à ma prière, extraire et traduire plusieurs
passages importants. Dans deux de ces passages,275 on voit que,
vers la fin du 7e siècle de notre ère,276 le culte d’Anahid ou
d’Aphrodite et celui des arbres se pratiquaient encore chez les
Huns. Deux autres passages, que je vais rapporter, font une
mention expresse des cyprès qui, chez les Aghouans,277 vers la
même époque,278 entouraient une chapelle chrétienne, et d’un
prodige qui se manifesta au-dessus de ces arbres. L’historien
arménien, ayant à raconter la découverte de la croix de saint
Mesrob dans le village de Kis,279 où s’était rendu Israël, évêque
des Aghouans, s’exprime en ces termes280 : «Le saint prêtre de
Dieu ne pouvait découvrir avec certitude l’endroit où était
enfouie cette croix ; et tandis qu’il était occupé à le chercher, un
prodige admirable éclata sur des cyprès touffus qui, espacés
d’un côté et d’autre, renfermaient dans leur enceinte la sainte
chapelle. Au-dessus de ces arbres apparurent des rayons d’un
feu brillant, de forme circulaire, lesquels, se concentrant à

273Strab. loc. cit.
274Hist. nat. 16., 64., 1.
275Ms. de la bibliothèque du couvent patriarcal d’Edchmiadzin, liv. 2., ch. 41., fol. 122, 124. M. Dulaurier

a pu obtenir une copie de ce précieux manuscrit, qui est unique.
276Vers l’an 685.
277C’est le nom original du peuple qui habitait l’ancienne Albanie du Caucase.
278Vers l’an 667.
279Ce village est situé dans la province d’Oudie, qui comprend une partie de l’ancienne Albanie.
280Liv. 2., chap. 33., fol. 104.

59



l’extrémité la plus élevée de cette coupole, se mouvaient en tout
sens et au-dessus des arbres, semblables à l’arc qui se montre
dans les nuages.281 » Un peu plus loin, dans le même chapitre,282

l’écrivain arménien continue son récit en disant : «Le saint prêtre
de Dieu, Israël, s’étant acquis la vénération du catholicos et du
prince, ainsi que des grands (du pays des Aghouans), obtint d’eux
la permission de faire librement tout ce qu’il voudrait. Au bout
de quelques jours, désirant perpétuer le souvenir du prodige
merveilleux et éclatant qui s’était opéré un grand nombre de fois
sur ces cyprès, il voulut les consacrer à la sainte croix, en leur
donnant la forme de celle de Notre-Seigneur; et ayant appelé
des ouvriers habiles en menuiserie, il leur ordonna de faire une
croix convenablement travaillée. Il la fit orner d’incrustations
représentant la passion de Jésus-Christ.283 » Ces deux passages,
rapprochés du témoignage qui se rapporte au culte de Vénus
chez les Huns, nous permettent de supposer que la chapelle
chrétienne placée au milieu d’un cupressetum, chez les Aghouans,
avait été élevée là sur les ruines d’un ancien sacellum d’Anahid. Ils
nous prouvent du moins que ce dernier peuple n’avait pas cessé
d’attacher au cyprès des idées religieuses.

Si du royaume d’Arménie nous descendons dans une contrée
voisine, la Commagène,284 nous y trouvons la preuve que les ha-
bitants de ce pays avaient reçu, avec le culte de Vénus, celui du
cyprès. Cette preuve résulte du témoignage, pour ainsi dire, of-
ficiel d’une médaille frappée en l’honneur de Julia Domna dans
la ville que les Romains appelaient Germanica Cæsarea. Sur cette
médaille, dont le n° 7 de ma planche 8 reproduit un dessin fidèle,

281Եւ ոչ գիտելով ստուգել՝ և ՚ի նշմարելզտեղին, նոյն ժամայն նշան զարմանալի լինէր ՚ի վերայ սա‐
ղարթապատ ծառոցն նոճիցն, որք երկաքանչիւր աստի և անտի միջաւորեալ՝ ունէին յինքեանս զկոչարանն
սուրբ. որ իբր եթէ ծագումն երևեալբոցաճաճանչ վերոյ ունել կամարաձև. և ՚ի նոյն միացեալ հաւա‐
սար գերակատար գմբէթին՝ բաւանգակապէս սահեալ ճառագայթէր ՚ի ծայրս ծառոցն նոճիցն ճըշգըրտապէս
աղեղանդ որ յամբս երևի:

282Fol. 107.
283Յայնմհետէ մեծարու եղեալքահանայն Աստուծոյ Իսրայէլ առաջի կաթողիկոսին և իշիանին և յաչս

մեծամեծացն, առնոյր և հրաման ՚ի նոցանէ գործել զամենայն համարձակապէս: Եւ յետ սուղ ինչ աւուրց
վասն առաւել հրաշիցն և մեծամեծ սքանչելեացն՝ որ բազում անգամ եղեալ էր ՚ի վերայ ծառոցն նոճից,
կամեցաւ զի ՚ի նուէր նշանի ձաւնեսցէ զնոսա ՚ի պատկեր տեառնանման խաչին: Եւ առժամայն կոչեալ
վարձաւորս արս ճարտարս հիւսանց, պատշաճաբար յաւրինել զնշան խաչին. քանդակերպ զարդու դրուա‐
գելով պատրաստութեամբ զամենայն ըստ գործոյ Տեառն:

284Ce nom est écrit par deux m sur les médailles et aussi dans deux inscriptions lapidaires, latines, qui
ont été trouvées en Algérie, depuis peu d’années, et qui font une mention expresse de la sixième cohorte
des Commagéniens (voy. l’intéressant rapport de M. Léon Renier à M. le ministre de l’Instruction publique,
daté de Lambèse (l’ancienne Lambæsis), le 2 avril 1851, p. 38-40 du tirage à part des quatre Rapports de ce
zélé voyageur).

60



nous voyons, au revers de la tête de l’impératrice, une galère qui
est renfermée dans un cercle ou dans une couronne, et qui nous
rappelle la galère d’Astarté si fréquemment placée sur les mon-
naies romaines de Phénicie ; au-dessous est gravé un taureau, sym-
bole affecté à cette même déesse ; et, à gauche, on voit un cyprès285

planté sur un autel carré. Un cylindre du musée du Louvre286 nous
montre un cyprès également placé sur un autel. Deux personnages
accomplissent un acte d’adoration devant cet arbre symbolique, et
nous fournissent ainsi un exemple irrécusable de l’usage de repré-
senter, sous l’emblème du cyprès, la divinité asiatique qui préside
aux mystères.

Dans un autre pays voisin de l’Arménie et de la Commagène,
l’antique Phrygie, dont les origines ne sont pas mieux connues que
celles de l’empire assyrien et du royaume fondé dans la Babylonie,
le culte du cyprès, dès une époque antérieure à la guerre de Troie,
s’y montre uni à celui de Rhéa et de Vénus, divinités primitivement
identiques, qui, dans la suite des temps, conservèrent chacune, au
nombre de leurs symboles ou attributs, le lion, le taureau, et non-
seulement le cyprès, mais aussi le pin, deux arbres mystiques que
nous retrouvons, avec le lion et le taureau, dans la légende de Mi-
thra. Au moment de fuir des murs d’Ilion embrasé, Énée indique,
pour point de ralliement, aux malheureux Troyens qui veulent par-
tager son sort, un antique cyprès que, depuis longues années, leur
dit-il, conserve la piété de nos pères. Cet arbre vénéré était planté
hors de la ville, à côté d’un temple abandonné de Cérès ou Rhéa :

Est urbe egressis tumulus, templumque vetustum
Desertæ Cereris, juxtaque antiqua cupressus
Relligione patrum multos servata per annos.287

C’est ainsi que Virgile, d’après une de ces traditions hiératiques
qu’il avait recueillies avec le plus grand soin, fait parler le fils d’An-
chise et de Vénus. Nous verrons bientôt que le pieux Troyen, après
s’être embarqué au port d’Antandre, aborde sur les rivages de la

285Ici cet arbre est de l’espèce vulgairement appelée cyprès de Montpellier (cupressus horizontalis. De
Candolle et Miller. Cupressus sempervirens, var. β. Linn.), parce que, selon une tradition locale, elle couvrait
autrefois la colline sur laquelle est bâtie la ville. Comme le cyprès pyramidal, cette espèce ou variété croit
sur le Liban.

286Ce cylindre et plusieurs autres qu’a récemment acquis le musée du Louvre seront décrits dans le
Catalogue d’antiquités assyriennes dont M. de Longpérier va publier une seconde édition.

287Virgile, Æneid. 2., 713-715.

61



Thrace, et y célèbre les funérailles de l’infortuné Polydore en fai-
sant dresser des autels funéraires que l’on couvre de branches de
cyprès.288

Si l’immortel chantre de l’Iliade, par le rôle qu’il fait jouer
à Vénus, et par l’arrivée des troupes assyriennes envoyées au
secours de Priam, nous révèle à grands traits les liens religieux et
politiques qui existèrent entre le roi des rois, chef de l’empire
d’Assyrie, et ses feudataires les rois de Phrygie, le poète latin
confirme le témoignage du poète grec en nous donnant des
détails qui nous prouvent que le culte du cyprès était passé de
chez les Assyriens chez les Troyens avec le culte d’une déesse que
les écrivains grecs, lorsqu’ils parlent des divinités assyriennes
ou babyloniennes, désignent tantôt sous les noms d’Urania,289

de Mylitta,290 d’Alitta,291 d’Alilat,292 d’Anæa293 ou Nanea,294 et
d’Anaïtis,295 tantôt sous le nom de Rhéa,296 tantôt enfin sous ceux
de Déesse de Syrie, et de Héra297 ou Junon. Nous verrons bientôt
Diodore de Sicile attester, à son tour, que, dès une époque fort
reculée, le culte du cyprès s’associait à celui de Rhéa chez les
Crétois, tout comme chez les Phrygiens. Nous verrons bientôt
aussi Claudien, dans son poème sur l’enlèvement de Proserpine,
attribuer directement à Cérès, comme Virgile, cet arbre
symbolique. Ajoutons enfin que ces deux poètes298 célèbrent,
chacun de leur côté, les beaux cyprès qui couvraient le mont Ida.

Après tant de témoignages directs ou indirects recueillis en
288Cette circonstance et le rôle important que joue ailleurs le cyprès dans les rites funéraires, ont

entraîné Servius (ad Virgil. Æneid. 2., 714) à faire sur les vers cités de l’Énéide, un commentaire qui prouve
jusqu’à quel point il ignorait que cet arbre avait été placé au nombre des emblèmes funéraires, précisément
parce qu’il était l’image symbolique des divinités qui, comme Cérès ou Rhéa, président tout à la fois au ciel,
à la terre et aux enfers : «Antiqua cupressus] Ad vetustatem retulit, dit-il ; cupressum autem funebrem
arborem bene ante templum deæ lugentis esse confirmat.»

289Hérodote, 1., 131.
290 Id. ibid.
291 Id. ibid.
292 Id. 3., 162.
293Strabon, Geogr. 16., p. 738.
2942. Machab. 1., 13 et 15.
295Strabon, Geogr. 11., p. 512, 532; 12., p. 559; 15., p. 733. Plutarque, in Vita Artax. § 27. Pausanias, 3.,

16., 6. Clément d’Alexandrie, in Protreptic. 5., Opp. t. 1., p. 57; ed. Potter. Dion Cass. p. 104; ed. Reimar.
Agathias, 2., 24 ; ed. Bonn. Eustathe, ad Homer. Iliad. 14., v. 295; in Dionysium, v. 846. — Ἀναΐτις, Ταναΐτις,
Anæa, Nanea, ne sont que des altérations de la forme orientale Anahid.

296Diodore de Sicile, 2., 9 ; ed. Dindorf.
297De Dea syria, Lucian. Opp. t. 9., p. 81.
298Virgile, Georgic. 2., 84. Claudien, De raptu Proserp. 3., 371, 372.

62



faveur de l’attribution du cyprès à la divinité polynome que nous
connaissons aussi sous les noms de Mère des dieux, de Cybèle, de
Dea bona, il me reste cependant à invoquer ceux que peuvent
fournir quelques médailles asiatiques dont, à dessein, j’ai différé
d’entretenir l’Académie. À tort ou à raison, j’ai conçu l’espoir que
les observations qui précèdent disposeraient la Compagnie à
m’absoudre du reproche de témérité, obligé que je suis de
combattre, au sujet de ces médailles, une opinion soutenue
par Eckhel, le prince de la science numismatique, et par ses
émules. Les pièces dont il s’agit furent frappées en Phénicie et en
Syrie pendant la domination romaine. Si elles appartiennent
ainsi à une époque peu ancienne, elles ont du moins, comme la
plupart de celles que j’ai déjà décrites ou que je décrirai plus loin,
l’avantage de faire partie d’une série qui fréquemment nous offre
la reproduction de types hiératiques, dont l’invention et l’usage
remontent à une haute antiquité. C’est à la politique adoptée
par les Grecs dans les provinces conquises de l’Asie occidentale
et suivie par les Romains, leurs successeurs, que nous sommes
redevables de la conservation ou de la restauration de ces types
et d’une multitude d’autres représentations religieuses, non
moins intéressantes à étudier. N’est-il pas permis de penser que
les conquérants grecs, comme les conquérants romains, pour le
dire en passant, durent éprouver d’autant moins de répugnance à
faire d’une telle conduite la base principale de leur politique, que
dans l’Asie occidentale ils retrouvaient, sous d’autres noms, il est
vrai, plus d’une divinité dont jadis le culte et les symboles avaient
été importés de cette contrée en Grèce et en Italie?

En tête des médailles dont j’entends parler, se place une
suite nombreuse de pièces qui, sous la domination romaine,
furent frappées dans l’île phénicienne d’Aradus. Elles ont toutes
pour revers un cyprès planté entre un lion et un taureau. Les
n°s 1 et 2 de ma planche 6 en reproduisent deux : la première
est à l’effigie de Caracalla ; la seconde, à l’effigie d’Élagabale.
Eckhel et tous les numismates qui ont écrit après lui ne veulent
voir ici, dans le cyprès, que l’emblème du soleil, et dans les
deux animaux, que les signes distinctifs des enseignes de deux
légions romaines. Mais ils ne tiennent compte ni de l’autel et du
bas-relief palmyréniens,299 où le cyprès est indubitablement

299Pl. 1., n°s 1 et 2 ; pl. 2., n°s 1 et 2 ; pl. 3., n° 1.

63



l’image symbolique de la Vénus asiatique, ni des nombreuses
monnaies autonomes de l’île d’Aradus, dont le type est un
taureau bondissant, gravé au revers de la tête d’une divinité
femelle qui ne peut être que Vénus-Astarté ; ni enfin des
documents qui attribuent à cette déesse le symbole du taureau
et celui du lion. Or, si nous rapprochons des deux marbres
palmyréniens le trône votif syrien de la Bibliothèque impériale300

et les divers monuments écrits ou figurés qui, dans mon mémoire
cité,301 établissent d’une manière incontestable, ce me semble, la
double attribution du taureau et du lion à Vénus en Orient et en
Occident, nous sommes nécessairement conduits à reconnaître
que, sur les médailles impériales d’Aradus, le cyprès qui s’élève
entre ces deux animaux est l’image d’Astarté placée entre deux
symboles, dont l’un, le taureau, représente la lune et le principe
humide ou passif, et dont l’autre, le lion, est l’emblème du soleil
et du principe igné ou actif.302 Ici, comme sur le bas-relief
palmyrénien du Musée capitolin et sur la face antérieure du
trône votif syrien de la Bibliothèque impériale, comme sous la
base du cône asiatique cité303 et sur la pierre gravée également
citée,304 Vénus forme donc une triade avec le soleil et la lune, avec
le principe igné et le principe humide, ces grands agents célestes
et terrestres de la création et de la reproduction. Remarquons
de plus qu’à Yazili-Kaïa, dans le grand bas-relief sculpté sur
le roc et découvert en 1834 par M. Ch. Texier,305 Astarté est
représentée debout sur un lion, ayant tout auprès d’elle un
taureau. Remarquons aussi que sur un fragment de frise antique,

300Pl. 5., n°s 1 et 2.
301Recherches sur Vénus, p. 119-240.
302Je suis heureux de pouvoir dire ici que mon explication des diverses significations symboliques du

taureau et du lion a obtenu le plein assentiment de deux juges très-compétents, notre savant confrère M.
Raoul-Rochette (voy. Journal des Savants, janv. 1850, p. 39 et 40) et M. Christian Walz, habile professeur à
l’université de Tubingue. Ce dernier, dans une belle dissertation (De Nemesi Græcorum. Tubing. 1852, in-4°,
fig.), m’a fait même l’honneur de transcrire en entier (p. 16, not. 90) le passage de mes Recherches sur Vénus
où je résume (p. 222, 223) les opinions de l’antiquité sur le lion et le taureau.

303Ci-dessus, p. 54.
304Ci-dessus, p. 55.
305Voy. Recherch. sur Vénus, p. 126-130; pl. 2. M. Ch. Texier, Descript. de l’Asie Mineure, 1re part. pl. 78.

— Ce voyageur donne le nom de Pterium aux ruines antiques qui se voient non loin d’Yazili-Kaïa. La Com-
mission chargée, en 1831, de faire à l’Académie des belles-lettres un rapport sur le voyage de M. Texier
croit reconnaître dans ces ruines Soandus au lieu de Pterium (Journal des Savants, juin 1831, p. 370). M. J. W.
Hamilton, qui a visité Yazili-Kaïa deux ans après M. Texier, n’adopte ni l’un ni l’autre de ces noms, et leur
substitue celui de Tavium, métropole de la Galatie (Research. in AsiaMinor, Pontus and Armenia, vol. 1., p. 391.
Journ. of Royal Geogr. Society, vol. 7., p. 74).

64



publié dans mes Recherches sur Vénus,306 la déesse est placée entre
des taureaux et des lions ; et n’oublions pas qu’à Persépolis307

Mithra, divinité primitivement identique avec Vénus, est de
même placée (sous l’emblème du mihr ou de la colombe) entre des
taureaux et des lions, formant ainsi avec ces deux espèces de
quadrupèdes une triade symbolique, évidemment empruntée au
système religieux des Chaldéens d’Assyrie.

À côté des médailles dont il vient d’être question, je n’hésite
pas à placer plusieurs monnaies impériales ou coloniales frappées
à Damascus, dans la Cœlésyrie ; elles sont à l’effigie d’Élagabale,308

de Trébonien Galle,309 ou de Volusien.310 Leur type, presque iden-
tique avec celui des monnaies citées d’Aradus, a certainement la
même signification symbolique; car, si le cyprès pyramidal, au lieu
de s’élever entre un taureau et un lion, est planté ici entre un tau-
reau et un cheval, il faut se rappeler que le cheval est un autre sym-
bole solaire, qui, comme le lion, fut consacré à Vénus chez les Grecs
et chez les Romains. J’ai déjà eu l’occasion de le dire dans une dis-
sertation que l’Académie a jugée digne de faire partie du recueil de
ses Mémoires.311 Une des monnaies citées de Damascus, celle qui
porte l’effigie de Trébonien Galle, est figurée ici sous le n° 3 de la
planche 6. Le docte Eckhel ne fait aucune difficulté de reconnaître
que le cheval et le taureau sont les symboles du Soleil et de la Lune;
et, avec toute raison, il cite, à l’appui de cette interprétation, le
témoignage des médailles autonomes grecques de la même ville,
où se voient, d’un côté, le buste du Soleil, et de l’autre, le buste
de la Lune.312 On s’étonne qu’après ce judicieux rapprochement,
l’illustre numismate, négligeant de rapprocher des monnaies de
Damascus celles d’Aradus, affirme que, sur ces dernières, le lion
et le taureau placés en regard d’un cyprès sont, non point les em-
blèmes du Soleil et de la Lune, mais les emblèmes de deux légions

306Pag. 170-218; pl. 8., n° 1.
307MM. Flandin et Coste, Voyage en Perse, Perse ancienne, pl. 155. (Voy. mes Recherches surMithra, atlas,

pl. 4.)
308Mus. Theupol. p. 720.
309Mionnet, Descript. de méd. 5., 295, n° 83.
310 Id. ibid. 296, n° 89.
311Tome 15., 2e partie, pages 292-294. — On connaît maintenant des médailles impériales de Trébi-

zonde qui font de Mithra une divinité équestre, comme Vénus, comme chacun des deux Dioscures, comme
le Soleil, comme la Lune.

312Voyez Mionnet, Descript. de méd. 5., 283, n° 10. Sestini, Lett. numism. continuaz, 6., 86, n° 4.

65



romaines.313 Il avait dit, quelques pages plus haut,314 que le cyprès
fut consacré tout à la fois au Soleil, d’après la raison qu’il en avait
donnée précédemment, et à la Lune, divinité identique avec Hécate
ou Proserpine, parce que, selon le témoignage formel de Pline, le
cyprès était consacré à Pluton. On n’est pas moins surpris qu’Eck-
hel ait pu écrire ces mots sans se trouver amené à supposer que pri-
mitivement le cyprès avait dû être l’emblème sacré d’une divinité
androgyne et créatrice, dont le Soleil et la Lune étaient les agents
et la manifestation. N’avait-il pas, dans la Phénicie même, le témoi-
gnage de plusieurs monuments monétaires où l’on voit, à l’entrée
du temple tétrastyle d’Astarté, le feu sacré, emblème de cette divi-
nité, briller sur un autel posé entre la statue d’Apollon ou du Soleil
et la statue d’Artémis ou de la Lune, en même temps que parfois,
au milieu du tympan d’un fronton triangulaire, est placé, je l’ai
déjà dit, le buste radié d’Astarté ? Le n° 3 de ma planche 8 fournit
un exemple de ce dernier type,315 au revers d’une pièce frappée
à Tripolis de Phénicie, en l’honneur de Caracalla. On sait que les
médailles de ce prince, plus peut-être que celles d’aucun autre em-
pereur romain, nous offrent, pour l’histoire des religions de l’Asie
occidentale, un grand nombre de types anciens qui, sans cette cir-
constance, seraient restés inconnus aux archéologues. Le n° 2 de
cette planche 8 nous montre, au revers de la tête du même em-
pereur, sur une autre monnaie de Tripolis, un type analogue à ce-
lui que représente le n° 3; mais, dans le fronton triangulaire316 du
temple d’Astarté, on a substitué au buste radié de la déesse un petit
globe, emblème connu de la divinité qu’adoraient les Phéniciens. Il
nous rappelle, en effet, qu’à Aphaques, dans le Liban, le jour de la
fête d’Astarté, on faisait paraître dans les airs un globe de feu.317

Je ne puis prononcer le nom d’une montagne si célèbre par le culte
313D. N. 3., 394.
314 Ibid. p. 331, 332.
315D’autrefois la statue d’Astarté est placée sous le portique d’un temple, entre deux sacellum où l’on

n’aperçoit ni figures, ni cyprès ; tel est le type d’un moyen bronze d’Élagabale, frappé aussi à Tripolis de
Phénicie, et figuré sous le n° 1 de ma pl. 8. Ici les deux petites chapelles sont certainement dédiées au Soleil
et à la Lune; et les trois colonnes qui décorent le portique de chacune d’elles font allusion, je le suppose,
au triple Soleil et à la triple Hécate.

316Deux astérisques sont gravés dans le champ de la médaille, l’un à droite, l’autre à gauche de ce
fronton, et représentent sans doute ici l’étoile du matin et l’étoile du soir, ou la planète Vénus sous ses
deux aspects.

317Zosime, Historiæ, 1., 58., 4 ; ed. Reitemeier.

66



qu’on y rendait à la Vénus surnommée Libanitis318 et Libanéis,319

sans remarquer que là, dès une haute antiquité, le temple et les
sanctuaires de la déesse avaient dû se trouver entourés de cyprès,
l’arbre symbolique qui lui était consacré. Le troisième et le qua-
trième livre des Rois,320 le deuxième livre des Paralipomènes,321

l’Ecclésiastique, Isaïe,322 Ézéchiel,323 Zacharie,324 le Cantique de Sa-
lomon,325 saint Jérôme326 et saint Cyrille327 font une mention ex-
presse des belles forêts de cyprès du mont Liban. Diodore de Si-
cile328 ajoute son témoignage à celui des écrivains sacrés ; et Jésus,
fils de Sirach, désigne nominativement, dans l’Ecclésiastique,329 la
partie du Liban qu’on appelait Hermon. Je montrerai ailleurs com-
ment ce nom, qui avait été substitué à celui de Sénir, se lie plus inti-
mement que peut-être on ne le pense à la légende de la Vénus asia-
tique; mais tout à l’heure je produirai deux médailles et quelques
autres monuments figurés qui prouvent que le symbole du cyprès
était attribué à Hermès ou Mercure, tout aussi bien qu’à Vénus.

Les observations placées par M. Movers dans son savant
ouvrage sur les Phéniciens330 établissent avec certitude, ce me
semble, non-seulement que sur le Liban le cyprès était consacré à
cette déesse, mais que là, comme aussi à Aphaques, à Byblos, à
Béryte et au lieu appelé maintenant Kalaat-Fakra, la Vénus du
mont Liban portait le même nom que cet arbre. Sur ce point,
l’opinion de l’habile professeur de Breslau n’a pu être influencée
par le témoignage des monuments figurés phéniciens, syriens ou

318Lucien, Advers. Indoctum, § 3.
319Nonnus, Dionysiac. 43., v. 105; ed. Græfe.
3203. Reg. 5., 8-10; 6., 15, 34; 9., 11 ; 4. Reg. 19., 23. — Dans la construction du temple de Jérusalem,

on employa concurremment du bois de cyprès et du bois de cèdre, tirés l’un et l’autre des forêts du mont
Liban. Un passage du Cantique de Salomon (1., 16) nous prouve que dans les édifices particuliers les solives
étaient de cèdre et les lambris de cyprès.

3212., 3., 5.
32237., 24 ; 60., 13.
32327., 5.
32411., 1, 2.
3251., v. ultim.
326Comment. in Esa. 60. ; in Ezech. 27.
327Super Isaiam, lib. 5.
32819., 58., 3 ; ed. Ludov. Dindorf. — L’historien grec fait ici une mention expresse de l’admirable beauté

et de la hauteur des cyprès el des cèdres que, peu après la mort d’Alexandre le Grand, on tira du Liban pour
construire la flotte d’Antigone.

32924., 13. Cf. 50., 11-14.
330Die Phönizier, t. 1., ch. 15., p. 575-584.

67



palmyréniens; il n’en cite aucun, et ne paraît même pas avoir
soupçonné que l’antiquité asiatique nous a légué plus d’un
exemple de la représentation de Vénus sous la forme d’un cyprès
pyramidal. Il prend texte d’un passage où Sanchoniathon,331 en
même temps qu’il place au nombre des montagnes déifiées le
Casius, le Liban et l’Antiliban, nous fait connaître une divinité
locale appelée Brathy (Βραθύ). Or Dioscoride,332 Hiller en avait
déjà fait la remarque,333 nous apprend que l’une des deux
espèces de sabine portait le nom de Βραθύ, brathy, à cause de
la ressemblance de ses feuilles avec celles du cyprès. Pline334

confirme le fait et ajoute que, pour cette raison, quelques
personnes appellent la sabine cyprès de Crète (cupressus cretica).
Il nous dit, de plus,335 qu’un arbre appelé bratus, brathus ou
brathys336 croît dans l’Élymaïde et ressemble à un cyprès dont
les rameaux descendraient vers la terre, particularité qui me
porte à penser qu’il s’agit ici de l’espèce de cyprès nommée par
les botanistes cupressus horizontalis. Ces divers renseignements
conduisent M. Movers à considérer brathy comme un mot qui,
dans un dialecte mixte, sémitique et araméen, servait à désigner
tout à la fois le cyprès et la sabine. En conséquence, il n’hésite
pas à identifier le nom de la déesse Brathy avec brathy, un des
noms que portait le cyprès. D’autre part, cet arbre, dans la Bible,
étant fréquemment nommé béroth, bérouth ou barouth, l’écrivain
allemand a toute raison de se croire autorisé à déclarer identique
avec la déesse Brathy du Liban une divinité que Sanchoniathon337

nomme Bérouth (Βηρούθ),338 et dont l’époux habitait les environs
de Byblos. Dès lors ces deux déesses, appelées chacune du même

331Fragm. p. 18; ed. Orelli.
3321., 88.
333Hierophyticon, pars 1., cap. 40., p. 375.
334Hist. nat. 24., 61., 1.
335 Ibid. 12., 39., 1. — C’est un des arbres, observe Pline, dont l’empereur Claude, dans ses Histoires,

parle comme d’une merveille. Il dit que les Parthes mêlent ses feuilles à leurs boissons; que son odeur
rappelle celle du cèdre, et que la fumée qui s’exhale de son bois, quand on le brûle, détruit les qualités
pernicieuses des exhalaisons de quelques autres espèces d’arbres. On le trouve sur le mont Zagrus. J’ajoute
que le cupressus horizontalis croît spontanément aussi sur le Liban; là il est mêlé avec le cyprès pyramidal.

336Saumaise (Exercit. Plinian. p. 260) a proposé de lire brathyn dans le passage cité de Pline (12., 39., 1).
Quelques éditions récentes portent, les unes, bratum, les autres, brathum. M. Movers (ouvrage cité, t. 1., p.
575) et M. Littré lisent bratum.

337Fragm. p. 24; ed. Orelli.
338L’identité de ce nom avec celui de la ville appelée Béryte, Βηρυτός, nous permet de constater ici un

second exemple d’éponymie dans la légende de Vénus.

68



nom que le cyprès, se confondent à leur tour avec la Vénus du
mont Liban adorée à Aphaques, à Béryte,339 à Byblos et au lieu
nommé aujourd’hui Kalaath-Fakra. Ainsi nous avons, dans ces
divers rapprochements, une nouvelle preuve de la consécration
du cyprès à la Vénus asiatique, et un second exemple d’un usage
qui déjà nous était révélé par l’identité du mot cyprès avec le
nom de la déesse Cypris. N’y a-t-il pas lieu de s’étonner que ce
dernier rapprochement ait échappé à l’attention de M. Movers?
Ce léger oubli, je me hâte de le dire, est amplement racheté par
les nombreux témoignages qu’il a su recueillir340 touchant la
coutume, très-répandue chez les peuples de l’Asie occidentale,
de représenter leurs divinités féminines sous la forme d’un
arbre coupé ou d’une colonne de bois, et de leur consacrer,
non-seulement le cyprès, mais aussi le pin, le grenadier et
l’amandier. Rapprochés de l’autel et du bas-relief palmyréniens
du Musée capitolin, ainsi que du trône votif de la Bibliothèque
impériale et d’un passage où Zosime341 dit expressément que
la déesse adorée à Palmyre était l’Aphrodite surnommée
Aphacitis,342 c’est-à-dire la Vénus d’Aphaques, ces témoignages
me portent à croire que, dans cette dernière ville, où Vénus
était appelée Brathy, c’est-à-dire Cyprès, la déesse devait être
habituellement représentée sous la forme même d’un cyprès,343

comme elle l’est sur les trois monuments palmyréniens ou
syriens ici figurés.

Je suis loin, quant au cyprès, d’avoir épuisé les précieux
secours que M. Movers a complétement négligé d’emprunter
à la nombreuse série des monnaies asiatiques qui attestent la
consécration de cet arbre aux divinités génératrices, soit mâles,
soit femelles. Plusieurs pièces coloniales frappées à Damascus,344

dans la Cœlésyrie, méritent l’attention de l’Académie, non moins
339Nonnus (Dionysiac. 41., 83, 143 sqq. ed. Græfe), après avoir célébré la haute antiquité de la ville appe-

lée d’abord Béroë, puis Béryte, énumère les divinités qu’on y adore, et qualifie cette ville de maison de Vénus
et demeure des Amours (ibid. v. 146) : ... Παφίης δόμος, οἶκος Ἐρώτων.

340Loc. cit. p. 560-584.
341Historiæ, 1., 58., 7 ; ed. Reitemeier.
342Ce surnom a échappé à l’attention du savant Larcher.
343Voyez ce que dit M. Movers (loc. cit.) au sujet de Vénus-Aschéra.
344Je ne crois pas devoir y comprendre une monnaie coloniale de la même ville, qui porte l’effigie de

Valérien père et dont le revers est décrit en ces termes par l’abbé de Tersan, dans le Catalogue des médailles
du cabinet d’Ennery : «Un cabas ou espèce de panier de jonc, d’où sort une branche de cyprès ou un thyrse.»
Bien que Mionnet ait admis sans rectification cette monnaie dans son Suppl. (8., 206, n° 59), et bien que je
n’aie pas vu l’original, je suis porté à penser qu’il y a une erreur dans l’indication d’une branche de cyprès.

69



que les monnaies de la même ville dont il a été question plus
haut. Elles sont à l’effigie de Sévère Alexandre,345 de Philippe
père,346 de Philippe jeune,347 ou de Trébonien Galle,348 et nous
montrent, en adoration devant un cyprès pyramidal, la figure
nue de Silène ou d’un Faune qui, sur l’épaule gauche, porte
une outre gonflée par le liquide qu’elle contient. Le n° 1 de
la planche 7 ci-jointe offre un exemple de ce type. Le même
personnage mythologique, sur quelques monnaies coloniales
de Tyr, à l’effigie de Caracalla,349 d’Élagabale,350 de Sévère
Alexandre,351 de Philippe père,352 ou de Trébonien Galle,353 se
retrouve placé, dans une attitude semblable, devant un palmier
que nous reconnaîtrons ailleurs pour un autre emblème de la
Vénus orientale, et qui est accompagné ici de l’étoile d’Astarté et
d’un murex que, dans ce cas, je prends pour l’équivalent du cteis
gravé sur plusieurs cônes ou cylindres asiatiques, consacrés à
cette déesse.354 Je dirai, dès à présent, que si l’on pouvait douter
que, sur les diverses médailles citées, Silène ou Faune Ascophore
fût en adoration devant l’image symbolique d’Astarté, il suffirait,
pour acquérir une entière conviction à cet égard, de jeter les yeux
sur un nombre considérable d’autres médailles asiatiques, où ce
même personnage, portant, comme ici, une outre sur l’épaule
gauche, accomplit un acte d’adoration aux pieds d’une statue
colossale d’Astarté. Les monuments monétaires de Sidon, de
Tyr et de Bostra, qui se rapportent aux règnes de Caracalla,355

d’Élagabale,356 de Sévère Alexandre,357 de Gordien Pie,358 de
345Sestini, Descript. num. var. p. 528. Mionnet, Descript. de méd. t. 5., p. 292, n° 61.
346Vaillant, Num. in colon. percuss. t. 2., p. 232. Mionnet, loc. cit. n° 62.
347Mionnet, loc. cit. p. 294, n° 77.
348 Id. ibid. p. 295 et 296, n° 85. Mus. Sanclem. Numism. select. p. 512, tab. 34., n° 371.
349Voy. le n° 5 de la planche 7 ci-jointe. Eckhel, Catalog. Mus. cæsar. vindob. t. 1., p. 244, n° 20; cf. n° 19.
350Sestini, Mus. Hederv. 3., p. 97, n° 34. Mionnet, loc. cit. p. 434, n° 650.
351Mionnet, ibid. p. 438, n° 674.
352Recherches sur Vénus, pl. 12., n° 5.
353Mionnet, loc. cit. p. 443 et 444, n° 703.
354Voy. mes Rech. sur Vénus, p. 52-54, pl. 1., n°s 1 et 2.
355Eckhel, catalogue cité, t. 1., p. 244, n°s 19 et 20. Mionnet, Descript. de méd. t. 5., p. 429, n° 626.
356Vaillant, Num. in colon. percuss. Sestini, Mus. Hederv. 3., p. 97, n°s 30 et 37; C. M. H. n°s 6148 et 6100.

Mionnet, loc. cit. p. 384, n°s 319 et 320.
357Sestini, Descript. num. var. p. 539, n° 32. Mionnet, loc. cit. p. 437, n° 673.
358Mionnet, ibid. p. 438, n° 676.

70



Philippe père,359 de Philippe jeune,360 de Trajan Dèce,361 de
Trébonien Galle,362 de Volusien,363 de Valérien père364 et de
Gallien,365 fournissent des exemples de ce sujet ; j’en ai choisi
trois que je place sous les yeux de l’Académie.366

Je n’ignore point que, selon le témoignage irrécusable des
monuments,367 le dieu Faune ou le dieu Silène, portant une
outre sur l’épaule, figure seule et sans Astarté ou Vénus sur les
médailles coloniales romaines, frappées à Alexandria-Troas, à
Antioche de Pisidie, à Bostra en Arabie, à Cœla dans la Chersonèse
de Thrace, et à Corinthe. Je n’ignore pas non plus que la
plupart des numismates, et nommément l’illustre Eckhel,368 le
considèrent comme un simple signe colonial, même lorsque, sur
les médailles romaines citées de la Cœlésyrie, de la Phénicie et de
l’Arabie, nous le voyons adorer Astarté tantôt sous l’emblème du
cyprès pyramidal, tantôt sous une forme humaine. Mais je ne puis
me défendre de penser que les Romains, en le plaçant dans cette
attitude auprès de la déesse, avaient entendu par-là indiquer
qu’il existait des rapports particuliers entre elle et le personnage
mythologique dont il s’agit, personnage ambigu qui était resté
une énigme pour les écrivains latins les plus instruits.369 La
supposition qu’il me suggère ne pourrait-elle pas se justifier par
le souvenir des relations que l’Italie, comme nous le verrons plus
loin, avait anciennement établies entre le symbole du cyprès et le

359 Id. ibid. p. 439 et 440, n° 685; p. 441, n° 692. — Ajoutez une médaille de la même série, à l’effigie
d’Otacilie, ibid. p. 441 et 442, n° 695.

360 Id. ibid. p. 442, n° 698.
361Sestini, Descript. num. vet. p. 539. Mionnet, loc. cit. p. 584 et 585, n° 35.
362Mionnet, ubi supra, p. 443 et 444, n° 703; p. 444, n° 704.
363Vaillant, ubi supra. Mionnet, loc. cit. p. 445, n°s 714 et 716. — Mus. Theupol. p. 760.
364Mionnet, loc. cit. p. 447, n° 724.
365 Id. ibid. p. 449 et 450, n° 739. — Ajoutez une médaille de la même série, à l’effigie de Salonine, et

décrite par Sestini (Mus. Hederv. 3., p. 98, n° 45).
366Pl. 7., n°s 2 et 4 ; pl. 8., n° 10.
367Voy. Mionnet, Descript. de méd. t. 5., p. 237, n°s 19 et 20; p. 582, n° 24; t. 2., p. 643 et 644, n° 104; p.

645, n° 110; p. 647, n° 124; p. 652 et 653, n° 159; t. 3., p. 493, n° 8 ; t. 2., p. 179 et 180, n° 233. Vaillant, Num.
in colon. percuss. t. 2., p. 114. Christ. Ramus, Catal. num. vet. reg. Daniæ, 1., 346, n° 8. Sestini, Descript. p. 79,
n° 5 ; Lett. numism. t. 4., p. 93; t. 9., p. 18. D’Ennery, Catal. p. 558. Mionnet, Suppl. t. 3., p. 165, n° 1073, pl. 9.,
fig. 1.

368D. N. t. 4., p. 493-496.
369«Nam Fauni vocem equidem numquam audivi ; tibi, si audisse te dicis, credam; etsi Faunus omnino

quid sit, nescio.» (Cicéron, De natur. Deor. 3., 6., p. 216; ed. Schütz.) — Personne n’ignore que les Romains
adoraient aussi une déesse appelée Fauna. (Lactance, De falsa relig. 1., 22., ed. Walch. Cf. Macrobe, Saturn.
1., 12., et Arnobe, 1., p. 15; 5., p. 168). On l’identifie avec Cybèle ou Cérès, avec la Dea bona ; mais sa légende
est tout aussi obscure que celle du dieu Faunus.

71



dieu Silvain, qui a tant d’analogie avec le dieu Faune? Et cette
attribution du cyprès ne nous autoriserait-elle pas à rechercher si
la déesse Fauna n’avait, de son côté, aucun trait de ressemblance
avec l’Astarté des peuples de l’Asie occidentale? Ce n’est point ici
le lieu rie discuter ces questions incidentes. Je me contenterai
de faire remarquer qu’au revers d’une belle médaille, qui fut
frappée à Thessalonique, en l’honneur de Trajan Dèce,370 on voit,
devant la statue colossale d’une divinité hermaphrodite,371 à deux
têtes, vêtue à mi-corps comme la Vénus Génitrice, et vaguement
désignée sous le nom de Janus bifrons, une petite figure semblable
en tout au Faune ou au Silène Ascophore qui, sur les monnaies
d’Asie et d’Arabie, est en adoration tantôt aux pieds d’Astarté,
tantôt devant l’arbre symbolique de la déesse.

Les médailles que j’ai décrites plus haut, celles surtout d’Ara-
dus et de Damascus, concourent à établir, comme les trois monu-
ments syriens nous avaient déjà permis de le faire, que, chez les
Assyriens, les Syriens, les Arméniens et les Phéniciens, Vénus fut
adorée sous le symbole du cyprès. Toutefois, nous n’avons pas en-
core interrogé les antiquités de Cypre, et il importe d’autant plus
de ne point les laisser dans l’oubli que cette île, tout aussi phé-
nicienne qu’Aradus, est bien autrement célèbre par le culte qu’y
recevait, dès les temps les plus reculés, la Vénus assyrienne. Per-
sonne n’ignore que, selon les témoignages les plus dignes de foi,372

ce culte fut porté d’Ascalon en Cypre par les Phéniciens ; et nous
pourrions a priori, et sans craindre de nous être trop avancé, affir-
mer que le culte du cyprès, inséparable de la légende et des rites
de la déesse, fit partie d’une si mémorable importation. Les monu-
ments de l’art, loin de nous démentir, prouvent que cette assertion
est parfaitement fondée. Ici, cependant, nous ne trouvons à invo-
quer le témoignage d’aucune médaille frappée dans l’île de Cypre;
mais, à défaut de médailles, je citerai deux monuments précieux,
récemment exhumés du sol même de cette île et encore inédits. Ce
sont deux belles coupes d’argent doré, qui jadis furent probable-
ment en la possession de deux rois, à l’usage de qui tout annonce
qu’elles étaient destinées.373 L’une, il y a deux ans, a été rappor-

370Voy. Mionnet, Suppl. t. 3., p. 165, n° 1073, pl. 9., fig. 1.
371Cette figure attend un commentaire.
372Hérodote, 1., 105. Pausanias, 1., 14., 6.
373Ces deux coupes faisaient partie d’un trésor enfoui dans la terre, qui comprenait dix autres coupes

du même genre et un grand nombre d’objets ou de bijoux d’or ou d’argent doré. Il paraît certain que tout a

72



tée de Beyrouth par M. de Saulcy, qui libéralement en a fait don
au musée du Louvre; elle est gravée en creux. L’autre, ciselée en
relief, vient d’être acquise par le même musée. Je me propose de
les publier incessamment avec les commentaires nécessaires. En
attendant, je me bornerai à dire ici que je rapporte aux cérémo-
nies instituées dans les mystères de la Vénus assyrienne les sujets
mystiques représentés dans l’intérieur de ces deux coupes royales,
et que, sur les deux coupes, les initiations s’accomplissent en pré-
sence d’un cyprès, ou de deux cyprès accouplés. Je ne puis donc
douter que, chez les Cypriens, comme chez les Aradiens, comme
chez les habitants de la Phénicie continentale, de la Syrie et de
l’empire assyrien, le cyprès n’eût été consacré à la déesse dont il
porte le nom, aussi bien que l’île374 où une tradition fait aborder
Cypris au moment de sa naissance. On verra, dans la suite de mon
travail, que le culte de cet arbre symbolique fut importé par les
Phéniciens, non-seulement dans l’île d’Aradus, dans l’île de Cypre
et en Étrurie, mais aussi chez les Grecs et dans la péninsule hispa-
nique.

Si, en Asie, nous trouvons ce culte intimement lié à la
légende de Vénus, et cette déesse, le soleil, la lune et l’Artémis
de Perga représentés chacun sous l’emblème du cyprès, nous
ne pouvons-nous défendre de la présomption que les peuples
de l’Orient avaient dû attribuer ce même symbole à la divinité
mâle, solaire, qu’ils adoraient sous divers noms. Bien plus, cette
présomption se change en certitude à la vue des médailles
frappées dans une ville de la Cœlésyrie où chacun sait quels
honneurs religieux y recevaient le soleil et le dieu asiatique dont
j’entends parler, alternativement confondus l’un avec l’autre. À

été fondu, à l’exception des deux coupes apportées à Paris. C’est pour la science une perte à jamais regret-
table ; mais cette perte est en partie compensée par les belles coupes de bronze ciselées qui proviennent
des secondes fouilles de M. Layard sur le sol assyrien.

374Je n’ignore point que je heurte ici une opinion généralement admise : on veut que l’île de Cypre ait
donné son nom à la Vénus asiatique, tandis que, à mon avis, elle l’aurait reçu de la déesse elle-même, appe-
lée Cypris, nom identique avec celui de l’arbre qui servait à la représenter symboliquement; mais il est vrai
de dire que jusqu’à ce jour personne n’avait soupçonné un tel usage, ni, par conséquent, été amené à re-
marquer l’identité du nom de Cypris et du nom de Cypre avec le mot gopher ou kopher qui, dans les langues
sémitiques, signifie cyprès, et peut-être avec le mot Kupfer qui, en allemand, désigne le métal consacré à
la déesse, le cuivre. Le plus savant géographe de notre temps, M. Carl Ritter, semble, indirectement et à
son insu, me donner raison, lorsqu’il dit (Die Erdkunde, 11., p. 577, 578) que le nom de l’île appelée Cypre lui
paraît venir des forêts de cyprès (gopher) qui devaient couvrir une grande partie de cette île et fournir aux
Phéniciens les bois de construction dont ils avaient besoin pour leurs flottes. De son côté, mais également
à son insu, M. Movers justifie d’avance mon opinion en établissant, comme je l’ai dit plus haut (p. 88-90),
que, chez les Phéniciens, Vénus s’appelait aussi du nom de Bérouth, qui, comme gopher, signifie cyprès, et
qui était, en même temps, le nom que la ville phénicienne de Béryte avait sans doute reçu de la déesse du
Liban.

73



défaut d’autres témoignages, le nom de Baal-Hamon, et ceux
d’Héliopolis et de Baalbeck, que porta successivement cette
ville, confirmeraient la confusion ou l’assimilation que je juge
nécessaire de rappeler ici. Je rappellerai, en même temps, que la
cité connue sous ces trois noms était située non loin de la pointe
culminante de ce mont Liban qui, dès une époque très-reculée,
fut, dans l’Asie antérieure, un des principaux sièges du culte de
la Vénus assyrienne. Les monnaies coloniales d’Héliopolis, qui
attestent l’association du culte du cyprès avec celui de ses deux
divinités éponymes, Hélios et Baal, nous offrent, au revers de la
tête de Philippe père375 et au revers de la tête d’Otacilie,376 son
épouse, la façade d’un temple dodécastyle, où l’on monte par
un escalier de six marches. Sous le péristyle de ce majestueux
édifice, s’élève un cyprès pyramidal, planté à la place même où,
sur d’autres monnaies asiatiques, nous voyons tantôt une pierre
conique, emblème d’Astarté et d’Artémis, tantôt la statue en
pied de la première de ces deux déesses, ou de quelque autre
divinité d’un ordre également supérieur, tantôt enfin un buste
colossal d’Astarté. Il n’est donc pas douteux qu’ainsi placé, le
cyprès représente symboliquement une des divinités principales
qu’on adorait à Héliopolis. Les numismates, et un grand nombre
d’autres archéologues, ne veulent ici encore considérer cet
arbre que comme l’emblème du soleil.377 Toutefois la série des
monuments monétaires d’Héliopolis et un passage de Macrobe
bien souvent cité, mais toujours à l’occasion de monuments
peu judicieusement interprétés, permettent de croire que
les Héliopolitains attachaient au symbole du cyprès, non pas
seulement l’idée de l’astre qui répand sur la terre la lumière et
la chaleur, mais l’idée d’une divinité solaire, ou tout à la fois
solaire et lunaire. Car le philosophe néoplatonicien affirme que le
Soleil et Jupiter sont un même dieu, une même puissance, et
que, pour cette raison, les Assyriens rendent au soleil, dans
la ville d’Héliopolis, un culte solennel sous un nom que l’on
traduisait en grec par la dénomination de Zeus Héliopolite.378 Ils

375Voy. la médaille figurée sous le n° 5 de la planche 6. Elle est décrite dans le 5e vol. de Mionnet, p.
302, n° 123.

376Vaillant, Numism. in colon. percuss. 2., 262.
377J’ai le regret d’être obligé de dire que feu notre confrère M. Émeric David n’a pas su éviter cette

erreur dans son savant ouvrage intitulé Jupiter (tome 2., page 437).
378«Nec ipse Jupiter, rex deorum, solis naturam videtur excedere, sed eumdem esse Jovem ac solem cla-

74



donnaient aussi à ce dieu le nom d’Adad, c’est-à-dire unique, et
l’honoraient comme la divinité suprême; c’est le même écrivain
qui le dit. Mais, ajoute-t-il, les Assyriens associent à Adad une
déesse nommée Atargatis ; ils les considèrent comme les arbitres
souverains de toutes choses. Sous ces deux noms, ils entendent
le Soleil et la Terre; et, au lieu d’énoncer par une multitude
d’épithètes les diverses espèces de puissance et de prééminence
attribuées à ces deux divinités, ils les expriment par les symboles
dont ils ornent leurs images. Ces symboles, poursuit Macrobe,
se rapportent au soleil, car la tête d’Adad est ceinte de rayons
inclinés, qui indiquent que la force du ciel réside dans ceux que le
soleil envoie à la terre. Les rayons de la tête d’Atargatis tendent,
au contraire, vers le ciel, montrant ainsi que la force des rayons
qui viennent d’en haut fait naître tout ce que la terre produit.379

Déjà nous savions, par le témoignage de Strabon380 et de Pline,381

qu’Atargatis, Adargatis ou Adergatis, était un des noms de la
Déesse de Syrie. Déjà aussi Hérodien, parlant d’une divinité
locale (τοῦ ἐπιχωρίου θεοῦ), dont l’oracle avait promis la victoire
aux habitants d’Aquiléia, ville de la Pannonie, nous avait appris
que les Aquiléiens donnaient à cette divinité le nom de Bélis,
l’identifiaient avec Apollon et lui rendaient un culte solennel.382

Hésychius, de son côté, dit383 que, chez les Laconiens, le soleil
est adoré sous le nom de Béla. D’autre part, Servius, dans ses
savants commentaires sur l’Énéide de Virgile, affirme que Bel, Hel
et Hélios, sont des dénominations identiques,384 et que, chez les
Assyriens, par une raison qui tient à certains dogmes religieux,

ris docetur indiciis ... unde utrumque constat una potestate censendum. Assyrii quoque sub nomine Jovis,
quem Dia Heliopoliten cognominant, maximis ceremoniis celebrant in civitate quæ Heliopolis nuncupatur
...» (Saturnal. 1., 23.)

379«Deo enim, quem summum maximumque venerantur (Assyrii),Adadnomen dederunt ; ejus nominis
interpretatio significat, unus. Hunc ergo ut potentissimum adorant deum; sed subjungunt eidem deam no-
mine Adargatin ; omnemque potestatem cunctarum rerum his duobus attribuunt, Solem Terramque intel-
ligentes ; nec multitudine nominum enuntiantes divisam eorum per omnes species potestatem, sed argu-
mentis quibus ornantur, significantes multiplicem præstantiam duplicis numinis. Ipsa autem argumenta
solis rationem loquuntur; namque simulacrum Adad insigne cernitur radiis inclinatis, quibus monstratur
vim cœli in radiis esse solis, qui demittuntur in terram. Adargatis simulacrum sursum versum reclinatis
radiis insigne est, monstrando radiorum vi superne missorum enasci quæcunque terra progenerat.» (Ma-
crobe, ubi supra.)

380Geograph. 16., p. 748.
381Hist. nat. 5., 19., 1.
382Βέλιν δὲ καλοῦσι τοῦτον, σέβουσί τε ὑπερφυῶς, Ἀπόλλωνα εἶναι ἐθέλοντες. (Hérodien, Histor. 8., 3 ;

ed. Imm. Bekker.) — Le manuscrit de Venise, au lieu de Βέλιν, porte Βέλεν.
383Sub voc. Βέλα.
384Ad Æneid. 1., 646.

75



Bel, Saturne et le soleil385 sont une seule et même divinité. Plus
tard, Damascius386 affirme à son tour que les Phéniciens et les
Syriens identifient Saturne, El, Bel et une divinité qu’il nomme
Bôlathé.387 Enfin, un mythographe latin anonyme, des derniers
temps du paganisme, nous dit qu’on identifiait Adonis avec le
soleil,388 et nous savons qu’Adonis et Bélus étaient un même dieu.
Ces diverses traditions ne contribuent pas peu, avec les autres
témoignages que j’ai produits plus haut, à nous montrer que, sur
les quatre faces de l’autel palmyrénien389 du Musée capitolin, il
faut réellement reconnaître, comme j’ai proposé de le faire, les
images du Temps-sans-bornes, de Baal ou Bel et du Soleil réunies
à l’image symbolique de Vénus, dont le nom asiatique Beltis ou
Baaltis semble facile à reconnaître sous la forme Bôlathé, qui en
est probablement une altération, ainsi que Belethé et Belthès. En
même temps, nous pouvons, par un passage très-curieux attribué
à Ptolémée, constater le rapport intime qui liait au dogme
théologique, fondement de cette association de divinités, une
croyance astrologique répandue dans l’Orient. Le sens formel de
ce passage est que, chez les Assyriens, les Babyloniens, les Perses,
etc. qui vivent sous le triangle notapéliotique et qui adorent Vénus,
Saturne, et Mithra, qui est le soleil, les organes de la génération
sont sacrés, à cause des aspects du soleil, de Saturne et de Vénus,
qui sont séminaux.390

Sestini a publié391 une monnaie coloniale d’Héliopolis,
qui, très-différente de celle dont je viens de parler, mérite
néanmoins d’en être rapprochée. Au revers du buste de Valérien,
elle représente deux athlètes assis et vus de face; ils posent
chacun sur leur tête une couronne et soutiennent l’urne des jeux,
ornée de deux palmes. Auprès de l’un est planté un chêne; à côté
de l’autre s’élève un cyprès. Il est difficile de ne pas supposer
que ces arbres sacrés sont les emblèmes des deux divinités en

385«... Apud Assyrios autem Bel dicitur, quadam sacrorum ratione, et Saturnus et sol.» (Ad Æneid. 1.,
733.)

386 In Vita Isidori, apud Phot. Biblioth. cod. 242, p. 343; ed. Imm. Bekker.
387... ὅτι Φοίνικες καὶ Σύροι τὸν Κρόνον Ἦλ καὶ Βὴλ καὶ Βολαθὴν ἐπονομάζουσιν.
388Scriptor. rer. mythic. latini tres ; Mythogr. 3., fab. 11., 17.
389Pl. 1. ci jointe, n°s 1 et 2; pl. 2., n°s 1 et 2.
390... καθιεροῦταί τε παρ' αὐτοῖς τὰ γεννητικὰ μόρια, διὰ τὸν τῶν προκειμένων ἀστέρων σχηματισμὸν,

ὄντα σπερματικὸν φύσει. (Ptolémée, Τετράβιβλος σύνταξις μαθηματική, liv. 2., ch. 3., p. 17 édit. de Nuremb.
1535, in-4°.)

391Descriz. delle med. ant. gr. del mus. Hederv. 3., 82, n° 10; pl. 31., fig. 1.

76



l’honneur de qui furent institués à Héliopolis les jeux gymniques
où nos deux athlètes avaient obtenu les palmes de la victoire ;
et ces divinités étaient, je le présume, Baal ou Jupiter, à qui
nous savons que le chêne fut consacré, et Beltis, Atergatis ou
Junon, que déjà, plus d’une fois, nous avons vue représentée
sous l’emblème du cyprès pyramidal. Mais rapprochons de cette
seconde monnaie coloniale d’Héliopolis les médailles impériales
frappées à Éphèse, et nous aurons, au revers de celles-ci, la
preuve directe et irrécusable que si, dans l’Asie antérieure, on
consacrait le chêne à Zeus ou Jupiter, on lui consacrait aussi
le cyprès. Or, sous la domination des Grecs et des Romains, le
culte de cette divinité ne devait-il pas être la continuation, pour
ainsi dire, du culte de Baal ou Bel, dieu créateur qu’adoraient
les Babyloniens, les Assyriens, les Syriens, les Phéniciens?
C’est, en effet, un type composé dans un goût asiatique, qui,
sur deux beaux médaillons de bronze, frappés à Éphèse en
l’honneur d’Antonin le Pieux, nous offre un cyprès pyramidal,
placé, comme symbole de vie, auprès de l’image de Jupiter et
au milieu d’édifices dont l’architecture offre un caractère tout
particulier. On en jugera par les dessins que je joins ici de ces
deux médaillons.392 Mionnet393 décrit en ces termes le revers du
premier : «ΠΕΙΩΝ · ΕΦΕϹΙΩΝ.394 Jupiter-Pluvius tourné à droite,
assis sur un siége placé sur le sommet du mont Pion; il verse la
pluie de la main droite et tient un foudre de la gauche; sur le côté
droit du mont, on voit deux habitations à trois étages ; sur le côté
gauche est un autre édifice de même architecture; au pied du
mont, à droite, est un temple distyle, vu de côté, derrière lequel
est un cyprès ; à gauche, un fleuve barbu, couché.» Le revers du
second médaillon395 ne diffère de celui-là que par la suppression
des trois édifices à trois étages et crénelés, que Mionnet indique
par ces mots : «habitation à trois étages.» L’habile numismate, en
décrivant ce second médaillon d’Antonin le Pieux,396 commet
l’erreur de désigner sous le nom de peuplier l’arbre que, avec

392Pl. 4., n°s 4 et 5.
393Suppl. 6., 141, 142, n° 413.
394Sur le nom ΠΕΙΩΝ, il faut lire les observations très-instructives que notre savant confrère M. Hase

avait communiquées à feu M. Mionnet et que ce dernier s’était empressé de publier (loc. cit. note a) ; elles
rectifient une opinion erronée de Seguin, reproduite par Eckhel lui-même.

395Pl. 4., n° 5.
396Supplém. 6., 142, n° 414.

77



toute raison, il reconnaît pour un cyprès sur le premier. Lors
même que le témoignage de ces deux monuments monétaires
nous manquerait, nous ne pourrions révoquer en doute l’usage
où furent les Éphésiens de rendre un culte quelconque au cyprès.
Artémidore, né à Éphèse, sous le règne même d’Antonin le Pieux,
comprend expressément cet arbre au nombre des objets dont
l’apparition dans les songes à une signification digne d’être
remarquée. Loin de le considérer comme un présage de mort
prochaine, il dit397 que le cyprès, à cause de la hauteur qu’il
atteint, est le signe de la longanimité et de la temporisation.

Nos deux médaillons servent, pour ainsi dire, de
commentaire à cette interprétation, puisqu’ils attribuent le
symbole du cyprès à Jupiter, dispensateur suprême de la vie. Ils
nous montrent de plus qu’à Éphèse, comme ailleurs, le Jupiter
qu’on adorait était un dieu tout à la fois solaire et lunaire ; d’une
main, il lance le feu céleste, source des feux du soleil ; de l’autre
main, il répand sur la terre des torrents de pluie qui, selon les
doctrines communes à tous les peuples de l’antiquité, ont leur
source dans la lune. Ces deux attributs nous rappellent un
passage de Clément d’Alexandrie398 où il est dit que les Mages
considèrent l’eau et le feu perpétuel comme les images de la
divinité. C’est aussi pourquoi, au revers de trois monnaies
d’Alexandria-Troas, dont j’aurai bientôt à parler, on voit Apollon
faire une libation sur un trépied allumé. Parfois, il nous apparaît
avec l’attribut de la foudre, et, dans ce cas, sa chevelure est
nouée sur son front de manière à figurer une foudre. Tel le
représente un buste placé dans la belle galerie de M. le comte
de Pourtalès-Gorgier. Deux médailles autonomes grecques
d’Alexandria-Troas, décrites par Mionnet,399 nous révèlent la
même attribution, à l’aide d’un type qui de plus exprime une
idée fort analogue à celle que nous présentent le revers des
trois autres médailles citées de la même ville et le revers des
deux médaillons d’Antonin le Pieux; ici, au revers de la tête
laurée d’Apollon, nous voyons un cheval paissant, emblème du
soleil qui, selon les stoïciens, se nourrit de l’humidité de la
terre; au-dessous du cheval est gravé un foudre. Et puisque la

397Oneirocritic. 2., 25. ; 4., 12. ; ed. Reiff.
398Admon. ad gentes, p. 43; ed. Potter.
399Mionnet, Supplém. 5., 510, n°s 76 et 77.

78



numismatique d’Éphèse et d’Alexandria-Troas nous permet de
constater l’assimilation de Jupiter au Soleil ou à Apollon, et
vice versa, ainsi que le caractère à la fois solaire et lunaire de
ces deux divinités, il ne sera pas inutile de dire ici que, non loin
d’Éphèse, selon Strabon,400 était situé un bois sacré nommé
Ortygie et principalement planté de cyprès. Parmi plusieurs
temples, ce bois en renfermait un où l’on voyait, auprès de la
statue de Latone portant un sceptre, un groupe composé de ses
deux enfants, Apollon et Artémis, que leur nourrice tenait par la
main. Ajoutons que, dans la ville d’Éphèse, les portes du temple
d’Artémis ou Diane étaient de bois de cyprès.401 Vitruve402

mentionne même une statue de la Diane d’Éphèse, faite avec
du bois de cette espèce.403 Xénophon404 dit pareille chose d’une
statue d’Artémis dont il avait orné le temple érigé par ses soins,
à Scillonte, ville d’Élide, située dans la Triphylie. De son côté,
Virgile nous apprend405 que des bois de chênes et de cyprès
étaient consacrés tantôt à Jupiter, tantôt à Diane. Il nous ramène
ainsi à la monnaie coloniale d’Héliopolis que je viens de citer
d’après Sestini, et qui nous a offert un chêne et un cyprès plantés
à côté l’un de l’autre, comme images vivantes de Baal, le Jupiter
des Syriens, et de Beltis, qui se confond avec Artémis ou Diane.

Après ces divers faits, et surtout après le témoignage qui ré-
sulte des médailles citées de Perga,406 quant à l’attribution du cy-
près à Artémis, ne doit-on pas s’attendre à trouver dans les textes,
ou sur les monuments figurés, la preuve qu’en Orient, sous la do-
mination des Grecs et des Romains, cet arbre symbolique fut no-
minativement consacré à Apollon, comme il l’était à Artémis ou
Diane, au soleil et à la lune ? En effet, nous apprenons de plusieurs

400Geograph. 14., p. 639 et 640.
401Théophraste, 5., 5. Pline, Hist. nat. 16., 79., 1 et 2. — Sur les portes de bois de cyprès, voyez Sagittaire,

De januis, cap. 23.
4022., 19.
403Il ne peut s’agir ici de la statue qui se voyait dans le temple même d’Éphèse. Celle-ci n’était pas de

bois de cyprès ; mais on varie beaucoup sur la matière qu’on y avait employée. Selon Xénophon (de Cyri
expeditione, 5., 3., 12), cette statue était d’or ; selon Pline (H. N. 16., 79., 1 et 2), la plupart des écrivains
s’accordaient à la dire de bois d’ébène; mais, ajoute-t-il, Mucien, l’écrivain le plus récent parmi ceux qui
ont vu la statue, affirme qu’elle est de bois de vigne, et nous apprend même le nom du sculpteur qui l’avait
faite, Pandémion. Cette statue, poursuit Pline, n’a jamais été changée, bien que le temple qui la renferme
ait été rebâti jusqu’à sept fois.

404Loc. cit.
405Æneid. 3., 678-680.
406Pl. 13., n°s 1 et 2.

79



écrivains grecs ou latins407 qu’il existait, dans le célèbre faubourg
d’Antioche de Syrie appelé Daphné, un bois de très-grands cyprès
et de lauriers, qui, plantés entre des rochers et sur un terrain ac-
cidenté, entouraient un temple dédié à Apollon, divinité dont là,
comme ailleurs, les Grecs avaient probablement substitué le nom
à celui de Baal ou du dieu solaire adoré par les Syriens sous quelque
autre nom. Selon Malala,408 ce serait Melkarth, dieu solaire des Ty-
riens, qui aurait planté les cyprès de Daphné. Là, dit Philostrate,409

la terre, à cause de Cyparisse réputé assyrien, passait même pour
produire le germe ou la semence du cyprès. Couper un des arbres
du bois sacré de Daphné, c’était une grave offense envers Apol-
lon.410 Aussi la plantation s’était-elle conservée jusqu’au temps du
bas-empire, comme le prouvent à la fois le témoignage des histo-
riens contemporains,411 et les dispositions du code Théodosien412

et du code Justinien413 qui eurent pour but de mettre le cupresse-
tum de Daphné à l’abri des dévastations que, selon la remarque de
M. Avellino,414 on pouvait craindre de la part des néophytes chré-
tiens.

Les monuments monétaires de la Troade confirment le témoi-
gnage des textes ; ils attribuent le cyprès à Apollon, et par là se
lient intimement aux représentations figurées qui déjà, en Syrie et
à Perga, nous ont montré le soleil tantôt sous l’emblème d’un des
trois cyprès qui ornent le trône votif de la Déesse de Syrie,415 tan-
tôt sous l’emblème d’un cyprès surmonté d’un astérisque et placé
en regard d’un autre cyprès surmonté du croissant de la lune.416

Déjà Virgile nous avait permis de constater que, dès une haute an-
tiquité, le culte du cyprès s’était introduit à Troie même, associé

407Philostrate, in Vit. Apollon. 1., 16. Libanius, De vita sua, p. 76 et 77; in Antiochic. p. 380, 381; ed. Morell.
Saint Jean-Chrysostome, Homil. 17., ad popul. Antioch. de statuis evers. Sozomène, Hist. eccl. 5., 19. Procope,
Persicor. 2., 11., 14. Cf. Claudien, De raptu Proserp. 3., 372, 373; et les commentaires de Godefroy sur le Code
Théodosien (ad libr. 10., 1., 12). — Ce savant jurisconsulte a soin de faire remarquer que, sur la Table de
Peutinger, le bois sacré de Daphné est indiqué par des cyprès.

408Chronic. p. 204; edit. Bonn.
409Loc. cit.
410Libanius, De vita sua, p. 77.
411Procope, Persic. 2., 14.
412Lib. 10., tit. 1., De jure fisci.
413De cupressis ex luco daphnensi vel perseis per Ægyptum non excindendis vel vendendis (lib. 11., tit. 77).
414Mémoire cité, p. 35.
415Pl. 5., n° 1.
416Pl. 14., n°s 1 et 2.

80



au culte de Cérès ou Rhéa,417 divinité primitivement identique avec
la Vénus assyrienne. C’est maintenant dans la ville d’Alexandria-
Troas que nous allons trouver le culte du cyprès associé à celui
d’Apollon, de ce dieu dont Lucien avait vu la statue placée à Hié-
rapolis, dans le temple de la Déesse de Syrie.418 Au revers des mon-
naies autonomes coloniales de cette ville, l’image d’Apollon Smin-
thius, vêtu de la stole et vu de face, est placée sur un socle, entre un
cyprès pyramidal et un trépied allumé. De la main gauche le dieu
tient son arc, et de la main droite une patère, dont il se sert pour
faire une libation sur le feu sacré, acte solennel, qui, je le répète,
lui donne le même caractère que nous avons reconnu à Jupiter Plu-
vius, au revers des médailles impériales d’Éphèse.419 Je place sous
les yeux de l’Académie420 un exemple inédit du type que je viens
de décrire. À quelques variantes près, on retrouve ce type sur les
monnaies impériales coloniales d’Alexandria-Troas. Je joins ici421

les dessins de deux de ces pièces que je crois inédites aussi. L’une,
à l’effigie de Commode,422 nous offre la statue d’Apollon vu de pro-
fil seulement ; le dieu solaire, vêtu d’une longue stole et placé de-
bout sur un piédestal, est tourné à droite vers un trépied allumé.
Comme sur les monnaies autonomes coloniales, il porte son arc de
la main gauche, et tient de la main droite une patère au-dessus du
feu sacré. Mais ici, autour du trépied s’enroule un serpent, sym-
bole de vie423 ; sa tête s’élève au-dessus des flammes de cet autel.

417Ci-dessus, p. 80, 81.
418Ci-dessus, p. 11 et 38.
419Pl. 4., n°s 4 et 5.
420Pl. 13., n° 1. — Cette pièce inédite appartient au cabinet des médailles de la Bibliothèque impé-

riale ; elle n’a pas été publiée par Mionnet. Celle qu’a décrite (Supplém. 5., 512, n° 90) ce laborieux et très-
regrettable numismate offre au droit, comme toutes les autres monnaies coloniales de la même ville, un
vexillum placé derrière la tête tourrelée de la ville personnifiée. Ce vexillum manque sur la pièce que je
publie.

421 Ibid. n°s 2 et 3.
422N° 2. On conserve cette pièce au cabinet des médailles de la Bibliothèque impériale. Elle ne paraît

pas avoir été connue de Mionnet ; mais elle a beaucoup d’analogie avec celles qu’il décrit sous le n° 115, aux
pages 645 et 646 du tome 2 de sa Description de médailles, et sous le n° 141, dans son Suppl. t. 5., p. 519. Un
revers à peu près semblable à celui de ces deux dernières monnaies se trouve déjà sur les pièces coloniales
de la même ville, frappées sous le règne de Marc Aurèle. (V. Mionnet, Descr. de méd. 2., 644, 645, n° 109.)

423Sur la signification symbolique du serpent, je demande à l’Académie la permission de me référer
à ce que j’en ai dit dans mes Recherches sur Vénus, p. 35 et 36. Ce qu’il importe de remarquer ici, c’est que
le reptile qui s’enroule autour du trépied d’Apollon est le bon serpent, que nous retrouvons sur d’autres
monuments qui représentent, soit ce dieu solaire, soit Esculape, soit Hygie. Il sert ainsi à caractériser ces
deux dernières divinités, dont les fonctions sont de présider à la conservation de la vie et de la santé.
Dans la légende d’Apollon, il est opposé au mauvais serpent, appelé Python, que ce dieu tue à coups de
flèches. De même, dans les livres sacrés des Perses, Mithra combat avec son arc et ses flèches l’ennemi du
ciel, Ahriman, qui a revêtu la forme d’une grande couleuvre; et, sur les monuments mithriaques d’époque

81



Derrière Apollon est planté un cyprès pyramidal, autre symbole
de vie. La seconde monnaie impériale coloniale424 présente, au re-
vers de la tête de Maxime, le même sujet, avec ces deux seules diffé-
rences, qu’ici Apollon porte un carquois attaché derrière l’épaule
gauche, et qu’autour du trépied ne s’enroule pas un serpent. Il se-
ra intéressant pour nous de constater plus loin, par le témoignage
d’un précieux monument d’argent, trouvé dans les Gaules et dé-
posé au musée du Louvre,425 qu’un type analogue à celui qui est
gravé au revers des médailles autonomes coloniales d’Alexandria-
Troas fut importé en Occident dès une époque assez rapprochée du
temps où Auguste avait érigé cette ville en colonie romaine.

Apollon, Baal ou le Temps, Adad, Zeus ou Jupiter, Beltis,
Mylitta, Astarté, la Déesse de Syrie, Rhéa ou Cérès, et Artémis ou
Diane ne furent sans doute pas les seules divinités, non plus que
le soleil, la lune et les planètes, qui, chez les peuples de l’Asie
antérieure, eurent pour emblème ou pour attribut le cyprès
pyramidal. Hermès ou Mercure doit être ajouté à cette liste déjà
si nombreuse. Et ne serait-il pas surprenant que l’arbre qui tient
son nom de Cypris et qui devient l’image symbolique de la déesse
au moment même où elle donne le jour au fils de Mercure, n’eût
pas été consacré à un dieu dont la légende est inséparable de celle
de Vénus; à un dieu qui représente l’énergie mâle d’une divinité
primitivement androgyne, dont Vénus est l’énergie femelle ; à
un dieu qui préside, non-seulement à la vie terrestre, mais à la
vie future ou céleste, puisqu’il est revêtu de la haute fonction
de psychopompe ou conducteur des âmes? Déjà un passage de
Pausanias, cité plus haut,426 nous a fait connaître qu’une statue
d’Hermès Criophore avait été placée dans un bois sacré de cyprès,
à Carnasius en Messénie. Un autre passage du même auteur427

nous apprend qu’en Arcadie, au sommet du Cyllène, on voyait

romaine, on voit même le bon serpent attaquer résolument le serpent d’Ahriman, c’est-à-dire le mauvais
serpent. Ajoutons que, selon Damascius (in Vita Isidori, ap. Phot. Bibl. cod. 242, p. 352), l’Esculape qu’on
adorait à Béryte n’était ni grec, ni égyptien, mais d’origine phénicienne.

424Pl. 13., n° 3. Cette médaille a été dessinée par M. Muret, lorsqu’elle était en vente à Paris chez un mar-
chand d’antiquités. Il la croit authentique, mais il ignore quel en est le possesseur actuel. On ne connaissait,
avant l’apparition de cette pièce, aucune monnaie coloniale d’Alexandria-Troas qui, au revers de la tête
de Maxime, offrît le type que nous avons ici sous les yeux. Ce type peut maintenant être rapproché de ce-
lui d’une autre pièce coloniale de la même ville et à l’effigie du même prince, où l’on voit, placée dans un
temple, la statue d’Apollon tenant un arc à la main. (Eckhel, Catalog. Mus. cæs. vindob. 1., 162, n° 17.)

425Pl. 20., n° 5.
426Ci-dessus, p. 26, 27.
4278., 17., 1 et 2.

82



les ruines d’un temple dédié à Hermès Cyllénien et une statue
colossale de ce dieu, faite avec du bois de citrus. Or, c’est dans une
grotte de cette montagne célèbre que Maïa avait donné le jour à
Hermès; et Ovide,428 en caractérisant le Cyllène par l’épithète de
cupressifère (cupressifera Cyllene), nous autorise à croire, malgré le
silence de Pausanias sur ce point, que là le temple et la statue
d’Hermès avaient aussi été érigés au milieu d’un bois de cyprès.
Les médailles de Lydie que je vais décrire, celles d’Achaïe429 et
un fragment de patère430 dont je parlerai plus loin, achèveront
de mettre hors de doute l’attribution du cyprès à Mercure en
Orient comme en Occident. Les dessins joints ici reproduisent
quatre pièces frappées à Mostène de Lydie. La première431 est une
monnaie autonome où l’on voit, au revers de la tête du Dème, une
amazone à cheval, la tête ceinte d’une couronne murale et un
bipenne sur l’épaule gauche; elle s’avance vers un autel allumé et
vers un cyprès planté à côté de cet autel. L’intention religieuse
d’un tel sujet est manifeste. Nous retrouvons ce type au revers
de plusieurs monnaies impériales de la même ville, les unes à
l’effigie d’Hadrien,432 les autres à l’effigie de Commode,433 de
Philippe père,434 ou de Gallien.435 Je donne ici436 un exemple de
celles de ces pièces qui furent frappées en l’honneur d’Hadrien et
de Commode. Une quatrième437 représente, au revers de la tête
de Gallien, non-seulement un cyprès, un autel allumé et une
amazone à cheval, mais Hermès ou Mercure, qui, nu et placé à
droite de l’arbre sacré, tient d’une main son caducée, et saisit de
l’autre la bride du cheval de l’amazone. Par ce mouvement et
par toute son attitude, il nous indique, clairement que le but
de son intervention est de conduire cette amazone au-delà de
l’autel et du cyprès, c’est-à-dire dans un sanctuaire où, sans
doute, on célébrait des mystères fondés ici, comme partout,

428Fast. 5., 87.
429Pl. 7., n° 3.
430Pl. 18., n° 2.
431Pl. 3., n° 3. Mionnet, Descript. de méd. 4., 89, n° 482.
432Vaillant, Num. græc. Mionnet, Suppl. 7., 393, n°s 350 et 351.
433Mionnet, Descr. de méd. 4., 91, n° 493.
434Sestini, Letter. numism. t. 8., 94.
435Mionnet, Descript. de méd. 4., 92, n° 498; Supplém. 7., 394, n° 355.
436Pl. 3., n° 4 ; pl. 4., n° 2.
437Pl. 4., n° 3. Mionnet, Descript. de méd. 4., 92, n° 497.

83



sur le dogme de la descente et de l’ascension des âmes. C’est
ainsi que, dans l’Odyssée,438 Hermès se présente à Ulysse au
moment où le héros, arrivé dans l’île d’Éa,439 va franchir le
seuil du redoutable palais de Circé : il lui donne, avec la plante
appelée moly, le pouvoir d’échapper aux enchantements qui ont
métamorphosé ses compagnons en porcs, en loups, en lions. Déjà,
par l’ordre suprême de Zeus ou Jupiter, Hermès avait rempli
auprès d’Ulysse la mission d’un dieu sauveur en mettant fin
à la captivité où le retenait Calypso dans une grotte de l’île
d’Ogygie,440 entourée d’aunes, de peupliers et de cyprès.441 Or, à
mes yeux, cette grotte et surtout le palais de Circé étaient aussi
des sanctuaires consacrés à la célébration des mystères de la
Vénus asiatique; et si Calypso et Circé se présentent à nous avec
le double caractère de grandes prêtresses et de déesses, si,
dans les vers du chantre de l’Odyssée, elles reçoivent même la
qualification de déesses,442 c’est que la haute dignité hiératique
dont elles étaient revêtues impliquait nécessairement que, de
leur vivant, elles avaient obtenu les honneurs de l’apothéose. Les
fonctions de psychopompe attribuées à Hermès et le passage
cité443 de Pausanias sur le rôle qu’il remplissait dans les mystères
de la Mère des dieux justifient, ce me semble, mes diverses
interprétations. Dans mon ouvrage sur le culte de Mithra, j’aurai
prochainement l’occasion de montrer que les amazones jouent
un grand rôle parmi les personnages initiés aux mystères de la
Vénus asiatique. Nous les verrons même accomplir, en présence
du cyprès et du palmier femelle, certaines cérémonies propres
à ces mystères. Cette circonstance me donne lieu de supposer
que si, au revers d’une monnaie autonome de Mastaura,444

autre ville de Lydie, nous voyons un cyprès planté à côté d’un
autel, sans être accompagné d’aucune figure, nous pouvons
cependant rapporter ce type au culte de la Vénus asiatique ou

43810., v. 275 sqq.
439Ou Ææa, île du Pont-Euxin, selon les uns; île de la Mer tyrrhénienne, selon d’autres. Pline (H. N. 25.,

5., 2) assigne l’Italie pour patrie à Circé.
440Ile de la Mer ionienne.
4415., v. 28 sqq.
442Cet usage était passé en Occident. Tacite (De morib. Germanor. 8.) parle d’une prêtresse nommée Vé-

léda qui, chez les Germains, au temps de Vespasien, était regardée comme une divinité.
443Ci-dessus, p. 25-27.
444Pembroke, Num. antiq. pars 2., tab. 39. Mionnet, Descript. 4., 83, n° 453.

84



à celui de Mercure445 ; car, au revers d’une monnaie impériale
de la même ville, frappée en l’honneur de Tibère et de Livie,446

nous retrouvons une amazone à cheval ; et, bien que le cyprès
ne se montre pas dans la composition de ce type, nous sommes
tout naturellement ramenés aux médailles citées de Mostène,
et, par conséquent, à un culte lydien, où Vénus, le cyprès et les
amazones jouaient un rôle particulier.

Ces remarques me portent à penser que si, au revers d’une
médaille frappée en l’honneur de Commode à Héraclée de Bithy-
nie et publiée par Sestini,447 on voit, à côté d’un cyprès pyramidal,
Hercule debout, armé d’un arc et d’une massue, ce cyprès n’est ni
l’arbre des Hespérides, comme le veut le numismate italien, bien
qu’il le reconnaisse pour un cyprès, ni «l’arbre consacré au So-
leil, et à ce titre l’arbre le plus propre à la construction du bûcher
d’Hercule,» comme le conjecture notre savant confrère M. Raoul-
Rochette.448 Je pencherais plutôt à croire qu’au lieu d’avoir un sens
funéraire, le cyprès est ici, de même que sur les médailles citées de
Mostène, l’image symbolique de la Vénus orientale, de cette déesse
aux mystères de qui Hercule, comme chaque amazone, avait été
initié. L’habile archéologue que je viens de nommer me fournit lui-
même, à son insu, deux arguments qui peuvent justifier ma suppo-

445Remarquons cependant qu’une monnaie impériale de Mastaura, à l’effigie de Caracalla, offre un
revers que Mionnet (ibid. 85, n° 464) décrit en ces termes : «Apollon nu, le pallium sur l’épaule, debout
devant un autel près duquel est un arbre entouré d’un serpent, et tenant dans la main droite une patère, la
gauche sur le flanc; près de lui un cippe.» Je n’ai pas vu cette pièce, qui appartenait autrefois à Cousinéry;
mais je suis très-porté à croire que l’arbre non dénommé par Mionnet est un cyprès. S’il en est ainsi, nous
avons là une variante curieuse de la médaille impériale d’Alexandria-Troas (pl. 13., n° 2), où Apollon est
placé debout entre un cyprès et un trépied allumé, autour duquel s’enroule un serpent. Dès lors, le type de
la monnaie autonome de Mastaura que je cite pourrait tout aussi bien se rapporter au culte d’Apollon qu’à
celui de Vénus ou de Mercure. La numismatique de cette ville prouve que la première de ces trois divinités
y était en grande vénération; car il faut ajouter à la médaille citée de Caracalla deux monnaies autonomes
(Mionnet, Descript. 4., 83, n°s 454 et 455) qui nous offrent l’image d’Apollon. En même temps, la série des
monnaies impériales nous montre (ibid. p. 87, n° 477. Mus. Theup. 2., p. 1336) que les habitants de Mastaura
rendaient aussi un culte particulier à Vénus et à Mercure.

446Du Mersan, Descr. des méd. du cab. Allier de Hauteroche, p. 99.
447Letter. num. 6., 42, 43; pl. 2., n° 5.
448Mém. de l’Acad. des inscr. nouv. série, t. 17., 2e part. p. 294. — Dans le savant Mémoire que je cite ici, M.

Raoul-Rochette, adoptant sans restriction l’opinion d’Eckhel, semble ne considérer le cyprès que comme
l’emblème d’une seule divinité, le Soleil. Il pense qu’à ce titre le cyprès devait entrer dans la construction
du bûcher (pyra) d’Hercule, et faisait allusion à l’apothéose de ce personnage mythologique. Par-là, il se
trouve disposé à reconnaître cet arbre auprès d’Hercule sur quelques monuments où personne avant lui
ne l’avait reconnu. C’est ainsi, par exemple, qu’au revers de deux monnaies autonomes de Sardes, publiées,
l’une par Sestini (Descr. numism. veter. p. 436, n° 15), l’autre par Hunter (Mus. Hunter. tab. 47, n° 18.), Hercule
nu, assis sur un rocher, lui paraît être appuyé sur un cyprès (loc. cit. p. 210). Je suis obligé de dire qu’ici
Hercule s’appuie non sur un arbre, mais sur sa massue renversée; il en est de même au revers des médailles
impériales de la même ville (voy. Vaillant, Num. gr. Sestini, Descriz. d’alc. med. gr. del mus. Fontan. t. 1., p. 112,
n° 4 ; pl. 3., p. 74, n° 5. Mionnet, Suppl. 7., 421, n° 476), médailles où Hercule est représenté debout, au lieu
d’être assis.

85



sition. D’une part, il soutient avec toute raison449 que l’Hercule à
qui les habitants d’Héraclée rendaient des honneurs divins, était
non l’Hercule grec, mais l’Hercule phénicien. D’autre part, il n’hé-
site pas à reconnaître450 la tête d’Astarté, la Vénus phénicienne,
sur plusieurs monnaies d’argent, de petit module et de fabrique
archaïque, qui appartiennent à la numismatique de cette ville. Il
publie quatre de ces pièces,451 et n’a pas de peine à établir leur au-
thenticité, longtemps mise en doute. Si, comme je le crois avec lui,
leur type nous offre la tête de la Vénus phénicienne, représentée
avec un caractère de physionomie étranger à l’art grec, ne devient-
il pas très-probable que les Grecs, comme plus tard les Romains, à
leur exemple, ne se bornant pas à figurer cette divinité, sur les mé-
dailles, d’après un tel type, la représentèrent aussi sous un des em-
blèmes symboliques qui lui étaient consacrés dans les sanctuaires
des Phéniciens? Et le cyprès pyramidal n’était-il pas un de ces em-
blèmes? Un fait semblable à celui que me paraît présenter la série
des monnaies d’Héraclée ne se reproduit-il pas dans la numisma-
tique de l’île phénicienne d’Aradus et de la ville syrienne de Damas-
cus? Ne nous fournit-elle pas la preuve que, dans ces deux localités,
on représentait la déesse Astarté tantôt sous une forme purement
humaine, tantôt sous le symbole du cyprès pyramidal? Ailleurs, ne
trouvons-nous pas, sur les monuments d’une même contrée, d’une
même île, d’une même cité, Vénus et Diane figurées chacune alter-
nativement sous une forme humaine, sous une forme moitié hu-
maine, moitié animale, et sous l’emblème d’un cône?

Je ne sais à quelle divinité, à quelle province de l’Asie occi-
dentale rapporter nominativement et avec certitude le monument
dont il me reste à parler pour achever la revue de toutes les anti-
quités asiatiques qui, à ma connaissance, offrent quelque trace du
culte du cyprès. Le style du monument, le sujet qu’il représente, le
costume des personnages que nous y voyons figurer, le choix et la
disposition des symboles ou des accessoires qui les accompagnent,
tout nous avertit, au premier abord, que de nouveau nous avons de-
vant les yeux une de ces compositions religieuses dont la concep-
tion appartient à l’Orient et dont l’exécution décèle les derniers
temps de la domination romaine. Celle-ci est gravée en creux sur

449Mémoire cité, p. 290.
450 Ibid. p. 291, 292.
451 Ibid. pl. 5., n°s 1-4.

86



une petite plaque de bronze, carrée, que M. Éd. Gerhard acquit à
Rome, en 1835, et qu’il déposa au musée royal de Berlin. Le des-
sin que j’en donne,452 d’après un calque dont je suis redevable à ce
savant ami, la représente avec les dimensions de l’original.453 Une
explication complète du sujet qui en couvre la surface m’entraî-
nerait beaucoup trop loin. Elle trouvera plus convenablement sa
place dans mon travail sur les mystères institués en Orient, et n’est
pas nécessaire pour comprendre le rôle symbolique que jouent ici
les deux cyprès plantés, l’un à droite, l’autre à gauche de la scène
principale. Deux serpents naissent chacun du centre de ces arbres,
et s’élancent vers une tête de lion, vue de face et gravée, dans le
haut du tableau,454 entre deux astérisques à six branches, qui me
paraissent tenir ici la place de la planète Vénus considérée sous
son double aspect, c’est-à-dire le matin et le soir. À gauche de l’un
des deux astérisques, on voit le buste du Soleil, et, à droite du se-
cond, le buste de la Lune. Ces deux puissants agents de la créa-
tion et de la reproduction, ainsi représentés sous une forme hu-
maine, occupent chacun un des angles supérieurs du monument;
ils se trouvent donc superposés ici à deux cyprès, comme le sont
également, mais sous leur forme d’astres, le soleil et la lune au
revers des deux médailles citées de Perga.455 Une disposition dif-
férente, dont toutefois la signification est la même, se fait remar-
quer sur trois bas-reliefs mithriaques, de travail romain, où nous
verrons bientôt deux cyprès plantés tantôt à côté des bustes du
Soleil et de la Lune, tantôt entre ces deux bustes. Mais sur notre
plaque de bronze, je le répète, du centre de chacun des deux cy-
près naît un serpent, et cette circonstance achève de caractériser,
comme symboles du principe actif et du principe passif de la vie,
ces deux arbres sacrés, l’arbre du soleil et celui de la lune; car
nous ne pouvons oublier que le serpent est lui-même un symbole
de vie.456 Ici les deux reptiles semblent mordre chacun une des
oreilles du mufle de lion. Leur tête est ainsi liée ou soudée à celle

452Pl. 7., n° 6.
453Deux trous carrés, pratiqués, l’un dans le haut, l’autre dans le bas de cette plaque, nous montrent

qu’elle avait dû être fixée sur les parois d’un édifice, ou sur un objet quelconque destiné à un usage reli-
gieux.

454Nous retrouverons sur un bas-relief mithriaque romain, dont il sera question plus loin, un mufle de
lion, vu de face, et placé entre le buste du Soleil et le buste de la Lune superposés chacun à un cyprès (voy.
ma pl. 15.).

455Pl. 14., n°s 1 et 2.
456Voy. ci-dessus, p. 106, 107, note 5.

87



de cet animal solaire, en même temps que leur queue, comme une
racine dans la terre, reste engagée dans le centre de l’arbre où elle
puise la vie. De cette double disposition, il résulte que la tête de
lion devient le point culminant d’un encadrement formé par les
deux cyprès et par les deux serpents. Ainsi les personnages de la
scène d’initiation gravée au centre de cet encadrement se trouvent
placés entre la région supérieure ou la lumière, et la région infé-
rieure ou les ténèbres ; la première, représentée ici tout à la fois
par le Soleil, la Lune, Phosphore, Hesper, et la tête de lion, ani-
mal solaire ; la seconde, caractérisée dans le bas du tableau par un
bélier, un taureau, un poisson et une oie, tous symboles du prin-
cipe humide. À la vue de cette tête de lion, pour ainsi dire mordue
de chaque côté par un serpent, on se rappelle involontairement
les statues ou les bas-reliefs que j’ai restitués à Mithra Léontocé-
phale,457 et un petit bas-relief assyrien où je me suis cru autorisé
à reconnaître l’image de Vénus Léontocéphale.458 Les figures de Mi-
thra dont j’entends parler représentent ordinairement ce dieu des
Perses le corps entouré par les replis d’un serpent qui, s’élevant
graduellement, place sa tête au sommet et sur le devant d’une tête
de lion implantée sur les épaules de Mithra au lieu d’une tête hu-
maine.459 D’autrefois le serpent se replie autour du cou de ce dieu,
et paraît vouloir mordre le bas de la tête de lion460 ; ou bien, le ser-
pent est double et alors ses deux têtes viennent se placer, en re-
gard l’une de l’autre, sur la poitrine de Mithra Léontocéphale.461

D’autrefois encore deux serpents s’enroulent autour des ailes de
cette divinité et s’élancent de là vers sa tête de lion.462 De son cô-
té, le petit monument assyrien représente Vénus-Mylitta à tête de
lion, tenant un serpent de chaque main.463 C’est toujours, quant
aux rapports du serpent avec le lion et à la signification symbo-
lique de ces deux animaux, la même idée exprimée, on le voit, par
des procédés différents. Un second rapprochement va nous révéler
une nouvelle communauté d’idées, qui donne à la plaque de bronze
du musée de Berlin un intérêt tout particulier dans la question de

457Mém. de l’Acad. des inscript. nouvelle série, t. 15., 2e partie, p. 201-306.
458 Ibid. p. 230 et suiv.
459Recherch. sur Mithra, atlas, pl. 70. ; pl. 72., n°s 1 et 2.
460 Ibid. pl. 73., n° 1 ; Mém. de l’Acad. des inscript. loc. cit. pl. 1., n° 1.
461Rech. sur Mithra, atlas, pl. 71., n° 3.
462 Ibid. n° 2.
463Mém. de l’Acad. des inscript. loc. cit. pl. 2., n°s 1 a, 1 b et 1 c ; Recherch. sur Vénus, pl. 17., n°s 1, 1 a et 1 b.

88



la signification symbolique du cyprès sur les monuments figurés
que nous a légués l’antiquité asiatique. Nous ne pouvons, en effet,
voir ici la vie, sous le symbole du serpent, sortir du sein d’un cy-
près, comme ailleurs, sous le même symbole, elle s’échappe de la
ciste sacrée des mystères dionysiaques, sans nous rappeler la face
antérieure du grand bas-relief mithriaque découvert, en 1832, à
Heddernheim : là,464 du sein d’un arbre, et sous la forme d’un en-
fant, sort la vie humaine, de même que, sur une des faces de l’au-
tel palmyrénien du Musée capitolin,465 l’Amour Criophore naît des
flancs mêmes d’un cyprès. J’expliquerai plus loin comment, dans
les sculptures du bas-relief de Heddernheim, trois arbres de cette
dernière espèce servent à caractériser les trois grandes phases de
la vie humaine. Dès à présent, je crois en avoir dit assez pour mon-
trer combien peu sont fondés les archéologues qui ne veulent voir
dans le cyprès qu’une image du soleil466 et qu’un emblème funé-
raire.

1.1.2 Arabie
Hérodote nous apprend que les Arabes avaient reçu des mains

des Assyriens le culte de Vénus-Uranie, et qu’ils la nommaient Alit-
ta467 et Alilat.468 Ce fait important est confirmé, soit par les nom-
breuses médailles impériales frappées à Bostra,469 à Esbus470 et à
Moca,471 sur lesquelles est gravée l’image de la Vénus asiatique,
soit par les inscriptions himyarites, soit par le témoignage de saint
Hilarion, soit enfin par les écrits mêmes de plusieurs Arabes mu-
sulmans et par certains usages, certaines superstitions que l’isla-
misme n’a pu abolir.

464Annal. des Vereins für nassau. Alterthumsk. t. 1., pl. 1. Recherches sur Mithra, atlas, pl. 110.
465Pl. 1., n° 2.
466C’est donc à tort que feu M. Émeric David (Jupiter, t. 1., Introd. pag. 269. ; p. 107; t. 2., p. 436, 437),

partant de l’idée que l’obélisque est l’image des rayons du soleil, considère exclusivement le cyprès comme
«un obélisque naturel qui s’emploie souvent, dans les compositions allégoriques, à la place de l’obélisque
artificiel.» Il est à regretter que M. Avellino ait circonscrit la signification symbolique du cyprès au point
de donner son plein assentiment à cette opinion (voy. Mém. cité, p. 29, 30).

467Hérodote, 1., 131. — Selden (De diis syr. syntagm. 2., cap. 2., p. 179) identifie avec l’Alitta d’Hérodote
la divinité qui, dans le Koran (sur. 53., v. 19), suivant les diverses manières de lire le nom, est appelée Allat
(Lat),Alleth, ouAlletto. M. Kopp (ouvrage cité, p. 269) estime que ce passage du Koran a été mieux interprété
par Selden que par aucun autre traducteur.

468Hérodote, 3., 162.
469Mionnet, Descript. de méd. 5., 579-584, n°s 7-10, 14, 29, 35. Sestini, Descr. num. veter. p. 548, n° 1.
470Mionnet, loc. cit. 585, n° 38.
471 Id. ibid. 586, n° 40.

89



Les inscriptions himyarites dont j’entends parler ont été
découvertes, il y a peu d’années, par M. Arnaud,472 sur le sol de
l’Arabie. M. Fulgence Fresnel473 a essayé de les interpréter, et
croit y trouver la preuve que les anciens habitants de cette
contrée adoraient une divinité du nom d’Athtor ou Othtor. Il
n’hésite pas à reconnaître sous ce nom la déesse que les Sidoniens
et les Hébreux appelaient Aschtôreth ; les habitants de Saba,
Aschtor ; les Égyptiens, Ator ou Athor, Athyr ou Athyri ; les Grecs,
Astarté. Par-là se trouverait confirmée l’origine asiatique que,
malgré le silence d’Hérodote sur ce point, j’attribue à la déesse
égyptienne en l’assimilant à la Vénus des Assyriens et des
Phéniciens. Si l’on remarque que le nom du pays appelé Aschour
et Atour, dans la Bible,474 Assyrie, chez les Grecs et les Romains, est
écrit Ἀτυρία, Aturie, dans quelques manuscrits de Dion Cassius475 ;
Athour, , dans Massoudi476 ; Athurá, dans les inscriptions en
caractères cunéiformes du système persique, qui sont gravées
sur les murs de Persépolis,477 ou sur le roc, à Bi-sutoun,478 et
enfin Assur dans les inscriptions en caractères cunéiformes du
système assyrien ou babylonien,479 on sera peut-être même tenté
de supposer avec moi que Vénus, chez les Arabes et chez les
Égyptiens, avait reçu un nom ou un surnom qui rappelait l’origine
assyrienne de son culte.480 N’est-ce pas pour la même raison que
chez les Grecs on l’appelait Θεὰ ἀσσυρία,481 la Déesse assyrienne
ou d’Assyrie, et, plus tard, Θεὰ συρία,482 la Déesse syrienne ou de

472Voy. la relation du voyage de M. Arnaud et les pièces publiées par les soins de M. Jules Mohl dans le
Journal asiatique, 4e série, t. 5., p. 208 et suiv. t. 6., p. 169 et suiv.

473Voy. ses Lettres à M. J. Mohl, ibid. p. 194-237.
474Aschour, dans le texte hébreu; Atour, dans les versions araméennes.
475 In Trajano (68., 14., 26). — Reimar (p. 1141) et Sturz (t. 4., p. 334) substituent Ἀσσυρία à la forme

Ἀτυρία ou Ἀττυρία. Dans Strabon (16., 737), Ἀτουρία ne désigne que le territoire de Ninive.
476Notic. et extr. des Mss. t. 8., p. 159.
477M. le professeur Lassen, Über die Keilinschriften der erst. und zweit. Gattung, p. 46, 48, 52, 92, 99, 175,

176, 178.
478M. le lieutenant-colonel Rawlinson, Journ. of the roy. asiat. Soc. vol. 10., part. 1., p. 1, col. 1, l. 14, 15;

p. vj, col. 11, l. 7.
479 Id. ibid. vol. 14., part. 1., col. 1, l. 5, l. 40. — Aschour et Assur nous révèlent peut-être l’étymologie

d’Aschéra, nom qui, dans la Bible, paraît désigner Vénus.
480Remarquons toutefois que le nom du pays commence par un aleph, tandis que le nom de la déesse a

pour première lettre un ayin.
481Nonnus, Dionysiac. 31., 203.
482Lucien, Opp. t. 9. — Cicéron (De nat. Deor. 3., 23) compte Astarté au nombre des quatre Vénus qu’il

trouve dans les auteurs anciens; il la déclare syrienne et née à Tyr. — Larcher (Mém. sur Vénus, p. 23), sans
citer ses autorités, dit que Vénus avait à Rome un temple où elle était adorée avec Adonis, «suivant le rite

90



Syrie? Mais M. Fresnel,483 après avoir dit que le nom Athtor ou
Othtor «ne coïncide exactement avec aucune racine hébraïque
ou arabe,» constate que, par une transformation dont il cite
d’autres exemples, Athtor s’identifie avec l’Aschtôreth (Astarté)
des Hébreux et des Phéniciens, sauf l’absence de la terminaison
féminine dans le premier de ces noms484 ; et il propose une
étymologie qui rapprocherait Athtor d’une racine arabe qu’on
trouve dans le mot (atar). Je me réserve d’examiner ailleurs,
avec toute l’attention que méritent les opinions de ce savant, la
valeur de cette étymologie.485 Ce qu’il importe de faire remarquer
ici, c’est que le cuivre, comme je l’ai dit plus haut, était le métal
consacré à Vénus, et qu’on a découvert, dans la presqu’île
du Sinaï, un grand nombre de stèles égyptiennes, d’ancien
style, qui représentent la déesse Hâthôr486 et mettent sous sa
protection particulière les riches mines de cuivre situées dans
cette presqu’île célèbre.487 A ce témoignage il convient d’ajouter

assyrien.»
483Loc. cit. p. 199.
484M. Fresnel (ibid. pag. 200, 237) dit qu’Athtor, la Vénus des Arabes, n’est point une divinité femelle,

comme l’était Aschtôreth ou Astarté, mais qu’elle est une des trois divinités dont le nom, dans les inscrip-
tions himyarites, «a une forme masculine,» grammaticalement parlant. Cette observation est d’autant
plus précieuse à recueillir, que le nom d’Athtor devient ainsi, avec celui de Mithra, un second exemple de
l’assimilation d’une divinité mâle ou androgyne avec la déesse femelle qu’Hérodote (1., 131) appelleUranie
et Mylitta. Par-là se trouve indirectement confirmée l’interprétation que je donne au passage si controver-
sé, où cet historien identifie Mithra avec ces deux dernières divinités et avec Alilat ou Alitta (voy. mes
Recherches sur Vénus, p. 183-190).

485J’examinerai alors aussi l’étymologie qu’on a proposée du nom d’Hâthôr, demeure ou maison d’Horus,
d’après les signes hiéroglyphiques qui servaient à écrire ce nom sur les monuments antiques de l’Égypte.
On peut déjà pressentir que je ne suis pas disposé à l’adopter, et que je penche plutôt à considérer la forme
Hâthôr ou Athyr comme la transcription égyptienne d’un adjectif qui, dans les idiomes asiatiques, signi-
fiait l’Assyrienne. Une note que me communique en ce moment M. Adrien de Longpérier, et que je publie-
rai dans mes Recherches sur Vénus, me prouve que les racines fournies par l’arabe, par l’hébreu et par le
dialecte chaldaïque, loin de contrarier ma supposition, servent puissamment à la justifier. Car, s’il résulte
des observations philologiques de ce savant que le nom d’Athor ou Hâthôr emporte avec lui, comme je l’ai
toujours conjecturé, la double idée ou signification de taureau et d’Assyrie, je suis amené à faire remarquer
que la province de la Grèce ancienne appelée Béotie avait vu Thèbes, sa capitale, bâtie sous les auspices de la
Vénus assyrienne ou phénicienne, symboliquement représentée, comme dans tout l’Orient, par une vache.
Car c’est la déesse elle-même qu’il faut reconnaître dans la vache qui, ainsi que l’avait annoncé l’oracle,
servit de guide à Cadmus lorsqu’il débarqua sur les côtes de la Grèce pour y fonder une colonie. À côté de
ce fait vient se placer le témoignage d’Hésychius. Ce lexicographe (voc. Ἀθύρ ; ed. Alberti) nous dit que,
chez les Égyptiens, Athyr était à la fois le nom d’un mois et le nom d’une vache. Remarquons cependant
que, dans les textes hiéroglyphiques des monuments égyptiens, la vache sacrée, emblème d’Hâthôr, reçoit
(Champollion le jeune, Panth. égypt. expl. de la pl. 23 E) le nom d’Éhé ou Ahé, probablemment emprunté aux
idiomes sémitiques ou araméens, qui lui attribuent la double signification de vie et de serpent (Recherch. sur
Vénus, p. 35, 36). Mais ajoutons que cet emprunt est une nouvelle preuve de l’origine asiatique qu’avaient
en Égypte le culte de Vénus Hâthôr et les symboles de la vache et du taureau.

486Voy. la note ci-après.
487Les gisements du cuivre sont dans la vallée que les Arabes appellent Ouadi-Magarah et à Serbout

el-quadim. Les inscriptions hiéroglyphiques des stèles consacrées dans ces lieux à la déesse Hâthôr four-
nissent la preuve que, dès une époque très-reculée, et principalement sous les 4e, 5e, 12e, 18e, 19e et

91



celui de saint Hilarion488 et celui de saint Théodule,489 fils de saint
Nil. Nous apprenons de ces deux pieux personnages que, de leur
temps, c’est-à-dire au 4e et au 5e siècle de notre ère, les Sarrasins
nomades qui vivaient dans les déserts d’Arabie, les Iduméens ou
Ismaëlites, et nommément les habitants de la ville d’Élusa490 et de
la presqu’île du Sinaï, rendaient un culte particulier à l’étoile
du soir et à l’étoile du matin, qui, pour ces peuples, étaient la
manifestation de la déesse que nous appelons Vénus.

À leur tour les écrivains arabes musulmans rapportent
certaines traditions, malheureusement peu nombreuses et
très-succinctes, qui sont relatives à une divinité féminine,
identique avec la Vénus-Allat ou Alitta d’Hérodote, et honorée
d’un culte qui, avant l’islamisme, paraît avoir été fort répandu
dans l’Arabie. Ils la désignent sous les noms d’Allat ou Ellat et
d’el-Samora, dont le sens littéral n’est pas bien connu, et sous
celui d’el-Uzza ou el-Ozza, qui signifie à peu près la Glorieuse.
Il y a plus d’une raison de croire qu’elle était adorée à la

20e dynasties, ces mines étaient exploitées par les Égyptiens. Sur les stèles, le nom du pays est écrit Ma-
wek, selon la transcription de M. le vicomte Emmanuel de Rougé; Mafek, selon celle de Champollion le
jeune, qui reconnaît que ce nom, dans le groupe , est en même temps celui du métal exploité, le cuivre.
Presque tous les proscynèmes trouvés dans la presqu’île s’adressent à la déesse Hâthôr. Les légendes hié-
roglyphiques qui là accompagnent son image lui donnent le nom de , Dame de Mawek, ce qui
implique à la fois l’idée du cuivre et celle du pays, mais surtout cette dernière. Ici, la déesse est représen-
tée sous une forme humaine; elle est vêtue à l’égyptienne, et sa tête est surmontée d’un disque placé entre
deux grandes cornes de vache. Quelques-uns de ces monuments ont été indiqués par les premiers voya-
geurs européens qui ont visité le mont Sinaï. Burton en a publié plusieurs dans ses Excerpta hieroglyphica.
M. le comte Léon de Laborde a donné de quelques autres, dans son Voyage en Arabie, des croquis faits un
peu à la hâte. Mais M. Lottin de Laval (voyez Revue archéol. septième année, n° du 15 juillet 1850; huitième
année, n° du 15 mai 1851), a rapporté et déposé au musée du Louvre les empreintes de toutes les stèles de
cette espèce qu’il a moulées sur les lieux mêmes. Enfin, dans le grand et bel ouvrage qui nous fait connaître
les découvertes et les travaux de la commission envoyée en Égypte par S. M. le roi de Prusse, M. le docteur
R. Lepsius vient de publier presque tous ceux de ces monuments qui offrent un intérêt particulier. — J’ex-
trais la plupart de ces détails d’une note savante qu’a bien voulu me remettre M. de Rougé et que j’insérerai
en entier dans mes Recherches sur Vénus. Elle se termine par l’observation que, dans quelques textes hiéro-
glyphiques sacrés, Mawek est pris pour le type de l’Orient, ce qui, par rapport à l’Égypte, semble naturel,
eu égard à la position topographique de la contrée appelée Mawek.

488Saint Jérôme, in Vita S. Hilarionis, § 25 ; cf. in Amos, 5. Cf. Gordien le moine, in S. Placidi martyr. Vita, n.
61. — Sous le règne de l’empereur Arcadius (395 à 408) le culte de Vénus était encore en grand honneur à
Majuma, port de Gaza, ville peu éloignée du bourg de Thabatha où était né saint Hilarion.

489Voyez un écrit attribué sans preuves suffisantes à saint Nil et intitulé : De cædemonachorum inmonte
Sina (capp. 4., 14.). Il a été inséré, par le P. Combefis, dans l’Auctar. novissim. Biblioth. Patrum, et, par les
Bollandistes, dans les Acta Sanctorum, au 14 janvier. Cet écrit et la Vie de saint Hilarion m’ont été indiqués
par notre savant confrère M. Reinaud. — Voyez aussi, dans le recueil des Bollandistes (loc. cit.), un frag-
ment qui a pour titre : De S. Theodulo presbytero, monacho in monte Sina. — Les renseignements fournis par
saint Théodule sont d’autant plus précieux que ce religieux, enlevé par les Sarrasins nomades, vécut assez
longtemps au milieu d’eux pour connaître en détail les rites qu’ils observaient dans les prières, les sacri-
fices humains et les sacrifices de chameaux blancs qu’ils offraient à l’étoile du soir et à l’étoile du matin,
c’est-à-dire à Vénus.

490Cette ville, située dans l’Idumée, sur les confins de l’Arabie Pétrée, s’est appelée aussi Elusium et
Eolesa.

92



Mecque, dans le temple même qui est devenu la mosquée la plus
révérée des musulmans, et un lieu célèbre par le pèlerinage que,
chaque année, ils y font en grande pompe. Scharistâni, cité par
Pococke,491 nous apprend que la déesse avait un temple à San’a ou
Sanaa, dans le Yémen. Ce temple, qui s’appelait Bayt-Ghomdan,
maison ou demeure de Ghomdan, fut détruit par le khalife Othman.
Les Sarrasins surnommaient el-Khabar, la Grande,492 la divinité
qu’on y adorait ; et, jusqu’au temps de Mahomet, le culte de
cette divinité continua à être pratiqué parmi eux. Nous en
avons la preuve dans la formule d’un anathème qu’était obligé
de prononcer contre la déesse el-Khabar tout Sarrasin qui se
convertissait au christianisme.493 De nos jours encore, les Arabes
donnent à la planète Jupiter le surnom de Grande Fortune, et à la
planète el-Zahara,494 qui est Vénus, le surnom de Petite Fortune.
Ajoutons que les écrivains orientaux confessent hautement
qu’el-Zahara est la planète de l’islam, et nous comprendrons
combien sont restées profondes les racines que le culte assyrien
de Vénus avait jetées dans le sol de l’Arabie.

D’autre part, si le zèle fanatique des sectateurs de Mahomet
n’a laissé subsister dans cette contrée aucun des livres sacrés des
Arabes, adorateurs de Vénus, aucun monument architectonique
ou figuré qu’on puisse avec toute certitude rapporter au culte
national de cette antique divinité, les poètes et les historiens
orientaux nous fournissent du moins la preuve qu’avec le culte
de Mylitta les Assyriens avaient transmis aux Arabes l’usage
de consacrer à la déesse le palmier et le cyprès. Remarquons
d’abord que si le dernier de ces deux arbres n’est pas indigène en
Arabie, comme on l’assure, il y est du moins cultivé de temps
immémorial,495 et joue, dans les poètes nationaux, le même rôle
que lui attribuent les poètes persans. Les écrivains arabes
l’appellent de quatre noms, serv (serb) ou sarou,496 div-dar ou

491Spec. hist. Arab. p. 120; ed. Oxon. 1806.
492Voyez, dans mes Recherches sur Vénus (p. 106, 107), mes observations sur l’identité de ce nom avec

celui de Cabire.
493Voy. Rech. sur Vénus, p. 107.
494Ce nom ou ce surnom emporte avec lui l’idée de splendeur, de lumière éclatante.
495Les voyageurs modernes citent des plantations de cyprès notamment à Ouadi-Bischeh et sur la route

d’Aakik à Thérad (voy. M. Carl Ritter, Die Erdkunde, t. 1., p. 957, 998).
496On écrivait autrefois sarvei.

93



div-darou497 et arar. Les trois premiers n’appartiennent ni à la
langue arabe, ni à aucun idiome sémitique ou araméen; mais
ils se trouvent dans les lexiques persans. Arar est indiqué par
le Borhan-katti, et M. Carl Ritter498 paraît disposé à l’identifier
avec le mot abra, qui, en pehlevi, signifie également cyprès. Ne
nous étonnons donc point si Ferdousi, dans le Livre des Rois
(Schah-nameh),499 donne le nom persan de Serv, Cyprès, au roi du
Yémen dont les trois filles épousèrent les trois fils de Féridoun,
le héros de l’Irân. Ce nom, rapproché de celui de Sôs, Cyprès,
qu’avait reçu un des premiers rois de l’Haïgasdan,500 nous
révèle, entre les anciens usages de l’Assyrie, de l’Arabie et de
l’Arménie, une communauté qui s’explique tout naturellement
par la notion de l’importation du culte de la Vénus assyrienne
dans ces deux dernières contrées. Le témoignage de Firdousi
acquiert quelque poids, lorsque nous voyons d’autres écrivains
musulmans attester que le culte des arbres était anciennement
répandu en Arabie et dans le Yémen en particulier. Divers
auteurs arabes, cités par Pococke,501 disent, en effet, que
plusieurs tribus adoraient, sous l’emblème d’un arbre, la divinité
qu’ils nomment tantôt Allat, tantôt el-Samora, tantôt el-Uzza ou
el-Ozza. Ce dernier nom est même celui que portait un palmier ou
un dattier qu’adorait, comme emblème sans doute de la déesse, la
tribu de Khozaa.502 Un rocher appelé Allat ou el-Lat, comme la
divinité dont l’image y avait très-probablement été sculptée,503

était en grande vénération parmi les Béni-Thékif.504 Mahomet,
ajoutent les mêmes auteurs, abolit le culte de cette déesse, fit

497Voy. sir William Ouseley, Travels in var. countr. of the East, vol. 1., p. 387 ; et ibid. note 75.
498Die Erdkunde, 11., 569.
499T. 1., p. 121; trad. franç. de M. Jules Mohl.
500Ci-dessus, p. 65-71.
501Specim. hist. arab. p. 90 sqq. — Conf. le Discours préliminaire (p. 23.) que Sale a mis en tête de sa

traduction du Koran (édit. de 1795).
502Azraki cité par Burckhardt, Voyage en Arabie, trad. française d’Eyriès, t. 1., ch. 9., p. 220.
503Ce fait mérite d’être rapproché de la découverte des deux figures colossales que M. le lieutenant

Burnes a trouvées sculptées dans le roc, sur le territoire de Bamiyan, dans la contrée la plus sauvage de
l’Hindou-khou, vers la source du Surkhab, un des affluents de l’Oxus. Ces deux énormes colosses, dont il
a publié la description et le dessin dans l’intéressante relation de son voyage (Travels into Bokhara, etc. 2e
éd. vol. 2., pag. 159 et suiv. et pl. pour la pag. 159), sont encore aujourd’hui l’objet de la vénération des
habitants du pays, qui leur donnent, à l’un, le nom de Lat, à l’autre, celui de Munat, probablement le Ménat
du Koran (sur. 53., v. 20).

504Burckhardt, loc. cit.— Ce zélé voyageur ajoute ici qu’un grand arbre, nommé zat arouat, était particu-
lièrement vénéré par les Koreïsch. On peut croire qu’en général le culte des arbres était fort répandu chez
les Arabes. Nous en retrouvons des traces évidentes jusque dans le Koran et dans la légende de Mahomet.
(Voyez Pococke, Specim. hist. Arab. notes, p. 192.)

94



renverser et brûler les arbres et les temples qui lui étaient
consacrés. Selon Firouzabadi,505 un personnage nommé Dhâlem
avait, le premier, dans la tribu des Ghatfan ou Ghafan, consacré un
arbre à Allat ou el-Samora, et placé sur cet arbre une maison ou
chapelle qu’il avait appelée boss ; on ne pouvait y entrer sans
entendre un son particulier. Un officier de Mahomet, nommé
Chaled, détruisit le petit édifice, fit jeter l’arbre dans le feu, après
qu’il eut été scié, et perça même de son épée la prêtresse d’Allat,
qui remplissait l’air de ses cris de désespoir, à la vue de cet acte
de profanation. Une partie de ce récit rappelle les traditions
persanes ou arabes qui nous apprennent que Zoroastre avait fait
construire un palais, ou du moins une grande salle, sur le cyprès
planté par lui à Kaschmer. Tabary, de son côté, rapporte506 que,
dans le Yémen, les habitants de Nédjran conservaient, dans la
partie orientale de leur ville, un superbe palmier autour duquel
ils célébraient chaque année une fête solennelle : ils s’y rendaient
processionnellement, dit-il, après l’avoir couvert de riches
étoffes et entouré de leurs idoles ; ils déposaient là des offrandes,
et ils récitaient des prières jusqu’à ce qu’un esprit ou démon leur
eût fait entendre sa voix du milieu de l’arbre. Ils se prosternaient
alors devant le palmier, après quoi ils se retiraient. À la suite de
ces détails curieux, qui nous reportent aux monuments figurés
des Assyriens, des Syriens et des Phéniciens, où le palmier est
l’emblème de Mylitta et d’Astarté, l’historien arabe raconte
comment un descendant des apôtres de Jésus-Christ, venu de
Syrie dans le Yémen, abattit le palmier de Nédjran, et se servit de
cette circonstance pour convertir au christianisme les habitants.
Selon Djennabi,507 ce fut Mahomet lui-même qui brisa et fit jeter
hors de l’édifice une colombe de bois qu’on avait anciennement
placée dans le temple de la Mecque qui depuis s’est appelé la
Kaaba. Il est sans doute permis de supposer que cet oiseau
symbolique était de cyprès, bois réputé incorruptible, et qu’il
avait été consacré à la Vénus des Arabes, qui, comme la Vénus des
Assyriens, des Phéniciens et de tous les peuples d’Occident, avait
pour emblème ou pour attribut la colombe.

La narration de Firouzabadi, à quelques légères différences
505Cité par Pococke, Specim. hist. Arab. p. 92, 93.
506Dans un passage de sa Chronique, cité par Sir William Ouseley (Travels, vol. 1., appendix, p. 369-371).
507Voy. Pococke, ubi supra, p. 100.

95



près, est confirmée par Zakaria Cazwini,508 qui écrivait sa Chro-
nique dans le 13e siècle de notre ère. Ce dernier auteur fait pré-
céder son récit de cette observation, que les Arabes qui primitive-
ment suivaient la religion d’Abraham, étaient ensuite tombés dans
une grande idolâtrie, et adoraient les uns une pierre,509 les autres
un arbre. Nous avons à regretter qu’à l’exemple des écrivains cités
par Pococke, Zakaria ne dise pas si cet arbre était un cyprès ou un
palmier. Mais nous devons remarquer, à l’appui des observations
qui précèdent, que le cyprès, chez les Arabes, ne peut avoir porté
des noms étrangers, ni servi de nom propre à un roi du Yémen et
de comparaison aux poètes nationaux, pour exprimer les idées de
majesté et de beauté, sans avoir été là, comme chez les Assyriens,
le symbole de la déesse qui réunissait au suprême degré ces deux
qualités.

1.1.3 Perse
Le cyprès pyramidal croît spontanément sur le sol de la Perse,

du golfe Persique jusqu’à la mer Caspienne, sans en excepter le
Khorassan.510 Les témoignages à cet égard abondent ; ils sont
même unanimes pour établir que là cet arbre atteint les plus
grandes dimensions et forme un des plus beaux ornements de
certaines localités. Thomas Herbert,511 qui voyageait en Perse
dans les années 1627 et 1628, fait une mention particulière des
cyprès majestueux qu’il vit dans les forêts, les parcs ou les jardins
des environs de Schiraz. Déjà, en 1622, un autre voyageur, Pietro
della Valle,512 avait été frappé de l’incomparable beauté d’un
groupe de cyprès qu’il remarqua sur sa route, à l’est de cette ville.
Plus tard, Kæmpfer,513 faisant la description de Schiraz, parle

508Cité par Sir William Ouseley, ubi supra, p. 371.
509Voy. mes Recherch. sur le culte de Vénus, p. 61, note 4.
510Voy. les nombreuses citations que M. Carl Ritter (Die Erdkunde, 11., 568-574) a réunies pour montrer

que le cyprès pyramidal est indigène dans toute la Perse et, en particulier, dans les forêts du Khorassan;
mais il a soin d’ajouter (ibid. p. 575) que l’Irân ne fut pas la seule patrie de cet arbre et qu’on le trouvait
également indigène dans l’empire assyrien, dans le pays des Cananéens, sur le Liban et l’Hermon, de même
que sur les montagnes de la Judée. J’ai cité plus haut un passage de Pline qui nous apprend qu’une autre
espèce de cyprès (cupressus horizontalis) croissait spontanément dans l’Élymaïde.

511Some yeares Travels into divers parts of Asia and Afrique (London, 1638), p. 134, 135.
512Viaggi, t. 2., La Persia, parte 2a, lett. 16., de’ 27 di luglio 1622, p. 311; Rom. 1658; t. 2., p. 449 ; Venetia,

1661.
513Amœnit. exotic. fascic. 2., p. 366, 367.

96



avec admiration des arbres de même espèce514 qui ornaient les
magnifiques jardins dont la ville était entourée. Il compare enfin
à de superbes hallebardiers les cyprès qui bordaient la route
royale.515 En 1811, sir William Ouseley,516 traversant le territoire
de Schiraz, trouva encore debout, à l’est de la ville, une douzaine
de ces cyprès qui autrefois avaient attiré l’attention de Pietro
della Valle. La station où ils se sont conservés s’appelle Servistân
ou Selvistân «le jardin des cyprès, » vraisemblablement à cause
de la quantité d’arbres de cette espèce qui jadis couvraient ce
canton.517

Des traditions écrites, des monuments figurés, vont nous ap-
prendre qu’au 6e siècle avant l’ère chrétienne, l’usage de faire du
cyprès un emblème religieux fut porté de la Babylonie chez les
Perses avec le culte de Mithra, comme il l’avait été chez les Arabes
avec le culte d’Alitta, Alilat ou Allat. Nous acquerrons ainsi une
preuve nouvelle de l’authenticité des renseignements qui avaient
permis à Hérodote, deux siècles plus tard, d’affirmer que le culte
de Mithra, de même que celui d’Alitta, dérivait du culte assyrien
de Mylitta ou Vénus-Uranie.

Le Schah-nameh de Firdousi, le Muntekhab-el-tewarikh ou
Schemschir-khani,518 le Schah-nameh-nasr,519 le Rauzet-el-safa520

de Mirkhond, le Fehrenghi-Djihanguiri, le Borhan-katti, un écrit
de Boundâry ou Bondâry, et les autres ouvrages orientaux ou
fragments cités par Thomas Hyde, d’Herbelot,521 Anquetil
du Perron, ou publiés par MM. Jules Mohl et Olshausen,522 et

514«Telluris genio earum (cupressorum) vigori singulariter favente ... Audeo affirmare, nusquam ter-
rarum extare, vel tantam uno loco cupressorum multitudinem, vel tam alto fastigio, tam læto et concordi
elegantia luxuriantium.» (Ibid. p. 367.)

515«Tot desuper intuemur cupressorum densas series (in via regia), cum ad viæ latera, tum per virida-
riorum margines consitas, quæ velut hastatas satellitum copias, et nescio qualem ineffabilis magnificen-
tiæ speciem imaginationis nostræ objiciunt ; adspectu, quo nullum elegantiorem, collatis in unum studiis,
ars et natura possint efficere.» (Ibid.)

516Travels, vol. 2., p. 74, 90-94.
517Plus à l’est de Schiraz, à Fassa ou Passa, le voyageur anglais remarqua aussi de beaux cyprès (loc. cit.).
518Écrit en persan, au 17e siècle de notre ère, par Tawakkol-Beg.
519Ouvrage anonyme et composé, par quelque destour ou prêtre parse, d’après le Schah-nameh de Fir-

dousi.
520On prononce : assafa ou essafa.
521Cf. Golius, in Alfergan. p. 231. Elmacin, Histor. Saracen. livr. 2., p. 186, 191 et suiv. de la trad. lat. d’Er-

pénius ; p. 160 de la trad. franç de Vatier.
522Fragm. relatifs à la relig. de Zoroastre, extr. des mss. persans de la Biblioth. du roi. Paris, 1829, in-8° (textes

sans traduction).

97



par M. le Dr Vullers,523 s’accordent en effet à nous dire, avec
des circonstances plus ou moins croyables, plus ou moins
merveilleuses, que Zoroastre, puissamment secondé par le roi
Gustasp, introduisit dans la Bactriane et dans le pays que nous
appelons aujourd’hui le Khorassan le culte et le pèlerinage du
cyprès, en même temps qu’il y établissait le culte de Mithra. À
peine arrivé à la cour de Gustasp, à peine admis à lire devant ce
prince le livre de la loi ou le Zend-Avesta, le disciple des Chaldéens
d’Assyrie ou de Babylone planta dans la ville de Bactres, à côté du
palais du roi, un cyprès qui, selon l’auteur du Schah-nameh en
prose,524 acquit en peu de jours de telles dimensions, que dix
grandes cordes, dont à la vérité on ne nous indique pas la
longueur, suffisaient tout juste à embrasser sa circonférence,
et que l’heureux planteur put faire construire une grande
salle sur les branches les plus élevées de l’arbre miraculeux.
Tawakhol-Beg525 ajoute que les feuilles de ce cyprès donnaient
de l’intelligence ou de l’esprit à ceux qui en mangeaient. Les
traditions qui se rapportent à un second cyprès, également
planté par Zoroastre, sont plus détaillées. Ici je laisserai parler
Anquetil, qui les avait recueillies avec soin, sans se douter
pourtant que le culte du cyprès eût originairement été institué,
avec le culte de Mylitta, par les Chaldéens ou les Assyriens ;
sans se douter non plus que cet arbre mystique jouât un rôle
quelconque dans les monuments figurés mithriaques. «Il y avait,
dit-il,526 dans Kaschmer (ou Kischmer), village du Khorassan,527

un atesch-gah528 célèbre. Près de la porte de ce temple, Zoroastre
planta un cyprès, et grava sur l’écorce du tronc de cet arbre,
que Gustasp avait embrassé sa Loi.529 Après plusieurs années,

523Fragm. über die Relig. des Zoroaster (Bonn, 1831, in-8°), p. 70 et suiv.
524Schah-nameh-nasr, cité par Th. Hyde,Relig. veter. Pers.p. 324; edit. 2a. Anquetil du Perron,Zend-Avesta

(Vie de Zoroastre), t. 1., 2e partie, p. 33.
525Dans son Muntekhab-el-tewarikh, cité par Anquetil, ubi supra, note 2.
526Ouvrage cité, t. 1., 2e partie, p. 46 et 47. — Ce passage d’Anquetil du Perron est tiré d’une histoire

inédite des sulthans Seldjoukydes, par Emad-eldyn, intitulée : (c’est-à-dire, La crême du
secours et le choix du temps), et abrégée par l’iman Alfath, fils d’Ali-el-Boundâry d’Ispahan, qui écrivait vers
l’an 1230 de notre ère. La Bibliothèque impériale de Paris possède un exemplaire de cet abrégé (manuscr.
arab. ancien fonds, n° 767 A).

527Ce village était situé dans le canton de Nischapour; son nom s’écrit ou se prononce tantôt Kaschmer,
tantôt Kischmer, tantôt même Kaschmir.

528Autel du feu ou pyrée.
529Ce dernier fait, dans la traduction que nous donne Thomas Hyde (Hist. relig. veter. Persar. p. 321; edit.

Oxon. 1760) d’un passage emprunté a un auteur musulman, est rapporté en ces termes : «in cujus trunco

98



ce cyprès étant devenu grand, épais et garni de branches, on
bâtit dessus un palais qui avait quarante coudées de haut et en
carré. Il renfermait deux salles, dont le toit était d’or, le plancher
d’argent, les murs d’ambre et ornés de pierres précieuses. On y
forma (sic) les portraits de Djemschid et de Féridoun. Gustasp
se retira dans ce palais, pour de là s’élever au ciel lorsque son
heure serait venue. Ce prince, continue Anquetil,530 dépêcha
des courriers aux extrémités de son empire, et écrivit aux
gouverneurs de venir à pied visiter le cyprès, écouter Zoroastre,
et d’abandonner le culte des idoles du Touran et de Tchin.
Boundâri ajoute qu’on lui obéit moitié de gré, moitié de force;
et ce fut ce zèle ardent qui occasionna en partie les guerres
sanglantes que Gustasp eut à soutenir.» Anquetil termine en
disant, dans une note,531 que, selon le Fehrenghi-Djihanguiri,532

Zoroastre planta deux branches de cyprès qu’il avait apportées
du ciel, l’une à Kaschmer,533 village du canton de Tarschiz,534 dans
le Khorassan; l’autre à Féroumad,535 qui était un des villages du
canton de Tous, dépendant aussi du Khorassan. Cette dernière
tradition avait déjà été puisée à la même source par le Dr Thomas
Hyde,536 qui n’a pas oublié, comme l’a fait Anquetil, d’ajouter que,
suivant le Fehrenghi-Djihanguiri, les deux cyprès furent plantés
sous une étoile heureuse.537 Le savant Anglais cite un passage de
Scharistâni,538 où nous lisons que Dieu, après avoir placé l’esprit
ou l’âme de Zoroastre dans un arbre qui croît sur les montagnes
les plus élevées, planta cet arbre dans l’Aderbaïdjân, sur le mont
Asmuîdacher. Hyde n’hésite pas à dire qu’il s’agit ici du cyprès.539

scripsit (Zoroaster), quod Guschtasp acceptaverat Dei Religionem, quod testaretur ista cupressus.»
530Ouvrage cité, t. 1., 2e partie, p. 47.
531 Ibid. p. 46 et 47, note 2. Mém. de l’Acad. roy. des inscriptions, t. 37., p. 728.
532Composé, en 1605, par Djémal-eldyn-Hussein-Andjou.
533Kischmer dans le Schah-nameh de Firdousi et ailleurs. Le Borhan-katti et un autre dictionnaire, inti-

tulé : Les Sept mers, donnent à ce village, comme le Fehrenghi-Djihanguiri, le nom de Kaschmer.
534M. Kleuker écrit ce nom Tarschitz ; M. Vullers, Terschis ; M. Carl Ritter, Turschiz.
535Hyde (ouvrage cité, p. 332) fait observer que ce lieu est aussi désigné sous les noms de Pharouyad et

de Pherdid.
536 Ibid. p. 332.
537M. le Dr. Vullers (Fragm. über die Relig. des Zoroaster, p. 113, 114, note 20) a publié le texte du Borhan-

katti relatif à ces deux cyprès.
538Hyde, ouvrage cité, p. 300.
539 Ibid. p. 332.

99



Firdousi, dans son Schah-nameh ou Livre des rois,540 ajoute, au
sujet du cyprès de Kischmer, quelques détails qui ont été négli-
gés par les écrivains que je viens de citer, et qui méritent d’être
rapportés. C’est ainsi que, selon le poète, le temple du feu, devant
lequel Zoroastre planta cet arbre, s’appelait Mihr-Berzin, dénomi-
nation qui, pour nous, a le précieux avantage de montrer le culte
du cyprès aussi intimement lié, chez les Perses, au culte de Mi-
thra, qu’il l’était, chez les Assyriens et les Phéniciens, au culte de
Mylitta ou d’Astarté. L’expression dont se sert Firdousi, en par-
lant du palais que fit construire le prophète, est assez vague pour
qu’il soit possible de comprendre que ce palais fut édifié, non sur
les branches du cyprès, mais bien autour de l’arbre. Diverses va-
riantes, recueillies par M. Mohl, qui a eu la complaisance de me
les communiquer, présentent ce dernier sens. On lit ensuite, dans
le Schah-nameh, que Zoroastre fit peindre, sur les murs du palais,
Gustasp en adoration devant le soleil et la lune, Féridoun armé de
sa massue à tête de taureau, et les portraits de tous les autres rois
de Perse. Quand l’édifice fut achevé, Gustasp envoya dans toutes
les parties de son empire un message conçu en ces termes : «Qu’y
a-t-il de comparable dans le monde au cyprès de Kischmer? Dieu
me l’a envoyé du ciel, et m’a dit que de là j’irais dans le ciel. Écoutez
maintenant, vous tous, mon conseil : rendez-vous à pied auprès du
cyprès de Kischmer; suivez tous la voie de Zoroastre et tournez le
dos aux idoles de la Chine. Au nom du pouvoir et de la gloire des
Iraniens, je vous ordonne de vous ceindre tous du kosti, d’aban-
donner les coutumes de vos pères et de vous réunir sous l’ombre
de ce cyprès. Venez au temple du Feu, d’après l’ordre du prophète
véridique.» «Tous ceux qui portaient des diadèmes, reprend Fir-
dousi,541 se rendirent, sur l’ordre du roi, auprès du cyprès de Ki-
schmer; par leur présence, le temple devint semblable au paradis,
et Zoroastre y enchaîna les divs. Donne à ce cyprès l’épithète de
paradisiaque, si tu ne sais pas pourquoi il se nomme le cyprès de Ki-
schmer. Pourquoi ne l’appellerais-tu pas un rejetonduparadis? Dans
ce monde voit-on s’élever un cyprès comme celui de Kischmer542 ?»

540Pag. 1067 et 1068; éd. de Calcutta ; trad. franç. de M. Jules Mohl, partie inédite.
541Fragm. relatifs à la relig. de Zoroastre, texte persan de la vie de Gustasp, p. 20. Fragm. über die Relig. des

Zoroaster, trad. allem. de M. le Dr. Vullers, p. 72.
542Hamdallah Kazwini rapporte, au sujet du cyprès de Kaschmer, quelques particularités qui s’écartent

de celles que présente le récit de Firdousi. (Voy. Sir William Ouseley, Travels, vol. 1., p. 388 et 389.)

100



Plus loin, le poète raconte543 qu’au bout de huit années d’un second
séjour à la cour de Gustasp, Zoroastre, voyant que le pèlerinage du
cyprès s’était ralenti, conseilla au roi de secouer le joug du Touran.
Son but probablement était d’essayer de ranimer le zèle de ses sec-
tateurs par une guerre de religion.

Le Dabistân544 décrit, d’après le code de Mâhâbâd, les
différentes régions dont se compose le paradis. Les minéraux
appartiennent à la première; les végétaux, à la seconde. Celle-ci
renferme deux arbres : le platane et le cyprès. L’auteur du
Dabistân545 ne fait mention que d’une seule branche de cyprès qui,
selon les livres des Behdinians, aurait été rapportée du paradis546

par Zoroastre et serait devenue un arbre, après avoir été plantée
de ses mains devant l’atesch-gah ou pyrée de Kischmer; mais le
même ouvrage nous apprend que,547 selon quelques Yezdénians,
Zoroastre avait imploré en faveur de ce rejeton la protection
particulière d’Azerwan (l’ized du feu), surveillant supérieur de
tous les arbres de l’espèce du cyprès. On voit ici comment l’idée
du feu, exprimée à la fois par un pyrée et par le génie qui préside
à cet élément, se rattache à la signification symbolique de
l’arbre dont on avait fait l’emblème ou l’attribut des divinités
génératrices, et dont la forme pyramidale rappelle la forme de
la flamme, qui s’élance de la terre vers les cieux.548 L’auteur
anonyme du Desâtir,549 s’il est permis de citer une pareille
composition, renchérit sur cette alliance d’idées : parmi les
nombreux emprunts qu’il fait au Dabistân, sans indiquer la source

543Schah-nameh, 3e djeld, cité par Anquetil du Perron (Vie de Zoroastre, dans le Zend-Avesta, t. 1., 2e
partie, p. 54).

544The Dabistan or School of manners, translated from the original Persian by David Sea and Antony
Troyer, vol. 1., p. 150 (Paris, 1843, 3 volumes in-8°).

545 Ibid. p. 309.
546Cette tradition, qui, comme le passage ci-dessus de Firdousi, place dans le paradis céleste le cyprès,

symbole de vie, a probablement sa source dans les témoignages bibliques relatifs à l’arbre de vie, à l’arbre
du bien et du mal, que le Seigneur avait mis au milieu du paradis où vivaient Adam et Ève. Ce rapproche-
ment ne pouvait échapper à la pénétration de M. Carl Ritter (Die Erdkunde, 11., 571). Il faut y ajouter celui
que suggère l’arbre merveilleux placé par Mahomet dans le paradis du Koran.

547The Dabistan or School of manners, p. 309.
548Je me félicite de me trouver également d’accord sur ce point avec M. Carl Ritter ; et je ne puis résister

au plaisir de rapporter textuellement ici les judicieuses remarques que lui suggèrent, en termes élégants,
les divers faits qui, chez les Perses, se rattachent au culte du cyprès : «Kann man sich wundern, dit-il (ubi
supra), wenn die Cypresse, ein Paradiesbaum, durch ihren pyramidalen Wuchs, wie die Flamme, majestä-
tisch in hohen Lüften steigend, an die Pforte des heiligsten Feuertempels gepflanzt, mit der von Zoroaster
eingegrabenen Schrift des Gesetzes, durch ganz Iran die Begleiterin jedes Heiligthums, jedes Ateschghas,
jedes Paradeisos, jeder Königsresidenz der Diener Ormuzds wurde?»

549P. 9, § 57.

101



où il puise, nous retrouvons la tradition qui caractérise la région
des végétaux par le platane et le cyprès ; mais il ajoute au nom
d’Azerwan celui de Nouzerwan (l’ized de la lumière), qui aurait été
le second gardien de ces deux arbres.

Le docteur Hyde550 n’a pas omis de rapporter, d’après le
Fehrenghi-Djihanguiri, que, par l’ordre de Motawakkel, dixième
khalife abbasside, le cyprès qu’avait planté Zoroastre à Kaschmer
(Kischmer), dans le Khorassan,551 fut coupé et transporté à
Baghdâd, malgré les instances et les offres considérables
d’argent552 que firent en corps les mages ou destours pour
obtenir la révocation des ordres du khalife. Ces faits sont
racontés fort au long dans un chapitre du Dabistân,553 et dans
un article du Borhan-katti, cité par Anquetil du Perron,554 par
Sir William Ouseley555 et par M. le docteur Vullers.556 Ils s’y
trouvent accompagnés de quelques détails qui nous apprennent
de plus que, lorsque la volonté de Motawakkel fut connue à
Kischmer, la population du canton et celle de tout le Khorassan
se rassemblèrent au pied du cyprès sacré, suppliant, avec des
lamentations et des larmes, le gouverneur arabe557 d’épargner
cet objet de leur vénération. Le refus de ce gouverneur fut suivi
d’une scène de désolation générale, et l’arbre, en tombant sous
les coups redoublés de la hache des Arabes, causa d’immenses
dégâts aux bâtiments et aux fontaines du voisinage. Une grande
catastrophe devait marquer la chute de ce cyprès sacré et
empêcher qu’il ne fût mis en la possession du khalife qui l’avait
fait abattre. Le convoi qui transportait à Baghdâd le tronc et les
dépouilles de cet arbre était parvenu, le 12 décembre 861, à une
journée du palais appelé Djafari ou Djafariah,558 lorsqu’on apprit

550Hist. relig. veter. Pers. p. 332.
551C’est à tort qu’Anquetil du Perron (ubi supra) reproche à Th. Hyde d’avoir confondu ici Kaschmer

avec Kachemîr.
552On porte la somme à cinquante mille dinars, environ six cent mille francs.
553The Dabistan, etc. vol. 1., p. 306 et 308.
554Mém. de l’Acad. royale des inscript. t. 37., p. 728-730.
555Travels, vol. 1., p. 387 et 388.
556Loc. cit.
557Il s’appelait Taher, fils d’Abdallah.
558M. le Dr. Vullers (Fragmente, p. 114, note) dit que ce palais était ainsi nommé parce qu’il avait été

bâti par le khalife Motawakkel, qui s’appelait aussi Djafar. Selon le Borhan-katti, cet édifice était situé dans
l’Irak arabique, sur la rive occidentale du Tigre, à Samira ou Samrah, ville dont le nom, ajoute le savant
orientaliste allemand, s’écrit de plusieurs manières. Il renvoie ici à d’Herbelot (Bibloth. orient. art. Sermen-
rai) et à Abou’lféda (Annal. moslem. 2., 204, 207, 220).

102



que, pendant la nuit et à la suite d’une débauche, Motawakkel
avait été assassiné dans cette résidence par les chefs de la garde
turque.559 Selon le Dabistân, les Yezdénians prétendaient que le
gardien céleste des cyprès était apparu à un docteur nommé
Hakim Mirza, pour lui annoncer d’avance qu’il avait ordonné
que l’on mît à mort Motawakkel, coupable du crime d’avoir fait
abattre le cyprès de Kischmer. Le compilateur persan, voulant
nous donner une idée des dimensions gigantesques qu’avait
atteintes cet antique cyprès, porte à la somme exorbitante de
cinq cent mille dinars560 le montant des frais occasionnés par le
transport du tronc seul, et raconte que les branches formèrent la
charge de treize cents chameaux. Quelques écrivains, ajoute-t-il,
disent que le tronc n’avait pas moins de trente-trois coudées
et trois quarts de circonférence.561 Le Fehrenghi-Djihanguiri
prétend que dix mille bœufs pouvaient se reposer à l’ombre
de ce cyprès. Le Borhan-katti, moins porté ici à l’exagération,
réduit ce nombre à deux mille. Mais les deux dictionnaires
s’accordent à dire avec assurance que la chute de l’arbre ébranla
tellement la terre, que les canaux et les bâtiments voisins en
furent très-endommagés. Selon le Fehrenghi-Djihanguiri et le
Dabistân, quatorze cent cinquante ans s’étaient écoulés depuis
le jour où il avait été planté jusqu’à l’année 232 de l’hégire.562

Cette dernière date, qui correspond à l’an 846-847 de notre ère,
ferait ainsi remonter la plantation du cyprès de Zoroastre
jusqu’en l’année 604 ou 590 avant J. C. si le nombre 1450 doit
s’entendre d’années solaires, et seulement à l’an 562 ou 548, s’il

559Sur cet assassinat, voyez Abou’lféda, Annal. moslem. 2., p. 204. — D’après la version rapportée par
Anquetil (ubi supra, p. 729), le khalife aurait été coupé en morceaux par ses esclaves.

560C’est aussi la somme qu’indiquent le Fehrenghi-Djihanguiri et le Borhan-katti. Le dinar est une mon-
naie de compte, par laquelle on entend ordinairement la valeur du sequin de Venise ou de Hongrie, c’est-
à-dire un peu moins de douze francs. Quelquefois cependant on prend le dinar pour l’équivalent de treize
francs.

561Ces dimensions, sans doute, sont fort exagérées. Cependant il semble avoir été donné à la famille
des cyprès de produire des espèces capables d’atteindre de grandes proportions. Ainsi, par exemple, feu
M. Dupratz attestait avoir vu, près de la Nouvelle-Orléans, un pied de cyprès de la Louisiane (cupressus disti-
cha. Linn.) qui avait douze brasses de circonférence et une hauteur extraordinaire. (Cubières, Mém. sur le
cyprès de la Louisiane, lu à l’Institut le 24 avril 1809, p. 5.) Il n’en précise pas la hauteur, mais on sait que,
dans les états de la Delaware et du Maryland, il n’est pas rare de rencontrer des pieds de cyprès distique
qui ont vingt-sept à trente mètres de haut. En Orient, le cyprès pyramidal atteint presque cette dernière
dimension.

562«Le Borhan-katti ne marque pas la date, dit Anquetil (loc. cit. p. 729) ; et, si le calcul du Fehrenghi-
Djihanguiri est juste, il faut que l’on n’ait transporté le cyprès de Kaschemer à Sermen-rai que treize à
quatorze ans après l’avoir abattu.»

103



s’agit d’années lunaires.563 Quelle que soit la date qu’il convienne
d’adopter, nous pouvons tenir pour certain que, si le culte du
cyprès n’avait pas déjà été introduit dans ce pays au temps
de Djemschid564 ou de Féridoun, comme le donne à entendre
Firdousi, il y fut institué au plus tard vers le milieu du 6e siècle
avant J. C. par Zoroastre, l’élève des Chaldéens d’Assyrie. Ce fait
mérite d’autant plus d’attirer notre attention que, avec le culte
du cyprès, l’auteur du Zend-Avesta apportait en Perse, je le répète,
le culte de Mithra, divinité androgyne, primitivement identique
avec la Vénus babylonienne ou assyrienne, dont nous avons vu
que le cyprès, dès une époque très-reculée, fut un des symboles
ou un des attributs caractéristiques.

Remarquons aussi que Zoroastre, en plantant un cyprès à cô-
té du pyrée de Kischmer, ne faisait qu’imiter un usage dont nous
avons trouvé des exemples analogues, soit sur des médailles asia-
tiques qui reproduisent des types propres à la religion des Assy-
riens, des Syriens ou des Phéniciens, soit dans un récit emprunté
aux traditions religieuses des Troyens ou des Phrygiens. D’autres
exemples, comme nous le verrons plus loin, se rencontrent sur des
médailles frappées en Occident, ou dans la description qui nous
reste de plusieurs édifices religieux de la Grèce.

Remarquons enfin que l’auteur du Schah-nameh, qui partout
se montre très-initié à la connaissance des anciens usages
religieux ou civils de la Perse, dit que Féridoun planta des
cyprès et des roses à la place des herbes sauvages565 ; il compare
fréquemment au cyprès, au soleil, à la lune, les princes et
princesses des premières dynasties persiques ; il emploie même,
avec intention sans doute, certaines images qui font une allusion
plus ou moins directe à quelque tradition antique ou à quelque
ancien monument de l’art. C’est ainsi, par exemple, qu’il nous
représente, dans la salle du trône, le roi d’Irân, Féridoun, tantôt
placé comme un grand cyprès, au-dessus duquel brille la lune,
entre ses deux épouses, Schehrinaz «à la taille de cyprès» et

563Zend-Avesta, t. 1., 2e partie (Vie de Zoroastre), p. 61.
564L’époque de l’arrivée de Djemschid en Perse est fort incertaine. Langlès la fixait au 8e siècle avant

J. C. Saint-Martin la reculait jusqu’au 15e.
565Le Livre des rois, traduct. franç. de M. J. Mohl, t. 1., p. 119. — Au début de ce poème (ibid.p. 9), Firdousi,

dans un beau passage, compare la parole à un arbre dont la cime touche aux cieux et dont les racines ne
sont pas accessibles à l’homme. La pensée qu’exprime ici le poète persan nous rappelle un vers des Oracles
attribués à Zoroastre, dont le sens est que l’arbre de la vérité n’appartient pas à la terre :

Οὐ γὰρ ἀληθείης φυτὸν ἐνὶ χθονί.
(Oracula Zoroastr. 10., 282; ed. Stanley.)

104



Arnewaz «à la face de lune566 ;» tantôt entouré de ses trois fils «à
stature de cyprès567 » et de ses trois belles-filles,568 de même que
le soleil est entouré des six planètes. Poursuivant le récit de la vie
et des actions de son héros, Firdousi569 raconte que, dans un acte
de violent désespoir, Féridoun, qui venait de recevoir la nouvelle
de la mort de son troisième fils, Iredj, roi d’Irân, mit le feu au
palais et au jardin ou parc de ce prince, et brûla notamment «les
hauts cyprès» plantés dans la partie du jardin où se célébrait la
fête des rois. Ces plantations de cyprès dans de tels lieux, pour
le dire en passant, semblent être un nouvel emprunt fait par
les Perses aux Assyriens, car plusieurs bas-reliefs du palais de
Khorsabad représentent une chasse royale dans un parc ou jardin
planté de beaux cyprès.570 Précédemment571 le poète avait appelé
«cyprès argenté» la fille de Djemschid, qu’il nomme peu après
Arnewaz «à la face de lune. » Plus loin,572 Zal, dans un entretien
avec son amante Roudabèh « au visage de lune,» l’interpelle en
ces termes : «Ô cyprès au sein argenté et parfumé de musc573 ! ...»
Par-là Firdousi nous permet de croire que, puisque le cyprès de la
lune était d’argent, le cyprès du soleil devait être d’or. Cette
remarque, rapprochée de la tradition persane qui nous a appris
qu’à Bactres le palais élevé auprès du cyprès de Zoroastre avait
une toiture d’or et un plancher d’argent, ne nous montre-t-elle
pas que ces deux métaux étaient tout aussi bien consacrés à
Mithra qu’à Mylitta, à Apollon et à toutes les divinités créatrices
qui, primitivement androgynes, avaient pour manifestation, dans
l’ordre de la création du monde, le soleil et la lune, agents du
pouvoir générateur actif et du pouvoir générateur passif? Le

566Le Livre des rois, p. 103; cf. p. 73, 77, 79.
567Jésus, fils de Sirach (Ecclesiastic. 50., 11-14), emploie une image analogue dans le portrait qu’il fait

du grand prêtre Simon et de ses frères.
568Le Livre des rois, p. 119 et 137.
569 Ibid. p. 163.
570Monum. de Ninive, pl. 108., 109., 111-113.
571Le Livre des rois, p. 75.
572 Ibid. p. 269.
573Après Firdousi, plusieurs autres poètes orientaux continuent à faire l’éloge de la beauté en prenant

le cyprès pyramidal pour terme de comparaison : la tête d’une belle femme est comparée à la lune, et sa
taille à un cyprès ; son amant l’interpelle ou la supplie en ui disant : «Ô mon Cyprès, ô ma lune!» (Voy.
les fragments de poésie persane cités et traduits par M. le baron de Hammer-Purgstall dans l’intéressant
recueil intitulé : Schöne Redekünste Persiens). Il n’est pas jusqu’aux historiens persans ou arabes qui ne
comparent au cyprès la taille de leurs héros. Mirkhond nous en fournit un exemple dans son Histoire des
Seldjoukydes (p. 133 de la traduction allemande publiée à Giessen, en 1837, par M. le Dr. Vullers).

105



palais d’or et d’argent érigé auprès du cyprès, image symbolique
de Mithra, comme d’Apollon,574 le cyprès d’or du soleil et le
cyprès d’argent de la lune ne nous ramènent-ils pas ainsi à un
antique usage qui, de l’Asie occidentale, était passé chez les Grecs,
et sur lequel, dans une autre occasion, j’ai appelé l’attention des
savants,575 l’usage d’ériger aux divinités génératrices des statues
composées d’or et d’argent, ou d’or et d’ivoire?

Le temps, qui ne respecte rien, les tremblements de terre et
le fanatisme aveugle des musulmans, qui ont couvert de ruines
le sol de la Perse, semblent avoir cependant laissé subsister
une partie des antiques sculptures de Persépolis pour servir
de confirmation au double témoignage que, dans la question
de l’importation en Perse du culte du cyprès, nous fournissent
les traditions conservées par les écrivains musulmans que
j’ai cités, et les monuments mithriaques, d’époque romaine,
dont il sera question tout à l’heure. Au milieu des groupes de
l’imposante panégyrie qui décore le grand escalier de l’édifice
improprement appelé Tchéhelminar, les quarante colonnes, on voit
plusieurs cyprès,576 dont la présence justifie Firdousi d’avoir
placé des cyprès dans la partie des jardins du palais d’Iredj où se
célébrait la fête des rois577 ; car les archéologues et les voyageurs
s’accordent à reconnaître que, sur les faces des quatre rampes du
grand escalier de Tchéhelminar, on avait voulu représenter la
fête du neu-rouz ou nouvel an, instituée tout à la fois en l’honneur
d’Ormuzd et de Mithra, et en l’honneur des rois. Le neu-rouz
aujourd’hui n’est qu’une cérémonie civile, qui se célèbre dans le
palais du prince régnant ; mais, comme autrefois, remarquons-le

574Ci-dessus, p. 104-107.
575Nouv. Annal. de l’Instit. archéol. t. 1., p. 204-209. Recherches sur le culte de Vénus, p. 108-116.
576Chardin, Voyage en Perse, t. 2., pl. 58. ; édition d’Amsterdam, 1735. Corneille le Bruyn, Voyage par la

Moscovie en Perse, t. 2., pl. 126. ; éd. d’Amsterdam, 1718. Niebuhr, Voyage en Arabie, en Perse, etc. t. 2., p. 103,
105, 106, pl. 22., 23. ; édition d’Amsterd. 1780. Porter’s Travels in Georgia, Persia, etc. vol. 1., pl. 34 et 38.
MM. Eug. Flandin et Pascal Coste, Voyage en Perse, Perse ancienne, planche 105. — Les cyprès pyramidaux
des bas-reliefs de Persépolis et ceux des sculptures de Khorsabad ont entre eux une grande analogie de
style, quant à leur forme conventionnelle et à la disposition non moins conventionnelle des branches et
du feuillage; mais les premiers, comme la plupart des figures et des objets divers qu’on voit représentés à
Persépolis, sont lourds et ramassés. Leur tronc est très-court, leur feuillage pyramidal fort massif, tandis
qu’à Khorsabad les cyprès sculptés sur plusieurs bas-reliefs sont très-élancés ; leur tronc s’élève à une
grande hauteur, et leur feuillage est beaucoup plus épais ou touffu qu’a Persépolis. Ici tout accuse un art
imité de l’art assyrien à une époque de décadence.

577Les rois de Perse ont conservé jusqu’à ce jour l’usage fort ancien de faire planter des cyprès dans
leurs jardins et dans leurs parcs. Gmelin (Reise durch Russland, th. 4., s. 67, 111, 465; Pétersb. 1771-1774) en
cite un exemple qui se rapporte au règne de Schah Abbas le Grand, dans la première moitié du 17e siècle.

106



bien, elle se célèbre à l’équinoxe vernal,578 à l’époque où une
nouvelle vie se répand sur la terre. Les sculptures de Persépolis
présentent le double caractère, religieux et civil, qu’on observe
dans la composition de tous les autres monuments antiques
de la Perse, comme dans la composition des bas-reliefs qui
ornent les édifices assyriens dont les ruines ont, de nos jours,
été découvertes à Khorsabad, à Nimroud, à Koyoundjuk. Et si,
à l’angle de chacune des quatre rampes du grand escalier de
Tchéhelminar, on trouve, non loin des cyprès et de la panégyrie
royale, le groupe d’un lion dévorant un taureau, emblème
énergique du phénomène solaire propre à l’équinoxe vernal,579

quelques bas-reliefs qui ornent d’autres parties des édifices de
Persépolis nous montrent Mithra, sous le symbole de la colombe
ou du mihr, placé au milieu d’une rangée de taureaux et au milieu
d’une rangée de lions superposées l’une à l’autre,580 et figurant
symboliquement la lune et le soleil, le principe humide ou passif
et le principe igné ou actif.581 Ces diverses particularités nous
ramènent, on le voit, aux médailles asiatiques citées,582 qui ont
pour type Vénus-Astarté représentée sous l’emblème d’un cyprès
planté entre un taureau et un lion, ou Artémis figurée sous
l’emblème d’un cône placé entre deux cyprès surmontés, l’un
du croissant de la lune, l’autre de l’image du soleil. En même
temps, nous découvrons à quelle source avait été puisé le dogme
du Zend-Avesta,583 qui place au ciel, entre le soleil et la lune, la
résidence habituelle de Mithra.

Une preuve moins directe, mais non moins authentique, des
rapports que le système religieux emprunté par Zoroastre aux

578Selon le témoignage des auteurs arabes, l’usage d’offrir au souverain des présents, à l’époque du
neu-rouz ou nouvel an, s’était perpétué à la cour des khalifes de Baghdad jusqu’au temps des Abassides
(voy. Ibn Khallikan’s Biographical Dictionary, translated from the Arabic by baron Mac Guckin de Slane. Paris,
1842, in-4° ; vol. 1., p. 203, et p. 340, note 13). Cet usage était certainement la continuation d’une coutume
qui se pratiquait à la cour des anciens rois de Babylone et de Ninive, avec cette différence cependant que,
sous les Abassides, le neu-rouz se célébrait à l’équinoxe d’automne et non à l’équinoxe vernal. C’est ainsi
que nous verrons ailleurs la fête de Mithra (le Mihirdjân ou Mihrgân) transportée de l’équinoxe du prin-
temps à l’équinoxe d’automne.

579Voy. Mémoires de l’Acad. des inscript. nouvelle série, t. 15., 2e partie, p. 65-69.
580Chardin, Voyage en Perse, tome 2., pl. 63 et 64. Corneille le Bruyn, Voyage par laMoscovie en Perse, t. 2.,

pl. 153. Niebuhr, Voyage en Arabie, t. 2., pl. 29 et 30. — Dans mes Recherches sur le culte public et les mystères
de Mithra (atlas, pl. 4), j’ai publié, d’après un dessin beaucoup plus fidèle, habile-exécuté sur les lieux par
M. Eug. Flandin, le bas-relief que j’indique ici.

581Recherches sur Vénus, p. 156-158.
582Ci-dessus, p. 83-85; pl. 6, n°s 1 et 2; pl. 14, n°s 1 et 2.
583T. 2., p. 13. Voy. Mém. de l’Académie des inscript. nouv. série, t. 14., 2e part. p. 98.

107



Chaldéens d’Assyrie avait établis entre Mithra, le soleil, la lune
et le cyprès, se tire de cinq bas-reliefs mithriaques, d’époque
romaine, dont je me réserve de parler avec détail dans le cours de
ce mémoire, et où nous trouverons le cyprès du soleil et le cyprès
de la lune sculptés, l’un à la droite, l’autre à la gauche du dieu des
Perses.

Les témoignages que nous fournissent les sculptures de Persé-
polis et ces cinq bas-reliefs mithriaques romains nous permettent
de croire que les cylindres persiques, gravés pour les sectateurs du
culte secret de Mithra, reproduisaient, à leur tour, l’emblème du
cyprès, tout comme les cylindres des mystères assyriens de Mylit-
ta. Je ne puis en citer aucun; mais je dois dire que si, au lieu d’attri-
buer au culte secret de Mithra les cinq cylindres reproduits sur la
planche 9 ci-jointe, je les ai compris au nombre de ceux que reven-
diquent les mystères de la Vénus assyrienne, je ne m’y suis trou-
vé déterminé que par l’appréciation du style propre à chacun de
ces cinq petits monuments, et non par des considérations tirées
de tel ou tel détail caractéristique. J’en excepte cependant le cy-
lindre n° 4, qui porte une légende où l’on reconnaît un système
d’écriture cunéiforme qui n’est pas celui des Perses. Je ferai voir
ailleurs que, lorsque les cylindres et les cônes ne sont accompa-
gnés d’aucune légende en caractères cunéiformes ou en caractères
propres aux écritures nationales des peuples sémitiques ou ara-
méens, il est impossible de distinguer, autrement que par l’appré-
ciation toujours difficile et plus ou moins arbitraire du style de la
gravure, ceux de ces petits monuments figurés qu’il conviendrait
de rapporter aux mystères de Mylitta ou d’Astarté, et ceux qui réel-
lement appartiennent aux mystères de Mithra. Presque toujours
ils se confondent les uns avec les autres par l’identité de leurs su-
jets, de leur style et des divers symboles sous lesquels y sont repré-
sentées ces deux divinités, qui jamais, à ma connaissance, ne s’y
trouvent figurées sous une forme humaine.

Un passage très-laconique de Dinon, que nous a conservé
Athénée,584 est tout ce qui nous reste des détails que les auteurs
anciens avaient dû recueillir sur l’emploi du cyprès, en Perse,
dans les cérémonies religieuses ou civiles. Ce passage nous
apprend que, chez les Perses, on tressait des couronnes de cyprès,
mais il ne nous dit pas à quel usage on les faisait servir ; et nous

584Deipnosoph. 11., p. 503, ed. Casaubon ; t. 2., p. 1132, ed. G. Dindorf.

108



manquons des renseignements nécessaires pour décider si là
elles étaient employées, comme ailleurs, dans les cérémonies
propres à l’apothéose et dans les rites funéraires.

Avant de quitter la terre classique où il faut étudier les doc-
trines, les symboles et les monuments de l’art propres au culte
public et aux mystères de Mithra, examinons si elle ne fournirait
pas quelque témoignage non équivoque, qui pût être ajouté à celui
que déjà nous ont fourni les sculptures de Persépolis. Examinons
si, en même temps que, dans une province d’Arménie limitrophe
de la Perse, l’entrée d’une grotte creusée dans le roc, aux environs
de Vân, a retenu, d’âge en âge jusqu’à nous, le nom de Porte de Mi-
thra,585 le souvenir du culte du cyprès et la vénération des Perses
pour cet arbre symbolique ne se seraient pas également perpétués
parmi les habitants actuels de la Perse méridionale.

À l’ouest et à trois heures de distance des sépultures royales
de Nakhsch-i-Roustem, s’élèvent trois rochers qu’on désigne
communément sous le nom de forteresses d’Istakhr ou Istakhar.
Autrefois fortifiés par l’art, ils durent servir à défendre l’entrée
de la plaine où sont situées les ruines de Persépolis ; ils dominent
cette plaine; et, comme si le culte du cyprès, dans des lieux qui
furent chers aux sectateurs de Zoroastre, n’avait jamais dû
cesser d’être attesté par un témoin vivant, on voit aujourd’hui
encore, sur la plate-forme du rocher du milieu, un vieux cyprès
planté à côté d’une ruine que les Persans appellent Kaleh-serv,
c’est-à-dire le Fort du cyprès.586 Cet arbre, objet de leur vénération,
provient, sans doute, des cyprès qui autrefois avaient dû être
plantés devant les portiques de Persépolis,587 à l’exemple des
cyprès que les Assyriens, les Syriens, les Phéniciens, les Lydiens,
les Phrygiens, plantaient devant ou dans les sanctuaires de Baal
et de Mylitta ou Astarté ; et à l’exemple aussi des deux cyprès
plantés par Zoroastre, l’un à Bactres, devant le palais du roi
Gustasp, l’autre à Kischmer, devant un pyrée. Le tronc n’a pas
moins de quatre mètres de circonférence; il touche à un grand
réservoir, qui reçoit de plusieurs autres réservoirs supérieurs

585Le docteur Frédéric Schulz (Journal asiat. 3e série, t. 9., p. 302 et suiv.) nous apprend, en effet, que
cette entrée s’appelle encore aujourd’hui Meher-Capoussi.

586Voy. un rapport de M. Pascal Coste, inséré dans le journal l’Institut, n° 77, mai 1842, p. 69.
587J’ai déjà dit ci-dessus (p. 126) qu’au temps où Thomas Herbert voyageait en Perse, il avait eu l’occa-

sion de remarquer que le cyprès pyramidal croît abondamment dans le Farsistân, province où sont situées
les ruines antiques appelées Tchéhelminar. Il a soin d’ajouter que les arbres représentés sur quelques bas-
reliefs qu’on voit dans ces ruines sont précisément de cette même espèce.

109



les eaux pluviales, et qui semble destiné à nous rappeler que le
culte de Mithra devait toujours se célébrer auprès d’une source
naturelle ou artificielle.588 Plus au midi de la Perse, à l’ouest
de Persépolis, dans les montagnes des Bahméi, au lieu nommé
Tenghi-Saoulek, et situé à six ou sept parasanges de Bahbèhan, M.
le baron Bode, en 1841, a trouvé dans une forêt de chênes et de
cyprès deux bas-reliefs antiques qui, s’il est permis d’en juger
d’après une description très-sommaire,589 ont dû appartenir à
quelque monument consacré au culte de Mithra. Ajoutons, sur la
foi de tous les voyageurs, que dans le midi de la Perse,590 comme
dans l’ancienne Babylonie, comme aux environs des ruines
de Palmyre, les forêts de cyprès ne sont pas rares, et que cet
arbre y atteint des proportions majestueuses. Ajoutons aussi,
d’après le témoignage d’un passage de Firdousi,591 cité par mon
savant ami M. Jules Mohl,592 qu’à Merv, sous le règne du sultan
Mahmoud, vivait un personnage nommé Serv-Azad, qui se disait
de la famille de Sam, fils de Nériman. Il s’appelait ainsi parce
que probablement le nom de Serv-Azad, que j’expliquerai dans
mon second mémoire, était en usage au temps des ancêtres dont
il prétendait descendre. Ce qui n’est pas douteux, c’est que ce
nom composé, dont la première partie signifie cyprès, nous
ramène à ceux de Sôs et de Serv, que nous avons vus portés, l’un
par un ancien roi d’Arménie, l’autre, par un roi du Yémen,
contemporain de Féridoun.

Personne n’ignore que, de tout temps, le culte des arbres,
malgré l’invasion des doctrines exclusives de l’islamisme, n’a
pas cessé d’être très-répandu dans les diverses provinces de la
Perse.593 On trouvera plus loin la preuve que l’usage d’employer
le cyprès comme emblème funéraire s’y est également conservé,
de même que dans toute l’Asie. Le poète Saadi, dans son Gulistan
ou Jardin des roses, nous montre un personnage persan qui,
chaque nuit, se rend au pied d’un arbre sacré, s’y agenouille, et

588Eubule cité par Porphyre, De antr. nymphar. 7. ; cf. 17. ; ed. van Goens.
589Voyez la Lettre de M. Eugène Boré, qui a été publiée dans le Journal asiatique, 3e série, t. 13., 1842, p.

328 et suivantes.
590Voy. ci-dessus, p. 126, 127.
591Manuscrits persans de la Bibliothèque impériale, n° 229, fol. 3 v°.
592Le Livre des Rois, trad. franç. tom. 1., préface, p. 47.
593Les relations des voyageurs européens sont unanimes à cet égard. Voyez surtout Chardin, Voyage en

Perse, t. 2., p. 44-49, 86, 87, 200; édit. d’Amsterdam, 1735, in-4°. W. Ouseley, Travels, vol. 1., p. 313; appendix,
n° 9., p. 359 et suiv. vol. 2., p. 83.

110



prie Dieu de lui accorder un fils. Cet arbre, dit le poète,594 était
journellement visité par une foule de pèlerins qui avaient
quelque grâce à demander. Barbaro, envoyé à la cour de Perse
vers l’année 1471, par le gouvernement de Venise, fut étonné, en
traversant les provinces persanes, d’y trouver de vieux arbres qui
recevaient une espèce du culte.595 Plus tard, en 1622, Pietro della
Valle596 éprouve le même étonnement lorsqu’en présence d’un
vieux cyprès resté debout à Passa ou Fasa, auprès des ruines
antiques que l’on croit être celles de Pasargarde, il apprend
quelles dévotions viennent accomplir les Persans au pied de cet
arbre, et avec quelle foi ils croient que ce cyprès renferme
l’esprit ou l’âme de quelque personnage bienheureux. Plus tard
encore, Chardin597 et le frère Angélo,598 pendant leur voyage
en Perse, signalent, en plusieurs lieux, le culte qu’ils voient les
Persans rendre à de vieux arbres, appelés du terme générique de
dirakht-i-fâzel, c’est-à-dire les arbres excellents, expression que
l’on croirait empruntée au langage de Zoroastre. Le voyageur
français, faisant une mention particulière d’un platane planté
sur une des places d’Ispahan et journellement visité dans un
but religieux, remarque que, parmi les Persans musulmans, les
dévots aiment mieux faire leurs prières sous un vieux arbre que
dans une mosquée. On sait aussi, par les récits des écrivains
musulmans et des voyageurs européens,599 qu’à Schiraz, pendant
bien des siècles, deux superbes cyprès, appelés l’amant et sa
maîtresse,600 furent l’objet d’une espèce de culte de la part des
habitants de la ville et de la province. Lorsqu’on les abattit, il
y a quelques années, une indignation générale et presque une
révolte éclatèrent contre les auteurs de cet acte, qui fut considéré
comme un sacrilège. De nos jours encore, et je puis apporter
ici mon témoignage personnel, on rencontre fréquemment en
Perse des arbres de diverses espèces, tout chargés de morceaux

594Cité par Ouseley, Travels, t. 1., p. 377.
595Voy. la traduction latine de son itinéraire dans l’ouvrage de Bizarus, intitulé : Rerum Persicarum

historia, p. 469 sqq.
596Loc. cit.
597Voyage en Perse, t. 2., p. 44, 47, 49, 86, 87 et 200.
598Gazophyl. ling. Pers. sub. voc. Platanus, p. 293.
599Voy. Francklin, A Tour from Bengal to Persia (Calcutta, 1788), p. 26. Ouseley’s Travels, vol. 1., appendix,

p. 400 et suiv.
600Aaschouk et maaschouka.

111



d’étoffes que des pèlerins sont venus y suspendre avec une
intention superstitieuse.601 Sir William Ouseley, dans l’appendice
de l’intéressante relation de son Voyage en Perse,602 rapporte
même une anecdote qui prouve que, depuis Saadi jusqu’à nous,
la Perse a vu plus d’une fois se renouveler, au pied des arbres
excellents, une prière inspirée par le désir d’obtenir le bonheur de
la paternité.

On se tromperait fort si l’on croyait que l’usage de suspendre
des offrandes aux branches de ces arbres est né en Perse dans
les temps modernes. Des traditions certaines nous apprennent
qu’à l’époque des Achéménides, il y était déjà établi. Sous le
règne de l’un de ces princes, Xerxès 1er, c’est le roi lui-même
qui, parvenu à une journée de Sardes, s’arrête au pied d’un
superbe platane, suspend aux branches de cet arbre de riches
chlamydes, des bracelets d’or, plusieurs autres offrandes, et
prépose à la garde de l’objet de sa dévotion un des guerriers du
corps des immortels. Le fait nous est attesté par Hérodote603 et par
Ælien.604 Ce dernier écrivain place dans son récit quelques détails
que ne contient pas celui d’Hérodote, et qui nous permettent de
croire qu’il avait puisé ailleurs que dans le livre de son célèbre
devancier. Xerxès, en agissant comme on le raconte, ne faisait
qu’ajouter de puériles démonstrations aux préceptes tracés
dans le Zend-Avesta, préceptes que Zoroastre disait avoir reçus
d’Ormuzd lui-même, et qui s’accordent parfaitement avec le culte
des arbres en général et avec le culte du cyprès en particulier.
Le Vendidâd,605 par exemple, ordonne de prier, d’invoquer les
arbres, et les qualifie de purs et saints : «Approchez-vous des
arbres qui croissent, dit Ormuzd à Zoroastre dans ce livre.606

601Dans les temps anciens, un semblable usage avait été importé de l’Asie occidentale chez les
Étrusques. (Voyez Annal. de l’Instit. archéolog. lettre citée, t. 5., p. 97.)

602Travels, vol. 1., p. 384, 385. — Dans ce même volume, on trouve des détails pleins d’intérêt sur le
culte des arbres en Égypte et dans quelques autres parties de l’Afrique (p. 391 et 394), comme aussi sur le
platane appelé Ménélaïs (p. 389).

6037., 31. — Le même historien (7., 27) fait une mention particulière d’un platane d’or et d’un cep de
vigne, également d’or, que Pythius, seigneur lydien qui habitait la Phrygie, avait donnés en présent à Da-
rius, fils d’Hystaspe. Voy. les autres autorités citées par M. Roulez, dans ses savants commentaires sur
Ptolémée Hephæstion (p. 82). Le même commentateur rappelle (ibid. p. 37) que Priam possédait aussi un
cep de vigne d’or. Antigone en trouva un dans le trésor des rois de Perse, à Suze, après avoir défait Eumène
et s’être emparé de la citadelle (Diodor. Sicul. 19., 48., 7 ; ed. Ludov. Dindorf). C’est probablement celui que
Darius avait reçu de Pythius.

604Var. histor. 2., 14. : cf. 9., 39. Eustath. ad Homer. Iliad. 2., 307.
605Le Vendidâd est le vingtième nosk du Zend-Avesta.
606Zend-Avesta, t. 1., 2e partie (Vendidâd, farg. 19.), p. 416.

112



Prononcez bien ces paroles près des arbres qui croissent : je prie
les arbres purs et saints qu’Ormuzd a donnés.607 L’abondance et le
béhescht608 sont pour le juste qui est pur. Celui-là est pur qui est
saint, qui fait des œuvres célestes et pures. Tirez de ces (arbres)
le barsom long d’une fois la largeur (de l’arbre). Qu’il n’y ait
que l’homme pur qui coupe le barsom; et que, le tenant de la
main gauche, il fasse izechné à Ormuzd, aux amschaspands,609

au hom de couleur d’or, grand et très-pur,610 au pur Bahman611

qu’Ormuzd a établi chef du behescht.» Aussi trouvons-nous
dans le deuxième hâ de l’izeschné612 cette formule, plusieurs
fois répétée ailleurs : «Avec ce zour,613 avec ce barsom, je prie
tous les arbres donnés d’Ormuzd, purs, et je leur fais iescht.»
Ces paroles se prononcent à la suite d’une invocation dans
laquelle le mazdéïesnan adresse sa prière à Mithra, au soleil, à
la lune, au feu, fils d’Ormuzd, et à l’eau pure et excellente,
donnée d’Ormuzd.614 Bien plus, on retrouve la prière aux arbres
dans le néaesch du soleil615 et dans le néaesch de la lune,616

qui, je le répète, doivent se réciter l’un avant, l’autre après le
néaesch de Mithra. De telle sorte que, si les bas-reliefs romains

607Dans le Bahman iescht pehlvi, qui passe pour être la traduction ou le précis seulement d’un office
ou d’une prière dont l’original zend n’existe nulle part et semble même n’avoir jamais existé, on trouve
la description de deux arbres merveilleux et fatidiques qu’Ormuzd montre à Zoroastre : l’un porte quatre
branches de métal, et l’autre, sept. La pièce a été traduite en parsi ou persan; la version pehlvie est rare
dans l’Inde. Les plus habiles destours du Kirman, de Surate et de Bombay ne croient pas à l’authenticité
de ces deux traductions, et ils ont raison. Mais la version parsie n’en est pas moins entre les mains de la
plupart des Parses ou des Guèbres de l’Inde et du Kirman. (Voy. Anquetil du Perron, Zend-Avesta, t. 1., 2e
partie, pag. 18 et 19.) — Le Rév. John Wilson (The Parsi Religion, p. 252, 259, 262, 267; Bombay, 1843) a réuni
divers passages qui se rapportent au culte des arbres parmi les Parses de l’Inde.

608Ce mot, qui équivaut à gorotman et à albordj, sert à désigner le lieu du ciel où résident Ormuzd, Mi-
thra, les amschaspands, les izeds et les féroüers des bienheureux.

609Le soleil et la lune, dans le Zend-Avesta, sont qualifiés du titre d’amschaspands, comme les sept
conseillers d’Ormuzd.

610On n’est pas d’accord, et on ne peut l’être, sur l’espèce à laquelle appartiennent le hom des Perses
et le hom (soma) des Indiens. Dans le Zend-Avesta, ce n’est certainement qu’un nom générique; car, sur les
monuments figurés des Assyriens, des Phéniciens et des Perses, le hom est constamment représenté avec
des formes conventionnelles et très-variées, dont aucune ne saurait être rapportée à une espèce d’arbre
connue. Quant au cyprès, il n’est pas une seule fois nommé dans les fragments qui nous restent du Zend-
Avesta. Le Boun-dehesch (§ 22.) n’en fait mention qu’en énumérant quelques-uns des arbres dont les fruits
ne peuvent servir de nourriture à l’homme.

611Bahman est la manifestation d’Ormuzd et de Mithra comme rois du ciel (voy. Mém. de l’Acad des inscr.
nouv. série, t. 15., 2e part. p. 220-227).

612Zend-Avesta, t. 1., 2e part. p. 96.
613Le zour est une eau consacrée, dont la liturgie persique prescrit un fréquent usage.
614Zend-Avesta, loc. cit. p. 95.
615Zend-Avesta, t. 2., p. 14.
616 Ibid. p. 19. — Dans cette même prière (p. 18) on récite ces paroles : «Lorsque la lumière de la lune

répand la chaleur, elle fait croître les arbres de couleur d’or, elle multiplie la verdure sur la terre.»

113



nous montrent Mithra placé entre le cyprès du soleil et le
cyprès de la lune,617 la liturgie du Zend-Avesta nous montre la
prière à Mithra placée entre deux prières, l’une au soleil et aux
arbres, l’autre à la lune et aux arbres. Dans l’iescht de Mithra, il
est dit618 que ce dieu «augmente l’eau et les arbres qui sont les
délices des keschvars619 ; que les keschvars sont placés sous sa
surveillance et qu’il est le germe des germes.620 » Le quatrième
temps de la création, qui s’appelle le Gahanbar Eïathrem,621 doit,
d’après l’ordre de Zoroastre, se célébrer comme il se célèbre
encore maintenant, dans le mois de Mithra. Or c’est pendant ce
quatrième temps qu’Ormuzd, aidé des sept amschaspands, a créé
les arbres.622 Enfin, on lit dans la prière déjà citée, que «Mithra
donne à la terre l’eau, les arbres, les féroüers.623 » Les rapports
que ce passage établit entre les arbres et les féroüers méritent
d’être remarqués; ils nous font comprendre comment, chez les
Perses, le culte des arbres se liait à celui des féroüers, c’est-à-dire
au culte des mânes ou des ombres des saints et des héros : «Si de
la terre, dit Ormuzd à Zoroastre,624 croissent en abondance les
arbres qui donnent d’eux-mêmes la vie, c’est pour la gloire et
l’éclat des féroüers (des saints forts et bien armés).» Plus loin,625

Zoroastre prie en ces termes : «Je fais izeschné aux purs, forts
et excellents féroüers des saints, qui montrent aux arbres
créés à croître purement; qui, placés au-dessus (des arbres)
donnés en abondance (comme) sur un trône, sont occupés à les
bénir pendant le temps long (de la durée du monde) : par-là, ils
répandent l’abondance pour les hommes donnés d’Ormuzd, sur
(le monde qui est) la voie aux deux destins, sur les grains produits
avec profusion, sur les arbres, l’amour d’Ormuzd, l’amour des
amschaspands.» On a fait remarquer avant moi que l’auteur de
cette prière avait dû puiser à la même source où les Grecs prirent

617Ci-dessus, p. 141.
61815e cardé, Zend-Avesta, t. 2., p. 215.
619Selon la cosmogonie du Zend-Avesta, la terre fut divisée, par Ormuzd, en sept parties appelées kes-

chvars.
620Zend-Avesta (iescht de Mithra, 16e cardé), t. 2., p. 215, 216.
621Selon la transcription d’Anquetil.
622Zend-Avesta, t. 2., p. 85.
623 Ibid. (iescht de Mithra, 25e cardé), t. 2., p. 223.
624 Ibid. (iescht favardin, c’est-à-dire office des féroüers, cardé 1.), t. 2., p. 249.
625Zend-Avesta, (iescht favardin), t. 2., p. 257.

114



l’idée de leurs Dryades et de leurs Hamadryades, devenues, sous
la plume des poètes chrétiens du moyen âge et de la renaissance,
des forêts et des arbres enchantés. Mais je crois avoir, le premier,
il y a plusieurs années,626 signalé l’importation en Étrurie de
l’usage asiatique dont je parlais tout à l’heure, celui de suspendre
des péplus, des écharpes ou des morceaux d’étoffes aux branches
des arbres sacrés. L’exemple incontestable que j’en ai cité a été
tiré des belles et curieuses peintures de la grotte Marzi.

1.1.4 Pays situés entre la Perse et l’Indus, Inde, Thibet,
Chine et Japon

Sur les plateaux habités de l’Afghanistân, et du royaume de Ka-
boul en particulier, comme aussi dans les vallées dépendantes des
chaînes de montagnes qui traversent ou qui bordent ces deux pays,
on trouve, mêlée avec des cèdres, des chênes, des châtaigniers, des
oliviers sauvages et d’autres arbres, une grande espèce de cyprès.
Si je ne me trompe, elle fut remarquée pour la première fois, en
1808, par M. Mount Stuart Elphinstone.627 M. Carl Ritter628 n’hésite
pas à la rapporter à l’espèce appelée en Europe pyramidale, bien
que le voyageur anglais ne s’explique pas sur ce point et semble
faire ses réserves en disant : «A sort of gigantic cypress are al-
so among the natives of the mountains. » L’habile géographe alle-
mand n’hésite pas davantage à affirmer629 que le cyprès pyramidal
est du nombre des arbres dont se composent les forêts situées aux
environs de Hérat, dans l’Afghanistân, mais qu’il ne croît pas spon-
tanément dans les vallées du Kachemîr.

On peut du moins regarder comme certain que la culture du
cyprès pyramidal a été importée dans ce dernier pays. Elle y
est même fort répandue, selon les témoignages unanimes que
j’ai recueillis de la bouche de plusieurs voyageurs instruits. Elle
remonte à une époque qu’on ne saurait déterminer, mais qui
peut être suivit de près, si elle ne l’avait précédée, l’arrivée de
Zoroastre dans un pays voisin, la Bactriane, et l’inauguration des
deux cyprès que ce personnage célèbre plaça, l’un devant le palais

626Lettre citée, Annal. de l’Inst. archéol. t. 5., p. 97.
627An Account of the kingd. of Caubul (Lond. 1815, in-4°, fig.), p. 146.
628Die Erdkunde, 11., 568.
629 Ibid. p. 568, 569.

115



du roi Gustasp, à Bactres, l’autre, devant le pyrée de Kischmer,
dans le Khorassan. Ce qui me porte à présenter cette conjecture,
c’est le nom de dêva-darou, l’arbre de dieu ou l’arbre divin, qu’a
retenu le cyprès pyramidal chez les Kachemîriens. Dans leurs
poèmes épiques populaires, il est fréquemment désigné sous
cette dénomination. Il y sert de terme de comparaison à peu près
comme dans le Schah-nameh et dans les autres poèmes modernes
de l’Orient ; et nous verrons un peu plus loin que ce ne peut être
un emprunt fait aux poètes indiens. Remarquons que dêva-darou
est identique avec le div-dar et le div-darou des lexiques persans
ou arabes. D’un autre côté, les ornements que, dans les châles
de Kachemîr, nous appelons improprement palmes, doivent,
selon toute probabilité, leur origine à l’imitation du cyprès
pyramidal. Cette opinion semble trouver une confirmation dans
la comparaison que chacun peut faire de la forme habituelle de
ces palmes avec la forme de convention qu’affectent les cyprès
sculptés sur les murs des palais assyriens de Khorsabad et de
Nimroud, et particulièrement sur les rampes du grand escalier à
Persépolis. Or cet arbre est originaire des contrées occidentales
de l’Asie, et non de la province de Kachemîr. Si j’ajoute que
la fabrication des châles, commune à ce pays et à la Perse,
remonte à une époque fort ancienne, de même que le tissage des
brocarts d’or ou d’argent et des étoffes de soie, où les Persans se
plaisent à prodiguer les palmes, c’est-à-dire les cyprès, nous
serons conduits à conjecturer aussi qu’en Perse, comme dans le
Kachemîr, ce genre d’ornement a dû primitivement être appliqué
aux étoffes riches et précieuses dont on avait, dans tout l’Orient,
l’usage de parer les statues et les temples des dieux. Ces étoffes,
ainsi que celles dont on se servait pour le costume des prêtres,
des rois et des dignitaires de la cour, étaient souvent chargées de
symboles religieux. Les sculptures des palais assyriens découverts
à Nimroud par M. Layard ne laissent aucun doute sur ce point.

Quant aux traces d’un culte religieux qui, dans les provinces
appelées maintenant l’Afghanistân proprement dit, le Kaboul et
le Kandahar, aurait compté le cyprès pyramidal au nombre de ses
symboles ou de ses emblèmes, nous n’en découvrons aucune. Mais
on sait combien sont rares les monuments figurés antiques et les
traditions qui se rapportent à ces contrées ; et il y a tout lieu de
croire que le culte du cyprès ne fut pas importé par Zoroastre à
Bactres et à Kischmer, ni adopté par le roi Gustasp, sans s’étendre

116



dans les pays situés au midi de la Bactriane, de la Margiane et de
l’Hyrcanie.

Au-delà de l’Indus et de ses affluents, dans l’Inde anglaise,
le cyprès pyramidal ne se montre indigène nulle part. Mais le
lieutenant-colonel Fitz-Clarence,630 traversant le plateau élevé
du Dékan septentrional, l’a trouvé cultivé dans les jardins
d’Aurengabad, au midi du fleuve Tapti. Ce fait nous autorise-t-il à
penser que, dès les temps anciens, la culture du cyprès pyramidal
n’était pas restée étrangère au sol ni aux usages religieux de
l’Inde? Je n’ose me prononcer affirmativement. M. Carl Ritter
se déclare pour la négative631 ; et, après avoir constaté que des
plantations de cyprès se montrent aux environs d’Aurengabad,
il fait remarquer que cet arbre manque absolument dans le
Bengale et l’Hindoustan. Il en conclut que le cyprès a dû être
importé dans le Dékan par les musulmans, qui, observe-t-il avec
raison, aiment beaucoup à le placer sur leurs tombeaux. Cette
importation lui paraît remonter au temps d’Ibn-Batoutah,
c’est-à-dire vers l’an 1340 de notre ère. Toutefois on trouve, à
diverses reprises, m’assure-t-on, une mention expresse du cyprès
dans les plus anciens livres sacrés des Indiens, les Vêdas. Il y
reçoit, de même que dans les poèmes kachemîriens, le nom de
dêvadarou, l’arbre de Dieu.632 De plus, il y est présenté comme
l’objet d’un culte particulier auquel s’associe celui de plusieurs
personnages mythologiques, très-analogues aux Faunes, aux
Dryades et aux Hamadryades des écrivains occidentaux de
l’antiquité ; circonstance qui a conduit à remarquer que ces deux
derniers noms nous offrent, dans leur composition, la syllabe
dry,633 identique avec drou et darou, qui, en sanscrit, comme dans
les idiomes de la Perse, signifient arbre. Mais, en même temps, il
faut observer que les monuments figurés qui nous restent de
l’Inde ancienne ne présentent aucun exemple de l’attribution
du cyprès à une des nombreuses divinités du panthéon indien,
ni de son emploi comme emblème funéraire. Il faut observer
aussi que, dans tout l’Hindoustan, on ne voit cet arbre planté

630 Journal of a route across India (Lond. 1819, in-4°), p. 170.
631Die Erdkunde, 6., p. 334.
632Les Hindous donnent aussi le nom de dêva-darou, arbre de Dieu, à une espèce de pin qui croît dans

les forêts de l’Himalaya.
633«Δρῦς. Πᾶν ξύλον, καὶ δένδρον,» dit Hésychius, sub voc. ed. Alberti. Pline (Hist. nat. 16., 95., 1) pense

que le nom des Druides peut venir de ce mot grec δρῦς.

117



auprès d’aucune sépulture, et que les poètes modernes de cette
vaste contrée, au lieu de comparer au cyprès, comme le font les
poètes arabes ou persans, le port et la taille de leurs héros et
de leurs héroïnes, les comparent à d’autres espèces d’arbres
qui sont indigènes sur le sol de l’Inde. C’est parmi celles qui
portent sur deux pieds séparés leurs fleurs mâles et leurs fleurs
femelles, que les Indiens choisissent, je l’ai dit plus haut, les deux
arbres qui, selon un très-ancien usage, servent à célébrer d’une
manière symbolique les noces des dieux.634 J’ajoute ici que les
livres religieux de ce peuple qui nous font connaître cet usage,
mentionnent aussi la coutume où étaient les dévots d’adopter
pour fils un arbre, et de lui adresser des invocations en l’appelant
«mon fils.635 » Toutefois nous ne voyons pas que cet arbre fût de
l’espèce du cyprès.

Il n’en est pas de même des arbres dont nous parlent
certaines traditions qui de l’Orient étaient passées en Occident,
et qui, à l’époque de la décadence, avaient cours encore
dans l’empire romain.636 Si ces traditions ne nous ont été

634Ci-dessus, p. 7. — Le culte des arbres, en général, paraît avoir été fort répandu dans l’Inde. Anque-
til du Perron (Zend-Avesta, t. 1., 1re part. p. Ixxxiij-Ixxxvij) a tiré de l’Ezour-Vêdam plusieurs passages qui
mettent ce fait hors de toute contestation. Déjà les savants auteurs des Lettres édifiantes (t. 12., p. 429)
avaient recueilli une tradition dont un de ces passages n’est qu’une variante. Dans d’autres traditions
indiennes, il est souvent question de l’arbre du désir des dieux et de l’arbre qui remplit tous les désirs, qualifi-
cation que les Hindous donnent encore maintenant à leurs divinités et, par similitude, aux grands person-
nages historiques. (Voy. à ce sujet les observations intéressantes de M. A. Troyer, Râdjataranginî, Hist. des
rois du Kachemîr, trad. franç. t. 2., notes du livre 1., p. 165.)

635Voici une de ces invocations : «J’invoque comme témoins le feu dans lequel des sacrifices ont été
faits par des Brahmanes, d’après la manière prescrite, et le soleil qui est au ciel ; tous deux voient que
je te nomme, ô arbre, pour remplir envers moi, à jamais, les devoirs d’un fils. » Je dois la connaissance
de cette invocation au savant indianiste nommé dans la note précédente. Déférant, avec son obligeance
habituelle, au désir que je lui avais exprimé, il a bien voulu la traduire en français et me la communiquer.
Elle est tirée duBhavischyottaraPourana, que l’on sait être un supplément ancien auBhavischyaPourana, l’un
des dix-huit pouranas composés par les commentateurs des Vêdas. Ce supplément contient l’exposition
détaillée des observances et des devoirs religieux imposés aux Indiens, à diverses époques de leur histoire.
La formule qu’en a extraite M. le major A. Troyer justifie, on le voit, Abraham Roger d’avoir dit, il y a deux
siècles révolus, que les Hindous «semblent avoir conservé encore des restes d’un ancien magisme dans
le respect qu’ils portent à un feu qu’ils appellent homan, et qu’ils regardent comme sacré, et à un certain
arbre nommé casta, dont ils n’oseraient cueillir une feuille, et en l’honneur duquel ils bâtissent de petits
temples.» Cette observation, si curieuse par sa date et par son exactitude, se trouve (p. 189 de la trad.)
dans un ouvrage qu’en 1651 l’auteur publia à Leyde (in-4°), sous le titre un peu singulier de De Open-Deure
tot het verborgen Heydendom, c’est-à-dire, La Porte ouverte pour parvenir à la connaissance du Paganisme caché.
Ce titre est ainsi traduit dans la version française que Thomas La Grue donna du livre d’Abraham Roger,
en 1670 (Amsterd. in-4°).

636Le culte des arbres et les idées superstitieuses qu’il avait fait naître se perpétuèrent d’âge en âge
dans l’Orient, comme dans l’Occident ; l’islamisme, non plus que le christianisme, ne parvint jamais à en
faire disparaître les dernières traces. L’empereur Julien, qui, loin de répudier les superstitions du paga-
nisme défaillant, s’efforçait de leur rendre la vie, croyait aux songes et au rôle qu’y jouent les arbres en
particulier. Dans une lettre que, pendant ses démêlés avec l’empereur Constance, il écrivait à Oribase (Epis-
tol. 17.), il raconte à ce médecin qu’il a vu en songe deux arbres : des racines de l’un, qui était vieux et couché
sur le sol, il en sortait un autre, jeune, vigoureux et encore debout. Ce songe avait jeté du trouble dans l’es-

118



conservées que dans des ouvrages où elles sont accompagnées
de circonstances plus ou moins merveilleuses, fabuleuses,
incroyables, on ne peut cependant, à mon avis, leur dénier toute
authenticité, ni méconnaître que, quant au fond, elles ont une
origine ancienne. Ainsi, par exemple, dans l’histoire fabuleuse
d’Alexandre le Grand, nous voyons le conquérant macédonien, à
son arrivée dans l’Inde, consulter l’arbre du soleil et l’arbre de la
lune, qui lui répondent en indien et en grec,637 et qui, ajoute Julius
Valérius,638 ressemblaient à des cyprès de l’espèce appelée, selon
lui, mirobolani. Dans la lettre De mirabilibus Indiæ, attribuée au
même conquérant, il est question de l’arbre du soleil et de ses
fruits639 ; les arbres sacrés des Indiens y sont également assimilés
à des cyprès.640 Or peut-on se défendre de rapprocher de ces
traditions les monuments figurés asiatiques où nous avons
reconnu le cyprès du soleil et le cyprès de la lune, et notamment
les médailles impériales de Perga, qui nous ont montré l’arbre du
soleil et l’arbre de la lune représentés par deux cyprès pyramidaux
surmontés, l’un, de l’astérisque du soleil, l’autre, du croissant
de la lune? Peut-on aussi se défendre de songer aux médailles
occidentales et aux bas-reliefs mithriaques romains dont j’ai déjà
dit quelque chose, et où nous allons tout à l’heure retrouver le
cyprès du soleil et le cyprès de la lune ? Puis-je enfin m’abstenir

prit de Julien ; mais un génie lui apparut, et le rassura un peu en lui disant que le jeune arbre resterait
intact et recevrait même des forces nouvelles.

637C’est sans doute à l’oracle rendu par ces deux arbres que fait allusion la carte de Peutinger, par
ces mots tracés à l’extrémité nord-est de l’Asie : Hic Alexander responsum accepit. Nous lisons dans la Vie
d’Apollonius de Tyane, par Philostrate (6., 10.), que, sur l’ordre de Thespésion, chef des gymnosophistes, un
ormeau salua Apollonius en lui adressant la parole d’une manière distincte et d’une voix semblable à celle
d’une femme.

638Res gest. Alexandr. 3., 38-42.
639Cf. Silv. Girald. Topograph. hibern. pars 2., cap. 4. Petri Cosmetoris Scholastic. Histor. Argentor. 1515,

in-4°. — Le célèbre voyageur Marco Polo, visitant l’Asie vers la fin du 13e siècle, rapporte, au chapitre
40. (27.) de sa relation, que, dans la province de Tonocaïn ou Timochaïn, on trouve l’arbre seul, appelé par
les chrétiens l’arbre sèche (voy. Recueil de voyag. et de mém. publié par la Soc. franç. de Géogr. Paris, 1824,
in-4°, tom. 1., p. 37, 38, et p. 326). Les manuscrits donnent les curieuses variantes : arbore del Sole, arbon
Solis. D’autre part, les voyageurs et les romanciers des 13e et 14e siècles emploient les expressions sec-
arbre, sech-arbre ou arbre-sec, pour désigner tantôt un arbre de la vallée de Mambré, aux environs de la
mer Morte (Mandeville, Relation de ses voyages, mss. français de la Biblioth. impériale, n° 8392, fol. 157
v°), tantôt et plus généralement les terres mêmes situées à l’extrémité de l’Asie orientale. Voy. Roman du
comte de Poitiers (13e siècle), publié par M. Francisque Michel (Paris, 1831, in-8°), p. 54, v. 1286; p. 68, v.
1636; et la Note supplémentaire à ce roman, placée à la suite du Roman deMahomet et Livre de la loi au Sarrazin
(14e siècle), par MM. Reinaud et Fr. Michel. Les savants éditeurs n’ont pas omis de faire remarquer que le
passage de Mandeville sur l’arbre-sec manque dans l’édition de la relation de ce voyageur qui fait partie
du recueil de Bergeron, édition d’ailleurs fautive et incomplète. Ce passage se trouve dans les manuscrits,
dans les éditions en caractères gothiques et dans la traduction allemande.

640«In medio autem luci sacratæ arbores, simillimæ cupressis frondium genere, pedum altæ centeno-
rum, erant, quas Betrionas Indi appellant.»

119



de rappeler ici que de l’Orient les traditions relatives à l’arbre
du soleil et à l’arbre de la lune passèrent même dans les sciences
et la littérature de l’Europe chrétienne? Sur quelques cartes
géographiques, qui remontent au moyen âge,641 ne voyons-nous
pas l’Inde ou l’Asie orientale caractérisée par les mots Arbor Solis
et Lune (sic), ou par deux arbres peints ou dessinés, et surmontés
des images du Soleil et de la Lune? Un romancier du 14e siècle642

n’est-il pas plus explicite encore, lorsque, parlant de l’arbre du
soleil et de l’arbre de la lune, il les place sur le mont Tigrisonte et
les déclare semblables à des cyprès ? Enfin, dans l’ancien poème
italien intitulé : Alessandro Magno ou Alessandreide, et attribué,
ainsi que Il Trojano, à Jacopo di Carlo, prêtre florentin, les deux
arbres fatidiques consultés dans l’Inde par Alexandre le Grand ne
sont-ils pas dépeints en ces termes643 ?

L’arbor del Sole le sue foglie hauia

641Je crois faire une chose agréable à l’Académie en plaçant ici sous ses yeux une note qu’à ma prière
un de mes meilleurs amis, M. le vicomte de Santarem, qui est à la fois un habile homme d’état et un des
membres les plus érudits de l’Académie royale de Lisbonne, a eu la complaisance de me remettre. Elle
prouvera, s’il en était besoin, combien ce savant est versé dans la connaissance particulière de tous les
documents qui appartiennent à l’histoire de la géographie durant le moyen âge :

«Au 12e siècle, on remarque, pour la première fois, dans une mappemonde tirée de l’ouvrage ma-
nuscrit de Lambertus, intitulé Floridus, qui se conserve à la bibliothèque de l’université de Gand et à celle
de Paris, la mention de l’arbre du Soleil et de l’arbre de la Lune. Le cosmographe place ces arbres dans l’India
ultima, c’est-à-dire à l’orient de la Perse.» ( «Voyez ce monument dans mon Atlas, et l’analyse dans le tome
2., p. 189, de mon Histoire de la cosmographie et de la cartographie pendant le moyen âge, etc.» )

«Dans la mappemonde du Polychronicon de Ranulphus Hydgen, ( «Cette mappemonde se trouve
reproduite dans mon Atlas. Voyez l’analyse dans le tome 2., p. 28, de l’ouvrage cilé.» ) dressée au commen-
cement du 14e siècle (ms. du British Museum), on remarque une légende placée dans l’Inde, qui dit :»

Hic Alexander petebat responsum ab arboribus.
«La même légende se rencontre dans la mappemonde du musée du cardinal Borgia, dressée au com-

mencement du 15e siècle. ( «Voy. ce monument dans mon Atlas, et l’analyse dans le tome 3., p. 28, de mon
ouvrage.» ) Dans cette carte, la légende est placée du côté de la Perse. La voici : »

Arbores conserti (sic) quibus locutus est Alexander. C’est-à-dire :
«La forêt d’arbres auxquels Alexandre s’adressa (pour les consulter).»
«Enfin, dans la mappemonde tirée du livre très-rare intitulé : Rudimentum novitiorum, monument

géographique du 14e siècle, copié d’autres plus anciens, on remarque, au midi de la Perse, un arbre sup-
portant les figures du Soleil et de la Lune, avec cette légende :

Arbor Solis et Lune.» ( «Voyez t. 3., p. 239, de mon ouvrage.» )
«Le Soleil se trouve placé à droite, et la Lune à gauche.»
«D’après le rapprochement que j’ai fait de ces légendes avec la lettre d’Alexandre à sa mère, ex-

traite du Pseudo-Callisthène, j’ai pensé que ces légendes, ainsi que les figures ou emblèmes qu’elles ac-
compagnent, doivent avoir leur origine dans les traditions religieuses de l’ancienne Asie.»

«En rapprochant la date de la première croisade de Pierre l’Hermite, qui eut lieu de 1093 à 1094, et
la date de la composition de l’ouvrage de Lambertus (1120) où se trouve, pour la première fois, la mention
de l’arbre du soleil et de l’arbre de la lune, il me semble que les cosmographes occidentales ont dû recevoir
cette tradition de l’Orient à l’époque des premières croisades.»

«Paris, le 22 mars 1852. »
«Vte DE SANTAREM.»

642L’auteur inconnu du roman italien intitulé : Guarino ou Guerino il Meschino.
643Chant 10. ; édit. de Venise, 1627, in-12, fort incorrecte.

120



Rosse si come lo oro lustrante644 ;
Quello della luna bianche le tenia
Si come argento chiare, candidante.645

Ces quatre vers, on le voit, peuvent de plus servir à confirmer
l’opinion où je suis qu’en Asie, soit à l’entrée des temples, soit dans
les sculptures et les peintures religieuses, le cyprès du soleil devait
être d’or ou doré, et le cyprès de la lune, d’argent ou argenté.

Tout n’est pas dit, sans doute, sur les traces qui peuvent res-
ter du culte du cyprès dans l’Inde. Je reprendrai ce sujet dans le
mémoire suivant, où je traite de l’emploi de cet arbre comme em-
blème funéraire ; mais j’aurai bien peu de chose à ajouter ; et tant
que la partie des Vêdas où il est question du cyprès pyramidal n’au-
ra pas été publiée, les observations que j’ai pu recueillir sur le rôle
qu’il joue dans les anciennes traditions et dans les usages des In-
diens resteront très-incomplètes et fort peu satisfaisantes.

Je ne serais pas davantage en mesure de parler avec quelque
certitude des idées que les Chinois646 et les Japonais attachaient an-
ciennement ou attachent maintenant encore au cyprès pyramidal,
si notre confrère M. Stanislas Julien, dont l’obligeance est aussi in-
épuisable que le savoir, n’avait eu, à ma prière, la complaisance de
rechercher dans les livres chinois et de traduire en français les pas-
sages ou les articles qui se rapportent à l’arbre appelé pe. C’est le
nom qu’en Chine et au Japon on donne au cyprès. Voici les extraits
que le savant sinologue a bien voulu me communiquer :

«Pe柏, cyprès (Pen-tsa’o-kang-mo, liv. 34.).»

«Li-chi-tchin (le compilateur du Pen-tsao) s’exprime ainsi
d’après le dictionnaire Lou-chou-tsing-wen, de Weï-tseu-thsaï :»

«Tous les arbres se tournent vers le midi (côté du principe
Yang), mais l’arbre pe, seul, se tourne vers le couchant; or, c’est un
arbre placé sous l’influence du principe In. Le nom de cet arbre se

644Si come loro e rilustrante, dans une autre édition non moins incorrecte.
645Si come argento chiare e candidante, ibid.
646On sait, depuis longtemps, que le culte des arbres est fort répandu dans le royaume de Tonquin,

limitrophe de la Chine, et dans le royaume de Bao, tributaire du Tonquin, dont jadis il était une des seize
provinces. (Voyez la relation du P. Philippe de Marini, intitulée : Delle missioni de’ Padri della compania di
Giesu nella provincia del Giappone, e particolarmente di quella di Tunkino (Rom. 1663, in-4°, lib. 2., cap. 11., p.
250.)

121



compose du signe générique mou木 (arbre) et du mot pe白 (blanc),
parce que le blanc est la couleur affectée à l’occident.»

«On lit dans le dictionnaire Pi-ya de Lo-tien : «Le cyprès
montre l’occident, comme l’aiguille aimantée montre le nord.»

« Ibidem.Keou-tsong-pe dit : «Quand je remplissais une charge
dans la province du Chen-si, je montai sur les hautes montagnes
et je vis des milliers de cyprès qui tous montraient le couchant. Or
cet arbre a un bois extrêmement dur, et il ne craint ni la gelée, ni
la neige.»

« Ibidem. T’ao-hong-king dit : «En tous lieux on voit des pe (cy-
près) ; on préfère ceux du mont Thaï-chan; mais (pour l’usage de
la médecine) il faut éviter de prendre (cueillir) les feuilles de ceux
qui sont plantés autour des tombeaux. Les meilleures sont celles
qu’on recueille en été et en automne.»

«L’auteur du Pen-ts’ao donne beaucoup de détails sur le pe ;
mais ils se rapportent aux propriétés médicinales des feuilles de
cet arbre, de ses graines, etc.»

«Extrait du grand dictionnaire Tching-tseu-t’ong.»

«On lit dans l’ouvrage Ou-king-t’ong-i : «Les princes feudataires
(reguli) faisaient planter des cyprès (pe) autour de leurs
tombeaux.»

« Ibid. On lit dans les Annales des Han, biographie de Tong-fang-
sou : «Le cyprès est le palais (sic) des démons. Les démons et les
esprits, dit le commentateur Yen-kou, recherchent l’obscurité et
le mystère; c’est pourquoi ils prennent les pins (song) et les cyprès
pour palais (c’est-à-dire, pour asile).647 »

«Dans l’Encyclopédie botanique (Kouang-kiun-fang-pou, l. 71.,
fol. 16 r°), il est dit, d’après le mémoire intitulé Hoa-youen-ki, que
«les feuilles de cyprès sont la médecine de l’immortalité (Tch’ang-
sing-yo).» Il faut, dit-on, faire sécher les feuilles de cyprès, les ré-
duire en poudre, prendre longtemps de celte poudre, et s’abstenir
de manger de toute sorte de chair d’animaux (sic).»

Plusieurs particularités sont à remarquer dans ces passages
importants, dont je ne sache pas que personne ait encore fait
usage. Et d’abord, l’affectation que mettent les auteurs chinois

647M. Stanislas Julien ne m’a pas laissé ignorer qu’ayant consulté, à l’article Cyprès, beaucoup d’autres
dictionnaires chinois, entre autres le Pin-tseu-tsien (qui a servi de base à celui du P. Basile) et le King-tsie-
tsouan-kou (en soixante volumes), il n’y a rien trouvé qui méritât d’être cité.

122



à dire que le cyprès se tourne constamment vers le couchant
ne soulève-t-elle pas deux questions intéressantes? Faut-il
croire que, par occident, ces auteurs veulent désigner l’empire
des morts? Ou bien devons-nous admettre que, par occident, ils
entendent assigner pour patrie à cet arbre l’Asie occidentale,
d’où, en effet, il est originaire, et où il jouissait du privilège de
représenter symboliquement les dieux créateurs, le soleil, la lune
et les planètes? Il ne m’appartient pas de prononcer; mais si les
Chinois nous disent que le cyprès est placé sous l’influence du
principe In, qui, chez eux, équivaut au principe femelle ; et s’ils
ajoutent que le nom de cet arbre se compose du signe générique
arbre et du mot qui signifie blanc, n’est-il pas très-probable qu’en
recevant de l’Asie occidentale le cyprès, leurs ancêtres avaient
appris que là cet arbre était particulièrement consacré à une
divinité femelle et lunaire? Et la qualification d’arbre blanc ne
nous reporte-t-elle pas au cyprès de la lune, à ce cyprès qui, selon
mes observations, devait être d’argent ou argenté, et que le poète
italien cité plus haut648 caractérise en disant que ses feuilles sont
blanches :

Si come argento chiare, candidante?

Bien des siècles avant ce poète, une inscription grecque, trouvée
dans le royaume de Naples, applique également au cyprès l’épi-
thète de blanc, λευκή, et le consacre à Hadès ou Pluton. Ces di-
verses coïncidences, sur lesquelles je reviendrai plus loin, ne nous
autorisent-elles pas à penser qu’il faut chercher ailleurs que dans
la coutume chinoise d’affecter à l’occident la couleur blanche et de
porter les deuils en blanc, l’origine de la dénomination pe, blanc, at-
tribuée, en Chine, au cyprès pyramidal? Enfin, si nous lisons dans
les Annales des Han que cet arbre est le palais des démons et des
esprits, ne sommes-nous pas ramenés aux traditions qui nous ont
révélé, chez les peuples de l’Asie occidentale et de l’Arabie, l’usage
d’ériger des palais ou des chapelles sur les cyprès consacrés aux
dieux649 ?

J’examinerai plus loin650 les faits qui, dans les livres des
Chinois, se rapportent au cyprès pyramidal, considéré comme

648Ci-dessus, p. 159.
649Ci-dessus, p. 128, 129 et 131.
650Voy. mon second mémoire.

123



symbole de l’immortalité et comme emblème funéraire. Ces faits
concourent, avec les remarques qu’on vient de lire, à mettre en
évidence les communications qui jadis existèrent entre la Chine
et l’Asie antérieure; ils semblent nous permettre de supposer,
quant au cyprès, que les idées des Chinois furent communes aux
habitants du Thibet et du Japon. J’ignore toutefois si l’on possède
à cet égard des renseignements directs, et si la culture du cyprès
pyramidal s’est introduite ou non chez ces deux derniers peuples.

Les relations des voyageurs s’accordent à montrer qu’en
Chine, comme dans l’Inde, le cyprès ne croît pas spontanément,
mais qu’il y a été importé. M. Timkowski,651 après l’avoir cherché
en vain dans les forêts d’arbres verts qu’on rencontre aux
environs de Pékin, l’a trouvé très-répandu dans les provinces
plus septentrionales du céleste empire. Là il est cultivé par la
main de l’homme, et ordinairement planté, avec quelques espèces
de junipérus et de thuya, autour des temples et des sépultures. De
son côté, un voyageur anglais de date beaucoup plus récente, M.
Robert Fortune, ne cite point le cyprès pyramidal au nombre
des arbres verts qui sont indigènes dans les diverses parties de
la Chine qu’il a parcourues; mais il a découvert,652 dans un
des districts où l’on cultive le thé, non loin de la ville appelée
Yen-tchéou-fou, une belle espèce de cyprès, dont les rameaux
retombent vers le sol ; celle-ci croît spontanément, et il la nomme
funereal cypress, cupressus funebris. Quelques mois plus tard, il la
retrouva, parmi des pins, dans un autre district.653 Le dessin
placé au bas de la page 239 de sa relation nous prouve que parfois
cette espèce remplace autour des tombeaux le cyprès pyramidal,
et que, comme ce dernier, elle y est accompagnée de quelques
autres arbres verts. Ce que M. Fortune paraît avoir ignoré, c’est
que, dans l’Encyclopédie japonaise, parmi les arbres odorants,
on trouve décrit et figuré, à l’article Pe, le cyprès qu’il appelle
cupressus funebris. Bien que le dessin en soit médiocrement
exécuté, comme la plupart de ceux qui, dans cette Encyclopédie,
représentent d’autres végétaux, il m’a été facile d’y reconnaître
ce cyprès à l’aide de la relation du voyageur anglais.

651Voyage en Chine, t. 2., p. 55, 80; édit. de Klaproth.
652A Journey to the tea countr. of China (Lond. 1852, in-8°, fig.), p. 61-64; pl. à la p. 63.
653 Ibid. p. 70.

124



1.1.5 Égypte et littoral de Carthage
Le cyprès pyramidal ne croît pas non plus spontanément sur le

sol de l’Afrique, où, comme dans l’Inde, le Thibet et la Chine, rien
n’indique même que la main de l’homme ait jamais été employée
à planter et cultiver des forêts de cet arbre. C’est de la Syrie que,
dans les temps anciens, l’Égypte tirait tout le bois de cyprès dont
elle avait besoin pour ses constructions navales.654 Lors donc que
nous trouvons des cyprès représentés sur les anciens édifices re-
ligieux ou sur les monuments funéraires que nous a légués l’anti-
quité égyptienne, nous pouvons hardiment affirmer que les Égyp-
tiens avaient reçu de l’Asie occidentale le culte de cet arbre symbo-
lique avec le culte de quelque divinité génératrice, ou de quelque
divinité infernale. Parmi les sculptures égyptiennes que le temps a
respectées, je suis en mesure de citer ou de produire plusieurs bas-
reliefs et deux stèles dont le témoignage peut être invoqué, avec
toute confiance, à l’appui d’une telle assertion.

Le premier monument sur lequel j’appellerai l’attention de
l’Académie est un bas-relief qui décore, à l’est, une des faces du
grand temple de Dendérah, de ce temple que l’on sait avoir été éle-
vé en l’honneur d’Hâthôr, divinité originaire de l’Asie occidentale,
et identique avec la Vénus assyrienne ou babylonienne. Une des si-
gnifications symboliques que j’attribue au cyprès pyramidal se ré-
vèle ici à nos yeux d’une manière non moins explicite que sur les
monuments figurés asiatiques qui ont été cités dans les trois pre-
miers paragraphes de ce mémoire. Le bas-relief dont j’entends par-
ler, et dont un dessin est gravé dans la Description de l’Égypte,655 re-
présente, en effet, un prêtre debout, accomplissant un acte d’ado-
ration devant un dieu mâle et ithyphallique, et portant de la main
droite un jeune cyprès pyramidal, qu’il élève vers ce dieu. C’est ain-
si qu’un cylindre asiatique,656 appartenant à M. Robert Goff, nous
montre un arbre de cette espèce, porté, de la même manière, par
une prêtresse de Mylitta ou Astarté. Sur ce cylindre, dont j’ai dé-
jà dit quelques mots, ce n’est point une offrande que fait la prê-

654Il est étonnant que Vitruve (2., 9.), contrairement au témoignage de toute l’antiquité, ait pu com-
prendre l’Afrique au nombre des contrées où le cyprès croît spontanément : «Nascuntur autem hæ arbores
(cupressi), dit-il, maxime Cretæ et Africæ et nonnullis Syriæ regionibus.» Si l’on trouve aujourd’hui des
pieds de cet arbre en plusieurs lieux de l’Afrique septentrionale, ils y ont été plantés de la main des mu-
sulmans.

655Antiquités, t. 4., pl. 26., fig. 1.
656Il est figuré sous le n° 11 de la planche 36. (atlas) des Rech. sur Mithra.

125



tresse. Debout devant deux mystes debout aussi et armés, elle leur
présente un jeune cyprès comme un symbole de vie, c’est-à-dire
comme le symbole de cette nouvelle vie où les pas progressifs des
initiés sont marqués par les grades qu’ils se rendent dignes d’obte-
nir.657 Une croix ansée, autre symbole de nouvelle vie, est gravée,
dans le champ du cylindre, entre la prêtresse et les deux mystes ;
elle semble confirmer l’interprétation que je donne de cette scène,
et nous rappelle que la déesse Hâthôr, identique, nous allons le
voir, avec la Vénus qui, chez les Assyriens et les Phéniciens, prési-
dait aux initiations, est souvent représentée tenant à la main une
croix ansée.658 Tout à l’heure nous retrouverons un jeune cyprès
pyramidal à la main d’un personnage qui, à Edfou, dans deux ta-
bleaux des douze mois de l’année, représente, soit le dieu géné-
rateur qui préside au mois de tôbi, soit le mois de tôbi lui-même,
personnifié. Par ces rapprochements instructifs, on peut remon-
ter sans peine à l’origine des dendrophories, et constater une cer-
taine communauté d’usages religieux entre les Assyriens, les Phé-
niciens, les Phrygiens et les Égyptiens.

Malgré la forme caractéristique du cyprès et ses dimensions,
sur le bas-relief cité du grand temple de Dendérah, MM. Jollois et
Devilliers, à qui l’on doit la description de cet édifice, indiquent
dans le texte, au lieu d’un jeune cyprès pyramidal, «une espèce de
pomme de pin.» Un de nos savants confrères, M. Jomard, n’hésite
pas à penser avec moi qu’il y a inadvertance dans une pareille dé-
signation, et que le dessin qui accompagne la description du bas-
relief ne laisse aucun doute sur l’intention qu’avait eue le sculp-
teur égyptien de représenter un jeune cyprès pyramidal. Or le dieu
qui reçoit l’offrande de cet arbre est celui que Champollion le jeune
appelle tantôt Ammon générateur ou Mendès,659 tantôt le grand dieu
générateur, Ammon-Horus.660 Il l’assimile à Pan ou à Priape, dont
nous trouvons, chez les Grecs, le culte associé à celui de Vénus-
Aphrodite, de même qu’à Dendérah le culte d’Ammon générateur

657Le jeune cyprès que porte ici la prêtresse était sans doute d’or ou doré. Cette supposition, justifiée,
ce me semble, par les observations présentées plus haut sur le cyprès du soleil ou de la lumière, rend
complète l’allusion à l’initiation aux mystères, qui se découvre sans peine dans le célèbre récit de Virgile,
où la Sibylle ordonne au pieux Énée d’avoir à la main, pour descendre aux enfers, un rameau d’or, détaché
de l’arbre sacré.

658Champollion le jeune, Panth. égypt. pl. 18. — Voy. mes Rech. sur le culte de Vénus, pl. 14 D, n°s 5 et 5a;
et mes Observat. sur la croix ansée (Mémoires de l’Acad. des inscr. t. 17., 1re part. p. 374).

659Panthéon égypt. texte pour la pl. 4.
660Mémoires de l’Acad. des inscriptions et belles-lettres, nouv. série, t. 15., 1re partie, p. 112.

126



se montre associé à celui de Vénus-Hâthôr.
Cette dernière association mystique nous est attestée,

avec plus d’évidence encore, par deux stèles égyptiennes, qui
mettent le fait hors de toute contestation. Champollion le
jeune ne les a pas connues. L’une a été dessinée au Musée
britannique et publiée par M. E. Prisse.661 Elle est décrite, par
M. Samuel Birch, dans le Catalogue des monuments égyptiens
de ce musée,662 et provient du sanctuaire d’un temple situé en
Nubie, au lieu appelé Abou-Sembil. Par son style, elle appartient à
la série des monuments qui remontent au temps où régnaient,
en Égypte, les premiers rois de la 19e dynastie. Deux scènes ou
tableaux occupent la face antérieure de cette stèle ; elles y
sont superposées l’une à l’autre. Dans la première, c’est-à-dire
dans la partie supérieure du monument, on voit une déesse
qu’au premier abord on pourrait croire entièrement nue, mais
dont le corps, comme celui d’Isis, est, en réalité, couvert d’un
vêtement long, très-collant et très-transparent. Elle est vue de
face,663 debout et les pieds posés sur le dos d’une lionne ou d’un
lion qui, tourné de gauche à droite, lui sert et de monture et
de piédestal. Dans la main droite, elle tient une tige de lotus ;
cette tige, en s’enroulant autour de la main, forme un cercle664 et
porte une fleur épanouie, accompagnée de deux boutons, allusion
manifeste à l’idée de la génération, au nombre trois, qui était
consacré à Vénus,665 et à la triade dont elle faisait partie chez les
Assyriens et les Phéniciens, comme chez les Égyptiens.666 Ici, dans
sa légende hiéroglyphique, elle reçoit un nom et une qualification

661Revue archéologique, troisième année, numéro du 15 février 1847 ; Monuments égyptiens, pl. 37. — La
stèle que j’indique ici est reproduite dans mes Rech. sur Vénus (atlas, pl. 14 F), d’après une réduction du
dessin original de M. Prisse. Elle a depuis été répétée, en divers pays, dans plusieurs ouvrages ou disser-
tations archéologiques. M. Prisse (Monum. Égypt. p. 7) cite deux antres stèles du même genre, mais plus
petites, qui se conservent également au Musée britannique.

662Egyptian Room, n° 308.
663Cette disposition est rare sur les monuments égyptiens.
664Ce cercle, que nous retrouverons sur la seconde stèle (pl. 11 ci-jointe), ne nous rappelle-t-il pas celui

qui est une partie intégrante du sceptre de la Vénus assyrienne de Yazili-Kaïa, également placée debout
sur le dos d’un lion ou d’une lionne? (Voy. Recherches sur Vénus, atlas, pl. 2.)

665Voy. Recherches sur Vénus, p. 203, 204. — La Vénus représentée sur la seconde stèle égyptienne (pl.
11 ci-jointe) porte à la main une seule fleur de lotus ; mais son bras gauche est orné d’un triple bracelet qui
me semble reproduire l’allusion directe que fait au nombre trois le bouquet de trois fleurs de lotus placé
dans la main de la déesse sur la première stèle (Recherches sur Vénus, atlas, pl. 2.).

666Vénus, en Orient et en Occident, était considérée comme une divinité triple, c’est-à-dire comme
reine du ciel, reine des vivants ou de la terre, et reine des morts ou des enfers (voy. Ibid. p. 40-44, 47-51, 71, 72,
74, 75, 97-100, 226, 227). C’est pourquoi le nombre trois lui était consacré, et pourquoi aussi on lui donnait
deux parèdres ou assesseurs, qui formaient avec elle une triade particulière.

127



que M. Prisse interprète ainsi : «Koun, reine absolue du ciel.» M.
le vicomte Emmanuel de Rougé, comme on le verra plus loin, dans
une lettre pleine d’intérêt et de savoir, qu’il m’a fait l’honneur de
m’écrire, n’admet cette lecture qu’avec quelque doute. Il hésite
à lire Ken667 plutôt que Kesch le nom de la Dame du ciel668 ;
mais, à l’exemple de M. Prisse et de M. Birch, il assimile cette
déesse à la Vénus assyrienne, nommée, sur d’autres monuments
égyptiens, Hâthôr ou Athyr. Je n’avais pu me défendre d’établir
une semblable identité au moment même où je connus la stèle
du Musée britannique par le dessin que M. Prisse voulut bien
m’en communiquer avant de le publier. En présence de ce dessin,
ma mémoire me rappela et la Vénus assyrienne de Yazili-Kaïa,
également montée debout sur une lionne ou un lion,669 et une
multitude de figures d’autres déesses, de dieux, de prêtresses et
de prêtres que des monuments asiatiques670 représentent placées
aussi debout sur des lions, sur des taureaux ou sur d’autres
animaux symboliques. Je ne pouvais avoir oublié que tel ne fut pas
l’usage suivi par les sculpteurs ou les peintres d’Égypte, lorsqu’ils
eurent à reproduire les images des dieux ou des personnages
réputés d’origine égyptienne.671 A la gauche de la déesse de notre
stèle est sculptée debout une divinité mâle, dont la barbe est
taillée en pointe, comme celle des dieux assyriens ou phéniciens,
particularité caractéristique, qui ne se montre jamais dans les
images des dieux de l’Égypte. Le nom de cette divinité mâle est
écrit en caractères hiéroglyphiques, et se lit, selon M. Prisse,
Ranpo ou Renpho ; selon M. Birch et M. de Rougé, Renpou (? Réseph).
Ce nom nous ramène dans l’Asie occidentale, tout comme la

667M. S. Birch lit Ken.
668On voit comment cette qualification de Dame du ciel nous ramène à Méléket-aschschamaïm (Reine des

cieux), à Ἥρα, à Δέσποινα (Domina) et à Regina cœli, noms ou qualifications qu’Astarté, Junon et Vénus,
divinités identiques, recevaient chez les Hébreux, les Grecs et les Latins.

669Rech. sur Vénus, p. 126-130; atlas, pl. 2.
670Parmi les nombreux cylindres que je pourrais citer, il faut distinguer surtout celui qui est reproduit

sous le n° 12 de la pl. 4 de l’atlas de mes Rech. sur Vénus. On y voit, debout sur une lionne ou une panthère,
une prêtresse de Mylitta, coiffée, vêtue et armée comme devaient l’être certaines images qui, chez les As-
syriens, représentaient la déesse elle-même. Une pierre gravée, de travail romain, que j’ai publiée dans le
même ouvrage (pl. 19., n° 8), nous montre une Minerve panthée, également debout sur un lion, et accom-
pagnée du symbole du taureau, comme la Vénus assyrienne de Yazili-Kaïa. J’ai publié aussi (ibid. pl. 17., n°s
9 et 9a, et n° 10) les dessins d’une amulette et d’un scarabée de terre émaillée, qui proviennent d’Égypte,
et qui représentent chacun une divinité mâle, placée debout sur un lion. Ici l’imitation d’un type asiatique
se décèle non moins évidemment que sur l’intaille romaine.

671Cette remarque n’a point échappé à M. Chr. Walz ; il fait très-judicieusement observer (De Nemes.
Græcor. p. 9) que tout, dans la figure qui représente Vénus-Hâthôr sur la stèle du Musée britannique, est
étranger à l’art égyptien.

128



forme de la barbe du dieu qui le porte. A la droite de la déesse, on
remarque un second dieu ; celui-ci est ithyphallique; le premier
éditeur de la stèle le nomme Amon-Ra, le Fécondateur. Ce dieu est
l’Ammon-Horus de Champollion, qui, en le surnommant ainsi, ne
connaissait pas l’étroite alliance que la stèle d’Abou-Sembil établit
entre Amon-Ra et Vénus-Hâthôr. Nous allons retrouver ces deux
divinités dans les mêmes rapports sur une seconde stèle, de plus
ancien style, où M. de Rougé lit le nom du dieu ithyphallique :
Min-Amon-Ra. Ici, à ses côtés, est placé un emblème très-expressif
de génération : une tige fleurie de lotus, plantée entre deux
cyprès,672 qu’on pourrait prendre pour les symboles asiatiques du
soleil et de la lune. Leur sommet s’incline vers la déesse en signe
d’adoration; et c’est ainsi que nous verrons, dans le mémoire
suivant, deux cyprès courber leur tête vers un autel et une urne
funéraire, sur deux lampes romaines,673 et vers la croix du Christ,
sur des tombeaux du moyen âge. Nous retrouvons deux cyprès
dans la seconde scène sculptée sur la stèle que je décris ; elle en
occupe la partie inférieure. Le sommet des deux arbres n’est pas
incliné; et, au lieu d’être plantés auprès d’une fleur de lotus, ils
sont placés entre les trois pieds ou supports d’une table ou d’un
autel674 couvert d’offrandes et posé devant une divinité femelle,
assise, coiffée du diadème d’Osiris qu’on appelait atew, et armée
d’une lance, comme Astarté sur les médailles asiatiques, comme
Aphrodite à Lacédémone, en souvenir des fonctions belliqueuses
et de l’hermaphroditisme attribués à un type primitif.675 Notre
déesse armée est, de même que la déesse Ken ou Kesch, une autre
forme de la Vénus assyrienne; mais son culte, dans ce second
tableau, n’est pas associé, comme dans le premier, au culte

672Cet emblème est reproduit sous le n° 2 de ma planche 10. Comme la triple fleur de lotus placée à la
main de la déesse, sur la stèle du Musée britannique, il rappelle le nombre trois, qui était consacré à Vénus
(Recherch. sur Vénus, p. 203, 204), et la triade divine dont elle fait partie. On remarquera de plus que la fleur
de lotus dépasse de beaucoup, en hauteur, les deux cyprès, de même que, sur la face antérieure du trône
votif de la Déesse de Syrie (pl. 5., n° 1), le cyprès qui représente cette divinité domine le cyprès du soleil et
le cyprès de la lune.

673Pl. 19., n°s 1 et 2.
674Voy. pl. 10., n° 1.
675De même Mithra, chez les Perses, d’après ce type primitif, était une divinité androgyne, armée non-

seulement d’une lance, mais de plusieurs autres armes qui sont détaillées et décrites avec le plus grand
soin dans le Zend-Avesta (t. 2., p. 211, 222, 223, et surtout p. 229 et 230).

129



d’Amon-Ra et de Renpou. Son nom se lit Anta676 ou Anata677 dans la
légende hiéroglyphique gravée auprès d’elle ; il y est accompagné
des qualifications de Dame du ciel et de Régente des dieux. Un acte
d’adoration, avec offrande, s’accomplit devant l’image de la
déesse par trois personnages : un chef de famille dont le nom est
en partie effacé, sa sœur et son fils. Celui-ci porte, de la main
droite, une tige fleurie de lotus, ce qui nous ramène à la fleur
de lotus placée dans la main de la déesse Ken, dans le premier
tableau, et à la fleur de lotus qui fait partie de l’emblème sculpté
auprès d’elle, derrière le dieu ithyphallique. De la main gauche,
le jeune homme paraît tenir une colombe, offrande dont la Vénus
asiatique revendique l’usage primitif.

La seconde stèle que j’ai annoncée appartient au musée du
Louvre. Elle représente, comme la première, une divinité femelle,
vue de face, debout sur un lion, et placée entre deux assesseurs
ou parèdres divins, Amon-Ra ithyphallique et Renpou.678 Ici nous
retrouvons, à côté du premier de ces dieux, une tige fleurie
de lotus, plantée sur un autel, entre deux cyprès de l’espèce
pyramidale. La déesse, dans sa légende hiéroglyphique, porte le
nom d’Atesch ou (? ) Satesch, mais ne s’identifie pas moins que
Ken et Anta ou Anata avec Vénus-Hâthôr, et par conséquent avec
Vénus-Mylitta et Vénus-Astarté. Elle est nue ; toutefois une

676Selon la lecture de M. de Rougé et de M. Prisse. Ce dernier pense qu’on peut aussi lire Tanata (avec le
T, article féminin), et considérer ce nom comme l’origine primordiale du mot grec θάνατος, la mort. Mais
si cette lecture était admise, Tanata, ce me semble, devrait plutôt nous rappeler la déesse Tanath ou Taneth
des inscriptions puniques découvertes dans l’Afrique septentrionale, et la déesse Tanaïtis ou Anaïtis des
auteurs occidentaux, l’une et l’autre identique avec la Vénus-Anahid des Assyriens, qui, sans nul doute,
était une divinité armée comme l’Astarté des Phéniciens, comme le Mithra des Perses, comme l’Aphrodite
de Lacédémone, comme la Minerve des Grecs et des Romains, avec qui elle se confondait primitivement.
Sur le nom d’Anta et sur plusieurs autres particularités propres à l’unique stèle où il est écrit, on lira avec
beaucoup d’intérêt les remarques contenues dans la lettre de M. de Rougé que je transcris plus loin.

677Selon la lecture de M. Birch (loc. cit.). Ce savant, dont l’autorité en ces matières est fort grande,
remarque, dans ses Observations on two Egyptian cartouches, recently found at Nimroud (Transactions of the
royal Society of litter. 2d series, vol. 3., part 1, p. 161, 162), que c’est à partir des 18e et 19e dynasties que,
sur les monuments égyptiens, on commence à trouver les divinités assyriennes Baal et Astarté, le dieu
phénicien Renpou ou Réseph, la déesse mohabite Ken, et la déesse arménienne et assyrienne Anata ou
Anaïtis. — M. le Dr. R. Lepsius, dans un savant mémoire, intitulé : Über den erst. ægypt. Götterkreis (p. 30
du tirage à part), place la déesse Hathur (Ἅθωρ, Ἀφροδίτη) au septième ou au huitième rang des dieux de
Memphis, c’est-à-dire la dernière, et au huitième rang des dieux de Thèbes, c’est-à-dire l’avant-dernière.
Ici, il l’associe à Hur (Horus).

678Pl. 11. — Le corps de la déesse, le disque placé entre les deux cornes de vache implantées sur sa tête,
et la crinière du lion qui lui sert de monture, sont peints en rouge pâle. Cette particularité n’est pas sans
intérêt. Le cuivre fut consacré à Vénus, parce qu’il est rouge; et il ne faut pas oublier que cette couleur était,
en général, celle des dieux générateurs asiatiques, et, en particulier, celle de Mithra et de Bacchus. Dans le
Zend-Avesta, le feu créateur est appelé feu rouge, fils d’Ormuzd ; et l’arme de Mithra, la harpé primitive, est
l’oreille de cuivre rouge. Sur les monuments mithriaques d’époque romaine, la tiare de ce dieu est parfois
peinte en rouge, comme nous le montre un fragment de bas-relief qui se conserve au musée Chiaramonti.
(Rech. sur Mithra, atlas, pl. 78., n° 1.)

130



ceinture est attachée au-dessus de ses hanches. À mes yeux, cette
ceinture est une des particularités qui ne contribuent pas peu à
nous révéler l’origine asiatique de la déesse ; car personne
n’ignore que Mylitta, Mithra et leurs sectateurs portaient une
ceinture nommée kosti dans le Zend-Avesta. C’est le κεστός des
Grecs et le cestus des Latins, qu’avait seule le droit de ceindre
Vénus-Uranie,679 identique avec Mylitta. D’autre part, la tête de
la déesse est ici surmontée du disque de la lune placé entre deux
grandes cornes de vache.680 Une telle coiffure nous rappelle tout
à la fois les monuments asiatiques qui nous montrent Astarté
tantôt sous la forme d’une vache allaitant son veau,681 tantôt sous
celle d’une femme à tête de taureau ou de vache682 ; et les images
égyptiennes qui représentent Hâthôr sous les traits d’une femme
à tête de vache, dont le front est orné d’un disque posé entre les
deux cornes,683 ou sous la forme d’une femme à tête humaine,
enveloppée dans la peau d’une vache dont la tête, pareillement
ornée d’un disque, vient s’ajuster sur la tête de la déesse, de
manière à former une espèce de diadème.684 Ainsi, remarquons-le
bien, Vénus-Atesch,685 sur la stèle du Louvre, se présente à nos
regards comme une divinité solaire et lunaire à la fois : solaire
par le lion qui lui sert de monture ou de piédestal, lunaire par le
disque placé entre ses cornes de vache. Ces deux titres réunis
nous avertissent que primitivement elle était androgyne. C’est
aussi en souvenir de ce dernier caractère que le grand bas-relief
de Yazili-Kaïa686 représente la Vénus assyrienne ou phénicienne
debout sur le lion solaire et accompagnée du taureau lunaire ; elle
porte de plus un sceptre surmonté du croissant de la lune. Sur la
tablette assyrienne de feu le baron Roger,687 Mylitta, debout sur
un taureau, se montre avec une tête de lion, au lieu d’une tête

679De Dea syria, § 32.
680Cette coiffure avait donné lieu à Champollion (Mus. Charles 10., p. 24, n° 433) de présumer que la stèle

représente la déesse Ioh ou la Lune.
681Voyez ci-dessus, p. 59 et 60, note 4.
682Recherches sur Vénus, p. 135, 136; atlas, pl. 3., n° 1.
683Champollion le jeune, Panth. égypt. pl. 18. — La figure que j’indique ici est reproduite sous les n°s 5

et 5a de la pl. 14 D de l’atlas de mes Rech. sur Vénus.
684Recherch. sur Vénus, atlas, pl. 14 E.
685M. Prisse (loc. cit.) lit ce nom Atsch ou Atosch. Remarquons qu’une princesse de Perse s’appelait Atos-

sa.
686Rech. sur Vénus, atlas, pl. 2. M. Texier, Descr. de l’Asie Min. 1re part. pl. 78.
687Rech. sur Vénus, p. 130-132; atlas, pl. 17., n°s 1, 1a, 1b.

131



humaine.688

La petite stèle qui me permet de faire ces divers rapproche-
ments remonte à une époque plus ancienne que la stèle citée du
Musée britannique. M. de Rougé689 croit y reconnaître le style du
siècle de Toutmès 3, ou plutôt du dernier règne des rois de la 18e
dynastie. Elle est de pierre calcaire, taillée en forme de porte et
sculptée sur ses deux faces et sur les tranches ou épaisseurs. Sa
provenance n’est pas connue. Le dessin que j’en donne ici,690 et qui
la reproduit avec les dimensions de l’original, est le premier, si je
ne me trompe, qu’on en ait publié jusqu’à ce jour. Il a été exécuté
sous les yeux de M. de Rougé, qui déjà avait décrit ce monument,
mais d’une manière succincte, dans le Catalogue du musée confié
à ses soins éclairés.691 A ma prière, il a bien voulu, dans la lettre
qu’on va lire, décrire plus amplement cette précieuse stèle et me
communiquer les savantes observations qu’elle lui a donné lieu de
faire :

« Monsieur,»

«J’ai réuni, comme vous me l’aviez demandé, mes notes sur la
déesse représentée debout sur un lion dans la stèle (A, 433692) du
musée du Louvre; en voici le résumé :»

«Cette déesse, que je crois d’origine asiatique et seulement
implantée en Égypte, à la suite des expéditions de la 18e dynas-
tie, nous est connue par trois monuments : 1° la stèle précitée, du
Louvre; 2° la stèle du British Museum, publiée par M. Prisse dans
son Choix de monuments, pl. 37., et par vous, Monsieur, d’après lui,
dans vos Recherches sur Vénus (atlas, pl. 2.) ; 3° une stèle du musée
de Turin, portant le n° 89.»

688On voit comment, par des procédés variés, l’art hiératique, sans s’écarter des bases fondamentales
du langage symbolique écrit, parlé ou figuré, parvenait à exprimer une même idée. Aux trois exemples
que je viens d’emprunter à la série des monuments figurés de Vénus, ne faut-il pas ajouter ceux que nous
fournissent la stèle citée du Musée britannique et un cône asiatique de mon ancienne collection? L’herma-
phroditisme de la déesse et son caractère à la fois solaire et lunaire, ne sont-ils pas exprimés, sur la stèle
(Rech. sur Vénus, pl. 14 F), par le lion, par le symbole du principe humide placé dans une des mains de Ken,
et par le serpent mâle et le serpent femelle réunis dans l’autre main; sur le cône (ibid. pl. 1., n° 1), par deux
serpents surmontés, l’un, des rayons du soleil, l’autre, du croissant de la lune, et placés dans les mains
d’une divinité moitié homme, moitié femme?

689Notice des monum. égyptiens du Louvre, p. 87, n° C, 86; 2e édit. (Paris, 1852).
690Pl. 11.
691Notice, etc. loc. cit.
692Ancien numéro; elle est décrite dans ma notice sous le n° C, 86.

132



«La stèle du Louvre est bien conservée ; une partie des cou-
leurs qui rehaussaient la sculpture est encore visible ; la couleur
de chair, rose d’un ton clair, qui couvrait le corps de la déesse est
surtout remarquable. »

«Au centre de la scène, on voit une divinité féminine représen-
tée de face, entièrement nue et debout sur un lion passant, c’est-à-
dire dessiné de profil et dans l’attitude d’une marche tranquille.
Une légère ceinture était peinte au-dessus du pubis ; la couleur n’a
pas tenu. La coiffure est caractéristique : les cheveux, rassemblés
en deux grosses masses, se recourbent à droite et à gauche du cou
en deux grosses boucles, qui ressemblent à des volutes retournées.
Cette coiffure appartient, dans le panthéon égyptien, à la déesse
Hâthôr. Il en est de même du disque soutenu par deux cornes en
forme de croissant, qui complète la coiffure de la déesse. Elle tient
de la main droite un bouquet composé d’une fleur de lotus et de
deux boutons; sa main gauche soutient un serpent. Auprès de la
tête on lit la légende :»

«Sa TeSch NeV-t Pe HeNT NeTeR-ou NiV.»

«Atesch ou Satesch (? ), maîtresse du ciel, régente de tous les
dieux.»

«Le nom de la déesse est très-important ; c’est pourquoi
j’ajouterai ici que j’ai trouvé plusieurs variantes qui me
paraissent éclaircir la valeur du premier caractère , jusqu’ici
douteux. Il y a, par exemple, dans le Rituel funéraire, une série de
personnages qui se retrouve deux fois (chapitres 144 et 147) ;
le second porte le nom de Sati-ha. Il est écrit dans le premier
endroit , et dans le second ; il en résulte que, suivant
toute apparence, le signe est syllabique et se prononçait sat. Les
signes syllabiques sont, à volonté, escortés de leurs compléments
phonétiques, comme ici de s et t ; cependant, comme on
ajoute quelquefois aux radicaux une s préfixe (causative), il serait
possible que la valeur de fût seulement at.693 Je reviendrai sur le
nom Satesch quand j’aurai décrit toute la stèle.»

693J’ai trouvé, depuis que ceci est écrit, des variantes qui semblent devoir faire préférer la lecture at,
Atesch.

133



«A droite de la déesse, figure Ammon dans sa forme ithyphal-
lique, accompagné des attributs ordinaires de cette forme. Sa lé-
gende n’est pas tout à fait celle qu’on trouve habituellement :»

«MiN694 ? AMeN-RA Nåå PeHPeH HeR HēSe-w OUeR-t NeTeR Nåå.»

«Min-Amon-ra, le plus grand des vaillants, le supérieur de sa
grande demeure, dieu grand.»

«Remarquez, je vous prie, cette qualification : le plus grand des
vaillants, ou peut-être mot à mot : le grand de la vaillance ; elle éta-
blit une analogie entre ce dieu et le second parèdre de la déesse
Satesch.»

«Celui-ci est représenté debout, de profil ; au premier abord,
on remarque sa coiffure, composée d’un diadème sur lequel se dé-
tache une tête de gazelle, et sa barbe, exactement semblable à celle
que les artistes égyptiens donnent partout aux Asiatiques. Aucune
divinité égyptienne n’en porte une semblable. Sa main droite tient
une lance, et sa main gauche, la croix ansée , signe de la vie divine.
Sa légende le nomme Renpou :»

«ReN POU NeTeR Nåå NeV eR NeHeH HiK Té TeN NeV PeHPeH eM
CheN-nou PA-ou NeTeR-ou.695 »

«Renpou, dieu grand, seigneur des siècles, roi éternel, seigneur
de la vaillance parmi les dieux (ou dans le séjour des dieux).»

«Soit qu’on ait considéré ici ce dieu comme accessoire, soit
qu’on l’ait identifié avec Ammon, il est à remarquer qu’il n’est pas
rappelé dans les actes d’adoration qui remplissent le reste de la
stèle ; ceux-ci s’adressent uniquement à Satesch et à Amon-ra.»

«Le bas de la stèle, les deux tranches et toute la partie
postérieure sont couverts par des actes d’adoration que

694La véritable prononciation du nom spécial de la forme ithyphallique d’Ammon est encore l’objet de
nombreuses contestations.

695Je ne puis entrer ici dans des détails philologiques ; je me bornerai à remarquer, 1° que dans le mot
peh-ti ou pehpeh, sert de phonétique (ⲡⲁϩⲟⲩ «pars posterior» ) et de déterminatif ; 2e que doit se
lire paou et désigne un ensemble de dieux, ce que j’expliquerai ailleurs.

134



prononcent un magistrat nommé Houi, , et toute sa famille.
Ces formules contiennent quelques particularités dignes de
remarque, et d’abord plusieurs titres y sont donnés à la déesse ;
entre ceux déjà signalés de dame du ciel et de régente des dieux, on y
lit : 1° la qualification de «régente des deux mondes,» ce qui
s’applique ordinairement à l’Égypte, mais peut aussi s’entendre
du monde en général ; 2° , «déesse nourrissant le
monde.» Cette traduction, donnée par Champollion, me laisse
des doutes ; c’est d’ailleurs un titre qui appartient ordinairement
à Amon-ra, comme dieu suprême. 3° Scherå-t
our Rå, «fille aînée du Soleil ;» ce qui est un nouveau trait de
ressemblance avec Hâthôr. 4° , meri-t en Rå,
out’å en Toum, « l’aimée de Ra, l’œil de Toum; » cette qualification
se rapporte, comme vous le savez, aux deux principales formes de
l’astre, considéré comme soleil levant et comme soleil couchant.
La personne qui donne ce dernier titre à Satesch indique de plus
le caractère infernal de la déesse, en lui demandant de lui faire
voir ses beautés dans la région inférieure :»

«TÅ-t MÅÅ-å NoWRe-ou-t åM NeTeR KeR.»

Mot à mot : «Da videam decora tua in orco.»
«Ce caractère funéraire est encore plus tranché dans l’invoca-

tion du chef de la famille, , Houi ; voici ce qu’il demande à
Satesch :»

696

«Tå-s KRaS NoWRe-t Hå CheT Ååou.»

«Qu’elle donne une sépulture bonne après la vieillesse.»
«Tel est, Monsieur, l’ensemble des qualifications de la déesse ;

mais je veux aussi vous faire remarquer celles que prennent les
femmes qui l’invoquent sur ce monument. La première se nomme

696Ce mot curieux, déterminé par le vieillard courbé sur son bâton, , a été souvent confondu avec our
«grand,» , où l’homme marche droit, tenant le bâton de commandement. La phonétique, écrit compléte-
ment, est ååou. (Conf. ⲟⲩⲱ, «finire,» ⲉⲩⲁⲟⲩⲱ, «deficientes.» )

135



, Tacharou. Ce nom, qui signifie littéralement «la Sy-
rienne,» n’est pas rare sous les 18e et 19e dynasties ; il indique des
tendances qui ne peuvent vous échapper. Cette femme prend le
titre de : odiste de sa maîtresse, (hosi en hent-s) ; cette in-
dication me porte à penser que Satesch avait, à l’époque de notre
stèle, obtenu un culte public dans quelque partie de l’Égypte.697

Cette conjecture se confirme par la qualification que prennent les
autres femmes. Elles se disent toutes ,VeK-t-s «sa servante.»
Le fils de Houi se qualifie seul , VeK eN AMouN «serviteur
d’Amon.»»

«Je vous ai dit, Monsieur, que je regardais cette stèle comme
appartenant à la 18e dynastie ; les noms propres, le style et le tracé
des hiéroglyphes me rappellent l’époque de Thoutmès 3. Il faut re-
marquer néanmoins que le nom d’Amon n’a pas subi le martelage
qui défigure ordinairement les stèles de cette époque; la petitesse
du monument aurait pu facilement le soustraire à cet outrage of-
ficiel. J’inclinerais néanmoins, à cause de cette circonstance, à le
placer tout à la fin de la 18e dynastie.»

«La stèle du British Museum me semblerait un peu plus
récente, quoique son style se rapproche beaucoup du même type.
Ici la déesse a perdu sa nudité primitive; elle est enveloppée,
comme Isis ou Hâthôr, d’un vêtement long et collant ; sa
chevelure est toujours enveloppée de la même façon; mais elle
n’a plus son disque sur la tête. Le lion, à l’encolure fortement
caractérisée, du monument du Louvre, est devenu une lionne.
La déesse, quoique bien reconnaissable, a changé de nom; sa
légende se lit : , Ken (? ), «dame du ciel.» C’est ce nom
que M. Prisse a rapproché des mots coptes ⲕⲉⲛ, ⲕⲟⲩⲛ «sinus,
pudenda.» (Il faudrait le retrouver une seconde fois pour bien
établir la lecture; la forme un peu large du second signe laisse
des doutes entre , Ken, et , Kesch.) Les dieux parèdres, Amon
ithyphallique et Renpou, ont les mêmes caractères que sur la
stèle du Louvre; il faut seulement observer qu’ici la déesse
présente à Renpou deux serpents au lieu d’un. Ce monument est
malheureusement moins riche en légendes que celui du Louvre,
mais il est complété par une seconde scène, extrêmement
curieuse. Une déesse, coiffée du diadème ordinaire d’Osiris,

697Probablement à Thèbes, puisque le dieu Amon-ra est qualifié sur ce monument : supérieur de sa
grande demeure.

136



nommé atew, est assise, vêtue à l’égyptienne; elle tient de la main
gauche une lance, comme Renpou, et de la main droite la hache
de combat. Cette belliqueuse divinité porte le nom d’Anta,

, auquel les analogues asiatiques ne manquent pas. Ses
qualifications , « dame du ciel et régente des dieux,»
l’identifient avec la divinité que nous venons d’étudier. Les
personnages qui sont devant elle lui adressent leur hommage
dans des termes qui ne nous apprennent rien de nouveau.»

«Dans la stèle de Turin, la déesse est nue, le pubis noir ; mais le
nom et la coiffure sont comme sur la stèle de Paris ; elle est accom-
pagnée des deux mêmes dieux. Ce monument est de la 19e dynastie
et d’origine thébaine.698 »

«Si le nom douteux de Ken ne nous fournit que peu de rensei-
gnements sur la patrie primitive de notre déesse, il n’en est pas de
même heureusement pour les noms d’Anta et de Satesch ou Atesch.
Elle devient ici la déesse éponyme de deux villes qui figurent parmi
les conquêtes de la 18e et de la 19e dynastie, et qui nous conduisent
directement en Asie. Vous savez, Monsieur, tout ce qui reste à faire
pour que nous puissions être guidés un peu plus nettement dans
la géographie de l’Asie antique. C’est pourquoi, sans vous proposer
une identification positive pour la ville nommée Atesch ou Satesch,

, qui est citée bien souvent dans les papyrus et les monu-
ments, je me contenterai de vous indiquer ici les principaux ren-
seignements qui peuvent aider à chercher sa position : 1° sur la
grande inscription des campagnes de Toutmès 3, transportée de
Karnak au Louvre, on lit (lig. 7) que ce roi, se dirigeant vers le pays
des Rotennou, s’approcha de Satesch, la pilla et la rasa; 2° Séti 1er,
dans son expédition d’Asie, la désigne comme appartenant au pays
d’Amara (Rosell. M. R. pl. 53.), que M. Birch rapproche des Amor-
rhéens. Ce savant a fait remarquer aussi que notre ville était en
rapport fréquent avec les Chétas. Elle faisait probablement partie
de leur confédération,699 où il faut, sans aucun doute, reconnaître
les fils de Chet ou Chittim de la Bible, qui nomme même tous les rois
de la Palestine ים הַחִתִּ מַלְכֵי «les rois des Chittis» (2. Rois, 7). D’un
autre côté, Satesch est très-fréquemment mentionnée, ce qui doit

698M. Prisse cite encore au British Museum une stèle très-effacée et un fragment où se trouve la même
déesse. Ces monuments n’ont pas été publiés. Le fragment est précieux, en ce qu’il porte au revers la figure
de Ramsès 2, ce qui enlève toute incertitude sur son époque.

699Je crois que c’est cette ville qui est désignée dans les papyrus historiques sous le nom métaphorique
de épine dorsale des Chétas.

137



faire conjecturer qu’elle se trouvait sur la route ordinaire des expé-
ditions dirigées contre la Mésopotamie. On la trouve aussi figurée
dans une sorte de plan ou vue perspective de la marche de l’armée
égyptienne, qui a été publié par Rosellini (M. R. pl. 91.).»

«Le nom d’Anta se retrouve tout aussi clairement dans la ville
nommée Båitå-åntå, c’est-à-dire «la demeure d’Anta.» Cette ville
figure dans les conquêtes du grand Ramsès et de Séti 1er, son père.
La composition du mot nous conduirait directement en Palestine.
Les planches, assez fautives, de Burton (Excerpta, 16.) permettent
cependant de reconnaître qu’on a conservé, dans le nom de cette
ville, le déterminatif dieu, , au nom d’Anta, et le déterminatif

, demeure, au mot båïtå, בית ; de sorte que le sens, demeure
de la déesse Anta, qui ressort du nom de cette ville, était bien
compris des Égyptiens eux- mêmes. La Bible nous présente le
nom parfaitement identique Beit-anat, עֲנָת ,בֵית dans le territoire
de Nephthali (Jos. 19., 38). Ce nom, comme celui de Bet-schems, a
pu être appliqué à plusieurs villes, puisqu’il est constant qu’Anat
ouAnta est le nom d’une grande divinité du pays ; mais l’indication
du livre de Josué n’en devra pas moins être mise en première ligne,
quand on voudra déterminer de plus près la position de nos deux
villes.»

«Enfin, Monsieur, je retrouve la déesse Anta, d’une manière
assez inattendue, dans le nom d’une princesse à qui le grand
Ramsès accorda un rang élevé, et qui paraît avoir rempli, pendant
un certain temps, les fonctions de régente. Elle a été signalée par
Champollion, à Ipsamboul, sous le nom de Batianti. Ce nom propre
se lit exactement comme celui de la ville que je viens d’étudier,
Baïta-Anta : . Seulement le mot baït ne porte plus le déterminatif
habitation, . Aussi je ne saurais dire si la princesse avait reçu le
nom de la ville par souvenir de la conquête, ou si le nom divin
Anta avait été combiné avec quelque autre élément sémitique,
tel que ת ,בַּ «fille.700 » Bat-anat serait un nom féminin des plus
réguliers. Quoi qu’il en soit, ce nom est une médaille de plus qui
nous atteste l’influence des idées religieuses de l’Asie à la cour de
Séthos 1er et de Ramsès 2, et vous savez déjà, Monsieur, combien
de faits curieux se rattachent à cette influence et y trouvent leur
explication.»

700On trouve une variante écrite benta-anta, qui peut se rapporter à la prononciation arabe bent pour
le mot fille.

138



«J’ai l’honneur de vous assurer de mes sentiments les plus dé-
voués.»

«Vicomte EMM. DE ROUGÉ.»
«Paris, le 6 juin 1852.»

Les remarques qu’on vient de lire et celles dont je les avais fait
précéder servent à confirmer, par le témoignage authentique de
trois stèles égyptiennes, d’ancien style, l’identité de la Vénus
des Égyptiens avec la Vénus des Assyriens et des Phéniciens. De
plus, ces deux précieux monuments nous montrent que, chez
les Égyptiens, dès une époque reculée, le symbole du cyprès
pyramidal, arbre vert qui, je le répète, est originaire de l’Asie
occidentale et non de l’Égypte, se trouve intimement lié au culte
de Vénus-Hâthôr, représentée sous deux formes et avec trois
noms différents, et au culte de deux divinités mâles, qui servent
d’assesseurs ou de parèdres à la déesse, et dont l’un paraît être
aussi d’origine asiatique; l’autre est ithyphallique, comme
Hermès ou Mercure, dont nous voyons, en Orient et en Occident,
les images accompagnées parfois du même arbre symbolique.701

Sur un des bas-reliefs qui, à Thèbes, décorent le plafond d’une
des salles du palais de Rhamsès 2,702 nous retrouvons deux cyprès
pyramidaux. Ce bas-relief est un tableau des douze mois de l’année
personnifiés, et là, les deux arbres sont placés au-dessus d’un autel
ou d’un édicule, tout auprès d’un personnage ithyphallique,703 qui
représente le mois appelé tôbi, ou le dieu générateur qui préside à
ce mois et que Champollion le jeune désigne sous le nom d’Ammon-
Horus.704 Or c’est dans le mois de tôbi que tombe, assure-t-on,705

l’équinoxe vernal ; ou, comme le dit le même savant,706 tôbi est le
premier mois des récoltes.

701Ci-dessus, p. 25-27, 108-111.
702Ce bas-relief, réduit d’après un dessin rapporté de Thèbes par Champollion le jeune, a été publié

par M. Biot, en tête des planches qui accompagnent son beau Mémoire sur l’année vague des Égyptiens, inséré
dans le tome 13 des Mémoires de l’Acad. roy. des sciences, p. 553-707.

703Voyez ce groupe dans la réduction des dessins de Champollion, publiée, par M. Biot, sous le n° 3 de
la planche du mémoire cité dans la note précédente. — Le n° 3 de la planche 10, que je joins ici, reproduit
seulement les deux cyprès et l’autel placés derrière le dieu ithyphallique.

704Mémoire cité, p. 111, 112.
705M. Biot, mémoire cité, p. 622, 623, 632.
706Champollion le jeune, mémoire cité, p. 112.

139



A Edfou, dans un temple couvert de sculptures, Champollion
dessina lui-même707 deux tableaux où sont aussi figurés les douze
mois personnifiés.708 Ici les idées de génération, de vie et de repro-
duction qui s’attachent à l’idée du printemps, ne sont point aussi
énergiquement exprimées qu’elles le sont dans le tableau sculpté
au Rhamesséum de Thèbes. Le personnage qui, à Edfou, représente
le mois de tôbi, ou le dieu générateur qui préside à ce mois, n’est
pas ithyphallique; mais il porte, de la main droite, un jeune cyprès
pyramidal, symbole de vie, et, de la main gauche, une croix ansée,
autre symbole de vie. De plus, on remarque un arbre de même es-
pèce parmi les signes hiéroglyphiques dont se compose la légende
gravée auprès du mois de tôbi ainsi personnifié. Cette légende est
absolument la même dans les deux tableaux d’Edfou. On peut s’en
convaincre en jetant les yeux sur les n°s 4 et 5 de la planche 10 ci-
jointe, qui reproduisent les deux images du mois de tôbi d’après les
dessins de Champollion, réduits et publiés par M. Biot.709

Le premier de ces deux savants académiciens, commentant les
tableaux des mois sculptés à Edfou et au Rhamesséum de Thèbes,
commet deux erreurs, je le dis à regret. Il veut710 qu’à Edfou le
dieu qui représente le mois de tôbi tienne dans la main «un chaton
de palmier.» «Ce personnage, ajoute-t-il, porte le nom de ϣϥⲧⲃⲁ,
Schftba, dans la composition duquel entre, en effet, le mot ⲃⲁ, nom
du chaton de palmier dans les textes hiéroglyphiques, lequel reçoit
ici, pour déterminatif, l’image de ce même chaton. Le tableau du
Rhamesséum, poursuit Champollion, consacre le mois de tôbi, le
premier mois des récoltes, au grand dieu générateur Ammon-Horus,
le Pan égyptien, représenté sous sa forme ordinaire, et ayant aus-
si à côté de lui deux grands chatons de palmier mâle.» On voit, par
cette dernière phrase, que l’auteur, bien qu’averti ici par les di-
mensions de l’objet dont il s’agit, confond, une seconde fois, le cy-

707Voyez le mémoire cité de M. Biot, p. 618.
708 Ibid. pl. 3., fig. 1 et 2.
709Mém. cité, pl. 3., fig. 1 et 2. — J’ai voulu recourir aux dessins originaux de Champollion, qui

m’eussent permis de reproduire moins réduites les deux images du mois de tôbi tirées des tableaux d’Ed-
fou, et l’emblème tiré du tableau du Rhamesséum de Thèbes. Ces dessins se sont égarés, et, jusqu’à présent,
il a été impossible de les retrouver. La perte en serait d’autant plus regrettable, que la représentation de
sujets astronomiques ou de calendriers est rare sur les monuments égyptiens, et que, par une négligence
ou un oubli dont on a peine à se rendre compte, le tableau du Rhamesséum de Thèbes et les deux tableaux
d’Edfou, si importants à étudier, n’ont été publiés ni dans le grand ouvrage de feu Champollion, ni dans
celui de feu Rosellini. Espérons que les publications de la Commission prussienne, qui a visité avec tant de
soin les monuments antiques de l’Égypte, combleront une si fâcheuse lacune.

710Mém. de l’Acad. des inscr. nouvelle série, t. 15., 1re partie, p. 111, 112.

140



près pyramidal avec le chaton du palmier. Il suffit cependant de
jeter un coup d’œil sur les planches de laDescription de l’Égypte (his-
toire naturelle), ou d’un ouvrage quelconque de botanique, pour
se convaincre que la forme et la disposition du régime ou de la
grappe de fleurs que portent, soit le palmier dattier, soit le palmier
doum, n’auraient pas dû exposer le célèbre académicien à la mé-
prise que je suis obligé de relever. D’autre part, les habiles ægypto-
logues que j’ai consultés, tout en avouant qu’à Edfou la légende hié-
roglyphique du mois de tôbi est très-difficile à interpréter, recon-
naissent unanimement l’impossibilité de trouver un mot qui signi-
fie chatondepalmier, dans le groupe de signes hiéroglyphiques dont
là, selon Champollion, serait formé le nom ϣϥⲧⲃⲁ, Schftba. Un sa-
vant étranger, M. le Dr. R. Lepsius, dont l’opinion est d’un si grand
poids dans ces questions, va plus loin, et n’hésite pas à dire que
la dernière partie de ce nom, dont il donne la transcription sous
la forme Schefteb, offre très-vraisemblablement le nom même du
mois de tôbi.711

On me pardonnera peut-être d’avoir autant insisté sur
ces deux points, lorsque j’aurai indiqué les conséquences
importantes qu’il est possible de déduire de la présence du cyprès
pyramidal dans les tableaux des mois à Edfou et au Rhamesséum
de Thèbes. Et d’abord remarquons que cette présence ne
contribue pas peu à nous révéler l’origine étrangère, et par
conséquent asiatique, du calendrier sacré représenté dans ces
tableaux. D’une part, le cyprès caractérise, pour ainsi dire, l’Asie
occidentale ; d’autre part, le calendrier hiératique de Thèbes
et celui d’Edfou divisent l’année en deux sections de six mois
chacune,712 et non en trois tétrades, comme devrait le faire un
calendrier d’origine vraiment égyptienne, c’est-à-dire établi
d’après les phénomènes climatériques propres à l’Égypte.713

D’une autre part enfin, c’est dans le mois de tôbi, nous dit M.
Biot,714 que tombe l’équinoxe vernal. Or le dieu générateur
Ammon-Horus ou Ammon-Ra, ithyphallique au Rhamesséum de

711Je transcris ici en entier le passage où cette opinion se trouve énoncée : « Memphitisch ⲧⲱⲃⲓ, theba-
nisch ⲧⲱⲃⲉ, heisst der fünfte Monat, griechisch Τυβί geschrieben. Im Rhamesseum steht ihm der ithyphal-
lische Gott vor, in Edfu derselbe, aber mit dem Namen Schefteb. Die Vermuthung liegt nicht fern, dass
in dem zweiten Teile dieses letzteren Namens, der des Monats enthalten sei.» (Einleitung zur Chronologie
der Ægypter, p. 138.)

712Voyez le mémoire cité de M. Biot et les planches qui l’accompagnent.
713Voyez, à ce sujet, les observations que j’ai présentées dans mes Recherches sur Vénus, p. 225, 226.
714Mémoire cité, p. 622, 623, 632.

141



Thèbes et sur les deux stèles citées, préside au mois de tôbi, et se
montre à nos regards, là comme à Edfou, caractérisé par l’attribut
du cyprès, par un arbre qui, dans toute l’Asie occidentale, nous
l’avons vu, est un symbole de vie consacré aux dieux créateurs ou
générateurs, et dont la graine, remarquons-le bien, se récolte
et se sème au printemps.715 A Thèbes et à Edfou, le tableau des
douze mois de l’année assigne donc à cette saison le caractère
qui lui est propre sous le climat régulier de l’Asie occidentale,
c’est-à-dire le caractère de la saison qui voit se manifester sur la
terre la germination, la feuillaison, la reproduction des êtres,
une nouvelle vie enfin.716 Mais si ces phénomènes naturels
ne s’observent en Égypte qu’après le solstice d’été, il faut
nécessairement conclure, pour la seconde fois, que les tableaux
des mois, à Thèbes et à Edfou, représentent, non un calendrier
d’origine égyptienne et en harmonie avec les anomalies
climatériques propres à l’Égypte, mais un calendrier importé717

d’un pays à climat régulier dans cette célèbre contrée, avec des
institutions hiératiques dont il était impossible de le séparer.718

Ne suit-il pas de là qu’un tel calendrier dut être apporté chez
les Égyptiens, au plus tard, pendant la période qui vit l’Égypte
recevoir le culte des divinités assyriennes et phéniciennes que
l’on reconnaît sur les monuments érigés par les rois des 18e et
19e dynasties? Et, parmi ces divinités importées, la Vénus

715M. Percennius Nolanus, cité par Caton, De R. R. 151. ; cf. 48.
716C’est dans le même esprit, n’en doutons pas, que, chez les Romains, à l’équinoxe du printemps, et

en conformité d’un usage emprunté à la Phrygie, on dressait des pins en l’honneur de la Mère des dieux
(Pline, H. N. 16., 14., 15. Julien, Orat. in Matrem deor. p. 168). Cf. le passage cité plus haut de Julius Firmicus
(De error. profan. relig. 28., p. 103). — Le pin, arbre toujours vert comme le cyprès, et, comme lui, symbole de
vie, était, à ce titre, consacré, non-seulement à la Mère des dieux ou Rhéa, mais aussi à Vénus et à Mithra.
Les monuments figurés en font foi.

717Voyez Rech. sur Vénus, p. 225, 226.
718Il me sera peut-être permis de rappeler ici que, dès l’année 1833, j’avais signalé ces importations.

Loin de trouver faveur, mes idées rencontrèrent une opposition passionnée, qui s’est perpétuée bien long-
temps. Plus qu’un autre j’ai donc, ce me semble, quelque droit à me réjouir de la presque unanimité avec
laquelle on commence enfin à reconnaître l’influence religieuse, philologique et scientifique qu’exerça sur
l’Égypte l’Asie occidentale, cette belle contrée qui dut être civilisée de bonne heure, parce qu’elle fut tout
à la fois le berceau du genre humain, le lieu où se conservèrent les traditions, et le lieu aussi où s’illustra
dans les sciences et les arts la caste sacerdotale des Chaldéens, qui a fait la gloire de la Babylonie et de
l’Assyrie. Un jour viendra, j’aime à l’espérer dans l’intérêt d’une science qui est en progrès, un jour, dis-je,
viendra où une étude approfondie et comparée des institutions religieuses et civiles, du langage symbo-
lique, des phénomènes climatériques et des productions naturelles de l’Asie occidentale et de l’Égypte,
conduira même à reconnaître, tout aussi unanimement, que l’action directe de la première de ces deux
contrées sur la seconde remonte bien au-delà des 18e et 19e dynasties égyptiennes. En attendant ce jour
désiré, je ne me laisserai pas de répéter que, physiquement et historiquement parlant, le double fait de la
population et de la civilisation doit être considéré comme bien plus ancien dans l’Asie occidentale qu’en
Égypte. Aussi, dès à présent, peut-on dire, quant à l’Orient, sans même excepter la Phénicie, que l’Égypte
a beaucoup reçu et très-peu donné.

142



qu’adorait toute l’Asie occidentale n’occupe-t-elle pas le premier
rang? Cette déesse, qui, en Asie et en Europe, donna deux de ses
noms au cyprès pyramidal ; cette déesse qui, selon la théologie
asiatique, avait sa place marquée à l’équinoxe du printemps et
paraissait montée sur le Taureau,719 symbole du premier mois de
cet équinoxe dans l’ancien calendrier dés Chaldéens d’Assyrie ;
cette déesse, sur les deux stèles égyptiennes, nous la retrouvons
accompagnée tout à la fois, comme sur les monuments asiatiques,
du symbole du cyprès et de deux personnages qui forment
avec elle une triade divine. Un de ces personnages, dans les
calendriers sculptés à Thèbes et à Edfou, se montre comme le
protecteur ou comme la personnification même du mois égyptien
de tôbi, dans lequel tombe l’équinoxe vernal ; et là, caractérisé,
ainsi que ce mois et cet équinoxe, par le symbole du cyprès, il est
au lieu et place du mois de tôbi, c’est-à-dire, théologiquement
parlant, il est placé au seuil de l’équinoxe du printemps, de même
que la déesse dont il est l’assesseur. Enfin nous verrons, dans
le mémoire suivant, Vénus présider aux cérémonies funèbres
en Égypte, comme en Asie, comme chez les Grecs ; et son arbre
symbolique, le cyprès, tout étranger qu’il est au sol égyptien, ne
le verrons-nous pas aussi figurer, en même temps qu’elle, dans
les peintures qui, en Égypte, ornent les caisses de momie? J’avais
donc quelque raison de dire, au début de ce mémoire, que parfois,
lorsque l’histoire reste muette, un symbole tiré des productions
de la nature peut nous révéler le fait des communications d’une
nation avec une autre, et nous apprendre que telle ou telle
divinité, tel ou tel usage religieux, que l’on croyait propres à un
peuple très-anciennement civilisé, sont néanmoins des emprunts

719Porphyre, De Antr. nymph. 24., p. 22, 23, ed. Van Goens. Mém. de l’Acad. des inscript. t. 15., 2e partie,
p. 230-236. Recherches sur Vénus, p. 130-132 ; atlas, pl. 17., n°s 1, 1a, 1b. — Le n° 17 de la pl. 14 G de ce der-
nier ouvrage reproduit un groupe qui, sur un vase d’argent d’époque romaine, trouvé aux environs de
Vienne en Dauphiné, et orné des quatre saisons personnifiées, représente le printemps. Ce groupe nous
offre Vénus assise sur le taureau équinoxial et entourée de plusieurs petits Amours; composition rare, qui,
rapprochée d’un passage de Virgile (Georgic. 1., 217, 218) bien souvent cité, mais pas toujours compris,

Candidus auratis aperit quum cornibus annum
Taurus ... ...

est un exemple précieux et mémorable de la fidélité et de la persévérance avec lesquelles les artistes,
comme les poètes de l’antiquité, nous ont transmis d’âge en âge les traditions hiératiques les plus an-
ciennes. Sur d’autres monuments figurés, qui ne représentent pas les quatre saisons, nous voyons la Vé-
nus asiatique placée debout sur un taureau (Recherch. sur Vénus, p. 130-132; pl. 17., n°s 1, 1a, 1b), ou assise
sur deux taureaux (ibid. p. 128, 129; pl. 3 B, n° 1). C’est ainsi que, dans le panthéon des Indiens, la déesse
Parvatî, qui a tant d’analogie avec Vénus et Junon, se montre tantôt assise sur un taureau (ibid. pl. 14 D, n°
7), tantôt chevauchant sur un quadrupède de même espèce (ibid. n° 6), tantôt enfin assise sur un trône, à
côté de Çiva, et posant un pied sur un lion, pendant que son divin époux pose un pied sur un taureau (ibid.
n° 4).

143



faits par lui à un peuple plus ou moins voisin.
Ajoutons que le Rhamesséum de Thèbes et les deux stèles dé-

crites ci-dessus ne sont pas les seuls monuments où, jusqu’à ce
jour, on ait trouvé deux cyprès figurés auprès du personnage di-
vin qui tout à la fois est un des assesseurs de Vénus-Hâthôr et le
protecteur du premier mois de l’équinoxe vernal. Ce sont aussi
deux jeunes cyprès pyramidaux que l’on reconnaît sans hésitation
sur un des autels qui, dans une peinture du sanctuaire de Karnak,
sont placés à côté de ce dieu.720 Ici, il est ithyphallique, et Champol-
lion721 le désigne sous le nom à Ammon générateur ou Mendès. Entre
ces deux arbres, qui sont peints en vert, et qui nous rappellent les
deux cyprès plantés à côté de Vénus-Astarté, d’Artémis ou de Mi-
thra, sur les monuments asiatiques, on voit s’élever, comme sur
les deux stèles citées, une tige fleurie de lotus ; la fleur est bleue;
elle s’épanouit au sein d’un calice peint en rouge et en jaune.722 Cet
emblème religieux a été gravé, avec la figure du dieu ithyphallique,
dans laDescriptionde l’Égypte,723 et reproduit par Champollion dans
son Panthéon égyptien724 ; mais il n’a donné lieu, de sa part, à aucune
remarque. Ce savant l’a même complétement passé sous silence, et,
par conséquent, nous laisse ignorer s’il prenait ici les deux cyprès
pour deux grands chatons de palmier, comme il l’a fait plus tard en
décrivant le tableau des mois sculpté au Rhamesséum de Thèbes.

D’autres parties de l’Afrique civilisée, où le cyprès pyramidal
ne croît pas spontanément, avaient sans doute, comme l’Égypte,
reçu de l’Asie occidentale le culte de cet arbre avec celui de
quelque divinité génératrice. Nous pouvons même tenir pour
certain que ce symbole fut du nombre de ceux que les Phéniciens
portèrent, avec le culte d’Astarté, dans les colonies qu’ils
établirent sur les côtes septentrionales de l’Afrique, à l’ouest du
Delta. Toutefois nous n’en avons qu’une preuve indirecte ; elle se
tire des traditions relatives aux rites funèbres qui étaient en

720Après tous les exemples que j’ai cités de la présence du cyprès sur les monuments figurés égyptiens,
on peut s’étonner de ne point trouver cet arbre parmi les végétaux placés, par Horapollon, au nombre des
hiéroglyphes dont il donne la signification.

721Panth. égypt. texte pour la pl. 4.
722On voit comment un art hiératique, assujetti à des règles conventionnelles, a reproduit dans cette

fleur, outre l’idée de l’hermaphroditisme et de la génération, quatre des couleurs, le bleu, le rouge, le jaune
et le vert, que l’antiquité attribuait aux divinités génératrices, et qui rappellent le ciel, le feu, le soleil, et
la vie ou le printemps.

723Antiquités, t. 3., pl. 47., n° 2.
724Pl. 4.

144



usage chez les Carthaginois. Je dois donc différer de la produire
jusqu’au moment où je serai amené à considérer le cyprès comme
un emblème funéraire.

Ne doutons point que si les révolutions politiques dont Car-
thage fut le théâtre n’avaient pas détruit ou dispersé les monu-
ments d’un culte apporté de Tyr par les fondateurs de la nouvelle
cité, nous aurions, dans les antiquités figurées, comme dans les
livres sacrés des Carthaginois, d’aussi fréquents exemples de l’at-
tribution du cyprès à la déesse Astarté que nous en fournissent les
antiquités qui, sur le sol de la Phénicie, ont survécu aux boulever-
sements politiques et physiques. Et ce que je dis ici de Carthage
doit s’entendre également de tous les établissements que les Phé-
niciens avaient formés sur les côtes de l’Afrique septentrionale.

145



1.2 Deuxième Section — Occident
1.2.1 Grèce et colonies grecques

Si le culte du cyprès pyramidal fut importé de l’Asie antérieure
dans ce vaste continent qui renfermait l’Égypte et le territoire de
Carthage, ne devons-nous pas nous attendre à le trouver aussi
établi dans l’archipel situé entre les côtes de l’Asie et celles de la
Grèce, et dans plusieurs parties du continent européen? Nous
savons que, dès une haute antiquité, le culte des arbres, en
général, et des arbres verts, en particulier, était fort répandu
dans plusieurs îles de la mer Ægée et de la Méditerranée, dans
la Thrace, la Grèce, l’Italie, la Germanie, les Gaules, l’Ibérie, la
Lusitanie. C’est sans doute à l’institution d’un tel culte qu’il faut
rapporter l’antique usage de consacrer aux dieux des forêts, des
bois, et d’y placer leurs temples, leurs statues, leurs autels.725 Des
troncs d’arbres servirent à façonner les premières images des
divinités de la Grèce ; et Pausanias,726 lorsqu’il rappelle cette
coutume, place l’ébène et le cyprès en tête des différentes espèces
d’arbres employées par les anciens à faire des xoana. De bonne
heure, en effet, et certainement à une époque antérieure à la
fondation en Asie des premières colonies grecques, le culte
asiatique du cyprès avait pénétré dans la Grèce comme dans la
Thrace; et si Ovide727 nomme cet arbre parmi ceux qui vinrent se
ranger autour d’Orphée,728 attirés par le charme irrésistible des
sons que le chantre de Thrace savait tirer de sa lyre, Pausanias,729

de son côté, reconnut dans l’Argolide, au milieu d’un cupressetum,
les ruines de l’antique temple de Jupiter Néméen qui avait été
érigé près du bourg de Némée, à quinze stades environ de l’antre

725Cet usage dut naître du besoin de continuer à célébrer les cérémonies religieuses dans des lieux reti-
rés, couverts, mystérieux, comme les bois et les forêts, alors que l’accroissement successif de la population
et les progrès de l’architecture, de la sculpture, de la statuaire, obligèrent le sacerdoce à restreindre à la
célébration des mystères ou des initiations, l’emploi des grottes et des antres sacrés.

7268., 17., 2.
727Metamorph. 10., 106.
728Pierius Valerianus, connu aussi sous le nom de Valeriano Bolzani, rapporte, dans ses Hieroglyphica

(52., 8.), mais sans citer aucune autorité, qu’une statue de bois de cyprès avait été consacrée à Orphée, dans
la ville de Libèthre, près du mont Olympe, qui sépare la Thessalie de la Macédoine. Voici en quels termes
il parle de cette statue et d’un prodige qu’on lui attribua du temps d’Alexandre le Grand : «Et in Lebethris
Orphei simulacrum ex cupresso cultum, quod cum Alexandri temporibus sudorem multum emisisset, om-
nibus eo prodigio perterrefactis, responsum est ab Aristandro, viro sapiente, bene sperandum, siquidem
quod nunc opus Alexander aggrederetur, ob rerum gestarum magnitudinem maximum esset sudorem et
laborem poetis ac Musarum cultoribus allaturum.»

7292., 15., 2.

146



du lion terrassé par Hercule. Enfin, dans l’Arcadie, le mont
Érymanthe, également célèbre dans l’antique légende d’Hercule
par la victoire que remporta sur un sanglier ce héros d’origine
asiatique, était lui-même couvert d’une plantation de cyprès.730

En quittant l’Argolide, cette province à laquelle se rattache
avec éclat la légende de Persée, autre héros asiatique, le voyageur
grec731 nous signale, sur la route d’Argos à Tégée et au milieu
des beaux cyprès qui couvraient entièrement le mont Lyconé, le
temple d’Artémis Orthia.732 Ce temple, bâti au sommet d’une
montagne dont le nom, Lyconé, fait allusion à la lumière,
renfermait trois statues de marbre blanc, qui représentaient
Latone avec ses deux enfants, Apollon et Artémis.733 L’ordre que
suit Pausanias, en énumérant ces trois figures, nous autorise à
croire que Latone était placée entre Apollon et Artémis, comme la
Vénus assyrienne, mère des dieux, est elle-même placée entre
ces deux dernières divinités, ou entre le cyprès du soleil et le
cyprès de la lune, sur les monuments figurés asiatiques que j’ai
cités dans la première section de ce mémoire. Le récit de notre
auteur mérite d’être rapproché des détails que nous trouvons
dans un passage de Strabon734 dont précédemment je n’ai dit que
quelques mots. Il s’agit d’un bois sacré, nommé Ortygie, et planté
de plusieurs sortes d’arbres, mais surtout de cyprès. Ce bois, dont
le nom est un de ceux que portait anciennement l’île de Délos,
était situé non loin d’Éphèse et traversé par le Cenchrius, petit
fleuve où Latone, disait-on, fit ses ablutions après avoir mis au
monde, dans cette contrée, Apollon et Artémis, qui eurent pour
nourrice une femme également appelée Ortygie. Aussi Strabon
nous apprend-il que, dans un des temples que renfermait le bois
sacré, on voyait la statue de Latone portant un sceptre, et
accompagnée d’un groupe composé de ses deux enfants et de

730Ovide nous l’apprend dans ces deux vers (Heroïd. Epist. 9., v. 87, 88) :
Ut Tegeæus aper cupressifero Erymantho
Incubet, et vasto pondere lædat humum ?

7312., 24., 6.
732Peut-être ce surnom d’Orthia était-il en rapport avec la forme droite du cyprès, image symbolique

de la déesse.
733La statue de Latone, ainsi placée sur la montagne de la lumière, avec ses deux enfants, qui repré-

sentent, l’un le soleil, l’autre la lune, nous rappelle que le nom de Latone emporte avec lui le sens de nuit
ou d’une chose cachée. J’ajoute que le nom de Damia, donné à la déesse dans une tradition qui la fait arriver
du pays des Hyperboréens à Délos, signifie, en zend et en sanscrit, ténèbres. Cette remarque, si je ne me
trompe, n’avait pas encore été faite.

734Geogr. 14., p. 639, 640.

147



leur nourrice Ortygie, qui les tenait chacun par la main. Il y a
donc lieu de croire que le cyprès fut consacré à Latone, mère
des dieux, aussi bien qu’à Vénus et à Rhéa, qualifiées chacune
mère des dieux, et, comme Latone, assimilées à la Nuit, divinité
essentiellement génératrice. Et si, dans l’Asie occidentale, les
monuments figurés ou les traditions nous ont montré le cyprès
du soleil et le cyprès de la lune attribués à Vénus, à Rhéa et à la
déesse de Syrie ; si, comme j’en ai fourni la preuve, le cyprès fut
nominativement consacré à Apollon et à Artémis chez les Grecs
asiatiques, ma supposition, quant à Latone, se trouve confirmée
par la loi hiératique qui transmettait aux jeunes divinités les
symboles et les attributs de leur père ou de leur mère.

La Grèce, par conséquent, doit nous offrir plus d’un exemple
de l’attribution du cyprès à Apollon et à Artémis. Et d’abord,
notons ici que, selon le témoignage exprès de Pindare,735 les
lambris du temple d’Apollon à Delphes,736 ou du moins d’une des
cella de ce temple,737 étaient de bois de cyprès. Notons aussi que
très-anciennement, sur le mont Parnasse, consacré à Apollon
et aux Muses, ses fidèles compagnes, il existait, au milieu d’un
cupressetum, une ville qui, primitivement appelée Cyparissia, fut
ensuite nommée Apolloniade.

Les médailles impériales de deux villes de l’Argolide,
Épidaure et Trézène, fournissent des témoignages non moins
explicites. Parmi les premières, je citerai deux pièces longtemps
attribuées à une prétendue ville de Cyparisus ou Cyparissus, dont
on ne pouvait, et pour cause, indiquer la position topographique;
elles furent frappées en l’honneur d’Antonin le Pieux. Au
revers de la tête de cet empereur, elles nous montrent, l’une et
l’autre, une chèvre allaitant un jeune enfant au pied d’un grand
cyprès.738 Sestini commet l’erreur de désigner l’enfant sous le

735Pythic. 5., 52.
736C’est ainsi que Winckelmann (Opp. t. 6., p. 162) entend le passage de Pindare.
737Feu M. Avellino (mémoire cité, p. 8, note 3), s’appuyant sur un commentaire du scoliaste de Pindare,

croit que les mots κυπαρίσσινον μέλαθρον, dont se sert le poète, s’appliquent, non à tout le temple, mais
seulement à la cella où Arcésilaüs consacra son char.

738Mionnet, sans faire remarquer que Sestini, dans l’écrit intitulé : In Catalogi musei Hedervariani par-
tem primam Castigationes (p. 46, n° 6012), restitue à Épidaure les médailles dont il s’agit, classe, avec doute
cependant, parmi celles de l’île de Crète, la médaille impériale décrite par Sestini dans ses Lettere numisma-
tiche (Continuazione, t. 3., p. 44 et 45), et l’attribue à une ville qu’il désigne sous le nom de Cyparisus incerti
situs. (Voy. Suppl. 4., 316, n° 137.)

148



nom d’Apollon.739 Feu M. Avellino,740 mieux inspiré, prend ici
le cyprès pour l’image symbolique de ce dieu, et l’enfant pour
Esculape, nourri à l’ombre de l’arbre consacré à son père. Le
savant archéologue napolitain n’oublie pas de rappeler que, selon
les traditions grecques qui avaient encore cours du temps de
Pausanias, Esculape enfant aurait été découvert, dans le pays des
Épidauriens, par le chevrier Aresthanas,741 ou par Autolaüs, fils
illégitime d’Arcas.742 Les monnaies impériales d’Épidaure qui ont
pour revers un sujet si habilement interprété, sont encore rares.
La Bibliothèque impériale de Paris en possède deux depuis peu
d’années seulement ; leur état de conservation laisse beaucoup
à désirer. Elles proviennent de la collection formée, au musée
Hedervar, par le comte de Wiczay, et ne sont pas d’un même
flan.743 Je les ai fait dessiner avec soin, et placer sous les n°s 1 et 2
de la planche 21 ci-jointe. Au revers, la première offre, coupées
par le haut, les trois lettres ΕΠΙ, gravées du même côté que le
cyprès, et les deux lettres terminales ꞶΝ, placées à l’exergue.
Les lettres ΔΑΥΡΙ, qui sont ici presque entièrement effacées, se
voient nettement au revers du n° 2 ; de sorte qu’en rapprochant
les deux médailles, on a la légende entière ΕΠΙΔΑΥΡΙꞶΝ, «des
Épidauriens.» Il existe au cabinet impérial de Vienne un autre
exemplaire de la pièce n° 2. Neumann en a donné744 un dessin
très-inexact, où l’on ne retrouve pas le jeune Esculape allaité
par la chèvre. Le dessin qu’a publié Sestini745 d’un quatrième
exemplaire, semblable à celui de Vienne et tiré du musée
Bondacca, est un peu moins mauvais. Enfin il en indique un
cinquième exemplaire dans le musée Sanclemente.746 En 1846, M.
Th. Panofka, dans une savante dissertation intitulée : Asclepios
und die Asklepiaden,747 nous a fait connaître deux autres médailles
impériales qui offrent, au revers, le même sujet que ces cinq

739 In Catalog. mus. Hederv. part. 1 Castigationes, loc. cit.
740Mémoire cité, p. 22.
741Pausanias, 2., 26., 4.
742 Id. 8., 25., 6.
743Une de ces médailles est décrite par l’abbé Caronni dans le Catalogue du musée Hedervar (pars 2.,

n° 6012).
744Num. populor. t. 2., tab. 7., fig. 7.
745Descript. numor. veter. tab. 13., fig. 2.
746Letter. numism. Continuaz. t. 3., p. 45.
747Berlin, in-4°, fig.

149



pièces : l’une porte l’effigie de Caracalla, et se conserve au
médaillier impérial de Vienne748 ; l’autre, où nous retrouvons
l’effigie d’Antonin le Pieux, est déposée dans le médaillier royal
de Copenhague.749 L’habile académicien de Berlin rapporte,
sans hésitation, la première à Épidaure, mais ne sait à quelle
ville il convient d’attribuer la seconde; il indique avec doute
Cyparissie de Messénie, ou Cratie de Bithynie. Comme les six
autres cependant, celle-ci appartient à Épidaure.

Parmi les monnaies impériales de Trézène qui nous offrent
le cyprès, je trouve deux moyens bronzes à citer : le premier re-
présente, au revers de la tête de Septime Sévère, un temple pla-
cé sur une colline qui s’élève entre un cerf et un cyprès750 ; le se-
cond, qui est à l’effigie de Julia Domna, porte le même revers, avec
cette seule différence que le cerf y est remplacé par un laurier.751

Quoique le cerf et le laurier soient, comme le cyprès, des emblèmes
consacrés à Vénus tout aussi bien qu’au dieu des Muses, je n’hésite
pas à croire, avec M. Avellino,752 que l’édifice qui, sur chacune de
ces deux médailles, orne le sommet d’une colline, ne soit un de ces
deux temples qu’au rapport de Pausanias les Trézéniens avaient
dédiés à Apollon, surnommé, dans l’un, Théarius,753 dans l’autre,
Épibatérias.754 À cette occasion, le savant auteur du mémoire sur le
mythe de Cyparisse a soin de mentionner l’autel que, selon le voya-
geur grec,755 ces mêmes Trézéniens avaient consacré à Hélios Éleu-
thérios ; mais il ne connaissait pas le sens philosophique d’un des
noms, serv-azâd, qu’en Perse on donne au cyprès, à cet arbre qui fut
l’emblème tout à la fois de Mithra, du soleil, de la lune et des cinq
autres planètes ; c’est-à-dire l’emblème du dieu psychopompe et
des sept cieux où les âmes, rendues à la liberté et à la vie spirituelle,
doivent achever de se purifier avant de rentrer dans le séjour des
bienheureux. Dès lors, M. Avellino n’a pu faire un rapprochement
qui se présente à notre esprit ; il n’a pas remarqué la corrélation

748Pag. 10, pl. 1., n° 1.
749Pag. 10 et 11, pl. 1., n° 2.
750Sestini, Descr. num. veter. p. 215, n° 3.
751Mus. Sanclemente, num. select. t. 2., p. 299, tab. 25., fig. 235. — C’est à tort que l’abbé Sanclemente

désigne ici sous le nom d’olivier l’arbre placé en regard du cyprès.
752Mémoire cité, p. 22-24.
753Pausanias, 2., 31., 9.
754 Id. ibid. 32., 2.
755 Id. ibid. 31., 8.

150



qui existe entre le surnom d’Éleuthérios, donné par les Trézéniens
au Soleil, porte du ciel, et attribué ailleurs à Dionysus, prince des
mystères ; les surnoms de Liber et de Libera ou Libitina, appliqués,
chez les Romains, l’un à Bacchus, l’autre à Vénus ou à Proserpine,
déesses des vivants et des morts ; et l’épithète azâd,756 sans vie ou
libre, ajoutée au nom de l’arbre qui chez les Perses, comme chez
les Assyriens et les Phéniciens, était non-seulement un symbole de
vie, de liberté ou de vie spirituelle, mais aussi l’image immortelle
de la divinité qui préside à des mystères fondés sur le dogme de la
descente et de l’ascension des âmes. C’est ici le lieu de rapporter en
entier un passage de Pausanias dont j’ai déjà dit quelque chose757

à propos d’un autre récit où le même écrivain s’impose un silence
religieux sur le rôle de Mercure et de son bélier758 dans la célébra-
tion des mystères de la Mère des dieux. Malgré une seconde réti-
cence, nous allons trouver ici la preuve que, chez les Grecs, on as-
sociait le culte du cyprès aux cultes réunis d’Apollon, des Grandes
Déesses adorées dans les mystères, et du dieu que les Égyptiens,
sous le nom de Thoth ou Thaut, et les Grecs, sous le nom d’Her-
mès, considéraient comme une divinité psychopompe. «En face
des champs stényclériques, dit Pausanias,759 il y a un lieu que les
anciens appelaient Œchalia, et qui se nomme maintenant le bois
Carnasius.760 On y voit une forêt très-épaisse de cyprès, qui ren-
ferme les statues de plusieurs dieux : Apollon Carnéus, Hermès
portant un bélier, et Coré la Chaste, fille de Déméter. Près de cette
dernière statue coule une fontaine. Dans le Carnasius, on célèbre
des mystères en l’honneur des Grandes Déesses ; mais je garderai
le silence sur le rite qu’on y suit. Ces mystères m’ont paru tenir
le premier rang après ceux d’Éleusis. » Ce passage, rapproché des
sculptures de l’autel palmyrénien du Musée capitolin et des obser-
vations placées dans la section précédente, prouve jusqu’à l’évi-

756Dans mon second mémoire, je donne sur la formation de cette épithète philosophique les explica-
tions nécessaires.

757Ci-dessus, p. 26, 27.
758Une agate-onyx, que M. le duc de Luynes a récemment acquise et qu’il veut bien me communiquer

au moment où cette feuille est sous presse, fournit une preuve nouvelle et irrécusable de l’authenticité
des traditions qui attribuent au symbole du bélier un rôle important dans la célébration des mystères
d’origine asiatique. D’un côté, cette agate-onyx, dont le travail me paraît phénicien ou assyrien, offre en
relief une tête de bélier ; de l’autre, elle représente, gravé en creux, un griffon ailé et crêté, dévorant un
bouc terrassé. Dans mes Recherches sur Mithra, je montrerai comment ce groupe se rattache directement
aux mystères de la Vénus assyrienne.

7594., 33., 5.
760Καρνάσιον ἄλσος.

151



dence qu’en Grèce, comme dans l’Asie occidentale, le culte d’Apol-
lon, ou d’un dieu-soleil désigné sous divers noms, se liait intime-
ment à l’institution des mystères.

Un autre lieu, un autre monument, peuvent ajouter une nou-
velle preuve à celles que déjà nous avons de l’attribution du cyprès
à Apollon chez les Grecs. J’entends parler de la fresque dont un
dessin au trait accompagne le mémoire cité de feu M. Avellino, et
qui a été fidèlement reproduit sur la planche 12 ci-jointe. Bien que
cette belle peinture provienne des ruines de Pompeï,761 elle a droit,
par la simplicité de sa composition et par l’élévation de son style,
à être comptée au nombre des monuments dont les artistes grecs
revendiquent l’invention. Elle représente, vu de face, Apollon de-
bout, presque nu, la tête ceinte d’une couronne de laurier et entou-
rée d’un limbe, la main gauche appuyée sur une grande lyre à dix
cordes posée à terre, et une branche de laurier dans la main droite.
Une chlamyde, dont un bout est jeté sur le bras gauche, est agra-
fée au-dessous de l’épaule droite, et tombe par derrière jusqu’à mi-
jambe. Les pieds sont chaussés du cothurne. A la gauche du dieu,
et plongé dans la tristesse, on voit le beau Cyparisse assis, tenant
de la main gauche deux longues lances. Une draperie, jetée sur le
bras droit, passe sur la cuisse droite et enveloppe le bas des reins,
la cuisse et la jambe gauches; le reste du corps est nu. Du sommet
de la tête sort la cime d’un cyprès pyramidal. Cyparisse est donc
représenté au moment même où, selon la fable, Apollon, touché
de la douleur que cause à ce jeune homme la mort d’une biche ou
d’un cerf qu’il aimait et qu’il a tué par imprudence, le métamor-
phose en cyprès. Aussi le peintre a-t-il placé auprès du siège de
Cyparisse un jeune cerf, ou peut-être une biche. Derrière les deux
seuls personnages qu’on voie dans le tableau, s’élèvent de belles
constructions, qui nous annoncent qu’ici la métamorphose de Cy-
parisse s’opère devant un temple dédié à Apollon : le trépied, l’arc
et le carquois posés sur ces constructions, et le bois de cyprès dont
elles sont entourées, ne laissent aucun doute à cet égard. Ce sont,
avec la branche de laurier qui pend de la main droite d’Apollon,
les mêmes accessoires caractéristiques que nous avons trouvés au-
près de ce dieu, sur les médailles coloniales d’Alexandria-Troas762 ;
mais, au lieu d’un seul cyprès que ces médailles nous montrent

761Elle fut découverte en 1833 ou 1834.
762Ci-dessus, p. 105-107; et pl. 13., n°s 1-3.

152



planté à ses côtés, la fresque de Pompeï, seul monument figuré, au-
thentique, qui nous reste de la métamorphose de Cyparisse, laisse
distinctement apercevoir un cupressetum autour de l’édifice consa-
cré à Apollon.

Les traditions relatives au mythe de Cyparisse varient beau-
coup dans les auteurs grecs, comme dans les auteurs latins.

Philostrate763 reconnaît à ce mythe une origine asiatique : en
parlant du bois sacré de cyprès et de lauriers planté auprès du
temple d’Apollon, dans le faubourg d’Antioche de Syrie, appelé
Daphné, il a soin de dire que Cyparisse était un jeune Assyrien, qui
passait pour avoir été changé en cyprès ; et, ajoute-t-il, la beauté
de l’arbre fait foi d’une telle métamorphose.

Une autre tradition, recueillie par Servius,764 assigne l’île de
Crète pour patrie à Cyparisse, jeune homme aussi chaste que
beau, dont Apollon, ou Zéphyre, était éperdument amoureux, et
qui, voulant conserver la pureté de ses mœurs, s’enfuit vers le
fleuve Oronte, et se réfugia sur le mont Casius, où il fut changé en
cyprès. Si, dans cette légende, l’île de Crète est le lieu où Apollon
chercha à séduire Cyparisse, n’oublions pas que les écrivains
grecs ou latins désignent comme la patrie du cyprès une ville de
cette île, Tarrha, célèbre, de même que Cnosse, par le culte qu’on
y rendait à Apollon.765 Remarquons, d’autre part, que, dans le
récit de Servius, le mont Casius et le fleuve Oronte nous ramènent
en Syrie, cette partie importante de l’Asie occidentale, qui déjà,
par ses monuments figurés et par ses traditions écrites, nous a
fourni la preuve que le culte du cyprès y fut très-anciennement
établi en l’honneur d’Apollon et du soleil, comme en l’honneur de
Vénus et de la lune.766 Si Zéphyre est substitué à Apollon dans
une variante de cette légende recueillie par Servius,767 nous
le trouvons nommé dans un passage où Nonnus semble dire
qu’Apollon et Zéphyre s’étaient disputé le cœur de Cyparisse.768 A

763 In Vita Apollon. 1., 16.
764Ad Virgil. Æneid. 3., v. 680.
765Sur la haute antiquité et l’importance du culte d’Apollon dans l’île de Crète, nommément à Cnosse

et à Tarrha, voyez les savantes remarques de K. O. Müller (Die Dorier, t. 1., p. 206-209).
766Ci-dessus, p. 19, 20, 37-41, 51-58, 96-99, 104-107.
767Servius, loc. cit.
768Καὶ Ζέφυρον κλονέεσκε Λάκων νέος · ἀλλὰ [θανόντα

Ἡβητὴν Κυπάρισσον ἰδὼν ἐρατεινὸς ἀήτης
Εὗρεν Ἀμυκλαίοιο παραιφασίην Ὑακίνθου.

Dionysiac. 11., 363-365.

153



ce nom de Zéphyre, pouvons-nous ne pas nous rappeler que la
Vénus asiatique était assimilée à l’air, cosmologiquement parlant,
et que, chez les anciens habitants de l’Arménie, peuple sorti du
territoire de l’empire assyrien, cet élément intervenait dans les
augures qui se tiraient de la plus ou moins grande agitation du
feuillage des cyprès sacrés d’Armavir769 ?

Ovide, sur l’autorité, sans doute, de quelque mythographe
grec, dont les écrits et même le nom ne nous sont point
parvenus770 ; Ovide, le plus ancien des écrivains de l’antiquité
qui nous ont conservé la fable de Cyparisse et Apollon; Ovide771

place la scène principale dans l’île de Céos ou Céa,772 dans
une île presque contiguë à l’Attique, cette célèbre contrée
où le culte d’Athéné, la légende et les symboles de la déesse,
l’assistance qu’elle prête à Hercule dans ses douze travaux ou ses
initiations,773 la légende de Thésée et bien d’autres faits, nous
révèlent une civilisation importée de l’Asie occidentale. Aussi
trouvons-nous dans le récit du docte et ingénieux chantre des
Métamorphoses, plus d’un trait qui tout à la fois décèle aussi
une origine asiatique et s’accorde avec la fresque de Pompeï.
D’autre part, des témoignages authentiques nous apprennent
que, sous divers noms et dès une époque reculée, Apollon fut
adoré dans l’île de Céos,774 et qu’il continua de l’être jusqu’aux
derniers temps du paganisme. Il y portait principalement les
surnoms d’Aristée et de Carthéen. De nos jours on a découvert,
dans les ruines de Carthée, les restes d’un temple dédié à Apollon
Carthéen775 ; et c’est aux environs mêmes de Carthée, que, selon
le poète latin, Cyparisse tua par mégarde un très-beau cerf objet
de tous ses soins, et qui était consacré aux nymphes des champs
appelés carthéens, carthæa arva. Ce cerf, comme le cyprès, doit

769Ci-dessus, p. 64-73.
770Voyez, à ce sujet, les observations de Gierig, dans la préface de son édition des Métamorph. d’Ovide,

et celles de M. Avellino (mémoire cité, p. 13-17, 21).
771Metamorph. 10., 106-142.
772Aujourd’hui Zéa.
773Voy. surtout les peintures d’une série nombreuse de vases grecs, d’ancien style.
774Voy. sur l’île de Céos, sur les ruines de Carthéa et sur le culte d’Apollon dans cette île, les manuscrits

autographes et inédits d’Anse de Villoison, déposés à la Bibliothèque impériale (le 3e vol. surtout), et les
notes écrites, par le même voyageur, à la marge des pages 15, 16 et suivantes du 2e volume du Voyage de
Tournefort au Levant (éd. de Lyon, 1727; trois vol. in-8°). L’exemplaire se conserve aussi à la Bibliothèque
impériale. (Cf. Bröndsted, Voyag. et Recherch. dans la Grèce, p. 1-76; pl. 8., 16-19.)

775Bröndsted, ibid. p. 18 et suiv. pl. 8., 16-19.

154



être pour nous une image symbolique d’Apollon lui-même.776 Le
portrait qu’en trace Ovide ne permet aucun doute sur ce point : il
était très-grand777 ; il avait des cornes d’or ou dorées,778 un collier
de pierres précieuses, une bulle d’argent suspendue sur le front,
ce qui,779 pour le dire en passant, caractérisait Apollon comme un
dieu solaire et lunaire à la fois.780 Cette description, que j’abrège,
ne se rapporte nullement au quadrupède placé près du siége de
Cyparisse, dans la fresque de Pompeï. Les petites proportions que
lui a données le peintre ne répondent ni à un cerf ordinaire, ni
au cerf des champs carthéens, tel que le poète le dépeint. De
plus, l’animal, plein de vie, n’est point dans l’attitude où devrait
être un cerf blessé à mort. Ne dirait-on pas plutôt une biche781

ou un jeune cerf apprivoisé, qui tourne la tête vers Cyparisse,
pour exprimer qu’il l’aime et qu’il attend de lui un regard, une
caresse? Et si c’est un cerf, comme je suis porté à le croire, ne
représente-t-il pas ici symboliquement Apollon lui-même, le
protecteur céleste de Cyparisse? Dans les traditions écrites, le
quadrupède tué par Cyparisse est tantôt un cerf,782 tantôt une
biche783 ; mais le trait principal du mythe, qui, dans la fresque de
Pompeï, marque la métamorphose du jeune chasseur, ce trait
est fidèlement reproduit dans le récit d’Ovide784 : le peintre fait

776A l’appui de cette opinion, j’aurais à citer les témoignages que plusieurs savants archéologues, nom-
mément MM. le duc de Luynes, Raoul-Rochette, Rathgeber, Ph. le Bas, Em. Braun, Avellino, ont produits
pour prouver que le cerf et la biche furent consacrés à Apollon, comme à Artémis ou Diane. Je me bornerai
à faire une mention particulière des monnaies autonomes de Caulonia, qui nous montrent, au droit, un
cerf placé sur un autel, à côté de l’image d’Apollon, et, au revers, un cerf regardant tantôt à droite, tantôt
à gauche (voy. l’intéressante notice publiée par M. Émile Braun, dans le Bulletino dell’ Instit. arch. année
1843, p. 94, 95). C’est ainsi que, sur un des bas-reliefs de l’obélisque de Xanthus, l’image symbolique de
Vénus, une vache allaitant son veau, est placée en regard de l’image anthropomorphique de la déesse.

777«Ingens cervus.»
778«Cornua fulgebant auro.»
779Bulla super frontem parvis argentea loris

Vincta movebatur ... ...
780Voyez mes observations sur l’emploi simultané de l’or et de l’argent dans les images des divinités

(Recherches sur Vénus, p. 108-116).
781Les biches qui jouent un rôle dans les fictions mythologiques des Grecs et des Romains, sont souvent

représentées avec un bois de cerf.
782Ovide, loc. cit. Servius, ad Virgil. Æneid. 3., 64, 680. Lactantius Placidus, Argum. Ovid. Metamorph. 10.,

3. Scriptores rer. mythic. latini tres, t. 1., fab. 177., p. 134.
783Servius, ad Virgil. Georgic. 1., 20. Scriptores rer. mythic. latini tres, t. 1., fab. 6., p. 2 ; fab. 178., p. 135.
784Cette conformité avait tellement frappé M. Avellino, que, selon lui (Mémoire cité, p. 15), l’auteur

de la fresque l’aurait peinte, l’imagination pleine des vers d’Ovide. Il a soin de dire que les inscriptions
latines trouvées à Pompeï prouvent que les poètes de la haute latinité étaient parfaitement connus dans
cette colonie romaine, et il renvoie à l’opuscule de M. Wodsword intitulé : Inscriptiones pompejanæ (Lond.
1837). Toutefois les différences que je signale entre le récit du poète et l’œuvre du peintre ne me permettent
pas de souscrire sans restriction à l’opinion du docte académicien de Naples.

155



naître du sommet de la tête de Cyparisse la cime d’un cyprès
pyramidal ; le poète, à son tour, après ces mots caractéristiques,
metas imitata cupressus,785 dépeint la métamorphose dans les vers
que voici :

In viridem verti cœperunt membra colorem;
Et modo, qui nivea pendebant fronte capilli,
Horrida cæsaries fieri, sumptoque rigore
Sidereum gracili spectare cacumine cœlum.

On chercherait en vain dans les autres poètes ou mythographes
de l’antiquité les précieux détails qui accompagnent cette fiction;
et il est difficile de ne pas reconnaître dans le récit d’Ovide, comme
dans la fresque de Pompeï, un exemple de l’habitude qu’avaient les
Grecs et les Romains de transformer en mythe le symbole. Remar-
quons de plus qu’ici l’origine asiatique de la légende de Cyparisse
ne se trahit pas moins par le nom même du lieu où s’accomplit la
métamorphose. Ce nom, Carthéa, appartient à plusieurs idiomes
de l’Asie occidentale ; il signifie la ville, et dut nécessairement être
imposé par une colonie phénicienne à la cité qu’elle fonda dans
l’île de Céos. Le nom seul de Carthage justifierait, au besoin, une
pareille assertion.

Lactantius,786 dans l’analyse succincte qu’il fait de chaque
livre des Métamorphoses d’Ovide, n’avait pas à reproduire
les détails que je loue dans le récit du poète ; mais, tout en se
bornant à rapporter les deux faits principaux, la coupable
passion d’Apollon et la métamorphose de Cyparisse, il place aussi
le lieu de la scène dans l’île de Céos ; et s’il omet de désigner
nominativement la ville de Carthée, en revanche il nous montre
qu’il avait puisé ses renseignements ailleurs que dans Ovide, car
il nous apprend que Cyparisse avait pour père Amyclée. Cette
dernière notion ne se trouve ni dans Ovide, ni dans aucun
autre écrivain. Rapprochée des trois vers cités de Nonnus,787 où
Cyparisse a pour patrie la Laconie, elle nous ramène dans cette
contrée; et là nous trouvons, non-seulement une très-ancienne

785Il n’est pas sans intérêt de faire remarquer ici que d’autres écrivains latins, pour désigner le cyprès,
emploient quelquefois, au lieu de cupressus, le mot cyparissus, identique avec le nom du personnage changé
en cyprès par Apollon. Virgile nous en fournit deux exemples, l’un dans les Géorgiques (2., v. 84), le second
dans l’Énéide (3., v. 680).

786Loc. cit.
787Ci-dessus, p. 201, note 4.

156



ville du nom de Cyparissia,788 mais une Aphrodite armée, dont
le culte dut être, de bonne heure, importé en Grèce par
les Phéniciens, adorateurs d’Astarté armée, et une Athéné
Cyparissia,789 autre divinité armée, qui se confond à la fois avec la
déesse Onka ou Onga de ces mêmes Phéniciens, et avec la Vénus
Mylitta de Babylone et de Ninive.

Une autre tradition790 donne pour père à Cyparisse, au lieu
d’Amyclée, Télèphe, qu’une biche, disait-on, avait nourri ; et, par
une coïncidence digne d’attention, nous voyons, sur un bas-relief
de la villa Borghèse,791 une biche accroupie auprès d’Augé, mère
de Télèphe, comme nous trouvons une biche ou un cerf accroupi
auprès de Cyparisse sur la fresque de Pompeï.

Enfin quelques écrivains latins substituent le nom de Silvain
ou Sylvain à ceux d’Apollon et de Zéphyre dans la légende, de Cy-
parisse.792 Parmi ces écrivains, nous retrouvons Servius, et ici le
témoignage qui résulte de sa riche érudition est d’autant plus im-
portant qu’il se produit à l’occasion de ce vers où Virgile793 nous
apprend que l’on représentait Silvain portant à la main un jeune
cyprès :

Et teneram ab radice ferens, Silvane, cupressum.

Cette attribution du cyprès à Silvain est confirmée tout à la fois
par la substitution de ce dieu à Apollon, dans la fable de Cyparisse,
et par les monuments figurés que citent à ce sujet Heyne794 et Vis-
conti.795 A ces monuments, selon la judicieuse observation de M.
Avellino, il faut ajouter une inscription latine, métrique, compo-
sée en l’honneur du dieu Silvain et découverte dans l’Abruzze cité-
rieure, sous le château de Capistrano, diocèse de Valva.796 Le vers

788Ci-après, p. 245.
789Pausanias, 3., 22., 7.
790Servius, ad Virgil. Æneid. 3., 680.
791Visconti, Monum. scelti borghesiani, pl. 33. ; édit. de Milan.
792Servius, ad Virgil. Georgic. 1., 20 ; ad Eclog. 10., 26. Scriptores rer. mythic. latini tres, t. 1., fab. 6., p. 2 ;

fab. 178., p. 135.
793Georgic. 1., 20.
794Ad Virgil. loc. cit.
795Mus. Pio-Clement. t. 7., explication de la pl. 10. (Cf. le Dr. Frédéric Creuzer, Symbolik, t. 3., p. 843; 3e

édition.)
796Copiée par l’abbé Costanzo, cette inscription fut publiée dans les Papiri diplomatici (p. 332) de Marini,

puis dans les Nouvelles annales de l’Institut archéologique (vol. 6., p. 150), ou M. Avellino (mémoire cité, p. 27,
note 1) est fondé à dire qu’elle n’aurait pas dû être annoncée comme inédite. Elle a, plus récemment, été

157



cité des Géorgiques de Virgile est introduit dans cette inscription.
L’identité de Silvain et d’Apollon ressort donc à la fois, on le

voit, de la substitution du premier au second dans la légende
de Cyparisse, et de l’attribution du cyprès à Silvain, comme à
Apollon. Le culte de Silvain, divinité fort énigmatique, dont nous
ne découvrons en Grèce aucune trace, avait-il été importé de
l’Orient chez les Romains797 ? ou bien ceux-ci trouvèrent-ils
ce culte établi chez les anciens peuples d’Italie, à qui une
émigration asiatique l’aurait apporté en même temps que le
symbole du cyprès? Ce sont des questions insolubles, ce me
semble, dans l’état actuel de nos connaissances. Bornons-nous
à remarquer que le vers cité des Géorgiques nous rappelle un
usage originaire de l’Asie occidentale, comme le cyprès ; un usage
simultanément constaté par des cylindres asiatiques et par des
monuments égyptiens, où nous avons vu un jeune cyprès placé
à la main, soit d’un prêtre, soit d’un initié, soit d’une divinité
chargée de présider à la vie et au printemps.798 Mais complétons
cette remarque en transcrivant ici le commentaire entier de
Servius sur le même vers de Virgile, commentaire où Silvain, à
l’exemple des divinités de l’Asie occidentale,799 se montre avec
le double caractère de dieu des vivants ou de la terre et de
dieu des morts ou des enfers : « Silvain est le dieu des forêts. Il
aima un jeune homme, nommé Cyparisse, qui avait une biche
parfaitement apprivoisée. Le dieu, sans le savoir, ayant tué
cette biche, Cyparisse en mourut de douleur. Silvain, qui le
chérissait,800 le changea en cyprès, arbre ainsi appelé du nom
de Cyparisse ; et, pour se consoler, dit-on, il porte à la main un
arbre de cette espèce. Quelques-uns pensent que Silvain est une
divinité infernale,801 et, pour cette raison, ils lui attribuent le
cyprès, qui, à cause de la faiblesse de ses racines, convient aux
rites funéraires.802 »
reproduite par M. Liberatore, dans ses Opuscoli (p. 112).

797Voyez, sur le dieu Silvain, les inscriptions latines que M. le Dr. Jean Labus a rapportées dans ses
Marmi antichi bresciani, et les savantes observations dont il a accompagné ces inscriptions (p. 74-77).

798Ci-dessus, p. 64, 165, 166, 183-185.
799Voy. Mém. de l’Acad. des inscriptions, nouv. série, t. 14., 2e partie, p. 68, 173. Recherches sur Vénus, p.

43, 44, 72, 74, 75, 226, 227, 238-240.
800Mot à mot : «le dieu amoureux.»
801Mot à mot : «un dieu funèbre.»
802«Silvanus deus est silvarum. Hic amavit puerum Cyparissum nomine, qui habebat mansuetissimam

cervam. Hanc quum Silvanus nescius occidisset, puer est extinctus dolore : quem amator deus in cupres-

158



Que le dieu qui change Cyparisse en cyprès s’appelle Silvain
ou Apollon, cette métamorphose ne cache pas moins un sens
élevé, que mes savants devanciers ne semblent pas avoir pénétré
à travers la fiction érotique inventée par l’imagination sensuelle
et dépravée des Grecs. On n’a pas compris que Cyparisse est
un initié qui atteint, non sans de pénibles efforts, le but que
s’étaient proposé les fondateurs des mystères. Son âme est
restée victorieuse dans le combat qu’elle avait à livrer à la
matière, source de toutes les passions charnelles et déréglées ; et
cette victoire est représentée symboliquement par la mort que
Cyparisse donne lui-même au cerf ou à la biche qu’il chérissait. Le
cerf, dans certains rites propres à l’institution des mystères chez
les Assyriens et les Phéniciens, se substitue au taureau.803 Dominé
par des désirs impétueux, emporté par sa grande vigueur,
furieux même au temps des amours, le cerf, animal herbivore
comme le taureau, est, comme lui aussi, le symbole du principe
humide,804 et, par conséquent, le symbole de la vie matérielle, le
symbole des dieux créateurs ou qui dispensent la vie.805 Mais il a
sur le taureau l’avantage de marquer, tout à la fois par son rut
et par la perte annuelle et périodique de son bois, l’époque du
printemps, cette saison si impatiemment attendue, où, chaque
année, une nouvelle vie se manifeste à la surface de la terre.806

Dans le langage symbolique des mystères, dompter et tuer le
cerf ou le taureau, c’est donc la victoire de la vie spirituelle sur
la vie charnelle, la victoire de l’âme sur le corps. Ce triomphe
appartient à Cyparisse, dont les habitudes pieuses et la pureté de

sum arborem nominis ejus vertit, quam pro solatio portare dicitur. (Hunc Silvanum quidam funebrem
deum putant, et ideo cupressum tribuunt ei, quia eadem arbor apta sit funeri ob radicum infirmitatem).»
Servius, ad Virgil. Georgic. 1., 20. — Ces mêmes renseignements se trouvent, mot pour mot, dans le premier
et le second des trois mythographes latins dont les écrits ont été retrouvés à la bibliothèque du Vatican,
par les soins de S. Em. Mgr. le cardinal Maï. (Voy. Script. rer. mythicar. latini tres Romæ nuper reperti, t. 1., fab.
6., p. 2 ; fab. 178., p. 135; ed. Bode.)

803De là, cette double attribution du cerf et du taureau à Apollon et à Artémis ou Diane; de là, sur des
bas-reliefs assyriens et sur des pierres gravées ou des scarabées de travail phénicien, ces groupes composés
d’un ou deux lions, d’un ou deux griffons, qui dévorent un cerf au lieu d’un taureau; de là aussi, des têtes
de cerf substituées à des cornes ou à une tête de taureau, comme ornement des tiares des rois parthes.

804Voy. Rech. sur Vénus, p. 156-162, 191, 192, 220-225.
805Que si l’on objectait que, dans le récit d’Ovide et sur la fresque de Pompeï, je prends le cerf des

champs carthéens pour l’image symbolique d’Apollon, je demanderais si Zeus ou Jupiter, Osiris, Çiva, Dio-
nysus, ne se métamorphosent pas en taureau sous la plume des mythographes et des poètes, ou ne sont
pas représentés avec les formes de cet animal dans les monuments de l’art.

806On voit encore une fois ici que les institutions religieuses et le langage symbolique des Chaldéens
ou des Assyriens n’avaient rien emprunté aux phénomènes climatériques de l’Égypte, ni aux productions
de son sol.

159



mœurs nous sont attestées par les légendes grecques qu’Ovide et
Servius avaient eues sous les yeux. Sorti victorieux des épreuves
et des combats institués, en Orient, dans les initiations, il meurt,
c’est-à-dire il achève, par la mort de son corps, de rendre à son
âme la liberté qu’elle avait perdue. Comme Hercule, après que sa
dépouille mortelle eut été consumée sur le bûcher mystique, il
reçoit, avec le don de l’immortalité, les honneurs insignes de
l’apothéose. Il les reçoit d’un dieu solaire, Apollon ou Silvain,
qui, comme Mithra, modèle de perfectibilité proposé aux initiés,
préside à la vie future et à la célébration des mystères. La
métamorphose de Cyparisse en cyprès, symbole d’Apollon et de
Silvain, symbole de la vie éternelle ou de l’immortalité, est donc
une véritable apothéose.807 Je ne sais si je m’abuse, mais il me
semble que la fresque de Pompeï, monument où se révèle un
sentiment profondément religieux, confirme le sens élevé que je
prête au mythe de Cyparisse.

L’attribution du cyprès à Apollon, chez les Grecs d’Europe, de
même que chez les Grecs asiatiques, est, on le voit, pleinement
justifiée par le témoignage indirect de la légende de Cyparisse où
nous lisons le nom de Silvain, comme par les témoignages directs
que j’ai rapportés plus haut. Je ne puis produire un nombre aussi
imposant de preuves en faveur d’une attribution semblable à Ar-
témis, la Diane grecque, sœur et compagne inséparable d’Apollon.
Mais le fait n’est pas moins certain; il pourrait même être affirmé
par voie d’analogie ou de consanguinité, à défaut de preuves.

Déjà nous avons appris de Pausanias que, sur la route d’Argos
à Tégée, au milieu du cupressetum planté sur le mont Lyconé, on
avait érigé, en l’honneur d’Artémis Orthia, un temple qui renfer-
mait les statues de Latone, d’Apollon et d’Artémis.808

Dans la Phocide, à Œanthéa, où Aphrodite avait un temple, le
même voyageur809 vit, un peu au-dessus de la ville, un bois sacré
de cyprès et de pins, et, dans ce bois, un temple et une statue d’Ar-
témis.

807M. Émeric David et M. Avellino reconnaissent bien que le cyprès est un symbole solaire, et le cerf
ou la biche, un symbole du principe humide; mais ils ne tirent pas de ces deux faits les conséquences
qu’il convient d’en déduire, pour les appliquer à l’interprétation du mythe de Cyparisse. L’académicien
napolitain n’entre même pas dans l’examen du sens psychologique de ce mythe. L’académicien français,
j’en fais à regret l’observation, se trompe lorsqu’il dit (Jupiter, t. 2., p. 436, 437) : «Ce n’est point Cyparisse
qui fut changé en cyprès ; c’est, au contraire, l’amour d’Apollon pour le cyprès qui donna naissance à la
fable de Cyparisse ...»

808Ci-dessus, p. 192, 193.
809Pausanias, 10., 38., 5.

160



Xénophon, exilé de sa patrie, se retire à Scillonte,810 ville bâtie
par les Lacédémoniens aux environs d’Olympie. Par l’ordre même
des dieux, il y achète, pour le consacrer à Artémis, un territoire
qu’arrosait un petit fleuve nommé Sélinus, comme celui qui cou-
lait près du temple de la déesse, à Éphèse. Là, avec les dîmes des
richesses rapportées de son expédition en Asie, Xénophon érige
un temple, une statue et un autel à Artémis. «Le temple, nous dit-
il lui-même, ressemble en petit à celui d’Éphèse; mais à Éphèse, la
statue de la déesse est d’or ; ici, elle est de cyprès.811 »

Ovide, dans ses Métamorphoses,812 représente comme
couverte d’une épaisse forêt de cyprès813 la vallée de Gargaphie814

consacrée à Diane, qui s’y baignait avec les nymphes lorsqu’elle
fut surprise par Actéon. La détermination de la position de cette
vallée dans la Béotie n’offre point de difficulté. M. Panofka815

me semble fondé à la placer au pied même du mont Cithéron.
Décrivant un bas-relief de sarcophage,816 où l’on voit Actéon
attaqué par quatre de ses propres chiens, au moment où la déesse
offensée le métamorphose en cerf, il dit : «Des cyprès et des pins
contribuent à désigner le mont Cithéron, sur lequel ces deux
espèces d’arbres croissaient en abondance.» Toutefois cette
dernière assertion n’est pas justifiée par les deux passages, l’un

810Ou Scillunte. Ce fut là qu’il écrivit sa célèbre histoire de la retraite des dix mille.
811Ὁ δὲ ναὸς ὡς μικρὸς μεγάλῳ τῷ ἐν Ἐφέσῳ εἴκασται, καὶ τὸ ξόανον ἔοικεν ὡς κυπαρίττινον χρυσῷ

ὄντι τῷ ἐν Ἐφέσῳ. (Cyri expeditio, 5., 3., 12 ; ed. Lud. Dindorf.) — Les écrivains latins ne sont d’accord, ni
entre eux, ni avec Xénophon, sur la matière qui avait servi à faire la statue de Diane à Éphèse. Pline (H. N.
16., 79.) rapporte que, selon la plupart, cette statue était d’ébène, mais que, selon Mucien, le plus récent des
écrivains qui l’avaient vue sur les lieux, elle était de bois de vigne, et n’avait jamais été changée, bien que
le temple où elle était enfermée eût été rebâti jusqu’à sept fois. Mucien, ajoute Pline, nomme le sculpteur
qui avait choisi le bois de vigne pour la statue : il s’appelait Pandémios.

8123., fab. 2., 155, 156.
813Acuta densa cupressu.
814Ou Gargaphia.
815Antiques du cabinet Pourtalès, p. 53.
816Ce sarcophage, découvert en 1738, dans une vigne appartenant à l’illustre famille des Borghèse, est

passé de la villa Borghèse, autrefois villa Pinciana, au musée du Louvre. Il est de marbre de Luni, et a bien
souvent été décrit ou figuré (voyez notamment : Villa Pinciana, st. 7., n°s 16 et 17. Millin, Monum. inéd. t.
1., p. 40; Galerie mytholog. 100., 101., 405, 406, 407. Bouillon, Musée des antiq. t. 3., bas-reliefs, pl. 17. Clarac,
Mus. de sculpt. anc. et mod. t. 2., 1re part. n° 315, p. 321-330; pl. 113 et 114). Je reparlerai de ce précieux
monument dans mon second mémoire. Feu M. Avellino, le trouvant décrit dans l’ouvrage de M. Panofka
sur le cabinet de M. le comte de Pourtalès-Gorgier, a commis l’erreur de le désigner comme appartenant à
ce riche cabinet. Le savant académicien de Berlin le mentionne à l’occasion d’un vase peint grec, qui déjà
avait été publié par feu le comte Alexandre de Laborde (Collection du comte de Lamberg, p. 37, vignette), et
qu’il reproduit (ouvrage cité, p. 53-57, pl. 21.) d’après l’original que possède M. de Pourtalès.

161



d’Ovide,817 l’autre de Philostrate,818 auxquels il renvoie le lecteur.
Si le poète latin et l’écrivain grec ne nous apprennent rien sur
l’emplacement précis de la vallée et de la fontaine de Gargaphie,
le second fait mention d’Actéon à propos d’une fontaine ou d’une
source qui doit être celle de Gargaphie, située près du mont
Cithéron, bien qu’il ne la désigne par aucune dénomination.

En diverses parties de la Grèce, d’anciens usages, d’anciens
monuments de l’art, d’anciens noms de lieux ou de cités vont nous
révéler quelle importance, quelle extension avaient acquises, chez
les Hellènes, le culte et la culture du cyprès pyramidal, ou plutôt le
culte et les rites des divinités dont cet arbre vivace et toujours vert
était le symbole ou l’image idéographique. Dans cette revue, quel-
quefois fastidieuse, nous recueillerons, du moins, des témoignages
qui attestent qu’en Grèce le cyprès ne fut pas seulement consacré
à Apollon et à Artémis, mais, pour ainsi dire, à toutes les divinités
créatrices, aux divinités célestes, comme aux divinités terrestres
et infernales. Nous trouverons enfin, dans les récits des auteurs an-
ciens, ou dans la composition des monuments d’antiquité figurée,
quelques particularités importantes qui ne nous permettront pas
de douter que le culte du cyprès ne fût passé de l’Asie antérieure
chez les Grecs avec le culte des dieux que révéraient les peuples
d’Orient les plus anciennement civilisés.

C’est par l’intermédiaire des îles situées entre le continent
asiatique et la Grèce que se fit cette double importation. Les docu-
ments écrits, de même que les monuments de l’art, mettent ce fait
en évidence. Déjà nous venons de trouver le mythe de Cyparisse
transporté de Syrie, où il avait pris naissance, dans l’île de Céos, au-
près d’une cité appelée d’un nom qui, dans un des idiomes de l’Asie
occidentale, signifie ville. Déjà aussi j’ai cité, quant à l’île de Cypre,
des traditions et deux coupes d’argent doré, ciselées, ou gravées,
qui prouvent que, dès une haute antiquité, le culte du cyprès y
avait été introduit. À défaut de ces preuves, le nom de Cypre,819 rap-
proché, comme je l’ai fait, du nom de la déesse Cypris, du nom de
l’arbre qui nous occupe, et du nom du métal consacré à cette divini-
té, suffirait pour nous donner lieu de croire que les cyprès, dont la

817Metamorph. 3., v. 155.
818 Imagin. 1., 14.
819Cette île, avant d’avoir reçu le nom de la déesse même, Vénus-Cypris, dont le culte y fut introduit

par les Phéniciens, avait successivement porté plusieurs autres noms. Le témoignage de Pline l’Ancien
(Hist. nat. 5., 35., 1) est formel à cet égard.

162



cime pyramidale s’élance au-dessus de tous les autres arbres dans
les forêts ou les bois qui, sur le sol de l’île, attirent les regards du
voyageur moderne, sont autant de rejetons des plants de cyprès
que les Phéniciens durent autrefois apporter d’Ascalon en Cypre
avec le culte de la Vénus Assyrienne. L’importation de ce culte est
attestée, je le répète, par le témoignage formel d’Hérodote820 et
de Pausanias.821 Et nous ne pouvons trouver la Vénus assyrienne
représentée sous l’emblème d’un cyprès, au revers des médailles
d’une autre île phénicienne, Aradus,822 et son culte introduit avec
celui du cyprès dans la Phénicie continentale, en Syrie, en Armé-
nie, dans l’Asie Mineure, en Arabie et en Égypte, sans admettre que
les mêmes faits s’étaient produits lors de la colonisation de l’île de
Cypre par les Phéniciens. Au témoignage formel des deux coupes
citées, nous aurions à ajouter plus d’une preuve matérielle, si la nu-
mismatique de cette île, trop souvent conquise et dévastée depuis
cette époque, était plus complète qu’elle ne l’est dans nos collec-
tions d’antiquités.

Au-dessus de l’île de Cypre, nous trouvons celle de Rhodes,
où les médailles et les traditions s’accordent à montrer que les
croyances religieuses du continent asiatique avaient jeté de pro-
fondes racines. Le culte d’Aphrodite et d’Éros y tenait le premier
rang, et là, sans doute, le symbole du cyprès marquait, comme la
rose, l’origine phénicienne ou assyrienne de ce culte. Toutefois les
historiens et les poètes ne me laissent pas autre chose à dire sur
la question qui nous intéresse, si ce n’est que l’île de Rhodes était
renommée pour ses bois de cyprès.823

Samos, cette île dont les traditions et les médailles
autonomes conservaient, sous la domination successive des Grecs
et des Romains, l’empreinte d’une civilisation asiatique; cette île
où Héra, par la double attribution du lion et du taureau,824 se
confondait, comme en Syrie, avec la Vénus assyrienne, Samos me
donne lieu de remarquer que, selon le témoignage formel de

8201., 105.
8211., 14., 6.
822Ci-dessus, p. 83-85.
823Théophraste, Histor. plantar. 4., 6.
824Voy. Mémoires de l’Acad. des inscr. t. 15., 2e partie, p. 93, 94; Recherch. sur Vénus, pl. 3 B, n°s 9, 11 et

13, pl. 18., n° 7 ; et rapprochez les médailles autonomes de Cnide (Carie), Rech. sur Vénus, pl. 3 B, n°s 12 et
14-18. Sestini, Descr. dell. med. ant. gr. del Mus. Hederv. 2., 223, n° 9.

163



Pline,825 elle s’était primitivement appelée Cyparissia. Je n’ignore
point que cette dénomination a été jugée fabuleuse par un habile
archéologue de Berlin,826 qui a fait de l’histoire des Samiens
l’objet d’une étude particulière. Mais son opinion n’a pas obtenu
l’assentiment de feu M. Avellino827 ; et il me sera peut-être permis
d’ajouter que, selon toute probabilité, M. Panofka eût modifié son
sentiment, et M. Avellino insisté davantage sur l’argument que
lui fournissait le passage de Pline, si, remontant l’un et l’autre à
l’origine du nom de Cyparissia, ils avaient tenu compte des faits
qui se rattachent directement ou indirectement à l’histoire du
cyprès. Ils eussent, par exemple, remarqué que cet arbre avait
nécessairement dû être attribué à Héra et à Junon, comme nous
avons vu, et comme nous verrons plus loin, qu’il le fut à Zeus et à
Jupiter. Ils en avaient même une preuve directe et formelle dans
un passage où Tite-Live828 rapporte qu’à Rome on conservait,
dans un temple érigé sur le mont Aventin, deux statues de Junon
Reine (Juno Regina) d’origine étrusque et faites avec du bois de
cyprès. Ils eussent remarqué, de plus, que l’île de Samos s’était
aussi appelée Parthénia,829 et que si Héra, qui passait pour y être
née et y avoir épousé son frère Zeus, reçut de cette île le surnom
de Samia, elle avait pu, à des époques antérieures, porter ceux de
Parthénos (vierge) et de Cyparissia. D’une part, ces deux derniers
surnoms expliqueraient les noms de Parthénia et de Cyparissia
qui furent donnés à l’île natale de la déesse830 ; d’autre part, ils
confirmeraient l’identité d’Héra avec Athéné et Vénus-Uranie,
toutes deux réputées vierges, et surnommées, l’une Cyparissia,831

l’autre Cypris. Enfin, les deux savants académiciens eussent
remarqué que l’attribution commune du cyprès à chacune de ces
trois divinités est une conséquence de leur identité primitive, et
une confirmation du passage controversé de Pline. N’allons-nous
pas tout à l’heure trouver, en Étrurie et en Picentine, Héra ou
Junon adorée sous le nom de Cypra ou Cupra, et ce nom donné
même à plusieurs villes de la Picentine qui rendaient à cette

825Hist. nat. 5., 37., 1.
826M. Th. Panofka, Res Samiorum, p. 8, 9.
827Mémoire cité, p. 11.
82827., 37. — Cf. Obsequens, De prodig. 106.
829Varron cité par Lactance,De fals. relig. 1., 17. Virgile,Æneid. 1., 15, 16. Étienne de Byzance, voc.Σάμος.
830Ovide (Metamorph. 8., v. 220) désigne l’île de Samos sous le nom d’Insula junonia.
831Ci-dessus, p. 205; ci-après, p. 243.

164



déesse un culte particulier ?
L’île de Crète, plus voisine du continent grec que l’île de Sa-

mos, et célèbre par plusieurs mythes dont l’origine assyrienne ou
phénicienne ne saurait être contestée et sera de ma part, dans un
autre travail, l’objet d’un examen approfondi ; l’île de Crète, dis-je,
est le lieu auquel se rattache une des plus anciennes légendes de
la mythologie grecque. Diodore de Sicile,832 dans un passage dont
j’ai déjà cité quelque chose, rapporte, en effet, une tradition qui
avait cours chez les Crétois et qui confirme mon observation. Ces
insulaires racontaient que les Titans avaient habité le territoire
de Cnosse. On voit encore sur ce territoire, ajoute l’historien sici-
lien, les fondations et la cour de la maison où vécut Rhéa, ainsi
qu’un bois de cyprès, d’une haute antiquité.833 Or nous avons dé-
jà recueilli, dans les autres textes et dans les monuments figurés
que j’ai produits, plus d’une preuve de l’attribution du cyprès à
la Déesse de Syrie et à Rhéa, divinités primitivement identiques.
D’autre part, Zeus, qu’on disait avoir été élevé dans l’île de Crète,
était adoré en Syrie et dans l’Asie Mineure sous l’emblème d’un
cyprès ; en Occident, on lui érigeait des statues faites avec le bois
de cet arbre. Selon Pythagore, le sceptre de ce dieu est aussi de cy-
près.834 C’est une modification grecque de l’usage oriental de pla-
cer un jeune cyprès à la main des divinités, ou des prêtres qui les
représentent. Enfin, d’après les légendes rapportées plus haut, Cy-
parisse passait tantôt pour être né dans l’île de Crète, tantôt pour
être né en Syrie. A ces divers témoignages, il faut ajouter que la
culture du cyprès était si répandue en Crète835 et remontait à une
époque si reculée, que les auteurs grecs et les auteurs latins s’ac-
cordent à considérer cette île comme la patrie du cyprès.836 On

8325., 66., 1 ; ed. C. Müllero.
833... καὶ κυπαρίττων ἄλσος ἐκ παλαιοῦ χρόνου ἀνειμένον. — Cf. les vers de Virgile cités plus haut, p.

80, 81.
834Jamblique, in Vita Pythag. 28. Hermippe, apud Diogen. Laërt. 8., 10. — M. Boeckh (ad Pindar. Fragm.

p. 631) et M. Lobeck (Aglaoph. p. 896) adoptent l’opinion d’Aldobrandini, qui, dans ses notes sur Diogène
de Laërte, veut qu’on ait donné à Jupiter un sceptre de bois de cyprès, par la seule raison que ce dieu était
né dans l’île de Crète, patrie de cet arbre. Mais l’attribution du cyprès aux divinités asiatiques que j’ai
désignées dans la première section de ce mémoire, prouve qu’il faut chercher ailleurs que dans l’île de
Crète l’origine et le motif de l’usage dont il s’agit. Bochart (Geograph. sacr. 1., 4.) est bien plus dans le vrai,
ce me semble, lorsqu’il dit qu’aux mains de Jupiter un sceptre de bois de cyprès était le symbole de la durée
éternelle de son empire. Il faut louer Meursius d’avoir approuvé cette interprétation. Ils auraient pu, l’un
et l’autre, ajouter que ce sceptre de cyprès marquait aussi que Jupiter est le souverain maître de la vie.

835On sait aussi, par le témoignage d’Athénée (Deipnosoph. 5., 10.), que la ville de Milet, colonie primi-
tivement fondée par les Crétois, sur les côtes de la Carie, fournissait au commerce du bois de cyprès, qui
jouissait d’une grande réputation.

836Théophraste, Hist. plantar. 4., 1., 6. Virgile, Georgic. 2., 84. Vitruve, 2., 9. Pline, Hist. nat. 16., 33., 60.

165



précise davantage : on désigne nominativement la ville crétoise
de Tarrha,837 dont les habitants honoraient d’un culte particulier
Apollon,838 à qui les monuments figurés des peuples de l’Orient et
des peuples d’Europe attribuent le cyprès, en même temps que les
traditions écrites font jouer à ce dieu et à son symbole un si grand
rôle dans la légende de Cyparisse.

Bien que la Sicile ne soit pas située sur les mers que nous
parcourons en ce moment, je demande à l’Académie la permission
d’appeler son attention sur une idylle de Théocrite qui nous a
conservé le souvenir de l’importation du cyprès dans cette île
célèbre. Ce charmant poète, décrivant la grotte où Polyphème
supplie Galathée de venir partager son ardeur amoureuse, dit
expressément que cette grotte était ombragée par des lauriers et
par des cyprès élancés.839 Mais si le personnage de Polyphème,
comme chaque cyclope, comme la légende d’Ulysse et Polyphème,
introduite par Homère dans l’Odyssée, appartient à des traditions
dont l’origine asiatique ne saurait être méconnue; si Théocrite,
pas plus qu’Homère décrivant la grotte de Calypso,840 n’oublie
ici de faire mention des cyprès, n’est-il point singulier que cet
arbre, qui joue un si grand rôle dans les antiquités figurées des
Phéniciens et des Syriens, ne se soit pas encore rencontré sur les
monuments de la Sicile ? N’y a-t-il pas lieu aussi d’être surpris de
ne trouver que dans un seul auteur la preuve de l’importation du

Athénée, Deipnosoph. 1., p. 27 f. Plutarque, Sympos. 1., problem. 2, n° 5. Philostrate, Imagin. 1., 9. Claudien,
De rapt. Proserpin. 3., 370-372. Cf. Eurip. ap. Porphyr. De abstin. 4., 19 ; ed. Rhoer. Bod. ad Theophrast. loc. cit.
Meursius, in Creta, p. 105. Spanhem. ad Callimach. p. 159, 160. — M. Avellino (mémoire cité, p. 4, note 3) fait
remarquer que Saumaise a eu tort de vouloir lire, dans le passage cité de Pline, in Tarento, au lieu de in Creta,
et qu’il a été justement repris à ce sujet par le P. Hardouin. Mais il omet de dire que les éditeurs postérieurs
de Pline ont conservé le passage où ce naturaliste dit : «La Crète est la patrie du cyprès, que pourtant Caton
qualifie de tarentin, sans doute parce que Tarente fut la première ville où on l’importa. » Les voyageurs
modernes s’accordent à dire, avec Théophraste et Pline, que le cyprès est très-répandu dans certaines
parties de l’île de Crète (Candie), et qu’il y croît même, au milieu des neiges, sur les plus hautes montagnes
(voy. Tournefort, Voyage dans le Levant, t. 1., p. 32. Sieber, Reise nach der Insel Kreta (Leipzig, 1833), t. 2., p. 86,
87. Cf. M. Carl Ritter, Die Erdkunde, t. 11., p. 581, 582). Les montagnes désignées, à ce sujet, par les écrivains
anciens, sont lesMonts Idéens et lesMonts blancs (λευκοί), ces derniers probablement ainsi nommés à cause
des neiges perpétuelles qui couvraient leurs sommets. Les uns et les autres nous rappellent l’épithète de
κυπαρισσόκομος, qui nous est connue par les anciens scoliastes d’Homère (ad Iliad. Δ, 131; 2., 797, etc.).
Voy. Thesaur. ling. græc. sub voce ; édition de MM. Hase et Dindorf frères.

837Théophraste, loc. cit. — Cet auteur avance même qu’à Tarrha le cyprès recevait l’épithète de
κουριζομένη, parce que, de quelque manière qu’il eût été coupé, il repoussait du tronc et même des racines.
Ceci n’est nullement justifié par l’expérience, pas plus pour le cyprès que pour les autres arbres verts ; ce
qui n’a pas empêché Pline (ubi supra) de dire, de son côté, que, dans l’île d’Énarie, le cyprès repousse après
avoir été coupé.

838K. O. Müller, Die Dorier, t. 1., p. 207.
839Ῥαδιναὶ κυπάρισσοι. (Idyll. 11., v. 45.)
840Odyss. 5., v. 64.

166



cyprès dans une île successivement occupée par les Phéniciens
et les Grecs? Ces deux espèces de problèmes semblent pouvoir
se résoudre en admettant que le palmier, qui, dans l’Asie
occidentale, partageait avec le cyprès les honneurs d’un culte
symbolique, se substitua complètement à ce dernier arbre.

Si de l’archipel grec, de l’île d’Ogygie et de la Sicile, revenant
sur le continent grec, nous abordons en Béotie et parvenons
à ces lieux où jadis les Phéniciens, conduits par Cadmus,
bâtirent une ville et des temples, qu’ils consacrèrent à la Vénus
assyrienne, nous y découvrons sans peine des traces certaines
de l’importation du culte du cyprès. Déjà, dans la Phocide,
province voisine de la Béotie, nous avons constaté qu’à Delphes
on avait revêtu de lambris de cyprès le temple d’Apollon, ou, du
moins, une des cella de cet édifice ; et que, sur le mont Parnasse,
il avait existé, au milieu d’un cupressetum, une ancienne ville,
primitivement appelée Cyparissia.841 Je ne m’arrêterai pas à
rechercher si du bois de cyprès, qui avait servi à construire les
galères des Phéniciens, fut, comme on l’assure, employé à
fabriquer les trois xoanon qu’Harmonie consacra à Vénus.842 Mais
je dirai, avec toute certitude, qu’à Tyr le cyprès et le cèdre
entraient principalement dans la construction des vaisseaux, et
que ces deux espèces de bois provenaient des forêts du mont
Sénir,843 dans le Liban. C’est Ézéchiel844 qui nous donne ce
renseignement.845 Théophane,846 à son tour, nous apprend que,
de son temps, en Orient, on continuait à construire les navires
avec du bois de cyprès. Le même usage, à l’époque d’Alexandre le
Grand, se pratiquait dans les ports du golfe Persique; car c’est
à l’embouchure du Tigre que ce prince, voulant conquérir
l’Arabie, fit réparer sa flotte avec du bois de cette espèce, tiré de
la Babylonie, où les forêts de cyprès abondaient, tandis que le
pays était dépourvu d’autres arbres propres aux constructions

841Ci-dessus, p. 194.
842Pausanias, 9., 16., 2.
843Plus tard on l’appela le mont Hermon.
84427., 5.
845Cet usage s’introduisit en Occident. Du moins voyons-nous Platon (De legib. 4.) le recommander par-

ticulièrement aux constructeurs de navires.
846 In Vita Anastasii (Baron. Annal., ad A. 714). Théophane dit formellement que les Sarrasins d’Alexan-

drie allaient couper en Phénicie et dans l’île de Cypre les bois de cyprès dont ils avaient besoin pour leur
flotte.

167



navales.847

Dans l’Arcadie, cette province si riche en souvenirs
asiatiques, nous voyons Hercule vaincre le terrible sanglier
d’Érymanthe, montagne qui, de même que le Cyllène, reçoit
d’Ovide848 l’épithète de cupressifère. Un tel combat, dans la
légende de ce héros, nous avertit suffisamment que les flancs de
l’Érymanthe recelaient une grotte consacrée à la célébration de
mystères originaires de l’Asie occidentale. Dès lors, si Ovide nous
montre cette montagne plantée de cyprès,849 il ne faut oublier
ni les cylindres asiatiques, ni les médailles lydiennes, où nous
avons remarqué un cyprès placé, comme image symbolique de
la Vénus assyrienne, au milieu de scènes d’initiation.850 Nous
retrouverons plus loin des arbres de cette espèce sur des coupes
d’origine phénicienne, qui, comme les deux coupes citées de l’île
de Cypre,851 représentent également des initiations aux mystères
de la même déesse.

Sans quitter l’Arcadie, nous pouvons recueillir un
témoignage non moins direct de l’alliance du culte du cyprès avec
le culte de Vénus. Un temple et une statue avaient été érigés
en l’honneur de la déesse au milieu d’un bois sacré de cyprès,
planté vers le confluent du Lymax avec la Néda; et là, bien que
Vénus fût adorée sous un nom dont nous ne connaissons pas
l’équivalent dans sa légende orientale, elle était représentée
sous une des formes qui, empruntées à l’iconographie religieuse
des Assyriens et des Phéniciens, servaient à exprimer l’antique
croyance, que les premiers êtres vivants naquirent au sein
des eaux ou de la mer. « A environ douze stades au-dessus de
Phigalie, dit Pausanias,852 il y a des bains chauds, et le Lymax se
jette dans la Néda, à peu de distance de ces bains. On voit, vers

847Aristobule, cité par Arrien, 7., 19., 4 ; ed. Dübner. — Strabon (Geogr. 16., p. 741) dit même
qu’Alexandre fit construire une partie de sa flotte dans la Babylonie avec des cyprès tirés des forêts et
des paradis, ce qui, pour le dire en passant, montre que les plantations des parcs ou des jardins royaux ne
furent pas épargnées par le vainqueur.

848Epist. 9., 87.
849Horace pensait sans doute aux cyprès du mont Érymanthe lorsqu’il exprime cette opposition :

Nigris aut Erymanthi
Silvis, aut viridis Cragi.

(1., Od. 21., 7 et 8.)
M. Döring, dans ses savants commentaires sur les poésies d’Horace, ne paraît pas s’être rappelé

qu’Ovide donne au mont Érymanthe l’épithète de cupressifère.
850Voy. pl. 9., n°s 1, 2, 4 ; pl. 4., n° 3.
851Ci-dessus, p. 95.
8528., 41., 4.

168



leur confluent, un temple d’Eurynome, qui, depuis longtemps,
est en grande vénération. Situé dans un endroit très-escarpé et
d’un abord très-difficile, il est entouré de beaucoup de cyprès,
très-serrés les uns contre les autres. Le peuple, à Phigalie, croit
qu’Eurynome est un surnom d’Artémis ; mais ceux d’entre eux qui
connaissent les écrivains anciens disent qu’Eurynome était fille
de l’Océan, et qu’Homère en fait mention dans l’Iliade, lorsqu’il
dit qu’Héphæstus fut recueilli par Eurynome et Thétis. Le temple
d’Eurynome ne s’ouvre qu’un seul jour dans l’année; il reste
fermé tout le reste du temps. Le jour qu’on l’ouvre, on y offre
des sacrifices tant au nom de la ville qu’au nom des particuliers.
Comme je ne m’y suis pas trouvé dans le temps de la fête, je n’ai
pu voir la statue d’Eurynome ; mais j’ai appris des Phigaliens que
ce xoanon853 est lié avec des chaînes d’or ; qu’il représente une
femme jusqu’aux cuisses, et que le reste du corps a la forme d’un
poisson; ce qui indique, d’une manière bien évidente, une fille
de l’Océan, habitant le fond de la mer avec Thétis. Mais on ne
voit pas, ajoute le voyageur grec, comment, et d’après quelle
tradition vraisemblable, on aurait pu attribuer cette forme à
Artémis.» Pausanias, il faut bien le dire, ne nous donne pas ici
une haute idée de son savoir, lorsqu’il repousse une tradition
fondée tout à la fois sur l’identité primitive de Vénus et de Diane
chez plusieurs peuples de l’Asie occidentale, et sur les rapports
que la théologie assyrienne avait établis entre l’eau ou la mer et
ces deux divinités.854 Il ne paraît même pas avoir soupçonné que
l’Eurynome des Phigaliens, moitié femme, moitié poisson, est
identique avec Dercéto ou Atergatis, cette Vénus marine que
l’Orient représentait sous une forme semblable, en même temps
que Dagon, son époux, était figuré sous les traits d’un homme
barbu, à corps et queue de poisson.855 Nous avons pour témoin de
l’identité non indiquée par Pausanias une image authentique de
Dercéto, sculptée sur un des bas-reliefs découverts à Yazili-Kaïa
par M. Ch. Texier.856 Ici, la déesse, vue de face, et représentée avec
un corps et une queue de poisson, a la tête surmontée d’un grand

853Statue de bois. Voy. plus loin la note 3 de la page 224.
854Ce sont précisément les rapports d’Artémis avec le principe humide que K. O. Müller (Die Dorier, t.

1., p. 376) prend en considération pour justifier les Phigaliens d’identifier cette déesse avec Eurynome.
855Recherches sur Vénus, pl. 19., n° 7 ; pl. 22., n°s 1 et 1a, 9 et 9a, pl. 24., n°s 15, 16, 19 et 20.
856Descript. de l’Asie Mineure, etc., 1re partie, t. 1., pl. 79., n° 1. Voy. mes Recherches sur Vénus, pl. 22., n°

2.

169



mihr.857 Le centre et le sommet de cet emblème sont ornés chacun
d’un astérisque. Superposés l’un à l’autre, les deux astérisques
représentent, sans aucun doute, la planète Vénus sous ses deux
aspects du soir et du matin. Aux épaules de la déesse sont
attachées deux ailes, qui, en se recourbant, simulent, avec une
intention marquée, le croissant de la lune. Je rapprocherai de
cette figure une autre image, non moins curieuse, non moins
instructive, qui représente Mylitta, la Vénus assyrienne, sortant
du sein de la mer ou des eaux. Celle-ci est brodée ou peinte sur
la stole d’un roi d’Assyrie revêtu d’un costume solennel, que,
dans une autre occasion, j’ai comparé à la stole olympiaque
décrite par Apulée.858 Ce roi, entouré de sa cour, est assis sur son
trône, au milieu d’un beau bas-relief, qui provient des ruines de
Nimroud, et qui n’est pas une des moins précieuses conquêtes
dues aux premières fouilles de M. A. H. Layard. La déesse859 n’a
point un corps de poisson ; et sa tête, au lieu d’être surmontée
du mihr, est coiffée d’une tiare conique, ornée de deux cornes
de vache. Mais son corps et ses pieds sont enveloppés d’un
grand méandre, symbole qui des monuments assyriens, où il
représente les eaux, est passé, avec la même signification, dans
les monuments des Phéniciens et des Grecs ; et ce méandre est
disposé de manière à nous faire comprendre que la déesse sort du
sein des eaux ou de la mer. Nous avons donc sous les yeux une
image de la divinité féminine que Bérose, cité par Alexandre
Polyhistor,860 nomme Omoroca ou Omorca, Marghaia ou Marcaja,
et même Thagattha ou Thaladta,861 c’est-à-dire la mer862 ; cette
déesse, n’en doutons pas, fut le type de l’Aphrodite Anadyomène
des mythographes, des peintres et des sculpteurs grecs. Fille
de l’Océan comme Aphrodite, comme Eurynome, et assimilée,
comme elles aussi, à Artémis, elle tient de la main gauche une
coupe qui a la forme d’un croissant, et qui ainsi est, à double titre,
le symbole du principe humide. La même idée est exprimée sur le

857Altération du type primitif d’une colombe à ailes éployées, emblème de Mylitta et de Mithra.
858Opp. t. 1., Metam. 11., p. 804, 805; ed. Oudendorp.
859Voy. Layard’s Monuments of Nineveh, pl. 9. Voy. aussi mes Recherches sur Vénus, pl. 19 B, n° 6.
860Apud Euseb. Chronic. 1., 4 et 5.
861Il est curieux de retrouver cette forme du nom de Vénus dans le nom d’une courtisane qui, selon

Athénée (Deipnosoph. 13., p. 567 c), s’appelait Thalatta. C’était aussi le titre d’une comédie grecque, qui ne
nous est point parvenue (ibid.).

862Voy. mes Recherches sur Vénus, p. 41, 42.

170



grand bas-relief d’Yazili-Kaïa,863 où la Vénus asiatique tient, dans
la main gauche, un sceptre court, orné d’une fleur de lotus, et,
dans la main droite, un long sceptre surmonté du croissant de la
lune. Après cette remarque, je reviens au méandre de la Vénus
Anadyomène des Assyriens, pour dire qu’à Nimroud ce symbole
affecte une forme qui pourrait aisément le faire confondre avec
une chaîne, comme déjà plus d’une fois j’en ai été témoin. Dès
lors nous sommes amenés à conjecturer que les chaînes qui, selon
le récit fait à Pausanias par les Phigaliens, liaient la statue
d’Eurynome, déesse-poisson, étaient en réalité un méandre864

semblable à celui dont les ondulations enveloppent le corps de la
Vénus Anadyomène de Nimroud.865 Dès lors aussi ne convient-il
pas de remarquer que, si divers traits de conformité se révèlent
entre l’image de l’Eurynome des Phigaliens et les images citées de
la Vénus assyrienne ou phénicienne, une preuve de l’identité
de ces deux divinités ressort également du soin qu’avaient eu
les ancêtres des Phigaliens d’entourer le temple et le xoanon866

d’Eurynome d’un bois de cyprès, arbre particulièrement consacré
à Vénus par les Assyriens et les Phéniciens? Tout à l’heure nous
verrons en Illyrie, dans une colonie de Corinthe, une statue de
Vénus placée au milieu d’un temple orné de sept cyprès.

Si nous suivons Pausanias dans l’antique cité que je viens
de nommer, et si nous n’avons pas perdu le souvenir des
monuments figurés que nous ont légués les Corinthiens, nous ne
pouvons méconnaître l’origine asiatique de plusieurs croyances
religieuses et de certains usages privés de ce peuple célèbre. Déjà
nous avons trouvé dans un temple de l’acropole de Corinthe,
comme dans les sanctuaires des Syriens, le culte d’Aphrodite

863M. Ch. Texier, ouvr. cité, pl. 78. Voy. mes Recherches sur Vénus, pl. 2.
864Quelquefois, sur les cônes et les cylindres assyriens ou phéniciens, l’eau est représentée non par

un méandre à enroulements, mais par plusieurs filets réunis parallèlement et plus ou moins ondulés. On
en voit quelques exemples dans mes Recherches sur Mithra (Atlas, pl. 31. n°s 4, 5, 7 ; pl. 32., n°s 1 et 2). Je
reproduis ici, sous les n°s 5 et 6 de la planche 8., les dessins des sujets gravés en creux sous la base de deux
cônes qui, chacun, représentent précisément deux figures barbues, à corps et queue de poisson, analogues,
quant à leur forme, aux images citées d’Eurynome et de Dercéto, et, comme elles, enveloppées de filets
d’eau qu’on pourrait, au premier abord, prendre pour des liens.

865On objectera peut-être que, selon les Phigaliens, le xoanond’Eurynome était lié avec des chaînes d’or.
Mais il ne faut pas oublier qu’une des croyances les plus répandues dans l’antiquité, était que le soleil, à
son lever, sort du sein de l’Océan et qu’il s’y replonge au moment du coucher. Dès lors, il n’est pas étonnant
qu’on eût employé, pour un méandre destiné à représenter l’Océan ou la mer, le métal consacré au Soleil
et à Vénus, qualifiée tantôt fille de l’Océan, tantôt fille du Soleil.

866Remarquons que, selon Diogène de Laërte (in Præfat.), les mages passaient pour être les inventeurs
des statues de bois appelées xoana par les Grecs.

171



associé au culte d’Éros et à celui d’Hélios. Non loin de la ville,
le voyageur grec867 nous montre, réunis dans un bois sacré de
cyprès, appelé le Cranéon, le temple d’Aphrodite surnommée
Melænis ou la Noire, le temple de Bellérophon et le tombeau de
la célèbre Laïs. Ici le surnom d’Aphrodite nous rappelle que la
théologie orientale confondait dans une même divinité les idées
de nuit et de génération. Cette observation n’ajoute pas peu de
prix, ce me semble, à un témoignage qui nous apprend que, chez
les Grecs, on avait planté auprès de Vénus la Noire l’arbre
pyramidal et toujours vert, qui, en Asie, était un symbole de vie,
consacré aux divinités génératrices.

Sans sortir de la Corinthie, nous allons trouver, sur les pas
de Pausanias, un exemple de l’attribution de cet arbre à une
antique déesse qui, adorée par les Grecs sous deux noms qu’au
premier aperçu on ne serait pas tenté de rapporter à Vénus, se
confond néanmoins avec cette divinité, tout comme l’Eurynome
des Phigaliens. «Dans l’acropole de Phlionte,868 dit notre guide,869

vous verrez d’abord un bois de cyprès, puis un temple qui, depuis
les siècles les plus reculés, est l’objet d’une grande vénération.
La déesse qu’on y adore portait anciennement, dans le pays, le
nom de Ganyméda ; plus tard, elle prit celui d’Hébé ; Homère la
nomme ainsi dans le récit du combat singulier entre Pâris870 et
Ménélas, où il dit qu’elle versait à boire aux dieux, et dans le récit
de la descente d’Ulysse aux enfers, où il nous apprend qu’elle
était l’épouse d’Héraclès (Hercule). Olen, dans son hymne à Héra
(Junon), dit que cette déesse avait été élevée par les Saisons, et
que ses enfants étaient Arès (Mars) et Hébé.» Plus loin, Pausanias
nous fait remarquer que dans le temple de l’acropole de Phlionte,
aucune statue n’est exposée à la vue du public ni gardée en un
lieu secret. Il ajoute que, pour agir ainsi, les Phliasiens se fondent
sur une tradition sacrée. Je n’insisterai pas ici sur les diverses
circonstances qui, dans ce récit, me donnent lieu de supposer que
la déesse Ganyméda était identique avec la Vénus assyrienne. Je
me bornerai simplement à faire remarquer que le cyprès lui était
consacré, et que son premier nom, comme le passage d’Homère

8672., 2., 4.
868Ou Phliunte, à quarante stades environ de Titané, dans la Corinthie.
869Pausanias, 2., 13., 3.
870Alexandre, dans le texte grec.

172



où elle est appelée Hébé, nous reporte dans l’Asie occidentale. A
l’appui de cette dernière observation je citerai une pierre gravée,
phénicienne, qui prouve que l’idée de représenter Hébé versant
le nectar dans la coupe de Zeus ou Jupiter fut un emprunt fait par
les Grecs aux peuples de l’Asie occidentale. Sur cette intaille,
Baltis ou Beltis est placée, dans la même attitude, devant Baal
assis sur son trône.871 Une autre intaille phénicienne872 nous
montre la déesse assise sur les genoux de Baal et recevant de la
main droite de ce dieu une fleur de lotus, en échange de la coupe
qu’elle lui a présentée et qu’il tient de la main gauche.

D’autre part, des médailles authentiques peuvent apporter
dans la question de l’importation en Grèce du culte du cyprès
associé à celui de Vénus, un témoignage direct et décisif, bien
que personne, à ma connaissance, n’ait encore invoqué ce
témoignage pour éclaircir l’histoire du cyprès ou la légende
de la déesse. Le type de ces médailles a de plus, à mes yeux,
l’avantage de montrer comment, dans le cadre si resserré du
revers d’une monnaie, l’antiquité savait, à l’aide de symboles
empruntés aux formes géométriques, aux nombres et au règne
végétal, exprimer simultanément plusieurs idées théologiques
et cosmologiques de l’ordre le plus élevé. Les pièces dont
j’entends parler appartiennent à la numismatique de la ville
d’Apollonia, en Illyrie, colonie de Corinthe, et, par conséquent,
fille d’une métropole et d’une province où nous venons de trouver
plus d’une trace du culte de Vénus, du culte du cyprès, et de
l’influence exercée par l’Asie occidentale sur les croyances et
les usages religieux de la Grèce. Ce sont de grands bronzes, à
l’effigie de Septime Sévère, de Julia Domna et de Géta, qui jamais
n’ont été décrits ou figurés avec exactitude.873 Leur revers est
uniforme; il nous fait connaître un édifice religieux dont aucune
description, aucun autre dessin ne nous est parvenu, et dont
les ruines sont encore à découvrir. Cet édifice, certainement
érigé dans Apollonia, d’après un modèle apporté de Corinthe,
est un temple tétrastyle, orné de sept cyprès, et où l’on voit,
assise sur un trône, une divinité féminine, qui n’a jusqu’à ce
jour reçu aucune dénomination mythologique dans les recueils

871Voy. mes Recherch. sur Vénus, atlas, pl. 14 B, n° 1.
872 Ibid. ibid. n° 3.
873Voy. plus loin, p. 228, note 1.

173



de numismatique ou d’archéologie. Cette circonstance, la
construction de l’édifice, la statue de la déesse, les accessoires,
tout concourt à recommander un tel type à notre attention. Je
place sous les yeux de la Compagnie874 le dessin d’un grand
bronze à l’effigie de Julia Domna,875 où ce type est reproduit dans
un état de conservation qui ne laisse aucune incertitude sur les
détails que nous avons à examiner.876

Le fronton du temple est triangulaire, et l’entablement
supporté par quatre colonnes; ce qui, à mon avis, dut
originairement exprimer que la divinité adorée dans un temple
de cette forme était revêtue d’un triple caractère et présidait
aux quatre éléments, qui sont les agents de la création et de la
reproduction, et, pour ainsi dire, les quatre soutiens du monde
créé. Telle fut Vénus en Orient et en Occident. Reine, tout à la
fois, du ciel, de la terre et des enfers,877 et divinité génératrice,
elle avait, parmi ses attributs, les quatre éléments ; les nombres
trois, quatre et sept lui étaient consacrés ; et si nous trouvons
ici un globe sculpté sur le fronton, au centre du tympan, il doit
nous rappeler que fréquemment, à la même place, on voit un
globe semblable sur les médailles asiatiques dont le revers
représente le temple d’Astarté.878 Dans l’un et l’autre cas, nous
ne pouvons oublier qu’à Aphaques, dans le Liban, le jour de la
fête de la déesse, on faisait paraître dans les airs un globe de
feu.879 Deux grands cyprès pyramidaux s’élèvent, l’un à droite,

874Pl. 8., n° 4.
875L’original appartient au médaillier de la Bibliothèque impériale, où j’ai pu aussi examiner les grands

bronzes frappés à Apollonia en l’honneur de Septime Sévère et de Géta, que j’ai cités plus haut.
876Le docte Eckhel ne fait aucune mention de ce type. Il n’est pas reconnaissable dans les descriptions

ou les dessins qui ont été publiés des trois grands bronzes où il se reproduit uniformément. Dans le Musée
Arigoni (t. 1., tab. 8., n. 119), le texte, d’accord avec un dessin très-inexact, décrit ainsi le revers du grand
bronze de Julia Domna : «Temple tétrastyle, dans lequel est Jupiter assis ; de chaque côté, un arbre.» Plus
loin, dans le même ouvrage (t. 4., tab. 10., n. 51), le revers du grand bronze de Septime Sévère est décrit
en ces termes : «Temple tétrastyle, dans lequel est Jupiter assis, tenant de la main droite une patère, et
de la gauche une haste ; autour du temple, des arbres.» Mionnet, malgré son exactitude habituelle, ne
commet pas moins une erreur tout aussi grave. Oubliant que, dans le deuxième volume de sa Description
de médailles (p. 34, n° 67), il avait décrit ainsi le revers du grand bronze de Julia Domna : «Femme assise
à gauche, dans un temple tétrastyle, le chapiteau orné de cyprès ; de chaque côté, un cyprès,» l’habile
numismate ne s’aperçoit pas que ce type est exactement reproduit au revers d’un grand bronze frappé,
en l’honneur de Géta, dans la même ville d’Apollonia. Il décrit succinctement ce dernier revers, en disant
(Suppl. 3., 327, n° 105) : «Jupiter assis dans un temple tétrastyle ; de chaque côté, un cyprès.»

877Recherch. sur Vénus, p. 43, 44, 72, 74, 75, 226, 227, 238-240. Mithra était revêtu de ce même triple
caractère (Mém. de l’Acad. des inscr. nouv. série, t. 14., 2e part. p. 68, 173).

878Voy. le n° 2 de la pl. 8 ci-jointe. Voyez aussi mes Recherches sur Vénus, atlas, pl. 1., n° 9 ; pl. 4., n° 5 ; pl.
15., n° 7 ; pl. 35., n°s 1, 2, 3 et 11.

879Zosime, Histor. 1., 58., 4 et 5 ; ed. Reitemeier. — Sozomène (Histor. ecclesiast. 2., 5.), au lieu d’un globe

174



l’autre à gauche du temple; ils représentent symboliquement le
soleil et la lune, et nous ramènent aux deux cyprès qui, sur la
face antérieure du trône votif de la déesse de Syrie,880 tiennent
lieu de ces deux astres, et aux deux autres cyprès qui, sur les
médailles impériales de Perga,881 sont surmontés, l’un de l’image
du soleil, l’autre du croissant de la lune. Mais, de plus, au revers
du grand bronze frappé à Apollonia, cinq petits cyprès s’élèvent
derrière le sommet et les deux côtés inclinés du fronton du
temple. Là, comme sur un monument étrusque882 et sur deux
bas-reliefs mithriaques dont je parlerai plus loin, ils sont les
emblèmes de cinq des sept planètes que comptaient les anciens,
en y comprenant le soleil et la lune. Très-fréquemment les
cylindres et les cônes asiatiques que je rapporte aux mystères de
la Vénus assyrienne ou aux mystères de Mithra, représentent
aussi les sept planètes, mais sous la forme de sept petits globes,
ou de cinq petits globes placés auprès de l’astérisque du soleil
et du croissant de la lune. Sur les monuments mithriaques
d’époque romaine, les sept planètes sont figurées, tantôt par sept
cyprès,883 tantôt par sept autels allumés ou non,884 tantôt par
cinq astérisques accompagnés du soleil et de la lune,885 tantôt
enfin par sept astérisques.886 Dans ces deux derniers cas, les
sept planètes sont sculptées sur le manteau (candys) même de
Mithra. C’est donc au milieu d’un temple orné des sept planètes
symboliquement représentées, qu’était placée l’image de la
déesse adorée à Apollonia. Le long sceptre qu’elle porte de la
main gauche, la patère que probablement elle tenait de la
main droite, mais qui est cachée par une des quatre colonnes,
l’arrangement des cheveux, l’agencement de la draperie, qui
s’enroule au bas des reins, de manière à laisser nu le haut du
corps, toutes ces particularités, ajoutées au témoignage qui
résulte du globe et des sept cyprès, nous autorisent à reconnaître
ici Vénus représentée avec son triple caractère de reine du

de feu, parle d’un feu semblable à une étoile.
880Ci-dessus, p. 51-58, et pl. 5., n° 1.
881Ci-dessus, p. 55, 56, et pl. 14., n°s 1 et 2.
882Voy. pl. 13., n° 5.
883Voy. mes Recherch. sur Mithra, atlas, pl. 92.
884 Ibid. pl. 78., n° 1 ; pl. 79., n° 2 ; pl. 96., n°s 1 et 2.
885Voy. mes Recherch. sur Mithra, atlas, pl. 80., n° 1.
886 Ibid. ibid. n° 2.

175



ciel, reine de la terre et reine des enfers, et avec son caractère
aussi de divinité génétrice ou génératrice. Rapprochée du type
des médailles autonomes de Nagidus de Cilicie, dont j’ai parlé
plus haut,887 l’image qui est sous nos yeux justifie pleinement
la dénomination que je propose de lui appliquer. Bien plus,
dans sa pose, dans son ensemble et dans quelques-uns de ses
détails caractéristiques, elle nous offre la preuve que, comme la
Vénus de Nagidus figurée sur la médaille n° 9 de la planche 8, la
Vénus d’Apollonia est due à l’imitation d’un modèle asiatique,
modifié et embelli par le goût et l’imagination des Grecs.888 Si des
médailles frappées en Illyrie sous la domination romaine, nous
remontons aux monnaies autonomes d’Apollonia, de Dyrrachium
ou Dyrrhachium, de Corcyre, et à celles que Mionnet889 attribue à
Euchélies ou Enchéli d’Illyrie,890 nous voyons même Corinthe
répandre au loin, sans les avoir modifiés, d’autres types quelle
avait directement reçus de l’Asie occidentale. Citons surtout la
vache allaitant son veau, groupe qui, en Orient, représentait
symboliquement Vénus et l’Amour, et qui se fait remarquer, avec
divers accessoires, sur les monnaies autonomes dont j’entends
parler.891

Non loin de Corinthe, à Sicyone, furent frappées, à l’effigie
de Plautille, épouse de Caracalla, deux monnaies de bronze, l’une
de moyen module,892 l’autre de petit module,893 qui nous offrent
chacune un nouvel exemple de l’attribution du cyprès à une di-
vinité adorée dans une cité grecque. Je joins ici894 un dessin de
la première de ces deux pièces, d’après l’exemplaire bien conser-
vé qu’en possède la Bibliothèque impériale.895 Sur cette monnaie,

887Ci-dessus, p. 29-31.
888On retrouve l’imitation du même modèle, avec la légende VENUS FELIX, au revers d’un joli quinaire

d’argent, frappé en l’honneur de Fausta, épouse de Constantin le Grand. Il est reproduit sous le n° 4 de la
pl. 26 de mes Recherches sur Vénus, d’après un dessin dont je suis redevable à l’obligeance et au talent de
M. E. Carlier. Cf. le bel aureus de la Bibliothèque impériale que j’ai publiée (Ib. pl. 21 A, n° 11). On y voit, au
revers de la tête d’Hadrien, Vénus assise sur son trône et entourée de la légende VENERIS FELICIS.

889Descript. de méd. 2., 44, n° 165; Suppl. 3., 353, n° 315; pl. 12., fig. 8.
890M. l’abbé Cavédoni (Bulletino del Inst. arch. n° 12, déc. 1841, p. 190) n’admet pas cette attribution.

Il penche à classer les pièces dont il s’agit parmi les monnaies archaïques de Corcyre ou d’Apollonia, ou
même d’un Dyrrhachium d’Épire, dont je ne trouve aucune autre indication.

891Voy. Mém. de l’Acad. des inscrip. nouvelle série, t. 15., 2e partie, p. 267, 268. Recherches sur Vénus, p.
165-168; atlas, pl. 14 G, n° 9-13, 18; pl. 14 H, n°s 2-6. Cf. ibid. n° 9.

892Mionnet, Suppl. 4., 172, n° 1141.
893 Id. ibid. n° 1142.
894Pl. 7., n° 3. C’est le n° 1141 de Mionnet.
895Un second exemplaire se trouvait autrefois dans le médaillier de feu M. Allier de Hauteroche.

176



comme sur l’autre,896 on voit, au revers, un petit temple tétrastyle,
sans statue, érigé au sommet d’un rocher placé entre deux statues
terminées en gaine et représentant chacune un même dieu bar-
bu. À côté de l’une et de l’autre de ces deux statues, s’élève un
beau cyprès pyramidal. Une grande incertitude règne sur la divi-
nité dont elles nous offrent l’image et à qui avait été dédié le petit
temple. Mionnet se contente de les désigner ici par le mot termes ;
mais en décrivant la seconde monnaie,897 il leur applique la déno-
mination d’hermès. M. l’abbé Cavédoni898 se croit autorisé à recon-
naître sur la première, comme sur la seconde, le temple d’Escu-
lape dont Pausanias899 fait mention dans sa description de Sicyone.
Malgré la déférence habituelle que j’ai pour les décisions d’un juge
aussi compétent, je ne puis m’empêcher de placer ici quelques re-
marques qui montreront que son sentiment n’est pas à l’abri de
toute contestation. Et d’abord constatons qu’à Sicyone le temple
dont parle Pausanias n’était pas exclusivement consacré à Escu-
lape. On y voyait, dit-il, outre la statue de ce dieu, celles d’Hypnos
(le Sommeil), d’Apollon Carneïus, de Pan, d’Artémis, etc. Il n’en
était pas de même du temple érigé en l’honneur d’Aphrodite par
les Sicyoniens900 : la déesse y régnait sans partage901 ; sa statue d’or
et d’ivoire, ouvrage célèbre de Canachus, la représentait assise ;
telle était aussi la pose de la Vénus de Nagidus et celle de la Vénus
d’Apollonia adorée dans un temple tétrastyle, flanqué de deux cy-
près et surmonté de cinq autres arbres de cette même espèce. Ajou-
tons que les monnaies autonomes de Sicyone ne laissent aperce-
voir aucune trace du culte d’Esculape, et que, parmi les médailles
impériales de la même ville, deux seulement nous rappellent ce
culte.902 Au contraire, une multitude de monnaies autonomes ou
impériales de Sicyone attestent, par les types les plus expressifs,
que le culte d’Aphrodite, d’Hermès903 et d’Éros, ou les cultes réunis

896N° 1142 de Mionnet, décrit par ce numismate d’après l’exemplaire qui appartenait à feu M. J. Mil-
lingen.

897N° 1142.
898Spicileg. numism. p. 92, 93.
8992., 10., 2 et 3.
900Pausanias, 2., 10., 4.
901Une statue d’Antiope avait seule obtenu la faveur d’être placée dans ce temple avec la statue

d’Aphrodite.
902L’une, au revers de la tête de Géta (Mionnet, Descr. de méd. 2., 201, n° 382), représente Hygie ; l’autre,

au revers de la tête de Caracalla (Vaillant, Numism. græc. p. 110), porte l’image d’Esculape.
903Le revers d’une médaille de Caracalla, frappée à Sicyone (Mus. Arig. 1., 9, n° 129), offre pour type une

177



d’Aphrodite et d’Apollon, étaient la religion dominante chez les Si-
cyoniens, comme chez les Corinthiens. Si, d’autre part, nous nous
rappelons qu’Hermès ou Mercure, tout comme Esculape et Jupi-
ter, fut représenté par des statues terminées en gaine; et si nous
remarquons qu’ici les deux statues ainsi façonnées ne sont point
accompagnées du symbole qui habituellement sert à caractériser
Esculape, un serpent enroulé ou non autour d’un bâton, il ne res-
tera guère plus de raison de rapporter à ce dieu plutôt qu’à Her-
mès ou à Aphrodite le petit temple qui se voit sur notre médaille.
Car les témoignages ne nous ont pas fait faute pour établir que
l’antiquité attribuait le symbole du cyprès à Hermès et à Zeus ou
Jupiter, aussi bien qu’à Esculape. Les deux arbres de cette espèce
que nous trouvons ici plantés auprès des deux statues en gaine ne
peuvent donc résoudre une question qui me paraît devoir rester
longtemps indécise. Toutefois je n’ai encore produit, quant à l’at-
tribution du cyprès à Esculape, que le témoignage indirect qui ré-
sulte d’un revers gravé sur quelques médailles impériales d’Épi-
daure, dont l’attribution a même été le sujet d’une longue contro-
verse entre les numismates.904 Il convient à tous égards que nous
interrogions ici les autres monuments de la Grèce. Je n’en trouve
qu’un à citer. C’est un antique temple d’Esculape, dont l’enceinte
était intérieurement ornée d’une plantation de vieux cyprès. Situé
à Titané, non loin de Sicyone, ce temple, selon Pausanias,905 renfer-
mait une statue d’Hygie, et avait, disait-on, été fondé par Alexanor,
fils de Machaon et petit-fils d’Esculape lui-même.

Parmi les personnages mythologiques dont la Grèce
avait reçu la légende avec les divinités, les systèmes religieux,
les sciences et les arts importés de l’Asie occidentale en
Europe, Cyparisse n’est pas le seul que les traditions grecques
nous montrent métamorphosé en cyprès. Personne n’ignore
qu’Étéocle passait pour avoir, le premier, institué en Béotie des
sacrifices en l’honneur de Charis,906 l’une des trois Grâces,
c’est-à-dire en l’honneur d’Aphrodite elle-même, puisque,
dans l’Iliade,907 Homère donne le nom de Charis à l’épouse

statue d’Hermès terminée en gaine.
904Voyez ci-dessus, p. 194-196.
9052., 2., 6.
906Théocrite, 16., 104. Scoliaste de Pindare, ad Olymp. 14., 1. Pausanias, 9., 35., 1. Cf. K. O. Müller. Orcho-

men. p. 134, 177.
90718., v. 382. Cf. Pausan. 9., 35., 4.

178



d’Héphæstus ou Vulcain. Personne n’ignore non plus que la
Béotie est précisément la province où les Phéniciens, conduits
par Cadmus, avaient importé le culte de la Vénus assyrienne, et
très-probablement, avec ce culte, le symbole du cyprès pyramidal.
Or il est dit, dans un passage curieux des Géoponiques,908 que les
filles d’Étéocle, pendant qu’elles dansaient en l’honneur des
Déesses, c’est-à-dire Déméter et Cora, tombèrent dans un puits,
et furent changées en cyprès, par la miséricorde de Ghé, la déesse
de la Terre. Ces filles d’Étéocle, appelées ici, pour cette raison,
les Cyprès, κυπάρισσοι, sont désignées ailleurs909 sous le nom
de Charites, χάριτες. Par là nous acquérons la preuve qu’on les
assimilait aux Grâces ; et dès lors nous sommes autorisés à croire
que les compagnes fidèles de la déesse appelée Cyprès910 avaient
réellement pu, comme Vénus, être surnommées elles-mêmes
Cyprès, et, comme elle aussi, être représentées sous la forme
symbolique du cyprès ; car Vénus, je le répète, est l’aînée des trois
Grâces, de même qu’elle est l’aînée des trois Parques.911 Les filles
d’Étéocle, ou plutôt Vénus et les deux autres Grâces, composaient
donc une triade qui, chez les Béotiens, était symboliquement
représentée par trois cyprès, comme l’était, chez les Syriens et,
selon toute probabilité, chez les Phéniciens, la triade formée de
Vénus, du soleil et de la lune. N’avons-nous pas reconnu cette
dernière triade dans les trois cyprès qui ornent la face antérieure
du trône votif de la Déesse de Syrie, que j’ai décrit plus haut912 ?

À leur tour, les myrtes de Vénus furent parfois appelés
les Charites, χάριτες : nous l’apprenons de quelques anciens
commentateurs d’Homère.913 D’autre part, en même temps que
les filles d’Étéocle ou les trois Grâces recevaient le nom de Cyprès,
κυπάρισσοι, on appliquait l’épithète de παρθένοι, les vierges, aux
grands cyprès qui, à Psophis en Arcadie, entouraient le tombeau
d’Alcmæon, fils d’Amphiaraüs.914 Les rapprochements que je
viens de faire semblent attribuer à cette épithète une origine

90811., 4.
909Voy. Eustathe, Didyme et les Scoliastes publiés par d’Anse de Villoison, ad Homer. Iliad. 5., 51.
910Bérouth, Brathy, Cypris. Voy. ci-dessus, p. 88-91.
911Recherches sur Vénus, p. 59, 60, 98.
912Ci-dessus, p. 51-58; p. 5., n°s 1 et 2.
913Ils sont indiqués dans la note 4 de la page 234.
914Pausanias, 8., 24., 4. — Selon cet écrivain, ces cyprès étaient d’une telle hauteur qu’ils dérobaient à

la vue la montagne ou la colline située auprès de Psophis.

179



préférable à celle que veulent lui reconnaître les commentateurs
de Pausanias, lorsqu’ils disent que les cyprès du tombeau
d’Alcmæon étaient appelés les vierges, παρθένοι, parce qu’on ne
les coupait jamais. Nous verrons, dans la deuxième partie de ces
Recherches, comment les cyprès sculptés sur les monuments
funéraires des Étrusques peuvent justifier l’interprétation
mythologique que je propose de substituer à cette explication.
Remarquons ici qu’Amphiaraüs avait obtenu les honneurs
divins, un autel, un temple même et un oracle.915 Remarquons
aussi que la légende de son fils paraît être intimement liée à
celle d’Aphrodite, la déesse qui présidait à l’empire des morts,
comme aux initiations, dont le suprême degré était l’apothéose.
Alcmæon avait eu en sa possession le fameux collier d’Ériphyle.916

Il le donna à sa femme Alphésibée, dans cette même ville de
Psophis, où l’on voyait un antique temple dédié à Vénus-Érycine
et le tombeau d’Amphiaraüs, mort avec les honneurs insignes de
l’apothéose.

Deux autres faits, rapportés par Athénée,917 concourent
plus directement à établir que, chez les Grecs, le cyprès était, en
particulier, consacré à Aphrodite. Cet auteur, dans la description
qu’il fait de deux élégants et somptueux navires, construits, l’un
pour Ptolémée Philopator, l’autre pour Hiéron, nous apprend que
ces navires contenaient chacun un Aphrodisium. Dans le premier,
appelé le Thalamégus, le petit temple, ou, comme nous dirions,
la chapelle d’Aphrodite, ornée d’une statue de la déesse, était
placée au-dessus d’une vaste pièce à colonnes, renfermant trente
lits. Le fût de chaque colonne avait été fait avec du bois de cyprès
tiré de Milet, colonie fondée dans l’Ionie par les Crétois ; les
chapiteaux, d’ordre corinthien, étaient composés d’or et d’ivoire ;
le plafond, également de bois de cyprès, attirait l’attention par
ses ornements sculptés et dorés. Dans le second navire,918

construit à Syracuse par le célèbre Archimède, les lambris et le
plafond de l’Aphrodisium étaient de bois de cyprès. Ce lieu, tout
resplendissant de pierres précieuses, et orné de peintures, de

915 Id. 1., 34., 1-3.
916Pausanias, 8., 24., 4.
917Deipnosoph. 5., p. 204, 205, 207; ed. Casaubon. — Au liv. 9., p. 402, Athénée rapporte un fragment de

l’Hippotrophus de Mnésimaque où il est parlé de lits dont le dais plaqué avec du bois de cyprès, θάλαμοι
κυπαρισσόροφοι.

918Athénée (ouvrage cité, 5., p. 207) emprunte ici à Moschion les traits principaux de la description de
ce second navire.

180



statues, de vases de formes diverses, ne renfermait que trois lits.
Hermippe, dans un passage dont j’ai déjà dit quelque chose,

s’exprime de manière à nous donner lieu de croire que le cyprès py-
ramidal ne fut pas seulement attribué aux dieux et aux déesses que
j’ai indiqués par leurs noms, mais à toutes les divinités de l’antiqui-
té qui présidaient aux choses du ciel et de la terre, τοῖσι θεοῖσιν,
dit le philosophe grec.919 Servius semble partager l’opinion d’Her-
mippe, lorsqu’il rapporte que Cyparisse fut changé en cyprès «par
la miséricorde des dieux,» misericordia deorum.920 Aussi peut-on
ajouter quelques faits à ceux que déjà j’ai cités dans le cours de
ce mémoire, et qui tendent à généraliser l’attribution du cyprès,
en nous montrant cet arbre comme le symbole de plusieurs divi-
nités génératrices, mâles ou femelles. C’est ainsi que, selon Théo-
crite,921 les statues du dieu Priape devaient être entourées de cy-
près, de myrtes et de lauriers. A Byzance, un xoanon représentant
Triton était de bois de cyprès.922 Ce dernier usage s’étendit même
jusqu’aux statues destinées à perpétuer les traits et le nom des ath-
lètes vainqueurs aux jeux olympiques923 ; et si je n’invoque pas ici
les témoignages qui établissent que le cyprès était consacré à plu-
sieurs divinités infernales, c’est qu’ils trouveront plus naturelle-
ment leur place dans le mémoire suivant.

La Grèce, en empruntant à l’Asie occidentale la coutume
d’attribuer ce symbole aux dieux générateurs, lui avait
aussi emprunté l’usage de prendre le cyprès pour exprimer
poétiquement l’idée d’une beauté humaine égale à la beauté d’un
dieu. Déjà nous venons de constater que, dans la Béotie, les Grâces
ou les filles d’Étéocle sont changées en cyprès, et prennent le nom
même de Cyprès (κυπάρισσοι), qui est un des noms de Vénus.924

Déjà aussi nous avons vu appliquer à de très-beaux cyprès la
qualification de vierges (παρθένοι), qui appartenait à Vénus et à
Minerve. Disons maintenant que Théocrite,925 voulant peindre

919Ap. Athen. Epitom. 1., p. 27; ed. Dalech.
920Ad. Virgil. Æneid. 3., 680.
921Epigramm. 4., dans les Analecta de Brunck, t. 1., p. 377.
922Athén. Deipnosoph. 11., p. 479, 480.
923Pausanias, 6., 18., 7.
924De même, dans une autre légende, les Grâces se changent en myrte, et nous rappellent que Vénus

était surnommée Myrthia et Myrtæa (Plutarque, Quæst. roman. Opp. t. 7., p. 87; ed. Reiske. Pline, H. N. 15.,
36., 2).

925 Idyll. 18., 30.

181



la beauté d’Hélène, fille de Léda, compare cette princesse à un
cyprès, c’est-à-dire à Vénus, si nous prenons cette comparaison
dans son acception symbolique. De son côté, Anacréon souhaite
un bel époux à une femme, en lui disant : «Qu’un beau cyprès
croisse dans votre jardin.926 » Enfin Aristénète, dans une de ses
lettres,927 compare au cyprès et au palmier le port de Laïs.
Bien des siècles après ces divers auteurs, une princesse qui a
pris rang parmi les écrivains byzantins, Anne Comnène, croit
nous donner, dans son Alexiade,928 l’idée la plus avantageuse de la
taille et du port de Marie, épouse de Michel Ducas, en comparant
aussi cette princesse à un cyprès. Cet usage s’est perpétué d’âge
en âge chez les Grecs. Au 12e siècle, dans le roman des Amours
de Rhodante et Dosiclès,929 un moine grec, Théodore Prodrome,
compare la jeune fille tout à la fois au cyprès et à la vigne qui
s’enlace aux arbres. De nos jours, dans les chansons et les autres
poésies légères des Grecs, il n’est pas rare de trouver la taille et le
port d’une jeune beauté ou de son amant comparés de même
au cyprès. Pouqueville, Fauriel, et plus récemment M. le comte
de Marcellus,930 en ont cité plusieurs exemples. Firdousi et
tous les poètes arabes ou persans, j’en ai déjà fait la remarque,
emploient la même comparaison pour rehausser les mérites des
personnages, hommes ou femmes, dont ils célèbrent les actions.
On voit ici une preuve remarquable de l’influence exercée par le
langage hiératique ou symbolique sur le langage des poètes : en
Occident, comme en Orient, le cyprès devint l’emblème de la
beauté, parce qu’il était l’emblème des dieux, des déesses, et, en
particulier, le symbole de Vénus, de la déesse dont la beauté
avait mérité la pomme. Sous la plume éloquente et sévère de nos
écrivains sacrés, le cyprès est l’emblème de la divine sagesse,931

ou un terme de comparaison, qui sert à élever au-dessus des
autres hommes le pontife du vrai Dieu.932

926Κυπάριττος πεφύκοι σεῦ ἐνὶ κήπῳ (Od. 65., v. 15).
927Lib. 1., epist. 1., p. 5 ; ed. Boissonade.
928Liv. 3., p. 74.
929Liv. 2.
930Chants da peuple en Grèce. Paris, 1851, 2 vol. in-8°. M. de Marcellus, dans le deuxième volume (p. 434,

B’), rapporte uv distique populaire qu’il traduit ainsi : «Quand le cyprès a brûlé, sa racine embaume. Dès
qu’un cœur est amoureux, tout le monde s’en aperçoit.»

931Ecclesiastic. 24., 27.
932 Ibid. 50., 11.

182



Au témoignage des monuments de l’art et des traditions
écrites qui nous montrent combien fréquemment les Grecs firent
du cyprès un symbole religieux non funéraire, viennent se joindre
des renseignements topographiques et quelques observations qui
vont nous révéler combien aussi furent nombreux, sur le sol
antique de la Grèce, les lieux dont la dénomination dérivait ou
d’une divinité éponyme, appelée du même nom que le cyprès,
ou d’un bois de cyprès consacré par la religion. M. Avellino933

n’hésite point à reconnaître que chaque cupressetum se liait à un
mythe; mais il admet que le mythe avait pu être postérieur à
la plantation; c’est-à-dire que, selon lui, le cupressetum aurait
parfois été planté sans un but religieux, et ne serait devenu plus
tard l’objet de la vénération des peuples que lorsqu’on l’aurait
rattaché à un mythe quelconque. Je ne partage pas, je l’avoue,
cette manière de voir ; et, à mon grand regret, je me trouverais
ici en complet désaccord avec le savant académicien de Naples,
s’il ne terminait son observation par cette conclusion, dont je
prends acte : «Il est toujours sûr qu’une idée religieuse se trouve
associée au cupressetum, et qu’on peut en suivre les traces avec
une certitude suffisante.934 »

Malgré la variété que cette judicieuse remarque semblerait
nous promettre dans la revue topographique que je vais
entreprendre, je demande d’avance pardon à l’Académie de la
sécheresse et même de la monotonie des détails où je serai obligé
d’entrer. J’ai besoin, en cette occasion, plus encore qu’en toute
autre, de solliciter et d’obtenir son indulgence.

Une ville du nom de Cyparissus (Κυπάρισσος ou Κυπαρισσοῦς)
et une autre appelée Cyparisséeis (Κυπαρισσήεις) existaient
en Grèce longtemps avant la guerre de Troie. Homère935 les
mentionne toutes deux. La première était située dans la Phocide,
sur le mont Parnasse, près de Delphes; suivant les uns, dit le
chantre immortel de l’Iliade, elle devait son nom à l’arbre
que produit son territoire ; selon d’autres, au héros Cyparisse.
Plus tard, elle fut nommée Apolloniade (Ἀπολλωνιάς), au dire

933Mémoire cité, p. 11, 12.
934«È sempre sicuro che una idea religiosa venne ad esse associata, e di questa possono andarsi deter-

minando con sufficiente certezza le trace.»
935 Iliad. 2., 519, 593. Dicéarque, Ἑλλάδ. ἀναγρ. p. 17, edit. Rom. Strabon, Geograph. 9., p. 423. Stace,

Thebaid. 7., 344. Pausanias, 10., 36., 3. Étienne de Byzance, υ. Κυπάρισσος. Eustathe, ad Homer. Iliad. 2., 519.

183



d’Eustathe936 et d’Étienne de Byzance,937 et Anticyre, d’après une
tradition recueillie sur les lieux par Pausanias.938 Ce voyageur
ajoute que, dans la liste des Phocéens, Homère a préféré la
désigner sous son ancien nom de Cyparissus, quoique déjà
elle portât celui d’Anticyre, qu’elle avait reçu d’Anticyrée,
contemporain d’Hercule. Dicéarque939 et Strabon940 ne la
mentionnent que sous le nom de Cyparissus. Le second de ces
deux écrivains la place au-dessous de Lycoréa, et semble la
réduire à la simple condition d’un bourg ou d’un village.941 Pour
concilier entre eux ces divers témoignages, il faut croire que la
ville dont je parle s’appela successivement Cyparissus, Anticyre
et Apolloniade, et qu’elle avait tiré son premier nom, soit d’un
cupressetum consacré à Apollon, soit du dieu lui-même, si, à
l’exemple de la déesse appelée Bérouth, Brathy et Cypris, ce dieu
avait reçu un nom identique avec celui de l’arbre que les Grecs
connurent sous la dénomination de κυπάρισσος ou κυπάριττος
(cyparissus). La place qu’occupait la ville sur le mont Parnasse,
consacré à Apollon et aux Muses ; la quantité de cyprès dont elle
était entourée; le soin qu’a eu Pindare942 de nous apprendre que
les lambris du temple d’Apollon à Delphes étaient de bois de
cyprès ; les autres traditions et les monuments figurés qui nous
montrent cet arbre au nombre des symboles du même dieu; le
nom de Cyparisse imposé au jeune héros changé en cyprès par
Apollon; et enfin la dénomination d’Apolloniade substituée à celle
de Cyparissus : telles sont les considérations qui peuvent justifier
mon sentiment. Disons cependant que la divergence d’opinion
signalée par Homère n’a pas cessé de se manifester parmi les
écrivains grecs postérieurs, qui ont recherché l’origine du nom
de la ville de Cyparissus : les uns le font dériver simplement du
grand nombre de cyprès qui entouraient cette antique cité ; les
autres, de son fondateur, appelé Cyparisse et supposé fils de

936Loc. cit.
937Loc. cit.
938Loc. cit.
939Loc. cit.
940Loc. cit.
941Selon Wheler (Voyag. de Zanthe à Athènes, t. 2., p. 355, 356), ce bourg aurait été remplacé parArachova

ou Arachovi.
942Pythic. 5., 52.

184



Minyas et frère d’Orchomène.943 Mais cette dernière version
est en faveur de ma conjecture, car de nombreux exemples
analogues nous autoriseraient, dans ce cas, à considérer le nom
du fondateur comme un de ceux que portait Apollon lui-même.

La ville appelée Cyparisséeis par Homère était située dans les
états de Nestor.944 M. Avellino945 croit qu’elle correspond à celle
qu’Étienne de Byzance désigne sous le même nom et qu’il place
en Messénie. Selon Heyne,946 remarque-t-il, la Cyparisséeis d’Ho-
mère se confond avec la Cyparisséeis de Strabon,947 également si-
tuée dans les états de Nestor et bâtie sur le territoire de la Triphy-
lie, aux confins de la Messénie.948 Cette identité n’est pas mise en
doute par l’habile traducteur français de Strabon, M. de Laporte
du Theil. Toutefois le savant napolitain, après avoir assimilé, non
à la Cyparisséeis d’Homère, mais à celle de Messénie,949 la Cyparissia
mentionnée par Diodore de Sicile, dans son 15e livre,950 se montre
disposé951 à identifier celle-ci avec la Cyparisséeis de Strabon, bien
que K. O. Müller,952 observe-t-il, n’ait pas hésité à rapporter à la
Cyparissia de Messénie le passage de Diodore, comme déjà l’avait
fait le docte Eckhel.953

Les commentateurs d’Homère, de Strabon et de Pausanias
ont tous reconnu que la concordance des témoignages de
l’antiquité touchant les villes grecques qui s’appelèrent
Cyparisséeis ou Cyparissia, présente de graves difficultés. Les
passages du géographe grec ne sont pas eux-mêmes exempts
d’obscurité. Cependant, après les avoir examinés avec attention,
il me paraît probable que Strabon distingue deux Cyparissia, l’une

943Didyme et Eustathe, ad Homer. Iliad. 2., 519. Strabon, ubi supra. Étienne de Byzance, ubi supra.
944 Iliad. 2., 600, 601.
945Mémoire cité, p. 9 ; p. 10, note 5.
946Ad Homer. Iliad. 2., 593.
947Geograph. 8., p. 345, 348, 349.
948Dans ses Recherches géographiques sur les ruines de la Morée, feu M. Puillon Boblaye, officier su-

périeur d’état-major, ne fait pas une mention particulière de cette Cyparisséeis de Triphylie. Il se borne à
dire (Expéd. scient. de Morée, sect. des sciences physiq. t. 2., p. 134) : «Les deux distances de la table théodo-
sienne : Olympia-Samaco 15. et Samaco-Cyparissa 24. sont, la première, fautive, et, la seconde, parfaitement
exacte.» — Au lieu de l’ablatif Samaco, les cartes rédigées par les géographes modernes portent Samicum.

949Mémoire cité, p. 9.
950Chap. 67.
951Mémoire cité, p. 9, note 9 ; p. 10, note 5.
952Das neue Rhein. Mus. t. 2., p. 171.
953D. N. 2., 276.

185



dans la Phocide,954 l’autre dans la Messénie,955 non loin de
Pylos, et une Cyparisséeis,956 qui, dit-il, est déserte et se nomme
aujourd’hui Cyparissia au singulier et au féminin, comme là
Cyparissia de Messénie.957 Il place Cyparisséeis dans l’ancienne
Macistie, province qui faisait partie de la Triphylie et, par
conséquent, de l’Élide. À cette occasion, il mentionne un fleuve
du nom de Cyparisséeis au masculin.958 La Cyparisséeis de Macistie
était située au-delà du petit fleuve appelé Néda, et ainsi non loin
du lieu où nous avons trouvé, sur les pas de Pausanias, un temple
et un cupressetum consacrés à la Vénus assyrienne ou phénicienne
sous le nom grec d’Eurynome.959

Pline960, Ptolémée961 et Eustathe962 mentionnent aussi là
Cyparissia de Messénie. Pausanias,963 qui la nomme Cyparissies,
Κυπαρισσίαι, parle d’une route qui d’Andania conduisait à cette
ville, en passant par Électra. Il nous apprend, de plus, qu’auprès
de Cyparissies on voyait un temple dédié, comme je l’ai déjà dit,
à Apollon et à Athéné surnommée Cyparissia, circonstance
qui semblerait nous révéler un nouveau trait de conformité
entre la légende primitive de cette déesse et celle de la Vénus
asiatique. Cyparissies donna son nom à un port, à une rivière, à un
promontoire et à un golfe situés dans son voisinage.964 Ce nom
s’étendit même aux îles Plotæ ou Strophades : les anciens les
appellent souvent les îles des Cyparissiens, Κυπαρισσίων νῆσοι.

Scylax965 parle d’un port de la Messénie, qu’il nomme
Cyparissus, Κυπάρισσος. Ce ne peut être pour nous que le port

954Geograph. 9., p. 423.
955 Ibid. 8., 349, 359.
956 Ibid. p. 345, 348, 349.
957Ici le texte de Strabon manque de clarté. Le traducteur français en fait la remarque, et propose, sans

cependant garantir la correction, de lire : «L’une et l’autre s’appelaient autrefois Cyparisséeis ; mais toutes
deux portent aujourd’hui le nom de Cyparissia.»

958Anne Comnène, dans son Alexiade (liv. 6., p. 173), donne à un lieu situé en Bithynie le nom neutre de
Cyparissium, Κυπαρίσσιον ; mais je ne découvre aucune trace de cette localité dans les géographes anciens,
ni sur nos meilleures cartes de géographie.

959Ci-dessus, p. 220-234.
960H. N. 4., 7., 1.
9613., 16.
962Ad Homer. Iliad. 2., p. 297.
9634., 36., 7.
964Strabon, Geogr. 8., p. 359. Pline, loc. cit. Pomponius Méla, 2., 3., 9.
965Geogr. gr. minor. tome 1. (Peripl.), page 16; édition Hudson; (Peripl.), § 46, page 262; édition Gail. —

Voyez (ibid. page 393) les observations de ce dernier éditeur.

186



de la ville dont il vient d’être question. On sait que feu M. de
Sainte-Croix966 avait proposé de corriger le passage de ce
géographe et de considérer Κυπάρισσος comme une ville située
dans l’intérieur des terres et non comme un port. On sait aussi
que les juges compétents n’ont point admis cette opinion. En
dernier lieu, feu M. Puillon Boblaye967 a exposé les raisons
très-plausibles qui le portent à croire que Scylax, dans son
Périple, avait indiqué avec précision la position de Cyparissies de
Messénie, mais que le texte, altéré par les copistes, a été, de nos
jours, restitué d’une manière fautive. Selon lui, ce texte devait,
dans l’original, présenter le sens que voici : «La première ville de
Messénie est Cyparisse avec un port, ville éloignée de sept stades
de la mer.» L’exploration des ruines situées au lieu actuellement
nommé Arcadia paraît avoir démontré à M. Puillon Boblaye qu’en
effet la ville antique ne s’étendait pas jusqu’au port.

Un bois sacré de cyprès, dont je ne rencontre aucune mention
dans les auteurs anciens, couvrait jadis les flancs de deux mon-
tagnes situées non loin des ruines de Cænopolis ou Cœnopolis et près
d’un lieu où l’on arrive en sortant de Messène par la porte de La-
conie. Là se trouve maintenant un monastère qui porte plusieurs
noms : le couvent des Cyprès, la Trinité, la Panagie de Vourcano. En
avant de cet asile religieux, on voit un bouquet de cyprès ; c’est tout
ce qui reste de l’ancien cupressetum.968

Dans le Péloponnèse, sur le territoire de la province appelée
Éleuthéro-Laconie969 et au fond d’un port aujourd’hui nommé Xy-
li,970 existait très-anciennement une autre cité maritime, du nom
de Cyparissia. Elle était déjà détruite à l’époque où Pausanias visi-
tait la contrée ; il paraît qu’on donnait aux ruines de cette Cyparis-
sia le nom de cité des Achéens Paracyparissiens, πόλις Ἀχαιῶν τῶν
Παρακυπαρισσίων.971 L’officier français déjà cité les a retrouvées,

966Mém. de l’Acad. roy. des inscr. t. 44., p. 373 et suiv.
967Ouvrage cité, t. 2., p. 115.
968Expédit. scientif. de Morée, Relation, t. 1., p. 302; atlas, p. vj, cul-de-lampe.
969Strabon, Geogr. 8., p. 363.
970Puillon Boblaye, ouvrage cité, t. 2., p. 97. Cf. Leake’s Travels in the Morea, vol. 1., ch. 8. — Selon le

traducteur français de Strabon (t. 3., p. 209), les ruines de cette Cyparissia de Laconie seraient situées près
du bourg appelé Castel Rampano. Mionnet (Suppl. 4., p. 210), d’après une autorité qu’il ne nous fait pas
connaître, applique cette dénomination moderne aux ruines de la Cyparissia, de Messénie ; mais Siebélis,
dans son édition de Pausanias, M. le major Leake (ubi supra, ch. 2., 10., 11.) et feu M. Puillon Boblaye (loc.
cit. p. 115), dans deux relations d’une date plus récente, s’accordent à placer les ruines de cette Cyparissia
de Messénie au lieu qui maintenant porte le nom d’Arcadia.

971Pausanias, 3., 22., 7. Voy. K. O. Müller, Die Dorier, 3., 2.

187



et leur reconnaît un caractère d’antiquité que ne lui ont pas pré-
senté les ruines d’Asopus,972 autre ville de Laconie, située non loin
de la cité des Achéens Paracyparissiens.

C’est dans l’acropole d’Asopus que Pausanias973 nous a
signalé un temple dédié à Athéné Cyparissia. C’est aussi en
Laconie que nous avons vu deux traditions974 transporter le
mythe de Cyparisse. Un village situé dans la même province, près
du promontoire du Ténare, porte encore maintenant le nom
de Cyparisso, ou de Tiparisto, par corruption.975 Enfin je trouve,
dans les Recherches déjà citées de feu M. Puillon Boblaye,976

l’indication d’un joli port, nommé aujourd’hui Kyparissi,977

et situé sur le littoral de l’ancienne Éleuthéro-Laconie. Tout
concourt, on le voit, à nous apprendre que, dès une époque fort
reculée, le culte du cyprès et de quelques divinités qui comptent
cet arbre parmi leurs attributs symboliques était fort répandu
chez les Laconiens, en même temps que Lacédémone adorait une
Aphrodite armée, dont l’origine asiatique n’est pas douteuse.

Les seuls monuments numismatiques que, jusqu’à ce
jour, leur légende ait permis de rapporter sans hésitation
à une ville grecque du nom de Cyparissia, de Cyparisséeis ou de
Cyparissus, sont des monnaies impériales frappées à l’effigie de
Septime-Sévère, de Julia Domna, de Caracalla, de Plautille et de
Géta; elles portent toutes, au revers, le nom grec ΚΥΠΑΡΙϹϹΙΕΩΝ,
gravé autour de divers types, dont aucun ne nous offre le symbole
du cyprès. Les numismates978 s’accordent à attribuer ces pièces
à la Cyparissia de Messénie ; mais un grave dissentiment règne
parmi eux au sujet d’une monnaie autonome, de grand module,
que Pellerin979 rapporte à Cyparissus de Phocide. Elle a pour

972Puillon Boblaye, ouvrage cité, t. 2., p. 97.
973Loc. cit.
974Ci-dessus, p. 201, note 4; et p. 205.
975C’est là que fut trouvée une inscription grecque, que M. Boeckh, d’après Pouqueville, rapporte dans

son Corpus inscript. græcar. t. 1., p. 645, n° 1317.
976Ouvrage cité, t. 2., p. 102.
977J’ignore cependant si ce nom moderne représente le nom antique; et je remarque que feu M. Puillon

Boblaye (loc. cit.), tout en se décidant, d’après l’autorité de Ptolémée, et contrairement au sentiment de
Niger, à placer l’ancien port, appelé Cyphanta, au lieu actuellement nomméKyparissi, avoue qu’il n’a trouvé
là aucune trace de ville ancienne. «Le joli port de Kyparissi, dit-il, est entouré de palæokastro du moyen
âge, qui ont pu faire disparaître les ruines antiques.»

978Eckhel,D. N. 2., 276, 277. MionnetDescript. deméd. 2., 212, 213, n°s 31-33, Suppl. 4., 210-212, n°s 20-31.
M. l’abbé Cavédoni, Spicileg. numism. p. 97.

979Rec. de méd. de peuples et de villes. — Eckhel, qui n’avait pas eu la médaille sous les yeux, la rapporte

188



type, au revers de la tête d’Apollon, un trépied placé dans une
couronne, et pour légende un nom, en partie effacé, dont ce
savant lit les premières lettres : ΚΥΠΑ ... Mionnet980 croit devoir
adopter cette lecture et cette attribution, tout en prévenant ses
lecteurs que quelques antiquaires rangent la médaille parmi les
autonomes de Cyzique de Mysie. Après lui, feu M. du Mersan,981

au lieu de ΚΥΠΑ ... , ou de ΚΥΖΙ ... , a proposé de lire : ΚΥΤΕΙ ... ,
et de restituer cette pièce a Cytinium, ville de la Doride. Plus
récemment, M. Avellino982 s’est prononcé contre l’opinion de
Pellerin; mais il n’approuve ni ne combat celle de M. du Mersan,
et il s’abstient de nous faire connaître son propre sentiment. Ce
n’est pas à moi qu’il appartient de décider la question.

En Occident, Cypresseta983 me paraît être la dernière ville
qui nous présente uu nom analogue à ceux des diverses cités
grecques dont je viens de parler. Elle était située, dans la Gaule
narbonnaise, entre Arausio et Avenio, au lieu actuellement nommé
le Pont de Sorgues.984 Mais on ne possède aucun renseignement sur
l’époque de sa fondation, ni sur l’origine de son nom ; et, à ma
connaissance, nos médailliers ne renferment pas une seule pièce
que l’on puisse rapporter à cette ville.

Selon un antique usage, qui se révèle dans un grand nombre
de prescriptions thérapeutiques indiquées par les médecins
grecs, ceux-ci et, à leur exemple, les médecins latins attribuaient
plus d’une vertu médicale au cyprès, de même qu’à quelques
autres arbres ou plantes que la religion avait consacrés aux dieux.
Ces vertus médicales, vraies ou supposées, étaient d’ordinaire en
rapport avec les fonctions ou attributions dévolues à chaque
divinité. Un tel usage, n’en doutons pas, avait pris naissance dans
l’Asie occidentale ; et les peuples de cette vaste contrée l’avaient
introduit dans la Grèce, en y important, avec leurs systèmes
religieux, toutes leurs connaissances scientifiques comprises
sous la dénomination unique de théologie, la science universelle.
Les noms que donnaient les Grecs aux diverses productions des
trois règnes de la nature en fourniraient plus d’une preuve; mais

à Cyparissus du mont Parnasse, près de Delphes, en se bornant à citer et à copier Pellerin. (Voy. D. N. 2., 193).
980Descript. de méd. 2. 96, n° 20.
981Méd. inéd. p. 41 et suiv.
982Mémoire cité, p. 11.
983Antonini Aug. Itiner. Itinerar. a Burdig. Hierusal. usque, p. 553, ed. Wesseling.
984Voy. d’Anville, Notice sur l’anc. Gaule (Paris, 1760, in-4°), p. 260, 261.

189



ce n’est pas le lieu de traiter un pareil sujet. Nous n’avons à nous
occuper ici que des prescriptions qui se rapportent à l’emploi
médical du cyprès. Le P. Hardouin, dans son édition de Pline,985 a
réuni la plupart des renseignements que fournissent à cet égard
Dioscoride, Pline lui-même, Galien et quelques autres écrivains
de l’antiquité ; et je demande à l’Académie la permission de
me référer aux citations du savant éditeur. Il n’a oublié ni
Q. Sérénus Samonicus, ni Marcellus l’Empirique ; mais il m’a
laissé le soin de mettre en relief les faits qui confirment mes
remarques sur l’origine asiatique de cette thérapeutique et sur sa
concordance avec les idées religieuses que l’Occident, comme
l’Orient, attachait au symbole du cyprès.

Observons, en premier lieu, que Dioscoride était né dans la
Cilicie, et que Pline,986 qui avait principalement tiré des ouvrages
attribués à Pythagore et à Démocrite, sur les effets des plantes,
l’indication des diverses propriétés médicales de cet arbre,
n’omet pas de nous dire987 que ces deux philosophes avaient
visité les mages de Perse, d’Arabie, d’Éthiopie et d’Égypte. Nous
pouvons, sans craindre de nous tromper, ajouter à ces mages les
prêtres chaldéens de la Babylonie. Pline988 avait, de plus, trouvé
dans les Histoires écrites par l’empereur Claude quelques détails
sur l’usage médical que les Parthes faisaient des feuilles et du
bois de l’espèce de cyprès appelée bratus, brathus ou brathys,989

qui croît sur le mont Zagrus, au-delà du Pasitigre, près de la ville
de Sittacé.990

Les anciens employaient comme médicaments,
non-seulement les feuilles, le bois, la racine, les semences
et l’huile de cyprès991 ; mais ils composaient avec une partie
quelconque de cet arbre un onguent992 et une sorte de vin et de
vinaigre, désignés chacun par l’épithète de cyprin. Ils avaient
aussi des pilules cyprines. Galien, dans un long chapitre993 sur

985H. N. t. 2., p. 328.
986 Ibid. 25., 5., 4.
987H. N. 25., 5., 4.
988 Ibid. 12., 39., 1.
989Voy. ci-dessus, p. 88-91.
990Dans l’Élymaïde.
991Oleum cyprinum. Pline, H. N. 15., 7., 4.
992Pline, ibid. 13., 2., 2 et 7.
993De simplic. medicam. facultatib. 7., 63.

190



les cas où il convient de faire usage des diverses préparations
thérapeutiques que l’on tire du cyprès, recommande ces pilules,
comme les feuilles et les semences, pour la guérison des ulcères,
mais il ne s’explique pas sur leur composition.

Les feuilles s’employaient seules, broyées ou infusées ; on en
exprimait aussi le suc ; d’autres fois on les pilait avec les semences.
Elles étaient réputées très-efficaces pour la réduction des hernies,
pour la guérison des maux de vessie, des affections morbides qui
attaquent les parties génitales, et des maladies qui sont propres
au sexe féminin.994 Broyées et appliquées sur la plaie, ou prises en
breuvage, elles passaient pour un excellent remède contre la mor-
sure des serpents venimeux. Dans le cas de piqûre de scorpion, on
attribuait la même efficacité à une infusion ou décoction de racine
raclée, qui devait être prise intérieurement, et cette boisson était
prescrite aussi pour faciliter ou rétablir les menstrues.995

L’huile de cyprès possédait, assure Pline,996 des qualités sem-
blables ou analogues à celles qu’on se plaisait à reconnaître aux
feuilles et aux racines. Elle est de plus recommandée, comme un
puissant antidote contre les piqûres de tous les insectes venimeux,
en général, et contre toute espèce de poison corrosif. On lui attri-
buait enfin les mêmes propriétés qu’à l’huile de myrte,997 c’est-à-
dire, à l’huile qu’on tirait d’un arbuste consacré à Vénus, comme
le cyprès.

Ainsi l’arbre dont l’Occident, à l’exemple de l’Orient, faisait
le symbole de la vie, l’attribut et même l’emblème des dieux
créateurs ou générateurs, avait, chez les Grecs et les Romains,
sinon, comme en Chine,998 le privilège de donner l’immortalité,
celui du moins de fournir des médicaments réputés efficaces
pour combattre tout ce qui peut attaquer les sources de la vie, ou
les organes de la reproduction. Il n’est pas inutile d’ajouter que
l’expérience des médecins modernes est loin d’avoir confirmé
toutes ces prétendues propriétés. Les cas, en très-petit nombre,
où ils prescrivent encore des médicaments fournis par le cyprès,
deviennent de plus en plus rares.

994On attribuait à l’espèce de sabine appelée cyprès de Crète, la propriété de délivrer la matrice d’un
fœtus mort pendant la gestation (Pline, Hist. nat. 24., 61., 1). — En effet, elle provoque l’avortement.

995Pline, H. N. 24., 10., 1 et 2.
996 Ibid.
997 Ibid. 23., 44., 1 ; 45., 1.
998Ci-dessus, p. 161.

191



Je ne m’arrêterai point à rapporter ici les témoignages
des auteurs anciens qui nous font connaître les divers usages
domestiques auxquels jadis, en Occident, chez les Grecs et
les Romains surtout, on employait le cyprès pyramidal. Ces
témoignages sont cités, ou du moins indiqués, dans le recueil des
œuvres du Dr. Lampe,999 dans la Géographie de M. Carl Ritter,1000

trésor inappréciable d’érudition, dans le recueil des Mémoires de
l’Académie d’Herculanum,1001 et, en particulier, dans le Mémoire
de feu M. Avellino sur le mythe de Cyparisse.1002 Quelques mots
qui se trouvent dans un passage des Géoponiques1003 semblent
résumer les titres du cyprès à la faveur dont il jouissait chez les
anciens : «Le cyprès, est-il dit à la fin de ce passage, a été donné
par les dieux pour charmer les hommes.1004 »

1.2.2 Étrurie et Picentine
Les institutions religieuses ou civiles des Étrusques, et les

monuments figurés découverts sur le sol qu’habita ce peuple
si intéressant à étudier, sont trop fortement empreints tout à
la fois de coutumes asiatiques et d’usages propres aux Grecs,
pour que le culte du cyprès pyramidal n’ait pas laissé en Étrurie,
comme en Grèce, des traces faciles à retrouver. J’ai déjà dit1005

que les Étrusques avaient reçu de l’Asie occidentale le culte d’une
divinité féminine appelée Cypra ou Cupra,1006 nom identique avec
celui de Cypris, et avec un de ceux du cyprès et du cuivre, arbre et
métal consacrés à Vénus. J’ai dit aussi1007 que la culture du cyprès,
anciennement introduite dans la Grande Grèce, s’y était si bien
nationalisée que Caton, traçant aux Romains des préceptes pour
la propagation de cet arbre, le désigne sous la dénomination de

999Tom. 1., p. 574-593.
100011., p. 567-582.
1001Tom. 5., p. 393.
1002Pages 7, 8, 31.
10032., 4.
1004«... διὰ τέρψιν ἀνθρώποις »
1005Ci-dessus, p. 68; p. 215.
1006Au sujet de cette déesse et de son temple en Étrurie, on peut consulter : Tite-Live, 5., 21., 22. ; cf. 27.,

37. Turnèbe,Advers. 16., 19. Gori,Mus. etrusc. t. 2., p. 84, 164. Passéri,Dissertat. 1., ibid. t. 3., p. 48. Inghirami,
Monum. etrusc. t. 2., p. 235, 242. Dr. Frédéric Creuzer, Symbolik, t. 2., p. 490; t. 3., p. 256, 553, 666, 3e édit. —
Remarquez qu’aucun de ces écrivains n’a aperçu l’identité du nom de cypra ou cupra avec les noms ou les
mots que j’indique un peu plus loin.

1007Ci-dessus, p. 217, note 2.

192



cyprès de Tarente ; mais je n’ai pas encore rapporté un passage de
Strabon, qui doit trouver sa place ici. Ce géographe, décrivant le
littoral de la Picentine (Picenum), s’exprime en ces termes1008 :
«De là, on trouve le temple de Cypra (Κύπρα), bâti par les
Tyrrhéniens et dédié par eux à la déesse Héra, que ces peuples
révèrent sous le nom de Cypra.» Silius Italicus1009 fait allusion à
ce temple lorsqu’il dit :

Et quis litoreæ fumant altaria Cupræ.

La déesse avait même imposé son nom à deux villes de la Picen-
tine. Dans les auteurs anciens, ou dans les inscriptions lapidaires,
elles sont appelées, la première, Κούπρα μαριτίμα,1010 Cupra mari-
tima,1011 Cupra litorea,1012 ou simplement Cupra1013 ; la seconde, Κού-
πρα μοντάνα.1014 Dans l’Agro Firmano, diocèse de Ripatransona, le
lieu nommé aujourd’hui Le grotte a mare1015 paraît répondre à l’an-
cienne Cupra maritima. C’est près de là que fut trouvée une plaque
de marbre, où se lit une inscription latine, destinée à perpétuer
le souvenir d’un acte de munificence de l’empereur Trajan,1016 qui
avait restitué le temple de la déesse Cupra. Cette inscription a été
publiée par Gruter,1017 d’après Ursin.

Déjà ces divers faits nous autorisent à supposer qu’avec le
culte asiatique de Cypra ou Cupra s’était introduit en Picentine
et en Étrurie celui du cyprès pyramidal, évidemment aussi
inséparable du culte de cette déesse qu’il l’était du culte de la
Vénus assyrienne, soit dans l’Asie occidentale, soit en Égypte,
soit chez les Grecs. Ma supposition se change en certitude
à la vue de quelques monuments de l’art exhumés, depuis
plusieurs années, des hypogées étrusques. Au nombre de ces

1008Geogr. 5., p. 241.
10098., 432.
1010Ptolémée, Geogr. 3., p. 69; ed. Bertio.
1011Gruter, Inscript. antiq. p. 108. n° 7.
1012Silius Italicus, loc. cit.
1013Pline, H. N. 3., 18. Pomponius Mela, 2., 4., 10 ; ibique Solin.
1014Ptolémée, loc. cit. p. 72. Pline (loc. cit.), parlant des habitants de cette ville, les désigne sous le nom

de Cuprenses cognomine montani.
1015Selon quelques-uns, Cupra maritima aurait été située non dans ce lieu, mais dans le voisinage et au

nord de Marano, château du diocèse de Ripatransona, par conséquent, dans l’Argo Massignano, qui fait
partie du territoire de S. Quirico. (Voy. la traduction française de Strabon, t. 2., p. 237, 238, note 3.)

1016Trib. potest. 11., cos. 3.
1017Recueil cité, p. 1016., n° 2.

193



antiquités se trouvent des sarcophages ou des urnes cinéraires
dont je me réserve de parler en détail dans le mémoire suivant.
Toutefois, par anticipation, je dirai brièvement ici que, sur sa face
antérieure, un de ces monuments funéraires1018 est décoré d’un
bas-relief où l’on reconnaît sans peine l’image de Vénus placée
entre deux cyprès, comme sur les bas-reliefs asiatiques. Ici la
tête de la déesse est ornée de deux grandes cornes de vache, ce
qui nous reporte aussi dans les contrées de l’Orient où Vénus
était représentée tantôt avec une tête de vache au lieu d’une tête
humaine, tantôt sous la forme d’une vache allaitant son veau. Les
autres monuments que j’ai à citer ne sont ni des urnes cinéraires,
ni des sarcophages; et, bien qu’ils aient été découverts dans des
tombeaux et qu’ils soient ornés de plusieurs symboles souvent
employés avec un sens funéraire, on ne doit peut-être pas les
considérer comme primitivement destinés à des usages funèbres.
En première ligne, se place ici un vase peint, de la collection
Candélori, publié par feu M. Micali1019 et déclaré par lui d’origine
purement étrusque : a me pare tutto etrusco, nous dit-il en propres
termes. Ce vase, à deux anses et à figures noires, blanches et
rouges sur un fond jaune, est couvert de peintures réparties
dans cinq bandes ou divisions horizontales. On y voit Hercule
combattant les Centaures,1020 et plusieurs autres scènes1021

qui se rapportent, comme celle-ci, à l’initiation aux mystères.
Dans un de ces cinq tableaux, deux griffons ailés sont placés
chacun à l’extrémité opposée d’un groupe composé d’un lion
et de deux panthères ou lionnes, dont la seconde dévore une
vache. Entre la première et le lion s’élève un cyprès pyramidal,
qui n’a point été remarqué par M. Micali, et qui, à mes yeux,
est l’image symbolique de la déesse chargée de présider aux
mystères. Je montrerai, dans mon ouvrage sur le culte de Mithra,
comment les griffons et le groupe de quadrupèdes que nous
voyons auprès de cet arbre se rattachent directement à la série
des symboles employés dans les initiations aux mystères de la
Vénus assyrienne et du dieu des Perses.

C’est avec plus de certitude encore que nous devons
1018Voyez le n° 4 de la planche 13 ci-jointe.
1019Storia degli antich. pop. ital. (Firenz. 1832), t. 3., p. 163-165 ; pl. 95., A-E.
1020Storia degli antich. pop. ital. pl. 95., B, E.
1021 Ibid. B, D.

194



rapporter aux mystères de la première de ces deux divinités deux
plats d’argent doré, qui proviennent d’un tombeau étrusque et
qui nous offrent chacun un exemple de l’emploi religieux du
cyprès pyramidal. Ce tombeau, de grandes dimensions, fut
découvert, en 1836, non loin des ruines de Cæré, par M. le général
Galassi et M. l’abbé Rigolini. Tous les objets qu’il renfermait ont
été déposés à Rome, au Musée grégorien. En 1841, M. le chevalier
Louis Grifi1022 en a publié la description et les dessins. L’année
suivante, ils furent également figurés dans la description du
Musée étrusque grégorien dont nous sommes redevables au P.
Marchi.1023 Je ne m’arrêterai pas à démontrer ici combien peu est
fondée l’opinion du premier de ces deux archéologues, qui, tout
en proclamant la haute antiquité des ouvrages d’art trouvés
dans le grand tombeau de Cæré, prétend les rattacher aux
mystères de Mithra. Je traiterai ailleurs cette question; mais, en
attendant, je dirai que l’origine phénicienne ou assyrienne des
deux plats dont j’ai à parler ne saurait être mise en doute par
aucune personne tant soit peu versée dans la connaissance des
antiquités asiatiques. Le style, le travail, les sujets, les symboles,
tout concourt à justifier cette assertion. Un médaillon central
et en relief orne le fond de chacun de ces deux plats. L’un1024

représente deux colombes, oiseau sacré de Vénus, voltigeant
au-dessus d’une vache qui allaite son veau, image symbolique
de la déesse, considérée comme mère de l’Amour.1025 L’autre
médaillon nous offre un groupe composé de deux lions, ou
d’un lion et d’une lionne, dévorant un taureau,1026 groupe
caractéristique dont l’invention et la signification appartiennent
indubitablement à l’art hiératique des Assyriens, des Phéniciens
et des Perses. Je crois avoir mis ce fait hors de doute1027 bien avant

1022Monum. di Cere antica spiegati coll. osservanz. del culto di Mitra (Rom. 1841, 1 vol. petit in-fol. fig.).
1023Mus. etrusc. gregorian. parte 1. (Rom. 1842, gr. in-fol. fig.).
1024M. Grifi, ouvrage cité, pl. 10., n° 1. Mus. etrusc. gregorian. parte 1., tav. 65., ni 1 e 2.
1025Voy. ci-dessus, p. 59. M. le Dr. Chr. Walz, De Nemesi Græcor. p. 16. — Un fait très-curieux, qui me

paraît avoir jusqu’à ce jour échappé à l’attention de tous les archéologues, ressort du médaillon central
où, sur le plat d’argent doré dont je parle, on a représenté le groupe symbolique de la vache allaitant son
veau. Ici (M. Grifi, ubi supra. Mus. etrusc. gregor. parte 1., tav. 65., n° 2), devant la vache, et la tête élevée
vers elle, nous voyons un second veau, dont l’attitude indique qu’à son tour, il voudrait être allaité comme
son jumeau. Peut-on se défendre de supposer qu’une telle représentation était destinée à constater que,
sur cette coupe, on avait voulu perpétuer symboliquement le souvenir de la naissance d’Éros et d’Antéros,
représentée ailleurs par deux enfants ou deux Amours qui accompagnent Vénus, leur mère, ou qui sont
placés tantôt sur ses bras, tantôt dans son giron?

1026M. Grifi, ouvrage cité, pl. 5. n° 1. Mus. etrusc. gregor. parte 1. tav. 66., ni 1 e 2.
1027Voy. Mémoires de l’Acad. des inscript. nouv. série, t. 15., 2e partie, p. 63-127.

195



la découverte des bas-reliefs de Nimroud, qui nous ont permis
de constater que, dès une haute antiquité, des compositions
semblables ou analogues faisaient partie des scènes religieuses
sculptées sur les murs des palais érigés par les rois d’Assyrie.1028

De plus, les sujets que représentent les deux médaillons de nos
plats reposent chacun sur un soubassement en échiquier ou en
treillis et semi-circulaire, qui se rencontre exclusivement dans
les monuments assyriens ou phéniciens. Ces deux médaillons
sont entourés chacun de deux bandes circulaires, qui offrent, en
relief, des scènes analogues à celles qu’on voit tout à la fois sur les
deux coupes citées1029 de l’île de Cypre, sur les murs des palais de
Nimroud et de Persépolis, sur les coupes de bronze assyriennes
provenant des dernières fouilles de M. A. H. Layard, et sur des
cylindres et des cônes de travail babylonien, assyrien, phénicien
ou persépolitain. La présence, sur un des deux plats de Cæré, du
groupe symbolique de la vache allaitant son veau, l’identité de
style, de forme, de matière et de travail que présentent entre
eux ces deux monuments, tout nous autorise à les rapporter
l’un et l’autre, non, comme l’a fait M. Grifi, aux mystères de
Mithra, divinité mâle, mais aux mystères de la déesse que l’Asie
occidentale, Corinthe et ses colonies adoraient sous la forme
d’une vache allaitant son veau, ou d’une femme à cornes de vache,
et sous les noms de Mylitta, Anaïs, Astarté, Aphrodite, etc. ; les
Étrusques, sous les mêmes formes et sous les noms de Cypra ou
Cupra, de Turan ou Touran, etc. Je m’abstiens de présenter ici
l’interprétation des figures et des symboles qui entourent le
médaillon central de chacun de nos deux plats. Je l’ajourne par la
même raison qui m’a obligé d’ajourner l’interprétation des deux
coupes citées de l’île de Cypre, c’est-à-dire, par l’impossibilité de
me faire comprendre sans avoir préalablement exposé l’ensemble
de mes idées sur les symboles et les cérémonies propres à
l’initiation aux mystères. Je me borne à prier l’Académie de
remarquer que, sur l’un des deux plats,1030 dans les deux bandes
circulaires, plusieurs colombes voltigent entre les cyprès
pyramidaux plantés au bord de la voie sacrée que parcourt une

1028Voyez Layard’s Monum. of Nineveh, pl. 9. ; pl. 45., n° 2 ; pl. 46., n° 1 ; et pl. 48., n° 2. Cf. pl. 8.
1029Ci-dessus, p. 64, p. 95.
1030M. Grifi, ouvrage cité, pl. 10., n° 1. Mus. etrusc. gregorian. parte 1., tav. 65., ni 1 e 2.

196



pompe religieuse. Sur l’autre plat,1031 la bande qui entoure
immédiatement le médaillon central nous offre des combats
mystiques, qui se livrent au pied de plusieurs cyprès entre
lesquels voltigent aussi des colombes. De plus, on voit ici deux
palmiers femelles1032 et deux vautours,1033 symboles consacrés à
la Vénus assyrienne. La seconde bande représente, comme les
deux bandes du premier plat, une pompe religieuse, qui suit une
voie bordée de cyprès ; entre ces arbres volent des colombes et un
vautour. Dans le mémoire suivant nous retrouverons, sur un
sarcophage étrusque, des cyprès plantés au bord d’une voie que
parcourent des personnages montés sur des chars.

On le voit donc, le cyprès, chez les Étrusques, comme chez les
peuples de l’Asie occidentale, de l’Arabie, de l’Égypte et de la Grèce,
remplissait, dans la composition des monuments figurés, un rôle
essentiellement religieux. Ce n’est pas le seul exemple qu’on pour-
rait citer du culte des arbres en Étrurie, et je demande à l’Académie
la permission de lui rappeler que j’en ai, il y a bien des années, si-
gnalé d’autres exemples à l’occasion des peintures trouvées dans
les grottes Marzi et Querciola.1034

1.2.3 Rome et empire romain
Diverses remarques ou citations placées dans ce mémoire,

divers monuments de l’art, dont j’ai déjà invoqué le témoignage,
nous ont préparés à reconnaître que le culte du cyprès pyramidal
avait pénétré chez les Romains bien des siècles avant l’époque où
il leur arriva, uni au culte persique de Mithra. À Rome, dès le
temps même de la fondation de la ville, nous le trouvons lié au
culte des divinités nationales. Pline1035 fait une mention expresse
d’un cyprès et d’un lotos qui, selon Masurius, étaient aussi

1031M. Grifi, ibid. pl. 5., n° 1, Mus. etrusc. gregor. parte 1., tav. 66., ni 1 e 2.
1032Nous retrouvons ces deux palmiers femelles, ou un seul palmier femelle, sur plusieurs cylindres ou

cônes, de travail babylonien ou assyrien, et sur un bas-relief mithriaque, d’époque romaine. (Voy. Rech. sur
le culte de Vénus, pl. 1., n°s 1 et 8 ; 4., n° 12; et Recherches surMithra, pl. 16., n° 4 ; 25., n° 6 ; 27., n° 7 ; 51., n° 2 ;
52., n° 4 ; 62., n° 3 ; 74.) — Nous avons vu plus haut (p. 91, 92; pl. 6., n°s 1 et 2 ; et pl. 7., n°s 4 et 5) que, sur les
médailles impériales, frappées dans la Phénicie, le palmier et le cyprès figurent alternativement comme
emblèmes ou symboles d’Astarté. Il en est de même sur les cylindres asiatiques consacrés aux mystères
de la déesse. Alciat (Emblemat. libell. emblem. 198), à qui ces monuments étaient inconnus, n’a pas ignoré
cependant l’espèce de parenté que l’antiquité avait établie entre ces deux arbres symboliques.

1033Je montrerai ailleurs que le vautour remplit ici le même rôle qui lui est assigné sur plusieurs bas-
reliefs et cylindres assyriens.

1034Annal. de l’Instit. arch. t. 5., p. 90-113.
1035H. N. 16., 76., 1.

197



anciens que la ville ; ils passaient pour avoir été plantés auprès
du temple que Romulus victorieux venait d’ériger en l’honneur
de Vulcain, avec la dîme du butin enlevé à l’ennemi. Le cyprès,
ajoute Pline, tomba vers la fin du règne de Néron et ne fut pas
remplacé. De son côté, Tite-Live1036 rapporte que les Romains
avaient enlevé de la citadelle de Véies (Veii), en Étrurie, et placé
dans un temple bâti exprès sur le mont Aventin, deux antiques
statues de bois de cyprès, représentant Junon, surnommée Reine,
Regina. Ce précieux renseignement nous ramène tout à la fois à
la Junon Reine, Ἥρα βασιλίς, qu’on adorait dans l’île de Samos,
primitivement appelée Cyparissia, et à la Junon Cypra ou Cupra
des Étrusques, dont le culte, sans aucun doute, était d’origine
asiatique. On peut juger de la profonde vénération qu’inspiraient
aux Romains les deux statues de bois de cyprès conquises à
Véies, lorsqu’on lit, dans le même Tite-Live,1037 qu’elles furent
solennellement portées en procession, accompagnées de
vingt-sept vierges et de dix prêtres, pour expier les prodiges
arrivés pendant la guerre d’Hannibal en Italie.1038 A côté de ce
passage vient se placer celui de Pline1039 où nous apprenons
que, depuis l’an 661 de la fondation de Rome,1040 il existait au
Capitole1041 une statue de Jupiter Véjove, de bois de cyprès, qui
s’était parfaitement conservée jusqu’au temps où cet auteur
écrivait. Il est curieux de rapprocher de ces témoignages les
vers cités de Virgile,1042 qui nous ont montré que les Romains
n’ignoraient point l’attribution faite du cyprès à Rhéa ou Cérès
par les Troyens, et un long passage de Claudien,1043 où nous
voyons Cérès, à la recherche de sa fille Proserpine, arriver sur le
mont Etna, y couper deux cyprès, les prendre en main, et les
plonger, par leur cime, dans le cratère du volcan, pour les
allumer et s’en faire deux immenses torches.

10365., 21-23. ; 27., 37. Obsequens, De prodigiis, cap. 106.
103727., 37.
1038Sous le consulat de Cn. Cornélius Lentulus et de P. Licinius.
1039H. N. 16., 79., 3.
1040Il me paraît bien difficile de ne pas supposer qu’il y a ici, dans le texte, une erreur de copiste. La

statue dont parle Pline remontait probablement à une époque beaucoup plus reculée que l’an de Rome
661.

1041Des écrivains postérieurs disent que cette statue était placée dans un temple situé entre la citadelle
et la roche tarpéienne.

1042Ci-dessus, p. 81.
1043De raptu Proserp. 3., v. 370-403.

198



Les Romains, conquérants de l’Asie occidentale, purent donc
regarder comme une nouvelle preuve de l’origine asiatique qu’ils
aimaient à s’attribuer, l’usage répandu dans cette contrée de
consacrer le cyprès pyramidal à des divinités qui s’identifiaient
avec leur Jupiter, avec leur Junon, avec leur Vénus, avec la Mère
des Dieux. Une même pensée dut se présenter à leur esprit,
lorsque, chez les peuples de l’Orient, ils virent la consécration
de cet arbre s’étendre à plusieurs autres dieux ou déesses,
nommément au Soleil et à la Lune divinisés? La métamorphose
de Cyparisse en cyprès, chantée par Ovide, la belle fresque qui, à
Pompeï, représentait cette ingénieuse métamorphose, quelques
vers de Virgile, les savants commentaires de Servius, et enfin un
passage d’Apulée et plusieurs monuments figurés dont il me
reste à entretenir la Compagnie, ici ou dans le mémoire suivant,
nous prouvent, en effet, que, chez les Romains, dès une époque
antérieure à leurs premières expéditions en Asie, le culte du
cyprès était intimement lié à celui d’Apollon, de Diane, de Vénus,
de Mercure et de quelques autres divinités.

Je ne reviendrai pas sur les divers traits que, déjà, j’ai mis en
relief, à l’occasion du récit d’Ovide et de la fresque de Pompeï,1044

deux tableaux dont la poésie et la peinture grecques avaient cer-
tainement fourni les modèles aux Romains. Je ne reviendrai pas
non plus sur les passages de Philostrate, de Nonnus, de Virgile, de
Servius et de Lactantius Placidus qui se rapportent au mythe de Cy-
parisse. Ce que j’en ai dit longuement me laisse à peine le soin de
répéter ici que tout, dans ce mythe, décèle une origine asiatique
et la transmission successive en Grèce et en Italie des traditions
écrites ou des monuments figurés qui nous en ont conservé le sou-
venir.

L’imitation d’un type grec, imité lui-même ou plutôt
transformé d’après un type asiatique, ne se décèle pas moins
dans un disque d’argent, de travail romain, représentant Apollon
avec l’attribut du cyprès, et dans le revers des trois médailles
citées plus haut,1045 qui appartiennent à la numismatique
d’Alexandria-Troas devenue colonie romaine. Ces trois pièces
et le disque, rapprochés entre eux, fournissent un témoignage
important et irrécusable. Le disque est figuré ici, avec les

1044Ci-dessus, p. 201-205.
1045Pag. 105-107; pl. 13., n°s 1, 2 et 3.

199



dimensions mêmes de l’original, sous le n° 5 de la planche 20. Il
n’est pas inédit, mais il a été décrit et lithographié sans beaucoup
de soin dans le Catalogue des collections de feu M. Toussaint
Grille, d’Angers.1046 Il provient d’un trésor qui, en 1836, et, par
conséquent, peu d’années après l’heureuse découverte faite à
Berthouville, près de Bernay, fut trouvé enfoui dans la terre, à
Notre-Dame-d’Allençon, près de Brissac.1047 Celui-ci se composait
de trente-quatre objets, dont le plus précieux, sous le rapport de
la mythologie, du symbolisme et de l’art, est, sans contredit,
notre disque d’argent. Ces trente-quatre objets, après avoir
appartenu à M. Grille, ont récemment été acquis par le musée du
Louvre, grâce à la sollicitude éclairée qui préside à la direction
de ce bel établissement. Le disque a dû jadis orner le fond d’un
plat ou de tout autre vase d’argent, soit votif, soit employé
dans des cérémonies religieuses. Il représente, en relief et vu
de face, Apollon debout, presque nu, le bras gauche appuyé sur
un trépied à griffes de lion ; dans la main droite, le dieu solaire
tient une branche de laurier. Une légère draperie, qui part de
l’épaule gauche, couvre une portion des cuisses et toute la jambe
gauche jusqu’au cou-de-pied; les deux pieds sont nus. À droite et
à gauche d’Apollon s’élèvent des rochers dont la disposition,
pour le dire en passant, rappelle les rochers qui, sur un grand
nombre de monuments romains, forment la grotte au milieu
de laquelle est placé Mithra, le dieu solaire des Perses. Pour
compléter l’analogie, un corbeau, fidèle compagnon d’Apollon,
comme de Mithra, est posé sur les rochers placés à la droite du
dieu. De là, à l’exemple du corbeau des bas-reliefs mithriaques, il
semble contempler attentivement le sacrifice auquel il assiste ;
mais ses regards s’arrêtent sur une grande roue qui forme une
saillie très-prononcée. Cette roue ne se rencontre sur aucun
des monuments mithriaques que nous ont légués l’antiquité
persique et l’antiquité romaine. Je ne sais jusqu’à quel point il
est permis de croire que, sur ces derniers, elle est, en quelque
sorte, remplacée par les roues d’un char qui porte tantôt le soleil,
tantôt Mithra lui-même. Symbole connu d’Apollon et de Némésis,
et fréquemment placée sous la patte d’un griffon, animal solaire,
la roue rappelle tout à la fois le mouvement rapide du soleil, et

1046Angers, 1851, in-8°, fig. (Voy. p. 43, n° 585; pl. 1., n° 25. ; pl 2., même numéro.)
1047Département de Maine-et-Loire.

200



les arrêts du Sort ou du Destin. C’est à ce double titre qu’on la
voit ici auprès d’Apollon, dieu solaire et créateur, qui préside à
la vie et à la reproduction. Un grand cyprès pyramidal, planté
entre le trépied et les rochers qui s’élèvent à l’extrémité droite
de ce petit tableau, achève de caractériser, comme symbole de
vie, les fonctions dévolues à ce dieu ; et cet arbre, nous allons le
retrouver sur des monuments romains consacrés à Mithra. Ces
divers rapprochements, la légende presque entière d’Apollon et
le mythe de Cyparisse, en particulier, nous reportent encore une
fois dans l’Asie occidentale. C’est là, en effet, que nous avons
trouvé, à Alexandria-Troas, trois monnaies coloniales dont les
types présentent la plus grande analogie avec le sujet figuré
en relief sur le disque d’argent que je viens de décrire. Cette
analogie est surtout frappante lorsque nous comparons ce
précieux monument avec le revers de la pièce autonome coloniale
d’Alexandria-Troas,1048 qui représente Apollon debout et vu de
face, comme ici et comme à Pompeï.1049 Sur d’autres médailles
autonomes coloniales et sur quelques médailles impériales
coloniales de cette ville,1050 de même que sur notre disque et sur
la fresque de Pompeï, nous voyons une branche de laurier placée
dans la main droite de ce dieu. D’autres médailles impériales
d’Alexandria-Troas1051 nous montrent un corbeau posé aux pieds
d’Apollon. Enfin, le style du disque d’argent du Louvre permet,
ainsi que je l’ai annoncé plus haut,1052 de faire remonter ce
monument au 1er ou au 2e siècle de l’ère chrétienne, c’est-à-dire à
une époque peu éloignée du temps où Auguste avait établi une
colonie romaine dans la ville même dont la numismatique
vient de nous fournir des rapprochements qui ne sont pas, ce
me semble, sans intérêt pour l’histoire de l’art et des origines
mythologiques.

L’attribution du cyprès à Apollon, sur un disque romain trou-
vé dans les Gaules, nous autorise sans doute à présumer que ce
symbole appartenait aussi à la Diane romaine, de même que nous

1048Pl. 13., n° 1.
1049Pl. 12.
1050Vaillant, Col. 2., 63. Sestini, Descriz. delle med. ant. del mus. Hederv. t. 2., p. 131, n° 24. C. M. H. n° 4765.

Mionnet, Descript. de méd. 2., 643, n° 103; 646, n° 120; 648, n° 132; Suppl. 5., 512, n° 94; 522, n° 158; 522 et
523, n° 162; 523, n°s 163 et 164; 529, n° 215; 539, n° 283.

1051Mionnet, Descript. de méd. 2., 646, n° 116; Supplém. 5., 519, n°s 137 et 142.
1052Ci-dessus, p. 107.

201



l’avons reconnu parmi les attributs de l’Artémis grecque. Toute-
fois aucun des monuments figurés que nous ont légués les Romains
ne nous en fournit la preuve. Mais un passage de Virgile1053 supplée
au silence de l’iconographie : on y trouve une mention expresse de
forêts de chênes et de plantations de cyprès, les premières consa-
crées à Jupiter, les secondes à Diane. Le commentaire de Servius1054

confirme pleinement le témoignage du chantre de l’Énéide.
Un vers déjà cité du même poète1055 et les observations de

son commentateur nous ont appris qu’en Italie, dès une haute
antiquité, le culte du cyprès se liait à celui d’un dieu appelé
Silvain ou Sylvain, qui pour nous est resté très-énigmatique. J’ai
rapporté plus haut1056 et le vers de Virgile et le commentaire
de Servius. Je ne reviendrai pas sur les remarques qu’ils m’ont
donné lieu de soumettre au jugement de l’Académie. Seulement
je répéterai ici que la substitution de Silvain à Apollon dans le
mythe de Cyparisse, les monuments de l’art cités par Heyne1057 et
par Visconti,1058 et enfin l’inscription latine découverte dans
l’Abruzze citérieure1059 concourent à établir que l’inimitable
auteur des Géorgiques se conformait à une ancienne tradition
lorsqu’il attribue à Silvain le symbole du cyprès.

D’autre part, l’ingénieux épisode des amours de Léda et
de Jupiter métamorphosé en cygne a fourni au ciseau d’un
sculpteur ancien l’occasion de montrer que l’attribution de ce
même symbole à Vénus était tout aussi connue des Romains. Un
monument trouvé, vers la fin du siècle dernier, dans le jardin
supérieur de l’hospice de la charité à Vienne, en Dauphiné,
représente, sous la forme d’un cyprès pyramidal, la déesse
assistant, avec son fils Cupidon, au bonheur que goûtent les deux
amants réunis sur le mont Taÿgète.1060 Ce monument, publié

1053Æneid. 3., v. 679-681.
1054Silva alta Jovis, lucusve Dianæ Jovis, propter quercum; Dianæ, propter cupressum. Servius, adVirgil.Æneid.

3., v. 681.
1055Georgic. 1., v. 20.
1056Pages 206, 207.
1057Ad Virgil. Georgic. 1., v. 20.
1058Mus. Pio Clementino, t. 8., p. 16-18; pl. 10. Cette planche 10 reproduit un bas-relief de marbre, qui

représente plusieurs divinités rustiques, parmi lesquelles on distingue Silvain portant à la main un arbre
dont toutefois l’espèce est difficile à reconnaître. On ne peut dire si c’est un pin, un cyprès, ou tout autre
arbre.

1059Ci-dessus, p. 206.
1060«Le Taÿgète, dit Strabon (Geograph. 8., p. 362, 363), est une haute montagne à pic, peu éloignée de la

202



une seule fois et de manière à être peu remarqué, est, jusqu’à ce
jour, resté, pour ainsi dire, ignoré ou inaperçu. Dans leur recueil
intitulé : Monuments romains et gothiques de Vienne, en France,1061

MM. Rey et Vietty ont eu le tort de n’en donner que des dessins en
miniature; et, de plus, ces dessins, médiocrement lithographiés,
sont disposés de façon à se confondre avec d’autres, sur une
même planche. Au milieu de plusieurs monuments groupés
ensemble, il n’est rien moins que facile de démêler les trois
bas-reliefs qui ornent celui dont j’ai à parler, ni de comprendre
quelle place ils y occupent. Enfin le texte explicatif ne fait
aucune mention du cyprès planté à gauche de la scène érotique
représentée sur le plus grand de ces trois bas-reliefs. Je mets
sous les yeux de l’Académie d’autres dessins de ces sculptures,
exécutés au musée de Vienne par M. Muret et gravés par M.
Bigant avec toute l’exactitude et tout le soin que l’on connaît à
ces deux habiles artistes.1062 Désormais, les archéologues qui
n’auront pas eu l’occasion de voir sur les lieux le monument
original, pourront prendre ici une idée juste de la forme, de la
composition et du style des bas-reliefs dont ce bloc carré, de
marbre blanc, est orné sur trois de ses quatre faces. MM. Rey et
Vietty le désignent sous la dénomination d’autel de Jupiter. M.
Delorme, qui, en 1841, l’a décrit dans son Catalogue du musée
de Vienne,1063 suppose qu’il servait de piédestal à une des deux
colonnes placées à l’entrée d’un sacellum. Une lettre que j’ai
sous les yeux, et qu’il a écrite, le 25 mars 1852, à M. le comte
de Nieuwerkerke, directeur général des musées de France,1064

m’apprend qu’il persiste dans son opinion; il ajoute que ces deux
colonnes étaient sans doute adossées au sacellum, ce qui, selon
lui, expliquerait pourquoi la face postérieure du piédestal est
restée brute, tandis que les trois autres sont richement sculptées.
«Au-dessus de la corniche du piédestal, remarque-t-il, on
distingue une plinthe, et, au-dessus, un tore couvert d’ornements.
De plus, la face supérieure de ce tore n’est point unie et porte les

mer, et qui, du côté du septentrion, touche aux pieds des montagnes d’Arcadie, avec lesquelles elle forme
un vallon à l’endroit où la Messénie confine à la Laconie.»

1061Paris, 1831, gr. in-fol. fig. lith. Voy. p. 11, et pl. 6.
1062Voy. les n°s 3, 3a et 3b de la pl. 14. ci-jointe. — Le monument original est carré ; il a 425 millimètres

de haut sur autant de large.
1063Sous le n° 174.
1064Je saisis avec empressement cette occasion de rendre publique l’expression de la reconnaissance

que m’inspirent les procédés dont M. le comte de Nieuwerkerke veut bien user à mon égard.

203



traces du marteau, circonstance qui me paraît indiquer qu’elle
était recouverte par une autre partie offrant les autres membres
de la base de la colonne. » En 1841, j’ai vu le monument sur les
lieux, et je n’ai pas hésité à le prendre aussi pour un piédestal.
Mais je ne puis partager l’opinion de M. Delorme, quant à
la destination qu’il lui suppose. Bien que ce marbre ne porte
aucune inscription, aucune dédicace, et bien qu’il appartienne à
une époque où déjà l’art romain était en décadence, il serait
par trop insolite, ce me semble, de le considérer comme ayant
servi de base à une colonne. Les bas-reliefs qui ornent trois de
ses faces, et les sujets que représentent ces bas-reliefs, me
porteraient plutôt à présumer qu’il était le piédestal d’une statue
de Jupiter. Les sculptures de la face antérieure1065 se rapportent
directement à la longue liste des amours de ce dieu voluptueux.
Les bas-reliefs des deux faces latérales1066 se rattachent moins
clairement à sa légende. On peut néanmoins supposer, avec
quelque vraisemblance, qu’ils font allusion à la naissance ou à
l’enfance de Jupiter ; car, sur la face latérale gauche, nous voyons
deux Amours ou deux Génies ailés, dont l’un tient par le cou un
bouc qui se dresse sur ses deux pieds de derrière. Entre les deux
Amours, on remarque un autel et un vase qu’ombrage un chêne,
arbre consacré à Jupiter. Sur le troisième bas-relief, c’est-à-dire
sur la face latérale droite du piédestal, nous retrouvons un chêne.
Au pied de cet arbre, est assis un personnage, qui semble être un
pâtre, et non Mercure, comme on l’a avancé.1067 Devant lui on
voit une chèvre debout, peut-être la chèvre Amalthée, nourrice
de Jupiter.1068 En face du quadrupède, est placée une maison
rustique, demeure probable du chevrier, transformée, bien à tort,
en «un temple rustique,» sous la plume du premier éditeur.1069

1065Pl. 14., n° 3.
1066 Ibid. n°s 3a et 3b.
1067M. Vietty, ouvrage cité, p. 11.
1068Peut-être est-il permis de considérer Amalthée, nourrice du maître de l’Olympe, comme une déesse

dont l’image symbolique était une chèvre. Dès lors, le bouc figuré sur l’autre bas-relief latéral deviendrait
pour nous l’image symbolique du dieu époux d’Amalthée; et cette remarque nous expliquerait pourquoi
le bouc était consacré à Vénus, divinité primitivement androgyne et qualifiée mère des Dieux. Que ces di-
verses conjectures soient fondées ou non, il convient d’ajouter que les Romains aimaient à varier la compo-
sition des sujets destinés à perpétuer le souvenir des rapports de Jupiter enfant avec la chèvre Amalthée.
A l’appui de cette assertion, je me bornerai toutefois à citer un médaillon de bronze et un grand bronze
d’Antonin le Pieux, qui, au revers de l’effigie de cet empereur, nous montrent Jupiter enfant assis sur une
chèvre, devant un autel. (Voy. Mionnet, De la rareté et du prix des méd. rom. t. 1., p. 213 et 218.)

1069M. Vietty, loc. cit.

204



Je n’insisterai pas sur la connexion qui peut exister entre les
sujets de ces deux petits bas-reliefs latéraux et la scène érotique
où, sur le grand bas-relief qui occupe la face antérieure de notre
piédestal, nous voyons Léda recevant dans ses bras Jupiter
métamorphosé en cygne. Je me hâte de soumettre à l’Académie
les observations que m’ont suggérées les accessoires de cette
scène. C’est pour la première fois, si je ne me trompe, que
l’antiquité nous montre le groupe de Jupiter et Léda placé entre
un cyprès et Cupidon, bien que ce groupe soit un de ceux que les
artistes se plaisaient à reproduire sur des monuments de toute
espèce. Le sculpteur, fidèle ici à la tradition hiératique, ou plutôt
simple imitateur d’un modèle grec, a placé le lieu de la scène
au sommet d’une montagne; et, sans doute, il nous transporte
sur le mont Taÿgète, situé entre la Messénie et la Laconie, car,
dans l’hymne homérique composé en l’honneur des Dioscures,
nous lisons ces paroles, remarquables sous plus d’un rapport1070 :
«Sur les sommets du Taÿgète, haute montagne, Léda, s’étant
unie d’amour au formidable Jupiter,1071 donna le jour à des fils
pour être les sauveurs des faibles humains1072 ...» Mais, dans ce
passage, il n’est fait, on le voit, aucune mention de la présence
d’Aphrodite et d’Éros. C’est donc à une autre source qu’avaient
été puisés les éléments de la composition sculptée qui est sous
nos yeux. Remarquons à ce sujet que le mont Taÿgète dominait
une partie de la Grèce où le culte d’Aphrodite et le culte du cyprès
remontaient à une époque très-reculée. Nous avons trouvé la
preuve de ce fait dans les traditions qui se rapportent, soit à la
Vénus armée des Lacédémoniens, soit à la Vénus des Corinthiens
et de leurs colonies, et dans le nom de Cyparissia ou Cyparissies
que portèrent chacune une ville de Laconie, une ville de Messénie,
et qui s’étendit à une rivière, à un golfe, à un promontoire et à un
port de cette dernière province. D’autre part, le sculpteur romain,
en plaçant sur un point culminant de la montagne où Jupiter
s’unit à Léda un cyprès pyramidal1073 qui domine la scène, et le

1070Je me sers ici de la traduction de Dugas Montbel.
1071Mot à mot : «Au formidable fils de Cronos.»
1072Τοὺς ὑπὸ Τηϋγέτου κορυφῇ, ὄρεος μεγάλοιο,

Μιχθεῖσ' ἐν φιλότητι κελαινεφέϊ Κρονίωνι,
Σωτῆρας τέκε παῖδας ἐπιχθονίων ἀνθρώπων,
... ...

(Vers 4-6.)
1073M. Delorme, qui avait pris cet arbre pour un peuplier, ne fait pas difficulté, dans la lettre citée, de

205



poète grec, en nous disant que de cette union fortunée naquirent
les Dioscures, sauveurs des nochers, nous reportent, l’un et
l’autre, aux traditions écrites et aux monuments figurés qui, dans
un autre mémoire,1074 m’ont servi à démontrer qu’une antique
théologie avait établi entre les Dioscures et Vénus, d’une part, et
entre les Dioscures et Mithra, de l’autre, des rapports où les deux
jumeaux célestes se montrent subordonnés à chacune de ces
divinités. Ils remplissent auprès d’elles les fonctions d’assesseurs,
et sont, par conséquent, associés à une déesse et à un dieu qui,
l’un et l’autre, président aux mystères, et qui, à ce titre, avaient
chacun mérité la qualification de sauveur, comme l’Artémis qu’on
adorait à Bœæ, en Laconie,1075 comme les Grandes Déesses des
mystères d’Éleusis.

Si l’un des bas-reliefs de l’autel palmyrénien du Musée
capitolin1076 nous a donné lieu de reconnaître Vénus sous la forme
d’un cyprès pyramidal qui enfante l’Amour, pouvons-nous, sur le
monument de Vienne, ne pas reconnaître aussi comme une image
symbolique et vivante de la même déesse le cyprès pyramidal
placé auprès du groupe de Jupiter et Léda? Cet arbre, n’en
doutons pas, représente ici la divinité qui, chargée de présider à
la vie, à la reproduction, aux amours, aux hyménées, comme
aussi à la destinée des âmes, assiste à l’union divine de laquelle
naîtront les Dioscures-Sauveurs. Le rôle que Cupidon joue dans
cette scène ne semble pas permettre une autre interprétation.
Le groupe des deux amants est placé entre ce jeune dieu et le
cyprès, image de Vénus. Debout et armé d’un arc dont il dirige les
traits enflammés1077 vers le couple amoureux, Cupidon agit ici en
présence de sa mère, et obéit à son ordre exprès en excitant ainsi
le feu allumé dans le cœur des deux amants. Ne nous étonnons
donc pas si les poètes de l’antiquité donnent à l’Amour un arc et
des flèches de bois de cyprès, et le disent vainqueur de Jupiter

reconnaître qu’il s’était trompé, et qu’au lieu d’un peuplier le bas-relief porte réellement un cyprès. Cet
arbre ne peut servir ici à caractériser le mont Taÿgète, car ni Strabon, ni l’hymne homérique aux Dios-
cures, dans les passages cités ci-dessus, ni aucun autre écrivain ancien ou moderne, ne fait mention d’une
plantation de cyprès sur cette montagne escarpée.

1074Mém. de l’Acad. des inscript. nouvelle série, t. 15., 2e partie, p. 261-305.
1075Pausanias, 3., 22., 9.
1076Pl. 1., n° 2.
1077«Flammiferas pennas,» dit Silius Italicus (11., 412). « Nec Idalia lenta incaluisse sagitta,» avait-il

dit précédemment (5., 19). On trouve dans Horace (Od. 2., 8., 15) : «Ardentes sagittas.» Ces diverses expres-
sions sont empruntées aux poètes grecs. Ceux-ci, parlant des flèches d’Éros, les qualifient πυρόεντα βέλη
(Antholog. 4., 470), ὀϊστοὺς πυριπνεύστους (Musée, vers. 88), etc.

206



lui-même.1078 Et remarquons qu’une peinture de vase grec justifie
pleinement le sculpteur romain d’avoir placé entre Vénus et
Cupidon le groupe de Jupiter et Léda. Ce vase, acquis à Naples
par M. Kestner, et récemment publié par M. Éd. Gerhard,1079

représente Vénus assise sur un trône et portant sur la main
gauche une colombe ou une jynx ; la déesse, continuant le rôle que
nous venons de lui voir remplir auprès de Jupiter et de Léda,
assiste à l’entrevue amoureuse de deux personnages que mon
savant ami prend, avec toute raison, ce me semble, pour Hélène
et Pâris. N’oublions pas que cette princesse était née des amours
mêmes de Léda avec Jupiter changé en cygne, et que Théocrite,
dans un passage cité plus haut,1080 compare réellement la beauté
d’Hélène à celle de Vénus elle-même, lorsqu’il compare cette
princesse à un cyprès. Au revers du vase de M. Kestner, sont
peints deux cygnes qui, sans doute, font allusion à la naissance
d’Hélène, et qui, pour le dire en passant, nous donnent lieu de
supposer qu’à une époque ancienne, le langage symbolique
exigeait que l’on représentât Jupiter et Léda sous la forme de
deux cygnes, l’un mâle, l’autre femelle.1081

N’oublions pas non plus que, dans la mythologie romaine, la
métamorphose de Vénus en cyprès ne nous est point attestée par le
seul témoignage du bas-relief de Vienne. Dans leurs compositions
écrites, les mythographes latins, comme les sculpteurs, dans les
œuvres de leur ciseau, faisaient parfois apparaître aussi la déesse
sous la forme de cet arbre. N’étaient-ils que l’écho d’une tradition
grecque qui ne nous est point parvenue, ou s’inspiraient-ils seule-
ment de quelque monument figuré qu’ils avaient sous les yeux?
Les deux suppositions me paraissent admissibles ; et je ne saurais
dire, par exemple, laquelle, de préférence, s’applique à un récit
où Apulée,1082 voulant peindre le fils de Vénus dans le giron de
sa mère, nous le montre placé dans le feuillage d’un cyprès pyra-
midal. Dans ce récit, riche en sujets pour le poète, pour le sculp-
teur, pour le peintre, et composé, soit d’après une antique légende

1078Silius Italicus, 8., vs. 453 sqq.
1079Denkmäler und Forsch. nov. et déc. 1851, n°s 35, 36, p. 387-392; pl. 36.,Archäolog. Anzeig. décemb. 1851,

n° 36, p. 123.
1080Ci-dessus, p. 238.
1081On voit que cette supposition s’appuie tout à la fois sur un monument figuré et sur des considéra-

tions du genre de celles qui m’ont suggéré la conjecture exposée ci-dessus, dans la note 1 de la p. 267.
1082Metamorph. 5., 103, 104; edd. Oudendorp et Bosscha.

207



écrite, soit en présence d’une œuvre de l’art, Cupidon se réveille au
moment où, sur son épaule, tombe brûlante une goutte d’huile de
la lampe que tient à la main Psyché, attirée auprès de son amant
par une irrésistible et coupable curiosité. Rendu à l’usage de sa rai-
son, il reconnaît, mais trop tard, qu’il a désobéi aux ordres de Vé-
nus. Il se sépare de Psyché, et s’envole pour retourner dans les bras
de sa mère. Psyché s’élance, le saisit par une jambe, s’y suspend,
et, dans cette humiliante position, traverse les airs avec lui. Bien-
tôt la fatigue l’accable ; ses mains refusent de la tenir plus long-
temps attachée à la jambe de son perfide séducteur; elle retombe
sur la terre.1083 A cet instant, Cupidon dirige son vol vers un cy-
près voisin. Du sommet de cet arbre, comme du giron de sa mère,
et non sans une profonde émotion, il adresse à son amante délais-
sée de graves paroles, qui commencent par cette phrase : «Trop
crédule Psyché, j’avais oublié les ordres de ma mère1084 ...» Ainsi,
dans le tableau sculpté sur une des faces de l’autel palmyrénien,
nous voyons l’Amour naître des flancs d’un cyprès pyramidal. Sur
le monument de Vienne, en présence de cet arbre, image vivante
et symbolique de la déesse qui l’a conçu, il exerce sur les cœurs
l’empire qu’il a reçu de Vénus. Enfin, dans le tableau tracé par Apu-
lée, Cupidon, coupable d’avoir séduit Psyché, c’est-à-dire l’âme, re-
connaît sa faute, et vient chercher dans les bras de sa mère, repré-
sentée sous le même symbole du cyprès, le pardon qu’il attend de
la divinité qui, je le répète, préside aux mystères, c’est-à-dire aux
destinées de l’âme humaine. Si, jusqu’à ce jour, les commentateurs
d’Apulée n’ont fait aucune remarque sur le trait le plus saillant de
son récit, c’est tout simplement qu’ils n’ont pas compris que là le
cyprès tient la place de Vénus elle-même.

Dans mon second mémoire, plusieurs monuments funéraires
nous permettront de constater que les Étrusques et les Romains
n’ignoraient point les rapports qu’une antique théologie avait éta-
blis entre Vénus, reine de la terre ou des vivants, reine des enfers
ou des morts, et le cyprès pyramidal, symbole de vie et tout à la
fois symbole funéraire.

Si les traditions écrites et les monuments de l’art concourent
ainsi à prouver que, dès une époque reculée, le culte de cet arbre

1083«... tandem fessa delabitur solo. »
1084«Nec deus amator humi jacentem deserens, involavit proximam cupressum, deque ejus alto cacu-

mine sic eam graviter commotus affatur : Ego quidem, simplicissima Psyche, parentis meæ Veneris præ-
ceptorum immemor ...»

208



symbolique s’était introduit à Rome, comme dans l’Étrurie et la Pi-
centine, avec le culte de Vénus, il est encore plus certain qu’à une
époque beaucoup moins ancienne, le culte du même arbre, associé
à celui de Mithra, fut apporté de l’Asie occidentale dans l’empire
romain. Nous avons sur ce point le témoignage formel de plusieurs
monuments figurés. Je citerai, en particulier, cinq bas-reliefs mi-
thriaques que nous a légués l’antiquité romaine; et, à ce sujet, il ne
sera pas inutile de répéter que les Grecs de l’Asie Mineure reçurent
des mains des Perses les types de tous les monuments consacrés à
Mithra. Là, après avoir subi, dans des limites assez étroites, l’in-
fluence de l’art grec, ces types furent adoptés par les légions ro-
maines qui, pendant et depuis la guerre de Pompée contre les re-
doutables pirates de Cilicie, séjournèrent au milieu de populations
asiatiques, formées de Grecs et de barbares.

L’un des cinq bas-reliefs qui m’obligent à reproduire ici cette
remarque est celui que l’on conserve à la villa Altiéri.1085 On y voit
deux cyprès plantés, l’un à côté du buste du Soleil, l’autre à côté
du buste de la Lune. Conformément aux prescriptions des livres sa-
crés des Perses, Mithra est représenté ici, comme ailleurs, ayant,
à sa droite, le Soleil, à sa gauche, la Lune. De plus, il est debout sur
le taureau, à la manière des divinités figurées sur les monuments
asiatiques. Au-dessous du buste du Soleil et tout auprès d’un pal-
mier mâle, un lion sort d’un rocher. Au côté opposé, un second pal-
mier mâle est accompagné d’un coq; plus bas un aigle, portant une
foudre dans ses serres, surmonte un troisième palmier mâle. Ce
curieux bas-relief nous offre donc, avec trois animaux, symboles
du soleil ou du feu céleste, deux espèces différentes d’arbres sym-
boliques, l’une monoïque,1086 consacrée au soleil, à la lune et aux
divinités primitivement androgynes, telles que Vénus et Mithra;
l’autre dioïque,1087 consacrée à Mithra, lorsqu’elle porte des fleurs
mâles, et à Vénus, lorsqu’elle est chargée de fleurs femelles et de
fruits.

Le second monument mithriaque est un bas-relief à deux
faces, qui fut découvert, en 1832, dans un mithræum, près de
Heddernheim,1088 et que, plusieurs fois déjà, j’ai eu l’occasion de

1085J’en ai publié un dessin exact dans mes Recherches sur Mithra, atlas, pl. 74.
1086C’est-à-dire réunissant, sur un même pied, des fleurs mâles et des fleurs femelles.
1087C’est-à-dire portant, sur deux pieds séparés, ses fleurs mâles et ses fleurs femelles.
1088Il est déposé dans une des salles de la bibliothèque grand-ducale de Wiesbaden. La société instituée

dans le grand-duché de Nassau pour les progrès de l’archéologie en a publié les dessins et la description

209



recommander à l’attention des archéologues. Il a droit, comme le
bas-relief cité de la villa Altiéri, à être compté au nombre des
monuments romains qui fournissent les témoignages les plus
précieux de l’origine asiatique du culte de Mithra. Sur la face
antérieure, divisée en plusieurs tableaux ou compartiments, trois
cyprès, de l’espèce pyramidale, sont sculptés dans chacune des
deux divisions supérieures. Le tableau qui repose immédiatement
sur un zodiaque semi-circulaire, représente, si je ne me trompe,
les quatre phases de la vie humaine : à gauche, un enfant, coiffé
du bonnet mithriaque, naît de l’intérieur d’un arbre, comme le
fils de la Vénus assyrienne naît des flancs d’un cyprès, sur un
des bas-reliefs de l’autel palmyrénien du Musée capitolin,1089 et
comme naît de l’arbre Reivas, selon les livres sacrés des Parses,1090

Meschia, le premier homme. Dans ces livres, nous lisons, de plus,
que le Reivas était né lui-même de la semence du premier être
créé par Ormuzd, le taureau Aboudad, symbole du principe de la
vie. Les trois groupes qui font suite à la naissance de l’homme, je
l’expliquerai plus amplement ailleurs, se rapportent aux trois
autres phases de son existence terrestre. C’est pendant la durée
de cette existence que le sectateur de Mithra doit s’efforcer
d’acquérir les trois degrés de pureté : la pureté d’action, la pureté de
parole et la pureté de pensée. Ces trois degrés constituent l’état
lumineux ; ils sont la condition indispensable de l’admission des
âmes ou des féroüers dans le séjour céleste appelé le Gorotman
ou l’Albordj. Dans un des trois groupes qui font allusion à cette
purification successive de l’âme, nous voyons Mithra, le dieu
psychopompe du Zend-Avesta, poser la couronne mystique1091

sur la tête de l’initié, au pied de trois cyprès, comme le grand
prêtre de Mylitta ou Anahid dut autrefois placer sur la tête de
Sôs, au pied des cyprès sacrés d’Armavir,1092 la couronne royale
d’Arménie. Plus loin, le myste, nu, comme la vérité, mais la tête
entourée d’une auréole qui nous atteste qu’il est parvenu à l’état
lumineux; le myste se jette aux genoux de Mithra et implore sa

dans le 1er volume de ses Annales. Ce sont ces dessins que reproduisent les pl. 90. et 91. de l’atlas de mes
Rech. sur Mithra.

1089Pl. 1., ci-jointe, n° 1.
1090Zend-Avesta, t. 2. (Boun-déhesch, § 15), p. 376, 377. Voy. sur le Reivas, Hamzah Isphâani ou d’Ispâhân,

cité dans le Modjmel-el-tewarikh (Anquetil, Zend-Avesta, t. 2., p. 352, note 1 ; p. 353, note 2). Cf. Hyde, De relig.
veter. Persar. appendix, n° 9., p. 541 sqq.

1091Tertullien, De corona, 15., p. 3, C.
1092Ci-dessus, p. 65-73.

210



médiation pour obtenir d’Ormuzd l’entrée du séjour éternel
des bienheureux. Il est écouté ; il a mérité de l’être ; et, dans le
tableau supérieur, qui représente la région céleste, nous le
voyons prendre place, auprès du dieu médiateur,1093 sur le char
solaire qui s’élance vers un des deux sommets de l’Albordj, tandis
que de l’autre sommet1094 descend sur la terre un second char.
La Lune personnifiée y est couchée, enveloppée dans le voile
de la nuit ou des ténèbres. Un cyprès pyramidal est planté
entre les deux points culminants de la montagne céleste, de cet
Olympe des Perses, où Mithra, selon le Zend-Avesta,1095 réside
habituellement, ayant, comme ici, à sa droite le soleil, à sa gauche
la lune. Un second cyprès s’élève derrière le char du Dieu-Soleil,
et un troisième à côté du char de la Lune. Ces trois arbres, on
le voit, deviennent ici l’image symbolique d’une triade céleste,
composée de Mithra, du Soleil et de la Lune.1096 Ils nous ramènent
aux trois cyprès du trône votif de la Déesse de Syrie,1097 et aux
cyprès du soleil et de la lune qui, sur les médailles impériales de
Perga1098 et sur les deux stèles consacrées à Hâthôr,1099 forment
aussi une triade, soit avec un cône, symbole d’une divinité
assimilée à Vénus, soit avec une fleur de lotus, emblème d’un dieu
ou d’une déesse primitivement androgynes. En même temps,
nous trouvons dans les trois cyprès de la région céleste, sur le
bas-relief de Heddernheim, une allusion au triple caractère que
reçoit Mithra dans le système religieux des Perses,1100 comme
Mylitta, dans la théologie assyrienne, et une allusion aussi à
l’épithète de τριπλάσιος donnée par les Grecs au même dieu.1101

Dès lors, ne suis-je pas autorisé à considérer comme des symboles
de vie les trois cyprès qui, dans la région située au-dessous de la

1093C’est ainsi qu’est qualifié Mithra dans le Zend-Avesta, t. 2. (Iescht de Mithra, 10e, 12e, 20e et 21e
cardé), p. 212, 213, 218, 219.

1094Il n’est pas sans intérêt de remarquer que la haute montagne du Caucase qui conserve son ancien
nom d’Albordj, sous la forme moderne Elbrouz, présente également un double sommet.

1095Tom. 1., 2e partie, p. 28, 418; t. 2., p. 13, 99, 209, 212, 213, 228.
1096Sur le grand bas-relief mithriaque du musée du Louvre (Rech. sur Mithra, atlas, pl. 75.), cette triade

est représentée par trois pins au lieu de trois cyprès.
1097Ci-dessus, p. 51-58; et pl. 5., n° 1.
1098Ci-dessus, p. 55, 56; et pl. 14, n°s 1 et 2.
1099Ci-dessus, p. 167-183; et pl. 10., n° 2 ; et pl. 11. Recherch. sur Vénus, pl. 14 F.
1100Roi du ciel mobile (Zend-Avesta, t. 1., 2e partie, p. 28, 82, note 10 ; t. 2., p. 13, 99, 206, 207, 209, 212,

213, 216, 218-221, 225, 228-230, 418) ; roi de la terre ou des vivants (ibid. t. 2., p. 205, 206, 210, 214, 215, 222,
223), et roi des morts ou des enfers (ibid. t. 2., p. 15, 211, 212, 223, 230).

1101Voy. Mém. de l’Acad. des inscriptions, nouv. série, t. 14., 2e partie, p. 174, 175.

211



région céleste, font partie des trois groupes que je rapporte aux
trois grandes phases de la vie humaine que précède la naissance?

Un troisième et un quatrième bas-reliefs mithriaques,
d’époque romaine, nous offrent de nouveaux exemples de
l’emploi symbolique du cyprès ; et ces exemples méritent
d’autant plus notre attention, qu’ici cet arbre est répété sept fois
sur chacun de nos deux monuments, comme sur les médailles
impériales citées d’Apollonia d’Illyrie,1102 comme sur une urne
cinéraire étrusque1103 dont il sera question plus loin. L’un de
ces deux bas-reliefs provient d’une découverte heureuse, faite,
en 1838, à Neuenheim, près de Heidelberg. C’est à mon savant
confrère et ami M. le Dr. Frédéric Creuzer, que les archéologues
doivent la connaissance de ce monument et la belle dissertation
dont il a été le sujet.1104 Toutefois j’exprimerai ici à l’illustre
auteur de la Symbolique le regret de n’avoir pas trouvé dans cette
dissertation les observations que nous devait peut-être, sur le
symbole du cyprès, son érudition si riche et si variée. Elles
m’eussent été d’un grand secours pour mon travail ; et j’en
suis privé probablement parce que M. Creuzer, s’arrêtant à la
supposition que, chez les Perses, le hôm et le cyprès étaient
identiques,1105 aura, par-là, été détourné de l’idée d’entreprendre
des recherches de la nature de celles que je soumets au jugement
de l’Académie. Je regrette aussi qu’il ne nous ait pas fait connaître
les raisons qui le portent à identifier le cyprès avec le hôm.1106

On ne découvre, il faut bien le dire, rien qui, dans les textes ou
sur les monuments figurés, puisse justifier son opinion. D’une
part, les observations ou les renseignements recueillis sur les
lieux, par Anquetil du Perron, nous montrent que, chez les Parses
de l’Inde, le hôm est un arbrisseau et non un arbre, et qu’il est
fort difficile d’en déterminer l’espèce. D’autre part, le hôm, tel
qu’on le voit figuré, soit sur les bas-reliefs assyriens découverts

1102Ci-dessus, p. 226-231; et pl. 8., n° 4.
1103Pl. 13., n° 5.
1104Das Mithraeum von Neuenheim bei Heidelberg. Heidelb. 1838, 94 pag. avec 2 pl. lithogr. La planche 92.

de l’atlas de mes Recherches sur Mithra reproduit le dessin que donne ici (pl. 1.) M. Creuzer du bas-relief de
Neuenheim.

1105Dissertation citée, p. 44; 85, note 76.
1106M. de Hammer (Mithriaca, p. 42, 46) pense que le cyprès répond au barsom du Zend-Avesta ; mais il

oublie que le barsom n’est ni un arbre, ni une branche d’arbre : c’est un faisceau de rameaux cueillis sur des
arbrisseaux dont la liturgie persique ne détermine ni ne limite l’espèce; quelquefois même ces rameaux
sont remplacés par un faisceau de tiges de cuivre ou de laiton. (Voy. Anquetil, Zend-Avesta, t. 1., 2e partie,
p. 90, note 3; t. 2., p. 532.)

212



à Khorsabad et à Nimroud, soit sur les cylindres et les cônes,
de travail babylonien, assyrien, phénicien ou persépolitain, est
également un arbrisseau, quelquefois même une simple plante
fleurie, et toujours un végétal dont les formes conventionnelles
varient beaucoup et ne sauraient être rapportées avec certitude à
une espèce déterminée.

Ainsi que je l’ai annoncé, on compte sept cyprès sur le bas-
relief mithriaque de Neuenheim. Ils sont plantés, à côté l’un de
l’autre, sur le sommet de la montagne céleste, l’Albordj ou le Go-
rotman, qui s’élève ici derrière la tête de Mithra et entre le buste
du Soleil et celui de la Lune. Cette disposition, par rapport aux
sept cyprès, mérite d’être rapprochée de celle que l’on observe sur
quelques cylindres consacrés aux mystères de Mylitta ou aux mys-
tères de Mithra. Ces cylindres nous offrent l’emblème de la triade
divine, ou lemihr, symbole de Mylitta et de Mithra, placé auprès de
l’astérisque du soleil, du croissant de la lune et de cinq ou de sept
petits globes qui, de même que les sept cyprès, sur notre bas-relief
et sur les autres monuments cités, représentent les planètes.1107

L’encadrement du bas-relief de Neuenheim, comme celui de la face
antérieure du bas-relief de Heddernheim, est divisé en plusieurs
compartiments où l’on retrouve un enfant qui naît de l’arbre Rei-
vas, et trois groupes qui, si je ne me trompe, représentent les trois
autres phases de la vie humaine.

Le quatrième bas-relief, comme le cinquième, fut découvert,
il y a quelques années, dans la Transylvanie, cette belle
province de l’empire autrichien qui déjà nous a fourni plusieurs
monuments importants pour l’histoire du culte de Mithra
chez les Romains. Il provient des ruines d’Apulum ; il est de
marbre blanc, et se conserve à Carlsbourg, dans une des salles de
l’Institut battyanien. Je dois à l’obligeance de feu Mme. la baronne
Jósika et de feu l’abbé Henne le dessin que j’en ai publié dans
mes Recherches sur Mithra.1108 Ce bas-relief présente plusieurs
particularités dont il n’est pas nécessaire que j’entretienne ici
l’Académie. J’ai seulement à faire remarquer qu’au-dessus de la
grotte du dieu des Perses, c’est-à-dire au-dessus de la région
terrestre, et, par conséquent, dans la région céleste, on a sculpté,

1107On en peut voir des exemples dans l’atlas de mes Rech. sur Mithra, pl. 16., n° 1 ; pl. 29., n° 5 ; pl. 30.,
n° 7 ; pl. 54 A, n° 5. Cf. pl. 29., n° 6 ; pl. 35., n° 9 ; pl. 54 A, n° 7.

1108Atlas, pl. 79., n° 1. — Le dessin gravé sous ce numéro est, m’assure-t-on, plus exact que celui dont
un célèbre orientaliste de Vienne a enrichi le recueil de planches qui accompagne ses Mithriaca (pl. 11.).

213



entre le buste du Soleil et celui de la Lune, sept groupes composés
chacun d’un poignard, d’un autel allumé, d’un bonnet phrygien
et d’un cyprès. Si les sept arbres qu’avec l’abbé Henne,1109 M.
de Köppen,1110 M. le baron de Hammer1111 et M. le professeur
N. Müller,1112 je prends pour des cyprès, affectent une forme
beaucoup moins élancée que ne l’est réellement la forme du
cyprès, il faut remarquer que les figures qui ornent ce bas-relief
sont elles-mêmes très-courtes et très-ramassées, comme il arrive
maintes fois sur les monuments d’une époque de décadence. Ici,
de même que sur plusieurs autres bas-reliefs mithriaques bien
connus,1113 les sept autels allumés représentent les sept feux du
ciel mobile ou les sept planètes ; les sept cyprès, remplacés par
sept lauriers sur un bas-relief du musée Chiaramonti,1114 sont
les images symboliques des sept intelligences divines, appelées
Amschaspands ou Immortels,1115 qui président aux sept planètes et
aux sept cieux des planètes. C’est par les sept cieux et les sept
planètes que doivent faire leur ascension les âmes tombées du
ciel sur la terre et rendues à la liberté ou à la vie spirituelle après
l’accomplissement des sept sacrifices que rappellent les sept

1109Notes manuscrites.
1110Wiener Jahrbücher der Literatur, t. 24., Anzeige-Blatt, n° 24., p. 9 et 10. L’auteur décrit (ibid. p. 5 et 6)

un autre bas-relief mithriaque, fort endommagé, où il croit apercevoir des traces d’autels et de cyprès. Je
ne connais pas ce monument.

1111Mithriaca, p. 46, 93, 182. — J’aurai ailleurs l’occasion de montrer que le savant orientaliste de Vienne
n’est pas fondé à reconnaître (ibid. p. 42, et 126, § 5) le palmier et le cyprès dans le hôm et le barsom du Zend-
Avesta.

1112Annal. des Vereins für nassauisch. Alterthumsk. und Geschichtsf. t. 2., 1re partie, p. 19, 20.
1113J’en puis citer quatre : un, de terre cuite, qui se conservait autrefois à Rome, dans le palais Zéno

(Lafréry, Specul. roman.magnif. Mém. de l’Acad. des inscript. nouv. série, t. 14., 2e partie, pl. 5. Rech. surMithra,
atlas, pl. 89.) ; deux bas-reliefs de grès, découverts en Transylvanie (Mém.de l’Académie des inscript. ubi supra,
pl. 1., n°s 1 et 2. Recherches sur Mithra, atlas, pl. 96., n°s 1 et 2) ; et enfin un bas-relief de marbre blanc, du
musée Chiaramonti (Recherches sur Mithra, atlas, pl. 79., n° 2). — La présence de sept autels ou pyrées sur
ces quatre bas-reliefs et sur celui de l’Institut battyanien (ibid. n° 1) nous rappelle les sept pyrées que,
selon Strabon (Geogr. 15., p. 15), on voyait, en Cappadoce, dans le temple d’Anaïs et Omanès. Ces divers
témoignages suffisent, sans doute, pour confirmer un passage du Ferhenghi-Djihanguiri, dont on a contesté
la véracité, et où il est dit qu’anciennement sept atesch-gâh ou sept pyrées avaient été établis en Perse. M. le
lieutenant-colonel Rawlinson, qui probablement n’avait pas consulté les cinq monuments mithriaques que
je viens d’indiquer, a lui-même rejeté ce passage en parlant du pyrée de l’Aderbaïdjan, dans un mémoire
sur la position d’Ecbatane, inséré, en 1840, dans le 10e vol. du Journal de la société royale de géographie
de Londres (1re partie, p. 114 et suiv.).

1114Rech. sur Mithra, atlas, pl. 79., n° 2.
1115Remarquons que les sœurs de Phaëthon, filles du Soleil, appelées tantôt Phaëthontides ou Phaëthon-

tiades, tantôtHéliades, et comptées au nombre de trois, de cinq ou même de sept, furent changées en arbres.
Leurs larmes, disent les mythographes, sont du succin ou de l’ambre jaune. Par-là, nous sommes amenés
à considérer comme altérées les traditions qui métamorphosent en aune ou en peuplier noir les sœurs de
Phaëthon. Il est infiniment probable que, dans la légende primitive, les Phaëthontides étaient métamor-
phosées, comme les filles d’Étéocle (ci-dessus, p. 234, 235), en arbres verts et résineux, tels que des cyprès,
des pins ou des lauriers.

214



poignards, et après la mort du corps. Peut-être est-il permis
d’inférer de là que le nombre vingt-huit, qui résulte des quatre
objets répétés ici sept fois chacun, fait allusion aux vingt-huit
stations lunaires par lesquelles doivent également passer les
âmes, et aux vingt-huit Izeds ou Génies qui président à chacune
de ces stations. Rappelons-nous que Mithra, dont la place est
marquée, dans le ciel mobile, entre la porte du soleil et la porte
de la lune, est un des trois dieux dont se compose la triade
suprême qui régit les sept Amschaspands et les vingt-huit Izeds.
N’oublions pas surtout qu’il préside aux destinées humaines
et, par conséquent, à chacune des phases de la descente et de
l’ascension des âmes.

Le cinquième bas-relief mithriaque dont il me reste à parler
est inédit, m’assure-t-on, et a été découvert, il y a peu d’années,
dans des ruines romaines situées aux environs de Carlsbourg. La
planche 15 jointe ici le reproduit d’après un dessin dont je suis
également redevable à feu Mme. la baronne Jósika. L’original est
fruste en plusieurs endroits, et partout d’un travail passablement
barbare. Mais il rachète ces défauts par quelques particularités
qui ne se sont pas encore rencontrées dans les monuments de
cette catégorie. Au-dessus de la tête de Mithra immolant le
taureau est sculpté un mufle de lion, vu de face et inscrit dans
un disque,1116 emblème très-propre à caractériser le dieu des
Perses, divinité solaire, assez souvent représentée avec une tête
de lion sur les épaules, au lieu d’une tête humaine. Cet emblème
nous ramène à la plaque de bronze du Musée royal de Berlin,1117

qui nous a offert une scène d’initiation dominée par un mufle
de lion placé entre deux serpents qui s’élancent du centre de
deux cyprès plantés, l’un au-dessous du buste du Soleil, l’autre
au-dessous du buste de la Lune. Ici deux cyprès correspondent de
même à deux bustes qui représentent ces astres personnifiés;
mais de leur sein ne naissent pas deux serpents ; et, ce qui ne
se voit point sur les quatre autres bas-reliefs mithriaques, ces
deux arbres sont plantés chacun derrière un des assesseurs de

1116Peut-être, au lieu d’un disque solaire ou lunaire, faut-il voir ici une ouverture circulaire pratiquée
dans un rocher dont sortirait le lion. Cette interprétation que la grossièreté du travail rend aussi douteuse
que la première, nous ramènerait, d’un côté, à la célèbre tradition qui fait naître Mithra d’un rocher (ex
petra natus) ; et, de l’autre, au bas-relief de la villa Altiéri (Recherch. sur Mithra, atl. pl. 74.) et à un camée
du Musée impérial de Vienne (ibid. pl. 101., n° 1), deux monuments où nous voyons le lion mithriaque,
symbole igné, sortir d’un rocher, comme l’étincelle sort de la pierre.

1117Pl. 7., n° 6.

215



Mithra. On sait que ces deux assesseurs représentent l’équinoxe
du printemps et l’équinoxe d’automne, époques de l’année où,
sur la terre, se manifestent successivement les deux phénomènes
qui caractérisent la vie et la reproduction, la germination ou la
feuillaison et la fructification. Le cyprès, comme symbole de
vie, est donc d’autant plus convenablement placé ici que, selon
Caton, je le répète, la graine de cet arbre se sème au printemps.
De plus, nous constatons que si, en Égypte, comme nous l’avons
vu,1118 le même arbre, sur les monuments religieux, sert à
caractériser le mois de tôbi, dans lequel tombe l’équinoxe vernal,
il faut en conclure que les Égyptiens et les Perses avaient puisé
à une même source leurs emblèmes astronomiques. Or cette
source ne peut être cherchée ailleurs que chez les Chaldéens
d’Assyrie, inventeurs des mystères institués avec le culte public
d’une divinité qui fut successivement appelée Mithra1119 dans
leurs sanctuaires, Mylitta et Anahid chez les Babyloniens et les
Assyriens, Brathy ou Bérouth (cyprès), Astarté, Atergatis et
Dercéto chez les Phéniciens, Athtor ou Othtor chez les Arabes,
Hâthôr ou Hâthyr chez les Égyptiens, Mithra chez les Perses.

On le voit donc, un accord parfait, quant à l’emploi
symbolique du cyprès, se manifeste sur les monuments religieux
de ces diverses nations et sur ceux des Grecs, des Étrusques et
des Romains. De cet accord et de l’origine asiatique de cet
arbre sacré résulte la preuve irrécusable qu’à des époques
très-reculées il a existé entre les peuples de l’Asie, de l’Afrique et
de l’Europe, des communications dont le foyer ou le point de
départ est l’Asie antérieure, patrie primitive du cyprès pyramidal.
Ce sont précisément ces communications sur lesquelles, dès
mes premiers mémoires d’archéologie, je n’ai cessé d’appeler
l’attention de l’Académie et celle des savants de tous les pays. La
vie d’un homme est si courte, je le sens chaque jour, qu’il ne faut
pas moins que le concours de tous les archéologues pour explorer
avec succès un aussi vaste champ d’études. Mais, à chaque instant,
pour ainsi dire, je m’applaudis d’avoir ouvert cette nouvelle voie
aux investigations des amis de la science.

Chez les Romains, la série nombreuse des bas-reliefs consa-
crés à Mithra finit à peu près avec le 4e siècle de notre ère. Toute-

1118Ci-dessus, p. 183-190; et pl. 10., n°s 3, 4 et 5.
1119J’espère en donner la preuve dans mon ouvrage sur le culte public et les mystères de cette divinité.

216



fois, dans le siècle suivant, le symbole du cyprès continue à se mon-
trer sur d’autres monuments de l’art. Les médailles contorniates
en fournissent la preuve. Plus tard, nous retrouverons ce symbole
sur les monuments funéraires chrétiens, et nous le verrons se per-
pétuer, d’âge en âge, jusqu’à nous.

Les médailles contorniates, selon l’opinion de Morel et de
Mahudel, généralement adoptée aujourd’hui, embrasseraient
une période qui ne commence qu’avec le règne de Constantin
et qui s’arrête à celui de Valentinien 3. Ce serait donc à cet
intervalle de temps qu’il faudrait rapporter les pièces qui, dans la
série des contorniates, nous offrent des exemples de l’emploi
symbolique du cyprès. Je produis ici deux de ces pièces1120 ;
elles appartiennent l’une et l’autre au riche médaillier de la
Bibliothèque impériale. La première est à l’effigie de Vespasien;
et, bien que je n’aie pas la prétention de lui assigner pour date le
règne même de ce prince, je ne puis me défendre de penser que le
style de cette médaille permet de la faire remonter à une époque
antérieure au règne de Constantin. Elle a pour type, au revers, un
héros ou guerrier armé de sa lance et combattant à pied, secondé
par son chien, un énorme sanglier, qui semble sortir d’un antre.
Derrière ce groupe, s’élève un cyprès pyramidal. Si le héros est
Méléagre, le cyprès ferait allusion à la mort de ce personnage,
puisque sa victoire sur le sanglier de Calydon fut suivie de scènes
violentes, qui, selon les poètes ou les mythographes, causèrent la
fin tragique du vainqueur, en excitant au plus haut degré un
désir de vengeance dans le cœur d’Althée, sa propre mère. Cette
hypothèse admise, le cyprès pourrait être considéré ici comme
l’emblème de l’immortalité promise au héros grec pour prix de sa
lutte victorieuse avec le sanglier, animal qui, là comme ailleurs,
remplit sans doute un rôle symbolique. Dans le mémoire suivant,
je reviendrai sur cette médaille contorniate à l’occasion de sujets
analogues représentés en relief au fond de deux plats funéraires
d’argent, que nous a pareillement légués l’antiquité romaine. Je
ne dois pas omettre d’ajouter ici que le type gravé au revers de
la tête de Vespasien se retrouve sur deux autres contorniates
de la Bibliothèque impériale, l’une à l’effigie de Néron, l’autre
offrant la tête d’Homère, entourée de la légende ΟΜΗΡΟϹ.
Mais quel rapport à chacune de ces trois têtes avec un pareil

1120Pl. 18., n°s 3 et 4. — Elles sont de bronze, comme toutes les médailles contorniates.

217



type? J’avoue bien humblement mon insuffisance à résoudre le
problème. L’opinion commune est que les médailles contorniates
n’appartiennent point au temps où vécurent les personnages
dont elles portent l’effigie, et qu’elles ont pour type, à leur revers,
des sujets qui n’offrent aucun rapport avec ces personnages. Par
là on est amené à les considérer comme des jetons frappés pour
des particuliers, et non comme des médailles ou des monnaies
frappées par ordre de l’autorité publique. J’adopte sans réserve
cette manière de voir ; et j’en reconnais de nouveau la justesse
lorsque j’examine attentivement la seconde pièce dont j’ai à
parler.

Bien que celle-ci ne paraisse point appartenir à la même série
ni au même âge que les trois autres contorniates citées plus haut,
il est impossible de ne pas reconnaître que, inférieure à celles-là
sous tous les rapports, elle doit être classée parmi les jetons qui ne
sont susceptibles d’aucune interprétation satisfaisante. Elle repré-
sente,1121 d’un côté, la tête d’un personnage inconnu, vu de profil,
tourné à droite et accompagné de trois signes dont la valeur m’est
également inconnue. Au revers s’élève un arbre grossièrement des-
siné, mais qui me semble être de l’espèce du cyprès. À gauche de
cet arbre, est gravée une légende composée de sept lettres dont il
ne m’est pas donné de comprendre le sens.

Le cyprès pyramidal, chez les Romains, n’était pas seulement
consacré par la religion. On en tirait des médicaments. Les pas-
sages de Pline qui sont cités plus haut1122 nous le prouvent. Ce que
j’ai dit, en même temps, des divers usages auxquels les médecins
grecs faisaient servir le cyprès, et des rapports qui existaient, à
cet égard, entre la thérapeutique et les idées religieuses qu’on atta-
chait au symbole du cyprès, s’applique à l’art médical des Romains
tout aussi bien qu’à l’art médical des Grecs, puisque l’un dérivait
de l’autre.

Les belles proportions qu’atteint le cyprès dans les pays
chauds, sa forme pyramidale, et le précieux avantage qu’il a de ne
jamais perdre ses feuilles, l’avaient aussi fait rechercher pour
l’ornement des parcs et des jardins.1123 Plusieurs passages de

1121Pl. 18., n° 4.
1122Ci-dessus, p. 248-250.
1123C’est peut-être parce que les Romains, à l’exemple des Grecs et des peuples de l’Asie occidentale,

prisaient infiniment la beauté du cyprès, qu’Horace (Ars poetic. 19-21) emprunte à cet arbre l’opposition
qui se fait remarquer dans les vers où il dit :

218



Caton, de Pline et de divers autres écrivains de l’antiquité1124

nous l’attestent, et nous apprennent, en même temps, combien
était répandue et soignée, dans toute l’Italie, la culture de cet
arbre exotique.1125 A ces témoignages écrits, on peut joindre
celui qui résulte d’une fresque découverte à Herculanum.1126

Elle nous montre sept cyprès pyramidaux, rangés autour d’un
bâtiment somptueux, orné de statues. Ce n’est, à ce qu’il paraît,
ni un édifice religieux, ni un monument funéraire : il répond
mieux à l’idée qu’exprime, chez les modernes, la dénomination
de villa.1127 Mais l’architecture en est d’un goût fort médiocre.

1.2.4 Ibérie et Lusitanie
L’importation du cyprès pyramidal en Afrique, en Grèce, en Ita-

lie, par les Phéniciens, et l’établissement de nombreuses colonies
phéniciennes sur les côtes de la péninsule hispanique sont deux
faits trop généralement connus pour qu’on puisse se défendre de
quelque étonnement à la lecture des ouvrages qui traitent du culte
de cet arbre symbolique : on n’y trouve aucune recherche sur les
traces de ce culte dans l’Ibérie et la Lusitanie. Cet étonnement re-
double peut-être, je le dis à regret, lorsque la même lacune se dé-
couvre dans le volume où M. le Dr. Movers1128 a recueilli avec tant

... ... et fortasse cupressum
Scis simulare : quid hoc, si fractis enatat exspes
Navibus ære dato qui pingitur? ...

Toutefois les commentateurs ne sont pas d’accord entre eux sur le sens qu’il convient d’attacher à
ces vers.

1124Tous ces passages, je l’ai dit plus haut (p. 250, 251), ont été recueillis ou cités par les savants auteurs
des Mémoires de l’Académie d’Herculanum, et par MM. Avellino et Carl Ritter. Je me bornerai à rapporter
ici quelques détails curieux qui se trouvent dans Pline (H. N. 16., 60., 1). Cet auteur, après avoir dit qu’on
fait des haies épaisses en coupant les cyprès et en les tondant, ajoute : «On fait aussi représenter au cy-
près diverses figures, comme des chasses, des flottes, et d’autres tableaux auxquels se prêtent ses feuilles
courtes, étroites et toujours vertes.» Un usage semblable a longtemps existé dans le midi de la France et
ailleurs.

1125Cette culture était même un objet très-lucratif de spéculation. Jadis, en Italie, une forêt de cyprès
assurait au possesseur un revenu considérable. Aussi, dit Pline (H. N. 16., 60., 2), les anciens appelaient-ils
ces sortes de plantations «la dot de leurs filles.» Les voyageurs modernes rapportent que, dans l’île de
Crète, le cyprès reçoit une dénomination qui exprime la même idée.

1126Le pitture antich. d’Ercolano, t. 5., p. 393; pl. 39., gravée en vignette à la p. 173.
1127Les sept cyprès dont est ornée cette villa, rappellent les cyprès qui, au même nombre de sept, dé-

corent le temple de Vénus à Apollonia d’Illyrie, le bas-relief du mithræum de Neuenheim, et une urne
cinéraire dont il sera question plus loin. Cette coïncidence m’avait d’abord donné lieu de penser que l’édi-
fice représenté dans la fresque citée d’Herculanum avait peut-être une destination religieuse. Un examen
plus approfondi et la lecture des observations judicieuses des éditeurs de cette fresque m’ont conduit à
adopter l’opinion exposée dans leur texte explicatif.

1128Die Phönizier, 2e partie, t. 2., ch. 12., p. 588-659.

219



de soin et d’érudition les témoignages historiques, numismatiques
et géographiques qui se rapportent aux colonies fondées par les
Phéniciens dans ces deux contrées, aux divinités dont ils y intro-
duisirent le culte, et nommément à leur Vénus-Astarté.

C’est en vain que j’avais moi-même entrepris des recherches
pour découvrir dans la péninsule quelque œuvre de sculpture
antique, qui pût fournir une preuve certaine du culte qu’on
y rendait au cyprès pyramidal. Mes investigations, mes
correspondances n’avaient eu qu’un résultat négatif, lorsque
M. le duc de Luynes, qui poursuit avec tant de persévérance et
de succès l’étude des médailles frappées dans les pays jadis
occupés par les Phéniciens, appela mon attention sur quelques
pièces ibériennes ou lusitaniennes publiées par Florez et par
Sestini. J’ai tout lieu de m’applaudir de n’avoir pas négligé ce
bienveillant avis, et de m’être par-là trouvé conduit à consulter la
collection de médailles d’Ibérie et de Lusitanie que possède la
Bibliothèque impériale. Les recueils de Florez et de Sestini1129

m’ont offert, dans la numismatique du royaume de Valence,1130 la
description et les dessins d’une monnaie autonome de la ville
d’Ostur ou Otour,1131 qui, de l’aveu de ces deux numismates, porte,
au revers d’un sanglier, un grand cyprès pyramidal planté
entre deux rameaux, dont ils ne déterminent pas l’espèce,1132

et que je soupçonne être des branches de myrte. Dans ces
mêmes recueils, mon attention a aussi été attirée par quelques
autres pièces, frappées, les unes à Olunt ou Olunk, ville dont
la position géographique n’est pas encore déterminée, les
autres à Anticaria,1133 dans la Bétique, et à Balsa en Lusitanie. Les
premières1134 ont pour type, au revers d’une tête virile imberbe
et inconnue, un arbre de forme conique ou pyramidale, que je
prends pour un cyprès, et qui est désigné par Florez sous la

1129J’avais négligé de consulter ces deux recueils, parce que le grand ouvrage d’Eckhel et le recueil de
Mionnet n’indiquent la présence du cyprès sur aucune médaille de la péninsule hispanique.

1130Hispania tarraconensis.
1131Medallas de las colonias, municipios y pueblos antiguos de España (Madrid, 1758, in-4°), 3e partie, p. 113;

pl. 65., n° 6.
1132Un cipres entre dos ramos, dit Florez (loc. cit.). Il a soin d’ajouter qu’il publie cette médaille d’après

Jacques de Bary, et que le texte de cet auteur indique ici un épi de blé et non un cyprès. Le dessin joint à la
description faite par Bary, observe-t-il, représente un cyprès et non un épi.

1133Aujourd’hui Antequera. Sur les médailles, le nom ancien est écrit Antikaria.
1134Florez, ouvrage cité, p. 510, pl. 35., n° 2. — Mionnet n’indique aucune médaille de cette ville d’Olunt

qui ait pour revers le type dont il s’agit.

220



dénomination de pomme de pin. Bien que je n’aie pas eu sous les
yeux les médailles originales, je n’hésite pas à les ranger dans une
même catégorie avec les médailles d’Ostur que j’ai pu examiner à
la Bibliothèque impériale. Sur celles-ci,1135 le cyprès, gravé très
en relief, est facilement reconnaissable ; on a peine à comprendre
qu’Eckhel1136 et surtout Mionnet,1137 qui avait eu sous les yeux
plusieurs de ces pièces, aient pu confondre cet arbre avec un
gland de chêne. Parmi ces médailles, les unes sont conformes à la
pièce décrite et figurée dans Florez, d’après Jacques de Bary1138 ;
les autres, d’un plus petit module, portent, au droit, un grand
cyprès pyramidal, sans aucun accessoire, mais avec la légende
OSTVR, et au revers, sans accessoire aussi et sans légende, deux
rameaux semblables à ceux qui, sur les premières, flanquent un
cyprès pyramidal.

Les médailles d’Anticaria et celles de Balsa ont, pour revers,
le même arbre que, sur les monnaies d’Olunt, comme ici, Florez et
Sestini1139 prennent pour une pomme de pin et qui me paraît être
un cyprès pyramidal. Sa forme large et ramassée nous rappelle
les cyprès sculptés sur un des bas-reliefs mithriaques romains du
musée de Carlsbourg que j’ai cités plus haut.1140 Sur les pièces qui
appartiennent à la numismatique d’Anticaria, on voit, au revers
d’une tête virile, imberbe et inconnue, le croissant de la lune et
un astre gravés dans le haut de la médaille, à droite de l’arbre sa-
cré. Autour de cet arbre, une légende en lettres liées nous offre
le nom abrégé de la ville et le nom également abrégé d’un magis-
trat, qui s’appelaitMarcusSempronius.1141 Les médailles de Balsa1142

1135Pl. 20., n°s 3 et 4.
1136D. N. t. 1., p. 54.
1137Descript. de méd. t. 1., p. 47, 48, n°s 346 et 347.
1138Voy. ci-dessus, p. 288, note 3.
1139Descriz. delle medagl. ispane apparten. alla Lusitan. alla Betic. e alla Tarragon. che si conserv. nel mus. He-

dervar (Florence, 1818, in-4°, fig.), p. 23.
1140Ci-dessus p. 278-281; Rech. sur Mithra, atlas, pl. 79., n° 1.
1141Sestini, ouvrage cité, p. 23, n°s 1 et 2; pl. 1., n° 17. — Le numismate italien décrit sous ces numéros

deux pièces à peu près semblables, sur lesquelles on avait cru lire municipium sempiternum, au lieu de Mar-
cus Sempronius, qu’il a raison de donner pour la véritable leçon. Il ajoute qu’à cette même ville d’Anticaria,
on peut rapporter une médaille décrite et figurée, parmi les incertaines, dans le recueil de Pellerin (3.,
pl. 118, n° 16), et rangée également parmi les incertaines par Mionnet (Descript. de méd. 6., 641, n° 196).
— Cette pièce ne porte pas de légende. Elle a pour type, au revers, selon Pellerin, une pomme de pin, qui
probablement est un cyprès. L’original ne se trouve pas à la Bibliothèque impériale.

1142Sestini, ouvrage cité, p. 3, pl. 1., n° 2. — Mionnet n’indique pas cette médaille ; mais, dans son Sup-
plément (t. 1., p. 3, n° 9), il en décrit une en ces termes, d’après un dessin qui lui avait été communiqué, et
celle-ci me paraît très-analogue, sinon semblable à la pièce publiée par Sestini : «BALSA. Épi couché. ℞.

221



nous offrent, au droit, un épi de blé avec la légende BALSA, et, au
revers, un cyprès planté dans le centre d’un grand croissant. Les
dessins mêmes que l’on trouve d’une monnaie d’Olunt dans Flo-
rez, d’une pièce d’Anticaria et d’une pièce de Balsa dans Sestini,
me justifient de prendre pour un arbre de cette espèce ce qu’ils
désignent, ainsi que Mionnet,1143 sous le nom de pomme de pin;
car leurs prétendues pommes de pin auraient toutes un long pé-
doncule, tandis qu’en réalité ce fruit est presque sessile, comme le
fruit du cyprès. De plus, on peut voir, au revers d’une jolie médaille
autonome d’Irippo,1144 ville de la Bétique, désignée par Pline1145

sous le nom d’Orippo, une divinité féminine assise, tenant sur la
main une pomme de pin dont la forme, les détails et surtout le très-
court pédoncule rendent manifeste l’erreur commise par Florez,
par Sestini et par Mionnet.

Je donne ici,1146 d’après un exemplaire que possède la
Bibliothèque impériale, un dessin exact de la médaille autonome
d’Ostur, publiée par Florez, qui s’est borné à copier la mauvaise
figure qu’on en trouve dans l’ouvrage de Bary. L’exemplaire de
Paris, bien que fourré de plomb et mutilé, m’a permis, à l’aide
des empreintes ou des dessins de deux autres exemplaires, de
reproduire la pièce entière et avec le caractère qui lui est propre.
Je donne également un dessin fidèle1147 de la médaille autonome
d’Ostur, de plus petit module, dont j’ai parlé ci-dessus. Il s’en
trouve, à la Bibliothèque impériale, trois autres exemplaires
moins bien conservés, qui me semblent être d’un même coin.
La variante que présentent le droit et le revers de cette pièce,
comparée au grand module, n’a été connue ni de Florez, ni
d’Eckhel, ni de Sestini.

J’ajoute ici,1148 d’après le dessin publié par le dernier de ces

Pomme de pin sur un croissant. Cabinet inconnu. BR. 4. »
1143Voy. la note 5 de la page précédente.
1144Florez, ouvrage cité, p. 474; pl. 30., n° 5. Catalog.mus. Hederv. 1., 3, n° 50; pl. 1., fig. 4. Sestini, ouvrage

cité, p. 61, n° 1 ; cf. ib. n°s 2-5. Mionnet, Descr. de méd. 1., 50, n°s 402, 403; Suppl. 1., 113, n° 646.
1145H. N. 3., 3., 7. — Florez n’a pas tenu compte de la judicieuse restitution faite par le P. Hardouin dans

le passage de Pline que j’indique ici, restitution qui a permis d’identifier Irippo et Orippo. S’il se montre
disposé (loc. cit.) à comprendre Irippo au nombre des cités de la Bétique, c’est par la seule raison qu’on
a trouvé en Andalousie plusieurs exemplaires des médailles autonomes de cette ville. Eckhel et Mionnet
l’ont rangée parmi les villes incertaines.

1146Pl. 20., n° 4.
1147 Ibid. n° 3. C’est le n° 347 de Mionnet (Descript. de méd. t. 1., p. 48.), inexactement décrit, ainsi que je

l’ai dit plus haut.
1148Pl. 8., n° 11.

222



trois numismates,1149 la médaille autonome citée d’Anticaria, dont
un exemplaire unique se conservait autrefois dans le musée Héder-
var. Je ne le retrouve ni dans le médaillier de la Bibliothèque impé-
riale,1150 ni dans la collection de M. Rollin, et j’ignore quel en est
le possesseur actuel. Je ne sais non plus ce qu’est devenue une mé-
daille analogue, décrite aussi par Sestini.1151

Enfin je reproduis,1152 également d’après le dessin qu’il en a
donné, la médaille autonome de Balsa dont il a été question plus
haut. Comme les deux précédentes, elle appartenait au musée Hé-
dervar; mais je n’ai pu découvrir en quelles mains elle est passée.

Les témoignages qui résultent des médailles d’Ostur, d’Olunt,
d’Anticaria et de Balsa suffisent, sans doute, pour confirmer
notre présomption à l’égard de l’importation du symbole du
cyprès pyramidal en Ibérie et en Lusitanie. Dès lors, ne nous
est-il pas permis de croire que cette importation fut l’œuvre
des Phéniciens, et qu’elle se rattachait particulièrement à
l’introduction du culte de Baal et d’Astarté? Le croissant et
l’astérisque que nous montrent les médailles autonomes
d’Anticaria, le grand croissant placé au pied du cyprès, sur
celles de Balsa, semblent nous autoriser à supposer même que
les Ibériens et les Lusitaniens avaient appris des Phéniciens à
représenter, sous la forme symbolique du cyprès, la déesse
Astarté, considérée comme une divinité luni-solaire ou
simplement lunaire.1153 D’autre part, les médailles autonomes
d’Ostur nous ramènent aux médailles asiatiques et au trône votif
de la Déesse de Syrie, qui nous ont montré Vénus formant une
triade avec le soleil et la lune. Là, en effet, nous avons trouvé
tantôt un cyprès placé entre ces deux astres personnifiés,1154 ou
entre un taureau et un lion,1155 emblèmes de la lune et du soleil ;

1149Ouvrage cité, pl. 1., n° 17.
1150Cette médaille n’a été ni connue d’Eckhel, ni décrite dans le recueil de Mionnet.
1151Loc. cit. p. 23, n° 2.
1152Pl. 20., n° 2.
1153Remarquons qu’au revers de la médaille autonome d’Irippo, citée plus haut, on voit le croissant

de la lune posé au bord du trône où est assise une divinité qu’il est bien difficile de ne pas prendre pour
Vénus. D’une main, elle tient une pomme de pin; de l’autre, une corne d’abondance. Or nous savons, non-
seulement que le pin était un arbre consacré à Vénus en Orient et en Occident, mais que la pomme de
pin joue un grand rôle dans les cérémonies religieuses qui, chez les Assyriens, se célébraient en l’honneur
de Mylitta (voy. les bas-reliefs de Nimroud, publiés par M. A. H. Layard). Nous savons aussi combien sont
nombreuses les médailles asiatiques qui représentent Astarté portant une corne d’abondance.

1154Pl. 3., n° 1.
1155Pl. 6., n°s 1 et 2 ; cf. ibid. n° 3.

223



tantôt un grand cyprès planté entre deux petits cyprès,1156 autre
triade symbolique, bien plus analogue à celle que nous offre, au
revers d’une des médailles d’Ostur,1157 le grand cyprès planté
entre deux rameaux ou deux petits arbrisseaux.

De nos jours, la culture du cyprès pyramidal se perpétue
dans la péninsule hispanique, de même qu’en France et en Italie ;
et cette culture, on le voit, s’étend, comme jadis, des côtes
orientales de la Chine aux côtes occidentales du Portugal.

1156Pl. 5., n° 1.
1157Pl. 20., n° 4.

224



2 Second Mémoire — Du cyprès pyramidal considéré
comme symbole funéraire et comme emblème ou
attribut des divinités infernales en orient et en
occident

2.1 Première Section — Orient
2.1.1 Asie occidentale, Asie orientale, Arabie, Égypte et

littoral de Carthage
Si, en Orient et en Occident, le cyprès pyramidal fut l’image

symbolique et vivante des divinités génératrices et, en
particulier, de Vénus, du Soleil et de la Lune; s’il fut l’emblème
du feu créateur et de cette flamme qui, des autels dressés sur la
terre, s’élance vers les cieux, comme l’âme qui aspire à rentrer
dans le sein de l’Éternel ; si une antique prescription voulait que
les objets les plus propres à exprimer les idées de création, de
génération, de reproduction, ou de vie terrestre, servissent
d’hiéroglyphes idéographiques pour inscrire sur les monuments
funéraires le dogme de l’immortalité de l’âme et l’annonce d’une
nouvelle vie, il ne faut pas s’étonner de trouver, chez tous les
peuples civilisés de l’antiquité, le cyprès pyramidal placé auprès
des divinités infernales, ou employé comme emblème funèbre.
Un tel choix n’était-il pas justifié par les conditions d’existence
propres à cet arbre? Sa longévité,1 la nature incorruptible de son
bois,2 son feuillage toujours vert, et cette circonstance qu’une
fois coupé, le cyprès ne repousse pas,3 tout ne contribuait-il pas
à faire d’un tel arbre un emblème expressif de vie, de mort et
d’immortalité?

1... perpetua nunquam moritura cupresso,
dit Martial (Epigramm. 6., 73., v. 7).

2Ci-dessus, p. 9, note 1. — A l’occasion de deux statues de bois (xoanon) qu’il avait vues près de la co-
lonne d’Œnomaüs, dans l’Altis, et qui représentaient, l’une, Praxidamas d’Égine, l’autre, Rhexibius d’Opus,
les deux premiers athlètes qui furent vainqueurs aux jeux olympiques, Pausanias (6., 18., 5) remarque que
la seconde, faite avec du bois de cyprès, avait beaucoup mieux résisté aux injures du temps que celle de
Praxidamas, qui était de bois de figuier. — Voyez les diverses autorités citées par Hirt, au sujet de la nature
incorruptible du bois de cyprès, Kunstbau, t. 1., p. 374, 375.

3Cette observation, qui s’étend à tous les arbres verts, n’avait point échappé aux anciens. Voyez Pline
(17., 39., 2), Servius (ad Virgil. Georg. 1., 20 ; Æneid. 3., 64, 680, 681; 4., 507; 6., 216) et un mythographe latin
anonyme (Scriptor. rer. mythic. latini tres, t. 1., fab. 6, § 28, p. 191, ed. Bode). Toutefois Théophraste avait été
induit en erreur lorsqu’il dit (Hist. plantar. 4., 6.) que, dans l’île de Crète et nommément à Tarrha, le cyprès
coupé repousse du tronc et même des racines.

225



Un fragment d’Asclépiade, conservé par Piérius Valérianus,4

nous apprend, comme je l’ai dit dans mon premier mémoire, que,
chez les Grecs, une tradition voulait que le cyprès eût reçu sa
signification funéraire et son nom, cyparissus, de Cyparissa, fille
d’un roi des Celtes, nommé Boreas, qui, ayant eu le malheur de la
perdre, avait planté sur son tombeau un arbre de cette espèce.
Sans nous arrêter à un tel récit, remarquons que le témoignage le
plus authentique qui nous soit parvenu sur l’emploi de cet arbre
dans les anciens rites funéraires, résulte des renseignements
recueillis par Virgile, lorsque, se disposant à écrire l’Énéide, il
voulait s’y montrer aussi versé dans la connaissance des rites
sacrés que le furent Homère, Hésiode, Pindare, Eschyle, Sophocle
et tant d’autres poètes de la Grèce. Déjà nous avons vu le chantre
latin du fils d’Anchise et de Vénus mettre dans la bouche de son
pieux héros des vers qui attestent que, chez les Troyens, le culte
du cyprès remontait à une haute antiquité et s’associait au culte
de la Mère des Dieux.5 Plus loin,6 il nous montre Énée, occupé, sur
les côtes de la Thrace, à rendre les honneurs funèbres aux manes
de l’infortuné Polydore, après avoir offert un sacrifice à Vénus,
sa mère, et au tout-puissant Jupiter. Par son ordre, des autels
funéraires se dressent ; on les couvre de branches de cyprès ; et
des femmes troyennes les entourent, les cheveux épars, selon une
coutume nationale :

... ... stant manibus aræ
Cæruleis mæstæ vittis atraque cupressu,
Et circum Iliades crinem de more solutæ.

Parvenu au rivage que rendait si célèbre l’antre de la sibylle
de Cumes, le héros fugitif reçoit de la prêtresse d’Apollon
l’injonction de remplir un devoir semblable envers un de ses

4Hieroglyphica, lib. 2., cap. 4. — Je transcris ici en entier le passage de Piérius : «Aiunt enim (Græ-
ci), Asclepiadis authoris gravissimi testimonio, Boream, Celtarum regem, cum filiam Cyparissam nomine
amisisset, arborem hanc in ejus tumulo sevisse, a qua inde nomen inditum cyparisso : mox a satu illo luc-
tuosam feralemque haberi cœptam.» Ce fragment d’Asclépiade a été reproduit par Werfer dans le tome
2 des Acta philolog. monacensium. C’est par erreur que Needham, premier éditeur des Geoponica, dit que le
P. Rapin a fait entrer dans le deuxième chant de son poème sur les jardins la fable de Cyparisse, fille d’un
roi des Celtes. Le P. Rapin n’est coupable que de la témérité d’avoir, après Ovide, essayé de mettre en vers
latins la métamorphose de Cyparisse (voy. Hortorum lib. 4., et cultura hortensis, 2., v. 395-419, ed. Brotier ;
Paris, 1780). Il est fâcheux que le second éditeur des Geoponica, Nicolas Niclas, ait reproduit la note de
Needham sans relever la méprise que j’indique.

5Ci-dessus, p. 80, 81.
6Æneid. 3., 61-67.

226



compagnons d’armes, Misène, dont le corps, à son insu, gisait,
sans sépulture, sur le sable de ce rivage. À sa voix, les Troyens
élèvent un immense bûcher (pyra) de chêne et de bois résineux;
ils y attachent des branches de cyprès, et, en avant, ils plantent
des arbres de cette même espèce7 :

Ingentem struxere pyram, cui frondibus atris
Intexunt latera, et ferales ante cupressos
Constituunt ... ...

Mais de tels usages avaient, n’en doutons pas, la même origine
que la coutume de consacrer le cyprès à la divinité féminine dont
l’antique temple, situé hors des murs de Troie, fut le lieu de rendez-
vous d’Énée et de ses compagnons d’infortune, au moment de quit-
ter pour toujours le sol de la patrie. Cette origine, il faut l’attribuer
au grand peuple de qui les Phrygiens, comme les Phéniciens, les
Arméniens et les Arabes, avaient reçu le culte du cyprès avec celui
de Mylitta, d’Astarté, d’Anahid ou d’Alilat. Si les révolutions poli-
tiques et physiques qui ruinèrent de fond en comble l’empire d’As-
syrie, n’ont laissé subsister aucun monument littéraire, aucun mo-
nument figuré, où nous puissions découvrir un exemple de l’em-
ploi du cyprès pyramidal dans les cérémonies funèbres ou sur les
sépultures des Assyriens, nous trouvons néanmoins, dans un autre
récit de Virgile, une troisième preuve de ces usages, très-indirecte
sans doute, mais non moins concluante que les deux premières. Ici,
le lieu de la scène est Carthage. A ce nom, nos souvenirs se pressent
en foule pour nous rappeler que Carthage, colonie de Tyr, rendait,
sous divers noms, un culte particulier à la Vénus assyrienne, na-
turalisée en Phénicie. Nous nous rappelons, en même temps, que,
chez les Phéniciens, cette déesse, appelée par eux Bérouth ou Bra-
thy,8 c’est-à-dire Cyprès (Cypris), était représentée, ainsi que ses
deux assesseurs, le soleil et la lune, sous la forme même de cet
arbre symbolique.9 Dès lors, si Virgile,10 décrivant l’immense bû-
cher de chênes et de pins, dressé, par l’ordre de Didon, au fond de
son palais, nous dit que la reine couronna de rameaux funèbres ce
bûcher,

7Æneid. 6., 211-217. Cf. Servius, ad Virgil. Æneid. 6., 215, 216.
8Ci-dessus, p. 88-91.
9Ci-dessus, p. 19 et suiv.

10Æneid. 4., 503-507.

227



... ... et fronde coronat
Funerea ... ...

n’entend-il pas désigner ici, par cette expression,11 comme
ailleurs,12 par les mots frondibus atris, les branches de l’arbre qu’il
appelle ailleurs aussi13 atra cupressus? A l’appui de ma conjecture,
je ne dois pas omettre de dire, d’après un renseignement qui
m’est communiqué par un voyageur digne de foi, qu’on a
récemment trouvé, dans un cimetière phénicien ou punique,
situé près du vieil Arzeu, à une journée à l’est d’Oran, deux cents
pierres tumulaires environ, parmi lesquelles plusieurs portent
une figure d’homme ou de femme placée sous un portique
flanqué de deux cyprès.

Les monuments de l’art qui se sont conservés en Égypte
attestent que, dans cette partie si célèbre de l’Afrique, les
Assyriens ou les Phéniciens avaient porté avec le culte de la
Vénus de Babylone et de Ninive, appelée Hâthôr ou Athyr par les
Égyptiens, l’usage d’employer le cyprès pyramidal comme un
emblème funéraire. Cet arbre étranger au sol de l’Égypte et qu’à
Dendérah, néanmoins, nous avons reconnu14 au milieu d’une
scène d’adoration, sur les murs du temple de Vénus-Hâthôr; cet
arbre que nous avons vu placé, avec la signification de symbole de
vie, sur deux stèles consacrées à la même déesse15 et sur des
bas-reliefs où il sert à caractériser Ammon générateur et tôbi, le
premier mois de l’équinoxe du printemps16 ; cet arbre, nous le
trouvons figuré, non-seulement sur des papyrus funéraires, mais
sur un grand nombre de caisses de momies égyptiennes,17 où sont
peintes des scènes psychologiques, auxquelles préside la déesse
elle-même, tantôt sous un nom, tantôt sous un autre.

11Stace (Thebaid. lib. 4., v. 460, 461), dans une imitation du passage de Virgile, est plus explicite, car il
dit :

... frondes, atque omne cupressus
Intexit plorata latus ...

12Ci-dessus, p. 295.
13 Ibid. Sur cette épithète d’atra, appliquée au cyprès, on peut consulter Servius (ad Virgil. Æneid. 3.,

64 ; 6., 215). Ce commentateur l’explique en rappelant que les dieux Lares sont qualifiés atrati, et que les
feuillages noirs conviennent aux cérémonies funéraires.

14Ci-dessus, p. 164-166.
15Ci-dessus, p. 167-183, et pl. 11. ; Rech. sur Vénus, pl. 14.
16Ci-dessus, p. 183-190; pl. 10., n°s 3-5.
17On en peut voir quelques-unes au Musée du Louvre et au cabinet des médailles et antiques de la

Bibliothèque impériale.

228



De plus, les beaux dessins rapportés de Karnac, par M. E.
Prisse, fournissent la preuve, bien que ce voyageur n’en ait
pas fait la remarque, que, dans l’ancienne Égypte, le cyprès
pyramidal, comme symbole funèbre, n’était pas seulement placé
sur les caisses de momies. Un arbre de cette espèce est planté,
entre deux figures humaines, au milieu de la partie supérieure
d’un bas-relief dessiné par M. E. Prisse dans l’édifice de Tahraka,
situé à l’extérieur du mur d’enceinte du palais de Karnac, près de
la salle hypostyle.18 Or le voyageur français, après avoir examiné
avec attention l’ensemble et les détails de l’édifice de Tahraka,
n’hésite pas à déclarer que cet édifice était consacré à des rites
funéraires.

Le rôle qu’en Égypte remplissait la déesse Hâthôr, comme
reine à la fois des vivants et des morts, est conforme à celui que
remplissaient Mylitta, chez les Assyriens ; Astarté, chez les
Phéniciens ; Aphrodite, chez les Grecs ; Vénus, chez les Romains ;
Mithra, chez les Perses. Ce sont autant de divinités médiatrices et
psychopompes, qui règnent dans le ciel, sur la terre et dans le
royaume des morts.19

Si les divers témoignages que j’ai produits nous ont permis
de remonter au berceau primitif du culte du cyprès pyramidal, et
si nous remarquons, avec tous les voyageurs, que les peuples mu-
sulmans de la Perse et de la Turquie d’Asie emploient cet arbre
comme emblème funéraire, il devient impossible, ce me semble,
de ne pas admettre que, lorsque les Arabes, d’un côté, les Turcs, de
l’autre, envahirent ces contrées, ils durent y trouver cet usage éta-
bli de temps immémorial. Ils l’adoptèrent ; et personne n’ignore
que, depuis bien des siècles, sans interruption et malgré tout le
zèle, toute la persévérance que mirent les khalifes à abolir partout
le culte du cyprès, image vivante de quelque antique divinité, les
musulmans, sur toute l’étendue de la Turquie d’Asie, comme sur
toute l’étendue de la Turquie d’Europe, plantent habituellement
des cyprès pyramidaux dans les champs desmorts, c’est-à-dire dans
leurs cimetières. Là, souvent un arbre de cette espèce est sculpté
au revers d’une sorte de stèle20 dressée à l’une des extrémités de
la tombe qui renferme le corps du défunt, ou de la pierre tumu-

18Monum. de l’Égypte, p. 7, et pl. 23.
19Voyez mes Recherches sur Vénus, p. 97-100.
20Sur leur face antérieure, les stèles musulmanes portent, gravés en relief, les noms du défunt ou une

sentence religieuse.

229



laire qui le recouvre. Fréquemment aussi l’on voit des branches de
cyprès, et même des cyprès entiers sculptés sur les pierres tumu-
laires qui marquent des sépultures de femmes musulmanes.

En Perse, cette dernière coutume ne semble pas avoir été assez
attentivement observée par les voyageurs pour qu’il soit possible
de décider si elle s’étend ou non aux sépultures des hommes,21 et je
n’ai moi-même conservé aucun souvenir qui puisse me permettre
de trancher la question.

Thomas Herbert,22 décrivant sur les lieux, en 1627, les cérémo-
nies funèbres des Persans, dit expressément que les personnes qui
suivent le corps d’un parent décédé portent à la main des branches
de cyprès ou de laurier.23 D’autre part, les plantations de cyprès
pyramidaux devant ou autour des sépultures attestent, dans toute
l’étendue de ce pays,24 qu’elles sont la continuation d’un ancien
usage. Je citerai, en particulier, les cyprès qui, de nos jours, ornent
encore deux tombeaux érigés à Hafiz et à Saadi, dans les environs
de Schîrâz.25 On prétend même que le premier de ces deux célèbres
poètes persans avait planté de ses propres mains les cyprès qui se
voient au pied de sa tombe,26 dans une des cours de l’édifice appelé,
de son nom, l’Hafizée. Cette cour est ornée d’une autre plantation
de beaux cyprès27 ; et deux lions de ronde bosse sont posés sur la
plate-forme du mur, de chaque côté de la porte d’entrée, comme
pour rappeler qu’anciennement, chez les Perses, le lion, aussi bien
que le cyprès, avait parfois une acception funéraire.28 Sur la route
d’Ispahân à Tehérân, et dans plusieurs autres lieux de la Perse,
on rencontre des pierres tumulaires qui portent, grossièrement

21Feu sir William Ouseley (Travels, etc. vol. 2., p. 93) parle de quelques pierres tumulaires du cimetière
de Fassa, qui sont ornées d’un cyprès sculpté ; mais il ne dit pas si elles appartiennent à des sépultures
d’hommes ou à des sépultures de femmes. Il fait seulement remarquer que cet usage n’est point particulier
au cimetière de Fassa, et qu’il l’a observé depuis le golfe Persique jusqu’à la mer Caspienne, et depuis le
Mazendéran jusqu’à Constantinople.

22Ouvrage cité, p. 238, traduct. franç. p. 380.
23Je ne sais si cet usage était déjà tombé en désuétude au temps où Chardin visitait la Perse, mais on

n’en trouve aucune mention dans la relation de ce voyageur, et je n’en puis citer aucun exemple d’après
mon propre témoignage.

24Voy. M. Carl Ritter, Die Erdkunde, 11., p. 574, 575.
25Kæmpfer, Amœnit. exotic. p. 368, 369. M. J. Morier, A Journey through Persia, Armenia, etc. in the years

1808 and 1809, p. 104. Sir William Ouseley, Travels, vol. 2., p. 3 et 4 ; pl. 24.
26M. J. Morier, loc. cit.
27Aga Beschir, chef des eunuques du palais de Schîrâz, a été la cause d’une émeute, en faisant impru-

demment couper deux de ces arbres (voy. M. J. Morier, loc. cit. Ouseley’s Travels, vol. 1., p. 400).
28Voy. Mémoires de l’Acad. des inscript. nouv. série, t. 15., 2e partie, p. 63-127.

230



sculptés, des lions et des cyprès.29 Non loin de Schîrâz, des arbres
de cette espèce ornent la cour qui précède l’édifice funéraire nom-
mé Heft-ten (Les-sept-corps), en mémoire de sept personnages ex-
traordinaires et pieux, qui avaient vécu, comme des derviches, sur
l’emplacement où, par l’ordre de Kérim khân,30 fut construit l’édi-
fice. Ainsi, pour me servir d’un rapprochement piquant, que j’em-
prunte à M. Carl Ritter,31 sur le territoire même où les sectateurs
de Zoroastre ont laissé les ruines d’un grand nombre d’autels du feu
(ateschgahs), les cyprès qui jadis entouraient ces pyrées ombragent
maintenant les tombeaux où reposent des imâms, c’est-à-dire des
personnages réputés saints parmi les sectateurs de Mahomet.

A ces témoignages, vient s’ajouter celui qui se tire du
nom même que le cyprès pyramidal conserve dans la langue
persane. Ce nom, serv-azâd, est un exemple mémorable de
l’influence directe qu’exercèrent sur la formation du langage
les castes sacerdotales, dépositaires tout à la fois des croyances
religieuses et des connaissances scientifiques, et, par conséquent,
dispensatrices du trésor des idées. En effet, serv-azâd offre par
sa composition, je dois le répéter ici, une double signification,
qui, à défaut d’autres preuves, nous révélerait l’usage où furent
anciennement les Perses d’attribuer au cyprès une acception
funéraire. Il est formé de deux mots32 : le premier est le nom
même de cet arbre33 ; le second est un adjectif dérivé du participe
du verbe persan zâden, qui signifie vivre, et qui, comme le verbe
grec ζάω, «vivre,» appartient au même radical que gaya, gava ou
gueïé, dont la double signification, en zend, est taureau et vie. L’a
privatif placé devant zâd donne donc à l’adjectif azâd la propriété
d’exprimer l’idée de non-vie ou de liberté34 que l’antiquité
attachait à l’état de l’âme après la mort du corps. Cet état faisait

29Ouseley’s Travels, vol. 3., p. 83.
30A Schîrâz, dans la ville même, s’élève un majestueux cyprès devant la première cour de la mosquée

de Schah Mirza Hamza, qui renferme, dans une pièce séparée, le tombeau d’Abdul Rakim khân, dont la
construction est également due à Kérim khân, père de ce dernier prince (voyez M. J. Morier, ouvrage cité,
p. 103).

31Ouvrage cité, t. 11., p. 574.
32 , qui signifient littéralement : «cyprès libre.» Les Persans disent aussi : serv-bulend, c’est-

à-dire «cyprès élevé» (alta cupressus).
33Le nom sous lequel les Persans désignent plus habituellement le cyprès est schemschâd, , dont

on ne connaît pas le sens intime.
34C’est avec le sens de libre que nous trouvons cet adjectif employé dans la qualification d’azâd-

mard, qui signifie littéralement «homme libre,» et qui fut donnée à Lohrasp, père de Gustasp (Modjmel-
al-téwarikh, fol. 272 v°, manuscrit de la Bibliothèque impériale). Cette qualification répond, on le voit, au
Freiherr des nations germaniques.

231



dire aux philosophes et aux poètes grecs, comme aux philosophes
de l’Orient, leurs devanciers : «La vie du corps est la mort de
l’âme, et vice versa, » où : «Notre vie est la mort des âmes, et leur
vie35 est notre mort.36 »

Faute d’avoir rapproché de l’antique doctrine psychologique
qui avait cours en Orient et en Occident, la double acception du
cyprès, symbole de vie37 et symbole de mort ou de liberté38 ; et,
faute aussi d’avoir connu la composition du nom philosophique
que cet arbre conserve chez les Persans, les philologues et les
archéologues modernes, sans en excepter même le savant auteur
du mémoire cité sur le mythe de Cyparisse, n’ont pas aperçu le
sens philosophique ou psychologique que présente le cyprès
pyramidal, consacré aux divinités infernales, ou placé auprès des
sépultures. Füller39 voulait que cet arbre eût reçu une acception
funéraire, «parce qu’il avait servi à fabriquer l’arche de Noé,
qui, pour ainsi dire, fut longtemps le tombeau ou la sépulture
des vivants.» Le Dr. Lampe40 a pris la peine de réfuter cette
opinion : à ses yeux, le cyprès est un symbole d’éternité, parce
qu’il vit indéfiniment. Aussi fait-il observer que jadis cet arbre
figurait dans les funérailles des personnages qui avaient mérité
les honneurs de l’apothéose, ou accompli des actions dignes de
passer à la postérité. C’est pourquoi, dit-il, l’usage de planter un
cyprès ou un cupressetum auprès des tombeaux fut limité aux
héros ou aux hommes illustres. A l’appui de cette assertion, il cite
le vers où Lucain41 a pu dire :

Et non plebeios luctus testata cupressus.
35C’est-à-dire la liberté de l’âme.
36Ζῆν ἡμᾶς τὸν ἐκείνων (ψυχῶν) θάνατον · καὶ ζῆν ἐκείνας τὸν ἡμέτερον θάνατον ... Héraclite, apud

Porphyr. De antr. nymphar. 10., p. 12, ed. van Goens. Cf. Euripide, Polyidus (fragm. v. 15, 16) ; Phrixus (fragm.
v. 34, 35).

37Dans l’idiome de la basse Bretagne, le nom du cyprès est hivi ou ivi, altération peut-être des mots
sémitiques ou araméens hayy, heuïa, héva, héyo, qui signifient «la vie.» Le nom de l’arbre vert que nous
appelons if aurait-il la même origine ? En espagnol et en portugais, on dit iva ; dans l’ancien allemand, on
trouve îwa, et dans l’allemand moderne, eibe.

38M. de Hammer (Mithriaca, p. 157) cite trois passages de prosateurs ou de poètes persans qui font
allusion à la liberté, dont le cyprès est l’emblème : « Si tu le peux, dit Saadi, sois fertile comme le palmier ;
si tu ne le peux, sois libre comme le cyprès.» — «Qui rendra ton âme libre comme le lis et le cyprès? Qui
lui donnera la félicité au milieu de ses liens?» s’écrie à son tour le grand poète mystique Djelal-eddîn
Roumî, cité à l’articleAzâd, dans le FerhenghiChououri (1., 68). — Un autre écrivain persan dit : «Zerdéhuscht
(Zoroastre) planta un cyprès libre devant la porte du pyrée.»

39Miscellan. sacr. 4., 5.
40Ouvrage cité, p. 26, 27.
413., 442.

232



Il cite aussi un passage de Spartien,42 d’où l’on est en droit
de conclure qu’une couronne de cyprès était le prélude
de l’apothéose.43 Il n’oublie pas d’invoquer le témoignage
d’Hermippe que j’ai rappelé dans mon premier mémoire.44 Enfin,
il rapporte un passage où Jamblique,45 répétant le précepte de
Pythagore46 cité par Hermippe, dit aussi, de son côté, que les
pythagoriciens s’abstenaient de se faire inhumer dans des
cercueils de cyprès, parce que le sceptre de Zeus est fait avec
le bois de ce même arbre; mais, ajoute Jamblique, il se peut
qu’un tel précepte repose sur quelque autre considération
mystique.47 Feu M. Émeric David rejette d’une manière absolue
le double sens attribué au symbole du cyprès : «Cet arbre
prétendu de la mort, dit-il à l’occasion de la métamorphose de
Cyparisse,48 est réellement l’arbre de la résurrection, l’arbre
de la métempsycose ; il s’élance du sein de la terre, comme le
rayon solaire jaillit du milieu des ténèbres, au lever de l’astre
du jour, et il tue le cerf, emblème des vapeurs humides ...» A
l’exemple de plusieurs autres de ses devanciers, M. Avellino,
s’occupant de l’attribution funéraire du cyprès chez les Grecs et
les Romains seulement, cherche le motif de cette attribution
dans un ordre d’idées qui exclut toute acception philosophique
ou psychologique; il croit le trouver dans une simple règle
d’euphémisme : «Il nous semble impossible, dit-il, de mettre en
doute que, dans le sens funèbre attribué au cyprès, on ne doive
reconnaître un des nombreux exemples de cet euphémisme par
lequel l’antiquité grecque embellissait les idées les plus tristes, et,
principalement dans le langage des arts, les revêtait des formes
les plus riantes et les plus agréables.49 » Partant de ce point de

42 In Severo, 22.
43J’ai dit, dans le mémoire précédent (ci-dessus, p. 142, 143), que les couronnes de cyprès qui, selon

Dinon, étaient en usage chez les Perses, avaient peut-être une acception funéraire. — Voy. sur les cou-
ronnes considérées comme des emblèmes funèbres et comme des emblèmes de l’apothéose, les judicieuses
observations de M. Raoul-Rochette (Mém. de l’Acad. des inscript. nouv. sér. t. 13., p. 159, p. 209-217). Elles
s’étendent et s’appliquent parfaitement aussi au symbole de la palme.

44Ci-dessus, p. 216, note 3.
45Vita Pythagoræ, 155.
46Voyez les observations du Dr. Lampe (ouvrage cité, t. 1., p. 578 et suiv.) sur ce précepte et sur les

commentaires dont il a été le sujet dans les écrits de Bochart et de Giraldi.
47... ἢ δι' ἄλλον τινὰ μυστικὸν λόγον.
48Recherches sur Jupiter, t. 2., p. 437.
49«Noi non crediamo potersi dubitare che nel senso funebre dato al cipresso riconoscer debbasi uno

de’ tanti esempli di quell’ eufemismo, per cui l’antichità greca abbelliva le idee tutte di lutto, e specialmente

233



vue, le savant académicien de Naples attribue à l’expression de
Virgile læta cupressus, au lieu d’un sens philosophique,50 un sens
tiré de l’emploi du cyprès comme ornement des jardins : «Et
l’usage qu’en faisaient les anciens pour l’ornement des sites
les plus délicieux ne permet pas, observe-t-il, de douter que,
loin d’attribuer à cet arbre la triste idée de la mort, ils ne lui
reconnussent, au contraire, une signification agréable.51 » Reiff52

me semble s’écarter bien davantage de la véritable signification
lorsque, s’efforçant d’expliquer læta cupressus par alta cupressus,
il rappelle l’expression lætas segetes qu’emploie Virgile dans ses
Géorgiques.53 M. de Hammer, je le dis à regret, ne me paraît pas
avoir été plus heureux dans ses explications. Les raisons qu’il
donne54 pour faire comprendre comment le cyprès, chez les
Persans, est devenu le symbole de la liberté, me portent à penser
qu’il a un peu trop négligé de considérer la corrélation établie
par une philosophie religieuse entre l’idée de la mort et l’idée de
la nouvelle vie ou de la liberté de l’âme.

À l’est de la Perse, nous trouvons jusqu’à l’Indus un vaste pays,
où nous savons55 que croît spontanément le cyprès pyramidal. Les
voyageurs modernes nous ont laissé ignorer si l’on y rencontre des
arbres de celte espèce plantés dans les champs desmorts, ou auprès
des sépultures particulières. Mais ce que j’ai eu à faire remarquer
au sujet de la Perse et de la Turquie d’Asie56 s’applique de même
à l’Afghanistân, et nous permet de supposer que là, comme dans
toutes les contrées soumises à l’islamisme, le cyprès ombrage les
tombeaux, ou figure dans les sculptures qui ornent les pierres tu-
mulaires.

Je ne serai pas aussi affirmatif à l’égard des immenses régions

nel linguaggio delle arti le vestiva di ridenti e piacevoli apparenze.» (Mémoire cité, p. 28, 29.)
50Dans sa Somme des vices et vertus (manuscrits français de la Bibliothèque impériale, n° 7283, fol. 33

v°), un frère prêcheur, Lorens (Laurentius Gallus), exprime sur la mort la pensée religieuse du moyen âge en
ces termes énergiques et naïfs, qui peuvent servir à expliquer le sens que Virgile attachait à l’expression
læta cupressus : «Mes li sainz homme qui Deu aiment ... mort sunt au pechié et mort au monde ... et desirent
la morz corporel. Car cest damoisele porte-joie que la morz, qui touz les seinz corone et met en gloire ...»

51«E l’uso che gli antichi ne facevano per ornamento de’ siti più deliziozi, non ci lascia dubitare che
lungi dall’ attribuire a quella pianta la trista significazione della morte, la riguardavano al contrario come
piacevole e grata.» (Mémoire cité, p. 32.)

52Ad Artemidor. Oneirocr. 2., 25.
531., 1.
54Gesch. der schön. Redekunst Persiens, etc. (Vienne, 1818, in-4°), p. 26, 27; Mithriaca, p. 42, 43.
55Ci-dessus, p. 151-153.
56 Ibid. p. 298, 299.

234



situées à l’est de l’Indus ; et j’exprime ici le regret de ne trouver
dans les relations modernes aucun renseignement qui nous fasse
connaître si là on emploie le cyprès comme emblème funèbre, et
si cet usage est commun aux populations musulmanes et aux di-
verses sectes qui n’ont pas embrassé l’islamisme, ou s’il contribue,
avec les autres croyances religieuses, à établir une ligne de sépara-
tion entre les populations indigènes.

Toutefois, si, chez les Hindous, le cyprès pyramidal ne se
montre pas davantage autour des sépultures et sur les pierres
tumulaires qu’il ne figure auprès des divinités représentées
dans les pagodes ou dans les grottes consacrées par la religion,
il reçoit, dans la langue sanscrite, une dénomination, soka,
dont la signification propre est tristesse, douleur.57 Les Persans
conservent dans leur idiome ce mot soka sous la forme soug, avec
le sens de deuil, tristesse ; mais ils ne l’appliquent pas au cyprès. De
soug, ils ont formé sougwar, qui signifie triste, affligé. Je ne sais si
ces mots soka et soug ont quelque rapport avec sôs, nom du cyprès
chez les Arméniens,58 et avec les usages funèbres auxquels nous
voyons cet arbre servir chez tant de peuples anciens ou modernes.
J’ignore, par conséquent, s’il serait permis de conclure d’un tel
rapprochement qu’à des époques fort reculées, dont le souvenir
s’est effacé dans la mémoire des hommes, les Indiens, comme la
plupart des autres nations civilisées de l’Orient, avaient fait du
cyprès un emblème funéraire. Devons-nous croire, par exemple,
que lorsque, à Babylone, le philosophe indien Calanus faisait
jeter du bois de cyprès dans le bûcher (pyra) où volontairement il
allait chercher la mort,59 il observait un usage propre à l’Inde,
plutôt qu’il ne se conformait à une coutume babylonienne? Ou
bien faut-il admettre qu’un tel usage, quant au bois de cyprès,
ne fut jamais pratiqué dans l’Inde, et que le nom de soka et
sa signification tristesse, douleur, y étaient une importation
étrangère? En ce cas, devrait-on attribuer cette importation au
grand mouvement qui, durant une période très-reculée, semble
avoir fait rayonner d’un centre commun vers les diverses parties
du monde la haute civilisation à laquelle étaient parvenus, sur les
bords du Tigre et de l’Euphrate, les Chaldéens et leurs élèves, les

57En sanscrit, asoka, c’est-à-dire soka avec l’a privatif, signifie : «sans douleur.»
58Ci-dessus, p. 65-71. — Il ne faut pas perdre de vue que la langue arménienne appartient à la même

souche que les langues sanscrite, zende et persane.
59Ælien, Var. histor. 5., 6.

235



Assyriens? Je n’entreprendrai pas de traiter ici, encore moins
de décider ces diverses questions. Attendons, pour le faire, la
publication complète de tous les livres religieux des Hindous.

Une seule de ces questions se représente quant à la Chine.
Dans ce vaste empire, nous avons trouvé, avec le secours des
traditions écrites, quelques traces du culte que jadis on y rendait
au cyprès, considéré comme symbole des dieux ou des esprits.60

Déjà aussi ces mêmes traditions nous ont donné la certitude
qu’anciennement les Chinois étaient dans l’usage de planter
des cyprès autour des tombeaux61 et que cet usage était, en
particulier, pratiqué par les princes feudataires de l’empire.62 De
nos jours encore, on conserve, à la Chine, la coutume de placer les
sépultures à l’ombre de diverses sortes d’arbres verts, parmi
lesquelles les voyageurs distinguent deux espèces de cyprès, le
pyramidal,63 et celui que M. Fortune appelle funereal cypress.64 Les
Chinois continuent aussi à tirer du cyprès divers médicaments, et
qualifient ses feuilles de médecine de l’immortalité.65 Mais de quel
peuple de l’Asie ont-ils primitivement reçu le cyprès pyramidal à
la fois comme symbole des dieux ou des esprits, comme emblème
funéraire et comme moyen thérapeutique? J’ai déjà, en partie,
dans le mémoire précédent,66 répondu à cette question ; j’ai fait
remarquer quelle affectation mettent les écrivains chinois à nous
dire que l’arbre pe, qui est notre cyprès pyramidal, se tourne
constamment vers le couchant. Cette remarque m’a conduit à
supposer que par-là ces auteurs entendent, soit la région des
morts, soit l’Asie occidentale, contrée où, en effet, toutes les
observations réunies dans mon premier mémoire nous ont
autorisés à placer le lieu natal de ce bel arbre et l’origine des
usages religieux auxquels l’antiquité le faisait servir. Et si nous
nous rappelons la longue durée de l’empire assyrien, la place
immense qu’il occupe dans la topographie et dans l’histoire
religieuse, civile et politique de l’Asie occidentale, nous serons

60Ci-dessus, p. 161.
61 Ibid. p. 160, 161.
62 Ibid. p. 161.
63 Ibid. p. 163. — Sir William Ouseley (Travels, etc. vol. 2., p. 93) affirme, mais sans citer aucune autorité,

que le cyprès est consacré aux morts en Chine, comme en Turquie.
64Cupressus funebris. Voy. ci-dess. p. 163.
65Ci-dessus, p. 161.
66Ci-dessus, p. 161, 162.

236



portés à penser que l’importation du culte du cyprès chez les
Chinois remonte à une époque où ils avaient des relations plus
ou moins indirectes avec l’empire d’Assyrie. D’autres faits
pourraient justifier cette conjecture; mais ce n’est ici le lieu ni de
les exposer, ni de les examiner.

Le Thibet et le Japon reçurent-ils anciennement, comme la
Chine, le symbole du cyprès pyramidal? Emploient-ils aujourd’hui
cet arbre à ombrager leurs tombeaux et à fournir à leurs médecins
des préparations thérapeutiques? Je l’ignore, mais je ne saurais
me défendre de le supposer.

Avant de quitter l’Asie et de retourner en Europe, il nous
reste à rechercher si l’Arabie ancienne et l’Arabie musulmane
nous offrent des indices certains de semblables coutumes.
Bien que nous ayons trouvé dans les écrivains grecs, dans les
écrivains musulmans et dans quelques monuments figurés ou
lapidaires la preuve que le culte de la Vénus assyrienne était
autrefois très-répandu en Arabie,67 ainsi que le culte de son
arbre symbolique, le cyprès, je ne puis, pour les temps anciens,
découvrir la preuve que, chez les Arabes, cet arbre remplissait
un rôle dans les rites funéraires. Le très-petit nombre de
monuments antiques restés debout sur le sol de l’Arabie, et la
destruction de ses trésors littéraires, antérieurs aux prédications
de Mahomet et de ses successeurs, ne me laissent aucun espoir
d’acquérir cette preuve. Mais je tiens de quelques voyageurs
européens, qu’en plus d’un lieu les Arabes pratiquent maintenant
l’usage de planter des cyprès autour des tombeaux, comme on
le fait en Perse et dans la Turquie d’Asie. Nous sommes donc
autorisés à supposer, par induction, que si une telle coutume
existe aujourd’hui en Arabie, elle avait dû y être apportée de
Babylone avec le culte de Mylitta et avec le symbole du cyprès. Les
témoignages que j’ai recueillis dans mon premier mémoire68 ne
laissent, ce me semble, aucun doute sur cette double importation.

67Ci-dessus, p. 117-126.
68Ci-dessus, p. 117 et suiv.

237



2.2 Deuxième Section — Occident
2.2.1 Grèce et colonies grecques

Il n’en est pas de la Grèce et de l’Italie comme de l’Arabie et
de quelques autres parties du continent asiatique : ici, les
témoignages les plus directs de l’emploi funéraire du cyprès
abondent pour les temps anciens, aussi bien que pour le moyen
âge et pour le temps présent. Déjà la métamorphose de Cyparisse,
au moment où il meurt de douleur69 ; la métamorphose des
filles d’Étéocle ; tombées dans un puits ; les cyprès plantés, à
Psophis, autour de la sépulture d’Alcmæon, et enfin la tradition
recueillie par Asclépiade,70 nous ont préparés à reconnaître
que, chez les Grecs, cet arbre était un symbole funèbre. Les
cyprès du tombeau d’Alcmæon nous ont même donné lieu
de constater que l’antiquité grecque, comme l’antiquité
asiatique, se plaisait à représenter sous l’emblème du cyprès les
personnages mythologiques qui assistent, dans ses fonctions,
Vénus représentée elle-même sous la forme symbolique de cet
arbre, et considérée comme reine à la fois du ciel, de la terre
ou des vivants, et des enfers ou des morts. Développant ici
toute ma pensée, je rappellerai qu’Aphrodite, chez les Grecs,
était surnommée tantôt Épitymbie (ἐπιτυμβία),71 tantôt l’aînée
des Parques,72 tantôt même Hadès.73 Un hymne orphique74 nous
la montre exerçant un empire absolu sur les trois Parques, et
Plutarque75 a soin de nous apprendre qu’à Delphes on faisait,
devant la statue d’Aphrodite Épitymbie, des libations pour les
morts. De leur côté, Lucien76 et Proclus77 nous fournissent le

69On peut rapprocher de cette métamorphose opérée par Apollon les vers suivants desDionysiaques (2.,
80-83), dans lesquels Nonnus fait intervenir Zéphyre et Phœbus à l’occasion du cyprès caractérisé comme
emblème funéraire :

Καὶ Ζέφυρος δεδόνητο, κυλινδομένων κυπαρίσσων
Αὐχμηροῖς πετάλοισι · φιλοθρήνοισι δὲ μολπαῖς
Αἴλινα Φοῖβος ἄειδε, δαϊζομένων ὑακίνθων,
Πλέξας πένθιμον ὕμνον ... ...

70Ci-dessus, p. 294.
71Plutarque, Opp. t. 7. (Quæstion. roman.), p. 89, 90; ed. Reiske.
72Pausanias, 1., 19., 2.
73Dans un fragment d’un ancien tragique cité par Plutarque, Opp. t. 9. (in Amator.), p. 33.
7454., 5, ed. Hermann.
75Opp. t. 7., loc. cit.
76De Dea Syr. §§ 31, 32; ed. Lehmann.
77Hymn. 3., in Vener. v. 1-3, dans les Analecta de Brunck, t. 2., p. 444.

238



moyen de remonter à l’origine asiatique de semblables surnoms
et de semblables coutumes en nous disant, l’un, qu’à Hiérapolis la
Déesse de Syrie était représentée avec les attributs des Parques,
l’autre, que les grands de Lydie avaient souvent échappé aux
coups de la mort par la toute-puissante protection d’Aphrodite.
À son tour, Mithra, chez les Perses, qualifié roi du ciel, roi des
vivants et roi des morts,78 remplit, comme Hermès ou Mercure,
les fonctions de dieu psychopompe : assisté de ses deux hamkars
ou assesseurs, il juge, sur le pont Tchinevâd, qui unit la terre au
ciel, les bonnes et les mauvaises actions des âmes. Ces diverses
traditions me conduisent à rappeler aussi que, dans la même
ville où, selon Pausanias,79 les cyprès du tombeau d’Alcmæon
s’appelaient les vierges, il avait existé un très-ancien temple
d’Aphrodite Érycine, dont les ruines se voyaient encore au temps
où cet écrivain visitait la Grèce.

Servius,80 de son côté, affirme que les Athéniens avaient la
coutume de couvrir de branches de cyprès les maisons mortuaires.
Je serais disposé à croire que cet usage était passé de l’Asie occiden-
tale dans l’Attique avec le culte de Minerve ou de Vénus, divinités
primitivement identiques. D’autres témoignages nous apprennent
que, chez les Grecs, le cyprès fut consacré à Hadès, comme il le fut
à Pluton, chez les Romains. A l’appui de cette assertion, on peut ci-
ter une inscription grecque antique, gravée sur une plaque d’or, et
commentée, en 1836, dans le Bulletin de l’Institut archéologique.81

Au milieu d’une phrase relative à la destinée des âmes, elle fait
mention d’un cyprès blanc, λευκὴν κυπάρισσον, comme déjà je l’ai
dit82 ; et peut-être est-il permis de conclure de l’épithète λευκή,
que le cyprès était d’argent ou argenté. En ce cas, nous aurions ici
le cyprès de la lune, et, conséquemment, un symbole très-propre
à caractériser la partie du monde sublunaire où règne Hadès. Je
dois donc répéter que le poète italien cité plus haut83 fait du cy-
près de la lune un arbre «brillant et blanc, comme l’argent,» et

78Voy. ci-dessus, p. 276, note 3.
79Ci-dessus, p. 235.
80Ad Virgil. Æneid. 3., 64.
81Ann. 1836, p. 149. Cette plaque d’or fut trouvée dans le royaume de Naples ; l’inscription est ainsi

conçue :
ΕΥΡΗΣΕΙΣ Δ ΑΙΔΑΟ ΔΟΜΩΝ ΕΠ ΑΡΙΣΤΕΡΑ ΛιμνΗΝ
ΠΑΡ Δ ΑΥΤΗΙ ΛΕΥΚΗΝ ΕΣΤΗΚΥΑΝ ΚΥΠΑΡΙΣΣΟΝ.

82Ci-dessus, p. 162.
83P. 158, 159.

239



que, par une coïncidence bien plus digne d’attention, le cyprès py-
ramidal porte, dans la langue chinoise,84 un nom qui signifie litté-
ralement l’arbre blanc ; car il se compose du signe génériquemou木
(arbre), et du mot pe白 (blanc). Or les auteurs chinois, nous l’avons
vu, expliquent cette dernière qualification en disant que le cyprès
montre constamment l’Occident ou le couchant, et que la couleur
blanche est affectée à l’Occident. Il devient, par conséquent, assez
probable qu’en Chine, de même que chez les Grecs et les Romains,
cette partie du monde sublunaire était considérée comme l’empire
des morts, et le cyprès qualifié blanc, parce qu’à la fois symbole de
la lune et emblème funéraire, il appartient à la région des mânes.

Quelques renseignements particuliers, qui ne sont pas sans
intérêt pour l’histoire du cyprès pyramidal, considéré comme em-
blème funéraire par les Grecs, nous ont été conservés dans divers
écrits plus anciens que l’inscription citée. C’est ainsi qu’au rapport
de Thucydide,85 les guerriers morts pour la défense de la patrie
avaient droit à être ensevelis dans des cercueils de cyprès. Pytha-
gore et ses disciples, je l’ai dit plus haut,86 recommandaient, au
contraire, qu’après leur mort on n’enfermât point dans des cer-
cueils de ce bois leur dépouille mortelle. L’espèce de contradiction
qui semble résulter de ces deux faits a beaucoup embarrassé les
savants. Elle disparaît peut-être lorsqu’on remarque que la recom-
mandation des pythagoriciens avait pour motif l’usage hiératique
de consacrer aux dieux le cyprès pyramidal. Une telle humilité sied
bien à des philosophes animés de sentiments religieux. Mais les
idées qui, depuis une époque fort reculée, avaient cours chez les
Grecs, comme chez les peuples civilisés de l’Asie occidentale, assi-
milaient les héros aux demi-dieux. Dès lors on conçoit facilement
que le scrupule qui se découvre au fond de la pensée de Pytha-
gore et de ses disciples, ne se soit pas élevé dans l’esprit du lé-
gislateur chargé de régler les honneurs funèbres que la patrie re-
connaissante doit rendre aux guerriers généreux, morts en com-
battant pour sa gloire et sa défense. Ce scrupule n’arrêta pas non
plus le sentiment d’orgueil qui, en Grèce, portait les grands à am-
bitionner la vaine satisfaction d’être ensevelis dans des cercueils
de cyprès. L’exemple des pythagoriciens trouva peu d’imitateurs ;

84Ci-dessus, p. 160.
852., 34. Cf. les commentateurs grecs de cet historien.
86Ci-dessus, p. 303.

240



l’usage dont je parle ne fut pas interrompu parmi les personnages
d’un rang élevé; il se perpétua même durant le bas-empire et le
moyen âge.

Le continuateur incertain de Constantin Porphyrogénète87 et
le moine George Cédrène88 prennent soin de constater chacun
qu’en 889 le corps de Michel 3, fils de Théophile et empereur
d’Orient, fut rapporté à Constantinople89 et placé dans un
cercueil de bois de cyprès.90 Mais ils ne nous disent pas si à ce
genre de sépulture se rattachait une pensée pieuse, puisée
dans les textes de la Bible où l’on trouve une mention de cet
arbre. Il y a tout lieu de le croire ; car je dois à feu M. Buchon
la communication de plusieurs observations que renferme le
journal inédit de son voyage en Grèce, et qui établissent, d’une
manière incontestable, qu’au moyen âge, dans cette contrée,
il existait une alliance intime entre le symbole du cyprès
pyramidal et le signe révéré des chrétiens. A Chalcis, dans l’église
de Saint-Démétrius, et près de la porte d’entrée, le voyageur
français remarqua, sur un fragment d’une ancienne pierre
tumulaire, la croix du Christ, sculptée, entre deux cyprès, au
milieu d’un cartouche. Sur la route de Delphes à Livadia, dans
le monastère de Saint-Luc, un semblable cartouche s’offrit à
ses yeux sur une autre pierre tumulaire ; celle-ci est encastrée
dans le mur, au-dessus de la porte d’une cellule. À Néopatras,91

en Thessalie, une troisième pierre tumulaire, scellée dans les
murs d’une église, présenta à M. Buchon un cartouche où la croix,
également plantée entre deux cyprès, est de plus accompagnée
de deux fleurs de lis sculptées dans les angles supérieurs. À
Piada, dans la presqu’île de Methana, les deux fleurs de lis sont
remplacées par deux rosaces ou deux étoiles, sur un monument
du même genre, encastré dans le mur intérieur d’une petite
église ; mais ici, au-dessus de la croix, le sculpteur a ajouté deux
oiseaux92 becquetant une grappe de raisin. Sur une cinquième
pierre tumulaire, on voit, sculptée entre deux cyprès, une grande

87Scriptor. post Theophan. p. 217 A; éd. du Louvre, 1675.
88Historiar. compend. p. 593, C, D; édit. du Louvre, 1647. Cf. Leo, p. 475. Zonare, t. 2., p. 176. Lebeau,Hist.

du Bas-Emp. 72., 4. (t. 13., p. 335; édit. de Saint-Martin).
89Par l’ordre de Léon le Philosophe, fils de Basile le Macédonien.
90Ἐν γλωσσοκόμῳ κυπαρισσίνῳ, selon l’un; ἐν κυπαρισσίνῳ λάρνακι, selon l’autre.
91Ou Néopatra.
92Vraisemblablement deux colombes.

241



épée de forme cruciale ; au-dessus de la poignée de cette épée,
une rosace est placée entre deux paons ; et, au-dessous des deux
cyprès, sont couchés deux lions, la tête tournée, l’un à droite,
l’autre à gauche. En plusieurs autres endroits notre voyageur
rencontra des monuments funéraires analogues. Les uns et les
autres lui parurent appartenir, soit à l’époque byzantine, soit
à l’époque champenoise et bourguignone, soit à des temps
plus modernes. Dans tous ces monuments, il remarqua, sans
pouvoir en deviner la raison, que le sommet de chaque cyprès est
constamment courbé en dedans. On dirait, à la vue des croquis qui
accompagnent ses descriptions, que les deux arbres s’inclinent
comme pour rendre hommage à la croix. Ici se décèle un des
emprunts que l’art chrétien, à sa naissance, fut obligé de faire à la
série des types symboliques inventés par l’antiquité païenne. Sur
une stèle consacrée à la Vénus égyptienne, plusieurs siècles avant
la venue du Christ, n’avons-nous pas vu deux cyprès pyramidaux,
placés auprès d’une fleur symbolique de lotus,93 incliner leur
sommet vers la déesse en signe d’adoration? Nous verrons tout à
l’heure, sur des lampes romaines,94 deux arbres de cette espèce
s’incliner aussi devant une urne cinéraire. De nos jours, sur un
grand nombre de pierres tumulaires qui recouvrent la dépouille
mortelle de femmes musulmanes, on retrouve sculptés deux
cyprès à sommet incliné. J’en ai vu moi-même plus d’un exemple
dans la Bulgarie, à Constantinople et dans l’Anatolie. Ces tombes
ne présentent aucun autre emblème ; et j’ignore si les deux cyprès
qui les ornent en relief doivent être considérés comme l’imitation
directe d’un usage observé sur des monuments antiques, ou
seulement comme l’imitation d’une coutume pratiquée par les
Grecs modernes, à l’exemple de leurs ancêtres.

Ce qui n’est pas douteux, c’est qu’en Grèce les générations ac-
tuelles continuent d’attacher au cyprès des idées funéraires qui
rappellent certaines traditions anciennes. Nous en avons la preuve
dans une touchante complainte, où ces idées sont mêlées à des
images érotiques et au récit d’un suicide amoureux qui, en oppo-
sition directe avec la doctrine chrétienne, ne peut être considéré
aussi que comme un emprunt fait aux poètes de l’antiquité. Cette
complainte, recueillie sur les lieux, publiée et traduite par M. le

93Pl. 10., n° 2.
94Pl. 19., n°s 1 et 2.

242



comte de Marcellus,95 est intitulée : L’amour au tombeau. Un jeune
marié revient de la chasse au moment même où l’on ensevelit son
Eugénule, morte en son absence; il tire un poignard et se l’enfonce
dans le cœur. «Là où on ensevelit le jeune homme, dit le poète mo-
derne, naquit un cyprès. Là où on ensevelit la jeune femme, na-
quit un roseau. — Quand le puissant Borée souffle, le cyprès se
courbe; quand souffle le Zéphyr, le roseau se penche. — Le roseau
se penche, et vient baiser le cyprès.»

De nos jours, chez une nation puissante, qui a reçu de la Grèce,
avec ses croyances religieuses, plus d’une coutume qui rattache
les temps modernes aux temps anciens, on voit se pratiquer, par-
mi quelques familles considérables, la coutume d’ensevelir la dé-
pouille mortelle des parents dans des cercueils faits avec du bois de
cyprès apporté de la terre sainte. Aucune classe de la société ne se
sert de bois de cette espèce pour des meubles, des lambris d’appar-
tement, des ustensiles, ou pour tout autre usage domestique, non
religieux. De plus, en Russie, on peint souvent l’image du Christ, de
la Vierge ou des saints, sur des tablettes et des panneaux de bois de
cyprès, destinés, soit à être exposés à la vénération publique dans
une église, soit à prendre place dans un oratoire privé et même
dans toute autre partie des maisons d’habitation. Les Russes tirent
de la terre sainte, non-seulement leurs cercueils, mais aussi ces
tablettes et ces panneaux, aimant à se rappeler pieusement que
l’arche de Noé fut construite avec du cyprès, et que Salomon fit
lambrisser avec du bois de cette espèce, coupé dans le Liban, cer-
taines parties intérieures du temple de Jérusalem. Comme nous, ils
recherchent et vénèrent des objets d’art créés par la religion chré-
tienne et sculptés, à l’époque byzantine, dans le cyprès ou dans le
cèdre. De ce nombre sont des reliquaires travaillés à jour avec une
grande délicatesse, et surtout des croix, non moins habilement tra-
vaillées, qui offrent, dans leur intérieur, de très-petites figures re-
présentant quelques scènes de la passion de Notre-Seigneur Jésus-
Christ.96 Ces diverses circonstances semblent ne pas contribuer
peu à entretenir l’idée de sainteté qu’en Russie on attache au bois
de cyprès provenant de la terre sainte, bien que, sous cette désigna-
tion topographique, il faille peut-être entendre, dans le langage

95Chants du peuple en Grèce, tom. 2., p. 72-75.
96Voyez ci-dessus (p. 77-79) un passage de l’Histoire des Aghouans, par Moïse Gaghagantouatsi, qui

nous apprend qu’au 7e siècle, l’évêque Israël avait fait ériger une croix de bois de cyprès, et l’avait ornée
de sculptures représentant la passion de Notre-Seigneur Jésus-Christ.

243



religieux des Russes, non-seulement Jérusalem, ses environs, le Li-
ban et toute la Syrie, mais aussi le mont Athos et une partie de
l’Anatolie et de l’Arménie.

2.2.2 Étrurie
Nous avons constaté l’identité qui existe entre le nom de la Vé-

nus des Étrusques, Cypra ou Cupra, le nom de la Vénus des Grecs
et des Romains, Cypris, et le nom même du cyprès, l’arbre consacré
à Vénus en Étrurie, aussi bien que dans toutes les contrées où fut
établi le culte de la déesse ; sur le sol étrusque, les monuments fi-
gurés nous ont montré le cyprès planté, comme un emblème sacré,
au milieu de pompes religieuses que je me crois en droit de rappor-
ter aux mystères de la Vénus asiatique introduits en Étrurie par les
Phéniciens, ou par les Tyrrhéniens ; telles sont les deux principales
considérations qui, sans autre examen, conduisent à supposer que
les Étrusques avaient également reçu, avec cette importation, la
coutume d’employer le cyprès dans les rites funéraires. Bientôt
cette supposition se change en certitude à la vue de quelques mo-
numents funèbres découverts en Étrurie, la plupart déjà publiés,
mais restés sans les interprétations nécessaires pour mettre en évi-
dence et faire comprendre le rôle important qu’y remplit le sym-
bole du cyprès.

En tête de ces monuments se placent deux urnes cinéraires,
de terre cuite, qui, en 1850, furent apportées d’Italie et vendues
publiquement à Paris, où M. Muret eut l’occasion de les dessiner.
Les numéros 4 et 5 de la planche 13 ci-jointe reproduisent ses des-
sins. La première de ces deux urnes a perdu son couvercle97 ; elle
provient du mont Politien et se conservait anciennement au mu-
sée Bucelli. On en trouve dans le Musée étrusque de Gori98 un dessin
très- réduit, fort médiocre et mal gravé; la description qui se rap-
porte à ce dessin qualifie arbitrairement deDéesse de la tempête, Dea
tempestatis, la tête de femme qui, sur le devant de l’urne, est pla-
cée entre deux cyprès pyramidaux.99 Cette tête, vue de face et ca-
ractérisée par deux grandes cornes de vache, représente, non une

97Sur le couvercle, selon le dessin publié par Gori et cité plus bas, était couchée une figure de femme
vêtue.

98Tom. 1., p. 37. ; tom. 2., p. 295; pl. 157., n° 5.
99Peut-être faut-il aussi reconnaître deux arbres de cette espèce sur le devant d’une autre urne ciné-

raire de terre cuite, également publiée par Gori (Mus. etrusc. t. 3., p. 158., n° 4).

244



divinité que l’antiquité ne connut point, mais la Vénus asiatique,
nommée, chez les Étrusques, Cypra ou Cupra, et Touran. Comme la
Vénus-Hâthôr des Égyptiens,100 et comme la Vénus de Babylone
et de Ninive,101 elle porte les cornes102 du quadrupède femelle qui,
dans l’Asie occidentale et surtout en Phénicie, servait à représen-
ter symboliquement Mylitta ou Astarté.103 Placée, comme celle-ci,
entre deux cyprès, images symboliques et vivantes de ses deux as-
sesseurs, c’est-à-dire du soleil et de la lune, qui sont les deux portes
du ciel, elle forme avec eux une triade céleste ; et c’est ici que se
révèle soudainement à nos yeux l’origine asiatique d’un tel type.
Il nous reporte aux monuments syriens, palmyréniens ou phéni-
ciens, qui nous ont montré tantôt Vénus placée, sous la forme d’un
cyprès, entre deux autres cyprès,104 ou entre le soleil et la lune per-
sonnifiés,105 ou entre un lion et un taureau,106 hiéroglyphes idéo-
graphiques de ces deux astres ; tantôt Vénus, sous une forme pure-
ment humaine, assise dans un temple flanqué du cyprès du soleil
et du cyprès de la lune107 ; tantôt enfin Artémis, la Vénus lunaire,
figurée par le symbole d’un cône posé entre le cyprès du soleil et ce-
lui de la lune.108 Comme Mylitta ou Astarté et comme Aphrodite ou
Vénus, la Cypra ou la Touran des Étrusques était donc à la fois reine
du ciel, reine de la terre et reine des enfers. Sur la plinthe de l’urne
cinéraire où je reconnais cette triple Vénus qu’adorait l’Étrurie, on
remarque une inscription en caractères étrusques, dont Gori ne
s’est nullement occupé. Jusqu’à ce jour les habiles philologues que
j’ai consultés ne peuvent en déterminer le sens.

Une inscription différente, qui ne paraît offrir que le prénom
et le nom de la défunte, , se lit sur la plinthe d’une
petite urne cinéraire, de terre cuite, presque semblable à celle
que je viens de décrire. Cette urne est figurée dans l’ouvrage
que Dempster publia sur l’Étrurie,109 en 1724, treize ans, par

100Recherches sur Vénus, atlas, pl. 14 D, n° 5.
101Layard’s Monum. of Nineveh, pl. 9. — Voy. aussi mes Recherches sur Vénus, atlas, pl. 19 B, n° 6.
102On devine sans peine que Gori n’a pas compris la véritable signification de ce symbole.
103Ci-dessus, p. 59, 60.
104Pl. 5., n° 1.
105Pl. 3., n° 1.
106Pl. 6., n°s 1 et 2 ; cf. n° 3.
107Pl. 8., n° 4.
108Pl. 14., n°s 1 et 2.
109De Etrur. regal. libr. 7. (Florence 1724; 2 vol. in-fol. fig. éd. de Th. Coke), t. 2., pl. 83., n° 5.

245



conséquent, avant la publication du Musée étrusque de Gori.
Elle appartenait autrefois à la famille des Buonarota. J’ignore ce
qu’elle est devenue. Le couvercle est orné d’une figure de femme
couchée et tenant, de la main droite, un serpent qui se replie sur
lui-même et qui peut être considéré ici comme le symbole de la
vie éternelle. Si l’on s’en rapporte au dessin publié par Dempster,
les deux cornes de vache implantées sur la tête de la Vénus
étrusque seraient moins épaisses et mieux accusées sur cette
urne qu’elles ne le sont sur celle de l’ancien musée Bucelli110 ; les
deux cyprès seraient mieux modelés, et la figure de la déesse
aurait une expression gracieuse ou riante, tandis que la Vénus de
l’autre urne paraît avoir l’air sévère ou courroucé, qui caractérise
les divinités infernales.

L’origine asiatique du sujet modelé sur la face antérieure
de la seconde urne cinéraire étrusque, figurée ici,111 est tout
aussi évidente que celle du bas-relief qui orne chacune des deux
urnes dont je viens de parler. Ce sujet, composé dans un esprit
purement symbolique, nous offre, au-dessous d’un couvercle
qui supporte une figure de femme couchée, une porte cintrée et
décorée de deux guirlandes dans sa partie supérieure. Sous cette
porte, on voit, plantés sur un soubassement, un grand cyprès
pyramidal et, à côté, un objet difficile à déterminer,112 peut-être
une pomme de pin. À droite et à gauche de la porte sont rangés
trois autres cyprès, de moins fortes proportions. Nous avons donc
ici, comme autour du temple d’Aphrodite à Apollonia d’Illyrie,113

comme sur deux des cinq bas-reliefs mithriaques décrits dans le
mémoire précédent,114 sept cyprès, emblèmes des sept planètes.
Mais sur notre urne, la Vénus-Cypra des Étrusques, au lieu de se
montrer sous la forme humaine qu’elle revêt dans les bas-reliefs
des deux autres urnes citées et dans le temple d’Apollonia, est
figurée elle-même, comme chacune des six autres planètes, sous

110N° 4 de la planche 13., ci-jointe.
111N° 5 de la pl. 13.
112Cet objet représente-t-il symboliquement Adonis, l’amant chéri de Vénus? Je n’ose décider la ques-

tion; mais si, par hasard, elle rencontrait une réponse affirmative, il conviendrait de remarquer qu’à Yazili
Kaïa (Descript. de l’Asie Mineure, par M. Ch. Texier, 1re part. t. 1., planche 78.), la Vénus orientale est sui-
vie de son époux, représenté sous les traits d’un jeune homme dont la petite taille contraste avec celle de
la déesse. C’est un exemple frappant du procédé qu’employait l’art asiatique pour exprimer, comme ici,
la prééminence de l’épouse sur l’époux; ailleurs, la suprématie d’un dieu ou d’un roi sur un autre. (Voy.
ci-dessus, p. 57.)

113Pl. 8. n° 4.
114Ci-dessus, p. 276-281.

246



le symbole du cyprès. La différence que je signale nous reporte
donc, plus directement même que ces derniers monuments, dans
cette Asie occidentale qui fut le berceau du culte de Vénus et du
langage symbolique. Elle rattache le bas-relief de notre urne
cinéraire, comme le trône votif de la Déesse de Syrie,115 à la série
des antiquités figurées qui, uniquement composées avec des
éléments ou des signes idéographiques, propres à la langue des
symboles, n’empruntent encore rien à l’anthropomorphisme.
Cette urne, dont la provenance précise ne m’est pas connue, me
paraît être restée inédite. Je ne sais en quelles mains elle se
trouve actuellement.

Un monument funéraire de marbre, publié par Dempster,116

nous offre de nouveau, chez les Étrusques, un exemple de l’accep-
tion funèbre attribuée au cyprès. Mais le sculpteur, tout en tra-
çant des arbres de cette espèce, n’a fait intervenir ici, ni sous une
forme symbolique, ni sous une forme humaine, la déesse qui, en
Occident comme en Orient, présidait à la destinée des âmes. Faut-
il en conclure que ce marbre recouvrait la dépouille mortelle d’un
homme et non d’une femme ? On serait presque tenté de répondre
affirmativement, si l’on pouvait ne prendre en considération que
les trois urnes cinéraires où nous venons de reconnaître l’image de
la Vénus étrusque : l’Académie a dû remarquer que ces trois urnes
renfermaient jadis les restes mortels de trois dames étrusques, qui
avaient ainsi placé leur âme sous la protection de la déesse.

Nous retrouvons des cyprès sur un fragment de bas-relief
étrusque, que l’on conserve, à Chiusi, dans le musée Casuccini. Il
est figuré parmi les monuments inédits de Micali.117 Ce savant
n’en indique ni la provenance, ni la destination; il ne désigne
même pas sous le nom spécifique qui leur appartient les
arbres qu’on y voit sculptés : Una fila di alberelli, se borne-t-il
à dire, indica chiaramente stadio campestre. Or ces alberelli sont
de véritables cyprès pyramidaux, plantés au bord d’une voie
que suit une course de chars attelés chacun de trois chevaux
lancés à fond de train. Des représentations analogues, mais où

115Pl. 5., n°s 1 et 2.
116De Etrur. regal. t. 3., pl. 85., n° 1. — Sur le marbre que j’indique ici, on voit sculptée une amphore

semblable à celles où se renfermaient les cendres des morts. Gori (Mus. etrusc. t. 2., p. 261) n’a pas omis de
faire remarquer cet exemple de l’emploi de l’amphore comme symbole funéraire chez les Étrusques; mais
le renvoi qu’il fait ici à Dempster est fautif : il faut lire pl. 85., au lieu de pl. 80.

117Monum. ined. a illustraz. della stor. degli antichi popoli italiani (Florence, 1844, 1 vol. in-8°, avec un atlas
in-f°), pages 145, 146, pl. 24., n° 2.

247



l’on ne voit aucun cyprès, se font remarquer sur plusieurs autres
sarcophages étrusques ou romains. C’est une image sensible de la
rapidité du mouvement qui nous emporte dans le tourbillon de la
vie. Les cyprès achèvent de montrer qu’ici-bas la mort du corps
est le terme de notre existence terrestre ; mais que la vie éternelle
est promise à l’âme dans la région céleste. Je n’hésite donc pas à
penser, malgré le silence de Micali, que ce bas-relief ornait jadis
un monument funéraire. Il mérite d’être rapproché des deux
plats d’argent, ciselés et dorés, dont j’ai déjà parlé118 et qui, en
1836, furent trouvés à Cæré, dans un grand tombeau souterrain.
Si je les cite ici, c’est pour rappeler à l’Académie qu’ils nous ont
offert des pompes religieuses de personnages qui suivent, les uns
dans des chars, les autres à pied ou à cheval, une voie sacrée,
bordée de cyprès et de myrtes, arbres consacrés à Vénus, et
symboles à la fois de vie et de mort. Ces pompes religieuses, je les
rapporte aux mystères qui, en Étrurie, comme chez les Assyriens
et les Phéniciens, se célébraient sous les auspices de la déesse ; et,
sans qu’il soit nécessaire d’entrer ici dans de plus amples détails
à ce sujet,119 chacun comprendra facilement que, si l’initiation
à ces mystères conduit à une nouvelle vie, à la vie spirituelle
ou éternelle, les cyprès plantés au bord de la voie que suivent
triomphalement les initiés sortis vainqueurs des épreuves et des
combats mystiques dont se composait le rituel des sanctuaires,
ces cyprès, dis-je, remplissent ici le même rôle que les cyprès
figurés sur le bas-relief du musée Casuccini. Cette observation
s’applique également, ce me semble, aux arbres de même espèce
qui, sur les deux coupes d’argent doré, trouvées dans l’île de
Chypre,120 et sur les coupes de bronze découvertes par M. Layard
dans les ruines d’un palais assyrien,121 sont plantés au milieu de
scènes où l’on voit des initiés livrer ces mêmes combats mystiques
dont j’entends parler. Dès lors chacun aussi comprendra, sans
plus de peine, que les plats de Cæré étaient convenablement
placés dans un tombeau où l’on avait réuni plusieurs autres
ustensiles ornés de scènes qui, par des symboles ou par des luttes
mystiques, marquent les différents grades obtenus par l’initiée

118Ci-dessus, p. 254-257.
119On trouvera ces détails, comme appendice, dans mes Recherches sur le culte public et les mystères de

Mithra.
120Ci-dessus, p. 64, p. 95.
121Ci-dessus, p. 256.

248



dont ce tombeau renfermait la dépouille mortelle.122

Le rapprochement que je viens de faire reçoit un nouveau de-
gré d’intérêt d’une remarque qui n’avait pas échappé à l’attention
de Micali. «C’est pour la première fois, dit-il,123 que l’on rencontre
sur un monument étrusque le costume dont est revêtu chacun des
personnages qui, sur le fragment de bas-relief du musée Casuccini,
conduisent des chars ; ce costume n’est ni grec ni étrusque.» Je fe-
rai observer, à mon tour, que les personnages figurés sur les deux
plats de Cæré portent aussi des vêtements qui n’appartiennent ni
aux usages de la Grèce, ni à ceux de l’Étrurie. Comme le costume
déclaré étranger à ces deux pays par Micali, ces vêtements me pa-
raissent avoir une origine asiatique.

Je ne mets pas en doute qu’un examen attentif des monuments
recueillis sur le sol de l’antique Étrurie ne fournît de l’acception fu-
nèbre attribuée au cyprès des exemples plus nombreux que je n’ai
pu le faire d’après les recueils ou les ouvrages publiés jusqu’à ce
jour. Il ne m’a pas été donné de visiter les riches collections d’an-
tiquités étrusques que possèdent la Toscane et les États Romains.
Mais mon assertion repose à la fois sur des inductions que chacun
peut tirer de l’influence exercée en Étrurie par les colonies venues
de l’Asie occidentale, et sur le témoignage de Passéri,124 qui, par-
lant du seul musée Bucelli, nous apprend qu’on y voyait beaucoup
d’urnes cinéraires étrusques, ornées de cyprès.

2.2.3 Rome et empire romain
Chez les Romains, les traditions écrites125 et les monuments

figurés concourent à établir qu’aux funérailles des personnages
d’un rang élevé, ou des guerriers morts pour la patrie,126 on
employait le cyprès, soit dans les rites, soit dans la décoration des

122Je me réserve de montrer ailleurs que ce tombeau est réellement celui d’une femme qui, dans les
mystères de la Vénus étrusque, remplissait les fonctions de grande prêtresse. Je montrerai, en même
temps, que les personnages qui figurent dans les pompes religieuses, représentées sur les deux plats dépo-
sés auprès de la dépouille mortelle de cette grande prêtresse, appartiennent également au sexe féminin.
Ces diverses remarques paraissent avoir échappé à l’attention des archéologues qui ont écrit sur les objets
d’antiquité trouvés dans la riche sépulture dont je parle.

123Loc. cit.
124Dissert. 3., apud Gor. Mus. etrusc. vol. 3., p. 177, 178.
125Ajoutez aux écrivains qui déjà ont été cités et à ceux qui le seront plus loin : Horace, 2., Od. 14., vers

21-24. Stace, 5., Silvar. 1., 135, 136. Silius Italicus, 10., 535, 536. Claudien, De raptu Pros. 2., 108. Cf. Gunther,
De jureMan. 1., 19. Kirchmann,De funer. roman. 1., 14. Nicolas,De luctu Græc. 5. et 13. Aringhi, Rom. subterran.
6., 42. Sagittarius, De januis, 31. Wouweren, ad Petron. Satyr. c. 120.

126Bellori, Colonna trajana, pl. 42.

249



sépultures.127 Cette double coutume remontait à une époque fort
ancienne, nous ne pouvons guère en douter. Sans se prévaloir
des traditions qui, pour flatter l’orgueil du peuple et de ses
souverains, assignaient aux fondateurs de Rome une origine
troyenne, on doit remarquer, d’une part, que, dans le Latium,
le culte du cyprès se liait intimement à celui du dieu national
Silvain, comme je l’ai déjà dit,128 et au culte de Pluton129 et de
Proserpine,130 divinités toutes trois rangées parmi celles qui
président aux enfers. J’ai dit aussi que, du temps de Pline le
naturaliste, on conservait au Capitole131 une ancienne statue132

de Jupiter Véjove, faite avec du bois de cyprès. Or il résulte des
témoignages réunis et comparés des auteurs latins,133 que Vejovis
était assimilé à Jupiter Stygius, à Pluton, et, par conséquent,
considéré comme une divinité infernale. D’autre part, Ovide fait
une mention expresse de la coutume qu’avaient les Romains
d’entourer d’arbres de cette espèce leurs autels funéraires.134

Varron,135 commentant l’usage de brûler des branches de cyprès
autour des bûchers des grands, en parle comme d’un usage

127Il paraît, d’après deux vers de Lucain (3., De bell. civ. v. 442, 443), que cet usage ne s’étendait pas aux
classes inférieures de la société romaine :

Et non plebeios luctus testata cupressus,
Tunc primum posuere comas.

On lit aussi dans Alciat (Emblem. libell. emblem. 198) ces paroles non moins explicites : «Videmus
enim in magnatum et nobilium sepulchralibus ac pollincturis spargi cupressi frondes, sed iste ritus apud
omnes non æque celebratur.» Il ajoute (ib.) que l’ache, comme la sauge, l’hysope, la menthe et le buis,
tenait lieu de cyprès dans les cérémonies funéraires des plébéiens :

Funesta est arbor, procerum monumenta, cupressus,
Quale apium plebis promere fronde solet.

128Ci-dessus, p. 206.
129Pline, H. N. 16., 33., 60.
130Servius, ad Virgil. Æneid. 3., 64, 681.
131Aulu-Gelle (Noct. attic. 5., 12.) dit que le temple de Véjove était situé entre la citadelle et le Capitole.
132Pline (16., 79., 3 ) parle de cette statue dans un chapitre où il a réuni des exemples fort remarquables

de la longévité de certains arbres et de l’incorruptibilité de leur bois. Il cite des plantations, des statues,
des portes de temple et des lambris de cyprès, dont la date remontait à bien des siècles. Cette circonstance
me confirme dans la pensée, déjà exprimée plus haut, qu’une erreur de copiste a introduit dans le texte
de Pline, un chiffre (661 de Rome) qui rapproche beaucoup trop, de l’époque à laquelle écrivait cet auteur,
la date de la statue de bois de cyprès consacrée à Jupiter Véjove.

133Voy. Aulu-Gelle (loc. cit.) et les notes de Gronovius et de Conrad sur le chapitre 12. du livre 5. de cet
auteur (édit. de Leipzig, 1762).

134Funeris ara mibi ferali cincta cupresso
Convenit, et structis flamma parata rogis.

Ovide, Trist. 3., Eleg. 13., vers 21 et 22.
135Apud Serv. ad. Virgil. Æneid. lib. 6., v. 216.

250



ancien, et non comme d’une coutume récente.136 Pline,137

Servius138 et Festus139 rapportent que, chez les Romains aussi, on
plaçait des branches de même espèce devant la porte ou dans le
vestibule de la maison où se trouvait le corps d’une personne
décédée. Le premier de ces écrivains explique très-brièvement
cette coutume en se bornant à dire que le cyprès est consacré à
Pluton : Diti sacra cupressus. Le second nous apprend de plus que
cet usage avait été institué, soit à l’imitation des Athéniens, qui,
je l’ai déjà dit, couvraient de branches de cyprès les maisons
mortuaires ; soit pour empêcher les prêtres de se souiller en
entrant imprudemment dans une maison où reposait un mort ;
soit enfin parce que le cyprès, une fois coupé, ne repousse plus.
Festus s’en tient à cette dernière explication, ajoutant seulement
ces paroles : «De même il n’y a plus rien à espérer d’un mort ;
et c’est la raison pour laquelle on estime que le cyprès a été
placé sous la protection de Pluton.» Enfin Claudien140 atteste la
coutume d’élever les tombeaux à l’ombre des cyprès.

S’il n’est parvenu jusqu’à nous aucune antiquité figurée qui
puisse, chez les Romains, fournir, une exemple de l’acception fu-
néraire du cyprès antérieurement au temps des empereurs, en re-
vanche, la colonne trajane,141 un grand nombre de sarcophages,
d’urnes cinéraires, de lampes de terre cuite, comme aussi quelques
plats ou vases d’argent, nous attestent qu’à Rome, et dans tout
l’empire romain, l’usage de placer cet arbre sur les monuments et
les ustensiles funéraires était très-répandu sous le règne des An-

136Patin (Thesaur. Polen. 2., col. 1079) ne met pas en doute que les Romains n’eussent reçu des Grecs
l’usage d’employer le cyprès comme emblème funéraire. Il ne tient aucun compte des faits qui tendent à
prouver que cet usage avait pu être apporté directement en Italie, par des colonies asiatiques, bien avant la
fondation de Rome. Il est juste d’ajouter que plusieurs de ces faits résultent du témoignage de monuments
figurés qui ont été découverts très-longtemps après Patin.

137H. N. 16., 30., 60.
138Ad Virgil. Æneid. 3., 64 ; 4., 506, 507 ; 6., 216.
139De signific. verbor. sub voc. Cupressi ; ed. K. O. Müller. — Ici, le savant éditeur loue Scaliger d’avoir

considéré comme récents l’usage dont il s’agit et même l’importation du cyprès chez les Romains. Ainsi
que Patin, il néglige les passages de Pline et de Tite-Live que j’ai rapportés plus haut, et qui semblent assi-
gner une date ancienne à cette importation, ou du moins à la coutume de consacrer aux dieux nationaux
des statues de bois de cyprès. Le témoignage cité de Servius et des deux mythographes anonymes du Va-
tican doit aussi, quant à l’usage de représenter, un cyprès à la main, Silvain, dieu infernal, s’appliquer à
une époque romaine fort reculée; car ce renseignement est la seule trace qui nous reste d’une semblable
coutume. Ces remarques acquièrent peut-être quelque importance à la vue des monuments étrusques où
le cyprès figure comme un arbre sacré, soit dans les mystères, soit dans les rites funèbres (voy. ci-dessus,
p. 253-257, 317-324). N’oublions pas non plus les témoignages recueillis par Pline (16., 87., 1) pour montrer
que le culte des arbres, dans le Latium, était antérieur de plusieurs siècles à la fondation de Rome.

140De raptu Proserpinæ, 2., 108.
141Bellori, loc. cit.

251



tonins. Il se perpétua jusqu’aux dernières années du paganisme.
Mon intention n’est pas d’entreprendre ici l’énumération de tous
les objets d’antiquité figurée qui confirment ces deux assertions.
Ils sont, en général, parfaitement connus des archéologues. Mais
j’appellerai l’attention de l’Académie sur un sarcophage, sur un jo-
li petit vase d’argent, inédit, sur deux plats de même métal, que je
crois également inédits, et sur deux lampes de terre cuite, qui me
paraissent mériter une mention particulière, bien que déjà elles
aient été figurées dans plusieurs recueils.

Le sarcophage provient de la villa Borghèse et se conserve au
musée du Louvre. Publié plusieurs fois dans le cours de trois
siècles, il a été commenté, en dernier lieu, par M. Panofka,
ainsi que je l’ai dit plus haut.142 Je ne reparlerais pas ici de ce
monument si mes savants devanciers ne m’avaient laissé le soin
de faire remarquer que le cyprès y figure tout à la fois comme
symbole de vie, comme emblème funéraire et comme indication
d’un lieu consacré à une déesse qui préside à la vie et à la mort.
En effet, sur un des deux bas-reliefs qui ornent le devant de ce
sarcophage, on voit143 Diane occupée à se baigner, avec quelques
nymphes, dans une grotte qui renferme une source.144 Quatre
cyprès, deux à droite et deux à gauche, sont plantés au bas des
rochers qui bordent l’ouverture de cette grotte ; un grand pin
s’élève au-dessus du cintre. Le bas-relief sculpté auprès de
celui-là nous montre Actéon et ses serviteurs se préparant à
entrer en chasse avec sept chiens. Sur une des faces latérales du
sarcophage, un troisième bas-relief,145 que précédemment j’ai eu
l’occasion de citer,146 représente Actéon attaqué par ses propres
chiens au moment où commence sa métamorphose en cerf. Cette
scène se passe dans une grotte ornée, à gauche, de deux cyprès,
et, à droite, d’un grand pin. Enfin, sur la face latérale opposée,147

Actéon, étendu mort sur le sol, mais non métamorphosé en
cerf, est entouré de femmes qui semblent se disposer à lui
rendre les devoirs funèbres. Ici nous retrouvons de nouveau la

142Ci-dessus, p. 211, 212.
143Bouillon, Musée des antiq. t. 3., bas-reliefs, pl. 17. Clarac, Mus. de sculpt. antiq. et mod. n° 315, pl. 113.

et 114.
144Voy. Pausanias, 9., 2. ; 3.
145Bouillon, loc. cit. Clarac, ouvrage cité, n° 315, pl. 113.
146Ci-dessus, p. 211, 212.
147Bouillon, loc. cit. Clarac, ouvrage cité, n° 315, pl. 113. et 114.

252



grotte, les deux cyprès et le pin du bas-relief précédent. Cette
description, toute succincte qu’elle est,148 suffit sans doute pour
faire comprendre que, placé auprès de Diane, personnification de
la lune, porte du ciel par laquelle les âmes descendent sur la
terre et remontent dans les régions célestes, le cyprès est ici
le symbole de la vie, quant au corps, et le symbole de la mort,
quant à l’âme.149 Placé auprès d’Actéon, qui vient de perdre la
vie pour n’avoir pas su résister à une coupable curiosité, ou, en
d’autres termes, pour n’avoir pas su dompter ses passions, le
cyprès devient évidemment un emblème funéraire.

Le petit vase d’argent dont je me suis proposé d’entretenir la
Compagnie, après le sarcophage du Louvre, a la forme d’un crater
ou d’un poterium ; ses dimensions n’excèdent pas six centimètres et
deux millimètres de hauteur, sur dix centimètres de diamètre. On
le conserve à la Bibliothèque impériale. Selon les uns, il aurait été
retiré du Rhône, au même lieu et vers la même époque où fut décou-
vert le disque d’argent que possède aussi cet établissement, et qui
longtemps a été désigné sous la dénomination erronée de bouclier
de Scipion. Selon d’autres, notre petit vase aurait été trouvé à Aire
ou Ayries,150 sur les bords de l’Adour.151 Par son travail et par son
style, il peut remonter au 2e siècle de l’ère chrétienne. Il a été cou-
lé ; le sujet qu’il représente a, en général, fort peu de relief ; mais
quelques têtes d’animaux, qui sont rapportées, forment une saillie
considérable ; elles ont été ajustées au moyen de soudures, comme
on l’a pareillement pratiqué pour les parties les plus saillantes des
objets qui ornent plusieurs des vases d’argent trouvés à Berthou-
ville près de Bernay. Je joins ici, sous les numéros 6 et 6 a, de la
planche 6, deux dessins qui reproduisent avec exactitude la forme
du vase et le développement du sujet curieux qui en décore toute la
circonférence extérieure, sur une hauteur de quatre centimètres.
On y remarque un autel allumé, placé, sur le premier plan, entre
deux cyprès pyramidaux. En arrière de celui qui est planté à droite
de l’autel, s’élève une colonne surmontée d’une urne cinéraire ; à

148Je m’abstiens de placer ici les nombreuses remarques que me fourniraient la composition de ce beau
sarcophage, considéré sous des rapports psychologiques, et le choix des symboles ou accessoires employés
dans les sculptures dont il est orné. La grotte, la source, les griffons, le nombre des chiens, peuvent surtout
donner lieu à des observations d’un grand intérêt.

149Voy. Mém. de l’Acad. des inscr. nouv. série, t. 15., 2e partie, p. 63, 64; et ci-dessus, p. 301, 302.
150Département des Landes.
151On ajoute qu’au moment de la découverte, ce petit vase contenait un certain nombre de médailles

d’argent et une fibule de même métal, attachée à une longue chaînette.

253



défaut des deux cyprès, elle suffirait pour marquer que notre pe-
tit vase avait dû servir dans les rites funéraires. Tout près de cette
colonne, on voit une lionne dévorant un sanglier, et, plus loin, un
taureau dévoré par un lion.152 Un laurier, dont le tronc a atteint
de fortes dimensions, est placé, sur le premier plan, entre ces deux
groupes d’animaux. Le second groupe est mutilé : à l’exception de
la tête et du cou, le corps du lion manque, par suite d’un déchire-
ment fâcheux qu’à éprouvé le vase sur une longueur et une hauteur
moyennes de près de six centimètres. Sur les deux bords de cette
fracture, subsistent encore, à droite, la portion droite d’une tête
de taureau ou de génisse, vue de face ; à gauche, une jambe allon-
gée de quadrupède, la croupe et la queue d’un animal herbivore,
un petit bucrane, et un troisième cyprès pyramidal, dont le tronc
a disparu. À droite de cet arbre ainsi mutilé, un pin, resté intact,
étend ses branches chargées de feuilles et de cônes. Entre ce pin
et le cyprès planté à gauche de l’autel, on remarque un troisième
groupe d’animaux : un énorme lion dévorant un quadrupède her-
bivore, à pied fendu, qui fléchit sur ses jambes de devant, et qui
probablement est un taureau. La tête et le cou de ce quadrupède
manquent ; ils se sont dessoudés et perdus dans le choc violent que
le vase doit avoir éprouvé.

Quoique endommagé et incomplet, ce petit monument
réunit à mes yeux plus d’un genre d’intérêt. Laissant de côté les
considérations d’art et de rareté, pour m’occuper seulement
du sujet dont il est orné, je remarque que nous avons ici, sur
un vase de travail romain, un exemple, unique jusqu’à ce jour,
d’une composition où se trouvent tout à la fois trois cyprès,
un pin, un laurier, un autel allumé, une colonne surmontée
d’une urne cinéraire et trois groupes d’animaux herbivores ou
frugivores, dévorés par des animaux carnassiers. Une telle
composition prête, ce me semble, un puissant appui à quelques
observations, à quelques conjectures que renferment mes deux
mémoires sur le culte du cyprès et une dissertation précédente,
dont le sujet principal était une urne cinéraire romaine, ornée
du groupe d’un lion dévorant un taureau.153 Choisis parmi
les arbres verts qui, en Occident comme en Orient, furent

152Voyez, quant à l’acception funéraire d’un pareil groupe, monMémoire sur une urne cinéraire dumusée
de la ville de Rouen (Mémoires de l’Académie des inscriptions, nouv. série, t. 15., 2e partie, p. 63-127 ; pl. 1., 2.,
3.).

153Mém. de l’Acad. des inscript. loc. cit.

254



consacrés aux divinités génératrices, le cyprès, le pin et le
laurier ont chacun ici une acception funéraire, précisément
parce qu’ils sont ailleurs des symboles ou des emblèmes de
vie.154 Ils accompagnent des groupes d’animaux qui, à leur tour,
reproduisent hiéroglyphiquement l’idée de la mort et l’idée d’une
nouvelle vie.155 D’autres groupes semblables ou analogues
s’étaient déjà montrés à nos yeux, soit isolés, soit réunis, sur
l’urne citée, sur un tombeau grec découvert à Myra, sur des
scarabées étrusques, sur un miroir mystique trouvé près de
Viterbe et sur plusieurs sarcophages romains. Nous avions été
conduits à reconnaître156 que leur composition et la double
acception de mort et de vie, ou de génération et de vie spirituelle,
qui leur fut attribuée chez les anciens peuples civilisés d’Europe,
étaient des emprunts faits à l’art et aux croyances religieuses de
l’Asie occidentale. L’usage primitif d’employer le cyprès, le pin et
le laurier avec les deux mêmes acceptions est aussi revendiqué
par cette dernière contrée; et, sur notre petit vase funéraire
romain, une particularité plus importante qu’elle ne semble
l’être au premier aperçu, ajoute un fait du même genre à la liste
de ceux que, pour ma part, j’ai plusieurs fois déjà recommandés à
l’attention de l’Académie. Je veux parler de la forme particulière
et insolite de l’autel placé ici entre deux cyprès. Cette forme, dont
je ne connais pas d’autre exemple dans la série nombreuse des
antiquités figurées romaines, est exactement celle qu’affectent
d’autres autels qui se voient au milieu de scènes psychologiques,
sur des cylindres assyriens ou phéniciens, dont j’ai publié les
dessins.157 Ces autels, comme celui-ci, sont composés de deux
cônes, dont l’un, renversé, est superposé à l’autre, de telle
manière qu’ils s’unissent tous deux par leur sommet.158 Le
cône, symbole de deux divinités génératrices, Vénus et Artémis
ou Diane, symbole du feu créateur, symbole phallique, et, en
conséquence, symbole de vie et de génération, devenait, par ces

154M. Avellino (mém. cité, p. 28), je le remarque à regret, ne tient pas compte de cette double accep-
tion, et oublie même les monuments qui attestent que le pin et le laurier furent, aussi bien que le cyprès,
employés comme emblèmes funéraires.

155Mém. de l’Acad. des inscript. loc. cit.
156 Ibid.
157Rech. sur Mithra, atlas, pl. 28., n° 12; pl. 42., n° 13; pl. 49., n° 2.
158D’autres fois l’autel est formé d’un seul cône, ou affecte une forme conique plus ou moins modifiée.

(Voy. Rech. sur Mithra, atlas, pl. 17., n° 3 ; pl. 32., n° 11 ; pl. 36., n° 11; pl. 50., n° 3 ; pl. 54 A, n° 9 ; pl. 54 B, n°
2.)

255



raisons mêmes, susceptible d’une acception funéraire. C’est
pourquoi il entre dans la composition des autels placés, comme
ici, au milieu d’une scène mystique et funèbre, et, comme sur
les cylindres, au milieu de scènes qui de même ont un double
sens mystique et funèbre, puisqu’elles représentent les âmes
passant de la vie corporelle ou matérielle, qui est leur mort et
leur tombeau, à la vie spirituelle, qui les rend à leur destinée
primitive. C’est aussi pourquoi la forme conique est employée
dans un grand nombre de sépultures antiques, soit en Orient,
soit en Occident. C’est enfin pourquoi encore la pomme de pin,
dont la forme est celle d’un cône, a souvent une acception et une
destination funéraires, en même temps qu’elle est un emblème
du principe igné et un symbole de vie.159

Les deux plats d’argent inédits appartiennent à la
Bibliothèque impériale, comme le petit vase dont je viens de
parler. Le premier fut trouvé sur les bords du Rhin, il y a
quelques années ; il est de forme ronde, et plus profond que le
second; ses bords sont renversés ; son diamètre est de trente-cinq
centimètres et quatre millimètres. On peut le citer comme un
exemple des ouvrages de plaqué que nous a légués l’antiquité
romaine; car il a été coulé en bronze et recouvert ensuite d’une
feuille d’argent, tant extérieurement qu’intérieurement. Les
dessins que j’en donne ici160 reproduisent le profil de l’original,161

le développement du sujet représenté en relief sur ses bords,162

et le médaillon, de plus haut-relief, qui en occupe le centre.163

Rapprochée du second plat,164 qui porte gravée une formule de
consécration à Mercure, dieu psychopompe, la composition de ce
premier plat annonce, à défaut d’une dédicace, qu’il fut aussi
consacré sur les autels d’une divinité chargée de présider à la
vie, aux mystères ou aux initiations, et à la mort. Ses bords sont
ornés de divers objets, qui tous ont un sens à la fois mystique

159Sur les monuments assyriens, les deux principes nécessaires à la vie, l’eau et le feu ou ce que nous
appelons le calorique, sont représentés tantôt par des figures qui portent, d’une main, un vase à contenir
un liquide, et, de l’autre, une pomme de pin; tantôt par des ornements où l’on remarque des méandres et
des pommes de pin.

160Pl. 16., n°s 1-6.
161 Ibid. n° 6.
162 Ibid. n°s 1-4.
163 Ibid. n° 5.
164Pl. 17., n°s 1-3 ; pl. 18., n° 1.

256



et funèbre : ce sont des masques scéniques,165 des animaux
carnassiers, tels que des lions, des lionnes et des ours, qui
attaquent ou poursuivent des animaux herbivores ou frugivores,
tels que des antilopes ou des bouquetins, des biches, des sangliers
et des truies ; ce sont des édicules funèbres et des autels ; ce sont
enfin des cyprès, des arbres morts ou dépouillés de leurs feuilles,
et des plantes aquatiques. Le médaillon central représente un
Romain combattant à cheval un énorme sanglier. C’est sans doute
le personnage même qui avait fait la consécration du plat. La
déesse de la Victoire s’avance dans les airs pour poser une
couronne sur la tête de ce cavalier ; elle nous montre, par cette
insigne récompense, que, grâce au dieu psychopompe et sauveur
dont il est un des adorateurs fervents, il a pu sortir vainqueur,
non d’un simple combat avec une bête féroce, mais d’une lutte
qui, si je ne me trompe, fait une allusion mystique au combat
perpétuel qu’ici-bas nous devons livrer à nos passions.

Une allusion semblable se découvre dans le médaillon en re-
lief qui orne le centre du second plat166 que j’ai à décrire. Ici le cava-
lier combat, au lieu d’un sanglier, une lionne et une louve, qui l’at-
taquent simultanément; et, bien que la déesse de la Victoire n’in-
tervienne pas dans cette scène, le double sens, mystique et funé-
raire, de la lutte n’est pas plus douteux ici que sur le premier plat ;
car l’attaque simultanée d’une lionne et d’une louve n’est assuré-
ment pas la représentation d’un fait réel. De plus, des masques scé-
niques, des édicules et des autels funèbres, des cyprès, des quadru-
pèdes carnassiers poursuivant des quadrupèdes herbivores sont
figurés, en relief, sur les bords intérieurs de ce second plat, tout
comme sur le premier,167 et lui donnent, de même qu’à celui-ci,
un caractère particulier, que justifient pleinement les attributions
du dieu psychopompe à qui nous allons voir qu’on l’avait consa-
cré. L’un et l’autre de ces deux plats avaient donc été composés
dans un même esprit, dans un même but et avec les mêmes élé-
ments idéographiques. J’ajoute que, par leur forme, leurs dimen-

165Personne n’ignore que des masques scéniques se plaçaient, non-seulement sur les tombeaux, mais
aussi sur les lampes funéraires. Ce qui est beaucoup moins connu, c’est que des masques d’un caractère
particulier, sur lequel je me réserve de m’expliquer ailleurs, se voient sur des cylindres asiatiques, où ils
reçoivent une double acception, mystique et funèbre, à raison du sens psychologique que présentent les
scènes gravées sur ces petits monuments, si intéressants à étudier pour l’histoire des mystères. L’atlas de
mes Recherches sur Mithra fournit plusieurs exemples des masques dont j’entends parler ; voy. pl. 18., n° 8 ;
pl. 27., n° 8 ; pl. 53., n° 1. Cf. le n° 8 de la pl. 50. et le n° 1 de la pl. 51.

166Pl. 17., n°s 1-3 ; pl. 18., n° 1.
167Pl. 16., n°s 1-4.

257



sions, leur travail et leur style, non moins que par leurs sujets, ils
appartiennent tous deux à une même époque de l’art, à une pé-
riode comprise entre le 2e et le 3e siècle de l’ère chrétienne. Cet
intervalle de temps, on le sait, fut marqué par un grand nombre
de monuments où les artistes romains se plurent à reproduire des
symboles, des figures, et des types empruntés à l’Orient. Comme le
petit vase que j’ai décrit ci-dessus, le plat qui est sous nos yeux168

a droit, plus encore que le premier, à être rangé dans cette caté-
gorie : on y voit des lions poursuivant des taureaux; sur le petit
vase, ce sont des lions occupés à dévorer des quadrupèdes de cette
même espèce. Je demande à l’Académie la permission de lui répé-
ter que, dans une de mes dissertations précédentes,169 je n’ai pas
eu de peine à établir que le groupe d’un lion attaquant ou dévorant
un taureau fut emprunté à l’Asie occidentale par les Grecs et les Ro-
mains. Ces peuples, n’ignorant point l’acception mystique et funé-
raire dont il est susceptible, le placèrent sur leurs tombeaux, où il
exprime, par rapport à l’âme et au ciel, l’idée d’une nouvelle vie, en
même temps que, sculpté à Persépolis, comme emblème de l’équi-
noxe vernal, il exprime là aussi, par rapport à la terre, l’idée d’une
nouvelle vie. Les beaux bas-reliefs découverts par M. Layard, dans
les ruines des palais de Nimroud, ont montré, depuis le mémoire
auquel je me réfère, que je ne m’étais pas trompé en assignant à la
conception idéographique de ce groupe une origine assyrienne ou
plutôt chaldéenne.

Le plat qui me suggère ces diverses remarques provient du tré-
sor trouvé, en 1830, à Berthouville, près de Bernay. Peu de temps
après, il fut décrit par M. Charles Lenormant170 et par M. Auguste
le Prévost171 ; mais ces deux savants n’en donnèrent pas les dessins
et ne paraissent point avoir observé qu’au nombre des objets repré-
sentés sur les bords de ce plat, on voit des cyprès. De tels arbres ne
contribuent pas peu à assigner à ce monument le double caractère

168Pl. 17., n°s 1-3 ; pl. 18., n° 1.
169Mémoires de l’Académie des inscriptions, loc. cit.
170Bulletino dell. Instit. arch. (Lettre à M. Th. Panofka), n° 5., mai 1830, p. 109. — La même année, 1830, M.

Raoul Rochette publia dans le Journal des savants (Juillet, p. 417-430; août, p. 459-473) les deux premières
parties d’une intéressante notice sur les vases de Bernay. Il est à regretter que la troisième n’ait pas paru.
C’est là, sans doute, que le savant archéologue aurait parlé du plat qui nous occupe.

171Mém. sur la collection de vases antiques trouvés, en mars 1830, à Berthouville (arrondissement de Bernay),
p. 10, 11 (Caen, 1832; gr. in-8°, fig.). — Cette belle dissertation est tirée du 6e volume des Mémoires de la
Société des antiquaires de Normandie.

258



que je lui assigne et qu’ils ne lui ont pas reconnu.172 Il a trente-cinq
centimètres et demi de diamètre, ce qui, à très-peu de chose près,
est aussi la dimension du premier plat. Coulé en argent,173 il n’est
pas fourré de bronze comme celui-ci. Son médaillon central pré-
sente un plus fort relief que les objets figurés sur ses bords. Le sujet
de ce médaillon est entouré circulairement d’un ornement parti-
culier et de l’inscription suivante, tracée en caractères d’une forte
proportion et d’une assez belle forme : DEO • MERCVRIO • KANE-
TONNESSI • (sic) C • PROPERT • SECVNDVS • V • S • L • M • Par cette dé-
dicace, nous apprenons que le plat d’argent où elle est gravée était
un don offert par Caïus Propertius Secundus à Mercure Kanetonnes-
sis,174 pour l’accomplissement d’un vœu (votum solvit lubensmerito).
Nous apprenons aussi que ce dieu avait un temple en un lieu appe-
lé Kaneto,175 dont la position topographique nous reste inconnue.
Mercure, divinité psychopompe, présidait nécessairement à la des-
tinée des vivants et des morts, aux mystères et aux rites funèbres.
Dès lors, ne trouvons-nous pas dans l’offrande de Caïus Propertius
Secundus, personnage que l’histoire ne nous fait pas connaître, la
preuve que le donateur s’était mis, durant sa vie, sous la protec-
tion particulière de Mercure? et, cette protection ayant été aussi
efficace qu’il l’avait désiré, n’avait-il pas voulu, avant de mourir,
accomplir un vœu dicté par le soin du salut de son âme?

Un manche d’argent que je crois inédit, et qui autrefois,
sans doute, était adapté à une patère ou à quelque autre vase
employé pour les libations, dans les rites funèbres, confirme, ce
me semble, l’interprétation que je donne du médaillon placé
au centre de chacun de nos deux plats funéraires. On voit, en

172M. Lenormant (loc. cit.) se borne à dire : «Un rebord orné de chasses et de génies, dans le goût de
Pompeï. Au centre, un médaillon représenté par un homme à cheval, attaqué par un loup et par un lion.»
— M. le Prévost s’exprime ainsi (Mém. cité, p. 17, 18) : «Le bord est relevé en bosse et orné de lions, de
masques et autres attributs scéniques d’une fort belle exécution; au centre, on voit un cavalier attaqué
par un lion et un loup ... Malgré la nature des ornements de la bordure, nous sommes porté à voir dans
les figures du centre le souvenir d’un péril auquel aurait échappé le donateur, plutôt que le combat d’un
gladiateur contre les deux animaux ...» Toutefois la pénétration dont est doué notre savant confrère ne
lui a pas fait défaut, car il ajoute : «Dans l’une et l’autre hypothèse, l’attaque simultanée de ces deux ani-
maux est une circonstance peu vraisemblable. Peut-être y devrait-on chercher un sens allégorique ...» Ces
deux dernières phrases nous donnent à comprendre que si, avant de les écrire, M. le Prévost avait eu sous
les yeux le plat d’argent, fourré de bronze, que j’ai décrit plus haut, il se serait arrêté davantage à l’idée
d’attribuer au médaillon du plat de Berthouville un sens allégorique, ou plutôt un sens mystique.

173Il pèse un peu plus d’un kilogramme.
174Ce surnom se retrouve, sous la forme Canetus, dans les formules de consécration gravées sur plu-

sieurs autres objets d’antiquité découverts à Berthouville en même temps que notre plat d’argent ; on y
lit : MERCVRIO. CANETO. Voy. le mémoire cité de M. le Prévost.

175Caneto, ou Canet.

259



effet, sur la face supérieure de ce manche,176 un édicule funèbre,
parfaitement caractérisé par deux cyprès pyramidaux, plantés,
l’un à sa droite, l’autre à sa gauche. Cet édicule, qui renferme une
dépouille mortelle, nous rappelle les petits édifices funèbres et
les cyprès figurés sur un des bas-reliefs de la colonne trajane177

et sur les bords des deux plats d’argent de la Bibliothèque
impériale. Il est placé ici entre un capricorne et l’image de
Mercure. Le capricorne est debout devant une porte cintrée, qui,
sans aucun doute, est la porte par laquelle nous savons que les
âmes, selon les doctrines propres aux mystères, rentrent dans la
région céleste, après avoir passé par la planète Saturne, dont le
domicile est dans le signe du Capricorne.178 Mercure, armé du
caducée, qui lui sert à conduire les âmes, est placé dans la partie
supérieure de ce petit tableau ; il lève la main droite vers le ciel,
et, de l’index, il montre ainsi aux âmes leur demeure primitive, le
séjour où les attend un bonheur éternel, qu’elles ne sauraient
trouver sur la terre. Ce geste si expressif semble nous révéler le
rôle que remplissait Hermès Criophore dans les mystères des
Grandes-Déesses,179 et nous rappelle le célèbre passage où
l’empereur Julien180 place ces paroles dans la bouche de Mercure :
«Je t’ai fait connaître notre père Mithra181 ; observe fidèlement
ses commandements, et conduis-toi de manière à trouver en lui,
pendant ta vie, un port et un refuge, et à emporter, lorsqu’il te
faudra quitter cette terre, la douce espérance d’avoir dans ce
dieu un guide propice.» Ces paroles servent de commentaire à un
bas-relief mithriaque romain,182 où Mercure précède le char
sur lequel Mithra conduit au ciel l’âme d’un initié parvenu
aux trois degrés de pureté183 qui lui ont mérité cette insigne

176Planche 18., n° 2.
177Bellori, loc. cit.
178Voy. Mémoires de l’Acad. des inscript. nouv. série, t. 14., 2e partie, p. 99-134.
179Ci-dessus, p. 26.
180Cæsares, Opp., p. 336; ed. Spanhem.
181Σοὶ δὲ, πρὸς ἐμὲ λέγων ὁ Ἑρμῆς, δέδωκα τὸν πατέρα Μίθραν ἐπιγνῶναι ...
182Rech. sur Mithra, atlas, pl. 95., n° 2.
183Ces trois degrés sont : la pureté de pensée, la pureté de parole et la pureté d’action. (Voy. Zend-Avesta, t.

1., 2e partie, Vendidad Sadé, p. 104, 164 et ailleurs ; t. 2., p. 34.)

260



récompense.184 Si les médailles de Mostène de Lydie185 nous ont
montré Mercure servant d’introducteur à des amazones dans le
sanctuaire où se pratiquait l’initiation aux mystères de Vénus; si
là ce sanctuaire est caractérisé par un autel allumé et par un
cyprès pyramidal, image vivante et symbolique de la déesse, ici,
sur notre manche de patère, nous trouvons deux colombes
et deux têtes de cygne destinées à rappeler l’intime alliance
qui existe entre Vénus, déesse des mystères, et Mercure, dieu
psychopompe. De plus, l’idée de la vie future, déjà exprimée par
la porte du Capricorne, l’est une seconde fois par deux corbeilles
remplies de fruits et placées chacune tout auprès d’une colombe,
symbole de Vénus, comme de Mithra. Chaque fruit ne porte-t-il
pas en soi le germe d’un nouvel être ou d’une nouvelle vie?

J’avais donc quelque raison de dire que le sujet figuré
sur ce petit manche de patère confirme le sens mystique ou
psychologique que je prête au combat représenté sur le médaillon
central des deux plats funéraires décrits plus haut, et dont l’un
est nominativement consacré à Mercure. La même interprétation
s’applique tout naturellement à un grand nombre d’autres
vases funéraires et de sarcophages où l’on voit, en relief, des
combats de guerriers, de héros, ou des luttes que des gladiateurs
soutiennent corps à corps, soit avec d’autres gladiateurs,
soit avec des animaux féroces. À cette série de monuments
appartiennent deux fragments d’un vase de terre cuite, rouge et
de travail romain, qui proviennent des fouilles entreprises, il
y a quelques années, à Rheinzabern, dans la Bavière rhénane.
Ces deux fragments sont figurés dans un ouvrage posthume de
M. Schweighæuser fils, publié par les soins de M. Matter, mais
peu répandu.186 Le premier fragment187 représente un cyprès
pyramidal planté entre deux médaillons qui renferment chacun
une figure de guerrier combattant. Le second188 nous montre,
avec un autre guerrier combattant, un lièvre, un cheval et un lion,

184Le nombre des monuments romains où Mercure remplit les fonctions de conducteur des âmes (psy-
chopompe) est considérable. Il faut y ajouter plusieurs lampes funéraires sur lesquelles on voit tantôt le
buste de ce dieu (Passéri, Lucern. fictil., t. 3., tab. 97., fig. 1 et 4), tantôt seulement son symbole, un bélier
(id. ibid. et 4; fig. 2 et 3).

185Ci-dessus, p. 108-111; pl. 3., n°s 3 et 4 ; pl. 4., n°s 2 et 3.
186Il est intitulé : Antiquités de Rheinzabern ; un volume in-4° (avec fig.), sans indication de lieu ni date

d’impression.
187Ouvrage cité, pl. 8., n° 5.
188Ouvrage cité, pl. 8., n° 6.

261



tous symboles funéraires. A l’occasion de ces deux fragments, M.
Schweighæuser s’exprime ainsi189 : «Parmi les figures du bas, un
cyprès, arbre aujourd’hui inconnu à nos contrées. Mes fragments
représentent plusieurs plantes et plusieurs animaux sur lesquels
on peut faire la même observation.»

Un autre fragment, trouvé dans la même localité, offre un se-
cond exemple de la présence du cyprès pyramidal sur une pote-
rie romaine.190 Mais ici nous ne voyons aucun combat mystique
de guerriers, ni d’animaux. L’opposition des idées de vie, de mort
et d’éternité est exprimée par un cyprès planté au milieu de plu-
sieurs oiseaux aquatiques, symboles du principe humide, et, par
conséquent, symboles de vie, puisque les premiers êtres vivants
sont nés dans les eaux, et que l’eau est, avec l’air et le feu ou la cha-
leur, un des trois principes indispensables à la manifestation et à
la conservation de la vie. C’est à ce même titre que, sur des urnes ci-
néraires et des sarcophages d’origine romaine, sont sculptés, non-
seulement des oiseaux aquatiques, mais des plantes aquatiques et
des arbres verts de diverses espèces.

Parmi les monuments funéraires romains où nous
retrouvons le cyprès pyramidal, je n’oublierai pas de citer
une belle urne cinéraire de marbre, publiée par Boissard191 et
reproduite par Montfaucon.192 Elle est ornée d’un bas-relief qui
représente, entre deux arbres de cette espèce, une dame romaine
occupée à faire des libations sur un autel allumé. L’inscription
latine gravée au bas de ce sujet nous apprend que cette dame
s’appelait Cypris, et qu’elle avait consacré le monument à son fils
et à ses petits-fils, victimes, ainsi que sa belle-fille, des ravages
d’une maladie épidémique.193 Il est infiniment probable, comme
l’a pensé Montfaucon, que les deux cyprès, en même temps qu’ils
sont ici un emblème funéraire très-expressif, font une allusion
directe au nom de la malheureuse mère. C’est ainsi que sur la

189Ouvrage cité, p. 3.
190 Ibid. p. 3., pl. 9.
191Roman. urb. topogr. et antiquit. pars 6., tab. 62 (Francof. 1597-1602).
192L’Antiquité expliquée, t. 5., 1re partie, p. 72, pl. 43.
193Cette inscription est ainsi conçue :

PATREM • MATREM •
LIBEROS •

VNA • LVES • SVSTVLIT •
LACRVMIS • (sic)

CONFECTA • CYPRIS •
FILIO • ET • NEPOTIBVS •

262



pierre tumulaire d’une autre dame romaine, nommée Labéria
Daphné, on avait sculpté l’image de la nymphe Daphné changée en
laurier.194 A cet exemple, j’en pourrais ajouter beaucoup d’autres
analogues, que je juge inutile de rapporter. Mais je ne puis me
dispenser de faire remarquer comment de la composition du
sujet qui décore l’urne consacrée par Cypris ressort la preuve
incontestable que ce nom s’était perpétué, chez les Romains,
comme nom de femme, et que son identité avec le mot cyprès
n’était pas mise en doute.

Un autre monument funéraire, quoiqu’il ait été rapporté de
Smyrne et qu’on y lise une inscription grecque, doit trouver place
ici parmi ceux qui appartiennent à l’époque romaine. C’est un sar-
cophage dont Patin195 a publié la description et un dessin. Il ren-
fermait la dépouille mortelle d’un jeune personnage nommé dans
l’épitaphe196 Lucius Murdius Héraclas, et resté inconnu dans l’his-
toire. Un bas-relief, qui décore la face antérieure du sarcophage,
nous montre Héraclas monté sur un cheval. Suivi d’un serviteur
et d’un chien, il s’avance pour faire une libation sur un autel allu-
mé; à côté de cet autel, un serpent s’enroule autour du tronc d’un
cyprès pyramidal.197 Pouvait-on exprimer par un emblème plus si-
gnificatif la double idée de vie et d’immortalité? et cette double
idée ne semble-t-elle pas en harmonie avec la qualification de hé-
ros qui, dans l’épitaphe d’Héraclas, comme dans toutes les inscrip-
tions funéraires, se traduit par défunt, mais qui implique l’idée de
l’apothéose, ou, tout au moins, de l’immortalité?

Une stèle funéraire, publiée par Passéri,198 exprime probable-
ment la même pensée, à l’aide d’un procédé différent. On y voit,
placé entre deux cyprès pyramidaux, un aigle, symbole du feu cé-
leste, gardien de la foudre et signe caractéristique de l’apothéose,
dont les honneurs se décernaient aux héros, comme aux initiés
parvenus à l’un des grades supérieurs des mystères de Mylitta et

194Fabretti, Inscript. C. 3., n° 37., p. 186.
195Thesaur. Polenian. t. 2. (Comment. in tres inscript. græc.), col. 1071-1082; pl. pour la pag. 1071-1072.
196Voici comment cette épitaphe a été copiée :

ΛΟ · ΜΟΥΡΔΙΟϹ
ΗΡΑΚΛΑϹ ΕΤΩΝ Κ
ΗΡΩϹ ·

197Sur la face antérieure du grand bas-relief trouvé dans un mithræum, à Heddernheim (Recherches
sur Mithra, atlas, pl. 90.), l’idée de vie et de printemps est exprimée par un serpent qui s’enroule autour
d’un arbre couvert de fleurs, et planté auprès du groupe de Mithra immolant un taureau.

198Lucern. fictil. t. 3., tab. 60.

263



des mystères de Mithra.199

Non moins variés dans leur composition que les bas-reliefs qui
ornent les sarcophages, les stèles et les vases funéraires, les su-
jets modelés sur les lampes de terre cuite, trouvées dans des tom-
beaux romains, nous offrent, à leur tour, de nombreux exemples
de l’acception funèbre du cyprès. Je n’en citerai que quelques-uns.
Les deux premiers me sont fournis par deux lampes que Bellori,200

au commencement du siècle dernier, avait publiées d’après des
dessins inexacts de Sante Bartoli. Elles ont été apportées d’Italie
et mises en vente à Paris, il y a peu d’années. M. Muret, qui les
a eues entre les mains,201 n’a pas laissé échapper cette occasion
de les dessiner ; et j’ai pensé que les archéologues me sauraient
gré de placer sous leurs yeux une planche qui reproduit ces deux
lampes202 d’après un aussi habile dessinateur. La première203 re-
présente un autel ou une urne cinéraire qu’ombragent, en incli-
nant leur sommet pyramidal, deux cyprès plantés, l’un, à droite,
l’autre, à gauche. Derrière chacun de ces deux arbres, on voit, placé
sur un piédestal carré, un jeune homme imberbe, la tête, les bras,
la moitié inférieure des cuisses, les jambes et les pieds nus, le reste
du corps vêtu d’une double tunique courte et d’une chlamyde flot-
tante. D’une main, il porte un vase ansé204 ; de l’autre, une corne de
taureau,205 qu’il incline au-dessus de sa tête comme pour faire une
de ces aspersions d’eau, de lait et de sang, prescrites dans les sacri-
fices offerts en faveur des morts aux divinités infernales.206 La face

199Dans mes Recherches sur Mithra, je m’expliquerai à cet égard avec tous les détails convenables.
200Le antich. lucern. figur. (Rom. 1729, in-f°.), parte 1., p. 6-8 ; tav. 11., tav. 13.
201J’ignore qui les a acquises.
202Pl. 19., n°s 1 et 2.
203Elle appartenait autrefois à Bellori.
204Les deux vases ansés ou les deux seaux sont plus nettement modelés sur une autre lampe du recueil

de Bellori (3e part. pl. 2.), qui représente un sujet analogue.
205Sur la face postérieure du grand bas-relief mithriaque de Heddernheim, déjà cité, on voit un prêtre

et une prêtresse qui offrent un sacrifice à Mithra. Le prêtre porte, de la main gauche, une corne de taureau,
destinée à recevoir le jus du raisin que la prêtresse tient dans ses mains. (Voy. mes Recherches sur Mithra,
atlas, pl. 91.)

206Bellori (ouvrage cité, p. 7) rapporte fort à propos le passage où Virgile (Æneid. 5., v. 77, 78), parlant
des rites accomplis par Énée au tombeau d’Anchise, dit :

Hic duo rite mero libans carchesia Baccho
Fundit humi, duo lacte novo, duo sanguine sacro.

On retrouve, sur d’autres lampes funéraires, dans le même recueil de Bellori (1re partie, pl. 14. ; 3e
partie, pl. 2.), mais sans les deux cyprès, des exemples de l’accomplissement des rites dont il s’agit. Une
de ces lampes (1re part. pl. 14.) fournit même un témoignage plus décisif que la lampe ici figurée; car on
y voit distinctement le liquide contenu dans chaque corne de taureau tomber sur les flammes d’un autel
funéraire.

264



antérieure de l’autel ou de l’urne que caractérisent les deux cyprès,
est ornée d’un bucrane et de deux guirlandes de fruits ; tous objets
dont nous avons, dans une autre occasion,207 reconnu l’acception
funéraire.

La composition du sujet qui décore la seconde lampe ici figu-
rée208 est beaucoup plus simple. C’est une urne cinéraire, d’une
forme particulière, posée entre deux cyprès pyramidaux, qui in-
clinent aussi leur sommet vers ce petit monument, comme s’ils
voulaient rendre hommage aux cendres qu’il renferme, ou mon-
trer qu’elles sont placées sous leur protection. Au milieu de l’urne,
on remarque une espèce de cartouche carré, qui probablement in-
dique la place où devait se lire une inscription en l’honneur du dé-
funt.209

Une troisième lampe de terre cuite, analogue à la précédente,
se trouve à Paris dans le cabinet de M. le général baron Brunet-
Denon. Elle représente un monument funéraire érigé entre deux
cyprès pyramidaux. La forme de ce monument est celle d’un sacel-
lum distyle, d’ordre ionique, surmonté d’un fronton triangulaire.
Une couronne, d’où pendent deux bandelettes, occupe le milieu
du tympan.210 Les deux battants de la porte sont entr’ouverts ; à
chaque battant est attaché un gros anneau.

Sur quelques autres lampes de cette même catégorie, les
deux cyprès sont plantés précisément à l’entrée d’un monument
funèbre,211 ou aux deux côtés d’un autel funéraire, au-dessus
duquel est placé un simpulum.212

S’il était permis de croire que les médailles contorniates ont
eu quelquefois une destination funéraire, la série des monuments
romains qui nous offrent le cyprès comme un emblème funèbre
devrait se clore par celles de ces médailles où cet arbre remplit le
même rôle. Dans cette hypothèse, j’aurais à rappeler ici les trois
pièces qui, au revers de la tête d’Homère, de Néron ou de Vespa-
sien,213 nous ont montré, devant un cyprès pyramidal, un person-

207Mém. de l’Acad. des inscrip. nouv. sér. t. 15., 2e partie, p. 124-126.
208Pl. 19., n° 2. L’original se trouvait autrefois dans la collection de Sante Bartoli.
209«Nel mezzo dell’ urna, dit Bellori (loc. cit. p. 7), si vede il contrasegno del titolo sepolcrale solito à

gli Dei Mani, ed alla memoria del defonto.»
210Voyez, sur l’acception funéraire de la couronne, ci-dessus, p. 303, et note 3.
211Passéri, Lucern. fictil. t. 3., tab. 44.
212 Id. ibid. tab. 48.
213Ci-dessus, p. 283-285; pl. 18., n° 3.

265



nage à pied, armé d’une lance et attaquant, ainsi que son chien,
un énorme sanglier réfugié dans un antre. J’aurais aussi à rappro-
cher ce sujet du médaillon qui, placé au centre de l’un des deux
plats funéraires dont j’ai eu l’honneur d’entretenir l’Académie,214

représente un cavalier attaquant de même un sanglier formidable.
Je devrais enfin répéter que la couronne présentée à ce cavalier par
la déesse de la Victoire215 ne nous a pas permis, non plus que le su-
jet funèbre figuré sur le rebord du plat, de considérer le médaillon
central comme la représentation d’un simple épisode de chasse, ou
d’un danger couru par un voyageur. Dès lors la présence du cyprès
au revers de nos trois contorniates ne semblerait pas nous per-
mettre davantage d’attacher au type de ce revers un sens pris dans
un ordre d’idées aussi vulgaires. Soit donc qu’un tel type repro-
duise un fait mythologique, Méléagre, par exemple, combattant le
terrible sanglier de Calydon; sort que le combat ne se rattache nul-
lement à cette légende, et doive être assimilé aux luttes mystiques
que nous trouvons sur nos deux plats funéraires et sur une multi-
tude d’urnes cinéraires et de sarcophages, il devient presque cer-
tain que le cyprès présente une signification funèbre au revers des
trois médailles contorniates de la Bibliothèque impériale.

Ne nous hâtons pas toutefois de conclure de cette remarque
et des divers monuments cités ou décrits plus haut, que, de tout
temps, les Romains connurent les raisons qui, chez les peuples de
l’Asie occidentale, avaient fait ranger le cyprès au nombre des
emblèmes employés dans les rites funèbres. Sous le règne des
empereurs, beaucoup de traditions religieuses s’étaient perdues
à Rome, comme ailleurs, bien que les coutumes propres à une
très-ancienne liturgie se fussent perpétuées, d’âge en âge, sans
interruption. Quelquefois les traditions étaient encore vivantes
au fond des sanctuaires, ou déposées dans des livres sacrés, dont
les prêtres avaient seuls la possession. Si Virgile s’exprime en
termes qui nous donnent lieu de croire qu’il avait emprunté à
ces deux sources ce qu’il nous dit du cyprès, comme symbole
de l’antique divinité génératrice des Phrygiens et comme
emblème funéraire, Servius,216 son commentateur, et les deux

214Ci-dessus, p. 333, 334; pl. 16., n°s 1-6.
215Pl. 16., n° 5.
216Ad Virgil. Georgic. 1., 20.

266



mythographes latins217 cités ci-dessus ne font pas preuve d’un
grand savoir quand ils rapportent qu’on attribue le cyprès à
Silvain, dieu infernal, parce que cet arbre, à cause de la faiblesse
de ses racines, convient aux rites funèbres. De son côté, Varron,
réputé le plus docte des Romains, ne justifie pas à nos yeux cette
réputation lorsque, cherchant à expliquer pourquoi on entoure
de cyprès les bûchers où l’on brûle le corps des personnages
d’une haute distinction, il met en avant, au lieu d’une raison tirée
des croyances et des usages religieux, une supposition d’un ordre
physique, qui assurément ne peut satisfaire aucun bon esprit :
«On entoure ainsi de cyprès les bûchers, dit-il, afin que l’odeur
forte qu’exhalent les corps en combustion n’incommode pas les
assistants.218 » Servius et Festus, nous l’avons vu,219 semblent
se contenter de cette explication. Saint Isidore220 la reproduit
sans nommer Varron. Faut-il croire que la religion défendait à
ce dernier écrivain et aux deux autres de divulguer les motifs
qui, dans les sanctuaires, avaient fait attribuer au cyprès une
acception funèbre? Je laisse à de plus habiles que moi le soin de
résoudre cette question.

2.2.4 Europe chrétienne
L’ignorance du vulgaire sur le sens intime du symbole, soit qu’on

figurât des cyprès sur les sarcophages, sur les pierres tumulaires
et sur les lampes sépulcrales, soit qu’on en plantât autour des tom-
beaux, n’empêcha pas ces coutumes de se répandre dans tout l’em-
pire romain. Les chrétiens, succédant aux païens en Asie, en Eu-
rope, en Afrique, et trouvant partout ces coutumes établies, ne
purent se défendre d’adopter un emblème funéraire consacré par
tant de peuples, par tant de siècles.221 Peut-être même, se rappe-

217Scriptor. rer. mythic. latini tres, t. 1., fab. 6, p. 2 ; fab. 178, p. 135.
218«Pyras ideo cupresso circumdari, propter gravem ustrinæ odorem, ne offendatur populi circum-

stantis corona.» Varron, apud Servium ad Virgil. Æneid. 6., 216. Cf. Isidor. Hispalens. Origines, 17., 7., n°
34.

219Ci-dessus, p. 326, 327.
220Loc. cit.
221N’oublions pas qu’en Orient et en Occident le culte des arbres, bien que d’institution païenne, bien

que prohibé par nos livres saints (Deuteron. 12., 2, 3 ; 16., 21), se conserva longtemps parmi quelques chré-
tiens, comme il s’était conservé dans quelques tribus israélites. Il se perpétua même fort tard en Europe;
et, entre autres preuves qu’il serait facile d’en donner, je citerai celle que fournissent les statuts d’un sy-
node tenu à Trèves, sous la présidence de l’archevêque et postérieurement à l’année 1274 : on y trouve la
défense expresse d’adorer les fontaines, les arbres, etc. (Voy. Martène, Amplissim. Collect. t. 7., col. 107; col.

267



lant que, par l’ordre du Seigneur, Noé avait construit l’arche avec
du bois de cyprès, et que les cyprès du Liban avaient servi à réédi-
fier le temple de Jérusalem, les premiers chrétiens furent-ils tout
naturellement portés à considérer cet arbre comme un des sym-
boles légitimés par le texte de l’Ancien Testament et légués aux
disciples de la nouvelle loi. Déjà, dans la Grèce du moyen âge, j’ai
eu à signaler des pierres tumulaires qui attestent une alliance in-
time entre la croix de Jésus-Christ et l’emblème du cyprès pyrami-
dal222 ; alliance qu’au 7e siècle nous avions trouvée établie chez un
peuple du Caucase converti au christianisme.223 En Italie, les chré-
tiens des premiers siècles ont laissé, parmi une multitude de mo-
numents funéraires, plusieurs pierres,224 plusieurs lampes ornées
de sujets où cet arbre figure comme emblème funèbre. Je n’appelle-
rai l’attention de la Compagnie que sur deux lampes de terre cuite.
La première peut remonter au 3e siècle de notre ère, ou au com-
mencement du 4e ; elle est inédite, et fut apportée de Rome à Paris,
il y a peu d’années, pour y être vendue.225 Je n’ai pas vu l’original ;
mais M. Muret, qui l’a eu entre les mains et qui possède si bien le
sentiment de l’art antique, m’en garantit l’authenticité.

Au centre de cette lampe,226 Jésus-Christ debout, vu de face
et figuré avec les attributs du Bon Pasteur, est entouré de sept
fidèles, représentés sous l’emblème de sept brebis, qui, par leur
attitude, témoignent leur joie de son retour; il a retrouvé et il
rapporte sur ses épaules la brebis égarée, image du pécheur
qui a quitté la bonne voie. Au-dessus du Bon Pasteur, dans
la région céleste, la Vierge,227 reine du ciel, s’avance sur un
nuage, la tête ceinte d’un diadème, et montre du doigt, sur la
tête de son divin fils, une couronne formée de sept étoiles,228

qui répondent aux sept branches du chandelier du Temple,229

113, § 53.)
222Ci-dessus, p. 313-315.
223Ci-dessus, p. 77-79.
224Voy. Aringhi, Roma subterran. 6., 42. Mamachi,Origin. et antiquit. christianar. lib. 20. (Rom. 1749-1755),

t. 1., p. 408, cul-de-lampe.
225J’ignore en quelles mains elle se trouve, actuellement.
226Voy. le n° 1 de la pl. 20. ci-jointe.
227Et non le Soleil personnifié.
228«Et habebat in dextera sua stellas septem.» (Apocalyps. 1., 16. Cf. ibid. 1., 20 ; 2., 1 ; 3., 1.)
229Exod. 25., 37 ; 37., 23. Num. 8., 2. Il n’est pas rare de trouver ce chandelier représenté sur des lampes

chrétiennes (voy. Bellori, ouvrage cité, 3e partie, pl. 32.). Quelquefois il est remplacé par sept orifices
ronds, pratiqués dans la partie supérieure de la lampe et destinés à recevoir sept mèches (id. ibid. pl. 33.).

268



aux sept dons du Saint-Esprit, aux sept sacrements, aux sept
principales vertus,230 et enfin aux sept sceaux, aux sept esprits,
aux sept anges et aux sept églises de l’Apocalypse.231 Dans le
champ de la lampe, à la hauteur des mains de Jésus-Christ, on
remarque, à sa droite, et posée sur l’arche de Noé, la blanche
colombe, symbole de lumière. Lâchée par Noé, pour la seconde
fois, après un intervalle de sept jours,232 elle est revenue dans
l’arche. Messagère fidèle, et tenant dans son bec un rameau
d’olivier, elle rapporte ainsi le gage de la réconciliation entre
Dieu et son peuple, et la preuve manifeste du retour de la verdure,
ou d’une nouvelle vie sur la terre, après le retrait des eaux du
déluge, ce grand baptême qui régénéra le genre humain tombé
dans la corruption et le péché, bien des siècles avant la venue
du divin Rédempteur. À gauche, nous voyons l’oiseau au noir
plumage, le corbeau, symbole des ténèbres.233 Il ne rentra pas
dans l’arche, bien qu’il en fût sorti le premier234 ; et nous le
trouvons ici dans le giron de la nuit, représentée par le buste
d’une femme vue de face, la tête surmontée du croissant de la
lune et d’un voile que, de ses deux mains, elle tient au-dessus du
croissant, pour achever d’indiquer les ténèbres.235 Au-dessous de
ce groupe si caractéristique, on en distingue un autre non moins
expressif et parfaitement en rapport avec l’idée de la nuit, c’est le
corps de Jonas ou d’un juste, qui s’est endormi du sommeil de
la mort au pied d’un cyprès pyramidal, emblème tout à la fois
de vie, de mort et d’immortalité ou d’éternité. Un cep de vigne,
chargé de pampres et de trois grappes pendantes de raisin,236

On peut rapporter à la même source l’usage qui, de nos jours, se conserve en quelques endroits, de tenir,
pendant sept jours et sept nuits, au chef du lit d’un mort, une lampe ou une lanterne allumée.

230Trois vertus théologales, et quatre vertus cardinales.
2315., 1, 5, 6 ; 3., 1 ; 8., 2 ,6 ; 15., 7 ; 1., 4, 11, 12, 13, 16, 20.
232Genes. 8., 10. Euseb. Chronic. 2., p. 237, edd. Maïo et Zohrabo.
233Remarquons bien qu’en hébreu la racine ערב a le double sens de corbeau et de nuit ou ténèbres. Il en

est de même dans la langue arabe.
234Genes. 8., 6.
235On reconnaît facilement dans ce buste l’imitation d’un type souvent employé pour représenter

Diane sur les monuments de l’époque des Antonins.
236On voit fréquemment, sur les lampes chrétiennes trouvées en Italie, dans des cimetières ou des

tombeaux, l’image ou le monogramme du Christ entouré d’un cep de vigne chargé de feuilles et de grappes
de raisin. J’en puis même citer deux qui représentent Jésus-Christ sous les traits du Bon Pasteur, comme
la lampe ici figurée, mais sans aucun autre accessoire que huit grappes de raisin placées dans une bande
circulaire. (Voy. Bosio, Rom. soterran. (Rom. 1632), pl. à la pag. 203. Mamachi, ouvrage cité, t. 3., pl. à la
pag. 79.) — La lampe publiée par Bosio est reproduite dans la nouvelle Roma soterranea, t. 3., pl. 208. ; Rom.
1737, 3 vol. in-fol. — Toutes ces représentations, aussi bien que notre lampe, se rapportent au passage du

269



s’élève au-dessus de ce corps gisant, le protège, et fait une
allusion directe au vin, qui, dans la célébration de nos saints
mystères, représente le sang de Jésus-Christ, répandu sur la croix
pour notre rédemption. En regard de ce groupe, c’est-à-dire à
la droite du Bon Pasteur, Jonas sort, plein de vie, du ventre
d’une baleine, après y avoir passé trois jours et trois nuits,237

de même que Jésus-Christ, le troisième jour, est sorti vivant du
tombeau. Cet emblème, fréquent sur les lampes funéraires
chrétiennes, exprime donc l’idée de la résurrection.238 Ainsi,
en même temps qu’au centre d’une lampe, symbole de lumière,
le divin Sauveur se montre sous la figure du Bon Pasteur, à sa
gauche sont exprimées les idées de nuit, de ténèbres, de mort et
de rédemption; à sa droite, les idées de lumière, de baptême et de
résurrection. Que les personnes qui s’obstineraient à croire l’art
chrétien dépourvu d’invention et de poésie, daignent prendre
la peine d’étudier avec nous la composition de la grande scène
représentée sur cette lampe, et que, la main sur la conscience,
elles nous disent si un tableau aussi habilement tracé ne satisfait
pas tout à la fois nos croyances et notre imagination!

La seconde lampe chrétienne dont j’ai à parler se conserve
au musée royal de Berlin.239 Elle faisait anciennement partie
du cabinet de Bellori, d’où elle passa dans la collection de
l’Électeur de Brandebourg.240 Elle offre le même sujet et presque
les mêmes accessoires que la première. Comme celle-ci, elle
fut donc composée dans un esprit conforme tout à la fois aux
enseignements de l’Ancien Testament et à ceux du Nouveau
Testament. C’est ce que ne semblent pas avoir bien compris les
écrivains qui l’ont décrite et commentée. Au premier abord,
on pourrait croire que les deux lampes sont une copie l’une
de l’autre. Un examen attentif ne permet pas de conserver
longtemps cette opinion. Ces deux terres cuites offrent entre
elles des différences notables ; elles ne sortent ni d’un même
moule, ni de la même main ; elles n’appartiennent même pas

Nouveau Testament où Jésus-Christ se compare lui-même à la vigne : «Ego sum vitis vera» (Évangile de
saint Jean, 15., 1, 5). Sur la seconde lampe dont je donne le dessin, une tige de courge remplace le cep de
vigne.

237 Jonas, 2., 2.
238«Libera me ... de profundis aquis, » dit le Psalmiste (Ps. 68., v. 15) ; «non me demergat tempestas

aquæ,» ajoute-t-il (v. 16). Au psaume 17. (v. 17), on lit : « ... assumpsit me de aquis multis.»
239N° 289 (1018) du nouveau Catalogue des terres cuites de ce musée.
240Bellori, Le antiche lucerne fig. parte 3., p. 10.

270



à une même époque de l’art, bien qu’on puisse les considérer
chacune comme l’imitation plus ou moins fidèle d’un seul type
original. Le style et le travail de celle que possède le musée royal
de Berlin ne sauraient remonter plus haut que la dernière
moitié du 4e siècle de notre ère. L’Académie en jugera par le
dessin que je joins ici241 et dont je suis redevable à l’inépuisable
complaisance de M. Édouard Gerhard. Parmi les différences à
signaler entre les deux monuments, il faut surtout citer celle que
présentent la chevelure et le costume du Bon Pasteur et la forme
des sept étoiles et du cyprès. L’arbre, quant à son espèce, est
même peu reconnaissable sur la lampe de Berlin, dans l’état
où elle est actuellement. Personne encore ne s’est cependant
refusé à le prendre pour un cyprès ; et je remarque même qu’il est
beaucoup mieux caractérisé comme tel dans les dessins qui en
ont été publiés jusqu’à ce jour que dans le dessin tout récemment
exécuté sous les yeux de M. Gerhard. De plus, ici, la colombe ne
porte pas à son bec le rameau d’olivier ; et le cep de vigne qui, sur
la lampe apportée à Paris et dessinée par M. Muret,242 ombrage la
figure gisant sur le sol, au pied du cyprès, est remplacé par la tige
de courge que d’autres monuments nous montrent s’élevant
au-dessus de Jonas, également étendu sur le sol. Enfin, sous la
lampe de Berlin, on lit en assez beaux caractères, FLORENI; c’est
le nom du potier.

Depuis longtemps elle était connue de tous les archéologues :
Bellori243 en 1691, Bottari244 et Mamachi245 vers le milieu du 18e
siècle, et successivement, depuis le commencement du 19e, M. le
Dr. Schöne,246 M. le Dr. Frédéric Creuzer,247 feu Mgr. Münter,
évêque de Seeland,248 et M. Guigniaut249 l’ont chacun publiée250

241Pl. 21., n° 3.
242Pl. 20., n° 1.
243Le antiche lucerne figur. parte 3., p. 9, 10; tav. 29. — Ce recueil a été imprimé en 1694, 1699 et 1729.
244Scult. e pitture sagre, t. 3., p. 79.
245Ouvrage cité, t. 3., p. 78.
246Geschichtsforschungen über die kirchlich. Gebr. und Einrichtung. der Christen, etc. t. 1. (Berlin, 1819, in-

8°), p. 310, 311; pl. 1., n° 4.
247Symbolik und Mytholog. t. 4., p. 418; pl. 7., n° 2.
248Sinnbilder und Kuntsvorstellung. der alten Christen (Altona, 1825, in-4°), 1re partie, p. 64, 65; pl. 3., n°

39.
249Relig. de l’antiquité, t. 4., 1re partie ; Explication des planches, p. 419, 420; pl. 259., n° 914.
250Plusieurs autres archéologues, tels que Buonarroti, Passéri, Kopp, Bellermann et M. Raoul-Rochette

(Mém. de l’Acad. des inscript. nouvelle série, t. 13., 1re partie, p. 98, 99) ont écrit sur cette lampe, mais suc-

271



d’après un dessin peu fidèle de Sante Bartoli, dessin qui chaque
fois, pour ainsi dire, qu’il a été copié par un nouveau graveur,
s’est écarté de plus en plus de l’original. L’interprétation qu’ils
donnent du monument n’est pas satisfaisante. M. Raoul-Rochette
en a fait avant moi l’observation,251 quant aux six premiers de
ces savants ; mais il ajoute avec raison que feu Mgr. Münter a
du moins le mérite d’avoir judicieusement réfuté l’opinion de
quelques érudits, tels que M. Schöne et même M. Creuzer, qui
voyaient dans la lampe dont il s’agit un monument gnostique.
Enfin M. Ferdinand Piper, professeur de théologie à l’université
de Berlin, a rendu publique, en 1846, une dissertation252 où il
décrit cette même lampe253 et la reproduit, d’après l’original, par
la lithographie.254 Je regrette d’avoir à dire que ce dessin et le
commentaire dont il est accompagné laissent encore beaucoup
à désirer. Comme le Dr. Münter, il constate qu’aucun élément
gnostique n’est entré dans la composition du sujet qui décore la
lampe chrétienne du musée de Berlin. Mais, à l’exemple de tous
ses devanciers, il ne tient aucun compte du cyprès255 qu’on y
remarque, il ne voit dans le groupe qui, à mon avis, représente la
nuit ou les ténèbres qu’une image de la lune considérée comme
astre, et il commet la double méprise de prendre pour une
seconde colombe256 le corbeau, qui est une partie essentielle de ce
groupe, et pour l’image du soleil257 la figure de la Vierge, bien que
Bellori et Mamachi eussent avoué eux-mêmes que les vêtements
de cette figure sont ceux d’une femme. De là il est résulté que
le savant professeur de Berlin n’a pas mieux compris que ses
devanciers l’esprit dans lequel fut composé le sujet qui orne

cinctement et sans en donner un dessin.
251Loc. cit. p. 98 et 99, note 2.
252Elle est insérée dans le recueil périodique intitulé : Zeitschrift für die historische Theologie, et il en a

été fait un tirage à part que j’ai sous les yeux.
253Pag. 13-15 du tirage à part.
254N° 5 de la planche lithographiée jointe au tirage à part.
255Le Dr. Fr. Münter (loc. cit.), à l’exemple de Bellori et de Mamachi, ne fait aucune allusion à cet em-

blème significatif ; il se borne à dire qu’on voit ici, «couché à l’ombre d’un arbre, Jonas, type de Jésus-
Christ.»

256J’ai peine à comprendre que mes savants devanciers, au lieu de reconnaître ici le corbeau sorti de
l’arche, aient tous indiqué une seconde colombe, sans tenir compte du texte de l’Écriture sainte. C’est
Bellori, le premier, qui a commis cette méprise ; il s’explique en ces termes (ouvrage cité, 3e partie, p. 10) :
«L’altra colomba, che posa sotto la luna, può interpretarsi per l’Innocenza, Purità, Simplicità, Concordia,
e per l’altre virtù christiane del defonto, di cui è simbolo questo animale.»

257Je vois à regret que M. Raoul-Rochette (loc. cit.), comme M. Piper, a partagé, sur ce second point,
l’erreur de ses devanciers.

272



cette lampe. On ne peut se défendre de quelque étonnement en
voyant tant d’habiles interprètes s’arrêter à l’idée que le Bon
Pasteur y est placé entre le soleil, la lune et les étoiles, et que,
par conséquent, ce petit monument doit être classé parmi ceux
qui ont pour simple thème la création des corps célestes.258 Ils
restent ainsi insensibles à l’admirable accord qui, sur la lampe de
Berlin, comme sur la lampe inédite que je publie,259 se révèle
entre les divers accessoires disposés autour du Bon Pasteur et les
dogmes fondamentaux de l’Ancien et du Nouveau Testament. Cet
accord, malgré les différences que présentent entre elles les deux
lampes, dans les détails de leur composition, est, à mes yeux, tout
aussi manifeste sur l’un que sur l’autre de ces deux précieux
monuments.

258Les études théologiques de feu le Dr. Frédéric Münter ne l’ont pas empêché de partager cette opinion
erronée : « Es kommt mir jedoch leichter vor, dit-il (ouvrage cité, p. 64), diese Bilder, die in einem Kreise
von biblischen Geschichten stehen, demgemäss von der Schöpfung der Himmelscörper zu erklären.»

259Planche 20., n° 1.

273



Résumé.

Si donc les premiers chrétiens plaçaient le cyprès pyramidal
sur leurs pierres tumulaires, dans leurs cimetières et sur leurs
lampes260 ; si l’Arménie et la Grèce du moyen âge alliaient à ce
symbole la croix de rédemption ; si, de nos jours, en Europe, on
entoure de cyprès les sépultures royales et les sépultures privées ;
si, sous nos yeux, les peuples musulmans, successeurs des
antiques nations qui, en Asie, en Afrique, en Europe, faisaient
de cet arbre un emblème funèbre, plantent des cyprès autour
de leurs tombeaux isolés et dans leurs champs des morts ; si les
habitants d’un vaste empire, qui s’étend de l’Europe en Asie,
attachent encore aujourd’hui des idées religieuses au bois de
cyprès ; si, dans le midi de la France, s’est conservée, d’âge
en âge, jusqu’à nous la coutume de faire bénir, le dimanche
des Rameaux, des branches de cyprès, dont le feuillage et les
fruits sont argentés et dorés ; si, en Asie, le culte de cet arbre
symbolique remonte à plus de trois mille ans et se lie intimement
à la légende de la Vénus assyrienne, comme aux origines de
l’empire d’Assyrie, du royaume d’Arménie et des États fondés par
les Phrygiens ou les Troyens, comme à l’histoire de l’importation
de la civilisation chaldéenne ou assyrienne chez les Phéniciens,
les Arabes, les Égyptiens, les Perses, les Grecs et les peuples
italiques ; si enfin le cyprès pyramidal est connu, dans toutes
les langues de l’Europe ancienne et moderne, sous un seul nom,
précisément le même que portait la divinité androgyne dont
cet arbre était, en Asie, l’emblème vivant, reconnaissons que
le culte du cyprès, institué aux lieux mêmes où ce bel arbre
croît spontanément, aux lieux mêmes habités par les premiers
adorateurs de cette divinité, dut être importé partout où pénétra
le culte de la déesse qui avait donné son nom à l’île de Cypre,
comme au cuivre, et qui fut adorée, chez les Grecs et les Romains,
sous celui de Cypris, et, chez les Étrusques, sous le nom de Cypra
ou Cupra. Tant furent profondes les racines qu’avaient jetées en
Europe les croyances religieuses apportées de l’Asie occidentale
avec tout le cortège d’une haute civilisation! Tant fut puissante
l’influence exercée par les castes sacerdotales sur les idées, le
langage, les coutumes et les institutions des peuples! Tant il est

260Voy. Aringhi, Roma subterran. 6., 42., p. 339-341.

274



vrai de dire que les traits les moins effacés et les moins effaçables
de la civilisation d’un peuple, les traits surtout qui caractérisent
sa vie intellectuelle, sont ceux que l’on peut rapporter aux
dogmes et aux rites enseignés dans ses livres sacrés, ou inscrits
en caractères idéographiques sur ses édifices, sur ses monuments
figurés! Tant, il est juste enfin de reconnaître que le culte du
cyprès, emblème tout à la fois de vie, de mort, de vie future
et d’éternité, concourt, avec bien d’autres faits, à prouver
qu’aucun peuple civilisé de l’antiquité ne méconnut le dogme de
l’immortalité de l’âme, inséparable, comme la connaissance d’un
Dieu éternel, comme le dogme des récompenses et des peines
dans une vie future, des conditions morales d’existence, de
progrès et de durée de la société humaine!

275



3 Explication des planches

3.1 Planche 1re

N° 1. Face antérieure d’un autel ou cippe votif, palmyrénien, à
quatre faces, et de marbre. Hauteur, 3 palmes romains et
10/12; largeur, 2 palmes romains et 5/12.261 Musée capitolin.

N° 2. Face postérieure du même monument.

261Le palme de Rome équivaut à environ 212 [252] millimètres (8 pouces 3 lignes et 1/2).

276



277



3.2 Planche 2

N° 1. Face latérale gauche du même monument.
N° 2. Face latérale droite du même monument.

278



279



3.3 Planche 3

N° 1. Bas-relief votif, palmyrénien, de marbre. Hauteur, 4
palmes rom. et 4/12; largeur, 3 palmes romains. Musée
capitolin.

N° 2. Fragment d’un très-petit bas-relief de bronze, trouvé en
Transylvanie, et reproduit ici avec les dimensions de l’ori-
ginal. Possesseur non connu.

N° 3. Médaille autonome de Mostène (Lydie). BR. Bibliothèque im-
périale.

N° 4. Grand bronze d’Hadrien, frappé dans la même ville. Même
collection.

280



281



3.4 Planche 4

N° 1. Statuette inédite de bronze, provenant d’un sacellum prati-
qué dans les flancs d’une montagne située à 20 kilomètres
environ de Seyde (Syrie). Hauteur de la statuette, 50 centi-
mètres. Cabinet de M. le duc de Luynes.

N° 2. Moyen bronze de Commode, frappé à Mostène. Bibliothèque
impériale.

N° 3. Moyen bronze de Gallien, frappé dans la même ville. Même
collection.

N° 4. Médaillon de bronze, frappé à Éphèse (Ionie) en l’honneur
d’Antonin le Pieux. Même collection.

N° 5. Autre médaillon de bronze, frappé à Éphèse en l’honneur
du même empereur. Même collection.

282



283



3.5 Planche 5

N° 1. Petit trône votif, de bronze, inédit, et vu de face. Hauteur,
28 à 29 centimètres ; largeur, 12 à 13 centimètres. Biblio-
thèque impériale.

N° 2. Le même monument, vu de profil.

284



285



3.6 Planche 6

N° 1. Moyen bronze de Caracalla, frappé dans l’île d’Aradus (Phé-
nicie). Bibliothèque impériale.

N° 2. Moyen bronze d’Élagabale, frappé dans la même île. Même
collection.

N° 3. Monnaie coloniale de Damascus (Cœlésyrie), à l’effigie de
Trébonien Galle. BR. Même collection.

N° 4. Monnaie coloniale, inédite, de Carrhes de Mésopotamie
(Aurelia Carrhenorum), à l’effigie de Septime Sévère. BR.
Biblioth. impériale.

N° 5. Monnaie coloniale d’Héliopolis (Cœlésyrie), à l’effigie de
Philippe père. BR. Même collection.

N° 6. Développement de la périphérie d’un petit vase funéraire,
d’argent, inédit, et trouvé, selon les uns, dans le Rhône,
entre Vienne et Lyon; selon les autres, à Aire (Landes), sur
les bords de l’Adour. Le sujet qu’il représente est reproduit
ici avec les dimensions de l’original. Même collection.

N° 6. a. Réduction de la forme de ce vase.

286



287



3.7 Planche 7

N° 1. Monnaie coloniale de Damascus, à l’effigie de Philippe fils.
BR. Bibliothèque impériale.

N° 2. Monnaie coloniale de Tyr (Phénicie), à l’effigie de Caracal-
la. BR. Même collection.

N° 3. Moyen bronze de Plautilla, frappé à Sicyone (Achaïe).Même
collect.

N° 4. Monnaie coloniale de Tyr, à l’effigie de Volusien. BR. Même
collection.

N° 5. Autre monnaie coloniale de Tyr, à l’effigie de Caracalla. BR.
Même collection.

N° 6. Petite plaque de bronze, gravée en creux, inédite, acquise
à Rome par M. le professeur Édouard Gerhard, et déposée
au Musée royal de Berlin.

288



289



3.8 Planche 8

N° 1. Moyen bronze d’Élagabale, frappé à Tripolis de Phénicie.
Bibliothèque impériale.

N° 2. Moyen bronze de Caracalla, frappé dans la même ville.
Même collection.

N° 3. Moyen bronze du même empereur, frappé dans la même
ville. Même collection.

N° 4. Grand bronze de Julia Domna, frappé à Apollonia d’Illyrie.
Même collection.

N° 5. Cône du Musée britannique.
N° 6. Cône de calcédoine saphirine. Bibliothèque impériale.
N° 7. Moyen bronze de Julia Domna, frappé à Germanicia262 Cæsa-

rea (Commagène). Même collection.
N° 8. Monnaie autonome de Nagidus (Cilicie). AR. Même collec-

tion.
N° 9. Autre monnaie autonome de la même ville. AR.Même collec-

tion.
N° 10. Monnaie coloniale de Bostra (Arabie), à l’effigie de Trajan

Dèce. BR. Même collection.
N° 11. Monnaie autonome d’Anticaria (Bétique). BR. Autrefois

dans le musée Hédervar. Possesseur actuel non connu.

262Par erreur, on a imprimé à la page 79, ci-dessus, Germanica Cæsarea.

290



291



3.9 Planche 9

N° 1. Cylindre de stéatite, vert foncé, à taches rougeâtres. Autre-
fois dans la collection de M. J. Robert Steuart. Possesseur
actuel non connu.

N° 2. Cylindre de jaspe noir. Musée britannique.
N° 3. Cylindre de chlorite terreuse, vert-noir. Bibliothèque impé-

riale.
N° 4. Cylindre de stéatite verte. Légende en caractères inconnus,

offrant peut-être un exemple de l’altération des caractères
cunéiformes du système assyrien. Même collection.

N° 5. Cylindre de talc ollaire, vert-noir.263 Collection de M. Cl.
Scott Steuart, acquise par le Musée britannique.

263Hématite, selon M. Hawkins.

292



293



3.10 Planche 10

N° 1. Table ou autel chargé d’offrandes et tiré d’une stèle égyp-
tienne. Musée britannique.

N° 2. Emblème tiré de la même stèle.
N° 3. Emblème tiré du plafond d’une des salles du palais de Rha-

messès 3, à Thèbes.
N° 4. Figure représentant le mois de tôbi, et tirée d’un des bas-

reliefs qui ornent le temple d’Edfou.
N° 5. Même figure, tirée d’un autre bas-relief du même temple.

294



295



3.11 Planche 11

Stèle égyptienne, inédite, de pierre calcaire. Musée du Louvre.

296



297



3.12 Planche 12

Dessin au trait d’une peinture à fresque, découverte à Pompeï
en 1833 ou 1834.

298



299



3.13 Planche 13

N° 1. Monnaie autonome coloniale, inédite, d’Alexandria-Troas.
Bibliothèque impériale.

N° 2. Monnaie coloniale, inédite, de la même ville, à l’effigie de
Commode. Même collection.

N° 3. Monnaie coloniale, inédite, de la même ville, à l’effigie de
Maxime. Même collection.

N° 4. Urne cinéraire étrusque, de terre cuite, sans couvercle,
vendue aux enchères publiques, à Paris, en 1850. Elle se
conservait autrefois à Florence, dans le musée Bucelli, et
avait été trouvée au mont Politien. Possesseur actuel non
connu.

N° 5. Urne cinéraire étrusque, de terre cuite, inédite, ayant son
couvercle, et vendue aux mêmes enchères. Possesseur ac-
tuel non connu.

300



301



3.14 Planche 14

N° 1. Moyen bronze d’Aurélien, frappé à Perga (Pamphylie). Bi-
blioth. imp.

N° 2. Autre moyen bronze d’Aurélien, frappé dans la même ville.
Même collection.

N° 3. Face antérieure d’un piédestal carré, de marbre blanc,
sculpté sur trois de ses faces. Hauteur totale, 425
millimètres ; plus grande largeur, même dimension.
Musée da la ville de Vienne en Dauphiné.

N° 4. Face latérale gauche du même monument.
N° 5. Face latérale droite du même monument.

302



303



3.15 Planche 15

Bas-relief mithriaque romain, de marbre, trouvé, il y a peu
d’années, aux environs de Carlsbourg en Transylvanie. Possesseur
non connu.

304



305



3.16 Planche 16

N°s 1, 2, 3 et 4. Développement du sujet représenté en relief sur le bord in-
térieur d’un plat d’argent, rond, fourré de bronze, inédit,
et trouve sur les bords du Rhin. Biblioth. imp.

N° 5. Médaillon en relief, qui orne le fond du même plat.
N° 6. Profil ou forme extérieure de ce plat. Diamètre, 354 milli-

mètres.

306



307



3.17 Planche 17

N°s 1, 2 et 3. Développement du sujet représenté en relief sur le bord
intérieur d’un plat d’argent, rond, très-peu profond, et in-
édit, qui fait partie du trésor découvert, en 1830, à Berthou-
ville, près de Bernay (Eure). Bibliothèque impériale.

N° 4. Profil ou forme extérieure de ce plat. Diamètre, 355 milli-
mètres.

308



309



3.18 Planche 18

N° 1. Médaillon en relief, dont est orné le fond du plat d’argent
représenté sur la planche précédente.

N° 2. Manche d’argent, qui a dû appartenir à une patère ou à
tout autre vase employé à des libations dans les cérémo-
nies funèbres. En vente à Paris, il y a très-peu d’années. Pos-
sesseur actuel non connu.

N° 3. Médaille contorniate, à l’effigie de Vespasien. Bibliothèque
impériale.

N° 4. Autre médaille contorniate, à l’effigie d’un personnage in-
connu. Même collection.

310



311



3.19 Planche 19

N° 1. Lampe sépulcrale, de terre cuite rougeâtre. Autrefois dans
la collection de Bellori. Possesseur actuel non connu.

N° 2. Autre lampe sépulcrale, de même matière. En vente à Pa-
ris, ainsi que la précédente, il y a peu d’années. Autrefois
dans la collection de Sante Bartoli. Possesseur actuel non
connu.

312



313



3.20 Planche 20

N° 1. Lampe sépulcrale, chrétienne, de terre cuite rougeâtre, in-
édite. En vente à Paris, chez un marchand d’antiquités, il y
a peu d’années. Possesseur actuel non connu.

N° 2. Médaille autonome de Balsa (Lusitanie). BR. Autrefois dans
le médaillier du musée Hédervar. Possesseur actuel non
connu.

N° 3. Médaille autonome d’Ostur (royaume de Valence). BR. Pe-
tit module. Bibliothèque impériale.

N° 4. Autre médaille autonome de la même ville. BR. Grand mo-
dule. Même collection.

N° 5. Disque d’argent, provenant d’un trésor trouvé dans la
terre, en 1836, à Notre-Dame d’Alençon, près de Brissac
(Maine-et-Loire). Musée du Louvre.

314



315



3.21 Planche 21

N° 1. Petit bronze d’Antonin le Pieux, frappé à Épidaure (Argo-
lide). Autrefois dans le musée Hédervar; maintenant dans
le médaillier de la Bibliothèque impériale.

N° 2. Autre petit bronze d’Antonin le Pieux, frappé dans la même
ville. Même provenance. Même collection.

N° 3. Lampe sépulcrale, chrétienne, de terre cuite rougeâtre. Au-
trefois dans la collection de Bellori, maintenant au Musée
royal de Berlin.

316



317


