Recherches sur le Culte du Cypres pyramidal
chez les Peuples civilisés de 1'Antiquité

Par M. Félix Lajard

Mémoires de 1'Institut de France

Académie des Inscriptions et Belles-Lettres

Tome Vingtiéme

Paris 1854

Solar Anamnesis Edition

Attribution — Partage dans les mémes conditions 4.0 International




Table des matiéres

Premier Mémoire — Du Cypres
pyramidal considéré comme
symbole de Vie et comme
Embléme ou Attribut des
Divinités génératrices en Orient
et en Occident
Premiére Section — Orient
Babylonie,  Assyrie,  Syrie,
Phénicie, Arménie,
Commagene, et Asie Mineure . .
Arabie

Pays situés entre la Perse et |'In-
dus, Inde, Thibet, Chine et Japon 114
Egypte et littoral de Carthage . . 124
Deuxiéme Section — Occident . . . 145
Grece et colonies grecques . . . 145
Ftrurie et Picentine 191
Rome et empire romain 196
Ibérie et Lusitanie 218

Second Mémoire — Du cyprés
pyramidal considéré comme
symbole funéraire et comme
embléme ou attribut des
divinités infernales en orient et
en occident
Premiére Section — Orient
Asie occidentale, Asie orientale,
Arabie, Egypte et littoral de Car-
thage
Deuxiéme Section — Occident . . .
Grece et colonies grecques
Etrurie
Rome et empire romain
Europe chrétienne

Explication des planches




Planche 1*¢
Planche 2
Planche 3
Planche 4
Planche 5
Planche 6
Planche 7
Planche 8
Planche 9
Planche 10
Planche 11
Planche 12
Planche 13
Planche 14
Planche 15
Planche 16
Planche 17
Planche 18
Planche 19
Planche 20
Planche 21




Introduction

(17 lecture, le 3 mars 1843. 2° lecture, le 2 juin 1843.)

L'étude des symboles qui entrérent dans le langage hiératique
des nations civilisées de I'antiquité n’est pas seulement utile pour
parvenir a la connaissance du sens intime de tel ou tel mot em-
ployé dans un texte religieux, et de tel ou tel objet placé sur un
monument figuré; elle peut parfois servir aussi a constater un fait
historique qui était resté inapercu; a confirmer un événement sur
lequel planait quelque doute; ou bien encore a suivre les traces
des conquétes ou des migrations d’un peuple. Si je ne me fais illu-
sion, les observations que j’ai recueillies pendant le cours de mes
recherches sur le symbole du cyprés pyramidal, justifieront plei-
nement ces diverses assertions.

Dés I’année 1642, le fils du fameux Meursius avait fait de cet
arbre le sujet d’'un chapitre du petit traité qu’il publia sous le
titre d’Arboretum sacrum'; mais ce chapitre, a peine ébauché et
trés-superficiel, comme tout 'ouvrage, ne pouvait satisfaire
les esprits les moins exigeants.? Vers le commencement du
18° siécle, un savant dont s’honore I’Allemagne, le docteur
Frédéric-Adolphe Lampe,® entreprit des recherches plus étendues
sur les cyprés pyramidal; et, en 1737, huit ans aprés sa mort,
parut a Amsterdam, dans le premier volume de ses ceuvres,*
recueil devenu trés-rare, un long fragment d’une dissertation
philologique et théologique sur le cyprés. Incomplet sous le point
de vue philologique, plus incomplet encore sous le double
rapport des monuments de l'art ol cet arbre est représenté,
et des traditions que nous ont conservées sur le cypres les
écrivains arméniens, arabes ou persans, ce fragment néanmoins
suffirait seul pour attester la riche et solide érudition de 'auteur.
Apreés le docteur Lampe, le P. Giorgi, en 1782, dans sa Lettre au
chanoine Foggini sur les inscriptions palmyréniennes du Musée
capitolin,® s’occupa du cypreés a 'occasion de deux monuments

Joannis Meursii filii Arboretum sacrum, sive De arborum, fruticam et herbarum consecratione, proprie-
tate, usu ac qualitate libr. 3., Lugd. Batav. ex officin Elzevir. 1642; petit in-12.

21l n’occupe que deux pages et demie, p. 51-53.

3Né en 1683 2 Detmold; mort & Bréme en 1729.
4. . . "
Dissertation. philologico-theolog. syntagma, t. 1., p. 574-593.

5 De inscription. palmyr. quce in Mas. Capitol. adserv. epistola, etc. Rom., 1782, in-8°, fig.




figurés dont je parlerai tout a ’heure. Dominé par la supposition
gratuite que la composition de ces deux monuments appartient
a des mages de la secte de Zoroastre,® il se borne a rapporter
quelques-unes des traditions orientales qui concernent les cyprés
plantés en divers lieux de la Perse par 'auteur du Zend-Avesta.
Plus récemment, dans une belle dissertation lue, en 1834, a
I'académie d’Herculanum, mais publiée & Naples en 1841
seulement,” feu M. Avellino a su réunir, sur le culte du cypreés,
des documents plus complets, des observations plus judicieuses
que ne l'avaient fait ses devanciers. On regrette toutefois que
cet habile archéologue, dont la mort prématurée® a causé une
pénible sensation dans I’Europe savante, ait cru devoir s’en
référer a la Lettre du P. Giorgi, quant au réle que joua en Orient le
symbole du cypres, sans ajouter sur ce point aucune remarque
qui lui soit personnelle, et qui prouve qu’il ait compris, ou méme
soupgonné que cet arbre était 'embléme vivant de divinités qui
ne se confondent ni avec Apollon, ni avec le Soleil.

En 1833, dans un mémoire sur le taureau et le lion considérés
comme attributs caractéristiques de Vénus, j’ai entretenu
I’Académie de quelques monuments figurés asiatiques, qui me
paraissaient établir qu’en Orient le cyprés pyramidal servit a
représenter d’'une maniére symbolique, non-seulement le Soleil
et la Lune, mais Vénus elle-méme. Ce mémoire, qui fait partie
de mes Recherches sur le culte de Vénus,” n’a pu étre imprimé
qu’en 1847, et I'a été tel que je I'avais composé et communiqué
a I'’Académie quatorze ans auparavant. Dans l'intervalle, j’eus
I’honneur de lire 4 la Compagnie, pendant les mois de mars, juin,
aolit et septembre 1843, un travail particulier sur le culte du
cyprés chez les peuples civilisés de 'antiquité. Une partie peu
considérable de ce travail fut publiée, en 1847, dans les Annales de
IInstitut archéologique.'® Depuis cette époque, je me suis livré a de
nouvelles investigations; j’ai mis a profit plusieurs monuments
figurés et quelques écrits qui successivement sont venus a ma

6 n ) .

«... auctores agnoscunt Magos sacerdotes Solis de secta et schola Zoroastris. » (Ibid., p. 38.)

Imito di Ciparisso, Memor. letta all’ Acad. Ercolan. in dilucid di an dipinto Pompejano (34 pages, avec
une planche). Cette dissertation est insérée dans le t. 3. (p. 265-296) des Mémoires de ’Académie royale
d’Herculanum.

8 b : o P S z "
M. Avellino, né le 14 aofit 1788, est mort le 9 janvier 1850. Il remplissait avec éclat les fonctions de
secrétaire perpétuel de 'académie d’Herculanum.

91’. 119-240.
1OT. 19., p. 34-104.




connaissance; ils ont fortifié mon opinion sur diverses questions
de détail, et m’ont donné lieu de la rectifier sur quelques autres.
En méme temps, ils m’ont permis de remonter avec plus de
certitude a l'origine du culte du cyprés chez plusieurs peuples
civilisés de I’Asie, de I'Afrique et de I’Europe, a la signification
symbolique qu’eut primitivement cet embléme, et & I'emploi

particulier qu’on en fit, soit dans le culte public ou le culte secret
des divinités génératrices, soit dans les cérémonies funébres et
dans la composition des monuments funéraires. C’est 'ensemble
de mes recherches sur ces divers points qu’aujourd’hui je
soumets au jugement de ’Académie. Mon travail embrasse
I’Orient et I'Occident; il se divise en deux mémoires : dans le
premier, je considére le cyprés pyramidal comme symbole de vie
et, a ce titre, embléme ou attribut des divinités génératrices;
dans le second, je le considére comme symbole funéraire et
comme embléme ou attribut des divinités infernales.




1 Premier Mémoire — Du Cyprés pyramidal considéré
comme symbole de Vie et comme Embléme ou Attribut
des Divinités génératrices en Orient et en Occident

1.1 Premiére Section — Orient

1.1.1 Babylonie, Assyrie, Syrie, Phénicie, Arménie, Com-
magene, et Asie Mineure

Originaire des contrées méridionales'’ de I’Asie antérieure,
comme I’attestent la Bible,'? les traditions de I’Orient, les
écrivains grecs ou latins, et les observations des géographes'
et des voyageurs modernes, le bel arbre que nous appelons le
cyprés pyramidal ou le cyprés toujours vert,’* dut, par sa forme
et par quelques particularités qui lui sont propres, attirer de
bonne heure I'attention de ces prétres studieux et méditatifs qui,
sur le sol de la Chaldée, s’efforgaient de remonter a I’essence de
Dieu par I'étude des étres, des productions et des phénomeénes
du monde créé. Préoccupés, dans cette belle étude, du soin de
saisir les rapports qui existent entre le Créateur et son ceuvre,
entre les choses du ciel et celles de la terre, entre les idées
métaphysiques ou philosophiques et les objets matériels ou
physiques, les Chaldéens avaient fondé sur ces divers rapports
un langage symbolique dont les éléments furent empruntés a
I'ordre physique. Ces mémes prétres, qui, dans leurs conceptions
abstraites, avaient eu I'idée d’attribuer a la divinité créatrice la

M Le cypres pyramidal ne croit spontanément que sous un climat chaud et dans des lieux secs (voy.
Théophraste, Hist. plantar. 4., 1. Cf. Caton, De R. R. 48., 151.). « Alibi non nisi in tepore (cupressus) proveniens
... aquas odere cupressi,» a dit Pline (H. N. 16., 60., 1; éd. Littré). On lit plus loin (17., 39., 2), que non-
seulement le cyprés n’aime ni I'eau, ni le fumier, mais que I'eau le fait périr : « quinetiam necatur riguis.»
Toute fois 'auteur des Geoponica (11., 5.), d’aprés Didyme ou Démocrite, prétend que cet arbre se plait
surtout dans les lieux humides et couverts, ou ombragés; il ajoute que la graine de cyprés doit se semer
aprés les calendes de septembre.

12 iiller (Miscell. sacr. 4., 5.) et Bochart (Phaleg. 1., 4) n’ont pas hésité 3 traduire par cyprés le mot
284, gopher, qui, dans le texte hébreu de la Bible, désigne le bois dont se servit Noé, d’aprés lordre ex-
prés du Seigneur, pour construire arche (Gen. 6., 14). Les plus habiles philologues de notre siécle et du
siécle dernier admettent cette interprétation, rejettent les étymologies proposées par les écrivains grecs,
et reconnaissent méme que les deux premidres syllabes, kurdp, du mot grec kuTdpioog ou KUTGpITTOG,
«cyprés, » représentent indubitablement 'hébreu gopher ou kopher. En latin, on a d’abord écrit cyparissus,
puis, par synérése, cypressus, puis enfin cupressus, par suite de la conversion de I'y en u (Servius, ad Virgil.
Eneid. 3., 64; ed. Alb. Lion).

13Sur la patrie, la culture ou la diffusion du cyprés pyramidal, il faut lire un article plein de savoir et
d'intérét, que M. le professeur Carl Ritter a placé, en 1844, dans le beau monument qu'il éléve aux sciences
géographiques, Die Erdkunde, 11., 567-582. Cf. I'Essai de M. Mirbel sur la distribution géographique des
coniféres, Annales du Muséum d’historié naturelle, t. 13., p. 41, 46, 49; tableau, p. 68 et suiv.

14 - 5 3
Cupressus fastigiata, de Cand. — Cupressus sempervirens, Linn.




forme d’une pyramide, d’'un cone ou d’un obélisque, se trouvérent
conduits, par voie d’analogie, a choisir, parmi les végétaux qui
croissaient sous leurs yeux, le cyprés pyramidal pour en faire
le représentant vivant et symbolique du Dieu créateur. Cet
arbre, au port tout a la fois élégant et majestueux, cet arbre
qui s’élance vers le ciel comme la flamme, dont il affect la
forme," leur parut joindre a ces avantages, ’avantage non moins
précieux de rappeler, par les conditions de sa propre existence,
que le Créateur du monde réunit en lui-méme, sans cesser
d’étre un, le sexe masculin et le sexe féminin, ou, en d’autres
termes, la puissance active et la puissance passive. On sait qu’en
effet le cypres, arbre de la famille des coniféres, appartient a
cette catégorie de végétaux que Linné range dans sa monoécie
monadelphie; végétaux dont les fleurs ne renferment point dans
un méme calice les organes des deux sexes, c’est-a-dire les
étamines et les pistils, mais dont les chatons a fleurs méles et
les chatons a fleurs femelles se montrent séparément sur un
méme pied, s’y épanouissent et s’y fécondent.' Si I'on doutait

15 idereum gracili spectare cacumine coelum.

(ovide, Metamorph. 10., 3., v. 140.)
Théocrite (Idyll. 11., v. 45) dit : padvai kundpiocor. On trouve aérias cyparissos dans Martial (Epigr. 12.,
50., v. 1); celsa cupressus erigitur dans Aviénus (Descript. orb. terr. v. 1078, 1079; Poet. latin. minor. t. 5. : ed.
Wernsdorf). Cest par inadvertance que le Dr. Lampe (Dissertation citée) attribue 2 Priscien les deux vers
que j'indique ici. Dans la langue arabe, le mot serv ou serb, qui signifie cyprés, s'emploie avec le sens de ma-
jesté. Jésus, fils de Sirach (Ecclesiastic. 24., 27), compare au cyprés la divine sagesse. Les Romains donnaient
le nom de cyparisses aux feux follets, parce qu'ils affectent la forme du cyprés : « CYPARISSE appellantur
acies quaedam ignez, qua noctu apparere solent ad similitudinem cupressi. » (Festus, De signific. verbor.,
subvoc., p. 64; ed. K. 0. Miiller.) Parfois les écrivains latins comparent aussi le cyprés 3 une pyramide, 3 une
borne de forme obéliscale : «... metas imitata cupressus, » dit Ovide (Metamorph. 10., 3., v. 106). «Femina
(cupressus) sterilis diu : metz demum aspectu non repudiata ...» (Pline, Hist. nat. 16., 60., 1.) Cf. Servius,
ubi infra. On trouve dans Alciat (Emblematum Libellus, emblem. 198) les deux vers que voici :

Indicat effigies metz, nomenque cupressi,

Tractandos parili conditione suos.

is Pline (Hist. nat. 16., 60., 1, 2; Cf. 13., 29., 3; 17., 14., 3) et Didyme ou Démocrite, cité par 'auteur des
Geoponica (11., 6.) sont, avec Servius (ad Virg. Zneid. 3., 64), si je ne me trompe, les trois seuls écrivains qui
commettent la grave erreur de distinguer un cyprés horizontal male et un cyprés pyramidal femelle; ils
confondent ainsi, sous ces deux dénominations erronées, deux espéces de cypres, le cupressus horizontalis
de Miiller et le cupressus fastigiata de de Candolle, ou deux variétés du cupressus sempervirens de Linné. Le
commentateur de Virgile, copiant inexactement le naturaliste romain, va jusqu’a prétendre que le cyprés
femelle est stérile, et que le cyprés male porte seul des cones : «Duo ejus sunt genera : nam quze sterilis est,
femina dicitur, ad metz formam in fastigio convoluta ... contra mas latius spargit ramos, conosque profert
nuci pinez non absimiles, licet minores ...» Pline avait dit seulement : « femina sterilis diu» (16., 60., 1),
ajoutant plus loin : «... e cupresso femina (mas enim, ut diximus, non gignit), pilulz collectz ...» (17., 14.,
3). C’est de méme qu’on lit dans les Geoponica (loc. cit.) : Kum&piooog 8¢, 6 &ponv &yovog «le cyprés méle est
stérile. » On a cru pouvoir inférer d’un passage de Plutarque (in Phocione, § 123), que cet auteur considérait
le cyprés comme un arbre stérile. Le sens de ses paroles ne me semble pas avoir été bien compris. Nous li-
sons dans ce passage que Léosthéne ayant fait aux Athéniens une harangue pleine d’orgueil et d’insolence,
Phocion lui dit : «Jeune homme, vos discours sont semblables aux cypres : ils sont grands, ils sont hauts,
mais ils ne portent pas de fruits; » Oi Adyot Gov, irtev (6 ®wkiwv), & peip&Kiov, LoiKact KUTXPITTOL - tE-
YyéAor y&p Bvreg kai dpnAol, kaprodg ob @époust ; ce qui, 2 mon avis, n'implique pas que, chez les Grecs,




qu’une telle disposition efit attiré 1’attention des anciens, il me
suffirait, pour dissiper toute incrédulité sur ce point, de faire
remarquer que les peuples chez qui le palmier croissait a coté
du cypres, n’avaient pu rester étrangers a la connaissance du
sexe des plantes, puisqu’au temps de la floraison, ils fécondaient
avec les fleurs du palmier male celles du palmier femelle. De
temps immémorial, les Indiens ont célébré les noces des dieux
sous 'embléme de deux palmiers, 'un maéle, l'autre femelle;
ils les plantaient a c6té 'un de 'autre, au sommet de quelque
montagne. En plusieurs endroits de I'Hindoustan, de semblables
plantations se voient encore aujourd’hui sur des collines sacrées,
et sont l'objet de la vénération des indigénes. Dans I'Asie
occidentale, lorsque les Babyloniens, les Assyriens, les Syriens et
les Phéniciens eurent fait de leur dieu créateur, originairement
androgyne, deux divinités, 'une male, 'autre femelle, ce fut
un palmier femelle qui représenta symboliquement Mylitta ou
Astarté, leur déesse génératrice. Les monuments figurés en font
foi. Les Perses, de leur c6té, attribuérent & Mithra le palmier
maéle; comme nous le verrons plus loin.

D’autres avantages naturels avaient dii concourir a faire
du cyprés, dans les idées des Chaldéens d’Assyrie, un embléme
expressif du Créateur du monde : telles furent sans doute la
longévité de cet arbre trés-vivace,” sa fécondité, la forme

le cyprés passait pour étre stérile, mais simplement qu’il ne porte pas des fruits qu soient bons 2 quelque
chose; assertion vraie, qui avait donné lieu 2 ce dicton : kunapitrov kapnds, «fruit de cypres,» pour dire
une chose inutile (Czl. Rhodigin. Antiquar. lection. 25., 2). Aussi Servius (loc. cit.), continuant 2 parler du
prétendu cyprés male et de ses cones, s’exprime-t-il ainsi : «Mira inter arbores feecunditate, quippe quz
trifera est, fructusque habet et januario et majo et septembri maturos : nulli tamen rei utiles ... »

17Voyez, sur la longévité du cypreés pyramidal et sur les grandes dimensions qu’atteint cet arbre,
méme en Europe, un article inséré, par M. Loiseleur-Deslongchamps, dans les Annales de la Société d’hor-
ticulture (83° livraison, p. 37-53), et intitulé : Recherches sur Ihistoire des cyprés. On a longtemps combattu
une opinion que, dans ses cours de botanique a la Faculté de médecine de Montpellier, j’ai entendu feu M.
Pyrame de Candolle soutenir avec autant de talent que de vrai savoir. Ce célebre professeur établissait que
les arbres ont le privilége de ne pas mourir de vieillesse, et qu'ils périssent seulement de mort accidentelle.
1l a depuis, en écrivant sa Physiologie végétale (t. 2., p. 1007), présenté ce fait comme une des lois générales
de la végétation. Aujourd’hui le fait est théoriquement et pratiquement admis par la grande majorité des
botanistes. On reconnait que certains pieds d’arbres ont pu, dans des circonstances favorables, traverser
bien des siécles, comme les plus vieux monuments d’architecture que nous ait légués 'antiquité. Aussi
mon savant ami M. Flourens, dans son Eloge historique d’Aubert du Petit-Thouars (p. 16), prononcé en 1845,
n'a-t-il pas hésité A dire que «le boabab d’Adanson date peut-étre de la derniére catastrophe du globe.»
«Par sa nature, dit quelque part M. Carl Ritter, le palmier est immortel; le tronc mort renait sur sa racine
comme un phénix rajeuni; et celle immortalité lui a valu de bonne heure d’étre appelé de ce nom méme. »




tétragonale de ses rameaux," la persistance de son feuillage®
toujours vert, toujours vivant, la nature réputée incorruptible
de son bois*; la bonne odeur qu’il exhale”; les substances
inflammables qu’il produit, comme tous les arbres résineux; la
croyance ou I'on était que les objets placés dans des coffrets de
bois de cyprés ou enveloppés de feuilles de cypres,” pouvaient se

conserver indéfiniment® ; la vigueur de constitution de cet arbre,
qui lui permet de braver a la fois I'intensité de la chaleur, les

frimats et les neiges*; la forme enfin de ses fruits, quelquefois

18} ¢ nombre quatre et la forme carrée ou cubique faisaient allusion aux quatre éléments, et furent
consacrés & Vénus et a Mithra (Zend-Avesta, t. 2., p. 228 et ailleurs), comme 2 toutes les divinités généra-
trices. Selon Plutarque (De Isid. et Osirid. § 30, p. 52; ed. Parthey), les pythagoriciens exprimaient par le
tétragone ou le carré la puissance de Rhéa, d’Aphrodite, de Déméter, de Vesta et de Héra.

lgl’line, Hist. nat. 16., 33., 1. Plutarque, expliquant ce phénomeéne suivant les idées de son temps, I'at-
tribue 2 la résine (littéralement a la graisse) et 2 la chaleur que renferme le cyprés, aussi bien que l'olivier,
le laurier et méme le lierre : 'EAaiav 8¢ kai S&@vnv kai kunéprrrov &edadij SraBvAdooer T Mmapdy kai
6 Bepudv, Gomep 6 kiTtdG (Sympos. 3., quaest. 2, ed. Reiske).

205clon Théophraste (Hist. plantar. 5., 5.), de tous les bois incorruptibles, le cyprés est celui qui dure
le plus. Selon Pline (H. N. 16., 78., 1; 79., 1-3; 80., 2), le bois de cyprés est éternel; la vétusté, la carie, les
vers ou les teignes ne I'attaquent jamais. C’est pourquoi Platon voulait que toutes les lois fussent inscrites
sur des tablettes de cyprés (cf. Rhodiginus, loc. cit.), comme, assure-t-on, les lois de Solon I'avaient été.
Pline cite une statue de Véjovis, de bois de cyprés qui, depuis I'an 661 de la fondation de Rome, s'était
conservée intacte jusqu’au temps ou il écrivait. Il cite aussi les portes du temple de Diane a Ephése, qui
dataient de prés de quatre siécles. Il prétend méme (18., 45., 2) qu'il suffit de méler des feuilles de cyprés
avec des 1 pour écher celles-ci d’étre attaquées par les vers. Il ajoute, d’accord
sur ce point avec Théophraste (loc. cit.), que le bois de cyprés poli ne perd jamais son éclat (cf. Gregor.
Nyssen. Homil. 4 in Cantic. Canticor.). Ces divers faits ne I'empéchent pas de tomber dans une erreur et une
contradiction manifestes lorsqu’ailleurs il dit que la contexture de ce bois est peu serrée, «materie rara»
(60., 1.). De son c6té, Virgile (Georgic. 2., 442, 443) recommande le cédre et le cyprés pour la construction
des édifices. Martial (Epigr. 6., 73.) va jusqu’a dire :

... perpetua numquam moritura cupresso.

(CE. Epigram. 6., 49. Théocrite, Idyll. 1. Horace, Ars poet. 330-332. Vitruve, 2., 9. Palladio, Nov. tit. 15. Junius,
De pictur. veter. 3., 11. Fiiller, loc. cit. Isidore de Séville, ubi infra. Bochart, loc. cit.) — J'ai eu I'occasion de
voir un fragment d’un coffret de cyprés trouvé dans un ancien tumulus, prés des ruines de Panticapée; il
ne portait aucune trace d'altération. Dans les temps modernes, on a pu quelquefois constater la propriété
qu’a le bois de cyprés, comme celui de cédre, de se conserver plusieurs siécles. Lilius Gyraldus (Giraldi)
en cite un exemple remarquable dans sa dissertation De navigiis (cap. 7.). Vers le milieu du 15¢ siécle, les
portes de Saint-Pierre de Rome n’étaient nullement vermoulues quand le pape Eugene 4 y fit substituer
des portes d’airain. Plus récemment, des planches de cyprés qui étaient entrées dans la construction d’'un
navire appelé le Trajan, furent trouvées intactes lorsque, aprés étre resté treize siécles submergé, ce navire
fut retiré de I'eau (Léon Alberti, De re eedificatoria, 5., 12).

21 xai ebédng kumdpiooog. (Homer. Odyss. E, 64.) Ces mémes mots sont répétés dans les Homerici
centones de Christo, 1., 28 (Poete gr. christ. Lutet. Parisior. 1609, petit in-8°). Varron (apud Servium ad Virgil.
ZEneid. 6.,216) mentionne aussi la bonne et forte odeur qu’exhale le cyprés. Servius (ibid. 3., 64) la qualifie
de «vehemens;» et Pline (Hist. nat. 16., 60., 1) emploie I'expression «odore violenta.» Isidore de Séville
(Origines, 17., 7., 34), voulant caractériser la bonne odeur du cyprés, dit : « Jucunditas odoris sui.»

22 .
Voy. Geoporica, 2., 18., 4. Columelle, 2., 9., 9.

23 De 13 I'usage d’ensevelir les morts dans des cercueils de bois de cyprés. De 14 aussi ces locutions, en
parlant d’écrits ou dobjets qui ne méritaient pas d’étre conservés : «non coacervanda ligna cupressina, »
ou «ligna cupressina ne coacervato.» Horace (Epist. ad Pisones, 331, 332, ed. Deering) a dit :

... carmina fingi
Posse linenda cedro, et levi servanda cupresso?

24 N . N o 5\ . N
Voy. Théophraste (Hist. plantar. 4., 1). Les anciens croyaient que le cyprés se couvre trois fois, chaque
année, de fruits qui mirissent aux mois de janvier, de mai et de septembre; de I I'expression «trifera




assimilée a celle de deux organes qui sont une partie essentielle
de I'appareil génital de 'Thomme.”

Le silence des auteurs anciens sur la plupart des motifs qui
présidérent en Orient au choix du cyprés pyramidal, comme
embléme ou comme attribut des divinités créatrices, semblerait,
au premier abord, fournir une objection contre la justesse de

quelques-unes des considérations par lesquelles je cherche a
expliquer un tel choix. Mais, quel que soit le degré de confiance
quon leur accordera, rien ne peut infirmer les nombreux
témoignages qui nous restent de la consécration du cyprés aux
dieux générateurs, dés une haute antiquité. Nous allons voir les
productions de I'art en Orient, comme en Occident, parfaitement
d’accord avec les textes pour mettre ce fait hors de toute
contestation.

Les premiéres antiquités figurées dont je place les dessins
sous les yeux de ’Académie, nous transportent en Syrie, dans
cette province qui, de méme que la Phénicie, rendait un culte
solennel a la Vénus des Babyloniens et des Assyriens. Ce culte se
naturalisa si complétement chez les Syriens, que cette divinité
fut bient6t désignée sous le nom de Déesse de Syrie. Aucun temple
n’a été plus célébre que celui qu’elle avait a Hiérapolis. Visité,
chaque année, par une multitude de pélerins qui, de divers
points de I’Asie occidentale, de 'inde, de I’Arabie, de I'Ethiopie,
de I'Egypte, y apportaient des offrandes de toute espéce,” il
renfermait, avec des richesses immenses, deux statues d’or, dont
I'une représentait la déesse assise sur des lions et chargée des
attributs de Junon, de Minerve, de Vénus Aphrodite, du Soleil, de
la Lune, de Rhéa, de Diane, de Némésis et des Parques.” L'autre
statue représentait, assis sur des taureaux, Baal ou Jupiter,”®

cupressus » (Pline, Hist. nat. 16., 50., 2; Servius, loc. cit.). Les modernes se bornent & remarquer, quant 2 la
vigueur réelle de cet arbre, que, transplanté de sa patrie en Europe, il ne résiste pas 2 des froids rigoureux;
mais qu'il ne dégénére nullement, de quelque maniére qu’on I'ait semé. Cette derniére observation n’avait
point échappé a Pline (Hist. nat. 17., 11., 1).
2 s - . N . \ =
5 Théophraste (De Caus. 1., 5.) caractérise le fruit du cyprés en disant : kaprdv 6@a1po&iSf. Varron (De
R. R. 40.) emploie I'expression galbulus. Je ne vois nulle part que les anciens se soient arrétés a remarquer
la forme pentagonale des scutelles qui couvrent la surface de la pomme du cyprés. Cest a tort que Pline
(Hist. natur. 16., 60., 1) désigne ce fruit sous la dénomination de baies (bacce). Il it mieux lorsqu’il emploie
(ibid. 17., 14., 3) celle de petites boules ou globules (pilule). Autrefois, en Europe, le fruit du cyprés figurait
dans les pharmacopées et les pharmacies sous la dénomination impropre de noix de cyprés.
26 )
De Dea syria, §§ 10, 32.
7.
Ibid. §§ 31, 32.

28 , - . s N
Lauteur du traité De Dea syria (§ 31) désigne ce dieu sous le nom de Zeus.




I'époux de la déesse. Dans le méme temple, on avait placé un
tréne du Soleil, sans statue,”” une image en pied d'un Apollon

barbu,*® et plusieurs autres simulacres qui ne se rattachent pas
directement a 'objet de ce mémoire. Aucun des trois monuments
syriens dont j’ai a parler, un autel & quatre faces, un bas-relief, et
un tréne votif de bronze, ne nous offre la répétition des deux

statues principales du temple de Hiérapolis; mais ils vont nous
faire connaitre qu’en Syrie le culte de Vénus, adorée sous le
symbole du cyprés pyramidal, s’associait tant6t au culte d’une
triade supréme et a celui de ’Amour, tant6t seulement au culte
du Soleil et de la Lune. Bien que 'autel et le bas-relief eussent été
apportés a Rome dés une époque fort ancienne,* et publiés méme
longtemps avant la mort du docteur Lampe, ils lui étaient restés
inconnus. D’autres habiles archéologues en ont fait, avant et
aprés lui, le sujet de savantes dissertations. Toutefois, il faut
bien le dire, les interprétations qu’ils ont proposées ne sont ni
satisfaisantes, ni complétes, et les dessins qui accompagnent
leurs ouvrages manquent d’exactitude. Grace a I'obligeance de
MM. Edouard Gerhard, Emile Braun et G. Henzen, ceux que je
joins ici*® offrent toutes les garanties désirables. Ils ont été
exécutés en 1846, a Rome, sous les yeux de ces savants® ; les deux
monuments qu’ils reproduisent sont de marbre, proviennent
probablement de Palmyre ou de la Palmyréne, et se conservent

29 Ibid, § 3a.

30 1bid, § 35. — Je n’hésite pas a rapporter au dieu que Iauteur désigne ici sous le nom d’Apollon barbu,
un buste barbu et radié, qui se voit sur un autel de marbre, 3 quatre faces, dont les dessins m’ont été
communiqués par notre obligeant et savant confrére M. Raoul-Rochette. Cet autel, ot I'alliance des idées
grecques avec les idées asiatiques est évidente, fut donné, il y a peu d’années, par les religieux du Liban,
2 M. le capitaine de vaisseau de Suin. Il est succinctement décrit dans le mémoire de M. Raoul-Rochette
sur 'Hercule assyrien (Mém. de I’Acad. des inscript. t. 17., 2€ partie, p. 98, 99), et sera prochainement publié
et é par le docte acadé Entre autres faits neufs et curieu, il offre, sur trois de ses faces,
outre le buste du dieu-soleil barbu, deux images en pied de la Déesse de Syrie, images dont une se termine en
gaine et semble identifier cette déesse avec la Diane d’Ephése. La quatriéme face est occupée par un buste
d’Hercule représenté avec un costume qui, non moins que I'inscription grecque gravée sur une autre des
quatre faces, décele le ciseau d’un sculpteur grec, mais d’un sculpteur de I'époque de la décadence. La téte
d’Hercule est coiffée avec le mufle d’un lion dont la peau tombe sur les épaules du buste et vient s’attacher

sur le devant de la poitrine, au moyen des deux pattes antérieures de I'animal, qui se nouent I'une avec
Tautre. Au-dessus de I'épaule gauche s'éléve le gros bout de la massue d’Hercule.

1 . PN . z . P Lo
31 Ce fait remontait 2 une date si reculée, que Bottari (Mus. capitolin. t. 4., p. 77-86), décrivant le bas-
relief, se demande ce qui empéche de conjecturer qu’il fut apporté de Palmyre 4 Rome par I'empereur
Aurélien, sectateur z¢é1¢é, comme on le sait, du culte du Soleil.

32p), 1,0 1et2;pl. 2., n°S 1et 2;pl. 3., n° 1.

33 Les inscriptions ont été estampées avec le plus grand soin, puis réduites par le procédé de la photo-
graphie pour étre calquées sur le cuivre de mes planches. Ainsi disparaitront quelques erreurs qui s'étaient
glissées dans la reproduction de ces inscriptions, lorsqu’en 1847 je publiai une premiére fois les dessins
de l'autel et du bas-relief palmyréniens du Musée capitolin (Monum. inéd. e I'nstit. arch. t. 4., pl. 38., n°S
11,11a,11b,11¢,n°6).




au Musée capitolin.*

Sur la face antérieure de I'autel est gravée une inscription
latine que Pighius,* le premier, copia pendant son séjour dans
cette ville. Vers 1602, elle fut publiée dans la premiére édition du
recueil de Gruter,*® d’aprés une copie plus compléte que celle
de l'antiquaire hollandais, restée manuscrite. En 1683, dans

ses Recherches curieuses d’antiquité,”’ et, en 1685, dans ses
Miscellanées,*® Spon fit graver un dessin peu fidéle du monument
vu sous chacune de ses quatre faces. Ce dessin fut reproduit, sans
aucune correction, dans le deuxiéme volume de I’Antiquité
expliquée du P. Montfaucon.*® De 1603 a 1754, plusieurs autres
savants® ont donné des copies plus ou moins exactes de
I'inscription bilingue de notre autel et de celle que porte le
bas-relief dont je parlerai plus loin; mais ils n’y ont pas joint les
dessins des figures qui ornent ces deux monuments. En 1782, le P.
Giorgi, dans la lettre citée plus haut, publia ses observations sur
I'autel et le bas-relief palmyréniens, en y insérant les remarques
philologiques qu’Adler lui avait communiquées. L'année suivante,
1783, cette lettre fut réimprimée a la fin du quatriéme volume de
la Description du Musée capitolin.* Dans ce dernier ouvrage,
publié avec luxe, on est étonné de trouver I'autel a quatre faces
gravé dans une simple vignette,*”” qui reproduit le dessin en
miniature et fort inexact, que donne Giorgi** d’un si précieux
monument. Ce dessin, on en aura la preuve plus loin, a induit en
erreur, sur un point important, deux archéologues d’un grand
mérite, Béttiger** et Avellino.* Enfin, M. ’abbé Lanci, apreés avoir
publié, en 1825, un fac-simile et une traduction de l'inscription
palmyrénienne de notre autel, a la suite de sa dissertation sur

Avant d’étre déposé dans ce riche musée, Pautel  quatre faces avait été placé 2 la villa Bosia, puis
dans les jardins du palais Mattéi.

35 Manuscrits cités par Gruter, ubi infra.

36 Inscript antig. p. 36.,n° 1.

37 planche 3 la page 69.

38 Miscell. erud. antig. planche a la p. 3.

39P1. 179.,n° 5.

4901 en trouvera la liste plus loin, p. 40, note 2.
“1p.371-416.

42 Mus. capitolin. t. 4., p. 77.

s Lettre citée, planche pour la p. 107.

4 | deen zur Kunstmythol. p. 239.

B ta o
Mémoire cité, p. 26.




la stéle @gypto-phénicienne de Carpentras,”® a inséré, vingt
ans plus tard, dans le premier volume de ses Paralipomenii,*’
un commentaire accompagné d’'un dessin qui laisse encore
beaucoup a désirer, et qui ne reproduit ni I'inscription latine, ni
I'inscription en caractéres palmyréniens.

Au-dessus de la dédicace latine, qui se compose de six lignes,

on voit un buste radié,*® supporté par un aigle. Cet oiseau, attri-
but caractéristique du dieu solaire asiatique,*® que les Grecs et les
Romains assimilent & Zeus ou Jupiter, dont I'aigle est de méme le
symbole,* cet oiseau, dis-je, nous avertit que nous avons ici sous
les yeux I'image de Baal ou Bel, qualifié Sol sanctissimus®* dans I'ins-
cription latine, et, a ce titre, appelé dans I'inscription palmyré-
nienne, comme nous allons le voir, Malackbel, c’est-a-dire, Bélus
Roi. Les six lignes latines, sans nommer ce dieu, nous disent que
le monument fut consacré au Soleil Trés-Saint, SOLI SANCTISSIMO,
par trois personnages qui portaient des noms romains : Tiberius
Claudius Felix; sa femme, Claudia Helpis, et leur fils, Tiberius Clau-
dius Alypus.” A droite, la face latérale*® nous offre I'image du Soleil
ascendant, représenté en pied sous les traits d’un jeune homme
imberbe, vétu a I'orientale, et tenant un long sceptre de la main
droite; la déesse de la Victoire lui pose une couronne sur la téte au

46 . L . R . " . B . .
Di un egizio monum. con inscriz. fenicia, etc. Spiegazione delle due epigrafi palmir. del Mus. capitol. (Roma,
1825, petit in-folio, avec deux fac-simile), p. 143-152. — Bianchini et Montfaucon, d’aprés lui, nous avaient
déja donné un fac-simile assez satisfaisant de chacune de ces deux inscriptions.

a7, I . . ) - .
Paralipomeni alla illustrazione della sacra Scrittura per monument fenico-assirii ed egiziani (Paris, 1845, 2.
vol. grand in-4°), p. 29-37; pl. 2., n°S 1-4.
48 A A n : AP
Les rayons solaires dont la téte est ornée sont au nombre de sept, et font allusion tout 2 la fois, je le
présume, aux sept planétes et aux sept conseillers de Baal, types primitifs des sept amschaspands ’Ormuzd.

9 Chez les Perses, I'aigle était le symbole de Mithra, dieu solaire et manifestation 'Ormuzd, le Jupiter
du Zend-Avesta.

50. N . " is L L
Remarquons que, sur plusieurs monuments romains, Jupiter, comme ici Baal ou Bel, est représenté
par un buste humain que supporte un aigle aux ailes éployées.

51} es rapports que la théologie asiatique avait établis entre Iaigle et le soleil ne sont pas moins net-
tement indiqués dans une croyance populaire fort répandue chez les nations civilisées de 'antiquité : on
affirmait que I'aigle est le seul oiseau qui puisse s’élever jusqu’au soleil et soutenir en face I'éclat de ses
feux et de sa lumiére. U'empereur Julien, au début d’une lettre (Epistol. 16.) qu’il écrivait au philosophe
Maxime, ou, selon d’autres, a Libanius, paraphrase cette tradition avec le tour d’esprit qu’on lui connait :
«lLa fable, dit-il, rapporte que I'aigle, pour éprouver si ses aiglons sont Iégitimes, les enléve tout jeunes
et dépourvus de plumes jusqu’a la région éthérée La, il les présente aux rayons du soleil, comme pour
apprendre de ce dieu témoin s'il est vraiment leur pére, ou s'ils sont nés d’'un coupable adultére.»

52 élix et son fils Alypus faisaient partie de la troisiéme cohorte des Calbiens ou Galbiens, CALBIENSES
DE COH. 3000; ce qui doit s’entendre d’une cohorte fournie par la ville appelée Calaba ou Galaba et située
dans I'Osrhoéne, province de la Mésopotamie. Le savant Orelli (Inscript. latin. select. t. 1., p. 344, n. 1924)
rapporte les six lignes de I'inscription latine, sans autre commentaire que ces mots : « Calbienses Gravio
ad Suet. Galb. 3. sunt milites calbeis s. galbeis donati. »

bl 2, 2.




moment ot il monte dans un char qu’emportent vers le ciel quatre
griffons ailés, dont il a pris les rénes en main. Au-dessous de ce ta-
bleau est gravée, sur trois lignes, une inscription en caractéres pal-
myréniens, que le P. Giorgi,** Eichhorn® et M. I’abbé Lanci*® n’in-
terprétent pas dans les mémes termes, mais ou ces trois savants
s’accordent a lire le nom de Malachbel, I'un des dieux de Palmyre,
et le nom de Tibérius Claudius Félix, qui lui consacra le monument.
C’est ce qui résulte aussi de la traduction littérale qu’a ma priére,
M. le duc de Luynes a bien voulu faire de cette inscription. La voi-
ci en latin, précédée d’une transcription en caractéres hébraiques,
selon la méthode qui est généralement suivie :

2070 N 2ashoh m xnby
opho o p ©Mav 29p
pw jnay 8T

1"¢ ligne. Aram®” hanc Malachbelo et diis Palmyrce
2¢ ligne. obtulit T(i)B(e)RI(u)S CL(a)UDI(u)S F(e)L(i)CS
3¢ ligne. et Palmyreni diis suis. Salve (ou pax).

C’est-a-dire : « Tibérius Claudius Félix a consacré cet autel a2 Ma-
lachbel et aux dieux de Palmyre, et les Palmyréniens a leurs dieux.
Salut (ou paix)®® ! »

Cette dédicace, rapprochée de la composition du monument et
de la formule latine de consécration, SOLI SANCTISSIMO, prouve,
contrairement a I'opinion de Spon et de Montfaucon, que, chez les
Syriens, Malachbel était la personnification d’un dieu-soleil, et non
de lalune, qui est appelée Aglibol dans les inscriptions du bas-relief

54 -
Lettre citée, p. 107.

55 Commentat. societ. reg. scient. gotting. recent. vol. 6., p. 98-118.

56 Quvrage cité, Spiegazione, etc. (loc. cit.).

57 C'est a tort que M. Kopp (Bilder und Schrift. der Vorzeit, t. 2., p. 133) croit trouver dans cette inscrip-
tion la dédicace d'une colonne au Soleil. Le mot %07, eltha ou ealtha, qu'il traduit par colonne, appartient &
la langue syriaque, et signifie constamment autel dans la version syriaque de la Bible, autel et sacrifice (ho-
locauste) dans le dictionnaire de Castell. Les Maronites écrivent eltho ou eletho, et lui donnent aussi le sens
d’autel. Enfin eltha ou ealtha se retrouve, avec ce dernier sens, dans une autre inscription palmyrénienne
en ’honneur du Soleil (Comment. Soc. reg. scientiar. gotting. recent. t. 6., p. 84).

58 ey 2 —_— P o

La transcription de M. le duc de Luynes en caractéres hébraiques et celle qu’avait publiée, en 1825,
M. I'abbé Lanci (ouvrage cité, Spiegaz. p. 151), ne présentent entre elles aucune différence; mais ce dernier
ne traduit pas tout a fait de méme. Sa version italienne est ainsi congue : Quest’ Ara a Malachbelo, e agli Dei
di Palmira consacrd Tiberio Claudio Felice, e i Palmireni. A’ loro Dei pace.




palmyrénien dont il sera bient6t question, et Selamanés, dans trois
inscriptions lapidaires® trouvées en Syrie, au sommet du mont
Scheikh Béréquet, et non loin de ’emplacement de '’ancienne Bé-
roée.* La signification du premier de ces trois noms ne peut lais-
ser subsister aucun doute; car il se compose de deux mots : malca
ou malchus, roi, et baal ou bel, seigneur, qualifications qui, 'une

et 'autre, conviennent parfaitement et au soleil personnifié, et
a Baal considéré comme un dieu-soleil. Toutefois M. I’abbé Lan-
ci,! sans s’arréter a cette considération, et un peu trop préoccupé
peut-étre du désir de trouver sur les quatre faces de notre autel la
personnification des quatre saisons de I'année en usage a Palmyre,
ne veut reconnaitre sous le nom de Malachbel que le représentant
de la premiére de ces quatre saisons, I'équinoxe du printemps. Il
applique ce nom au personnage qui, monté sur le char attelé de
quatre griffons, est couronné par la Victoire; et, pour lui, le buste
radié, posé sur un aigle, serait la déification du solstice d’été.

La face latérale gauche du monument qui nous occupe® porte
un buste voilé, que Spon n’a pas cherché a qualifier, et qui serait,
suivant Montfaucon, le portrait de Tibérius Claudius Félix; selon
Eichhorn, mais avec quelque doute, le portrait d’'un ministre du
culte de Malachbel. Ces trois antiquaires prennent pour une fau-
cille 'instrument placé sur I'épaule droite du buste voilé. Spon
penche méme a croire que cette faucille, embléme de la saison des
moissons, n’est pas sans corrélation avec le char du Soleil, qui est
figuré sur 'autre face. Le P. Giorgi ne s’explique pas sur ces deux
derniers points, et veut que le buste dont il s’agit représente Or-
muzd, dieu des mages. M. ’abbé Lanci®® le rapporte a I'automne
divinisé. Ce buste n’est ni un portrait, ni le dieu des Perses appelé
Ormuzd, ni la déification de 'automne, ni Baal, mais bien le dieu
supréme des Syriens et des Palmyréniens, que nous trouvons, dans
la triade divine des Assyriens et des Perses, sous le nom de Temps-
sans-bornes, c’est-a-dire I’Eternel. Toutefois il faut reconnaitre ici

59 pococke, Inscript. antique, cap. 1., pag. 2,7, 8; p. 3, 9. Corp. inscr. grec. vol. 3., nn. 4449, 4450; ed. Franz.
Cuper, Dissert. sur div. matiéres de relig. et de philolog. (la Haye 1714), t. 2., p. 47. Pococke, Inscr. antig. cap. 1., p.
2, 6. Egmond et Heyman, Itiner. t. 2., p. 401. Muratori, t. 1., p. 64.; t. 4., Append. p. 1978, n. 7. Corp. inscr. greec.
loc. cit. n° 4451. Dans les trois inscriptions, on lit : MAABAXQ et MAAPAXOI, au lieu de MAAAXBHAQ.

0 s ujourd’hui Alep.
@ Paralipomeni, t. 1., p. 31-37.
%2pl.2.,n°1.

3 Ubi supra.




I'influence de I'art grec®; car, tandis que les Assyriens, les Perses
et méme les Phéniciens représentent habituellement ce dieu su-
préme sous le symbole du cercle ou de la couronne,* emblémes
d’éternité, nous le voyons, sur I'autel dont je parle, figuré sous une
forme humaine, et caractérisé par un voile et une harpé®; ce qui
achéve de I’assimiler au Saturne (Cronos) des Grecs.®’

Enfin, sur la face postérieure de notre autel,”® s’éléeve un
grand cyprés pyramidal, chargé de ses fruits globuleux, et non
un pin, comme le disent Gruter, Spon et Montfaucon, ou un
laurier, comme le veut Eichhorn.® Vers le sommet de I'arbre
est attachée une couronne, embléme d’éternité et de déité, que
I'on pourrait aussi prendre pour le ceste de Vénus, si elle était
placée moins haut. Des flancs de ce cyprés, image vivante de
Vénus, nait ’Amour, qui, sous la forme d’un jeune enfant non
ailé, porte sur ses épaules un bélier, symbole tout a la fois de sa
mere’ et de son pére, Baal ou Bel, époux et frére de la déesse. Les
Grecs et les Latins attribuérent ce symbole 2 Hermeés ou Mercure,
époux d’Aphrodite ou Vénus et pére de I’Amour, assimilant ainsi
ce dieu a Baal, seconde divinité des Assyriens, des Syriens et

64) faut r itre aussi, dans la ition de notre monument, linfluence des idées grecques;
car, de méme que, chez les Grecs, Cronos ou Saturne finit par s’effacer pour laisser 2 Zeus ou Jupiter tous
les honneurs divins et le role d’un dieu omnipotent, de méme nous voyons, sur notre autel palmyrénien, le
Temps-sans-bornes ou Saturne relégué au second rang; c'est le buste de Baal qui occupe la place d’honneur,
Cest-a-dire la face antérieure de cet autel; et c’est a lui, qualifié Soleil trés-saint (ol sanctissimus), qu'est
dédié le monument dans l'inscription gravée au-dessous de son image (pl. 1., n° 1).

65 N 7 . . &
Voy. Nouv. Journ. asiat. aofit 1835, t. 16., p. 174, 175; Mém. de I'acad. des inscr. nouvelle série, t. 17., 17
partie, p. 352-354.

665¢ me réserve de montrer ailleurs que la harpé, instrument d’origine asiatique, fréquemment placé
sur les monuments romains des tauroboles et du culte de Cybéle et d’Atys, a pour type primitif 'arme
tranchante qui, dans la légende de Mithra, empruntée aux Chaldéens d’Assyrie, est appelée I'oreille d’acier
ou plutét Ioreille de cuivre rouge. (Voy. Zend-Avesta, t. 2., p. 229 et n. 5. C£. ibid. t. 1., 2¢ partie, p. 347, 548, n.
3)

7 pans la théologie chaldéenne ou assyrienne, Bélus, comme Ormuzd dans le Zend-Avesta des Perses,
est assimilé, non au Temps-sans-bornes ou a I'Eternité, mais au Temps limité, c’est-a-dire au temps qui doit
marquer la durée du monde créé. Cette distinction ayant échappé a lattention des écrivains occidentaux,
et Bélus, en Orient, étant qualifié Temps (Chronos), quelques auteurs grecs ou latins ont commis la grave
erreur de croire que les peuples de I'Asie antérieure confondaient Bélus avec Saturne (Cronos). Je puis
citer nommément Théophile, évéque d’Antioche, dont le passage mérite d’étre textuellement rapporté :
... vio1 v, dit Théophile, 0¢Bovrar Tov Kpévov, kai todtov abtov dvoudlovot BiA, kai B&A, pdAtota of
oixoDVTEG T& dvarohki kAipata, u yivibokovTeg rite tig oty & Kpbvos, rire tig éottv 6 BijAog - mapd 82
‘Puopaion Zatodpvog svopdlerat - 0bdE yip abol yivéorovat tig ETiv abr@v mpbrepov, 6 Kpovog fj & BiiA.
Ad Autolycum, 3., 29., p. 399 C; Parisiis, 1742; edit. Maran. Voyez aussi Servius (ad Virgil. Zneid. 1., 733),
Damascius (Vita Isidor. apud Phot. Biblioth. cod. 242, p. 343, ed. Bekker) ; et 'auteur anonyme de I'Exorde du
28 livre de la Chronique d’Eusébe (Chronic. 2., p. 239, edd. Maio et Zohrabo; p. 14, ed. Aucher).

8pl.1,n02.

69 . ) . P g

Comment. societ. reg. scient. gotting. recent. t. 6., class. historic. et philolog. p. 118.

70 y Amathonte, dansI'ile de Cypre, et 3 Corinthe, on offrait 3 Vénus un bélier chargé de toute sa toison.
(Voy. Jean Lydus, De mensib. 4., 45.)




des Palmyréniens. L'antiquité grecque et l'antiquité romaine
ont-elles jamais réussi a représenter, par une composition aussi
poétique, aussi ingénieuse, aussi discréte, les amours d’'Hermes
et d’Aphrodite, de Mercure et de Vénus, et la naissance d’Eros
ou de Cupidon? Je suis tenté d’en douter, diit-on m’accuser de
partialité pour le génie symbolique de I'Orient.

Ce génie symbolique, si je ne me fais illusion, se manifeste
surtout dans le choix de I'arbre qui est, pour ainsi dire, le mot
de I’énigme du tableau placé sous nos yeux. Il n’était pas indif-
férent, comme on pourrait le croire, de faire naitre ’Amour des
flancs d’un arbre de telle ou telle espéce. Ne fallait-il pas, puisqu’il
s’agissait de représenter sa mére, choisir un arbre qui pit rappe-
ler que primitivement Vénus réunissait en elle les deux sexes? Or
le cyprés n’est-il pas androgyne ou hermaphrodite, s’il m’est permis
de m’expliquer ainsi? c’est-a-dire, ne porte-t-il pas, sur un méme
pied, des chatons méles et des chatons femelles? 1l était donc un
embléme éminemment propre a représenter tout a la fois un dieu
et une déesse, et a exprimer I'idée de I'union conjugale a laquelle
Eros ou I’Amour devait sa naissance. Ne suit-il pas de 12 que, sur
’autel du Musée capitolin, le cyprés peut étre considéré comme le
symbole et de la Vénus asiatique et de son époux divin?

L'attribution de la puissance créatrice a un arbre sacré n’est
point ici un fait unique et isolé. Une tradition persane,”" emprun-
tée a une source qui nous est restée inconnue, fait naitre d’un arbre
Meschia” et Meschiané, le premier homme et la premiére femme,
confirmant ainsi la double signification de vie et d’arbre que la
langue zende attribue au mot orouéré, I'arvor ou arbor des Latins.
Le grand bas-relief a deux faces découvert, en 1832, dans un mi-
thraeum, prés de Heddernheim, nous montre que la croyance des
sectateurs de Zoroastre avait passé, avec le culte de Mithra, chez
les Grecs asiatiques, qui, aprés avoir recu des mains des Perses les
types des monuments consacrés a ce culte, les transmirent, plus
ou moins modifiés, aux légions que Pompée et les empereurs ro-
mains ou leurs généraux conduisirent dans I’Asie Mineure. Nous
voyons, en effet, sur la face antérieure du bas-relief de Heddern-
heim,” la naissance de Meschia, ou la premiére phase de la vie

712end—Avesm (Boun-déhesch, 15.), t. 2., p. 376 et 377.

72 . . . o iz
1l est, sans doute, inutile de faire remarquer I'identité de ce nom avec le Mensch des langues germa-
niques.

73 Annal. des Vereins fiir nassauische Alterthumsk. t. 1., pl. 1. Cette planche est reproduite, sous le n° 90.,




humaine, représentée par un enfant qui nait de ’arbre appelé rei-
vas dans le Boun-déhesch.” A la droite de cet arbre sont plantés
trois cyprés; entre le premier et le second, un jeune homme, qui
porte sur ses épaules un taureau renversé, la téte en bas, nous offre
I'image de la seconde phase de la vie humaine. Plus loin, entre le
second et le troisiéme cyprés, on remarque un groupe de deux fi-

gures, ou, dans une autre occasion,’”” nous avons reconnu Mithra
posant une couronne sur la téte du méme personnage parvenuala
troisiéme phase. La tradition qu’attestent tout a la fois ce précieux
monument et les livres sacrés des Parses, avait probablement été
recueillie chez les Chaldéens ou les Assyriens; aussi s’était-elle ré-
pandue parmi d’autres peuples de I’Asie. Les Annales des Ouigours
m’en fournissent la preuve. « A Coumlandjou, lieu situé au confluent
des riviéres Tougola et Sélinga,’® qui prennent leur source dans les
monts Caracorum,” ily avait, disent ces Annales,”® deux arbres voi-
sins, 'un appelé fistouc, semblable au pin, dont le feuillage res-
semble a celui d’un cyprés, et dont le fruit a la forme et la saveur
de la pomme de pin; 'autre était un bouleau. Les deux arbres s’en-
flérent; ils étaient éclairés par une lumiére céleste; continuant
a croitre, ils formérent comme une montagne, d’oti 'on entendit
sortir des sons harmonieux. Toutes les nuits, elle était entourée
d’une vive lumiére. Lorsqu’elle fut parvenue au terme de sa gros-
sesse, une ouverture laissa voir cinq chambres, semblables a des
tentes et entourées d’un fil d’argent; dans chacune était assis un

dans mes Recherches sur le culte de Mithra.
74 Zend-Avesta, t. 2., p. 376.
75 . 3 a " ) .
Nouv. annal. de U'nstit. archéol. t. 1., p. 474, 475. Mém. de I'Acad. roy. des inscr. t. 14., 2€ partie, p. 84, 85.

76Dans le Syllabaire mandchou-chinois, intitulé : Thsing-han-toui-in-tseu-che, on trouve, en mandchou,
Toula et Selengge, et, en chinois, Thou-la et Se-ling-ge.

77 - o . z . : z
Sous cette forme, il faut reconnaitre la chaine appelée par Raschid-el-din Kara-Korum. Ce nom dé-
signe, en général, toutes les montagnes situées dans le voisinage de deux riviéres dont le confluent est 2
Koumlandjou, et d’'une autre riviére nommée Orkhon.

78 Ce sont les Annales mémes des Ouigours que Raschid-el-din et le vizir Ala-el-din ont eues entre les
mains. Le dernier, dans son Histoire du conquérant du monde (Djenghis-Khan), en a donné un extrait, qui,
traduit en francais, a été inséré par M. d’Ohsson, ministre de Suéde 4 la Haye, dans son Histoire des Mongols
(Paris, 1824, in-8°). C’est A cette traduction que j'emprunte le passage qui est transcrit ici. Les faits qu'il
renferme sont aussi rapportés, mais avec quelques variantes, dans I'Histoire de la dynastie mongole, écrite
en chinois par Tchao-yuan-phing et intitulée : Su-houng-kian-lou (section 29., fol. 14 verso). Le pays ot a lieu
le prodige y est nommé Khorin; il n’est question que d’un seul arbre, dont la rotondité est comparée a
celle d’une femme enceinte. Au bout de neuf mois et dix jours, 'arbre accouche de cinq garcons; le cadet
regoit le nom de Bouka-khan, et devient roi des Ouigours, aprés avoir soumis les peuplades voisines. Feu M.
Jules Klaproth, & qui I'on doit une traduction francaise de ce morceau (Journ. asiat. 1824, t. 5., p. 268, 269),
remarque (ibid. p. 272) que si, avec toute raison, I'historien chinois déclare fabuleux le fait qu’il rapporte,
on ne doit pas moins conclure de son récit, que les principales circonstances en avaient été empruntées a
une méme source par lui et par les historiens persans.




enfant allaité au moyen d’un tube suspendu a sa bouche. Les chefs
des tribus, frappés d’étonnement, venaient admirer et adorer ces
prodiges ... Les cing enfants étaient traités par les peuples de cette
contrée avec le respect qu’on rend aux fils des rois ... » Il n’est pas
moins curieux de trouver dans les livres religieux des Thibétains
une légende ol I'on voit la reine, qui porte dans son sein le Bodhi-

sattva, s’avancer, dans le jardin de Loumbini, jusqu’a un arbre qui
s’incline et la salue; elle saisit une de ses branches, et, au méme ins-
tant, le Bédhisattva sort par son cdté droit, sans la blesser.”” Dans
cette légende, on le voit donc, un arbre devient I’embléme vivant
d’une déesse remplissant, comme Vénus, Junon, Ilithyie, Lucine et
Artémis ou Diane, les fonctions d’obstétrice.

Des traditions analogues a celles que je viens de rapporter se
reproduisent méme, mais avec plus ou moins d’altération, dans
certaines légendes orientales, importées en Gréce et en Italie. C’est
ainsi, par exemple, que les mythographes de ces deux contrées®
font naitre Adonis d’'une mére métamorphosée en arbre,* et alter-
nativement désignée sous le nom de Myrrha et sous celui de Smyr-
na. Selon les uns, elle était fille de Cinyras, qualifié roi de Cypre,
prétre d’Aphrodite a Paphos, et méme fondateur de cette derniére
ville. Selon Panyasis, cité par Apollodore,®” elle avait pour pére
Théias, roi des Assyriens. Hygin® la dit fille de Cinyras, et donne
a ce prince le méme titre de roi d’Assyrie. La légende grecque qui
nous parle de Myrrha punie d’'un commerce incestueux par sa mé-
tamorphose en un arbre d’ou nait Adonis, au bout de dix mois,
avait donc été puisée a une source assyrienne ou du moins phéni-
cienne.* Elle inspira la composition d’un camée dont ’empreinte

79Voy4 le Rgya Tch’er Rol Pa, 2° partie, chap. 7., p. 80 et suiv. de la traduction frang. de M. Foucaux (Paris,
1848, in-4°).

80 A pollodore, 3., 14., 4-7. Ovide, Metamorph. 10., 490 sqq. Servius, ad Virgil. Eclog. 10., 18; ad Zneid. 5.,
72. Scriptores rerum mythicarum latini tres, t. 1., p. 60, 85, 239; ed. Bode. Conf. M. J. de Witte, Nouvelles Annales
de I'Instit. archéol. t. 1., p. 539. MM. Ch. Lenormant et J. de Witte, Elite des monuments céram. t. 2., p. 220.

81 cet arbre est celui qui produit la myrrhe. Parfois cependant les écrivains de Pantiquité lui substi-
tuent le myrte.

823 14,3
53 Eab. 58., v. 242.

8411 parait que non-seulement IAsie occidentale est la source des traditions qui avaient répandu chez
les Grecs la 2 des p mythologiques nés d'un arbre et a des métamorphoses en arbre,
mais qu'une corrélation plus ou moins directe existait entre ces traditions et certaines cérémonies propres
2 Pinitiation aux mystéres de la Vénus assyrienne, cérémonies on I'initié paraissait vétu d'un costume
au moyen duquel on pouvait le croire métamorphosé en arbre. Une scéne de ce genre est gravée sur un
cylindre du cabinet de M. le duc de Luynes, que reproduit le n° 12 de la pl. 54. B de mes Recherches sur
Mithra.




a été publiée a Rome, en 1839, par les soins de la direction de I'Insti-
tut archéologique.® Ce camée représente une nymphe®® retirant,
par un pied, le jeune Adonis des flancs d’un arbre, qui est la mé-
tamorphose de sa coupable mére, et dont le tronc affecte sensi-
blement les formes d’une femme. A leur tour, les peintures qui
ornent quelques vases grecs inédits, dont je dois la connaissance

a M. de Witte, nous ont conservé le souvenir de ce mythe, puis-
qu’elles nous montrent Adonis placé auprés de Myrrha changée
en arbre. Le méme archéologue m’apprend qu’a Naples, dans la
collection Torrusio, il existe une amphore de Nola, qui représente
deux personnages, I'un barbu, I’autre imberbe, sortant chacun du
tronc d’un arbre. D’autre part, un rite curieux, dont la mention se
trouve dans Julius Firmicus, nous autorise a croire que, chez les
Phrygiens, dans la célébration de la féte annuelle appelée Megale-
sia, et instituée en I’honneur de la Mére des Dieux, on entendait
représenter 'enfantement de la déesse et la naissance d’Atys, en
coupant un pin a une certaine hauteur, et fixant au centre de cet
arbre I'image d’un adolescent.’” Le méme écrivain nous dit aussi
que, dans les fétes consacrées a Proserpine, on coupait un arbre
et on le fagonnait de maniére a lui donner la forme d’une vierge.*®
De son cbté, Virgile met dans la bouche d’Evandre deux vers® qui
prouvent que, de son temps, I'Italie conservait une tradition reli-
gieuse sur une race d’hommes nés du tronc des arbres et nommé-
ment des chénes. Enfin, dans la mythologie des peuples du Nord,
I’homme primitif est aussi un arbre; le tronc de cet arbre reverdit,
fleurit, et puise sa nourriture a trois sources : la nuit, la terre et le
ciel.”

85 Centur. 6., n° 34. Voy. Bulletino dell’ Inst. arch. 1839, p. 109.

86 L Lot . PPN Py : A " " "
Une tradition écrite substitue ici 3 la nymphe obstétrice un sanglier, le méme animal qui devait un
jour causer la mort d’Adonis : de ses défenses il frappe Parbre, et des flancs entr’ouverts de cet arbre sort
le jeune enfant (Servius, ubi supra).

87 . . N A " " . " .
In sacris phrygiis, que Matris Defim dicunt, per annos singulos (11. calend. apr.) arbor pinea ceditur, et in
media arbore simulacrum juvenis subligatur. Jul. Firmicus Maternus, De err. profan. relig. 28., p. 103 ; ed. Miinter.
cf. Ovide, Metamorph. 10., 104. Arnobe, Advers. Gentes, 5., 39.

885 Proserpin sacris cesa arbor in effigiem virginis formamque componitur ... (loc. cit. p. 104). A ce sujet,
il ’est peut-étre pas sans intérét de remarquer que, dans la langue zende comme dans la langue latine,
le mot qui signifie arbre est du genre féminin. Répétons que ce mot, orouéré, arbor ou arvor, est identique
dans les deux langues, et ajoutons que les livres sacrés des Perses qualifient 'arbre pur fille lumineuse de
Teau (Zend-Avesta, t. 2., p. 255).

89 A .
Hzec nemora Fauni,

Gensque virdim truncis et duro robore nata.
ZEneid. 8., 314, 315.
9% Mone, dans le tome 5 de la Symbolique de M. le professeur Fic. Creuzer (2€ édit. allemande), p. 349,
350.




Toutefois, la naissance de ’Amour portant un bélier sur ses
épaules et sortant des flancs d’un cyprés chargé de fruits, est
un fait nouveau dans le recueil des mythes ou des traditions
hiératiques des peuples de I'antiquité; et ce fait confére a notre
autel palmyrénien le privilege qu’ont souvent les monuments
figurés de remplir quelques-unes des lacunes que présentent
les écrits qui nous restent des mythographes grecs et des
mythographes latins. Mais, si aucun auteur ancien ne fait
mention d’'un Amour Criophore, un passage de Jean Lydus, déja
cité,”* nous apprend que, chez les Cypriens et les Corinthiens, le
bélier était consacré a Vénus. D’autre part, le témoignage
formel de Pausanias établit que I'attribution du bélier 2 Hermes
ou Mercure, pére de I’Amour, remonte a une haute antiquité,
se lie primitivement et d’une maniére intime aux institutions
hiératiques de I’Asie occidentale, et ne doit étre considérée, chez
les Grecs, que comme une importation. Décrivant Corinthe et ses
environs, cette célébre cité ou 'usage de consacrer le bélier a
Aphrodite avait été importé d’Amathonte, Pausanias rapporte
que, sur la route qui conduit directement a Léchée, il a vu un
bélier sculpté auprés d’'une statue d’Hermés assis; et, aprés
avoir cité deux vers de I'Iliade qui ont trait a la préférence
accordée au bélier par ce dieu protecteur des troupeaux, il a soin
d’ajouter qu’il doit taire ce qu'on lui a révélé du réle assigné
a2 Hermeés et au bélier dans les initiations aux mystéres de
la Mére des dieux,’” divinité dont assurément personne n’est
tenté de contester 'origine asiatique. Un autre passage du méme

1
1 Ci-dessus, p. 19, note 4.

92,3, 4+ ... Tov 8¢ &v teherii MnTpdG émi ‘Epufj Aeybpevov kai w6 kp1ip Adyov Emiotépevog, ob Aéyw.

Ce passage ne sera pas rapproché sans intérét d’un bas-relief publié par Bartoli (LAntr. eleusin. rappresent.
in un greco antico basso rilievo del mus. Nani; pl. pour la page 3.). On y distingue les Grandes Déesses placées
debout sur le seuil de I'antre d’Eleusis. Deux béliers et deux lions sont accroupis sur les rochers qui forment
le cintre de cet antre. Mentionnons également une scéne d'initiation qui nous reporte dans I’Asie occiden-
tale, et qui est gravée sur une plaque de bronze, du musée royal de Berlin, dont il sera question plus loin.
Nous y voyons (pl. 7., n° 6) un des assistants élever le bras droit et tenir dans la main un baton court, au
bout duquel est attachée une grosse téte de bélier. Dans le bas du monument on remarque, au-dessous de
cette figure, un animal de méme espéce, marchant a la suite d’un taureau. J’appelle aussi I'attention des
archéologues sur le réle important que remplit le bélier dans la composition des types d’un grand nombre
de médailles asiati en téte d Iles il faut surtout placer, aprés les monnaies autonomes attribuées
aT'ile de Cypre, les monnaies coloniales de Damascus (Ccelé-Syrie). Ces diverses piéces et I'attribution du
bélier 2 Baal, 2 Hermes, 2 Mercure, 2 Eros, 2 Cupidon, me donnent lieu de soupgonner que cet animal sym-

bolique s’est substitué au taureau par suite d’un emprunt fait 3 'Egypte. Cette substitution établit ainsi
entre le dieu Ammon, générateur, le Baal ou I'Hermes Criophore des Phéniciens et des Syriens, et I'Hermes
ithyphallique des Grecs, certains rapports qui méritent d’autant plus d’étre étudiés, que les monuments
figurés de la Phénicie et de la Syrie offrent d’autres preuves de I'influence qu'exerga I'Egypte sur les usages
religieux de ces deux contrées asiatiques.




voyageur,” sur lequel je reviendrai plus loin, nous apprend qu’en
Messénie, dans le canton appelé de son temps le bois Carnasius, on
célébrait ces mystéres, et que 13, au milieu d’un bois trés-épais de
cypres, étaient placées les statues d’Apollon Carnéius, d’Hermeés
portant un bélier, et de Cora, fille de Déméter et surnommée la
Chaste (&yvn). La suite de mon travail montrera, par d’autres

témoignages, que si les Phéniciens et les Syriens faisaient
naitre d’'un cyprés, embléme de sa mére, ’Amour Criophore, et
attribuaient ainsi le symbole du bélier tout a la fois a ce jeune
dieu et a Baal, son pére, ils avaient de méme consacré le cypres
pyramidal, non-seulement a Vénus et a I’Amour, mais aussi a
Baal, a ce dieu que les Grecs appellent tant6t Zeus, tantot Hermes.

D’autre part, I'autel palmyrénien du Musée capitolin n’est
pas le seul monument qui nous révéle que la Syrie comptait
I’Amour Criophore, de méme que Baal Criophore, au nombre
des dieux qu’elle adorait. Une statuette de bronze, inédite, et
récemment trouvée dans cette partie méme de I’Asie occidentale,
justifie mon assertion. M. le duc de Luynes, a qui elle appartient,
et dont I'obligeance et la libéralité égalent le savoir, veut bien
me permettre de la publier ici,** d’aprés un dessin exécuté sous
ses yeux, et réduit au tiers des dimensions de l'original.”> Ce
bronze représente un adolescent nu et debout, qui porte un
bélier sur ses épaules, et qu'a la premiére vue il est impossible
de ne pas déclarer identique avec ’Amour Criophore de notre
autel palmyrénien. Il fut découvert en 1849, dans un sacellum
ou dans une grotte artificielle,”® que recélaient les flancs d’une
assez haute montagne située a environ 20 kilométres de Seyde,
I'ancienne Sidon. Au sommet de cette montagne est bati un
petit village appelé Rimat. En face de la statuette étaient placés
deux bustes de bronze,” qui, la téte ornée de douze rayons,
représentent chacun un dieu solaire ou le Soleil personnifié.
Ainsi, dans cette grotte, chose bien digne d’attention, on avait
réuni, de méme que sur les faces sculptées de I'autel du Musée

94,33, 5.CF.11., 22., 2.
bl 4, 1.
95 i -
La hauteur est d’environ 50 centimétres.

96 Tous les détails relatifs & cette intéressante découverte sont rapportés dans une lettre que M. Pére-
tié, chancelier du consulat général de France A Beyrouth, a eu la complaisance de m’adresser le 3 juin 1850.
Cette lettre est insérée dans le n° 29 (mai 1851, p. 50-52) de I’Archdologischer Anzeiger, que publie 2 Berlin
M. £d. Gerhard.

97, P 7 G
L'un a 30 centimétres de hauteur, I'autre 8 centimétres seulement.




capitolin, le culte et les images du Soleil et de ’Amour Criophore.
Un rapprochement si plein d’intérét n’indique-t-il pas que je suis
fondé a désigner sous le nom d’Amour Criophore I’enfant qui, sur
cet autel, nait des flancs d’un cypres, et a donner le méme nom a
I’adolescent que représente la statuette de M. le duc de Luynes?
Ici le bélier,”® modelé dans des proportions beaucoup plus fortes,

est caractérisé de maniére a ne pouvoir étre confondu avec une
autre espéce de quadrupéde, comme il est advenu du petit bélier
de 'autel palmyrénien.

On objectera peut-étre que si les deux figures dont je viens
de parler représentent réellement ’Amour, elles devraient avoir
des ailes attachées aux épaules. L'objection tombe a la vue de
deux médailles autonomes d’argent, frappées a Nagidus, et, par
conséquent, dans une province de I’Asie Mineure, la Cilicie,
presque aussi renommée que la Syrie, la Phénicie et I'ile de Cypre
méme, par le culte solennel qu’elle rendait a Vénus. Ces deux
médailles, déja publiées dans mes Recherches sur cette déesse,”
sont reproduites ici'®; elles nous montrent ce culte associé,
comme il I'était chez les Syriens et les Phéniciens, au culte du

98M. Ed. Gerhard a enrichi d’un savant article sur Iattribution du bélier a plusieurs divinités la cin-
quiéme livraison (n°S 14 et 15, février et mars 1850, p. 149-160; pl. 15.) de son recueil intitulé : Denkmiler,
Forschungen und Berichte, als Fortsetzung der archdologischen Zeitung; recueil qui ne saurait étre trop recom-
mandé 2 I'attention et aux encouragements de tous les amis de la science. Parmi les monuments inédits
que nous fait connaitre I'article cité, on doit remarquer, a cause surtout de sa provenance et de son ori-
ginalité, une terre cuite, coloriée, qui a été rapportée de I'ile de Chypre par M. le professeur Ross, et qui,
selon M. Gerhard, représente Jupiter Ammon accroupi sur un bélier debout (pl. 15., n° 3). Elle est déposée
au musée royal de Berlin, et me parait confirmer 2 la fois le fait de I'influence exercée par I'Egypte sur les
doctrines religieuses des Phéniciens ou des Cypriens et I'attribution que, depuis peu, on fait a I'fle de Cypre
de plusieurs médailles classées pendant longues années parmi les incertaines de Cilicie. ]'entends parler de
celles qui portent d’un cté un bélier, de 'autre une croix ansée ou une téte de bélier. La plupart des piéces
de la premiére de ces deux catégories sont figurées sur la planche 1 du savant mémoire de notre confrére
M. Raoul-Rochette, intitulé : De la croix ansée ou d’un signe qui'y ressemble (Mém. de I'Acad. des inscript. t. 16.,
2° partie, p. 286-382). — Ceci était écrit lorsque j’ai pu prendre connaissance d’une récente publication
due au z¢le et au savoir d’un habile archéologue dont le nom est cher 2 tous les amis de la science, M. le
duc de Luynes. Profitant des richesses de son propre médaillier, et ne négligeant pas de puiser dans les
autres collections particuliéres et les collections publiques d’Europe, il a réuni, dans un ouvrage intitulé :
Numismatique et inscriptions cypriotes (Paris, 1852, 1 vol gr. in-4°, avec 12 planches), toutes les médailles qui
appartiennent aux deux catégories dont j'entends parler. Il n’hésite pas a les attribuer a I'lle de Cypre; et,
par une étude aussi persévérante qu'intelligente, il est méme parvenu 2 en lire les légendes avec assez de
certitude pour rapporter nominativement dix de ces piéces 2 Amathus ou Amathonte (p. 3-8; pl. 1., n°®
1-8, 10 et 14), quatre a deux villes alliées, Salamine et Amathus (p. 8, pl. 1., n° 12 et 13; pl. 6.,n° 10; pl. 12.,
n° 1), et une (p. 8; pl. 1., n° 11) a I'alliance de Salamine avec une ville qu’il croit étre Lapathus, sans cepen-
dant I’affirmer. Enfin, il attribue 2 une ville incertaine de la confédération cyprienne (p. 7) la médaille n°
9 de sa planche 1. A I'époque oit M. Raoul-Rochette publiait son mémoire sur la croix ansée, on était loin
de soupconner que la numismatique de I'ile de Cypre comprit un nombre aussi considérable de médailles
au type du bélier, et on désespérait de déchiffrer les légendes gravées sur celles de ces piéces qui étaient
alors connues des numismates.

Pp, 194-197; pl. 5., n°S 7 et 8.
0 8.,n°S 8et9.




dieu que I'Orient adorait sous les noms de Baal ou Bel, d’Adad,
de Sabazius, de Temps, et qui s’identifie avec Zeus ou Jupiter
et avec Hermés ou Mercure. Au droit de la premiére des deux
piéces,'® on reconnait sans peine ce dieu asiatique, dont le buste

radié et supporté par un aigle est sculpté sur une des faces de
I'autel palmyrénien; au revers, comme sur la face postérieure

de cet autel, nous trouvons la déesse, épouse de Baal; mais ici
I’anthropomorphisme a repris ses droits. Baltis ou Beltis, appelée
aussi Astarté, est représentée sous une forme humaine, et vétue
seulement de la ceinture aux pieds, de méme que I’Aphrodite
Génétyllis des Grecs et la Vénus Génétrix des Romains. Assise sur
un tréne, la téte ceinte d’'une couronne crénelée, elle fait, avec
la patére qu’elle tient de la main droite, une libation sur un
autel placé a ses pieds.’” Derriére le tréne, se tient debout son
fils, ’Amour, complétement nu et sans ailes, comme I’Amour
Criophore du cabinet de M. le duc de Luynes, comme ’Amour
Criophore qui, sur la face postérieure de 'autel palmyrénien,
nait des flancs du cyprés, image symbolique de Vénus. Ainsi, nous
avons sous les yeux une des médailles de Nagidus composées
d’aprés des traditions religieuses communes aux Syriens, aux
Palmyréniens et aux Ciliciens. Elle remonte a une époque ou les
dominateurs de la Cilicie n’avaient pas encore osé appliquer aux
types asiatiques les modifications que, plus tard, le sentiment du
beau et du vrai, principe fondamental de I'art grec, devait leur
faire subir. Mais a la suite de la série de médailles qui comprend
cette piéce, vient se ranger une autre série, ou 'on découvre
un des exemples les plus frappants que, dans la numismatique
asiatique, on puisse citer des heureuses transformations opérées
par le burin des artistes grecs. A cette seconde catégorie
appartient une élégante médaille autonome, d’argent,'® ou nous
voyons I’Aphrodite grecque substituée a I'Astarté des Nagidiens.
La déesse fait aussi, de la main droite, une libation sur un autel
posé a ses pieds; mais elle passe, avec une tendresse toute
maternelle, son bras gauche autour du cou de son fils, et ce fils a

101 4. ne 8. Cette médaille était inédite, lorsque je I'ai publiée dans mes Recherches sur Vénus.

102 e autre médaille autonome de Nagidus, publiée par Pembroke (Numismat. antig. pars 2., tab. 22),
offre une variante intéressante : la déesse, dans le méme costume et assise sur son tréne, fait une libation,
non sur un autel, mais sur une fleur quir ble 2 une rose on au bal Une Victoire ailée vole dans
le champ de la médaille et vient poser une couronne sur la tiare d’Astarté.

1

03 .
Numismat. ant. pars 2., tab. 22,n° 9.




des ailes, comme nous sommes habitués a en voir aux épaules de
I’Amour sur les monuments figurés des Grecs ou des Romains.
La planche ou jai placé, a c6té l'un de l'autre, le dessin de
chacune de nos deux médailles nagidiennes, rendra beaucoup
plus sensible le contraste qui résulte du rapprochement de deux
piéces monétaires, semblables quant a la composition de leurs
types, mais différentes par le style propre a chacune d’elles. Ce
rapprochement aura de plus I'avantage de mettre hors de doute
I'identité des deux Amours Criophores de Syrie, non-ailés, avec
I’Eros ailé des Grecs et le Cupidon ailé des Romains.

Cette derniére observation est d’autant mieux placée ici qu’il
me parait intéressant de rapprocher des deux Amours Criophores
un trés-petit bas-relief de bronze, que je crois inédit et qui fut trou-
vé, il y a quelques années, dans des ruines romaines, en Transyl-
vanie.'® Le dessin qui le reproduit, d’aprés un platre que j’en pos-
séde, est gravé sous le numéro 2 de ma planche 3. Ici ’Amour est re-
présenté avec des ailes, bien qu’il soit accompagné du bélier. Tou-
tefois il ne le porte pas sur les épaules; il est, au contraire, étendu
ou couché sur le dos de I'animal symbolique,'® et devient ainsi un
Cupidon Criopole; mais cette attitude ne met pas moins en évidence
I'intention formelle qu’on avait eue de faire ainsi allusion a la nais-

104 . N " . L.
Je dois la de ce petit aux obligeante: ions de Mme. la baronne

J6sika, dont la mort, arrivée en 1850, est un sujet de bien vifs regrets pour ses amis et pour toutes les
personnes qui cultivent les sciences et les arts.

105 Telle était probablement Iattitude d’Aphrodite Pandémos, dans le groupe de bronze que Pausanias
(6., 25., 2) avait vu a Elis et qui représentait la déesse placée sur un bouc. Ce groupe, ouvrage du célébre
statuaire Scopas, nous explique l'origine du surnom d’Epitragia qu’avait requ Aphrodite. Comme déesse
de la mer, nous la trouvons tantdt couchée, tantdt assise sur les mémes animaux qui lui sont attribués
comme déesse de la terre. C’est ainsi, par exemple, que la représente un b lief du Musée capitolin (Mus.
capitolino, t. 4., pl. 62.), ol il faut particuliérement remarquer le bouc marin sur le dos duquel est placée
Vénus. Ajoutons a ce bas-relief un vase d’argent ciselé, découvert aux environs de Vienne en Dauphiné, et
orné de la représentation des quatre saisons. Le printemps y est figuré sous les traits de Vénus assise sur le
dos du taureau équinoxial (voy. mes Recherches sur Vénus, pl. 14. G, n° 17). — Mon mémoire était déja livré
alimpression, lorsque, dans le nouvel ouvrage de M. le duc de Luynes, cité plus haut (p. 28, 29, note 2), j’ai
trouvé reproduites (p. 25, 28, pl. 5.,n° 3; p. 31, pl. 6., n° 5) deux rares médailles autonomes et bilingues de
Salamine (ile de Cypre), qui appartiennent au Musée britannique, et qui représentent chacune, mais dans
un module différent, au droit, un taureau ou une génisse que I'on vient d’immoler, et, au revers, un bélier
portant Vénus vétue d’une longue tunique transparente, et coiffée comme la Vénus de Médicis. On voit
quelle corrélation s’établit, d’une part, entre cette Vénus Criopole, Baal ou Mercure Criophore, ’Amour
Criophore des Syriens, et I'Amour Criopole du petit bas-relief ici figuré (pl. 3., n° 2); d’autre part, entre
cette méme Vénus Criopole et les autres représentations figurées de Vénus que j'ai indiquées ci-dessus.
La substitution du bélier au taureau ou a la génisse dans les images de la déesse, comme dans sa légende,
est un fait qui, si je ne me trompe, ajoute quelque intérét aux observations que renferment la note 1 de
la page 26 de ce mémoire et la note 2 de la page 28. De plus, ce fait, rapproché des médailles de I'ile de
Cypre au type du bélier, et rapproché surtout des monuments figurés qui m’ont autorisé 2 reconnaitre un
Amour Criophore et un Amour Criopole, me donne lieu de douter qu'il faille, avec M. Théodore Panofka,
rapporter au mythe de Phrixus le joli vase qu'il a publié dans une savante dissertation intitulée : Atalante
und Atlas (Berlin, 1851, in-4°), p. 10 et 11, n°® 4 et 4 a de la planche qui accompagne le texte.




sance de Cupidon, fruit des amours de Vénus avec Mercure Crio-
phore.'®® Par-13, se trouve confirmée une fois de plus I'interpréta-
tion que je donne au sujet représenté sur la face postérieure’”’ de
I’autel du Musée capitolin.

Ce sujet est étrangement défiguré dans les dessins qui en ont
été publiés jusqu’a ce jour. Sur la planche jointe a la Lettre citée

du P. Giorgi, on a substitué au bélier que porte ’Amour un veau ou
une génisse. Le dessinateur ou le graveur dont s’est servi M. I'ab-
bé Lanci, a remplacé le bélier par une chévre. Un autre érudit a
pris ce bélier pour un cheval.'®® Bien plus, dans le dessin que pu-
blia Spon et que reproduisit 'auteur de I’Antiquité expliquée, on ne
découvre aucune trace d’enfant, de bélier, de veau, de génisse, de
chévre, ni de cheval. On congoit dés lors qu’aucun de mes savants
devanciers n’ait été amené a reconnaitre sur notre autel la nais-
sance de I’Amour Criophore, et que tous, sans exception, se soient
plus ou moins égarés dans I'interprétation de ’ensemble du mo-
nument. Le P. Giorgi,'*” par exemple, se préoccupe exclusivement
de I'idée que cet autel, comme le bas-relief palmyrénien dont je
parlerai plus loin, doit s’expliquer par les doctrines ou les tradi-
tions propres aux sectateurs de Zoroastre. De 13, il conjecture que
I'oiseau sculpté au bas du buste radié est ’éoroschasp ou le simoryg,
oiseaux consacrés a Mithra, et que la figure ailée, qui pose une
couronne sur la téte du personnage placé dans un char attelé de
quatre griffons, est Ormuzd instituant roi des rois Mithra ou le So-
leil."*° Il ne met pas en doute que le cypreés représenté sur chacun
des deux monuments ne fasse allusion a Zoroastre, qui, selon le
témoignage des auteurs persans, grava sur I’écorce d’un arbre de
cette espéce certains dogmes religieux. Le P. Giorgi rappelle a ce
sujet que, dans les écrivains orientaux, il est aussi question d’'un
autre cypres qui renfermait |’esprit ou le féroiier du faux prophéte,
et dont les propriétés étaient merveilleuses et surnaturelles. Au
nombre des miracles produits par ce second cypres, le méme philo-
logue, sans citer aucune autorité, se croit en droit de comprendre

106 b ans la mythologie indienne, c'est Agni, le dieu du feu, qui parait monté sur un bélier. (Voy. M. Ch.
Coleman, The mythology of the Hindus (Lond. 1832, in-4°), pl. 22., n° 4.)

107p 1,00 2.

108 est ce quiaffirme M. I'abbé Lanci (Paralip. t. 1., p. 34), en s'abstenant charitablement de nommer
I'auteur d’une pareille méprise.

109 ettre citée, p. 39 et suiv.

11004 p. 110.




la naissance de '’enfant que nous voyons sortir des flancs d’un cy-
preés sur une des faces de I'autel du Musée capitolin. Il avance que
cet enfant est Zoroastre lui-méme, tenant dans ses mains la por-
tion antérieure du corps d’une vache, pour rappeler une des cir-
constances fabuleuses de sa propre naissance : «Ad indicandum
spiritum simul et genitale semen corporis Zoroastris, vaccino lac-

ti a Deo creatore immixtum.'! » Un habile archéologue de Dresde,
feu M. Béttiger,"'? adoptant avec trop de complaisance 'opinion
du philologue romain, poursuit ce méme systéme d’explication,
et suppose que 'enfant dont il s’agit est un des vingt-huit izeds
du Zend-Avesta, «qui, dit-il, éléve vers le ciel un jeune taureau,
symbole du taureau solaire, ou plutét de ce taureau du monde que
mentionnent fréquemment les livres de Zoroastre, et que des au-
teurs orientaux postérieurs ont appelé le taureau Aboudad.» Ain-
si, au lieu de chercher tout naturellement I'explication d’'un mo-
nument figuré palmyrénien dans la 1égende des divinités que I'on
sait avoir été honorées en Syrie d’un culte particulier, ou dans le
rapprochement des divers monuments de I'art qui furent consa-
crés a ces mémes divinités, le P. Giorgi et Bottiger ont cru qu’ils
devaient la chercher exclusivement dans les livres de Zoroastre ou
dans les traditions persanes. Il est cependant avéré que le culte
d’0Ormuzd et de Mithra ne se répandit point en Syrie, et que le
culte beaucoup plus ancien de Baal et de Baltis, Astarté ou Dercé-
to y resta dominant. Des erreurs analogues a celle que je reléve
se reproduisent fréquemment, je le dis a regret, dans les disser-
tations archéologiques ou il s’agit, soit d’expliquer des antiquités
figurées orientales qui n’appartiennent pas a la Perse, soit de re-
monter a la source des influences exercées par un art asiatique sur
certains monuments figurés de I'Occident. Toutefois Giorgi et Bot-
tiger n’auraient peut-étre pas encouru le reproche que je me vois
obligé de leur adresser, si le premier de ces deux érudits, exami-
nant avec plus de soin qu’il ne Ia fait le quadrupéde que porte sur
ses épaules I'enfant qui nait du cypres, avait reconnu dans ce qua-
drupéde, non point une génisse ou un taureau, mais bien un bélier,
animal symbolique, dont les fragments qui nous restent des livres
zends ne font aucune mention.

i De inscription. palmyrenis que in Mus. capitol. adserv. interpretand. Epistola, p. 41 et 42. Dans le passage
que je cite, le P. Giorgi fait allusion & une tradition recueillie par Scharistani (voy. Th. Hyde, Hist. relig. veter.
Persar. p. 300; 2¢ édition).

M2 doen zur Kunstmytholog. p. 239.




De son c6té, le dernier interpréte de notre autel palmyrénien,
M. I’abbé Lanci, aprés avoir cru reconnaitre sur trois des faces de
ce monument, je ’ai déja dit, la représentation des trois premiéres
saisons de I’année, le printemps, 1’été et 'automne, ne met pas en
doute que la face postérieure ne représente I'hiver. A cette qua-

triéme saison préside, selon lui,'*® le Soleil femelle, le Soleil plu-

vieux, Aglibol, roi ou dominateur de la constellation zodiacale du
Capricorne; il se cache ici dans les rameaux du cyprés, symbole de
I'exaltation dusoleil, de I’exaltation de la gloire''*; la petite chévre
(capretta), placée sur les épaules de cette divinité féminine, fait al-
lusion au Capricorne, et, ajoute-t-il, au retour du Soleil femelle
parvenu a ce signe zodiacal."'* Une telle interprétation ne se se-
rait sans doute pas présentée a I'esprit de I'ingénieux auteur des
Paralipomeni, si, regardant d’un peu plus prés le monument origi-
nal, il n’avait pas pris le bélier pour une petite chévre, et le jeune
enfant pour une déesse solaire, Aglibol, que nous allons trouver
représentée comme une divinité male et lunaire sur un autre mo-
nument palmyrénien, non moins authentique.

Les diverses interprétations proposées par mes savants
devanciers ne sauraient donc, si je ne me fais illusion, infirmer
I’explication que j’ai donnée de chacune des sculptures qui ornent
I'autel & quatre faces du Musée capitolin. Cette explication, je
ne l'ai pas cherchée ailleurs que dans I'étude des croyances
religieuses et du langage symbolique qui furent communs
aux Assyriens, aux Syriens et aux Phéniciens. Si, considérant
le monument dans son ensemble, nous nous rappelons, d’'une
part, les témoignages anciens qui assimilent le Soleil & Baal ou
Jupiter,'¢ et, d’autre part, le célébre passage de Julien''” sur les
trois soleils qu'admettait la théologie syrienne,'® nous sommes

113 paralipom. t. 1., p. 34-37.
M pid p.57.

115521 quelque peine 2 concilier ces idées avec 'opinion o est M. Lanci (ibid. ibid.) que le cyprés était
consacré a Aglibol, et que le gopher des Hébreux et le saru des Arabes, qui sont deux des noms de cet arbre
en Orient, appartiennent  deux racines sémitiques exprimant une méme idée, celle de la disposition a la
génération ou a I'enfantement. Je laisse aux maitres en philologie le soin de décider jusqu’a quel point est
fondée cette derniére observation.

116v<;y, plus loin, p. 47, 48, 99.

17 brat. 4. in Solem, Opp. p. 131 sqq. ed. Spanh. Cf. Scriptor. rer. mythicar. latini tres, Mythogr. 2., fab. 18., t.
1., p. 80, ed. Bode. On lit ici ces paroles trés-explicites : « Constat autem triplicis esse Apollinem potestatis,
et eundem esse Solem apud superos, Liberum patrem in terris, Apollinem apud inferos ...»

118 ous retrouvons des traces de cette croyance chez les Egyptiens, qui, selon Plutarque (De Isid. et Osir.

p. 372, ed. Xylandro; p. 93, 94, ed. G. Parthey), sacrifiaient trois fois par jour au Soleil, et chez les Perses,




Py

amenés A supposer que notre autel palmyrénien représente,
outre Vénus, cette triade solaire, c’est-a-dire le dieu supréme
des Syriens et ses deux manifestations. Dans cette hypotheése, le
buste orné d’un voile et d’une harpé," et le buste radié posé sur
un aigle,'” seraient 'un 'image du Temps-sans-bornes, le Saturne
des Grecs et des Romains; 'autre, I'image de Baal, c’est-a-dire les

images sensibles des deux soleils intellectuels et immatériels
qui, selon les expressions de Julien, donnent l'intelligence aux
dieux et aux étres immatériels et invisibles. Le personnage placé
sur un char ascendant et attelé de quatre griffons'* serait et
ne peut-étre que le troisiéme soleil de cette théologie : soleil
matériel et apparent ou visible, il dispense a la terre la lumiére,
la chaleur, et, chaque année, vainqueur (sol invictus) dans sa lutte
avec les téneébres, le froid et le principe humide, il recommence
son ascension vers le ciel, couronné par la Victoire, comme nous
le voyons ici. Enfin, sur une quatriéme face,'** le cyprés enfantant
I’Amour est I'embléme expressif de la Vénus asiatique, Baltis ou
Beltis, épouse et sceur de Baal ou Jupiter, et, par conséquent, fille
du Temps-sans-bornes, comme Baal.'**

Que cette interprétation soit fondée ou non, il reste un fait

qui donnaient 2 Mithra une épithéte que les écrivains grecs ont traduite par tpitAdoiog. D'accord avec
la signification de cette épithete, la liturgie du Zend-Avesta renferme I'obligation d’adresser trois priéres
par jour & Mithra.
119P]. 25000

120p) 1., n° 1. N'oublions pas que, chez les Perses, I'aigle était le symbole de Mithra, dieu solaire et ma-
nifestation d’Ormuzd. C’est pourquoi un grade de péreaigle avait été institué dans les mystéres de ce dieu,
et pourquoi aussi nous lisons dans le Zend-Avesta (t. 2., p. 388), que I'aigle se balance entre les deux extré-
mités du monde, c’est-a-dire entre les deux portes du ciel, le soleil et la lune. — Depuis que ces remarques
ont été placées ici, 'ai trouvé plusieurs autres exemples des rapports directs que la théologie asiatique ou
chaldéenne avait établis entre aigle et le soleil. Ils me sont fournis par le nouvel ouvrage de M. le duc de
Luynes, dont j’ai parlé ci-dessus. Le savant auteur y publie (p. 11 et 14, pl. 2., n° 18; p. 14 et 55, pl. 12., n°
6) deux rares et belles médailles d’or, d’Evagoras 1°*, 'une du cabinet de S. A. I. le grand-duc de Toscane,
Iautre de la collection Hunter, et représentant chacune, au revers de la téte tourellée de Vénus Paphienne,
un aigle posé sur la croupe d’un lion et I'astérisque du soleil gravé au-dessus de ce groupe. Un tel type, on
le voit, nous raméne a I'autel palmyrénien du Musée capitolin, dont une face (pl. 1. n° 2) nous offre I'image
symbolique de Vénus enfantant I'Amour; une autre face (ibid. n° 1) nous montre le buste d’un dieu-soleil,
placé sur un aigle. D’autres médailles de I'ile de Cypre, également publiées par M. le duc de Luynes, pré-
sentent d'un cbté une téte de lion tirant la langue, symbole trés-significatif du soleil d’été : et, de I'autre
cbté, tantdt un aigle se balangant dans les airs au-dessus d’un lion couché (ouvrage cité, p. 9, 10 et 12; pl.
2.,1°S 3-8), tantdt, au lieu d’un aigle, I'astérisque méme du soleil gravé au-dessus d’un lion pareillement
couché (ibid. p. 10 et 12; pl. 2., n° 9).

121p). 2,0 2.

122p1 1,0 2.

123 crest pourquoi, dans les légendes hiéroglyphiques qui accompagnent quelques images de la Vénus

assyrienne importée en Egypte sous le nom d’Hathor ol Athyr, la déesse est qualifiée fille du Soleil. Une
note, qui m’a été communiquée par M. le vicomte Emmanuel de Rougé, m’apprend que telle est la véritable

i fon des signes que Ch Ilion le Jeune traduisait par ces mots : Grande génératrice du Soleil (Mém.
de I’Acad. royale des sciences, t. 13., p. 647-649).




certain, la réunion sur un seul autel de quatre bas-reliefs qui
nous offrent I'image d’un dieu supréme qu'’il faut nécessairement
assimiler 4 Cronos ou Saturne, 'image de Baal ou le Temps
limité, qui s’assimile a Jupiter et & Ormuzd, I'image du soleil
matériel et ascendant, personnifié, et celles enfin de Vénus et de
I’Amour. Par-13, nous constatons que, si dans le célébre temple

d’Hiérapolis, comme chez les Cypriens,'** on avait associé le culte
du Soleil a celui de Baal ou Jupiter et de Baltis ou Vénus, il en
était de méme a Palmyre.'” Par la aussi nous pouvons, avec toute
certitude, remonter a 'origine asiatique du temple érigé, dans
I’Acro-Corinthe, en I'honneur d’Aphrodite armée, temple ou
Pausanias'®® avait vu réunis les statues et, par conséquent, le
culte d’Aphrodite, d’Hélios et d’Eros. Nous remontons avec non
moins de certitude a l'origine également asiatique du type
de quelques monnaies autonomes de Dyrrhachium, colonie
corinthienne fondée en Illyrie; elles nous montrent le buste
radié du Soleil superposé au groupe d’une vache allaitant un
veau'”’; et ce groupe, comme je l'ai dit ailleurs,'”® représente
symboliquement la fille du dieu-soleil, la Vénus asiatique,
allaitant son fils. A leur tour, ces monnaies de Dyrrhachium et
le temple de I’Acro-Corinthe, aussi bien que I'autel du Musée
capitolin, nous permettent de croire que, si a2 Rimat on a
découvert, dans un méme sacellum souterrain, deux bustes
du Soleil et une image de I’Amour Criophore, ce n’est point
accidentellement que ces trois monuments s’y trouvaient réunis.

Le bas-relief palmyrénien que reproduit le n° 1 de ma
planche 3, nous offre un second exemple de la représentation
de Vénus-Beltis sous le symbole du cyprés pyramidal. Ce

124 . . - z . 413
Julien (loc. cit. p. 135 D et p. 144 C) dit expressément que les Cypriens élévent des autels en commun

2 Hélios et A Zeus, et qu’Apollon est 'assesseur de Zeus.

125 passociation du culte et des images du Soleil et de Baal en Cypre et 3 Palmyre, comme 3 Hiérapolis,
me rappelle un passage de Zosime (Histor. 1., 61., 3-5), ot il est dit qu’Aurélien, le vainqueur de Zénobie,
employa les trésors enlevés de Palmyre a construire dans Rome (d’autres disent dans Palmyre méme) un
magnifique temple en I’honneur du Soleil, et a 'orner des statues du Soleil et de Bélus (‘HA{ov e kai BjAov

pooag &ydApara). Reitemeier, dans son édition de Zosime (Lipsize, 1784), n’a pas hésité  suivre ici
le sentiment de Scaliger et a rejeter la lecon proposée par Saumaise. Ce dernier, a cause de I'identité du
Soleil et de Bélus chez les Syriens, pensait qu'il fallait lire : ‘HA{ov to0 kai Bijdov ; ce qui, observe Scaliger,
ne peut s’accorder avec la terminaison plurielle du mot &yéApara. Notre autel confirme cette judicieuse
remarque qui, sans doute, n’avait pas échappé au savant Tillemont; car il traduit : « Aurélien y mit les
statues du Soleil et de Bel (Baal). » (Voy. Hist. des emper. t. 3., p. 400; Paris, 1720-1738.)
126
25

4,7.
127 , 4

Voy. Recherch. sur Vénus, pl. 14. H, n°S 2 et 4.
1280y ibid. p. 165-168.




marbre, déposé d’abord dans les jardins du palais Mattéi, puis
dans la vigne du palais du cardinal Carpi,’” fut ensuite placé,
selon les uns, au musée Borgia, selon les autres,”® dans les
jardins du palais Giustiniani, d’oti le pape Benoit 14 I'aurait fait
transporter au Musée capitolin. Il fut signalé a I'attention des
archéologues, en 1601, par Gruter,”! qui toutefois n’en donna

que les inscriptions et une description succincte d’apres les
notes de Smeth. Spon'*? le publia intégralement en 1683 et
en 1685. Depuis, il a été reproduit ou seulement commenté
par plusieurs autres savants'*’; et, chaque fois, le sujet qu’il
représente et I'inscription bilingue grecque et palmyrénienne,
qui lui assigne la date du mois péritius de I'an 547 de 'ére des

Séleucides,"** ont exercé sans beaucoup de succes la sagacité des

antiquaires et des philologues. Aucun d’eux, en effet, ne parait
avoir soupgonné que le cyprés sculpté ici sous le portique d’'un
temple distyle est I'image symbolique de la Vénus orientale,'*
et que les deux personnages placés 'un a la droite, l'autre a la

12915, 3429 du Vatican, fol. 122, cité par Bottari (Mus. capitolin. t. 4., p. 78). Gruter, loc. cit. Spon, loc. cit.
— Eichhorn (loc. cit. p. 99) substitue inddment ici le nom de Carpegna a celui de Carpi.

130y0y. Mus. capit. t. 4., p. 78. — C'est par inadvertance, sans doute, que Selden (ubi infra) place ce bas-

relief dans les jardins du palais Farnése. Il parait certain qu’en 1708, il se trouvait au palais Giustiniani
(voy. Bianchini, Opuscula, t. 1., p. 55-59).

131
31 Inscript. antig. p. 86., n° 8.

132 pocherch. cur. d'antiquité, p. 59 et suiv. Miscellan. erud. antig. p. 1,599. Tl cite ici, p. 2, 4 propos d’Aglibol
et de Malachbel, un écrit de Frangois Malaval (Malavallius Massiliensis), que je n’ai pu me procurer.

133 Bernard et Smith, Versio et not ad inscript. grec. Palmyr. (Traj. ad. Rhen. 1698, in-8°), p. 14; ou Inscript.
greec. Pal cum scholiis et ionib. p. 2, n° 3. Selden, De diis syris, p. 152, sqq; edit. Amstelod. 1680.
Halley, Philosophic. transact. vol. 19. (1695-1697), n° 218, p. 171, 172. Abraham Seller, The antiquit. of Palmyra
(Lond. 1696, in-8°, fig.), Append. chap. 8., p. 352; Acta erudit. lipsiens. Supplem. t. 3. (1702), sect. 3, p. 102. Th.
Hyde, De relig. veter. Persar. p. 114, tab. 12., p. 116, edit. 1760. Reland, Palstin. illustr. (Traj. Batav. 1714), t.
2., p. 525, 526. Montfaucon, IAntiquit. explig. t. 2., 2€ part. p. 389-391; pl. 174., fig. 3; Paris, 1719. Dawkins
et Wood, The ruins of Palmyra, p. 27, n° 6 et 9; Lond. 1753, grand in-f*. Barthélemy, Réflex. sur Ualphab. et
sur la langue dont on se servait autrefois a Palmyre, Explic. p. 21; Paris, 1754, in-4°; ou Mém. de I’Acad. des inscr.
t. 26. (ann. 1759), p. 557 et suiv. Bianchini, Opuscula, t. 1., p. 51-70; Rom. 1754, in-4°. Swinton, An explicat.
of all the inscript. in the Palmyrene lang. and charact. cing lettres adressées a Th. Birch et insérées dans le 48°
volume des Philosophic. transact. (ann. 1754), n° 87., p. 690-756; pl. 24-30. Giorgi, Lettre citée, p. 107, tab. 1.
Bottari, Mus. capitolin. t. 4., p. 77-86; pl. 18.; Rom. 1782. Eichhorn, Comment. Societ. reg. scient. gotting. rec. t.
6., (ann. 1828), Class. historic. et philologic. p. 98-105, 117, 118. Boeckh, Corp. inscr. gr. t. 3. p. 824, 825, n° 6015.
M. I'abbé Michelange Lanci, Di un egizio monum. con iscriz. fenic., Spiegazione, etc. p. 143-152; Paralipomeni,
t. 1., p. 29-37, pl. 2., n° 1. Gésénius, Scriptur. lingueque pheenic. monum. (Lips. 1837, in-4°) pars 1., p. 80-82.
M. le Dr. Stark, Forschung. zur Geschichte und Alterthumsk. des hellenist. Orients, t. 1., p. 570, 571 (Jena, 1852,
in-8°).

134

Cette date correspond au mois de février 234 ou 235 de I'ére chrétienne.

135 g q . et :
On ne peut trouver, sur deux monuments palmyréniens, la Vénus assyrienne représentée symboli-

quement par un cyprés, sans étre amené a supposer que les épaisses foréts de cyprés et de palmiers qui
entouraient Palmyre et qui n’ont pas entiérement disparu (voyez Petr. Terz. Syria sacra, p. 128, et les voya-
geurs plus récents) étaient consacrées a la déesse, de méme que les cyprés du mont Liban. Les monuments
figurés asiatiques prouvent que le palmier femelle, comme le cyprés, était aussi attribué 2 la Vénus orien-
tale.




gauche de ce cyprés, contractent une alliance conjugale et
mystique sous les auspices de cette déesse. Bien plus, Gruter ou
plutdt Smeth, Spon, Montfaucon'* et, en dernier lieu, M. ’abbé
Lanci,”” méconnaissant chacun la forme caractéristique de

cet arbre pyramidal, 'ont pris pour un pin. Bottari’*®* penche
fortement a croire qu’au lieu d’un cyprés on a voulu représenter

ici un palmier. Le P. Giorgi et M. Avellino n’ont pas commis de
telles erreurs; mais le premier, je I'ai déja dit, ne veut voir
dans le cyprés de nos deux monuments palmyréniens qu’une
représentation de ceux qui furent solonnellement plantés en
Perse par les mains de Zoroastre. L'archéologue napolitain'*® se
contente de rapprocher du bas-relief le type des médailles de
Damascus et d’Héliopolis dont il sera question plus loin et qui
portent, celles-ci,’*® un cyprés planté a l’entrée d’un temple;
celles-13,"! un cyprés placé entre un cheval et un taureau.
A ses yeux, cet arbre n’a jamais représenté que le soleil; aussi
adopte-t-il sans restriction I'opinion ou était Eckhel'*? que, sur
les médailles impériales de Damascus, le cyprés, embléme du
soleil, nous apprend pourquoi Cyparisse, cher a Phcebus, fut
changé en un arbre de cette espéce. Malgré toute ma déférence
pour les jugements portés par l'illustre fondateur de la science
numismatique, un tel commentaire, je I'avoue, me semble peu
satisfaisant. Un savant académicien de Gottingue'*® a trouvé
plus simple de passer sous silence le cyprés de notre bas-relief
palmyrénien; en conséquence, il cherche a interpréter le sujet de
ce marbre sans s’occuper des rapports qui peuvent exister entre
les deux personnages mythologiques qu’on a voulu y représenter
et I'arbre sacré qui s’éléve au milieu d’eux. Quant a M. I'abbé
Lanci, aux yeux de qui ces deux figures sont la personnification

136 e savant bénédictin, dans le deuxiéme volume de I'Antiquité expliuée (p. 391, et pl. 179., n° 4), a
publié un bas-relief palmyrénien du palais Giustiniani, déja figuré, en 1651, sur la planche 117. (part. 2.)
de la Galleria Giustiniana, et presque semblable a celui qu'il reproduit d’apras le dessin de Spon. Il le prend
pour Poriginal ; et, en ce cas, le bas-relief du Musée capitolin n'en serait qu'une copie, tandis que 'opinion
contraire me parait bien plus plausible.

137 paralipom. t. 1., p. 20.
138 Loc, cit.
139 Mémoire cité, p. 25.
140y5y. ma planche 6., n° 5.
M 1hid, ne 3.
12 N.3.,p.532.
143 . .
Eichhorn, loc. cit. . 6., p. 98-105.




du commencement et de la fin de I'année palmyrénienne, il
considére le prétendu pin placé entre elles, comme I’embléme
de la vie perpétuelle du soleil.”** 1l est cependant impossible,
dés le premier abord, de ne pas reconnaitre, sous les traits du
personnage madle, sculpté a droite du cypres, le dieu Men ou
Lunus parfaitement caractérisé par le grand croissant attaché

a ses épaules. Dés lors, la figure féminine, dont la main droite
s’enlace avec la main gauche de ce dieu, ne peut étre que la
personnification du soleil devenu, chez plusieurs peuples de
I'Orient, une divinité femelle le jour ou la Lune fut déclarée
un dieu male. Si je répéte que ce couple adelphe s’unit ici en
présence de 'image symbolique de Vénus,'* c’est pour dire, par
anticipation, que plusieurs autres monuments nous montrent la
déesse placée tant6t sous 'embléme du cypreés, tant6t sous une
forme humaine, entre le Soleil et la Lune représentés, a leur
tour, soit sous ’embléme de deux cypres, soit sous leur forme
d’astres, soit enfin sous les traits d’Apollon et de Diane. Giorgi*®
commet donc une grave méprise en assimilant a Ormuzd, dieu
des Perses, la premiére des deux figures de notre bas-relief
palmyrénien, et 2 Mithra la seconde. Eichhorn ne tombe pas dans
une erreur moins grave lorsqu’il prend ces deux figures pour
deux personnages males, et transformes-en un simple suppliant,
qui implore le dieu Lunus, la figure féminine placée a gauche de
I'arbre.'*” Le peu de mots que j’ai dits de 'opinion de M. I’abbé
Lanci a suffi, sans doute, pour montrer a I’Académie combien il
s’est écarté de l'idée qu’attachaient les Palmyréniens au sujet
sculpté sur le monument qui nous occupe. Par-13, il s’est trouvé
dans I'impossibilité de proposer une explication admissible du
réle qu’y jouent le personnage femelle et le personnage maile
sous les traits de qui nous devons reconnaitre le Soleil et la Lune.
Bien qu’ils n’eussent pas compris le véritable sens de cette scéne,

144
Paralipom. t. 1., p. 30.

145 bans les temps anciens, les institutions civiles de I'Orient, calquées sur les institutions religieuses,
voulaient que le roi et la reine fussent assimilés aux dieux créateurs du monde, et qu'ils parussent au mi-
lieu de leur cour revétus, le rof, des insignes du Soleil ; Ia reine, des insignes de la Lune. La loi exigeait, de
plus, que, le Soleil et la Lune, comme Bel et Beltis ou Mylitta, comme Jupiter et Junon en Occident, étant
réputés frére et sceur et unis par un lien conjugal, le roi choisit parmi ses sceurs sa femme légitime. Ce ma-
riage, ainsi sanctionné par les prescriptions hiératiques, n’avait rien d’incestueux aux yeux des peuples
de I'Orient, et se célébrait chez eux en présence et sous les auspices, soit de Mithra, soit de la Vénus assy-
rienne, comme ’hyménée du Soleil avec la Lune représenté sur notre bas-relief palmyrénien.

146 ettre citée, p. 62-72, 99-102, 110, 111, 114-117.
147 .
Loc. cit. p. 99, 100.




Spon, Montfaucon, Saumaise,*® Zoéga'*’® et Avellino™*® n’avaient
pas hésité a y reconnaitre aussi la présence de ces deux astres
personnifiés. C’est, en effet, a la Lune et au Soleil divinisés qu’est
consacré le monument par une inscription bilingue, qui leur
donne le nom d’Aglibol ou Aglibolos et de Malachbel ou Malachbélos,
en les qualifiant, mais dans le texte grec seulement, dieux de la

patrie, TIATPQOI - O@EOL'*' Les quatre premiéres lignes se lisent
ainsi : ATLIBOAQ - KAI - MAAAXBHA® - ITATPGOIC - @EOIS - KAI -
TO - CITNON - APTYPOYN - CYN - ITANTI - KOZM( - ANEOHKE - T*** -
AYP - HAIOA®POC - ANTIOXOY - AAPIANOC - TAAMYPHNOC - EK -
TCON - IAIGON - YITEP - COTHPIAC. AYTOY. KAI - T - CYMBIOY - KAI -
T - TEKNGN - ETOYC - Z - M - ® - MHNOC - [TIEPITIOY ; c’est-a-dire :
«Tite Auréle Héliodore Hadrien, palmyrénien, fils d’ Antiochus,
a consacré, a ses frais, a Aglibolos et a Malachbélos, dieux de
la patrie, (ce monument) et une statue d’argent avec tous ses
ornements, pour la conservation de sa vie et de celle de sa femme
et de ses enfants, année 547, mois de péritius.»

Les deux lignes de caractéres palmyréniens qui, sur le marbre,
suivent immédiatement cette inscription, n’en sont pas la traduc-
tion exacte. C’est ce qui arrive fréquemment dans les inscriptions
bilingues ou trilingues; et, faute d’avoir tenu compte de ce fait,
d’habiles philologues se sont parfois égarés en s’obstinant a vou-
loir trouver entre les mots de chaque texte une parfaite corres-
pondance. Le premier essai tenté pour déchiffrer les caractéres
palmyréniens de notre bas-relief remonte a Joseph Scaliger. Il dut
lui en cofiter beaucoup d’avouer qu’il n’avait pu les lire, «lui qui
cependant se glorifiait de savoir assez de langues pour pénétrer
par terre jusqu’a la Chine, sans le secours d’aucun interpreéte.** »
En 1632, Samuel Petit'** donna une version latine de I'inscription
palmyrénienne. Ce second essai fut plus malheureux encore : on
mit en doute le bon sens du traducteur.’® Je ne m’arréterai pas

148 1) Flav. Vopiscum note; voy. Histor. August. scriptor. p. 370.
149 bhandlung. p. 175; ed. Welcker.

150t émoire cité, p. 25.

151 Voy. sur cette qualification les observations de M. le Dr. Stark, ouvrage cité, t. 1., p. 570 et suiv.
1521 Pabbé Lanci lit : A - AYP - (Spiegazione, etc. p. 147).

153 B arthélemy, Mém. de 'Acad. des inscript. t. 26., p. 578.

154 . . N . . 5
Epistol. ann. 1632 ad Peireskium, apud Spon. Miscell. erud. antig. p. 2, 3. On trouve 13, de plus, une lettre
écrite 2 Spon par Galland, qui se moque agréablement de Samuel Petit, et lui reproche d’avoir fait une
exposition tout aussi énigmatique que les caractéres orientaux qu’il a cherché a expliquer.

155 oc. cit. Cf. la Lettre citée du P. Giorg, p. 6.




a raconter ici toutes les autres tentatives, plus ou moins infruc-
tueuses, qui se succédérent depuis 1632 jusqu’en 1754. L'abbé Bar-
thélemy en a fait le récit,"® et s’est acquis ’honneur d’avoir, le pre-
mier, restitué I'alphabet palmyrénien et transcrit I'inscription de
notre bas-relief et celle de I'autel & quatre faces avec assez d’exac-
titude pour ne laisser a ses successeurs qu’un trés-petit nombre
de rectifications a opérer ou de lacunes a remplir. En 1825, M. I'ab-
bé Lanci, trés-versé dans la connaissance des idiomes sémitiques
ou araméens, et fort peu satisfait, ainsi qu’Akerblad,"” du travail
de Giorgi, a proposé'*® une transcription en dialecte chaldaique et
une version italienne, qui se rapprochent beaucoup de la lecture
de I'académicien francais. Je les rapporte ici I'une et 'autre :

MAXm 8OO T XAODY 7935701 MaTavY
92 '9'%1 92 1 17O §2 N2y
8 N 9y ywwnwy 93 ny
(3n35pn) niw vaw na%a M3

Ad Aglibolo e Malachbelo, e il simulacro di argento, e gli ornamenti suoi,
fece a sue spese larchi, figlio di Chaliphi, figlio di Iarchi, figlio di
Lascémesc-séad, per la salute sua, e la salute de’ figli suoi, nel mese di
Scebat dell’ anno 547.

A ma priére, M. le duc de Luynes a bien voulu revoir, sur 'estam-
page qui m’avait été envoyé de Rome, la transcription et la traduc-
tion de M. I'abbé Lanci. Voici comment il transcrit en caractéres
hébraiques et traduit en latin le texte palmyrénien que reproduit
fidélement cet estampage :

=93 971793 "N ALY |8 92y ANAYM RODD 1T KN 1725701 a7k
(P A 2> T7 N muw paw AYA A M M by vywenwhaa ny

156 oc. cit. p. 578 et suiv. A Popuscule qu'il cite de I'orientaliste Rhenferd, il faut ajouter une lettre ol
Gisbert Cuper transmet 2 Bianchini la traduction faite par Rhenferd de I'inscription palmyrénienne dont
il s’agit. Cette lettre est insérée dans le tome 1 (p. 60-70) des Opuscula de Bianchini (Rom. 1754). L'écrit de
Rhenferd, publié en 1704, sous le titre de Periculum pheenicium, a été réimprimé en 1722, a Franecker, dans
le recueil in-4° des ceuvres de cet auteur.

1574, I'abbé Lanci, ouvrage cité (Spiegaz.), p. 145.

158 4id, p. 149.




1. Aglibolo et Malachbelo sacellum argenteum et decorationem ejus
fecit ex propria pecunia Iarchi,'** filius Chalifi,'*° filii
2. Iarchi, filii Lasemesceari,*** pro salute leochaice,'** filii sui, mense
scebat, anno 547.'¢

C’est-a-dire : «Iarchi, fils de Chaliphe (ou Kalife), fils de Iarchi, fils
de Lasemescear, a consacré a Aglibol et a Malachbel, a ses propres
dépens, une chapelle d’argent avec tous ses ornements, pour la
conservation de la vie de son fils Iéochaia, dans le mois de scébat
de I'année 547.»

Le déchiffrement de M. le duc de Luynes et celui de M. 'abbé Lan-
ci présentent entre eux, on le voit, quelques légéres différences. Le
premier de ces deux savants a désiré, avec sa modestie habituelle,
que son travail fiit soumis a un juge dont personne ne peut contes-
ter la compétence, M. Salomon Munk. J’ai d{i déférer a ce désir, et
il m’est trés-agréable d’avoir a dire que la transcription de M. le
duc de Luynes en caractéres hébraiques a obtenu 'assentiment de
M. Munk, sauf les mots rendus par pro salute Ieochaie, filii sui, qui,
selon lui, comme selon M. I’abbé Lanci, doivent se lire : 'm smn by
'mI3, c’est-a-dire, pro vita sua et vita filiorum suorum.

La traduction de M. le duc de Luynes et celle de M. I'abbé Lan-
ci s’accordent a nous montrer combien le texte palmyrénien dif-
fére du texte grec : I’habitant de Palmyre, ou de la Palmyreéne, qui
a composé la dédicace dans l'idiome national, reprend pour son
peére et pour lui-méme, dans cette dédicace, le nom qu’ils portaient
avant de se laisser imposer ou d’adopter des noms grecs ou ro-
mains; au lieu d’une statue d’argent, il est question ici, selon M.
de Luynes, d’une petite chapelle d’argent, ce qui nous donnerait a
comprendre que la statue dont parle le texte grec était placée dans
un sacellum, ou dans une niche. Enfin, selon les mceurs de I'Orient,
I'auteur de la dédicace palmyrénienne ne fait aucune mention de
sa femme, et ne désigne parmi ses enfants que ses fils (si 'on suit

159,11, larchi, de 17, «luna, mensis. » (Note de M. le duc de Luynes.)
160, m, Chalifi, de o, «successit, vires obtinuit; » cf. chalife, k5. Idem.

161 n .
1WwwowY, Lasemescear, ou de wow'Y, Lasemes, «solis; » W, scear, «porta.» Id.

162 . . .
wn, leochaia, de v, Iao; mn, «vivere fecit. » Idem.
163 4 . .
Les lettres numérales de la date sont curieuses, et je ne les retrouve pas absolument semblables
dans les autres inscriptions palmyréniennes que je connais : —7 500 +3>40 + A 5 +M 2=547. P est le 2
arabe. Id. — Ce sont ces lettres numérales que Rhenferd (Bianchini, Opuscula, t. 1., p. 69, 70) avait prises
pour un nom de prince ou de magistrat.




la traduction de M. Lanci et celle de M. Munk), ou que son fils Iéo-
chaia (comme traduit M. le duc de Luynes), parce que vraisembla-
blement ses autres enfants étaient des filles.

Dans les deux textes nous lisons le nom de Malachbel. 11
désigne ici le Soleil. Sur I'autel décrit plus haut, il s’applique a
Baal ou Bel lui-méme, représenté sous les traits d’'un dieu-soleil

et qualifié sol sanctissimus. Par-la, nous acquérons une nouvelle
preuve de la confusion qui avait fini par s’établir entre Baal et le
Soleil, chez les Syriens, comme entre Mithra et le Soleil chez les
Perses et les Romains. Malgré I'avis contraire du savant Selden,
qui veut,'* dans Aglibol, reconnaitre le dieu-soleil Alagabal ou
Elagabal, Aglibol, dans I'inscription bilingue de notre bas-relief

palmyrénien, est donc nécessairement le nom'®® qu’a Palmyre on

donnait a la Lune ou plutdt au dieu Lunus. Dans le texte grec,
comme dans le texte palmyrénien, Aglibol est nommé le premier;
et, bien que la dédicace s’adresse simultanément a Aglibol et a
Malachbel, c’est-a-dire a Lunus et au Soleil, Tite Auréle Héliodore
Hadrien, en présentant pour offrande une statue d’argent,
accomplissait sans doute un veeu particulier fait a Aglibol; car
I’argent, personne ne l'ignore, était partout le métal consacré a
la lune, comme l'or au soleil.’®® Cette supposition semble étre
confirmée par le soin que, sur notre bas-relief, on avait eu d’orner
d’une couronne a pointes la téte d’Aglibol et de le revétir du
costume militaire des empereurs romains, tandis que Malachbel,
vétu a l'orientale, s’y montre sans armes et sans couronne. C’est
une flatterie qui s’adresse aux dominateurs de la Palmyréne, et
qui ne peut nous laisser aucun doute, ce me semble, quant a la
prééminence accordée ici a Aglibol sur Malachbel, conséquence
naturelle du changement de sexe qu’une prescription hiératique,
passablement extraordinaire, avait fait subir au Soleil et a

264 e Dis syriis, syntagm. 2., cap. 1., p. 152, 153.

165 a ‘ Fras Ol AR ”
Ce nom, qui a été lu tantdt Agalibalus, tantét Iaribolus, n’a jamais été interprété d’'une maniére sa-

tisfaisante. Plusieurs érudits, au nombre desquels on est étonné de trouver Selden (loc. cit. p. 149), ont
proposé de le traduire par Deus ou Dominus rotundus, attendu, disent-ils, que I'antiquité identifiait Dieu
avec la sphére du monde. Je vois avec peine qu’a I'exemple de Selden M. le Dr. Stark, dans son savant ou-
vrage sur I'Orient hellénistique, cité plus haut, identifie (t. 1., p. 571) Aglibol avec Flagabal, et en fait le dieu
du soleil. Avellino ne commet pas cette erreur; il reconnait (Mémoire cité, p. 25) le dieu Lunus sous le nom
d’Aglibol, comme Halley et Barthélemy I'avaient reconnu sous le nom d’Iaribolus.

1665 le veeu s'était adressé au Soleil, Cest-a-dire 2 Malachbel, offrande aurait ét¢ une statue d’or ou

dorée. Telles étaient les statues consacrées a Apollon, a Mithra; et nous apprenons de Pausanias (5., 19.,
3) que, dans I’Altis, on voyait un xoanon d’Apollon dont la téte était dorée.




la Lune.'” Toutefois, si aprés avoir remarqué que, dans la
dédicace bilingue, Aglibol prend le pas sur Malachbel, on était
tenté de croire que celui-ci, dans les sculptures du bas-relief,
occupe la place d’honneur, puisqu’il est placé a la droite, et
Aglibol a la gauche de Vénus, représentée sous I'embléme du

cypres,'®® les médailles asiatiques dont je parlerai plus loin nous

prouveraient qu’on ne peut attacher aucune importance a cette
disposition, ni en tirer une conséquence quelconque; car elles
nous montrent le soleil et réciproquement la lune, tantét a la
droite, tant6t a la gauche de Vénus. Malgré cette variante, les
artistes ne croyaient pas sans doute violer le dogme qui assigne
a Mylitta une place habituelle au ciel entre le soleil et la lune,
les deux agents de la création et de la reproduction, les deux
astres chargés de donner a la terre la lumiére, la chaleur, I'eau et
la fécondité, les deux astres que '’hérésiarque Bardesane, au
rapport d’Abou’lpharage,'® appelait : le pére et la mére de la vie.
Un dogme semblable est formellement énoncé a I'égard de
Mithra dans les livres sacrés des Perses.””’ De la ces nombreux
monuments qui représentent le dieu ayant a sa droite le buste ou
le char du Soleil, et a sa gauche le buste ou le char de la Lune.
De la aussi ce commandement de la liturgie du Zend-Avesta,
qui, certainement emprunté aux Chaldéens d’Assyrie, veut
que le soleil et la lune soient invoqués en méme temps que

1671025 déja dit ailleurs (Recherch. sur Vénus, p. 20) que cette prescription hiératique me parait avoir
été elle-méme la conséquence forcée d’une révolution politique qui, ayant amené sur le tréne d’Assyrie
une femme ambitieuse et douée d’une haute intelligence, Sémiramis peut-étre ou toute autre, avait causé
une grave perturbation dans les institutions civiles en faisant descendre 2 une position subordonnée le
mari de la reine. D&s lors, un des rapports les plus essentiels qu’on avait précédemment établis entre les
institutions civiles et les institutions religieuses se trouvait tout 4 coup rompu par la force et la violence.
Pour rétablir 'assimilation de la reine et du roi aux dieux créateurs du monde, il fallut sans doute faire
intervenir un décret sacerdotal, qui transporta a la divinité féminine la prééminence jusqu’alors attribuée
2 la divinité male, et qui, en méme temps, déclara la lune male et le soleil femelle, changeant ainsi le sexe
qu’auparavant on avait assigné a ces deux astres. Un nombre considérable de monuments figurés attestent
cette innovation religieuse et confirment sur ce point le témoignage de notre bas-relief palmyrénien. Et,
chose aussi remarquable que conforme aux régles suivies par le sacerdoce dans I'antiquité, le changement
de sexe du soleil et de la lune se révéle avec non moins d’évidence dans les langues d’Orient et dans celles
d’Occident. En Orient, selon que les peuples se soumirent ou non 2 la révolution politique et a la réforme
religieuse dont j'entends parler, nous voyons uniformément, dans leurs idiomes respectifs, le mot lune
prendre le genre masculin, ou conserver le genre féminin, et les mots soleil et amour, qui souvent sont
synonymes, prendre le genre féminin, ou conserver le genre masculin. En Occident, la langue grecque, la
langue latine et les idiomes qui en sont dérivés ont conservé le mot lune au féminin, et les mots soleil et
amour au masculin; tandis que les langues germaniques et les langues slaves, dont la formation et I'impor-
tation d’Asie en Europe sont d’une époque beaucoup moins ancienne, affectent a la lune le genre masculin,
et aux mots soleil et amour le genre féminin.

168p1.3, 1.
1
%%pag. 125.

1 .
7OZend—Avesm, t. 1., 2€ partie, p. 28; t. 2., p. 13.




Mithra dans les priéres composées en ’honneur de ce dieu.'”*
De plus, le Zend-Avesta renferme deux priéres particuliéres
(néaeschs) qui s’adressent, lune au soleil,'”* 'autre a la lune,'”
et il impose aux mazdéiesnans 'obligation de réciter entre ces
deux priéres le néaesch et l'iescht de Mithra.'”* Ne nous étonnons
donc pas de voir un habitant de Palmyre qualifier le soleil et

la lune dieux de la patrie. 1ls regoivent la méme qualification,
non-seulement dans une autre inscription lapidaire trouvée a
Palmyre,'”® mais aussi dans les trois inscriptions citées,"”® qui
proviennent d’'une montagne de Syrie, appelée Scheikh Béréquet.
Au témoignage des monuments de tout genre qui attestent
combien était répandu, dans ’Asie occidentale, le culte de ces
deux divinités, vient s’ajouter le témoignage, pour ainsi dire,
officiel qui résulte d’'une médaille impériale, frappée a Tripolis,
en Phénicie,"”” médaille dont le type nous offre, au revers de
la téte d’Antonin le Pieux, les images debout du Soleil et de la
Lune personnifiés et entourés de la légende grecque : HAIOC -
CEAHNH - TPIIIOA1twv. Les formules latines de consécration, SOLI
+ INVICTO ¢ ET * LVNAE « AETERNAE'’® ; AETERNITATI ¢ SACR ¢ SOLI
+ ET » LVNAE'”?; SOLI » AETERNO * LVNAE,**° ou simplement, SOLI
ET ¢ LVNAE,' se rencontrent bien souvent sur les monuments
lapidaires, et attestent, a leur tour, que les Romains, comme les
Grecs, avaient adopté, dans I’Asie occidentale, 'usage d’adresser
nominativement leurs voeux au Soleil et a la Lune divinisés.

De méme que notre bas-relief palmyrénien, le troisiéme mo-
nument de Syrie dont il me reste a parler nous montre ces deux
divinités formant une triade secondaire avec la Vénus asiatique
représentée sous le symbole du cyprés pyramidal. Mais ici le So-

7 1hid +. 2., p. 15, 16; 204-232.
172 id, p. 8-1a.

173 1bid. p. 16-19.

174 1hid. p. 15, 16.

175Wood, Rud. Palmyr. p. 27, n° 4 (cf. Philosoph. Transact. vol. 48., p. 691, n° 4). Corp. inscript grecar. vol.
., n° 4480.

176 Ci-dessus, p. 17.

177 pellerin, Mélang. de div. méd. 1., p. 343. Eckhel, D. N. 3., p. 374. Mionnet, Descript. de méd. 5., 400, 401,
° 426.

178 G ruter, Inscr. antig. p. 33., nn. 5, 6.

17914, ibid. p. 32., n. 9.

18014, ibid, n. 10.

8114, ibid. p. 31.,nn. 11, 12, 13. Maffei, Mus. veron. p. 81, n. 10.




leil et 1a Lune, au lieu d’étre figurés sous une forme humaine, sont
eux-mémes représentés chacun sous I'embléme de cet arbre sa-
cré, symbole de vie, preuve nouvelle et irrécusable que le cypres
sculpté sur le bas-relief et sur 'autel palmyrénien du Musée ca-
pitolin est bien réellement, comme je I’ai avancé, I'image symbo-
lique de la Vénus qu’adoraient les Syriens. Le monument qui nous
fournit cette preuve est un petit tréne votif, de forme asiatique
et de bronze, que M. Henri Guys, ancien consul de France a Bey-
routh, a rapporté de Syrie, en 1848, et qu’il a cédé au cabinet des
médailles et antiques de la Bibliothéque impériale. Ce tréne n’a
que 28 a 29 centimétres de haut, sur 12 a 13 de large. Il est sup-
porté par quatre griffes de lion, et orné, en relief, sur chacune de
ses faces latérales, d’un lion debout, marchant de gauche a droite
et formant une saillie trés-prononcée. La face antérieure est dé-
corée de trois cyprés pyramidaux également en relief, placés sur
un méme plan. Celui qui s’éléve au milieu des deux autres les dé-
passent d’un tiers environ. Ce monument votif'*? ne doit remon-
ter qu’a la derniére période de la domination romaine sur la Syrie.
Le style en est lourd, incorrect, et entaché de tous les défauts qui
accusent une époque de décadence. LAcadémie en jugera par les
deux dessins que j’ai placés sous les n°® 1 et 2 de la planche 5, et qui
représentent ce petit tréne, I'un de face, 'autre de profil. Mais, a
mes yeux, il rachéte toutes ses imperfections par le fait nouveau
qu’il apporte a la science archéologique; et ce fait, bien qu’il soit
unique jusqu’a ce jour, est néanmoins en parfaite harmonie avec
les témoignages qui résultent des documents écrits. Lucien, ou plu-
tot 'auteur inconnu du célébre Traité sur la Déesse de Syrie,'** la
Vénus assyrienne, ne nous apprend-il pas'®* que, dans le temple
d’Hiérapolis, la statue de cette antique divinité était assise sur des
lions, et celle du dieu, son époux, assise sur des taureaux? Et ces
deux espéces de quadrupédes ne représentent-elles pas, dans le
langage symbolique, 'une le soleil, I'autre la lune'®* ? De plus, la

182} o5 témoignages ne manquent pas pour prouver que souvent les anciens consacraient, dans les
temples, des trones d’or, d’ivoire ou de bronze. Je désigne celui-ci comme un monument votif, parce qu'il
ne m’est pas démontré que, malgré la dépression circulaire qui se fait remarquer dans I'intérieur, une
statuette ait jamais été placée sur ce petit trone.

183 . . i i L Lo, PR
Si je suis bien informé, un savant helléniste, M. le professeur Immanuel Bekker, qui prépare une
édition critique des ceuvres de Lucien, a lu récemment & I'’Académie royale de Berlin une dissertation com-
posée dans le but d’établir que ce satyrique grec n’est pas 'auteur du traité Iepi tijg cvping Oeod.
184 .
De Dea syria, 31, 32; ed. Lehmann.

185 5
Voyez mes Recherches sur le culte de Vénus, p. 220-227.




déesse n’avait-elle pas la téte ceinte des rayons du soleil, en méme
temps qu’elle portait, parmi d’autres attributs, ceux d’Artémis ou
Diane, et de Séléné ou la Lune'® ? De son cdté, Macrobe a soin de
nous dire que, chez les Assyriens, des lions étaient placés aux pieds
d’Atergatis, par la méme raison que, chez les Phrygiens, on attelait
des animaux de cette espéce au char de la Mére des Dieux, qui est la

Terre.'® Or Atergatis, divinité également tellurique, est la méme

que la Déesse de Syrie. Strabon'® et Pline,'®* aussi bien que Ma-

crobe, ne nous laissent aucun doute sur cette identité. Le passage
cité du traité attribué a Lucien recoit méme une éclatante confir-
mation du témoignage d’'un moyen bronze'* frappé en ’honneur
d’Alexandre Séveére a Hiérapolis méme,'* dans la Cyrrhestique. Il
représente,'*” au revers de la téte radiée de ce prince, et entourés
de la légende OEOI - CVPIAC - IEPOIIOAITQN, la Déesse de Syrie as-
sise sur une couple de lions, et son divin époux, Baal ou Bel, assis
sur un couple de taureaux. Entre ces deux divinités s’éléve un sacel-
lum surmonté d’une colombe, oiseau de Vénus; un lion placé au bas
de cet édifice achéve de le caractériser comme un sanctuaire par-
ticuliérement consacré a la déesse.’* Ce type, a quelques légéres
différences pres, se reproduit au revers d’une belle tétradrachme

186 A !
De Dea syria, loc. cit.

187 oA\ ) "
«Sub eodem (Atargatis) simulacro species leonum sunt, eadem ratione, terram esse monstrantes,

qua Phryges finxere Matrem Defim, id est terram leonibus vehi.» (Saturnal. 1., 23.; edit. Varior.)

188 . . ey v b . ~ 2 ~ 5 . . Py
... | BauPokn, fiv xai ESecoav kai ‘Tepav méAwv kahodow, &v fj Tiudor v Zupiav Bedv TV

"Atapyériv. (Geogr. 16., p. 748, Casaub.)
189, Bambycen, quz alio nomine Hierapolis ... ibi prodigiosa Atargatis ... colitur. » (H. N. 5., 19., 1.)
19oPour me conformer a 'usage suivi jusqu’a présent, j'emploie, dans ce mémoire, les dénominations

vulgaires de petit bronze, moyen bronze, grand bronze, médaillon, quoique je reconnaisse combien M. le comte

Borghesi est fondé a proposer de leur substituer les dénominations scientifiques qui résultent des divi-

sions et subdivisions légales de la monnaie chez les Romains. Voyez la lettre de ce savant archéologue a

M. I'abbé Cavédoni, datée du 13 aofit 1849, et insérée par ce dernier dans sa Numismatica biblica (Modéne,

1850, in-8°), p. 111-136.

191 e niom, sur les médailles, est écrit : Hiéropolis.
192 cette belle et rare médaille, qui appartient au cabinet impérial de Vienne, est figurée sous le n®

1 de la planche 3 B de mes Recherches sur Vénus. Les numi ne l'ont pas toujours interprétée avec

une connaissance suffisante de la mythologie orientale, bien que Eckhel, leur illustre maitre, edt tracé la

route A suivre, en rapprochant de cette médaille le passage cité du traité De Dea syria (Voy. D. N. 3., p. 262,

263). 11 ne lui avait pas échappé non plus (ibid. p. 296) que Ia belle tétradrachme de Caracalla, dont je parle

quelques lignes plus bas, se rapporte au méme passage. Toutefois le revers de cette tétradrachme n’est pas

absolument semblable A celui de la médaille impériale de Hiérapolis, quoiqu’on pét conclure le contraire
de ces paroles d’Eckhel (ibid. p. 263) : «In quo (tetradrachmo) eadem omnino est aversa, nisi quod pro
leone inferne conspicitur aquila. » C'est une légére inadvertance; car plus loin (bid. p. 296) il décrit ainsi
ce méme revers, d’aprés Pellerin : «Sacellum, intra quod signum militare, numine hinc et inde adsidente,
quorum uni adstat leo, alteri taurus ... »

193

Ce lion marche de gauche 2 droite, comme chacun des deux lions qui ornent le petit trone votif
figuré ici sous les n°S 1 et 2delapl. 5.




de Caracalla, frappée a Antioche de Syrie, décrite premiérement
par Pellerin, puis par Eckhel'**; mais, 3 mon grand étonnement,

omise par Mionnet dans sa Description de médailles et dans son
Supplément.

D’autre part, quelques médailles impériales, frappées dans
I'lle de Cypre'* et a Sardes,

1% ont pour type un cone, symbole

de Vénus, placé au milieu du temple de la déesse, et ce temple
est surmonté de l'astérisque du soleil, superposé au croissant
de la lune. Un coéne, d’origine asiatique, que j’ai publié’®’ il
y a déja plusieurs années, nous montre la Vénus orientale,
hermaphrodite, tenant de la main droite un serpent, symbole de
vie,'? la téte couronnée des rayons du Soleil, et de la main gauche
un autre serpent, celui-ci surmonté d’un croissant. Une pierre
gravée, que j'ai également publiée,'”® représente Vénus assise
sur un trone, ayant a sa droite le soleil, a sa gauche la lune.”
Plusieurs médailles impériales d’Apollonia d’Illyrie, dont il sera
question plus loin, portent, a leur revers, 'image de la déesse
pareillement assise sur un trdne, mais placée au milieu d’'un
temple flanqué de deux cypres, qui sont, n’en doutons pas, le
cyprés du soleil et celui de la lune, et surmonté de cinq autres
cypres, qui ne peuvent étre que les représentants des cinq autres
planétes.”®" Bientdt nous verrons sur des bas-reliefs d’époque
romaine Mithra placé de méme entre sept cypres, embléemes des
sept planétes, ou simplement entre deux cyprés plantés, 'un
a coté du buste de la Lune, I'autre a coété de celui du Soleil.

194 z oo 5 q e " a
94D, N.t. 3., p. 296. — Cette tétradrachme parait étre restée unique, et j'ignore méme entre les mains
de qui elle se trouve; le médaillier de la Bibliothéque impériale ne la posséde pas.
1 5
95 Voy. mes Recherches sur Vénus, pl. 1., n° 12.
196 . , . P
96 Mionnet, Supplém. 7., 422, n° 481; Descript. de méd. 4., 125 et 126, n° 714.
1 5
97 Recherch. sur Vénus, p. 32-118; pl. 1.,n°S 1et 1 a.
198 .
Ibid. p. 35 et 36.
199 P =
Voyez Recherch. sur Vénus, pl. 14. G, n° 4.

200; o5 monuments de P'art établissent de méme des rapports directs entre d’autres divinités généra-
trices et le soleil et la lune. Les représentations figurées de Zeus ou Jupiter, de Héra ou Junon, en four-
nissent des exemples aussi bien que celles de Pan, le dieu créateur par excellence. Parmi ces dernieres, je
citerai un vase peint d’Apulie, trés-curieux et publié par M. Ed. Gerhard (Lichtgottheiten, p. 8; pl. 3., n° 3);
il représente Hélios et Séléné, tous deux debout sur un quadrige placé dans une barque, selon un usage
hiératique, que I'Asie occidentale peut revendiquer tout aussi bien que 'Egypte. Le char est précédé par
le dieu Pan, qui lui sert de guide. Sur un autre vase (cratére) peint, M. Th. Panofka (Vases Blacas, n°® 17 et
18) croit reconnaitre le méme dieu placé entre le quadrige du Soleil et la Lune personnifiée.

201} ¢ e 4 de la planche 8 ci-jointe offre un exemple de ce type. Ailleurs Vénus, comme déesse 3 la fois

solaire et lunaire, est représentée assise sur un trone, ayant 3 ses pieds deux griffons, symboles du soleil
et de la lune, et portant sur la main droite une chouette, embléme de la nuit. (Voyez mes Recherches sur
Vénus, pl. 14. H, n° 10.)




Enfin, au revers de deux médailles impériales frappées a Perga
(Pamphylie), en ’honneur d’Aurélien, et figurées sous les n°® 1 et
2 de ma planche 14, nous voyons a 'entrée du temple d’Artémis,
divinité qui se confond avec Vénus, un cone, image symbolique de
chacune de ces deux déesses, placé entre deux cyprés plantés,
I'un sous I'astérisque du soleil, 'autre sous le croissant de la

lune.??

Il n’est donc pas douteux que, sur la face antérieure de notre
tréne votif,**® orné latéralement des deux lions de la Déesse de Sy-
rie, les trois cyprés représentent symboliquement la déesse elle-
méme, le soleil et la lune, qui forment ici, comme sur le bas-relief
palmyrénien, une triade secondaire, a la fois céleste et tellurique.
Remarquons que 'auteur de ce petit monument, fidéle aux régles
de l'art asiatique, a eu soin d’indiquer, dans cette triade, la supé-
riorité des fonctions et du rang de la Déesse de Syrie, en donnant
au cypres qui la représente des proportions colossales, et aux deux
cypreés qui représentent le soleil et la lune, de trés-humbles pro-
portions. Tel est aussi le contraste que nous offrent, sur les mé-

202 Quelquefois le cone, embléme d’Artémis, est placé entre le Soleil et la Lune représentés tout a la
fois sous leur forme d’astres et sous une forme humaine (voy. Recherches sur Vénus, p. 48 et 49, pl. 1., n°
13). C’est aussi sous I'embléme d’une pierre conique que le dieu Men ou Lunus était adoré a Carrhes, en
Mésopotamie. Nous en avons la preuve sur des médailles coloniales, frappées dans cette ville en I'hon-
neur de Septime Sévére, et longtemps attribuées 3 Zlia Capitolina, 'ancienne Jérusalem. Lorsqu’en 1847,
M. Adolphe de Rauch faisait insérer dans le 19 volume des Annales de I'Institut archéolog. (p. 282; pl. P, n°
5) une description et un dessin d’une monnaie coloniale frappée a Carrhes, sous le régne de Septime Sé-
vere, il la croyait inédite, et pensait que, pour la premiére fois, on avait sous les yeux une représentation
du temple érigé dans cette ville en ’honneur du dieu Lunus. Mais il ignorait que, dés 'année 1837, j'avais
publié, sous le n° 9 de la pl. 15 de mes Recherches sur Vénus, une piéce coloniale, inédite, de laméme ville et
aleffigie du méme empereur, qui faisait connaitre la forme de ce temple. Par une circonstance fortuite,
dix ans plus tard, je publiais, en méme temps que M. de Rauch, dans le volume cité des Annales (p. 45; pl.
C, n° 3), une autre monnaie coloniale de Carrhes, égal inédite, tré 1 a celle que posséde
cet habile numismate, mais d’un coin différent, et dont le revers, mal frappé, offre en entier la facade du
temple de Lunus, sans permettre de lire la Iégende. Ce dernier défaut se retrouve a peu prés sur la piéce

que j’avais publiée en 1837 et reproduite en 1847, sous le n° 10 de la planche 38 des Monuments inédits de
IInstitut archéolog. 11 nous explique pourquoi ces deux piéces, qui appartiennent au riche médaillier de la
Bibliothéque impériale, y sont restées classées 2 Zlia Capitolina, jusqu’au moment ol M. de Rauch, ayant
sous les yeux un laire parfai conservé, I'aj i attribué a Carrhes devenue colonie
romaine sous le nom d’Aurelia Carrhenorum. C’est avec leur fausse attribution 2 Zlia Capitolina que j’avais

=

publié les deux piéces que posséde la Bibliothéque impériale; et, de plus, trompé, comme mon dessina-
teur, par I'état fruste du revers d’une de ces monnaies, j’ai commis I'erreur de prendre pour des cyprés les
deux i ilitaires entre I lles est placé I'embléme conique du dieu Lunus. Le bel exemplaire
publié par M. de Rauch m’a fait reconnaitre ma méprise; et si je reproduis ici, sous le n° 4 de la planche 6,
celui dont javais donné un dessin en 1837 et en 1847, c’est afin que I’Académie puisse juger de la fausse
apparence qui a causé cette méprise. A mon grand regret, I'erreur s’est reproduite, en dernier lieu, dans

une note que j’avais remise 3 mon savant ami M. le vicomte de Santarem au sujet de l'arbre du soleil et de
Varbre de la lune qui servent & caractériser I'Asie ou I'Inde sur plusieurs cartes géographiques du moyen
4ge. Cette note a été imprimée, sans que j'en aie pu voir et corriger les épreuves, dans le 3¢ volume (p.
506-513) de I'important ouvrage de M. de Santarem, intitulé : Essai sur I'hist. de la cosmogr. pendant le moyen
dge, etc. Paris 1852, in-8°, avec atlas gr. in-fol.

A5, 5.,n°5 1et2.




dailles citées de Perga, le cone colossal, qui tient lieu de I'image
d’Artémis, et les deux petits cypres plantés auprés de ce cone, et
surmontés, I'un, de I’astérisque du soleil, 'autre, du croissant de
la lune. Tel est encore le contraste qui se manifeste sur une mé-
daille d’Ephése,”* ou, au revers de la téte de Septime Sévére, nous
trouvons le simulacre de Junon Pronuba placé entre deux petites

figures nues et assises a terre, au-dessus desquelles on voit, dans

le champ, le soleil et la lune. Les graveurs cependant ne se sont
i

pas toujours assujettis a la régle que je constate. C’est du moins ce

qu’il est permis de croire, sil’on admet comme exact le dessin, plus

que médiocre, que Pembroke®” a publié d’'une monnaie autonome

d’Apamée. Cette piéce, qui nous reporte en Syrie et qui me semble
étre restée unique,”® aurait pour type, au revers de la téte laurée
d’un personnage male, mais imberbe, trois cypreés®” de taille égale,
plantés sur un méme rang. Je n’ai pas vu l'original, et je ne puis
dire si, comme il est arrivé quelquefois, le dessinateur n’a pas pris
ici trois épis de blé pour trois cyprés. Dans le cas ou il ne se serait
pas trompé, il y aurait un rapprochement intéressant a faire entre
ces trois cypreés gravés au revers d’'une monnaie frappée dans une
ville de Syrie, et les trois cyprés placés sur la face antérieure du
tréne votif trouvé dans la méme contrée et consacré a la divinité
qui s’appelait la Déesse de Syrie.

Les trois monuments syriens, ot Vénus vient de se révéler a
nos yeux sous I'embléme du cyprés pyramidal, me conduisent
tout naturellement a rechercher si quelque trace d’une
représentation semblable, ou, du moins, de l'attribution du
cypreés a Vénus, ne se découvre pas dans la Babylonie et I’Assyrie,
ces deux contrées célébres®® qui furent le berceau du culte de la
déesse, et qui voyaient des foréts de cypres croitre spontanément
sur leur sol. Je ne m’arréterai pas a examiner quelle présomption,

204 .

Mionnet, Suppl. 6., 156, n° 502.
205 . .

Numism. antiq. pars 2., tab. 73.
206 Foreretind AR q i

Elle me parait avoir échappé 2 I'attention de Mionnet.

207 ces trois cypres, tels que les a reproduits le dessinateur de Pembroke, présentent chacun, au-
dessous de la naissance de leur feuillage, une saillie ou une espéce de crochet que forme un court rejeton et
qui se retrouve 4 la méme place, soit sur le tronc du plus grand des trois cyprés qui ornent le tréne votif de
la Déesse de Syrie (pl. 5., n° 5), soit sur le tronc d’'un cyprés planté a c6té d’Apollon, au milieu d’un disque
d’argent dont il sera question plus loin (voy. ma planche 20., n° 5).

2085t rabon (Geogr. 16.) comprend Babylone dans I'Assyrie; mai les inscriptions gravées en caractéres
cunéiformes sur les monuments antiques de la Perse donnent constamment des noms distincts a I'Assyrie
et ala Babylonie.




a cet égard, il serait permis de tirer d’'un passage ou Strabon,*®®
décrivant I’Atacéne, rapporte qu’aux environs d’Arbéles on
trouve un cyparissén ou cupressetum (0 KUTAPLGGWV), une source
de naphte, des feux sacrés (t& mup&) et un temple d’Anea (T6
tfiG Avaiag iepdv). Cette divinité est la méme que 1’Anahid ou la
Vénus-Mylitta des Babyloniens et des Assyriens; mais, bien qu'un

illustre géographe allemand, M. Carl Ritter,”° n’ait pas hésité

a croire qu'il s’agit ici d’'un bois de cyprés consacré, comme le
temple, a la déesse Anza, le texte du géographe d’Amasie ne
me semble pas établir explicitement le fait. Observons toutefois
qu’'a l'exemple des autres écrivains grecs, Strabon attache
ici au mot kumapioowv un sens qui implique I'idée d’un bois
sacré.”"* C’est un pareil cupressetum que nous offre un bas-relief
qui décore une portion de la face sud-est du palais assyrien
découvert a Khorsabad par M. Botta.”’’ On y remarque une
colline plantée de cyprés, au milieu desquels est placé un pyrée.
Quatre colombes voltigent entre ces arbres, et nous rappellent
que le nombre quatre et la colombe étaient consacrés a Mylitta,
comme a Vénus. Un autre bas-relief de Khorsabad®”® nous
fournit une preuve bien plus certaine de 'attribution du cypreés
a la déesse; mais la scéne qu’il représente nous transporte
évidemment hors de 'empire assyrien; car elle fait partie d’'un
grand tableau destiné a perpétuer le souvenir de la prise d'une
ville ou d’une forteresse par I'armée du roi d’Assyrie. Dans cette
scéne, nous voyons des soldats assyriens occupés a démolir et a
piller plusieurs édifices, parmi lesquels on distingue un petit
temple, a fronton triangulaire, qui, sans aucun doute, était
consacré a la Vénus asiatique, puisque, devant cet édifice, est
placé, sur un socle, le groupe d’une vache allaitant son veau. La
plupart des archéologues reconnaissent aujourd’hui avec moi
que, chez les peuples de I’Asie occidentale et particuliérement
chez les Phéniciens et dans leurs colonies, ce groupe symbolique

299 Geogr 16., p. 738.

210 e Erdkunde, 11., p. 577, 578.

211 N N + N ) o " "
On ne peut appliquer le méme sens aux plantations de cyprés qu’Ammien Marcellin (24., 6., 3) vit

dans les environs de Ctésiphon et dont il parle en ces termes : «In agro consedimus opulento, arbustis et
vitibus et cupressorum viriditate leetissimo.»

212 -

Monum. de Ninive, pl. 107., n° 13, et pl. 114.

23 14id, pl. 141., salle 13., n° 4.




représentait Vénus et I’Amour?**; de plus, des boucliers coniques,

dont le centre est orné en saillie d'une téte de lion,””* animal
consacré a la déesse, sont suspendus aux fenétres du temple. Ne
nous étonnons donc pas si cet édifice, comme le trone votif de
la Déesse de Syrie,”® fut décoré de trois cyprés pyramidaux :
I'un est placé au sommet du fronton, les deux autres s’élévent
derriére les deux personnages qui gardent 'entrée du temple.*’
Quelques-unes de ces particularités, de méme que 'ornement
en échiquier ou en treillis?® qui couvre toute la surface du
tympan, me portent a conjecturer que la ville ou la forteresse qui
renfermait ce temple était située en Phénicie ou, du moins, sur
un territoire soumis a la domination phénicienne.

Si nous ne reconnaissons avec certitude le cyprés sur aucun
des bas-reliefs qui ornent les palais assyriens découverts a
Nimroud et a Koyoundjuk par M. A. H. Layard*’; et si les
bas-reliefs du palais de Khorsabad nous offrent les deux seuls
exemples cités de I'emploi du cyprés avec un sens religieux,”*
n’oublions pas que nous sommes loin de posséder la série entiére

ZLY Voy. mes observations 2 ce sujet dans le recueil des Mémoires de I'Académie, nouvelle série, t. 15., 26
partie, p. 80, note 6; et dans mes Recherches sur le culte de Vénus, p. 165-168; Atlas, pl. 14. G, n°S 9, 10,12, 13,
18; pl. 14. H, n° 2-6, 9. L'obélisque grec découvert dans la vallée du Xanthus, en Lycie, par M. Ch. Fellows
(An account of discoveries in Lycia, p. 169 et suiv. pl. pour la p. 170), met hors de toute contestation mon
interprétation du groupe dont il s’agit. Un des beaux bas-reliefs qui ornent cet obélisque nous montre, sur
la face occidentale, deux images de Vénus placées en regard I'une de I'autre. La premiére nous offre, sous
une forme purement humaine, I'Aphrodite des Grecs, assise et entiérement vétue. La seconde, posée surun
cippe, représente Astarté figurée, a la maniére orientale, par le groupe symbolique d’une vache allaitant
son veau. A ce témoignage, si decisif, il ne me reste plus qu'a ajouter celui qui résulle d’un fragment de
cylindre assyrien, oli I'on voit aussi une vache allaitant son veau. Ce cylindre provient des secondes fouilies
de M. Layard.

215 a N . a0 Lo
Cet ornement nous rappelle les tétes de lion placées en saillie sur les murs extérieurs du temple de

Dendérah consacré a Vénus-Hathor.
216 .. .
Ci-dessus, p. 51 et suiv. pl. 5., n° 1 et 2.

217 Zud A P . " 4 4
Ces deux personnages nous révélent peut-étre I'origine d’un usage qui nous est attesté par les mé-
dailles sassanides olt nous voyons I'autel du feu également gardé par deux personnages, sous les traits de
qui on a méme cru reconnaitre le roi et la reine de Perse.

218 PRI 11 4 . P Z
Un semblable échiquier ou treillis sert fréquemment de soubassement aux sujets religieux repré-
sentés sur des cones, des métroides et des scarabées de travail phénicien.

219 ¢ 1616 voyageur désigne, avec raison, sous le nom de sapins (fir-trees) les arbres plantés sur le sol
d’une contrée montagneuse, traversée par une armée assyrienne dont la marche est représentée sur un
desb: liefs qu'il a découverts a K djuk ( of Nineveh, pl. 81). I remarque judicieusement
(ibid. p. 18) que cette contrée devait étre située  une grande distance de Ninive, et au nord de I'empire
assyrien, puisque le sapin ne croit pas au-dela des limites septentrionales de I'Assyrie.

2201 o5 cypres que I'on voit sur d'autres bas-reliefs du palais assyrien de Khorsabad (Monum. de Ninive, pl.
108.,109.,111-113.), sont plantés, comme ornement, dans un parc oil le roi se livre a 'exercice de la chasse.
Peut-étre cette scéne fait-elle partie d’une féte analogue 2 la féte des rois, qui, en Perse, selon Firdousi, nous
le verrons plus loin, se célébrait anciennement dans la partie des jardins ou du parc des palais des rois
d'Irén qui était ornée de hauts cyprés.




des sculptures qui décoraient ces vastes et somptueux édifices** ;
n’oublions pas non plus qu’il nous reste a interroger les petits
monuments exhumés des ruines de Babylone et de Ninive.
Parmi ceux-ci, plusieurs cylindres et plusieurs coupes, dont le
témoignage n’a jamais été invoqué dans la question qui nous
occupe, présentent des exemples certains de l'attribution du
cypres a la déesse Mylitta. Ils peuvent ainsi, on va le voir, suppléer
aux documents écrits et aux grands monuments de sculpture
qu'ont fait disparaitre, depuis tant de siécles, les révolutions
politiques et les bouleversements physiques qui détruisirent de
fond en comble I'empire assyrien, ses institutions, ses belles et
vastes cités, ses édifices publics, réputés si longtemps, les uns
et les autres, les plus étonnantes merveilles de l'art et de la
magnificence de I'Orient. Un passage important, recueilli par
Moise de Khoren, mais jusqu'a ce jour resté inapercu et sans
commentaire, nous permettra aussi de constater que, dés une
époque trés-reculée, le culte de Mylitta et du cyprés pyramidal
fut porté du territoire assyrien dans la partie de I’Asie antérieure
qui successivement regut les noms de Haigasdan et d’Arménie.

Je place sous les yeux de ’Académie les dessins de quatre
cylindres assyriens,”” ou la présence du cyprés au milieu de
scénes d’initiation,?”® sur lesquelles je me réserve de m’expliquer
ailleurs, nous autorise a reconnaitre, comme nous I'avons fait sur
les trois monuments syriens décrits plus haut, que le cyprés est
I'image symbolique de la déesse qui présidait aux mysteres. Le
premier de ces cylindres appartenait autrefois 2 M. J. Robert
Steuart. J'ignore en quelles mains il est passé depuis la mort bien
regrettable du possesseur et la vente publique de sa précieuse
collection. Deux autres®* sont déposés au Musée britannique; le

221 5y moment méme o ces lignes s'impriment, je regois de M. Layard un exemplaire d"un beau volume
qu'il vient de publier (Londres, 1853, gr. in-8°, fig.) et qui contient la relation de sa seconde expédition dans
I’Asie occidentale. Cet important ouvrage, intitulé : Discoveries in the ruins Of Nineveh and Babylon, etc. est
orné des dessins d’un grand nombre de monuments assyriens, parmi lesquels je remarque (p. 232) deux
bas-reliefs tirés des ruines de Koyoundjuk et représentant chacun un jardin royal, planté de cyprés et
d’une autre espéce d’arbre, moins facile 4 reconnaitre. Je trouve en méme temps, 2 la p. 604, le dessin du
cylindre assyrien dont j’ai parlé ci-dessus (p. 59 et 60, note 4).

225 9.,n°51,2,4et5.

223 s initiations, en Orient, comme chez quelques peuples d’Occident, avaient lieu dans des gtottes
ou des antres; et si je fais remarquer ici que les cyprés, dont I'Odyssée (E, 63-65) vante la bonne odeur,
ombrageaient I'entrée d’une grotte, C’est que ce poéme renferme plus d’une allusion 4 des initiations ou
4 des métamorphoses qui faisaient partie d’une institution de mystéres d’origine asiatique. Je reviendrai
plus loin sur cette observation.

245 9.,n°S Zet5.




225

quatriéme®” se conserve au cabinet des médailles et antiques de

la Bibliothéque impériale. Aprés ces quatre cylindres, je pourrais
en produire ou en citer beaucoup d’autres qui offrent, comme ici,
la représentation de Vénus-Mylitta sous 'embléme d’un cypreés,
dont la forme est plus ou moins conventionnelle.?”® Il me suffira,
sans doute, de dire qu’il en existe un grand nombre, dans les

collections publiques?’ ou privées, depuis que les fouilles et les

voyages en Orient ont enrichi 'Europe d’'une masse considérable
de cylindres assyriens, babyloniens, phéniciens ou persépolitains,
petits monuments qui étaient encore trés-rares a I'époque ou
feu M. CL. Rich en recueillait une trentaine a Bagdad et dans les
ruines de Babylone et de Ninive. Toutefois, parmi ceux qu’on
posséde, il ne serait pas facile d’en indiquer plusieurs qui pussent
présenter un second exemple d’une particularité intéressante
que nous offre un cinquiéme cylindre, figuré sous le n° 3 de la
planche 9. Celui-ci, qui, de méme que le n° 4, appartient a
la Bibliothéque impériale, porte deux cypreés au lieu d’un seul.
Au-dessus de ces deux arbres, plantés a c6té I'un de I'autre, est
gravé un astérisque cruciforme, qui représente ici, comme sur
beaucoup d’autres cylindres, I’étoile de Vénus-Mylitta.?”® Si nous
nous reportons aux divers monuments figurés ou déja nous avons
trouvé la déesse placée, ainsi qu’Artémis et Mithra, entre le
cypres du soleil et celui de la lune, nous ne pourrons mettre en
doute que, sur notre cylindre, les deux cyprés plantés au-dessous
de I'étoile de Vénus-Mylitta ne soient également les images
symboliques des deux astres qui caractérisent la puissance
génératrice de la Reine des cieux.

Sur un grand nombre de coupes de bronze, travaillées au
repoussé et découvertes dans les nouvelles fouilles que M. Layard
a faites derniérement a Nimroud et a Koyoundjuk, pendant sa
seconde expédition,”” on voit, comme sur les cylindres ici

225 hid. e a.

226] o5 cypres des jardins royaux représentés sur les bas-reliefs de Khorsabad, sur les coupes de bronze
ou d'argent doré et sur les plats d’argent doré dont il sera question plus bas, affectent aussi des formes
conventionnelles. Ceux qui sont sculptés sur les murs de Persépolis se rapprochent un peu de la nature.

2271 ¢ Musée royal de la Haye en posséde, 3 lui seul, sept ou huit de cette catégorie. Il s’en trouve plu-

sieurs aussi dans le musée du Louvre et dans le Musée britannique.
228 5 S :
Mém. de I’Acad. des inscript. t. 17., 17 partie, p. 370, 371; p. 3.,n°> 2 et 5.
229 . : P . ; 5
Je tiens ce renseignement de M. Layard lui-méme, dont je ne saurais trop louer 'empressement
3 faire toutes les communications qui peuvent &tre utiles aux progrés de I'archéologie asiatique. Ce zélé
voyageur publiera prochainement deux nouveaux ouvrages, qui feront connaitre en détail au monde sa-
vant les résultats inespérés de ses secondes fouilles sur le sol assyrien. — Depuis que ceci a été écrit, 'un




figurés, des cyprés plantés au milieu de scénes d’initiations, qui
appartiennent a la célébration des mystéres de Mylitta. Le méme
fait se reproduit sur deux belles coupes d’argent doré, trouvées
dans I'ile de Chypre, et sur deux plats de méme matiére exhumés
d’un des hypogées d’Etrurie. Je parlerai plus loin de ces quatre
monuments, qui, sans aucun doute, ont une origine assyrienne

ou plutét phénicienne.

Quelques cylindres asiatiques, sans nous offrir le cyprés pyra-
midal planté a la place méme que devrait occuper la statue de My-
litta, de Beltis, d’Astarté ou de Mithra, nous montrent ce symbole
porté ala main par un prétre, ou par une prétresse, au milieu d’une
scéne d’initiation. Dans mes Recherches sur le culte de Mithra,”" j’ai
publié un petit monument de cette catégorie. Je me réserve d’en
parler dans le paragraphe de ce mémoire ou j’aurai a entretenir
I’Académie d’un bas-relief de Dendérah qui donne lieu a des rap-
prochements dignes d’attention.

1l serait fort difficile de préciser I'’époque ou, chez les
Babyloniens et les Assyriens, commenca I'usage d’introduire le
symbole du cyprés dans la liturgie propre au culte des dieux qu’ils
adoraient. Les premiers pas a faire dans une telle investigation
seraient d’assigner une date certaine a l'institution primitive
de ce culte, des mystéres qui s’y rattachaient, et du culte de la
divinité féminine qui, plus tard, sous le nom de Mylitta, présida a
ces mystéres. Or les renseignements nous manquent; mais les
traditions recueillies par les historiens de Syrie nous révélent un
fait qui, joint a la mention que nous trouvons de la déesse Astarté
ou de la Reine des cieux, dans quelques parties anciennes de
la Bible et dans les fragments qui nous restent de la théologie
phénicienne rédigée par Sanchoniathon, atteste que, chez les
Assyriens, le culte du cyprés remontait a une haute antiquité.
Dans les extraits que Moise de Khoren®! nous a conservés du
livre présenté a Valarsace,?® roi d’Arménie, par le Syrien Mar Iba
Cadina ou Mar Ibas Katina,?** et composé, assure-t-il, d’apres les

de ces deux ouvrages a paru. Voy. ci-dessus, p. 61, note 2.
2
%0 atlas, pl. 36., n° 11.
231, .
Né vers I’an 370, mort vers 450.

232 N o P et Aetm /4 I
Valarsace, premier roi de la branche des Arsacides d’Arménie, régna depuis 'année 149 avant notre
@&re jusqu’a I'année 127, selon Saint-Martin (Memoire sur ’Armenie, t. 1., p. 410).

233 . P B N Suiati
On trouve aussi ce nom écrit Mar Apas Gadina, Mar Abas de Catina, et, par abréviation, Mar Ibas ou

Maribase.




chroniques chaldéennes,?** nous lisons®®* que Sémiramis, a la téte
d’une armée assyrienne, ayant porté la guerre chez les Arméniens
et vaincu leur roi, Ara le Beau, qui fut tué dans le combat, confia a
Gartos, fils de ce prince, le gouvernement de I’Arménie, et lui
fit prendre le nom de son pére. Quelques années apres, Ara 2,
fils d’Ara le Beau, se révolta contre Sémiramis, et périt, a son

tour, dans une bataille que lui livra cette belliqueuse princesse. I1
laissa un fils appelé Anouschavan, qui se rendit célébre par son
courage et sa sagesse, non moins que par ses paroles et ses hauts
faits. Il était surnommé Sés, ajoute Mar Iba Cadina, parce qu’il

avait été sacré au pied des cypres®*

ou Aramanéag,” a Armavir, 'antique capitale de ’Arménie.
Pendant un long temps, poursuit I'historien syrien, les prétres
arméniens conservérent 'usage de tirer des cyprés d’Arménag
des augures favorables ou sinistres, selon qu’un vent doux ou un
vent violent agitait les rejetons et les rameaux de ces arbres.”* Ici
les fréres Whiston, éditeurs de Moise de Khoren, ont eu soin
de placer une note**® qui n’ajoute pas peu a I'importance du

jadis plantés par Arménag
238

234 y N N P
Voy. sur ce point les observations de M. Quatremeére (Journal des Savants, juin 1850, p. 364, 365), et
celles de M. Ed. Dulaurier (Journ. asiatique, janvier 1852, p. 19-21, note 1).

235 y . N .
Mos. Choren. Histor. armen. 1., 15., 19.; édit. des fréres Whiston.

236 N o N . . .. PR
... «perche secondo il rito era stato iniziato nei cipressi di Aramanec, » selon la traduction italienne

de Moise de Khoren par M. I'abbé Cappelletti (p. 49). Un usage analogue se retrouve chez les Israélites, a une
époque qui, selon la chronologie de la Vulgate, correspond 4 I'an 1235 avant la naissance de J. C. Nous lisons,
eneffet, dans le livre des Juges (9., 6) : « Congregati sunt autem omnes viri Sichem el universz familie urbis
Mello : abieruntque et constituerunt regem Abimelech juxta quercum que stabat in Sichem.» Toutefois,
2 moins d’admettre que le couronnement d’Abimelech au pied d’un chéne était un emprunt illicite, fait,
comme plusieurs autres, par les Israélites 4 quelque peuple paien, il est difficile de concilier ce passage
du livre des Juges avec ceux du Deutéronome (16., 21) et de I'Exode (34., 13), qui contienneni la défense
expresse de planter un bois (lucus) ou seulement un arbre quelconque auprés de I'autel du Seigneur, et
TI'ordre non moins exprés de couper les bois sacrés dont les gentils entouraient les autels ou les statues des
faux dieux.

237 : . . = s T e P
Ce prince, fils de Haig, le chef de la premire dynastie des rois d’Arménie, monta sur le trone 'an
2026 avant J. C. selon Saint-Martin, ouvrage cité, tom. 1., p. 407.

2385y, Moise de Khoren, Hist. armen. lib. 1., cap. 11., p. 32. Jean Catholicos, Hist. d’Arménie, chap. 8., mss.
de la Bibliothéque impériale, n° 91, fol. 18; trad. frang. deJ. Saint-Martin, p. 10 et 11. J. Saint-Martin, Mém.
sur PArménie t. 1., p. 123, 124, 207 et 296. — Armavir était située au nord-est de la ville moderne d’Erivan
(voy. M. Carl Ritter, Die Erdkunde, 11., 467, 571).

239  Arseus Arseades, cum Semiramide bellum gerens, interficitur; relicto filio, fortitudine et pruden-
tia, cum dictis tum factis preecellentissimo, Anusavano illo, qui Sosius appellabatur, quippe qui pro eorum
caerimoniis apud Armenaci cupressos in Armaviro consecratus fuerat; quarum cupressorum surculis ra-
misque seu leni sive violento vento agitatis armenii flamines ad longum tempus in auguriis uti consueve-
runt.» (Mos. Choren. Hist. armen. lib. 1., cap. 19.). Voy. la note ci-aprés.

240 . . . N
Mos. Choren. loc. cit. not. 1 : «Vox hac sos in sermone armenio cupressum arborem sonare videtur. »

Cette note est reproduite par M. Joseph Cappelletti dans sa version italienne de Moise de Khoren (Venez.
1841), ot il traduit également s6s par cyprés (p. 49, note 2). Le mot sés, dans les anciens auteurs arméniens,
s’emploie indifféremment pour désigner deux espéces d’arbres, chacune de forme pyramidale, le cyprés
et le peuplier blanc (voy. le grand Dictionnaire arménien de I'Académie de Saint-Lazare. Venise, 1836).




passage, en nous apprenant que, dans la langue arménienne, le
mot sos signifie cyprés; car, chez les Grecs et les Romains, nous
trouvons Vénus appelée d’un nom, Kompig ou Cypris, qui, je dois le
répéter ici, est le méme que ceux sous lesquels furent connus
I'lle phénicienne que tout le monde sait avoir été consacrée a
la déesse, et I'arbre que je place au nombre des emblémes qui

servirent a la représenter symboliquement. Remarquons, en
méme temps, que si I'lle de Vénus s’appelle Kimpog en grec,
Cyprus en latin, et I'arbre de Vénus, kundpiocog ou kumdpitrog
et cyparissus ou cupressus, le cuivre, métal consacré a la déesse,
comme le prouve la monture des objets qui appartiennent a son
culte,* est désigné en grec par les mots kUmpiog xaAkdg, en latin
par cuprum.”*? De plus, I'lle de Chypre, le cypreés et le cuivre ont
retenu, dans toutes les langues de I'Europe, leur nom primitif,

Mais, dans certaines parties de la version arménienne de la Bible, il n’a que le seul sens de cyprés. Dans
quelques autres, on lui substitue le mot nodj ou noued;. Aujourd’hui les Arméniens désignent le cyprés pyra-
midal sous le nom de selvi ou servi, altération du mot serv, qui a laméme signification dans les vocabulaires
persans, et qui est aussi en usage chez les Arabes et chez les Turcs. Les Mékhitaristes, dans leur version
italienne de Moise de Khoren (Storia di Mose Corenese. Venezia, 1841, p. 61), revue par M. N. Tommaseo,
traduisent sés par platane. Je ne connais pas les raisons qui les ont portés a faire une substitution aussi ar-
bitraire; elle n’a point obtenu I'assentiment de M. Carl Ritter. Ce savant géographe s’en tient, comme moi,
alatraduction des fréres Whiston (voyez Die Erdkunde, 11.,571). De son c6té, M. le Vaillant de Florival, dans
sa version francaise de Moise de Khoren, imprimée avec le texte, la méme année 1841, 2 la typographie ar-
ménienne de Saint-Lazare, sous les yeux et avec le concours des Mékhitaristes, traduit également ss par
platane, a 'exemple de ces RR. PP. Mais, pressé de s’expliquer sur les motifs de la substitution de ce nom a
celui de cyprés, il na pas fait difficulté de m’avouer qu’elle n’a point pour elle 'autorité d’un manuscrit de
Moise de Khoren, qui serait resté inconnu aux fréres Whiston. 'il s’est déterminé a I'adopter, c’est dans
la seule pensée que le passage ot Mar Iba Cadina parle de la plus ou moins grande agitation des branches
et des rejetons des arbres plantés par Arménag, s"applique plus convenablement au platane qu’au cyprés,
dont le feuillage est peu mobile. M. Edouard Dulaurier, qui se livre avec autant d’ardeur que de succés
aT’étude de la langue arménienne, a bien voulu, & ma priére, revoir ce passage sur le texte; il reconnait
au mot ss le double sens de cyprés et de peuplier, et me fait remarquer que I'expression sdsavioun ou s6-
sap’hioun indique le bruissement on le murmure, et non I'agitation que cause dans le feuillage le souffle de
Pair ou du vent. Le méme orientaliste m’apprend que, dans I'Histoire e la croix d’Abarank, saint Grégoire de
Nareg (GEuvr. compl. Venise, 1827, in-8°, page 285), voulant désigner les deux espéces de bois dont Salomon
s'était servi pour reconstruire le portique du temple, emploie les mots nodj et sds, qui représentent ici le
cypreés et le cédre, conformément aux passages de la Bible ot il est dit que, dans la réédification du temple,
on avait fait entrer concurremment ces deux sortes de bois tirées du mont Liban. Mais aucune autorité ne
justifie la traduction du mot sés par platane.

241 . n A - . n X
Les montures antiques des cylindres et des cones assyriens que je rapporte aux mystéres de Mylitta,

sont toutes de cuivre, sans aucune exception. L'arme de Mithra s'appelle, dans le Zend-Avesta, l'oreille de
cuivre. Saint Jérdme (in vita S. Hilarionis, § 21), racontant comment saint Hilarion délivra une jeune fille
des enchantements pratiqués par un jeune homme des environs de Gaza, qui n’avait pu la séduire, nous
dit que ce jeune homme s’était rendu 2 Memphis, pour y apprendre des prétres du temple d’Esculape I'art
de faire succomber la vertu d’une vierge. Il revint au bout d’un an, p taines paroles

sur le seuil de la porte de son amante, ety enfouit des lames d’une espéce de cuivre appelée es cyprium. Ces
lames étaient couvertes de figures extraordinaires, « et portentosas figuras sculptas in ris cyprii lamina
defodit ... » De telles superstitions avaient sans doute été importées autrefois 3 Memphis par les Phéniciens,
avec le culte d’Esculape ou de la Vénus assyrienne.

2421 ¢ latin cuprum, V'allemand Kupfer et Panglais copper, qui signifient également le cuivre, nous ra-
ménent 4 la forme gopher ou kopher qu’avait reue le nom du cyprés dans la langue hébraique (voy. ci-
dessus, p. 4 et 5, note 2).




dérivé du grec ou du latin; et ce nom, identique avec celui de
la déesse Cypris,”® nous donne ainsi lieu de constater que
I'antique culte de Vénus fut importé de I'Orient en Occident avec
I'usage d’imposer le nom méme de la déesse aux objets qui lui
étaient consacrés. Ajoutons que les Etrusques avaient recu de
I’Asie occidentale le culte d’une divinité féminine qui porte le
nom trés-remarquable de Cupra ou Cypra**; et si les auteurs
latins assimilent a Junon cette déesse, il ne faut pas oublier que
primitivement Junon et Vénus étaient une seule et méme divinité.
Rappelons-nous aussi qu’un des arbres consacrés a Apollon s’est
appelé Daphné; qu'un ornement de téte et une coiffure ont retenu
le nom de pitpa, mitra, et une pierre précieuse, originaire de
Perse, celui de mithrax.”*® Rappelons-nous enfin que, chez les
Egyptiens, selon le témoignage de Champollion le jeune,?*¢ les
animaux consacrés aux dieux générateurs portent, dans les
légendes hiéroglyphiques, les noms mémes des divinités dont ils
sont les emblémes. C’est ainsi que le taureau s’appelle Apis; le
bélier, Amon; l'ibis, Thoth; le chacal, Anébo; le bouc, Mendes; le
crocodile, Souk, etc. Il est permis d’espérer que, lorsqu’on
sera plus avancé que nous ne le sommes dans I'interprétation
des hiéroglyphes idéographiques, on parviendra également a
constater que, chez les Egyptiens, certaines plantes, certaines
pierres précieuses, certains métaux, portaient aussi les noms des
dieux a qui on les avait consacrés.

Bien qu’aucune tradition ne fasse directement mention
d’'une divinité appelée S6s,” les diverses observations
qui précédent nous autorisent a supposer, avec quelque
vraisemblance, que ce nom était trés-analogue, sinon semblable,
a 'un de ceux sous lesquels les Arméniens adoraient la Vénus
assyrienne ou babylonienne, puisque sés est le nom du cypres,

243 pemarquons que la forme cypris se retrouve dans les noms cipris, tziprus, que porte le cyprés, chezles
peuples slaves, et dans les adjectifs qui en dérivent, ciprisow, ciprisni, tziprusi. On emploie, substantivement
aussi, ciprisowi, et il signifie alors un cyparisson ou cupressetum (voy. le Lexicon slavicum de Bernolak; Budz,
1825; 6 vol. in-8°).

244 . S .

Strabon, Geogr: 5., p. 241. Servius, ad Virgil. Zneid. 1., 426.

245 pline, H. N. 37., 63., 1.

246 .z . . b .
Panthéon égyptien, explication de la pl. 22 et ailleurs.

247 1] est bien probable que le nom de cette divinité était entré dans la composition de celui de deux rois
d’Assyrie appelés, P'un Sésarés (Ewadpn), lautre Sésarmus (Eboapyoc), dans la Chronique d’Eusébe (1., p.
45;2.,241, 290, 294; edit. Mediolan.) ; Sésmarés et Sésarmus, dans la version arménienne (1., p. 99; 2., p. 119,
129; ed. Venet.) La méme remarque peut s'appliquer au nom de Sosarmus, roi des Médes (Euseb. Chronic. 1.,
Pp. 46).




c’est-a-dire d'un arbre qui, sur les monuments de I'Asie
antérieure, représente symboliquement Mylitta et Astarté; d’'un
arbre qui, transplanté du sol asiatique sur le sol européen, n’a
été et n’est encore connu dans tout I'Occident, je le répéte, que
sous I'un des anciens noms de Vénus. Lorsque le roi d’Arménie
Anouschavan prenait le surnom de S6s, il entendait donc
probablement s’attribuer le nom méme de la déesse en ’honneur
de qui un de ses prédécesseurs, Arménag, fils de Haig, avait
établi le culte du cypres, vers les bords de I’Araxe, sur la colline
méme ou, peu d’années apreés, s’élevérent les murs de I'antique
Armavir. En agissant ainsi, Anouschavan ne faisait que suivre
I'exemple de plusieurs rois d’Assyrie, qui, on le sait, se firent
appeler du nom méme d’une des divinités adorées dans leur
empire; et cet exemple, I'histoire nous l'apprend, fut suivi,
non-seulement par leurs successeurs, mais par les rois de Perse,
par les Arsacides qui régnérent sur I’Arménie et le Pont, et par
les princes qui gouvernérent la plupart des autres provinces
de I’Asie occidentale. Que ma conjecture a I'égard du surnom
de Sés soit fondée ou non, il est certain que, dés une époque
voisine, sinon contemporaine, de la fondation du royaume
d’Arménie, la premiére dynastie, celle des Haiganiens,**®
avait établi le culte du cyprés, embléme vivant d’une divinité
créatrice. Il n’est pas moins avéré que ce culte continuait d’étre
en vigueur, chez les Arméniens, au moment ot Anouschavan,
neuviéme descendant de Haig, avait regu, avec la couronne
d’Arménie,** comme prince feudataire de '’empire assyrien,*° le
surnom de S6s ou Cypres. Et si je suis porté a admettre que la
divinité représentée par cet arbre symbolique était la Vénus
assyrienne, une pareille supposition n’a rien assurément qui
doive nous étonner, lorsque nous nous rappelons que Haig et
ses compagnons d’armes, avant d’aller chercher un refuge dans
la contrée septentrionale qui successivement s’est appelée le
Haigasdan et I’Arménie, habitaient le territoire d’Assyrie, et
avaient dii y vivre soumis aux institutions religieuses et civiles du

248 . . . 9 5 N z
Selon Saint-Martin (Mém. sur 'Armén. t. 1., p. 407), elle commenga avec 'année 2107 avant J. C. Jean
Catholicos recule cette date jusqu’en 2297 ou 2295.
249 9 L " " .
En I'année 1725 avant J. C. (Saint-Martin, loc. cit.).
250 . e PIRY . P ) " " "
Sur les liens politiques qui trés-anciennement existaient entre 'empire assyrien et le Haigasdan ou
I’Arménie, voy. Moise de Khoren, Histor. armen. 1., 12.




pays,”* bien que, comme les Chaldéens d’Assyrie, ils ne fussent ni
sémites, ni araméens. Or personne n’ignore que, dés une haute
antiquité, les Chaldéens avaient établi, dans les pays situés entre
le Tigre et ’Euphrate, le culte et les mystéres d’une divinité que
les Assyriens adoptérent en lui donnant le nom sémitique ou
araméen de Mylitta. Nous pouvons donc croire que ce culte fut
apporté dans le Haigasdan ou I’Arménie par Haig lui-méme; et si
nous trouvons dans cet antique royaume ’arbre symbolique de la
déesse appelé d’'un nom qui n’appartient point aux langues des
enfants de Sem, n’oublions pas que, selon le témoignage formel
de la Bible*? et de tous les écrivains arméniens,** la maison de
Thogormah ou Thorgom, dont Haig fut le chef, était issue de la
race japhétique.”* C’est a cette méme race que se rattachent
les Chaldéens, instituteurs des Babyloniens, des Assyriens, et
fondateurs d’un culte ou le symbole du cyprés jouait un bien
grand role.

Lorsqu’on voit un des successeurs de Haig se faire couronner
roi d’Arménie au pied de I'arbre sacré qui était un des emblémes
de Mylitta et d’Astarté, la pensée se reporte involontairement
vers l'un des monuments figurés les plus anciens de I'Asie
occidentale, le grand bas-relief découvert par M. Charles
Texier®® a Yazili-kaia, sur le sol de I'antique Phrygie; bas-relief
ou I'on a représenté un prince assyrien ou phrygien recevant
des mains d’Astarté le sceptre et la couronne. La présence
de la déesse, figurée ici sous une forme humaine, explique
suffisamment pourquoi, dans cette scéne, nous ne trouvons pas le
symbole du cyprés; mais le lion, sur lequel Astarté est debout, et
le taureau, qu'on n’a pas oublié de placer a ses cotés, ne nous
raménent-ils pas aux monuments figurés que j’ai produits
dans mon Mémoire sur le taureau et le lion considérés comme

Py

attributs caractéristiques de Venus®®? Tout a l'heure, sur

251 . . .. " " . P B 9
51 parmi les faits qui justifient cette assertion, je me bornerai 3 rappeler que jusqu’au temps de Mesrob,
Cest-a-dire jusqu’au commencement du 5 siécle de I'ére chrétienne, les Arméniens n’eurent point, pour
écrire leur propre langue, un alphabet qui leur fiit particulier; ils se servaient des caractéres syriaques.
P s 110, B
253 . . iz .
Voy. Saint-Martin, ouvrage cité, t. 1., p. 253 et suiv.

254 Un savant dont I'Allemagne s’honore, M. Gérres, soutient méme I'opinion que la race japhétique
tirait son origine de I’ Arménie (voyez l'ouvrage qu'il a publié sous le titre suivant : Die Vilkertafel des Penta-
teuchs, oder die Japhetiden und ihr Auszug aus Armenien. Regensburg, 1845).

2! .

55 Description de I'Asie Mineure, 17 partie, t. 1., pl. 78.

256 p
Recherch. sur Vénus, p. 119-240.




quelques médailles de Syrie et de Phénicie, ne verrons-nous pas,
planté entre un lion et un taureau, un cyprés pyramidal, image
symbolique de la déesse? En Perse, plusieurs bas-reliefs, taillés
sur des faces de rochers, comme I'est celui d’Yazili-kaia, et congus
dans le méme esprit que ce dernier monument, représentent, a
leur tour, un prince sassanide au moment ou il recoit tantét des

mains d’Ormuzd, en présence de Mithra,”’ tant6t des mains de la
déesse Anais,”*® la couronne du monde, c’est-a-dire la couronne
royale de Perse. Un bas-relief d’époque romaine va bient6t nous
montrer un initié recevant des mains du dieu Mithra, au pied de
trois cypres, la couronne mystique ou céleste.

La domination de Sémiramis sur I’Arménie, loin d’affaiblir
la ferveur des rois de ce pays pour le culte de Vénus, I'aurait
au contraire excitée, s’il en avait été besoin; car qui ne sait
combien I'histoire de cette trop célébre princesse est intimement
liée a la légende de la Vénus asiatique? Et ne dois-je pas faire
remarquer que, par une coincidence qui ne saurait avoir été
fortuite, Sémiramis, née en Syrie, ol Vénus était représentée
sous I'embléme du cyprés, trouva le culte de la déesse établi,
chez les Arméniens, avec le culte du cypres, comme elle I'avait
certainement trouvé institué avec le culte de ce méme arbre
dans la célébre contrée située entre le Tigre et ’Euphrate, qui
vit naitre cette antique théologie chaldéenne dont il n’est pas
impossible, encore aujourd’hui, de retrouver les principaux
dogmes et de constater I'influence sur les idées théologiques et
cosmologiques des peuples les plus civilisés des autres parties du
monde ancien?

Cette remarque me conduit a faire observer qu’un des traits
saillants de la théogonie et de la cosmogonie chaldéennes se
découvre dans la tradition que Mar Iba Cadina avait puisée a une
source quelconque, et qui se rapporte au culte du cypreés chez les
Arméniens. Le rdle de I'air ou du vent, dans cette tradition, et
I'association intime de cet agent physique au culte de I'arbre
qui était 'embléme de Mylitta, ne nous rappellent-ils pas que,
selon le systéme chaldéen, la déesse médiatrice entre ’homme et
la divinité supréme était assimilée a I'air, cosmologiquement
parlant? Et ce fluide ne remplit-il pas, a son tour, entre 1’eau

257 » 4 " "
Porter’s Travels in Georgia, Persia, etc. vol. 2., pl. 66.

258 4. ibid. vol. 1., pl. 19.




et le feu, le réle de médiateur, c’est-a-dire le réle d’'un agent
intermédiaire destiné a faciliter la combinaison entre eux de
deux éléments d’'une nature opposée? Je dirai méme, a cette
occasion, que le mot qui signifie proprement air dans les langues
sémitiques ou araméennes, n’appartient a aucune d’elles, tandis
qu’il a son radical dans les idiomes japhétiques. C’est un point sur
lequel je reviendrai ailleurs, lorsque je serai amené, par le cours
de mes travaux, a réunir dans un mémoire toutes les observations
qui m’ont permis d’avancer que les Chaldéens descendent des
enfants de Japhet, et sont les inventeurs du culte et des mystéres
de la divinité qu’ils nommaient Mithra, et que les Assyriens ont
appelée Mylitta.

Lhistorien arménien Jean Catholicos, dans I'abrégé
trés-rapide qu’il s’est contenté de nous donner du livre de Mar
Iba Cadina, n’a pas, a 'exemple de Moise de Khoren, conservé
le passage relatif au culte du cyprés établi dans Armavir par
Arménag; mais, du moins, aprés avoir, a son tour, affirmé que
Ihistorien syrien avait puisé a des sources chaldéennes, il ne
néglige pas de dire qu’Anouschavan recut le nom de $6s.*°
Il supplée méme sur un point au silence de Moise, en nous
apprenant que le pére de ce prince s’appelait Gartos avant d’avoir
pris le nom d’Ara, d’apreés le désir ou ’ordre de Sémiramis.

1l serait sans doute intéressant de connaitre, avec quelque
certitude, la date de l'introduction du culte du cyprés en
Arménie, contrée généralement élevée et froide, ou cet arbre
ne croit pas spontanément.” Je suis disposé a croire que la ce
fait, de méme que l'institution de la féte des roses®' en I’honneur
d’Anahid, ne doit pas étre séparé de celui de I'importation du
culte de la Vénus assyrienne,”” et qu’il est permis d’attribuer

259 Hist. d’Armén. mss. arméniens de la Bibliothéque impériale, n° 91, chap. 8., fol. 23 trad. fr. de Saint-

Martin, p. 13.

2601 ¢ palmier-dattier ne croit pas non plus ément sur le sol de 'ancienne Arménie; et cepen-
dant, selon le témoignage d’Hérodote (1., 194), le vin de palmier était une des principales denrées que
les Arméniens transportaient par eau a Babylone. Il faut donc supposer qu'avec la culture du cypras ils
avaient aussi importé chez eux celle du palmier-dattier.

261 Cette féte, en arménien, s'appelait Vartavar, mot composé, dont I'interprétation présente quelques
difficultés (voyez Moise de Khoren, Euvres compl. p. 344; Venise, 1843). Selon quelques-uns, il signifierait
littéralement éclat ou splendeur des roses. M. abbé Cappelletti le rend par les mots : Fiammegiature delle rose.
Vartavar est aujourd’hui le nom que donnent les Arméniens 2 la féte de la T on

262741 précéd publié figurés, dont le témoignage s'ajoute 3 celui des
médailles citées plus haut, pour prouver que le culte du palmier-doum, comme celui du cyprés, se liait 4 la
légende de Mylitta ou Astarté, a celle d"Hermés ou Mercure, et, par suite, au culte de Mithra, du soleil et de
la lune. Remarquons que si les prétres arméniens tiraient des augures du cyprés pyramidal, chez les Grecs,




a Haig cette importation. Toutefois je pense qu’a défaut de
traditions antérieures au témoignage qui nous a été conservé par
Mar Iba Cadina, il convient de ne pas remonter au-dela du régne
d’Arménag, fils de Haig, puisque ce prince est le premier roi
d’Arménie dont le nom se trouve associé a une mention expresse
du culte du cyprés dans cette contrée; mais ’époque de ce régne

ne saurait elle-méme étre déterminée d’une maniére rigoureuse.
La chronologie des historiens orientaux ne repose pas sur des
bases assez solides pour que nous admettions avec une entiére
confiance les dates qu’elle fournit. Moise de Khoren, I'auteur le
mieux informé des faits qui appartiennent a I'histoire ancienne
de I’Arménie, ne fixe méme aucune date pour les régnes des rois
d’Arménie antérieurs a la conquéte de la Perse par Alexandre
le Grand; et si feu mon savant ami M. Saint-Martin a placé en
I’année 2026 avant J. C. 'avénement d’Arménag,”” il a eu soin
d’avertir ses lecteurs®* que toutes les dates qui, dans ses tables
chronologiques de I'Histoire d’Arménie, se rapportent a des rois
de la dynastie des Haiganiens, sont empruntées a l'historien
Michel Tchamtchéan,”® et paraissent étre déterminées d’une
maniére fort arbritaire. Il déclare méme qu’il ignore sur quelles
autorités le P. Tchamtchéan se fonde pour les donner. L'an
2026 de I'ére ancienne n’est donc que la date plus ou moins
approximative de la premiére mention du culte du cypres chez les
Arméniens. En adoptant, sous toutes les réserves convenables, ce
point de départ, nous trouvons, avec le P. Tchamtchéan,**® que le
roi Ara le Beau ou Ara 1°", qui fut tué dans un combat contre
Sémiramis, était monté sur le tréne d’Arménie mille sept cent
soixante-neuf ans avant la naissance de J. C., que son fils, Ara 2,
qui périt de la méme maniére, avait recu de Sémiramis, en 1743,
I'investiture du royaume d’Arménie; et qu’il eut pour successeur
immédiat son fils Anouschavan, couronné en 1725 sous le nom de
S6s, a Armavir, au pied des cyprés plantés par Arménag. Ces
dates, bien qu’incertaines, fournissent trois nouveaux termes

on en tirait du palmier (Orphic. Fragm. 40., p. 496; ed. Hermann); la Sibylle écrivait méme ses oracles sur
des feuilles de ce dernier arbre.
263 :
Loc. cit.
2644, Pp- 404 et 405.

265 ¢ sont aussi les dates fournies par le P. Tchamtchéan qui servent de base 2 la chronologie des rois
arméniens dans l'ouvrage de M. I'abbé Joseph Cappelletti intitulé : Armenia (Florence, 1841; trois vol. in-
8°).

266 - N .

Loc. cit. p. 407. (Cf. M. Cappelletti, Armenia, t. 2., p. 9.)




qu’il conviendrait peut-étre d’ajouter aux diverses données dont

on s’est servi jusqu’a ce jour pour assigner au régne de Sémiramis

une date approximative. Personne n’ignore que les circonstances

les plus importantes de ce dernier événement restent encore

plongées dans I'obscurité qui dérobe a nos yeux les origines de

I'empire d’Assyrie et l'histoire des premiers siécles de son
Y

existence. Aussi 'avénement de cette princesse a-t-il été placé
par les écrivains modernes a des époques si diverses, qu’elles
varient depuis I'année 737 jusqu’a l'année 2200 avant I'ére
chrétienne. Moise de Khoren,*’ en disant qu’Abraham mourut
pendant le régne de Ninyas, qui avait assassiné Sémiramis, sa
meére, nous autorise a supposer qu'’il assignait au meurtre de
cette princesse une date antérieure a I’année 1821, époque de la
mort d’Abraham, selon la chronologie de la Vulgate; mais cette
chronologie ne fait dater que de I’an 1215 le régne de Sémiramis.
Les savants auteurs de I'Art de vérifier les dates ont adopté 'année
1916. Fréret penchait pour cette méme date; M. Daunou, pour
celle de 1196 ou 1195.2% Saint-Martin,’® s’écartant ici des calculs
du P. Tchamtchéan, fait commencer en 1997, et finir en 1957,
les quarante années que dura le régne de Sémiramis. D’aprés
I'historien arménien et d’aprés M. I’abbé Joseph Cappelletti, dont
il est I'unique guide, cette princesse aurait conquis I’Arménie
aprés 1769 et avant 1743. Quel que soit le chiffre qu’il faille
admettre, on est amené a reconnaitre que 'importation du culte
du cypres chez les Arméniens remonte a une haute antiquité,
puisque nous venons de constater qu’il y était établi dés le régne
d’Arménag, fils et successeur de Haig, chef de la premiére
dynastie royale d’Arménie. Cette époque est donc antérieure a la
domination de Sémiramis.

Le culte de la Vénus assyrienne, partout sans doute associé a
celui du cyprés pyramidal, se répandit de la capitale des rois
arméniens dans les différentes parties de leur royaume. Nous
apprenons méme de Pline,”® de Strabon®”* et de Dion Cassius,**
qu’un canton de la Grande Arménie, situé non loin des sources de

267 Hist. armen. 1.,19.
268 . . .
Biogr. univers. de Michaud, t. 41., p. 550-555.
269 . . . . "
Biogr. univers. de Michaud, article Sanchoniathon, t. 40., p. 305, 1 col.
270y N, 5.,20.,1;cf. 33.,24., 1.
271
Geogr. 11., p. 532.
222 36., 31, 36.




I’Euphrate, avait regu le nom de contrée Anaitique (Anaitica regio),

et méme le nom d’Anaitis (Avaitig).”” Pline ajoute?”* que dans les

environs se trouvait le lac Anaitique (Anaiticus lacus). Ces diverses
dénominations se rapportent, on le voit, a la déesse appelée
Anahid, Anais ou Anditis. Nous savons, de plus, parle double
témoignage des textes et des monuments figurés, que, chez les

Arméniens, cette déesse continua d’étre adorée jusqu’au moment
ou I’Arménie fut entiérement convertie au christianisme,
c’est-a-dire plusieurs siécles aprés la naissance de J. C.

De I’Arménie, le culte de la déesse et celui de son arbre
symbolique pénétrérent chez les Albaniens et s’étendirent
méme jusque chez les Huns. Nous en trouvons des preuves plus
ou moins directes dans I'Histoire des Aghouans par Moise
Gaghagantouatsi, ouvrage arménien inédit, dont M. Edouard
Dulaurier a bien voulu, 2 ma priére, extraire et traduire plusieurs
passages importants. Dans deux de ces passages,”’® on voit que,
vers la fin du 7° siécle de notre ére,””° le culte d’Anahid ou
d’Aphrodite et celui des arbres se pratiquaient encore chez les
Huns. Deux autres passages, que je vais rapporter, font une
mention expresse des cyprés qui, chez les Aghouans,”” vers la
méme époque,”’® entouraient une chapelle chrétienne, et d’'un
prodige qui se manifesta au-dessus de ces arbres. Lhistorien
arménien, ayant a raconter la découverte de la croix de saint
Mesrob dans le village de Kis,””” ou s’était rendu Israél, évéque
des Aghouans, s’exprime en ces termes®’ : «Le saint prétre de
Dieu ne pouvait découvrir avec certitude 'endroit ou était
enfouie cette croix; et tandis qu’il était occupé a le chercher, un
prodige admirable éclata sur des cyprés touffus qui, espacés
d’un c6té et d’autre, renfermaient dans leur enceinte la sainte
chapelle. Au-dessus de ces arbres apparurent des rayons d’un

Py

feu brillant, de forme circulaire, lesquels, se concentrant a

273 Strab. loc. cit.
274 bist. nat. 16., 64., 1.

275 5. de labibliotheque du couvent patriarcal d’Edchmiadzin, liv. 2., ch. 41., fol. 122, 124. M. Dulaurier
a pu obtenir une copie de ce précieux manuscrit, qui est unique.

z76Vers I'an 685.

277 est e nom original du peuple qui habitait I'ancienne Albanie du Caucase.

278Vers I'an 667.

279(:9 village est situé dans la province d’Oudie, qui comprend une partie de I'ancienne Albanie.

280,44 2., chap. 33., fol. 104.




I'extrémité la plus élevée de cette coupole, se mouvaient en tout
sens et au-dessus des arbres, semblables a I'arc qui se montre
dans les nuages.” » Un peu plus loin, dans le méme chapitre,??
I’écrivain arménien continue son récit en disant : «Le saint prétre
de Dieu, Israél, s’étant acquis la vénération du catholicos et du
prince, ainsi que des grands (du pays des Aghouans), obtint d’eux

la permission de faire librement tout ce qu’il voudrait. Au bout
de quelques jours, désirant perpétuer le souvenir du prodige
merveilleux et éclatant qui s’était opéré un grand nombre de fois
sur ces cypres, il voulut les consacrer a la sainte croix, en leur
donnant la forme de celle de Notre-Seigneur; et ayant appelé
des ouvriers habiles en menuiserie, il leur ordonna de faire une
croix convenablement travaillée. 11 la fit orner d’incrustations
représentant la passion de Jésus-Christ.”®>» Ces deux passages,
rapprochés du témoignage qui se rapporte au culte de Vénus
chez les Huns, nous permettent de supposer que la chapelle
chrétienne placée au milieu d’un cupressetum, chez les Aghouans,
avait été élevée la sur les ruines d’un ancien sacellum d’Anahid. Ils
nous prouvent du moins que ce dernier peuple n’avait pas cessé
d’attacher au cypres des idées religieuses.

Si du royaume d’Arménie nous descendons dans une contrée
voisine, la Commagéne,?®* nous y trouvons la preuve que les ha-
bitants de ce pays avaient regu, avec le culte de Vénus, celui du
cypres. Cette preuve résulte du témoignage, pour ainsi dire, of-
ficiel d’'une médaille frappée en ’honneur de julia Domna dans
la ville que les Romains appelaient Germanica Ceesarea. Sur cette
médaille, dont le n° 7 de ma planche 8 reproduit un dessin fidéle,

281 S g
i ng qhunbpad wnncqhy bk Sy Suphpqub b, G g dufug Sl qupdwlgh Bibp b ofbpag uie
quipPusgunn dunngis Unbhgh, npp bplwpuiighp wunp b wiinp SpQunpbug ncibp pphwio qlingwpuii
unipp. np bpp BEL dwnodi bplbugpeg fbpny nuuly Iy Qo la'h g Shughug Quiuw-

uap bl g pEREY puculiqulobu uwdhug SunwgugRbp b duype dunogh unbpygh Sppgppmbe
wbiruwig np junfpu bplf:

220l 107.

283,

Bur i Qhiunk Shdwpne brybuy purdutiugh Uuundny Pupungb) wewdp Qo plnopt b o poipi b g
Shdwdbduwgl, wntingp b Gpunfuwl b Gnguil qopdby qudbiugh Gufwpdwljuube: B jhn ung s wepg
Juls wowk) Gpuphgis b Fhduwdhd upuwiighibugh’ ap pugecd wigud bybuy §p'p Jbpug Swnngh nGpy,
Wby qf 'p Bnckp pwil ducibugh qunu poognlbp bbb Sed fuoughbs By wndu g oghg
Arptiomangm R g gl gitprin (ool ool fim grpmee guomes
shym] wpunnpunn Phudp quibiogb pun gopdng Shuni:

284 L e . . B Ly . .
Ce nom est écrit par deux m sur les médailles et aussi dans deux inscriptions lapidaires, latines, qui

ont été trouvées en Algérie, depuis peu d’années, et qui font une mention expresse de la sixi¢me cohorte
des Commaggéniens (voy. I'intéressant rapport de M. Léon Renier a M. le ministre de I'Instruction publique,
daté de Lambése (I'ancienne Lambasis), le 2 avril 1851, p. 38-40 du tirage & part des quatre Rapports de ce
z€1é voyageur).




nous voyons, au revers de la téte de 'impératrice, une galére qui
est renfermée dans un cercle ou dans une couronne, et qui nous
rappelle la galére d’Astarté si fréquemment placée sur les mon-
naies romaines de Phénicie ; au-dessous est gravé un taureau, sym-
bole affecté a cette méme déesse; et, a gauche, on voit un cypres?*
planté sur un autel carré. Un cylindre du musée du Louvre®*® nous
montre un cypreés également placé sur un autel. Deux personnages
accomplissent un acte d’adoration devant cet arbre symbolique, et
nous fournissent ainsi un exemple irrécusable de 'usage de repré-
senter, sous ’embléme du cyprés, la divinité asiatique qui préside
aux mysteres.

Dans un autre pays voisin de I’Arménie et de la Commageéne,
I’antique Phrygie, dont les origines ne sont pas mieux connues que
celles de ’empire assyrien et du royaume fondé dans la Babylonie,
le culte du cyprés, dés une époque antérieure a la guerre de Troie,
s’y montre uni a celui de Rhéa et de Vénus, divinités primitivement
identiques, qui, dans la suite des temps, conservérent chacune, au
nombre de leurs symboles ou attributs, le lion, le taureau, et non-
seulement le cyprés, mais aussi le pin, deux arbres mystiques que
nous retrouvons, avec le lion et le taureau, dans la 1égende de Mi-
thra. Au moment de fuir des murs d’Ilion embrasé, Enée indique,
pour point de ralliement, aux malheureux Troyens qui veulent par-
tager son sort, un antique cypreés que, depuis longues années, leur
dit-il, conserve la piété de nos péres. Cet arbre vénéré était planté
hors de la ville, a c6té d’un temple abandonné de Cérés ou Rhéa :

Est urbe egressis tumulus, templumque vetustum
Deserte Cereris, juxtaque antiqua cupressus

Relligione patrum multos servata per annos.”®’

C’est ainsi que Virgile, d’apreés une de ces traditions hiératiques
qu’il avait recueillies avec le plus grand soin, fait parler le fils d’An-
chise et de Vénus. Nous verrons bientdt que le pieux Troyen, apreés
s’étre embarqué au port d’Antandre, aborde sur les rivages de la

285 . ’ N . 3 " . . N
Ici cet arbre est de I'espéce vulgairement appelée cyprés de Montpellier (cupressus horizontalis. De
Candolle et Miller. Cupressus sempervirens, var. p. Linn.), parce que, selon une tradition locale, elle couvrait
autrefois la colline sur laquelle est batie la ville. Comme le cyprés pyramidal, cette espéce ou variété croit
sur le Liban.

2! . 5. s . < o
86 e cylindre et plusieurs autres qu'a récemment acquis le musée du Louvre seront décrits dans le
Catalogue d’antiquités assyriennes dont M. de Longpérier va publier une seconde édition.

287 . 5
87V|rg|le, ZEneid. 2.,713-715.




Thrace, et y célébre les funérailles de 'infortuné Polydore en fai-
sant dresser des autels funéraires que ’on couvre de branches de
cypreés.?®

Si I'immortel chantre de I'lliade, par le réle qu’il fait jouer
a Vénus, et par l'arrivée des troupes assyriennes envoyées au
secours de Priam, nous révéle a grands traits les liens religieux et

politiques qui existérent entre le roi des rois, chef de 'empire
d’Assyrie, et ses feudataires les rois de Phrygie, le poéte latin
confirme le témoignage du poéte grec en nous donnant des
détails qui nous prouvent que le culte du cyprés était passé de
chez les Assyriens chez les Troyens avec le culte d’une déesse que
les écrivains grecs, lorsqu’ils parlent des divinités assyriennes
ou babyloniennes, désignent tantét sous les noms d’Urania,?®
de Mylitta,”® d’Alitta,”" d’Alilat,”* d’Anaa®® ou Nanea,”* et
d’Anaitis,”® tantét sous le nom de Rhéa,**® tant6t enfin sous ceux
de Déesse de Syrie, et de Héra®’ ou Junon. Nous verrons bientdt
Diodore de Sicile attester, a son tour, que, dés une époque fort
reculée, le culte du cyprés s’associait a celui de Rhéa chez les
Crétois, tout comme chez les Phrygiens. Nous verrons bient6t
aussi Claudien, dans son poéme sur '’enlévement de Proserpine,
attribuer directement a Cérés, comme Virgile, cet arbre
symbolique. Ajoutons enfin que ces deux poétes®® célébrent,
chacun de leur c6té, les beaux cypreés qui couvraient le mont Ida.
Apres tant de témoignages directs ou indirects recueillis en

288 Cette circonstance et le réle important que joue ailleurs le cyprés dans les rites funéraires, ont
entrainé Servius (ad Virgil. /Eneid. 2., 714) & faire sur les vers cités de 'Enéide, un commentaire qui prouve
jusqu’a quel point il ignorait que cet arbre avait été placé au nombre des emblémes funéraires, préci
parce qu'il était l'image symbolique des divinités qui, comme Cérés ou Rhéa, président tout A 1a fois au ciel,
2 la terre et aux enfers : «Antiqua cupressus] Ad vetustatem retulit, dit-il; cupressum autem funebrem
arborem bene ante templum deze lugentis esse confirmat. »

289

Hérodote, 1., 131.
29014, ibid,
29114, ibid,
9214 3., 162.
293 Strabon, Geogr. 16., p. 738.
294
2. Machab. 1., 13 et 15.

295 Strabon, Geogr. 11., p. 512, 532; 12., p. 559; 15., p. 733. Plutarque, in Vita Artax. § 27. Pausanias, 3.,
16., 6. Clément d’Alexandrie, in Protreptic. 5., Opp. t. 1., p. 57; ed. Potter. Dion Cass. p. 104; ed. Reimar.
Agathias, 2., 24; ed. Bonn. Eustathe, ad Homer. Iliad. 14., v. 295 in Dionysium, v. 846. — ‘Avairig, Tavairig,
Ancea, Nanea, ne sont que des altérations de la forme orientale Anahid.

298 biodore de sicile, 2., 9; ed. Dindorf.
297 be Dea syria, Lucian. Opp. t. 9., p. 81.
298 irgile, Georgic. 2., 84. Claudien, De raptu Proserp. 3., 371, 372.




faveur de I'attribution du cyprés a la divinité polynome que nous
connaissons aussi sous les noms de Mére des dieux, de Cybéle, de
Dea bona, il me reste cependant a invoquer ceux que peuvent
fournir quelques médailles asiatiques dont, a dessein, j’ai différé
d’entretenir I’Académie. A tort ou 2 raison, j’ai congu I'espoir que
les observations qui précédent disposeraient la Compagnie a

m’absoudre du reproche de témérité, obligé que je suis de
combattre, au sujet de ces médailles, une opinion soutenue
par Eckhel, le prince de la science numismatique, et par ses
émules. Les piéces dont il s’agit furent frappées en Phénicie et en
Syrie pendant la domination romaine. Si elles appartiennent
ainsi a une époque peu ancienne, elles ont du moins, comme la
plupart de celles que j’ai déja décrites ou que je décrirai plus loin,
I’avantage de faire partie d’une série qui fréquemment nous offre
la reproduction de types hiératiques, dont l'invention et 'usage
remontent a une haute antiquité. C’est a la politique adoptée
par les Grecs dans les provinces conquises de I'Asie occidentale
et suivie par les Romains, leurs successeurs, que nous sommes
redevables de la conservation ou de la restauration de ces types
et d’'une multitude d’autres représentations religieuses, non
moins intéressantes a étudier. N’est-il pas permis de penser que
les conquérants grecs, comme les conquérants romains, pour le
dire en passant, durent éprouver d’autant moins de répugnance a
faire d’une telle conduite la base principale de leur politique, que
dans I'Asie occidentale ils retrouvaient, sous d’autres noms, il est
vrai, plus d’une divinité dont jadis le culte et les symboles avaient
été importés de cette contrée en Gréce et en Italie?

En téte des médailles dont jentends parler, se place une
suite nombreuse de piéces qui, sous la domination romaine,
furent frappées dans I'ile phénicienne d’Aradus. Elles ont toutes
pour revers un cyprés planté entre un lion et un taureau. Les
n°® 1 et 2 de ma planche 6 en reproduisent deux : la premiére
est a l'effigie de Caracalla; la seconde, a Ieffigie d’Elagabale.
Eckhel et tous les numismates qui ont écrit aprés lui ne veulent
voir ici, dans le cyprés, que 'embléme du soleil, et dans les
deux animaux, que les signes distinctifs des enseignes de deux
légions romaines. Mais ils ne tiennent compte ni de I'autel et du
bas-relief palmyréniens,” ou le cyprés est indubitablement

299p), 1.,n°5 1et2;pl. 2., n° 1et 2;pl. 3., n° 1.




I'image symbolique de la Vénus asiatique, ni des nombreuses
monnaies autonomes de I'lle d’Aradus, dont le type est un
taureau bondissant, gravé au revers de la téte d’une divinité
femelle qui ne peut étre que Vénus-Astarté; ni enfin des
documents qui attribuent a cette déesse le symbole du taureau

et celui du lion. Or, si nous rapprochons des deux marbres
300

palmyréniens le trone votif syrien de la Bibliothéque impériale
et les divers monuments écrits ou figurés qui, dans mon mémoire

cité,*®* établissent d’'une maniére incontestable, ce me semble, la
double attribution du taureau et du lion & Vénus en Orient et en
Occident, nous sommes nécessairement conduits a reconnaitre
que, sur les médailles impériales d’Aradus, le cyprés qui s’éléve
entre ces deux animaux est I'image d’Astarté placée entre deux
symboles, dont I'un, le taureau, représente la lune et le principe
humide ou passif, et dont 'autre, le lion, est 'embléme du soleil
et du principe igné ou actif.*** Ici, comme sur le bas-relief
palmyrénien du Musée capitolin et sur la face antérieure du
trone votif syrien de la Bibliothéque impériale, comme sous la
base du céne asiatique cité®® et sur la pierre gravée également
citée,*** Vénus forme donc une triade avec le soleil et la lune, avec
le principe igné et le principe humide, ces grands agents célestes
et terrestres de la création et de la reproduction. Remarquons
de plus qu’a Yazili-Kaia, dans le grand bas-relief sculpté sur
le roc et découvert en 1834 par M. Ch. Texier,’*”® Astarté est
représentée debout sur un lion, ayant tout auprés d’elle un
taureau. Remarquons aussi que sur un fragment de frise antique,

300p), 5,0 let2.
301 .
Recherches sur Vénus, p. 119-240.

3025, suis heureux de pouvoir dire ici que mon explication des diverses significations symboliques du
taureau et du lion a obtenu le plein assentiment de deux juges trés-compétents, notre savant confrére M.
Raoul-Rochette (voy. Journal des Savants, janv. 1850, p. 39 et 40) et M. Christian Walz, habile professeur &
I'université de Tubingue. Ce dernier, dans une belle dissertation (De Nemesi Greecorum. Tubing. 1852, in-4°,
fig), m'a fait méme honneur de transcrire en entier (p. 16, not. 90) le passage de mes Recherches sur Vénus
ou je résume (p. 222, 223) les opinions de I'antiquité sur le lion et le taureau.

393 ¢idessus, p. 54.

4
S0 Ci-dessus, p. 55.

e Voy. Recherch. sur Vénus, p. 126-130; pl. 2. M. Ch. Texier, Descript. de I'Asie Mineure, 1€ part. pl. 78.
— Ce voyageur donne le nom de Pterium aux ruines antiques qui se voient non loin d'Yazili-Kaia. La Com-
mission chargée, en 1831, de faire 4 'Académie des belles-lettres un rapport sur le voyage de M. Texier
croit reconnaitre dans ces ruines Soandus au lieu de Pterium (Journal des Savants, juin 1831, p. 370). M. J. W.
Hamilton, qui a visité Yazili-Kaia deux ans aprés M. Texier, n’adopte ni I'un ni autre de ces noms, et leur
substitue celui de Tavium, métropole de la Galatie (Research. in Asia Minor, Pontus and Armenia, vol. 1., p. 391.
Journ. of Royal Geogr: Society, vol. 7., p. 74).




publié dans mes Recherches sur Vénus,** la déesse est placée entre
des taureaux et des lions; et n’oublions pas qu’a Persépolis
Mithra, divinité primitivement identique avec Vénus, est de
méme placée (sous I’embléme du mihr ou de la colombe) entre des
taureaux et des lions, formant ainsi avec ces deux espéces de
quadrupédes une triade symbolique, évidemment empruntée au

307

systéme religieux des Chaldéens d’Assyrie.

A c6té des médailles dont il vient d’étre question, je n’hésite
pas a placer plusieurs monnaies impériales ou coloniales frappées
3 Damascus, dans la Ccelésyrie; elles sont a I'effigie d’Elagabale,**®
de Trébonien Galle,*” ou de Volusien.*'® Leur type, presque iden-
tique avec celui des monnaies citées d’Aradus, a certainement la
méme signification symbolique; car, sile cyprés pyramidal, au lieu
de s’élever entre un taureau et un lion, est planté ici entre un tau-
reau et un cheval, il faut se rappeler que le cheval est un autre sym-
bole solaire, qui, comme le lion, fut consacré a Vénus chez les Grecs
et chez les Romains. J’ai déja eu I'occasion de le dire dans une dis-
sertation que I’Académie a jugée digne de faire partie du recueil de
ses Mémoires.*"! Une des monnaies citées de Damascus, celle qui
porte l'effigie de Trébonien Galle, est figurée ici sous le n° 3 de la
planche 6. Le docte Eckhel ne fait aucune difficulté de reconnaitre
que le cheval et le taureau sont les symboles du Soleil et de la Lune;
et, avec toute raison, il cite, a ’appui de cette interprétation, le
témoignage des médailles autonomes grecques de la méme ville,
ou se voient, d’'un c6té, le buste du Soleil, et de 'autre, le buste
de la Lune.*** On s’étonne qu’aprés ce judicieux rapprochement,
I'illustre numismate, négligeant de rapprocher des monnaies de
Damascus celles d’Aradus, affirme que, sur ces derniéres, le lion
et le taureau placés en regard d’un cypreés sont, non point les em-
blémes du Soleil et de la Lune, mais les emblémes de deux légions

306 pag. 170-218; pl. 8., n° 1.

7. . . .
307 \iM. Flandin et Coste, Voyage en Perse, Perse ancienne, pl. 155. (Voy. mes Recherches sur Mithra, atlas,

pl.4)
308

Mus. Theupol. p. 720.
309 . . 7
Mionnet, Descript. de méd. 5., 295, n° 83.
1

31014, ibid. 296, n° 89.

31 rome 15., 2° partie, pages 292-294. — On connait mai des médailles impériales de Trébi-
zonde qui font de Mithra une divinité équestre, comme Vénus, comme chacun des deux Dioscures, comme
le Soleil, comme la Lune.

312

Voyez Mionnet, Descript. de méd. 5., 283, n° 10. Sestini, Lett. numism. continuaz, 6., 86, n° 4.




romaines.*" Il avait dit, quelques pages plus haut,*'* que le cypres
fut consacré tout a la fois au Soleil, d’aprés la raison qu’il en avait
donnée précédemment, et ala Lune, divinité identique avec Hécate
ou Proserpine, parce que, selon le témoignage formel de Pline, le
cypres était consacré a Pluton. On n’est pas moins surpris qu’Eck-
hel ait pu écrire ces mots sans se trouver amené a supposer que pri-
mitivement le cypres avait dii étre 'embléme sacré d’une divinité
androgyne et créatrice, dont le Soleil et la Lune étaient les agents
etla manifestation. N’avait-il pas, dans la Phénicie méme, le témoi-
gnage de plusieurs monuments monétaires ot I’on voit, a 'entrée
du temple tétrastyle d’Astarté, le feu sacré, embléme de cette divi-
nité, briller sur un autel posé entre la statue d’Apollon ou du Soleil
et la statue d’Artémis ou de la Lune, en méme temps que parfois,
au milieu du tympan d’un fronton triangulaire, est placé, je I'ai
déja dit, le buste radié d’Astarté? Le n° 3 de ma planche 8 fournit
un exemple de ce dernier type,’* au revers d’une piéce frappée
a Tripolis de Phénicie, en ’honneur de Caracalla. On sait que les
médailles de ce prince, plus peut-étre que celles d’aucun autre em-
pereur romain, nous offrent, pour 'histoire des religions de I'Asie
occidentale, un grand nombre de types anciens qui, sans cette cir-
constance, seraient restés inconnus aux archéologues. Le n° 2 de
cette planche 8 nous montre, au revers de la téte du méme em-
pereur, sur une autre monnaie de Tripolis, un type analogue a ce-
lui que représente le n° 3; mais, dans le fronton triangulaire*¢ du
temple d’Astarté, on a substitué au buste radié de la déesse un petit
globe, embléme connu de la divinité qu’adoraient les Phéniciens. I1
nous rappelle, en effet, qu’a Aphaques, dans le Liban, le jour de la
féte d’Astarté, on faisait paraitre dans les airs un globe de feu.*"”
Je ne puis prononcer le nom d’une montagne si célébre par le culte

33p.N.3.,304.
3 1bid, p. 331, 332.

315 b autrefois la statue d’Astarté est placée sous le portique d’un temple, entre deux sacellum o I'on
n’apergoit ni figures, ni cypres; tel est le type d’'un moyen bronze d’Elagabale, frappé aussi a Tripolis de
Phénicie, et figuré sous le n° 1 de ma pl. 8. Ici les deux petites chapelles sont certainement dédiées au Soleil
et 3 la Lune; et les trois colonnes qui décorent le portique de chacune d’elles font allusion, je le suppose,
au triple Soleil et 2 la triple Hécate.

316. Lot Z Edai oy . 9 3
Deux astérisques sont gravés dans le champ de la médaille, 'un 2 droite, I'autre a gauche de ce

fronton, et représentent sans doute ici I'étoile du matin et I'étoile du soir, ou la planéte Vénus sous ses
deux aspects.

317, . . N
Zosime, Histori, 1., 58., 4; ed. Reitemeier.




318

u’on y rendait a la Vénus surnommeée Libanitis®*® et Libanéis,**
y 5

sans remarquer que la, dés une haute antiquité, le temple et les
sanctuaires de la déesse avaient dii se trouver entourés de cypreés,
I'arbre symbolique qui lui était consacré. Le troisiéme et le qua-
triéme livre des Rois,*” le deuxiéme livre des Paralipoménes,**
I’Ecclésiastique, Isaie,*?? Ezéchiel,*** Zacharie,** le Cantique de Sa-

lomon,*” saint Jérome** et saint Cyrille’”” font une mention ex-
presse des belles foréts de cyprés du mont Liban. Diodore de Si-
cile’”® ajoute son témoignage a celui des écrivains sacrés; et Jésus,
fils de Sirach, désigne nominativement, dans I’Ecclésiastique,*” la
partie du Liban qu’on appelait Hermon. Je montrerai ailleurs com-
ment ce nom, qui avait été substitué a celui de Sénir, se lie plus inti-
mement que peut-étre on ne le pense a la 1égende de la Vénus asia-
tique; mais tout a ’heure je produirai deux médailles et quelques
autres monuments figurés qui prouvent que le symbole du cypres
était attribué 2 Hermeés ou Mercure, tout aussi bien qu’a Vénus.
Les observations placées par M. Movers dans son savant
ouvrage sur les Phéniciens®’ établissent avec certitude, ce me
semble, non-seulement que sur le Liban le cyprés était consacré a
cette déesse, mais que 13, comme aussi a Aphaques, a Byblos, a
Béryte et au lieu appelé maintenant Kalaat-Fakra, la Vénus du
mont Liban portait le méme nom que cet arbre. Sur ce point,
I'opinion de I’habile professeur de Breslau n’a pu étre influencée
par le témoignage des monuments figurés phéniciens, syriens ou

318 .
Lucien, Advers. Indoctum, § 3.
319 S
Nonnus, Dionysiac. 43., v. 105; ed. Grzefe.

3203 Reg. 5., 8-10; 6., 15, 34; 9., 11; 4. Reg. 19., 23. — Dans la construction du temple de Jérusalem,
on employa concurremment du bois de cyprés et du bois de cédre, tirés I'un et I'autre des foréts du mont
Liban. Un passage du Cantique de Salomon (1., 16) nous prouve que dans les édifices particuliers les solives
étaient de cédre et les lambris de cyprés.

321,35,
32237, 24;60.,13.

27.,5.

32401,1,2.

325 )
1., v. ultim.

326 Comment. in Esa. 60. in Ezech. 27.
327 o (1
Super Isaiam, lib. 5.

328 " i " PR . 9 " L
19.,58.,3; ed. Ludov. Dindorf. — historien grec fait ici une mention expresse de I'admirable beauté

et dela hauteur des cyprés el des cédres que, peu aprés la mort d’Alexandre le Grand, on tira du Liban pour
construire la flotte d’Antigone.
B2 24.,13. Cf. 50., 11-14.

330 bie Phénizier, t. 1., ch. 15., p. 575-584.




palmyréniens; il n’en cite aucun, et ne parait méme pas avoir
soupgonné que l'antiquité asiatique nous a légué plus d’un
exemple de la représentation de Vénus sous la forme d’un cypres
pyramidal. Il prend texte d’un passage ol Sanchoniathon,* en
méme temps qu’il place au nombre des montagnes déifiées le
Casius, le Liban et I’Antiliban, nous fait connaitre une divinité

locale appelée Brathy (Bpa®V). Or Dioscoride,**? Hiller en avait

déja fait la remarque,® nous apprend que l'une des deux

espéces de sabine portait le nom de Bpa00, brathy, a cause de
la ressemblance de ses feuilles avec celles du cypreés. Pline**
confirme le fait et ajoute que, pour cette raison, quelques
personnes appellent la sabine cyprés de Créte (cupressus cretica).
Il nous dit, de plus,**® qu'un arbre appelé bratus, brathus ou
brathys**® croit dans I'Elymaide et ressemble a un cyprés dont
les rameaux descendraient vers la terre, particularité qui me
porte a penser qu’il s’agit ici de I'espéce de cyprés nommeée par
les botanistes cupressus horizontalis. Ces divers renseignements
conduisent M. Movers a considérer brathy comme un mot qui,
dans un dialecte mixte, sémitique et araméen, servait a désigner
tout a la fois le cyprés et la sabine. En conséquence, il n’hésite
pas a identifier le nom de la déesse Brathy avec brathy, un des
noms que portait le cyprés. D’autre part, cet arbre, dans la Bible,
étant fréquemment nommé béroth, bérouth ou barouth, I'écrivain
allemand a toute raison de se croire autorisé a déclarer identique
avec la déesse Brathy du Liban une divinité que Sanchoniathon®’
nomme Bérouth (Bnpo00),>* et dont ’époux habitait les environs
de Byblos. Dés lors ces deux déesses, appelées chacune du méme

331 pragm. p. 18 ed. Orelli.

1.,88.
333 . .

Hierophyticon, pars 1., cap. 40., p. 375.
334 ict. nat. 24., 61., 1.

33514id, 12., 39., 1. — Cest un des arbres, observe Pline, dont I'empereur Claude, dans ses Histoires,
parle comme d’une merveille. 1l dit que les Parthes mélent ses feuilles 4 leurs boissons; que son odeur
rappelle celle du cédre, et que la fumée qui s’exhale de son bois, quand on le brille, détruit les qualités
pernici des exhalaisons de quelques autres espéces d’arbres. On le trouve sur le mont Zagrus. J'ajoute
que le cupressus horizontalis croit spontanément aussi sur le Liban; 12 il est mélé avec le cyprés pyramidal.

33 Saumaise (Exercit. Plinian. p. 260) a proposé de lire brathyn dans le passage cité de Pline (12., 39., 1).
Quelques éditions récentes portent, les unes, bratum, les autres, brathum. M. Movers (ouvrage cité, t. 1., p.
575) et M. Littré lisent bratum.
337Fragm, p- 24; ed. Orelli.

338 ridentité de ce nom avec celui de la ville appelée Béryte, Bnputéc, nous permet de constater ici un
second exemple d’éponymie dans la légende de Vénus.




nom que le cypreés, se confondent a leur tour avec la Vénus du

mont Liban adorée a Aphaques, a Béryte,** a Byblos et au lieu

nommé aujourd’hui Kalaath-Fakra. Ainsi nous avons, dans ces
divers rapprochements, une nouvelle preuve de la consécration
du cypreés a la Vénus asiatique, et un second exemple d’un usage
qui déja nous était révélé par I'identité du mot cyprés avec le

nom de la déesse Cypris. Ny a-t-il pas lieu de s’étonner que ce
dernier rapprochement ait échappé a I’attention de M. Movers?
Ce léger oubli, je me hite de le dire, est amplement racheté par
les nombreux témoignages qu’il a su recueillir**® touchant la
coutume, trés-répandue chez les peuples de I’Asie occidentale,
de représenter leurs divinités féminines sous la forme d’un
arbre coupé ou d’une colonne de bois, et de leur consacrer,
non-seulement le cyprés, mais aussi le pin, le grenadier et
I’amandier. Rapprochés de 'autel et du bas-relief palmyréniens
du Musée capitolin, ainsi que du trdne votif de la Bibliothéque
impériale et d’un passage ol Zosime®*! dit expressément que
la déesse adorée a Palmyre était ’Aphrodite surnommée
Aphacitis,**? c’est-a-dire la Vénus d’Aphaques, ces témoignages
me portent a croire que, dans cette derniére ville, oi Vénus
était appelée Brathy, c’est-a-dire Cypres, la déesse devait étre
habituellement représentée sous la forme méme d’un cyprés,***
comme elle 'est sur les trois monuments palmyréniens ou
syriens ici figurés.

Je suis loin, quant au cyprés, d’avoir épuisé les précieux
secours que M. Movers a complétement négligé d’emprunter
a la nombreuse série des monnaies asiatiques qui attestent la
consécration de cet arbre aux divinités génératrices, soit males,
soit femelles. Plusieurs piéces coloniales frappées a Damascus,***
dans la Ceelésyrie, méritent I’attention de ’Académie, non moins

339 Nonnus (Dionysiac. 41., 83, 143 sqq. ed. Graefe), aprés avoir célébré Ia haute antiquité de la ville appe-
lée d’abord Béroé, puis Béryte, énumere les divinités qu’on y adore, et qualifie cette ville de maison de Vénus
et demeure des Amours (ibid. v. 146) : ... laging 860, oikog Epdrwv.

340 .
Loc. cit. p. 560-584.

AL forice) 10y 585 73 ed) Reitemeier)
42 4 IS )

342 e surnom a échappé A attention du savant Larcher.
4 . . . L 3

343 Voyez ce que dit M. Movers (loc. cit.) au sujet de Vénus-Aschéra.

3447 ne crois pas devoir y comprendre une monnaie coloniale de la méme ville, qui porte I'effigie de
Valérien pére et dont le revers est décrit en ces termes par 'abbé de Tersan, dans le Catalogue des médailles
du cabinet d’Ennery : « Un cabas ou espéce de panier de jonc, d'oi sort une branche de cyprés ouun thyrse. »
Bien que Mionnet ait admis sans rectification cette monnaie dans son Suppl. (8., 206, n° 59), et bien que je
n'aie pas vu loriginal, je suis porté a penser qu'il y a une erreur dans l'indication d'une branche de cyprés.




que les monnaies de la méme ville dont il a été question plus
haut. Elles sont a l'effigie de Sévére Alexandre,*** de Philippe
pére,**¢ de Philippe jeune,*” ou de Trébonien Galle,**® et nous

montrent, en adoration devant un cyprés pyramidal, la figure
nue de Siléne ou d’'un Faune qui, sur ’épaule gauche, porte
une outre gonflée par le liquide qu’elle contient. Le n° 1 de

la planche 7 ci-jointe offre un exemple de ce type. Le méme
personnage mythologique, sur quelques monnaies coloniales
de Tyr, a leffigie de Caracalla,’*® d’Elagabale,’® de Sévere
Alexandre,*' de Philippe pére,”** ou de Trébonien Galle,** se
retrouve placé, dans une attitude semblable, devant un palmier
que nous reconnaitrons ailleurs pour un autre embléme de la
Vénus orientale, et qui est accompagné ici de I'étoile d’Astarté et
d’un murex que, dans ce cas, je prends pour I'équivalent du cteis
gravé sur plusieurs cones ou cylindres asiatiques, consacrés a
cette déesse.” Je dirai, dés a présent, que si ’on pouvait douter
que, sur les diverses médailles citées, Siléne ou Faune Ascophore
fit en adoration devant I'image symbolique d’Astarté, il suffirait,
pour acquérir une entiére conviction a cet égard, de jeter les yeux
sur un nombre considérable d’autres médailles asiatiques, ou ce
méme personnage, portant, comme ici, une outre sur I’épaule
gauche, accomplit un acte d’adoration aux pieds d’une statue
colossale d’Astarté. Les monuments monétaires de Sidon, de
Tyr et de Bostra, qui se rapportent aux régnes de Caracalla,***
d’Elagabale,” de Sévére Alexandre,®” de Gordien Pie,** de

&5 Sestini, Descript. num. var. p. 528. Mionnet, Descript. de méd. t. 5., p. 292, n° 61.

346Vaillzmt, Num. in colon. percuss. t. 2., p. 232. Mionnet, loc. cit. n° 62.

3'”Mionnet, loc. cit. p. 294, n° 77.

) g, p- 295 et 296, n° 85. Mus. Sanclem. Numism. select. p. 512, tab. 34., n° 371.

349\0y. le n° 5 de la planche 7 ci-jointe. Eckhel, Catalog. Mus. csar. vindob. t. 1., p. 244, n° 20; cf. n° 19.
350 Sestini, Mus. Hederv. 3., P. 97, n° 34. Mionnet, loc. cit. p. 434, n° 650.

351Micmnet, ibid. p. 438, n° 674.

%92 Recherches sur Vénus, pl. 12.,n° 5.

&8 Mionnet, loc. cit. p. 443 et 444, n° 703.

34 Voy. mes Rech. sur Vénus, p. 52-54, pl. 1.,n°° 1 et 2.

&5 Eckhel, catalogue cité, t. 1., p. 244, n°® 19 et 20. Mionnet, Descript. de méd. t. 5., p. 429, n° 626.

356 . . -
Vaillant, Num. in colon. percuss. Sestini, Mus. Hederv. 3., p. 97, n°S 30 et 37; C. M. H. n°® 6148 et 6100.
Mionnet, loc. cit. p. 384, n°S 319 et 320.

357 . . . .

Sestini, Descript. num. var. p. 539, n° 32. Mionnet, loc. cit. p. 437, n° 673.
358 . a2

Mionnet, ibid. p. 438, n° 676.




Philippe pére,*® de Philippe jeune,j*® de Trajan Déce,**' de
Trébonien Galle,’*> de Volusien,**® de Valérien pére*** et de
Gallien,** fournissent des exemples de ce sujet; j'en ai choisi
trois que je place sous les yeux de I’Académie.>*

Je n’ignore point que, selon le témoignage irrécusable des
monuments,*’ le dieu Faune ou le dieu Siléne, portant une
outre sur I’épaule, figure seule et sans Astarté ou Vénus sur les
médailles coloniales romaines, frappées a Alexandria-Troas, a
Antioche de Pisidie, a2 Bostra en Arabie, a Ccela dans la Chersonése
de Thrace, et a Corinthe. Je n’ignore pas non plus que la
plupart des numismates, et nommément l'illustre Eckhel,**® le
considérent comme un simple signe colonial, méme lorsque, sur
les médailles romaines citées de la Ceelésyrie, de la Phénicie et de
I’Arabie, nous le voyons adorer Astarté tant6t sous ’embléme du
cypreés pyramidal, tantét sous une forme humaine. Mais je ne puis
me défendre de penser que les Romains, en le plagant dans cette
attitude auprés de la déesse, avaient entendu par-la indiquer
qu’il existait des rapports particuliers entre elle et le personnage
mythologique dont il s’agit, personnage ambigu qui était resté
une énigme pour les écrivains latins les plus instruits.’*® La
supposition qu’il me suggére ne pourrait-elle pas se justifier par
le souvenir des relations que I'Italie, comme nous le verrons plus
loin, avait anciennement établies entre le symbole du cyprés et le

35914, ibid. p. 439 et 440, n® 685 p. 441, n° 692. — Ajoutez une médaille de la méme série, A leffigie
d’Otacilie, ibid. p. 441 et 442, n° 695.

36014, ibid, p. 442, n° 698.
361 Sestini, Descript. num. vet. p. 539. Mionnet, loc. cit. p. 584 et 585, n° 35.
362 \tionnet, ubi supra, p. 443 et 444, n° 703; p. 444, n° 704.
363 Vaillant, ubi supra. Mionnet, loc. cit. p. 445, n°S 714 et 716. — Mus. Theupol. p. 760.
el Mionnet, loc. cit. p. 447, n® 724.

36514, ibid. p. 449 et 450, n° 739. — Ajoutez une médaille de la méme série,  Ieffigie de Salonine, et
décrite par Sestini (Mus. Hederv. 3., p. 98, n° 45).

366p), 7.,0°S 2 et 4;pl. 8., n° 10.

37 oy. Mionnet, Descript. de méd. t. 5., p. 237, n°S 19 et 20; p. 582, n° 24; t. 2., p. 643 et 644, n° 104; p.
645, n° 110; p. 647, n° 124; p. 652 et 653, n° 159; t. 3., p. 493, n° 8; t. 2., p. 179 et 180, n° 233. Vaillant, Num.
in colon. percuss. t. 2., p. 114. Christ. Ramus, Catal. num. vet. reg. Dani, 1., 346, n° 8. Sestini, Descript. p. 79,
n° 5; Lett. numism. t. 4., p. 93; t. 9., p. 18. D’Ennery, Catal. p. 558. Mionnet, Suppl. t. 3., p. 165, n° 1073, pl. 9.,
fig. 1.

365D. N. t. 4., p. 493-496.

369 ) . ReAuT e - . .
«Nam Fauni vocem equidem numquam audivi; tibi, si audisse te dicis, credam; etsi Faunus omnino

quid sit, nescio.» (Cicéron, De natur. Deor. 3., 6., p. 216; ed. Schiitz.) — Personne n’ignore que les Romains
adoraient aussi une déesse appelée Fauna. (Lactance, De falsa relig. 1., 22., ed. Walch. Cf. Macrobe, Saturn.
1.,12., et Arnobe, 1., p. 15; 5., p. 168). On I'identifie avec Cyble ou Céres, avec la Dea bona; mais sa légende
est tout aussi obscure que celle du dieu Faunus.




dieu Silvain, qui a tant d’analogie avec le dieu Faune? Et cette
attribution du cyprés ne nous autoriserait-elle pas a rechercher si
la déesse Fauna n’avait, de son c6té, aucun trait de ressemblance
avec I’Astarté des peuples de I’Asie occidentale? Ce n’est point ici
le lieu rie discuter ces questions incidentes. Je me contenterai
de faire remarquer qu’au revers d’une belle médaille, qui fut
frappée a Thessalonique, en ’honneur de Trajan Déce,*”° on voit,
devant la statue colossale d’une divinité hermaphrodite,*”* a deux
tétes, vétue a mi-corps comme la Vénus Génitrice, et vaguement
désignée sous le nom de Janus bifrons, une petite figure semblable
en tout au Faune ou au Siléne Ascophore qui, sur les monnaies
d’Asie et d’Arabie, est en adoration tant6t aux pieds d’Astarté,
tant6t devant ’arbre symbolique de la déesse.

Les médailles que j’ai décrites plus haut, celles surtout d’Ara-
dus et de Damascus, concourent a établir, comme les trois monu-
ments syriens nous avaient déja permis de le faire, que, chez les
Assyriens, les Syriens, les Arméniens et les Phéniciens, Vénus fut
adorée sous le symbole du cyprés. Toutefois, nous n’avons pas en-
core interrogé les antiquités de Cypre, et il importe d’autant plus
de ne point les laisser dans 'oubli que cette ile, tout aussi phé-
nicienne qu’Aradus, est bien autrement célébre par le culte qu’y
recevait, dés les temps les plus reculés, la Vénus assyrienne. Per-
sonne n’ignore que, selon les témoignages les plus dignes de foi,*”*
ce culte fut porté d’Ascalon en Cypre par les Phéniciens; et nous
pourrions a priori, et sans craindre de nous étre trop avancé, affir-
mer que le culte du cypres, inséparable de la légende et des rites
de la déesse, fit partie d’une si mémorable importation. Les monu-
ments de I’art, loin de nous démentir, prouvent que cette assertion
est parfaitement fondée. Ici, cependant, nous ne trouvons a invo-
quer le témoignage d’aucune médaille frappée dans I'ile de Cypre;
mais, a défaut de médailles, je citerai deux monuments précieux,
récemment exhumés du sol méme de cette ile et encore inédits. Ce
sont deux belles coupes d’argent doré, qui jadis furent probable-
ment en la possession de deux rois, a I'usage de qui tout annonce
qu’elles étaient destinées.’” L'une, il y a deux ans, a été rappor-

370\oy. Mionnet, Suppl. t. 3., p. 165, n° 1073, pl. 9., fig. 1.
1 .

371 Cette figure attend un commentaire.

372 gérodote, 1., 105. Pausanias, 1., 14., 6.

373 Ces deux coupes faisaient partie d'un trésor enfoui dans la terre, qui comprenait dix autres coupes
duméme genre et un grand nombre d’objets ou de bijoux d’or ou d’argent doré. Il parait certain que tout a




tée de Beyrouth par M. de Saulcy, qui libéralement en a fait don
au musée du Louvre; elle est gravée en creux. L'autre, ciselée en
relief, vient d’étre acquise par le méme musée. Je me propose de
les publier incessamment avec les commentaires nécessaires. En
attendant, je me bornerai a dire ici que je rapporte aux cérémo-
nies instituées dans les mystéres de la Vénus assyrienne les sujets

mystiques représentés dans I'intérieur de ces deux coupes royales,
et que, sur les deux coupes, les initiations s’accomplissent en pré-
sence d’un cypreés, ou de deux cyprés accouplés. Je ne puis donc
douter que, chez les Cypriens, comme chez les Aradiens, comme
chez les habitants de la Phénicie continentale, de la Syrie et de
I’empire assyrien, le cyprés n’eiit été consacré a la déesse dont il
porte le nom, aussi bien que I'ile’”* ot une tradition fait aborder
Cypris au moment de sa naissance. On verra, dans la suite de mon
travail, que le culte de cet arbre symbolique fut importé par les
Phéniciens, non-seulement dans I'ile d’Aradus, dans I'ile de Cypre
et en Etrurie, mais aussi chez les Grecs et dans la péninsule hispa-
nique.

Si, en Asie, nous trouvons ce culte intimement lié a la
légende de Vénus, et cette déesse, le soleil, la lune et I’Artémis
de Perga représentés chacun sous 'embléme du cyprés, nous
ne pouvons-nous défendre de la présomption que les peuples
de I'Orient avaient dii attribuer ce méme symbole a la divinité
male, solaire, qu’ils adoraient sous divers noms. Bien plus, cette
présomption se change en certitude a la vue des médailles
frappées dans une ville de la Ccelésyrie ot chacun sait quels
honneurs religieux y recevaient le soleil et le dieu asiatique dont
jentends parler, alternativement confondus I'un avec I'autre. A

été fondu, 2 'exception des deux coupes apportées 2 Paris. Cest pour la science une perte 2 jamais regret-
table; mais cette perte est en partie compensée par les belles coupes de bronze ciselées qui proviennent
des secondes fouilles de M. Layard sur le sol assyrien.

374}¢ wignore point que je heurte ici une opinion généralement admise : on veut que I'le de Cypre ait
donné son nom 2 la Vénus asiatique, tandis que, 2 mon avis, elle I'aurait recu de la déesse elle-méme, appe-
1ée Cypris, nom identique avec celui de I'arbre qui servait a la représenter symboliquement ; mais il est vrai
de dire que jusqu’a ce jour personne n’avait soupgonné un tel usage, ni, par conséquent, été amené a re-
marquer I'identité du nom de Cypris et du nom de Cypre avec le mot gopher ou kopher qui, dans les langues
sémitiques, signifie cyprés, et peut-étre avec le mot Kupfer qui, en allemand, désigne le métal consacré a
la déesse, le cuivre. Le plus savant géographe de notre temps, M. Carl Ritter, semble, indirectement et 2
son insu, me donner raison, lorsqu'il dit (Die Erdkunde, 11., p. 577, 578) que le nom de I'ile appelée Cypre lui
parait venir des foréts de cypres (gopher) qui devaient couvrir une grande partie de cette ile et fournir aux
Phéniciens les bois de construction dont ils avaient besoin pour leurs flottes. De son cté, mais également
4 son insu, M. Movers justifie d’avance mon opinion en établissant, comme je I'ai dit plus haut (p. 88-90),
que, chez les Phéniciens, Vénus s'appelait aussi du nom de Bérouth, qui, comme gopher, signifie cypres, et
qui était, en méme temps, le nom que la ville phénicienne de Béryte avait sans doute recu de la déesse du
Liban.




défaut d’autres témoignages, le nom de Baal-Hamon, et ceux
d’Héliopolis et de Baalbeck, que porta successivement cette
ville, confirmeraient la confusion ou l'assimilation que je juge
nécessaire de rappeler ici. Je rappellerai, en méme temps, que la
cité connue sous ces trois noms était située non loin de la pointe
culminante de ce mont Liban qui, dés une époque trés-reculée,

fut, dans I’Asie antérieure, un des principaux siéges du culte de
la Vénus assyrienne. Les monnaies coloniales d’Héliopolis, qui
attestent I’association du culte du cyprés avec celui de ses deux
divinités éponymes, Hélios et Baal, nous offrent, au revers de la

375 376

téte de Philippe pére®” et au revers de la téte d’Otacilie,””® son
épouse, la facade d’'un temple dodécastyle, ou 'on monte par
un escalier de six marches. Sous le péristyle de ce majestueux
édifice, s’éléve un cypres pyramidal, planté a la place méme ou,
sur d’autres monnaies asiatiques, nous voyons tantdt une pierre
conique, embléme d’Astarté et d’Artémis, tant6t la statue en
pied de la premiére de ces deux déesses, ou de quelque autre
divinité d’'un ordre également supérieur, tantdt enfin un buste
colossal d’Astarté. Il n’est donc pas douteux qu’ainsi placé, le
cypreés représente symboliquement une des divinités principales
qu’on adorait a Héliopolis. Les numismates, et un grand nombre
d’autres archéologues, ne veulent ici encore considérer cet
arbre que comme ’embléme du soleil.*”” Toutefois la série des
monuments monétaires d’Héliopolis et un passage de Macrobe
bien souvent cité, mais toujours a I'occasion de monuments
peu judicieusement interprétés, permettent de croire que
les Héliopolitains attachaient au symbole du cyprés, non pas
seulement I'idée de 'astre qui répand sur la terre la lumiére et
la chaleur, mais I'idée d’une divinité solaire, ou tout 3 la fois
solaire et lunaire. Car le philosophe néoplatonicien affirme que le
Soleil et Jupiter sont un méme dieu, une méme puissance, et
que, pour cette raison, les Assyriens rendent au soleil, dans
la ville d’Héliopolis, un culte solennel sous un nom que 'on
traduisait en grec par la dénomination de Zeus Héliopolite.’”® Ils

375 oy la médaille figurée sous le n° 5 de la planche 6. Elle est décrite dans le 5¢ vol. de Mionnet, p.

302, n° 123.
376, . .
Vaillant, Numism. in colon. percuss. 2., 262.
BZ7e ' oot b it 2 T e o
Jai le regret d’étre obligé de dire que feu notre confrére M. Emeric David n’a pas su éviter cette
erreur dans son savant ouvrage intitulé Jupiter (tome 2., page 437).

378 . . . .
«Necipse Jupiter, rex deorum, solis naturam videtur excedere, sed eumdem esse Jovem ac solem cla-




donnaient aussi a ce dieu le nom d’Adad, c’est-a-dire unique, et
I'honoraient comme la divinité supréme; c’est le méme écrivain
qui le dit. Mais, ajoute-t-il, les Assyriens associent a Adad une
déesse nommeée Atargatis; ils les considérent comme les arbitres
souverains de toutes choses. Sous ces deux noms, ils entendent
le Soleil et la Terre; et, au lieu d’énoncer par une multitude

d’épithétes les diverses espéces de puissance et de prééminence
attribuées a ces deux divinités, ils les expriment par les symboles
dont ils ornent leurs images. Ces symboles, poursuit Macrobe,
se rapportent au soleil, car la téte d’Adad est ceinte de rayons
inclinés, qui indiquent que la force du ciel réside dans ceux que le
soleil envoie a la terre. Les rayons de la téte d’Atargatis tendent,
au contraire, vers le ciel, montrant ainsi que la force des rayons

qui viennent d’en haut fait naitre tout ce que la terre produit.*”®

Déja nous savions, par le témoignage de Strabon**° et de Pline,*!
qu’Atargatis, Adargatis ou Adergatis, était un des noms de la
Déesse de Syrie. Déja aussi Hérodien, parlant d’une divinité
locale (tod émixwpiov O£00), dont I'oracle avait promis la victoire
aux habitants d’Aquiléia, ville de la Pannonie, nous avait appris
que les Aquiléiens donnaient a cette divinité le nom de Bélis,
I'identifiaient avec Apollon et lui rendaient un culte solennel.**
Hésychius, de son coté, dit*** que, chez les Laconiens, le soleil
est adoré sous le nom de Béla. D’autre part, Servius, dans ses
savants commentaires sur 'Enéide de Virgile, affirme que Bel, Hel
et Hélios, sont des dénominations identiques,*** et que, chez les
Assyriens, par une raison qui tient a certains dogmes religieux,

ris docetur indiciis ... unde utrumque constat una potestate censendum. Assyrii quoque sub nomine Jovis,
quem Dia Heliopoliten cognominant, maximis ceremoniis celebrant in civitate quz Heliopolis nuncupatur
...» (Saturnal. 1., 23.)

379 . . . . i
«Deo enim, quem summum maximumque venerantur (Assyrii), Adad nomen dederunt; ejus nominis

interpretatio significat, unus. Hunc ergo ut potentissimum adorant deum ; sed subjungunt eidem deam no-
mine Adargatin; omnemque potestatem cunctarum rerum his duobus attribuunt, Solem Terramque intel-
ligentes; nec multitudine nominum enuntiantes divisam eorum per omnes species potestatem, sed argu-
mentis quibus ornantur, significantes multiplicem praestantiam duplicis numinis. Ipsa autem argumenta
solis rationem loquuntur; namque simulacrum Adad insigne cernitur radiis inclinatis, quibus monstratur
vim ceeli in radiis esse solis, qui demittuntur in terram. Adargatis simulacrum sursum versum reclinatis
radiis insigne est, monstrando radiorum vi superne missorum enasci quzcunque terra progenerat. » (Ma-
crobe, ubi supra.)
380
Geograph. 16., p. 748.
381 .
Hist. nat. 5.,19., 1.
382, . - = z PO ~ e 204 Z : .
BéAw 8¢ kahodior ToiTov, oéPovsi te Uneppuids, AnAAwva eivar é0éAovteg. (Hérodien, Histor. 8., 3;
ed. Imm. Bekker.) — Le manuscrit de Venise, au lieu de BéAw, porte BéAev.
383 2
Sub voc. BéAa.

384 4 d Fneid. 1., 646.




Bel, Saturne et le soleil*®® sont une seule et méme divinité. Plus

tard, Damascius®®* affirme a son tour que les Phéniciens et les
Syriens identifient Saturne, El, Bel et une divinité qu’il nomme
Bélathé.*®” Enfin, un mythographe latin anonyme, des derniers
temps du paganisme, nous dit qu'on identifiait Adonis avec le
soleil,** et nous savons qu’Adonis et Bélus étaient un méme dieu.
Ces diverses traditions ne contribuent pas peu, avec les autres
témoignages que j’ai produits plus haut, 2 nous montrer que, sur
les quatre faces de I'autel palmyrénien®® du Musée capitolin, il
faut réellement reconnaitre, comme j’ai proposé de le faire, les
images du Temps-sans-bornes, de Baal ou Bel et du Soleil réunies
a I'image symbolique de Vénus, dont le nom asiatique Beltis ou
Baaltis semble facile a reconnaitre sous la forme Bélathé, qui en
est probablement une altération, ainsi que Belethé et Belthés. En
méme temps, nous pouvons, par un passage trés-curieux attribué
a Ptolémée, constater le rapport intime qui liait au dogme
théologique, fondement de cette association de divinités, une
croyance astrologique répandue dans I'Orient. Le sens formel de
ce passage est que, chez les Assyriens, les Babyloniens, les Perses,
etc. qui vivent sous le triangle notapéliotique et qui adorent Vénus,
Saturne, et Mithra, qui est le soleil, les organes de la génération
sont sacrés, a cause des aspects du soleil, de Saturne et de Vénus,
qui sont séminaux.>*

Sestini a publié*** une monnaie coloniale d’Héliopolis,
qui, trés-différente de celle dont je viens de parler, mérite
néanmoins d’en étre rapprochée. Au revers du buste de Valérien,
elle représente deux athlétes assis et vus de face; ils posent
chacun sur leur téte une couronne et soutiennent I'urne des jeux,
ornée de deux palmes. Auprés de I'un est planté un chéne; a c6té
de l'autre s’éléve un cypreés. 1l est difficile de ne pas supposer
que ces arbres sacrés sont les emblémes des deux divinités en

385,..... Apud Assyrios autem Bel dicitur, quadam sacrorum ratione, et Saturnus et sol.» (Ad Zneid 1.,

733.)

386 1 Vita Isidori, apud Phot. Biblioth. cod. 242, p. 343 ed. Imm. Bekker.

387 2 S J— R g s .
... 811 Doivixeg kai Z6pot tov Kpdvov "HA kai BAA kai BoAadijv émovoudlovotv.
388 . G
Scriptor. rer. mythic. latini tres; Mythogr. 3., fab. 11.,17.

1, cijointe, n°S 1 et 2; pl. 2., n°S 1et 2.

390 -, g . o g 0 \
.. KaBrepovTai Te map' AUTOIG T& YEVVITIKK MOPLA, 51K TOV TGV TPOKEIHEVWY KOTEPWV CXNUATIOHOV,

vt omepuartikdy gioet. (Ptolémée, TerpdPihog sovratic padnuarik, liv. 2., ch. 3., p. 17 édit. de Nuremb.
1535, in-4°.)

391 pescriz. delle med. ant. gr. del mus. Hederv. 3., 82, n° 10; pl. 31., fig. 1.




I’honneur de qui furent institués a Héliopolis les jeux gymniques
ou nos deux athlétes avaient obtenu les palmes de la victoire;
et ces divinités étaient, je le présume, Baal ou Jupiter, a qui
nous savons que le chéne fut consacré, et Beltis, Atergatis ou
Junon, que déja, plus d’une fois, nous avons vue représentée
sous I’embléme du cyprés pyramidal. Mais rapprochons de cette

seconde monnaie coloniale d’Héliopolis les médailles impériales

Py

frappées 4 Ephése, et nous aurons, au revers de celles—ci, la
preuve directe et irrécusable que si, dans I’Asie antérieure, on
consacrait le chéne a Zeus ou Jupiter, on lui consacrait aussi
le cypreés. Or, sous la domination des Grecs et des Romains, le
culte de cette divinité ne devait-il pas étre la continuation, pour
ainsi dire, du culte de Baal ou Bel, dieu créateur qu’adoraient
les Babyloniens, les Assyriens, les Syriens, les Phéniciens?
C’est, en effet, un type composé dans un goiit asiatique, qui,
sur deux beaux médaillons de bronze, frappés a Ephése en
I’honneur d’Antonin le Pieux, nous offre un cyprés pyramidal,
placé, comme symbole de vie, auprés de I'image de Jupiter et
au milieu d’édifices dont I'architecture offre un caractére tout
particulier. On en jugera par les dessins que je joins ici de ces
deux médaillons.** Mionnet®*® décrit en ces termes le revers du
premier : «IIEIQN - EQECIQN.** Jupiter-Pluvius tourné a droite,
assis sur un siége placé sur le sommet du mont Pion; il verse la
pluie de la main droite et tient un foudre de la gauche; sur le coté
droit du mont, on voit deux habitations a trois étages; sur le coté
gauche est un autre édifice de méme architecture; au pied du
mont, a droite, est un temple distyle, vu de c6té, derriére lequel
est un cyprés; a gauche, un fleuve barbu, couché.» Le revers du
second médaillon®* ne différe de celui-la que par la suppression
des trois édifices a trois étages et crénelés, que Mionnet indique
par ces mots : « habitation a trois étages. » Lhabile numismate, en
décrivant ce second médaillon d’Antonin le Pieux,**® commet
I'erreur de désigner sous le nom de peuplier 'arbre que, avec

392p) 4,0 gets.

393Smppl. 6.,141, 142, n° 413.

394 f " . Aes " S
Sur le nom IEIQN, il faut lire les observations trés-instructives que notre savant confrére M. Hase

avait communiquées 3 feu M. Mionnet et que ce dernier s'était empressé de publier (loc. cit. note a); elles
rectifient une opinion erronée de Seguin, reproduite par Eckhel lui-méme.
5, 4.,n°5.

3965upplém, 6.,142,n° 414.




toute raison, il reconnait pour un cyprés sur le premier. Lors
méme que le témoignage de ces deux monuments monétaires
nous manquerait, nous ne pourrions révoquer en doute l'usage
ot furent les Ephésiens de rendre un culte quelconque au cypres.
Artémidore, né 4 Ephése, sous le régne méme d’Antonin le Pieux,
comprend expressément cet arbre au nombre des objets dont

I'apparition dans les songes a une signification digne d’étre
remarquée. Loin de le considérer comme un présage de mort
prochaine, il dit*” que le cyprés, a cause de la hauteur qu’il
atteint, est le signe de la longanimité et de la temporisation.

Nos deux médaillons servent, pour ainsi dire, de
commentaire a cette interprétation, puisqu’ils attribuent le
symbole du cypreés a Jupiter, dispensateur supréme de la vie. Ils
nous montrent de plus qu’a Ephése, comme ailleurs, le Jupiter
qu’on adorait était un dieu tout a la fois solaire et lunaire; d’'une
main, il lance le feu céleste, source des feux du soleil; de I'autre
main, il répand sur la terre des torrents de pluie qui, selon les
doctrines communes a tous les peuples de I'antiquité, ont leur
source dans la lune. Ces deux attributs nous rappellent un
passage de Clément d’Alexandrie®®® ou il est dit que les Mages
considérent 'eau et le feu perpétuel comme les images de la
divinité. C’est aussi pourquoi, au revers de trois monnaies
d’Alexandria-Troas, dont j’aurai bient6t a parler, on voit Apollon
faire une libation sur un trépied allumé. Parfois, il nous apparait
avec l'attribut de la foudre, et, dans ce cas, sa chevelure est
nouée sur son front de maniére a figurer une foudre. Tel le
représente un buste placé dans la belle galerie de M. le comte
de Pourtalés-Gorgier. Deux médailles autonomes grecques
d’Alexandria-Troas, décrites par Mionnet,*” nous révélent la
méme attribution, a I'aide d’'un type qui de plus exprime une
idée fort analogue a celle que nous présentent le revers des
trois autres médailles citées de la méme ville et le revers des
deux médaillons d’Antonin le Pieux; ici, au revers de la téte
laurée d’Apollon, nous voyons un cheval paissant, embléeme du
soleil qui, selon les stoiciens, se nourrit de ’humidité de la
terre; au-dessous du cheval est gravé un foudre. Et puisque la

& Oneirocritic. 2., 25.; 4.,12.; ed. Reiff.
398 s dmon. ad gentes, p. 43; ed. Potter.
399Mionnet, Supplém. 5.,510, n°S 76 et 77.




numismatique d’Ephése et d’Alexandria-Troas nous permet de
constater I'assimilation de Jupiter au Soleil ou a Apollon, et
vice versa, ainsi que le caractére a la fois solaire et lunaire de
ces deux divinités, il ne sera pas inutile de dire ici que, non loin
d’Epheése, selon Strabon,”® était situé un bois sacré nommé

Ortygie et principalement planté de cyprés. Parmi plusieurs

temples, ce bois en renfermait un ou 'on voyait, auprés de la
statue de Latone portant un sceptre, un groupe composé de ses
deux enfants, Apollon et Artémis, que leur nourrice tenait par la
main. Ajoutons que, dans la ville d’Ephése, les portes du temple
d’Artémis ou Diane étaient de bois de cypres.*”* Vitruve”
mentionne méme une statue de la Diane d’Ephése, faite avec
du bois de cette espéce.’”® Xénophon* dit pareille chose d’une
statue d’Artémis dont il avait orné le temple érigé par ses soins,
a Scillonte, ville d’Elide, située dans la Triphylie. De son coté,
Virgile nous apprend*” que des bois de chénes et de cypres
étaient consacrés tant6t a Jupiter, tantdt a Diane. Il nous raméne
ainsi a la monnaie coloniale d’Héliopolis que je viens de citer
d’aprés Sestini, et qui nous a offert un chéne et un cyprés plantés
a coté 'un de I'autre, comme images vivantes de Baal, le Jupiter
des Syriens, et de Beltis, qui se confond avec Artémis ou Diane.
Apreés ces divers faits, et surtout aprés le témoignage qui ré-
sulte des médailles citées de Perga,**® quant a I'attribution du cy-
prés a Artémis, ne doit-on pas s’attendre a trouver dans les textes,
ou sur les monuments figurés, la preuve qu’en Orient, sous la do-
mination des Grecs et des Romains, cet arbre symbolique fut no-
minativement consacré a Apollon, comme il I’était a Artémis ou
Diane, au soleil et 4 la lune ? En effet, nous apprenons de plusieurs

400 Geograph. 14., p. 639 et 640.

201, N . 2 ey
L Théophraste, 5., 5. Pline, Hist. nat. 16., 79., 1 et 2. — Sur les portes de bois de cyprés, voyez Sagittaire,

De januis, cap. 23.

4, ., 19.

4 ftofe . . 4 e A

9311 ne peut s'agir ici de la statue qui se voyait dans le temple méme d’Ephése. Celle-ci n'était pas de

bois de cyprés; mais on varie beaucoup sur la matiére qu’on y avait employée. Selon Xénophon (de Cyri
expeditione, 5., 3., 12), cette statue était d’or; selon Pline (H. N. 16., 79., 1 et 2), la plupart des écrivains
s'accordaient 2 la dire de bois d’ébéne; mais, ajoute-t-il, Mucien, I'écrivain le plus récent parmi ceux qui
ont vu la statue, affirme qu’elle est de bois de vigne, et nous apprend méme le nom du sculpteur qui I'avait
faite, Pandémion. Cette statue, poursuit Pline, n’a jamais été changée, bien que le temple qui la renferme
ait été rebati jusqu’a sept fois.

404 .

Loc. cit.
405 Eneid, 3., 678-680.

4065, 13.,n° 1et 2.




407

écrivains grecs ou latins*” qu’il existait, dans le célébre faubourg

d’Antioche de Syrie appelé Daphné, un bois de trés-grands cypres
et de lauriers, qui, plantés entre des rochers et sur un terrain ac-
cidenté, entouraient un temple dédié a Apollon, divinité dont 13,
comme ailleurs, les Grecs avaient probablement substitué le nom
a celui de Baal ou du dieu solaire adoré par les Syriens sous quelque

autre nom. Selon Malala,**® ce serait Melkarth, dieu solaire des Ty-
riens, qui aurait planté les cyprés de Daphné. L3, dit Philostrate,*®
la terre, a cause de Cyparisse réputé assyrien, passait méme pour
produire le germe ou la semence du cypreés. Couper un des arbres
du bois sacré de Daphné, c’était une grave offense envers Apol-
lon.*"° Aussi la plantation s’était-elle conservée jusqu’au temps du
bas-empire, comme le prouvent 2 la fois le témoignage des histo-
riens contemporains,*' et les dispositions du code Théodosien*
et du code Justinien*"® qui eurent pour but de mettre le cupresse-
tum de Daphné a I’abri des dévastations que, selon la remarque de
M. Avellino,*** on pouvait craindre de la part des néophytes chré-
tiens.

Les monuments monétaires de la Troade confirment le témoi-
gnage des textes; ils attribuent le cyprés a Apollon, et par la se
lient intimement aux représentations figurées qui déja, en Syrie et
a Perga, nous ont montré le soleil tant6t sous 'embléme d’un des
trois cyprés qui ornent le trone votif de la Déesse de Syrie,*® tan-
tot sous ’embléme d’un cypreés surmonté d’un astérisque et placé
en regard d’un autre cyprés surmonté du croissant de la lune.*¢
Déja Virgile nous avait permis de constater que, dés une haute an-
tiquité, le culte du cyprés s’était introduit a Troie méme, associé

497 philostrate, in Vit. Apollon. 1., 16. Libanius, De vita sua, p. 76 et 77; in Antiochic. p. 380, 381; ed. Morell.
Saint Jean-Chrysostome, Homil. 17., ad popul. Antioch. de statuis evers. Sozoméne, Hist. eccl. 5., 19. Procope,
Persicor. 2., 11., 14. Cf. Claudien, De raptu Proserp. 3., 372, 373; et les commentaires de Godefroy sur le Code
Théodosien (ad libr. 10., 1., 12). — Ce savant jurisconsulte a soin de faire remarquer que, sur la Table de
Peutinger, le bois sacré de Daphné est indiqué par des cypreés.

498 Chronic. p. 204; edit. Bonn.
4091.00. cit.

10 ibanius, De vita sua, p. 7.
an Procope, Persic. 2., 14.

24 10, tit. 1., De jure fisci.
413 Do cupressis ex luco daphnensi vel perseis per Eqyptum non excindendis vel vendendis (Iib. 11., tit. 77).

a4,
Mémoire cité, p. 35.
H5p1, 5,00 1.

4165 14.,n° 1et 2.




417

au culte de Cérés ouRhéa,*” divinité primitivement identique avec

la Vénus assyrienne. C’est maintenant dans la ville d’Alexandria-
Troas que nous allons trouver le culte du cypreés associé a celui
d’Apollon, de ce dieu dont Lucien avait vu la statue placée a Hié-
rapolis, dans le temple de la Déesse de Syrie.*'® Au revers des mon-
naies autonomes coloniales de cette ville, I'image d’Apollon Smin-

thius, vétu de la stole et vu de face, est placée sur un socle, entre un
cypreés pyramidal et un trépied allumé. De la main gauche le dieu
tient son arc, et de la main droite une patére, dont il se sert pour
faire une libation sur le feu sacré, acte solennel, qui, je le répéte,
lui donne le méme caractére que nous avons reconnu a Jupiter Plu-
vius, au revers des médailles impériales d’Ephése.*" Je place sous
les yeux de I’Académie*® un exemple inédit du type que je viens
de décrire. A quelques variantes pres, on retrouve ce type sur les
monnaies impériales coloniales d’Alexandria-Troas. Je joins ici**
les dessins de deux de ces piéces que je crois inédites aussi. L'une,
aleffigie de Commode,**” nous offre la statue d’Apollon vu de pro-
fil seulement; le dieu solaire, vétu d’une longue stole et placé de-
bout sur un piédestal, est tourné a droite vers un trépied allumé.
Comme sur les monnaies autonomes coloniales, il porte son arc de
la main gauche, et tient de la main droite une patére au-dessus du
feu sacré. Mais ici, autour du trépied s’enroule un serpent, sym-

bole de vie'?; sa téte s’éléve au-dessus des flammes de cet autel.

417 .
7 Ci-dessus, p. 80, 81.

418 dessus, p. 11 et 38.
A19p] 4,05 gets.

420p] 13, n° 1. — Cette pidce inédite appartient au cabinet des médailles de la Bibliothéque impé-
riale; elle n'a pas été publiée par Mionnet. Celle qua décrite (Supplém. 5., 512, n° 90) ce laborieux et trés-
regrettable numismate offre au droit, comme toutes les autres monnaies coloniales de la méme ville, un
vexillum placé derriére la téte tourrelée de la ville personnifiée. Ce vexillum manque sur la pitce que je
publie.

421 1hid, neS 26t 3.

422\ 7. On conserve cette pidce au cabinet des médailles de la Bibliothéque impériale. Elle ne parait
pas avoir été connue de Mionnet; mais elle a beaucoup d’analogie avec celles qu'il décrit sous le n° 115, aux
pages 645 et 646 du tome 2 de sa Description de médailles, et sous le n° 141, dans son Suppl. t. 5., p. 519. Un
revers a peu prés semblable A celui de ces deux derniéres monnaies se trouve déja sur les piéces coloniales
de laméme ville, frappées sous le régne de Marc Aurdle. (V. Mionnet, Descr. de méd. 2., 644, 645, n° 109.)

423

boli

Sur la signification du serpent, je d de a I'’Académie la permission de me référer
2 ce que j'en ai dit dans mes Recherches sur Vénus, p. 35 et 36. Ce qu'il importe de remarquer ici, c’est que
le reptile qui s’enroule autour du trépied d’Apollon est le bon serpent, que nous retrouvons sur d’autres
monuments qui représentent, soit ce dieu solaire, soit Esculape, soit Hygie. Il sert ainsi a caractériser ces
deux derniéres divinités, dont les fonctions sont de présider a la conservation de la vie et de la santé.
Dans la légende d’Apollon, il est opposé au mauvais serpent, appelé Python, que ce dieu tue 2 coups de
fleches. De méme, dans les livres sacrés des Perses, Mithra combat avec son arc et ses fléches I'ennemi du
ciel, Ahriman, qui a revétu la forme d’une grande couleuvre; et, sur les monuments mithriaques d’époque




Derriére Apollon est planté un cyprés pyramidal, autre symbole
de vie. La seconde monnaie impériale coloniale*”* présente, au re-
vers de la téte de Maxime, le méme sujet, avec ces deux seules diffé-
rences, qu’ici Apollon porte un carquois attaché derriére I'épaule
gauche, et qu’autour du trépied ne s’enroule pas un serpent. 1l se-
ra intéressant pour nous de constater plus loin, par le témoignage

d’un précieux monument d’argent, trouvé dans les Gaules et dé-

posé au musée du Louvre,*” qu’un type analogue a celui qui est

gravé au revers des médailles autonomes coloniales d’Alexandria-
Troas fut importé en Occident dés une époque assez rapprochée du
temps ou Auguste avait érigé cette ville en colonie romaine.
Apollon, Baal ou le Temps, Adad, Zeus ou Jupiter, Beltis,
Mylitta, Astarté, la Déesse de Syrie, Rhéa ou Cérés, et Artémis ou
Diane ne furent sans doute pas les seules divinités, non plus que
le soleil, la lune et les planétes, qui, chez les peuples de I'Asie
antérieure, eurent pour embléme ou pour attribut le cypres
pyramidal. Hermés ou Mercure doit étre ajouté a cette liste déja
si nombreuse. Et ne serait-il pas surprenant que I'arbre qui tient
son nom de Cypris et qui devient I'image symbolique de la déesse
au moment méme ou elle donne le jour au fils de Mercure, n’eiit
pas été consacré a un dieu dont la légende est inséparable de celle
de Vénus; a un dieu qui représente I'énergie male d’une divinité
primitivement androgyne, dont Vénus est I'énergie femelle; a
un dieu qui préside, non-seulement a la vie terrestre, mais a la
vie future ou céleste, puisqu’il est revétu de la haute fonction
de psychopompe ou conducteur des dmes? Déja un passage de
Pausanias, cité plus haut,*”® nous a fait connaitre qu’une statue
d’Hermés Criophore avait été placée dans un bois sacré de cypres,
a Carnasius en Messénie. Un autre passage du méme auteur'”’
nous apprend qu’en Arcadie, au sommet du Cylléne, on voyait

romaine, on voit méme le bon serpent attaquer résolument le serpent d’Ahriman, c’est-a-dire le mauvais
serpent. Ajoutons que, selon Damascius (in Vita Isidori, ap. Phot. Bibl. cod. 242, p. 352), IEsculape qu’on
adorait 3 Béryte n'était ni grec, ni égyptien, mais d’origine phénicienne.

424 AT YR T Tl sl R
PL.13.,n° 3. Cette médaille a été dessinée par M. Muret, lorsqu’elle était en vente 2 Paris chez un mar-

chand d’antiquités. Il 1a croit authentique, mais il ignore quel en est le possesseur actuel. On ne connaissait,
avant I'apparition de cette piéce, aucune monnaie coloniale d’Alexandria-Troas qui, au revers de la téte
de Maxime, offrit le type que nous avons ici sous les yeux. Ce type peut maintenant étre rapproché de ce-
lui d’une autre piéce coloniale de la méme ville et a I'effigie du méme prince, ot I'on voit, placée dans un
temple, la statue d’Apollon tenant un arc a la main. (Eckhel, Catalog. Mus. ces. vindob. 1., 162, n° 17.)
&5 Pl. 20.,n° 5.
426 ..

Ci-dessus, p. 26, 27.

4275 17, 1et2.




les ruines d’'un temple dédié a Hermés Cyllénien et une statue
colossale de ce dieu, faite avec du bois de citrus. Or, c’est dans une
grotte de cette montagne célébre que Maia avait donné le jour a
Hermes; et Ovide,*”® en caractérisant le Cylléne par I'épithéte de
cupressifére (cupressifera Cyllene), nous autorise a croire, malgré le
silence de Pausanias sur ce point, que 1a le temple et la statue
d’Hermés avaient aussi été érigés au milieu d’un bois de cypres.
Les médailles de Lydie que je vais décrire, celles d’Achaie’” et
un fragment de patére**® dont je parlerai plus loin, achéveront
de mettre hors de doute 'attribution du cyprés a Mercure en
Orient comme en Occident. Les dessins joints ici reproduisent
quatre piéces frappées a Mosténe de Lydie. La premiére**! est une
monnaie autonome ot I'on voit, au revers de la téte du Déme, une
amazone a cheval, la téte ceinte d’'une couronne murale et un
bipenne sur ’épaule gauche; elle s’avance vers un autel allumé et
vers un cyprés planté a c6té de cet autel. L'intention religieuse
d’un tel sujet est manifeste. Nous retrouvons ce type au revers
de plusieurs monnaies impériales de la méme ville, les unes a
I'effigie d’Hadrien,*? les autres a l'effigie de Commode,*** de
Philippe pére,*** ou de Gallien.”** Je donne ici*** un exemple de
celles de ces piéces qui furent frappées en I’honneur d’Hadrien et
de Commode. Une quatriéme*’ représente, au revers de la téte
de Gallien, non-seulement un cypres, un autel allumé et une
amazone a cheval, mais Hermés ou Mercure, qui, nu et placé a
droite de I’arbre sacré, tient d’'une main son caducée, et saisit de
I'autre la bride du cheval de 'amazone. Par ce mouvement et
par toute son attitude, il nous indique, clairement que le but
de son intervention est de conduire cette amazone au-dela de
I'autel et du cypres, c’est-a-dire dans un sanctuaire ou, sans
doute, on célébrait des mystéres fondés ici, comme partout,

428 pust. 5.,87.

429p1.7.,n° 3.

0, 18.,n° 2.
431 . . 5
Pl. 3., n° 3. Mionnet, Descript. de méd. 4., 89, n° 482.
432 "
Vaillant, Num. greec. Mionnet, Suppl. 7., 393, n°S 350 et 351.
433 Mionnet, Descr. de méd. 4., 91, n° 493.
434 Sestini, Letter. numism. t. 8., 94.
435 . . 5 5
Mionnet, Descript. de méd. 4., 92, n° 498 ; Supplém. 7., 394, n° 355.
436Pl, 3.,n°4;pl. 4., n° 2.
437 . . .
PL. 4., n° 3. Mionnet, Descript. de méd. 4., 92, n° 497.




sur le dogme de la descente et de I'ascension des dmes. C’est
ainsi que, dans 1'0Odyssée,**® Hermeés se présente a Ulysse au
moment ou le héros, arrivé dans I'ile d’Ea,® va franchir le
seuil du redoutable palais de Circé : il lui donne, avec la plante
appelée moly, le pouvoir d’échapper aux enchantements qui ont
métamorphosé ses compagnons en porcs, en loups, en lions. Déja,
par l'ordre supréme de Zeus ou Jupiter, Hermés avait rempli
auprés d’Ulysse la mission d’'un dieu sauveur en mettant fin
a la captivité ou le retenait Calypso dans une grotte de I'ile
d’Ogygie,** entourée d’aunes, de peupliers et de cyprés.*** Or, a
mes yeux, cette grotte et surtout le palais de Circé étaient aussi
des sanctuaires consacrés a la célébration des mystéres de la
Vénus asiatique; et si Calypso et Circé se présentent a nous avec
le double caractére de grandes prétresses et de déesses, si,
dans les vers du chantre de I'Odyssée, elles recoivent méme la
qualification de déesses,**? c’est que la haute dignité hiératique
dont elles étaient revétues impliquait nécessairement que, de
leur vivant, elles avaient obtenu les honneurs de ’apothéose. Les
fonctions de psychopompe attribuées a Hermés et le passage
cité*** de Pausanias sur le réle qu’il remplissait dans les mystéres
de la Mére des dieux justifient, ce me semble, mes diverses
interprétations. Dans mon ouvrage sur le culte de Mithra, j’aurai
prochainement l'occasion de montrer que les amazones jouent
un grand rdle parmi les personnages initiés aux mysteéres de la
Vénus asiatique. Nous les verrons méme accomplir, en présence
du cyprés et du palmier femelle, certaines cérémonies propres
a ces mysteéres. Cette circonstance me donne lieu de supposer
que si, au revers d’'une monnaie autonome de Mastaura,***
autre ville de Lydie, nous voyons un cyprés planté a coté d’'un
autel, sans étre accompagné d’aucune figure, nous pouvons
cependant rapporter ce type au culte de la Vénus asiatique ou

43810.,v.275 sqq.

439 . . o - D .
Ou /Eza, ile du Pont-Euxin, selon les uns; ile de la Mer tyrrhénienne, selon d’autres. Pline (H. N. 25.,
5., 2) assigne I'Italie pour patrie 2 Circé.
#4%11e de la Mer fonienne.
441
5.,V. 285qq.

442 L 5 " " " g A Z :
Cet usage était passé en Occident. Tacite (De morib. Germanor. 8.) parle d’une prétresse nommée Vé-

léda qui, chez les Germains, au temps de Vespasien, était regardée comme une divinité.
443 .
Ci-dessus, p. 25-27.

444 . . .
Pembroke, Num. antig. pars 2., tab. 39. Mionnet, Descript. 4., 83, n° 453.




a celui de Mercure*®*; car, au revers d’'une monnaie impériale
de la méme ville, frappée en ’honneur de Tibére et de Livie,"*
nous retrouvons une amazone a cheval; et, bien que le cypres
ne se montre pas dans la composition de ce type, nous sommes
tout naturellement ramenés aux médailles citées de Mosténe,
et, par conséquent, a un culte lydien, ol Vénus, le cypres et les

amazones jouaient un réle particulier.
Ces remarques me portent a penser que si, au revers d’'une
médaille frappée en 'honneur de Commode a Héraclée de Bithy-

nie et publiée par Sestini,**’ on voit, a c6té d’un cyprés pyramidal,

Hercule debout, armé d’un arc et d’'une massue, ce cyprés n’est ni
I'arbre des Hespérides, comme le veut le numismate italien, bien
qu’il le reconnaisse pour un cypreés, ni «!’arbre consacré au So-
leil, et a ce titre I’arbre le plus propre a la construction du biicher
d’Hercule, » comme le conjecture notre savant confrére M. Raoul-
Rochette.**® Je pencherais plutdt a croire qu’au lieu d’avoir un sens
funéraire, le cypreés est ici, de méme que sur les médailles citées de
Mosténe, I'image symbolique de la Vénus orientale, de cette déesse
aux mystéres de qui Hercule, comme chaque amazone, avait été
initié. L'habile archéologue que je viens de nommer me fournit lui-
méme, a son insu, deux arguments qui peuvent justifier ma suppo-

44 5 - - A :
® Remarquons cependant qu’une monnaie impériale de Mastaura, 3 effigie de Caracalla, offre un

revers que Mionnet (ibid. 85, n° 464) décrit en ces termes : «Apollon nu, le pallium sur I'épaule, debout
devant un autel prés duquel est un arbre entouré d’un serpent, et tenant dans la main droite une patére, la
gauche sur le flanc; prés de lui un cippe. » Je n’ai pas vu cette piéce, qui appartenait autrefois 4 Cousinéry;
mais je suis trés-porté 2 croire que I'arbre non dénommé par Mionnet est un cyprés. §'il en est ainsi, nous
avons 12 une variante curieuse de la médaille impériale d’Alexandria-Troas (pl. 13., n° 2), ot Apollon est
placé debout entre un cyprés et un trépied allumé, autour duquel s’enroule un serpent. Dés lors, le type de
la monnaie autonome de Mastaura que je cite pourrait tout aussi bien se rapporter au culte d’Apollon qu'a
celui de Vénus ou de Mercure. La numismatique de cette ville prouve que la premiére de ces trois divinités
y était en grande vénération; car il faut ajouter a la médaille citée de Caracalla deux monnaies autonomes
(Mionnet, Descript. 4., 83, n°> 454 et 455) qui nous offrent I'image d’Apollon. En méme temps, la série des
monnaies impériales nous montre (ibid. p. 87, n° 477. Mus. Theup. 2., p. 1336) que les habitants de Mastaura
rendaient aussi un culte particulier 2 Vénus et 2 Mercure.

446y Mersan, Descr. des méd. du cab. Allier de Hauteroche, p. 99.

44
7 Letter. num. 6., 42, 43; pl. 2., n° 5.

448 . A A L
8 Mém. de 'Acad. des inscr. nouv. série, t. 17., 2€ part. p. 294, — Dans le savant Mémoire que je cite ici, M.

Raoul-Rochette, adoptant sans restriction I'opinion d’Eckhel, semble ne considérer le cyprés que comme
Tembléme d’une seule divinité, le Soleil. Il pense qu’a ce titre le cyprés devait entrer dans la construction
du biicher (pyra) d’Hercule, et faisait allusion 2 Papothéose de ce personnage mythologique. Par-1a, il se
trouve disposé A reconnaitre cet arbre auprés d'Hercule sur quelques monuments ol personne avant lui
ne'avait reconnu. Cest ainsi, par exemple, qu'au revers de deux monnaies autonomes de Sardes, publiées,
I'une par Sestini (Descr. numism. veter. p. 436, n° 15), 'autre par Hunter (Mus. Hunter. tab. 47, n° 18.), Hercule
nu, assis sur un rocher, lui parait étre appuyé sur un cyprés (loc. cit. p. 210). Je suis obligé de dire qu'ici
Hercule s'appuie non sur un arbre, mais sur sa massue renversée; il en est de méme au revers des médailles
impériales de la méme ville (voy. Vaillant, Num. gr. Sestini, Descriz. d’alc. med. gr. del mus. Fontan. t. 1., p. 112,
n° 4; pl. 3., p. 74, n° 5. Mionnet, Suppl. 7., 421, n° 476), médailles ot Hercule est représenté debout, au lieu
d’étre assis.




sition. D’une part, il soutient avec toute raison**’ que I'Hercule a
qui les habitants d’Héraclée rendaient des honneurs divins, était
non I’'Hercule grec, mais I'Hercule phénicien. D’autre part, il n’hé-
site pas a reconnaitre*’ la téte d’Astarté, la Vénus phénicienne,
sur plusieurs monnaies d’argent, de petit module et de fabrique
archaique, qui appartiennent a la numismatique de cette ville. Il
publie quatre de ces piéces,*" et n’a pas de peine a établir leur au-
thenticité, longtemps mise en doute. Si, comme je le crois avec lui,
leur type nous offre la téte de la Vénus phénicienne, représentée
avec un caractére de physionomie étranger a l’art grec, ne devient-
il pas trés-probable que les Grecs, comme plus tard les Romains, a
leur exemple, ne se bornant pas a figurer cette divinité, sur les mé-
dailles, d’apreés un tel type, la représentérent aussi sous un des em-
blémes symboliques qui lui étaient consacrés dans les sanctuaires
des Phéniciens? Et le cyprés pyramidal n’était-il pas un de ces em-
blémes? Un fait semblable a celui que me parait présenter la série
des monnaies d’Héraclée ne se reproduit-il pas dans la numisma-
tique deI'ile phénicienne d’Aradus et de la ville syrienne de Damas-
cus ? Ne nous fournit-elle pas la preuve que, dans ces deux localités,
on représentait la déesse Astarté tantdt sous une forme purement
humaine, tant6t sous le symbole du cypreés pyramidal ? Ailleurs, ne
trouvons-nous pas, sur les monuments d’une méme contrée, d’une
méme ile, d'une méme cité, Vénus et Diane figurées chacune alter-
nativement sous une forme humaine, sous une forme moitié hu-
maine, moitié animale, et sous '’embléme d’un cone?

Je ne sais a quelle divinité, a quelle province de I’Asie occi-
dentale rapporter nominativement et avec certitude le monument
dont il me reste a parler pour achever la revue de toutes les anti-
quités asiatiques qui, 2 ma connaissance, offrent quelque trace du
culte du cyprés. Le style du monument, le sujet qu’il représente, le
costume des personnages que nous y voyons figurer, le choix et la
disposition des symboles ou des accessoires qui les accompagnent,
tout nous avertit, au premier abord, que de nouveau nous avons de-
vant les yeux une de ces compositions religieuses dont la concep-
tion appartient a I'Orient et dont I'exécution décéle les derniers
temps de la domination romaine. Celle-ci est gravée en creux sur

49 ., . ez
Mémoire cité, p. 290.

450 1bid, p. 291, 202.
S, pl.5.,n°S 1-4.




une petite plaque de bronze, carrée, que M. Ed. Gerhard acquit 2
Rome, en 1835, et qu’il déposa au musée royal de Berlin. Le des-
sin que j’en donne,** d’apreés un calque dont je suis redevable a ce
savant ami, la représente avec les dimensions de I'original.*** Une
explication compléte du sujet qui en couvre la surface m’entrai-
nerait beaucoup trop loin. Elle trouvera plus convenablement sa
place dans mon travail sur les mystéres institués en Orient, et n’est
pas nécessaire pour comprendre le réle symbolique que jouent ici
les deux cypreés plantés, I'un a droite, I'autre a gauche de la scéne
principale. Deux serpents naissent chacun du centre de ces arbres,
et s’élancent vers une téte de lion, vue de face et gravée, dans le
haut du tableau,** entre deux astérisques a six branches, qui me
paraissent tenir ici la place de la planéte Vénus considérée sous
son double aspect, c’est-a-dire le matin et le soir. A gauche de I'un
des deux astérisques, on voit le buste du Soleil, et, a droite du se-
cond, le buste de la Lune. Ces deux puissants agents de la créa-
tion et de la reproduction, ainsi représentés sous une forme hu-
maine, occupent chacun un des angles supérieurs du monument;
ils se trouvent donc superposés ici a deux cypreés, comme le sont
également, mais sous leur forme d’astres, le soleil et la lune au
revers des deux médailles citées de Perga.*>> Une disposition dif-
férente, dont toutefois la signification est la méme, se fait remar-
quer sur trois bas-reliefs mithriaques, de travail romain, ot nous
verrons bient6t deux cyprés plantés tant6t a c6té des bustes du
Soleil et de la Lune, tantét entre ces deux bustes. Mais sur notre
plaque de bronze, je le répéte, du centre de chacun des deux cy-
prés nait un serpent, et cette circonstance achéve de caractériser,
comme symboles du principe actif et du principe passif de la vie,
ces deux arbres sacrés, 'arbre du soleil et celui de la lune; car
nous ne pouvons oublier que le serpent est lui-méme un symbole
de vie.**® Ici les deux reptiles semblent mordre chacun une des
oreilles du mufle de lion. Leur téte est ainsi liée ou soudée a celle

452p1.7,n%6.

453 s PSS ),

Deux trous carrés, pratiqués, l'un dans le haut, 'autre dans le bas de cette plaque, nous montrent
quelle avait dii étre fixée sur les parois d'un édifice, ou sur un objet quelconque destiné & un usage reli-
gieux.

454 . . . . . . "

Nous retrouverons sur un bas-relief mithriaque romain, dont il sera question plus loin, un mufle de

lion, vu de face, et placé entre le buste du Soleil et le buste de la Lune superposés chacun a un cypres (voy.

ma pl. 15.).

455p), 14.,n° 1et 2.

456 .
Voy. ci-dessus, p. 106, 107, note 5.




de cet animal solaire, en méme temps que leur queue, comme une
racine dans la terre, reste engagée dans le centre de I'arbre ou elle
puise la vie. De cette double disposition, il résulte que la téte de
lion devient le point culminant d’un encadrement formé par les
deux cypres et par les deux serpents. Ainsi les personnages de la
scéne d’initiation gravée au centre de cet encadrement se trouvent
placés entre la région supérieure ou la lumiére, et la région infé-
rieure ou les ténébres; la premiére, représentée ici tout a la fois
par le Soleil, la Lune, Phosphore, Hesper, et la téte de lion, ani-
mal solaire; la seconde, caractérisée dans le bas du tableau par un
bélier, un taureau, un poisson et une oie, tous symboles du prin-
cipe humide. A la vue de cette téte de lion, pour ainsi dire mordue
de chaque c6té par un serpent, on se rappelle involontairement
les statues ou les bas-reliefs que j’ai restitués a Mithra Léontocé-
phale,*” et un petit bas-relief assyrien ou je me suis cru autorisé
areconnaitre I'image de Vénus Léontocéphale.*® Les figures de Mi-
thra dont j’entends parler représentent ordinairement ce dieu des
Perses le corps entouré par les replis d’un serpent qui, s’élevant
graduellement, place sa téte au sommet et sur le devant d’une téte
de lion implantée sur les épaules de Mithra au lieu d’une téte hu-
maine.*® D’autrefois le serpent se replie autour du cou de ce dieu,
et parait vouloir mordre le bas de la téte de lion*®; ou bien, le ser-
pent est double et alors ses deux tétes viennent se placer, en re-
gard I'une de l'autre, sur la poitrine de Mithra Léontocéphale.**
D’autrefois encore deux serpents s’enroulent autour des ailes de
cette divinité et s’élancent de la vers sa téte de lion.*” De son c6-
té, le petit monument assyrien représente Vénus-Mylitta a téte de
lion, tenant un serpent de chaque main.**® C’est toujours, quant
aux rapports du serpent avec le lion et a la signification symbo-
lique de ces deux animaux, la méme idée exprimée, on le voit, par
des procédés différents. Un second rapprochement va nous révéler
une nouvelle communauté d’idées, qui donne ala plaque de bronze
du musée de Berlin un intérét tout particulier dans la question de

457 Mém. de 'Acad. des inscript. nouvelle série, t. 15., 2 partie, p. 201-306.
458 1hid. p. 230 et suiv.

459 Recherch. sur Mithra, atlas, pl. 70.; pl. 72.,n°5 1 et 2.

460 hid. pl. 73., n° 1; Mém. de I'Acad. des inscript. loc. cit. pl. 1., n° 1.
461 R och. sur Mithra, atlas, pl. 71., n° 3.

2 1bid. n 2.

463 tém. dePAcad. des inscript. loc. cit. pl. 2.,n°% 1a, 1 bet 1 ¢; Recherch. sur Vénus, pl. 17.,n°> 1, 1aet 1 b.




la signification symbolique du cyprés sur les monuments figurés
que nous a légués I'antiquité asiatique. Nous ne pouvons, en effet,
voir ici la vie, sous le symbole du serpent, sortir du sein d’un cy-
prés, comme ailleurs, sous le méme symbole, elle s’échappe de la
ciste sacrée des mystéres dionysiaques, sans nous rappeler la face
antérieure du grand bas-relief mithriaque découvert, en 1832, a

Heddernheim : 13,** du sein d’un arbre, et sous la forme d’un en-
fant, sort la vie humaine, de méme que, sur une des faces de I'au-
tel palmyrénien du Musée capitolin,*** ’Amour Criophore nait des
flancs mémes d’un cypreés. J’expliquerai plus loin comment, dans
les sculptures du bas-relief de Heddernheim, trois arbres de cette
derniére espéce servent a caractériser les trois grandes phases de
la vie humaine. Dés a présent, je crois en avoir dit assez pour mon-
trer combien peu sont fondés les archéologues qui ne veulent voir
dans le cyprés qu’une image du soleil*® et qu'un embléme funé-
raire.

1.1.2 Arabie

Hérodote nous apprend que les Arabes avaient regu des mains
des Assyriens le culte de Vénus-Uranie, et qu’ils la nommaient Alit-
ta*® et Alilat.*®® Ce fait important est confirmé, soit par les nom-
breuses médailles impériales frappées a Bostra,**® a Esbus*”® et a
Moca,*”* sur lesquelles est gravée I'image de la Vénus asiatique,
soit par les inscriptions himyarites, soit par le témoignage de saint
Hilarion, soit enfin par les écrits mémes de plusieurs Arabes mu-
sulmans et par certains usages, certaines superstitions que l'isla-
misme n’a pu abolir.

464 pinal. des Vereins fiir nassau. Alterthumsk. t. 1., pl. 1. Recherches sur Mithra, atlas, pl. 110.

465p), 1m0 2.

466 rest donc a tort que feu M. Emeric David (jupiter, t. 1., Introd. pag. 269.; p. 107; t. 2., p. 436, 437),

partant de I'idée que I'obélisque est I'image des rayons du soleil, considére exclusivement le cyprés comme
«un obélisque naturel qui s’emploie souvent, dans les compositions allégoriques, a la place de I'obélisque
artificiel. » Il est 2 regretter que M. Avellino ait circonscrit la signification symbolique du cyprés au point
de donner son plein assentiment a cette opinion (voy. Mém. cité, p. 29, 30).

467 yérodote, 1., 131. — Selden (De dis syr. syntagm. 2., cap. 2., p. 179) identifie avec I'Alitta d’Hérodote

la divinité qui, dans le Koran (sur. 53., v. 19), suivant les diverses maniéres de lire le nom, est appelée Allat
(Lat), Alleth, ou Alletto. M. Kopp (ouvrage cité, p. 269) estime que ce passage du Koran a été mieux interprété
par Selden que par aucun autre traducteur.

%8 Hérodote, 3., 162.
469 . . . P
Mionnet, Descript. de méd. 5., 579-584, n°S 7-10, 14, 29, 35. Sestini, Descr. num. veter. p. 548, n° 1.
470Mionnet, loc. cit. 585, n° 38.
471, ..
Id. ibid. 586, n° 40.




Les inscriptions himyarites dont j'entends parler ont été
découvertes, il y a peu d’années, par M. Arnaud,*’? sur le sol de
I’Arabie. M. Fulgence Fresnel*” a essayé de les interpréter, et
croit y trouver la preuve que les anciens habitants de cette
contrée adoraient une divinité du nom d’Athtor ou Othtor. 1l
n’hésite pas a reconnaitre sous ce nom la déesse que les Sidoniens
et les Hébreux appelaient Aschtéreth; les habitants de Saba,
Aschtor; les Egyptiens, Ator ou Athor, Athyr ou Athyri; les Grecs,
Astarté. Par-la se trouverait confirmée I'origine asiatique que,
malgré le silence d’Hérodote sur ce point, j'attribue a la déesse
égyptienne en l'assimilant & la Vénus des Assyriens et des
Phéniciens. Si I'on remarque que le nom du pays appelé Aschour
et Atour, dans la Bible,"”* Assyrie, chez les Grecs et les Romains, est
écrit 'Atvpia, Aturie, dans quelques manuscrits de Dion Cassius*’;
Athour, s, dans Massoudi*’®; Athurd, dans les inscriptions en
caractéres cunéiformes du systéme persique, qui sont gravées
sur les murs de Persépolis,””” ou sur le roc, a Bi-sutoun,*’® et
enfin Assur dans les inscriptions en caractéres cunéiformes du
systéme assyrien ou babylonien,*”? on sera peut-étre méme tenté
de supposer avec moi que Vénus, chez les Arabes et chez les
Egyptiens, avait recu un nom ou un surnom qui rappelait 'origine
assyrienne de son culte.”®® N’est-ce pas pour la méme raison que
chez les Grecs on I'appelait ©s& doovpia,” la Déesse assyrienne
ou d’Assyrie, et, plus tard, @& cvpia,®® la Déesse syrienne ou de

4720y, 1a relation du voyage de M. Arnaud et les pitces publiées par les soins de M. Jules Mohl dans le

Journal asiatique, 4° série, t. 5., p. 208 et suiv. t. 6., p. 169 et suiv.
473 3 g
Voy. ses Lettres 2 M. J. Mohl, ibid. p. 194-237.
474 % " z
Aschour, dans le texte hébreu; Atour, dans les versions araméennes.

475 . N " ) PR
In Trajano (68., 14., 26). — Reimar (p. 1141) et Sturz (t. 4., p. 334) substituent Acovpia 2 la forme
"Atvpia ou Attupia. Dans Strabon (16., 737), ‘Atovpia ne désigne que le territoire de Ninive.

476, .
Notic. et extr. des Mss. t. 8., p. 159.

477 P . . - .
M. le professeur Lassen, Uber die Keilinschriften der erst. und zweit. Gattung, p. 46, 48, 52, 92, 99, 175,
176,178.

478 . . .
M. le lieutenant-colonel Rawlinson, Journ. of the roy. asiat. Soc. vol. 10., part. 1., p. 1, col. 1, 1. 14, 15;

p-vj,col. 11,1 7.

47914, ibid. vol. 14., part. 1., col. 1, 1. 5, 1. 40. — Aschour et Assur nous révélent peut-étre I'étymologie

d’Aschéra, nom qui, dans la Bible, parait désigner Vénus.

480 N " L
Remarquons toutefois que le nom du pays commence par un aleph, tandis que le nom de la déesse a

pour premiére lettre un ayin.
481 -
Nonnus, Dionysiac. 31., 203.

482 g : . &
Lucien, Opp. t. 9. — Cicéron (De nat. Deor. 3., 23) compte Astarté au nombre des quatre Vénus qu'il

trouve dans les auteurs anciens; il la déclare syrienne et née a Tyr. — Larcher (Mém. sur Vénus, p. 23), sans

citer ses autorités, dit que Vénus avait 2 Rome un temple ol elle était adorée avec Adonis, «suivant le rite




Syrie? Mais M. Fresnel,*®® aprés avoir dit que le nom Athtor ou
Othtor «ne coincide exactement avec aucune racine hébraique
ou arabe,» constate que, par une transformation dont il cite
d’autres exemples, Athtor s’identifie avec I’Aschtoreth (Astarté)
des Hébreux et des Phéniciens, sauf ’absence de la terminaison

féminine dans le premier de ces noms**; et il propose une

étymologie qui rapprocherait Athtor d’une racine arabe qu’on
trouve dans le mot ,xs (atar). Je me réserve d’examiner ailleurs,
avec toute I'attention que méritent les opinions de ce savant, la
valeur de cette étymologie.”** Ce qu’il importe de faire remarquer
ici, c’est que le cuivre, comme je I'ai dit plus haut, était le métal
consacré a Vénus, et quon a découvert, dans la presqu’ile
du Sinai, un grand nombre de stéles égyptiennes, d’ancien

style, qui représentent la déesse Hathdor*® et mettent sous sa

protection particuliére les riches mines de cuivre situées dans
cette presqu’ile célebre.*®” A ce témoignage il convient d’ajouter

assyrien.»
483 :
Loc. cit. p. 199.

4841 Fresnel (ibid. pag. 200, 237) dit qu'Athtor, la Vénus des Arabes, n’est point une divinité femelle,
comme I'était Aschtdreth ou Astarté, mais qu'elle est une des trois divinités dont le nom, dans les inscrip-
tions himyarites, «a une forme masculine, » grammaticalement parlant. Cette observation est d’autant
plus précieuse 2 recueillir, que le nom d’Athtor devient ainsi, avec celui de Mithra, un second exemple de
P’assimilation d’une divinité male ou androgyne avec la déesse femelle qu’Hérodote (1., 131) appelle Uranie
et Mylitta. Par-1a se trouve indirectement confirmée I'interprétation que je donne au passage si controver-
sé, ot cet historien identifie Mithra avec ces deux derniéres divinités et avec Alilat ou Alitta (voy. mes
Recherches sur Vénus, p. 183-190).

485 , . . L1z . 5 2 AL A . o
J'examinerai alors aussi I'étymologie qu'on a proposée du nom d’Hathor, demeure ou maison d’Horus,

d’aprés les signes hiéroglyphiques qui servaient 2 écrire ce nom sur les monuments antiques de I'Egypte.
On peut déja pressentir que je ne suis pas disposé a I'adopter, et que je penche plutdt a considérer la forme
Hathér ou Athyr comme la transcription égyptienne d’un adjectif qui, dans les idiomes asiatiques, signi-
fiait I’Assyrienne. Une note que me communique en ce moment M. Adrien de Longpérier, et que je publie-
rai dans mes Recherches sur Vénus, me prouve que les racines fournies par I'arabe, par I'hébreu et par le
dialecte chaldaique, loin de contrarier ma supposition, servent puissamment a la justifier. Car, s'il résulte
des observations philologiques de ce savant que le nom d’Athor ou Hathér emporte avec lui, comme je I'ai
toujours conjecturé, la double idée ou signification de taureau et d’Assyrie, je suis amené 2 faire remarquer
quelaprovince dela Grece ancienne appelee Béotie avait vu Thebes, sa capitale, batie sous les auspices de la
Vénus assyri ou phé ésentée, comme dans tout I'Orient, par une vache.
Car Cest la déesse elle-méme qu'il faut reconnaitre dans la vache qui, ainsi que I'avait annoncé I'oracle,
servit de guide & Cadmus lorsqu'il debarqua sur les cdtes de la Gréce pour y fonder une colonie. A cété de
ce fait vient se placer le témoi; dF cel graphe (voc. A8Gp ; ed. Alberti) nous dit que,
chez les Egyptiens, Athyr était 2 la fois le nom d’un mois et le nom d’une vache. Remarquons cependant
que, dans les textes hiéroglyphiques des monuments égyptiens, la vache sacrée, embléme d’Hathér, regoit
(Champollion le jeune, Panth. égypt. expl. de la pl. 23 E) le nom d’Ehé ou Ahé, probablemment emprunté aux
idiomes sémitiques ou araméens, qui lui attribuent la double signification de vie et de serpent (Recherch. sur
Vénus, p. 35, 36). Mais ajoutons que cet emprunt est une nouvelle preuve de I'origine asiatique qu’avaient
en Egypte le culte de Vénus Hathér et les symboles de la vache et du taureau.

486

Voy. la note ci-aprés.

487 . . . N 3
Les gisements du cuivre sont dans la vallée que les Arabes appellent Ouadi-Magarah et & Serbout

el-quadim. Les inscriptions hiéroglyphiques des stéles consacrées dans ces lieux 2 la déesse Hathor four-
nissent la preuve que, dés une époque trés-reculée, et principalement sous les 4%, 5¢, 12¢, 18%, 19 et




celui de saint Hilarion®® et celui de saint Théodule,**’ fils de saint
Nil. Nous apprenons de ces deux pieux personnages que, de leur
temps, c’est-a-dire au 4¢ et au 5° siécle de notre ére, les Sarrasins
nomades qui vivaient dans les déserts d’Arabie, les Iduméens ou
Ismaélites, et nommément les habitants de la ville d’Elusa*® et de
la presqu’ile du Sinai, rendaient un culte particulier a 1’étoile
du soir et a I'étoile du matin, qui, pour ces peuples, étaient la
manifestation de la déesse que nous appelons Vénus.

A leur tour les écrivains arabes musulmans rapportent
certaines traditions, malheureusement peu nombreuses et
trés-succinctes, qui sont relatives a une divinité féminine,
identique avec la Vénus-Allat ou Alitta d’Hérodote, et honorée
d’un culte qui, avant l'islamisme, parait avoir été fort répandu
dans I'Arabie. Ils la désignent sous les noms d’Allat ou Ellat et
d’el-Samora, dont le sens littéral n’est pas bien connu, et sous
celui d’el-Uzza ou el-Ozza, qui signifie a peu prés la Glorieuse.
Il y a plus d’une raison de croire qu’elle était adorée a la

20° dynasties, ces mines étaient exploitées par les Egyptiens. Sur les steles, le nom du pays est écrit Ma-
wek, selon la transcription de M. le vicomte Emmanuel de Rougé; Mafek, selon celle de Champollion le
jeune, qui reconnait que ce nom, dans le groupe %, est en méme temps celui du métal exploité, le cuivre.
Presque tous les proscynémes trouvés dans la presqu’ile s’adressent 2 la déesse Hathér. Les légendes hié-

roglyphiques qui 12 accompagnent son image lui donnent le nom de =<5 = } ®, Dame de Mawek, ce qui

implique 2 la fois I'idée du cuivre et celle du pays, mais surtout cette derniére. Ici, la déesse est représen-
tée sous une forme humaine; elle est vétue a 'égyptienne, et sa téte est surmontée d’un disque placé entre
deux grandes cornes de vache. Quelques-uns de ces monuments ont été indiqués par les premiers voya-
geurs européens qui ont visité le mont Sinai. Burton en a publié plusieurs dans ses Excerpta hieroglyphica.
M. le comte Léon de Laborde a donné de quelques autres, dans son Voyage en Arabie, des croquis faits un
peu 2 la hate. Mais M. Lottin de Laval (voyez Revue archéol. septiéme année, n° du 15 juillet 1850; huitiéme
année, n° du 15 mai 1851), a rapporté et déposé au musée du Louvre les empreintes de toutes les stéles de
cette espéce qu'il amoulées sur les lieux mémes. Enfin, dans le grand et bel ouvrage qui nous fait connaitre
les découvertes et les travaux de la commission envoyée en Egypte par S. M. le roi de Prusse, M. le docteur
R. Lepsius vient de publier presque tous ceux de ces monuments qui offrent un intérét particulier. — J'ex-
trais la plupart de ces détails d’une note savante qu’a bien voulu me remettre M. de Rougé et que j’insérerai
en entier dans mes Recherches sur Vénus. Elle se termine par I'observation que, dans quelques textes hiéro-
glyphiques sacrés, Mawek est pris pour le type de I'Orient, ce qui, par rapport a 'Egypte, semble naturel,
eu égard 2 la position topographique de la contrée appelée Mawek.

488 S aint Jérome, in Vita S. Hilarionis, § 25; cf. in Amos, 5. Cf. Gordien le moine, in S. Placidi martyr. Vita, n.
61. — Sous le régne de 'empereur Arcadius (395 2 408) le culte de Vénus était encore en grand honneur a
Majuma, port de Gaza, ville peu éloignée du bourg de Thabatha ot était né saint Hilarion.

489 . P 3 eni o PRI 2
Voyez un écrit attribué sans preuves suffisantes a saint Nil et intitulé : De cede monachorum in monte

Sina (capp. 4., 14.). 1l a été inséré, par le P. Combefis, dans I'Auctar. novissim. Biblioth. Patrum, et, par les
Bollandistes, dans les Acta Sanctorum, au 14 janvier. Cet écrit et la Vie de saint Hilarion m’ont été indiqués
par notre savant confrére M. Reinaud. — Voyez aussi, dans le recueil des Bollandistes (loc. cit.), un frag-
ment qui a pour titre : De S. Theodulo presbytero, monacho in monte Sina. — Les renseignements fournis par
saint Théodule sont d’autant plus précieux que ce religieu, enlevé par les Sarrasins nomades, vécut assez
longtemps au milieu d’ewx pour connaitre en détail les rites qu'ils observaient dans les priéres, les sacri-
fices humains et les sacrifices de chameaux blancs qu'ils offraient 4 I'étoile du soir et A I'étoile du matin,
Cest-a-dire A Vénus.

490 cette ville, située dans I'idumée, sur les confins de I'Arabie Pétrée, s'est appelée aussi Elusium et
Eolesa.




Mecque, dans le temple méme qui est devenu la mosquée la plus
révérée des musulmans, et un lieu célébre par le pélerinage que,
chaque année, ils y font en grande pompe. Scharisténi, cité par
Pococke,** nous apprend que la déesse avait un temple a San’a ou

Sanaa, dans le Yémen. Ce temple, qui s’appelait Bayt-Ghomdan,
maison ou demeure de Ghomdan, fut détruit par le khalife Othman.

Les Sarrasins surnommaient el-Khabar, la Grande,***> la divinité
qu'on y adorait; et, jusqu'au temps de Mahomet, le culte de
cette divinité continua a étre pratiqué parmi eux. Nous en
avons la preuve dans la formule d’'un anathéme qu’était obligé
de prononcer contre la déesse el-Khabar tout Sarrasin qui se
convertissait au christianisme.** De nos jours encore, les Arabes
donnent a la planéte Jupiter le surnom de Grande Fortune, et a la
planéte el-Zahara,** qui est Vénus, le surnom de Petite Fortune.
Ajoutons que les écrivains orientaux confessent hautement
qu’el-Zahara est la planéte de lislam, et nous comprendrons
combien sont restées profondes les racines que le culte assyrien
de Vénus avait jetées dans le sol de ’Arabie.

D’autre part, si le zéle fanatique des sectateurs de Mahomet
n’a laissé subsister dans cette contrée aucun des livres sacrés des
Arabes, adorateurs de Vénus, aucun monument architectonique
ou figuré qu’on puisse avec toute certitude rapporter au culte
national de cette antique divinité, les poétes et les historiens
orientaux nous fournissent du moins la preuve qu’avec le culte
de Mylitta les Assyriens avaient transmis aux Arabes l'usage
de consacrer a la déesse le palmier et le cyprés. Remarquons
d’abord que si le dernier de ces deux arbres n’est pas indigéne en
Arabie, comme on l'assure, il y est du moins cultivé de temps
immémorial,** et joue, dans les poétes nationaux, le méme rdle
que lui attribuent les poétes persans. Les écrivains arabes
I'appellent de quatre noms, serv (serb) ou sarou,*® div-dar ou

491
91 Spec. hist. Arab. p. 120; ed. Oxon. 1806.

492 5 . T3
Voyez, dans mes Recherches sur Vénus (p. 106, 107), mes observations sur I'identité de ce nom avec
celui de Cabire.

493 5
Voy. Rech. sur Vénus, p. 107.

494 e nom ou ce surnom emporte avec lui 'idée de splendeur, de lumiére éclatante.
495 s voyageurs modernes citent des plantations de cyprés notamment 3 Ouadi-Bischeh et sur la route
d’Aakik a Thérad (voy. M. Carl Ritter, Die Erdkunde, t. 1., p. 957, 998).

496 S . .
On écrivait autrefois sarvei.




div-darou*®’

et arar. Les trois premiers n’appartiennent ni a la
langue arabe, ni a aucun idiome sémitique ou araméen; mais
ils se trouvent dans les lexiques persans. Arar est indiqué par
le Borhan-katti, et M. Carl Ritter**® parait disposé a I'identifier
avec le mot abra, qui, en pehlevi, signifie également cypreés. Ne

nous étonnons donc point si Ferdousi, dans le Livre des Rois

(Schah-nameh),*”® donne le nom persan de Serv, Cyprés, au roi du
Yémen dont les trois filles épousérent les trois fils de Féridoun,
le héros de I'Irdn. Ce nom, rapproché de celui de Sés, Cypres,

qu'avait requ un des premiers rois de I’'Haigasdan,® nous

révéle, entre les anciens usages de I’Assyrie, de I'Arabie et de
I’Arménie, une communauté qui s’explique tout naturellement
par la notion de I'importation du culte de la Vénus assyrienne
dans ces deux derniéres contrées. Le témoignage de Firdousi
acquiert quelque poids, lorsque nous voyons d’autres écrivains
musulmans attester que le culte des arbres était anciennement
répandu en Arabie et dans le Yémen en particulier. Divers
auteurs arabes, cités par Pococke,’® disent, en effet, que
plusieurs tribus adoraient, sous I'embléme d’un arbre, la divinité
qu’ils nomment tantét Allat, tantdt el-Samora, tantdt el-Uzza ou
el-0zza. Ce dernier nom est méme celui que portait un palmier ou
un dattier qu’adorait, comme embléme sans doute de la déesse, la
tribu de Khozaa.** Un rocher appelé Allat ou el-Lat, comme la
divinité dont I'image y avait trés-probablement été sculptée,*®
était en grande vénération parmi les Béni-Thékif.>** Mahomet,
ajoutent les mémes auteurs, abolit le culte de cette déesse, fit

497 roy. sir William Ouseley, Travels in var. countr. of the East, vol. 1., p. 387; et ibid. note 75.
498 Die Erdkunde, 11., 569.

4991 1., p. 121; trad. frang. de M. Jules Mohl.

5005 dessus, p. 65-71.

508 g ecim. hist. arab. p. 90 sqq. — Conf. le Discours préliminaire (p. 23.) que Sale a mis en téte de sa
traduction du Koran (édit. de 1795).

502 5 sraki cité par Burckhardt, Voyage en Arabie, trad. francaise d’Eyrids, t. 1., ch. 9., p. 220.

503 e fait mérite d'étre rapproché de la découverte des deux figures colossales que M. le lieutenant
Burnes a trouvées sculptées dans le roc, sur le territoire de Bamiyan, dans la contrée la plus sauvage de
I'Hindou-khou, vers la source du Surkhab, un des affluents de I'0xus. Ces deux énormes colosses, dont il
a publié la description et le dessin dans I'intéressante relation de son voyage (Travels into Bokhara, etc. 2¢
éd. vol. 2., pag. 159 et suiv. et pl. pour la pag. 159), sont encore aujourd’hui I'objet de la vénération des
habitants du pays, qui leur donnent, 4 'un, le nom de Lat, 4 autre, celui de Munat, probablement le Ménat
du Koran (sur. 53., v. 20).

504 . 513 PR < g q
Burckhardt, loc. cit. — Ce z€1é voyageur ajoute ici qu'un grand arbre, nommé zat arouat, était particu-

lirement vénéré par les Koreisch. On peut croire qu'en général le culte des arbres était fort répandu chez
les Arabes. Nous en retrouvons des traces évidentes jusque dans le Koran et dans la légende de Mahomet.
(Voyez Pococke, Specim. hist. Arab. notes, p. 192.)




renverser et briiler les arbres et les temples qui lui étaient
consacrés. Selon Firouzabadi,’® un personnage nommé Dhdlem
avait, le premier, dans la tribu des Ghatfan ou Ghafan, consacré un
arbre a Allat ou el-Samora, et placé sur cet arbre une maison ou
chapelle qu’il avait appelée boss; on ne pouvait y entrer sans
entendre un son particulier. Un officier de Mahomet, nommé

Chaled, détruisit le petit édifice, fit jeter I'arbre dans le feu, apres
qu’il eut été scié, et perca méme de son épée la prétresse d’Allat,
qui remplissait I'air de ses cris de désespoir, a la vue de cet acte
de profanation. Une partie de ce récit rappelle les traditions
persanes ou arabes qui nous apprennent que Zoroastre avait fait
construire un palais, ou du moins une grande salle, sur le cypreés

planté par lui & Kaschmer. Tabary, de son c6té, rapporte®® que,

dans le Yémen, les habitants de Nédjran conservaient, dans la
partie orientale de leur ville, un superbe palmier autour duquel
ils célébraient chaque année une féte solennelle : ils s’y rendaient
processionnellement, dit-il, aprés l'avoir couvert de riches
étoffes et entouré de leurs idoles; ils déposaient la des offrandes,
et ils récitaient des priéres jusqu’a ce qu’un esprit ou démon leur
eiit fait entendre sa voix du milieu de I'arbre. Ils se prosternaient
alors devant le palmier, aprés quoi ils se retiraient. A la suite de
ces détails curieux, qui nous reportent aux monuments figurés
des Assyriens, des Syriens et des Phéniciens, ou le palmier est
I'embléme de Mylitta et d’Astarté, 'historien arabe raconte
comment un descendant des apétres de Jésus-Christ, venu de
Syrie dans le Yémen, abattit le palmier de Nédjran, et se servit de
cette circonstance pour convertir au christianisme les habitants.
Selon Djennabi,*” ce fut Mahomet lui-méme qui brisa et fit jeter
hors de I'édifice une colombe de bois qu’on avait anciennement
placée dans le temple de la Mecque qui depuis s’est appelé la
Kaaba. 1l est sans doute permis de supposer que cet oiseau
symbolique était de cypres, bois réputé incorruptible, et qu’il
avait été consacré a la Vénus des Arabes, qui, comme la Vénus des
Assyriens, des Phéniciens et de tous les peuples d’Occident, avait
pour embléme ou pour attribut la colombe.

La narration de Firouzabadi, a quelques légéres différences

505 Cité par Pococke, Specim. hist. Arab. p. 92, 93.
506 ans un passage de sa Chronique, cité par Sir William Ouseley (Travels, vol. 1., appendix, p. 369-371).

507 ay. Pococke, ubi supra, p. 100.




508

preés, est confirmée par Zakaria Cazwini,’®® qui écrivait sa Chro-

nique dans le 13¢ siécle de notre ére. Ce dernier auteur fait pré-
céder son récit de cette observation, que les Arabes qui primitive-
ment suivaient la religion d’Abraham, étaient ensuite tombés dans
une grande idolatrie, et adoraient les uns une pierre,** les autres
un arbre. Nous avons a regretter qu’a 'exemple des écrivains cités

par Pococke, Zakaria ne dise pas si cet arbre était un cypres ou un
palmier. Mais nous devons remarquer, a I'appui des observations
qui précédent, que le cypres, chez les Arabes, ne peut avoir porté
des noms étrangers, ni servi de nom propre a un roi du Yémen et
de comparaison aux poétes nationaux, pour exprimer les idées de
majesté et de beauté, sans avoir été 14, comme chez les Assyriens,
le symbole de la déesse qui réunissait au supréme degré ces deux
qualités.

1.1.3 Perse

Le cyprés pyramidal croit spontanément sur le sol de la Perse,
du golfe Persique jusqu’a la mer Caspienne, sans en excepter le
Khorassan.”'® Les témoignages a cet égard abondent; ils sont
méme unanimes pour établir que la cet arbre atteint les plus
grandes dimensions et forme un des plus beaux ornements de
certaines localités. Thomas Herbert,”"! qui voyageait en Perse
dans les années 1627 et 1628, fait une mention particuliére des
cypreés majestueux qu’il vit dans les foréts, les parcs ou les jardins
des environs de Schiraz. Déja, en 1622, un autre voyageur, Pietro
della Valle,”** avait été frappé de 'incomparable beauté d’un
groupe de cyprés qu’il remarqua sur sa route, a I’est de cette ville.
Plus tard, Kempfer,”® faisant la description de Schiraz, parle

508 Cité par sir William Ouseley, ubi supra, p. 371.
509\ 0y. mes Recherch. sur le culte de Vénus, p. 61, note 4.

51':'Vo)a les nombreuses citations que M. Carl Ritter (Die Erdkunde, 11., 568-574) a réunies pour montrer
que le cyprés pyramidal est indigéne dans toute la Perse et, en particulier, dans les foréts du Khorassan;
mais il a soin d’ajouter (ibid. p. 575) que I'Ir4n ne fut pas la seule patrie de cet arbre et qu’on le trouvait
également indigéne dans I'empire assyrien, dans le pays des Cananéens, sur le Liban et 'Hermon, de méme
que sur les montagnes de la Judée. J'ai cité plus haut un passage de Pline qui nous apprend qu’une autre
espece de cyprés (cupressus horizontalis) croissait spontanément dans I'Elymaide.

51 Gome yeares Travels into divers parts of Asia and Afrique (London, 1638), p. 134, 135.

S12 Viaggi, t. 2., La Persia, parte 2a, lett. 16., de’ 27 di luglio 1622, p. 311; Rom. 1658; t. 2., p. 449; Venetia,
1661.

513 . . .
Ameenit. exotic. fascic. 2., p. 366, 367.




avec admiration des arbres de méme espéce®* qui ornaient les
magnifiques jardins dont la ville était entourée. Il compare enfin
a de superbes hallebardiers les cyprés qui bordaient la route
royale.”” En 1811, sir William Ouseley,*'® traversant le territoire
de Schiraz, trouva encore debout, a I'est de la ville, une douzaine
de ces cyprés qui autrefois avaient attiré 'attention de Pietro

della Valle. La station ou ils se sont conservés s’appelle Servistan
ou Selvistdn «le jardin des cypres,» vraisemblablement a cause
de la quantité d’arbres de cette espéce qui jadis couvraient ce
canton.’"’

Des traditions écrites, des monuments figurés, vont nous ap-
prendre qu’au 6° siécle avant ’ére chrétienne, 'usage de faire du
cyprés un embléme religieux fut porté de la Babylonie chez les
Perses avec le culte de Mithra, comme il ’avait été chez les Arabes
avec le culte d’Alitta, Alilat ou Allat. Nous acquerrons ainsi une
preuve nouvelle de 'authenticité des renseignements qui avaient
permis a Hérodote, deux siécles plus tard, d’affirmer que le culte
de Mithra, de méme que celui d’Alitta, dérivait du culte assyrien
de Mylitta ou Vénus-Uranie.

Le Schah-nameh de Firdousi, le Muntekhab-el-tewarikh ou
Schemschir-khani,**® le Schah-nameh-nasr,”*® le Rauzet-el-safa®*
de Mirkhond, le Fehrenghi-Djihanguiri, le Borhan-katti, un écrit
de Boundiry ou Bondiry, et les autres ouvrages orientaux ou
fragments cités par Thomas Hyde, d’Herbelot,’” Anquetil
du Perron, ou publiés par MM. Jules Mohl et Olshausen,*” et

514 . " " . . 3
«Telluris genio earum (cupressorum) vigori singulariter favente ... Audeo affirmare, nusquam ter-

rarum extare, vel tantam uno loco cupressorum multitudinem, vel tam alto fastigio, tam lzeto et concordi
elegantia luxuriantium. » (Ibid. p. 367.)

515 . . N . . P
«Tot desuper intuemur cupressorum densas series (in via regia), cum ad vie latera, tum per virida-

riorum margines consitas, quz velut hastatas satellitum copias, et nescio qualem ineffabilis magnificen-
tize speciem imaginationis nostre objiciunt; adspectu, quo nullum elegantiorem, collatis in unum studiis,
ars et natura possint efficere. » (1bid.)
516
Travels, vol. 2., p. 74, 90-94.
517 Iy . N . " S\ .
Plus a I'est de Schiraz,  Fassa ou Passa, le voyageur anglais remarqua aussi de beaux cypres (loc. cit.).
518. . o N
Ecrit en persan, au 17° siécle de notre &re, par Tawakkol-Beg.

519 buvrage anonyme et composé, par quelque destour ou prétre parse, d’aprés le Schah-nameh de Fir-
dousi.
520
On prononce : assafa ou essafa.
521Cf. Golius, in Alfergan. p. 231. Elmacin, Histor. Saracen. livr. 2., p. 186, 191 et suiv. de la trad. lat. d’Er-
pénius; p. 160 de la trad. frang de Vatier.

522 by agm. relatifs & la relig. de Zoroastre, extr. des mss. persans de la Biblioth. du roi. Paris, 1829, in-8° (textes

sans traduction).




par M. le Dr Vullers,*” s’accordent en effet a nous dire, avec
des circonstances plus ou moins croyables, plus ou moins
merveilleuses, que Zoroastre, puissamment secondé par le roi
Gustasp, introduisit dans la Bactriane et dans le pays que nous
appelons aujourd’hui le Khorassan le culte et le pélerinage du
cypres, en méme temps qu'il y établissait le culte de Mithra. A

peine arrivé a la cour de Gustasp, a peine admis a lire devant ce
prince le livre de la loi ou le Zend-Avesta, le disciple des Chaldéens
d’Assyrie ou de Babylone planta dans la ville de Bactres, a c6té du
palais du roi, un cyprés qui, selon I'auteur du Schah-nameh en
prose,’* acquit en peu de jours de telles dimensions, que dix
grandes cordes, dont a la vérité on ne nous indique pas la
longueur, suffisaient tout juste & embrasser sa circonférence,
et que l'heureux planteur put faire construire une grande
salle sur les branches les plus élevées de I'arbre miraculeux.
Tawakhol-Beg®* ajoute que les feuilles de ce cyprés donnaient
de l'intelligence ou de 'esprit a ceux qui en mangeaient. Les
traditions qui se rapportent a un second cyprés, également
planté par Zoroastre, sont plus détaillées. Ici je laisserai parler
Anquetil, qui les avait recueillies avec soin, sans se douter
pourtant que le culte du cypreés eiit originairement été institué,
avec le culte de Mylitta, par les Chaldéens ou les Assyriens;
sans se douter non plus que cet arbre mystique jouat un réle
quelconque dans les monuments figurés mithriaques. «1l y avait,
dit-il,*** dans Kaschmer (ou Kischmer), village du Khorassan,””’
un atesch-gah®*® célébre. Prés de la porte de ce temple, Zoroastre
planta un cypres, et grava sur 1’écorce du tronc de cet arbre,
que Gustasp avait embrassé sa Loi.””® Aprés plusieurs années,

523 P q o
Fragm. iiber die Relig. des Zoroaster (Bonn, 1831, in-8°), p. 70 et suiv.

24 - . . '

524 5 chah-nameh-nasr, cité par Th. Hyde, Relig. veter. Pers. p. 324; edit. 2a. Anquetil du Perron, Zend-Avesta
(Vie de Zoroastre), t. 1., 2° partie, p. 33.

525 ’ ) ” .

Dans son Muntekhab-el-tewarikh, cité par Anquetil, ubi supra, note 2.
2 s : 9 . T o "

526 Quvrage cité, t. 1., 2° partie, p. 46 et 47. — Ce passage d’Anquetil du Perron est tiré d’une histoire
inédite des sulthans Seldjoukydes, par Emad-eldyn, intitulée : )l iss, iyedvo; (c'est-a-dire, La créme du
secours et le choix du temps), et abrégée par I'iman Alfath, fils d’Ali-el-Boundary d’Ispahan, qui écrivait vers
P’an 1230 de notre ére. La Bibliothéque impériale de Paris posséde un exemplaire de cet abrégé (manuscr.
arab. ancien fonds, n° 767 A).

527 . . e P . P A
Ce village était situé dans le canton de Nischapour ; son nom s’écrit ou se prononce tantdt Kaschmer,
tantdt Kischmer, tant6t méme Kaschmir.

528 p utel du feu ou pyrée.

529 s ) ke .
Ce dernier fait, dans la traduction que nous donne Thomas Hyde (Hist. relig. veter. Persar. p. 321; edit.

Oxon. 1760) d’un passage emprunté a un auteur musulman, est rapporté en ces termes : «in cujus trunco




ce cypreés étant devenu grand, épais et garni de branches, on
batit dessus un palais qui avait quarante coudées de haut et en
carré. Il renfermait deux salles, dont le toit était d’or, le plancher
d’argent, les murs d’ambre et ornés de pierres précieuses. On y
forma (sic) les portraits de Djemschid et de Féridoun. Gustasp
se retira dans ce palais, pour de la s’élever au ciel lorsque son

heure serait venue. Ce prince, continue Anquetil,*** dépécha
des courriers aux extrémités de son empire, et écrivit aux
gouverneurs de venir a pied visiter le cypres, écouter Zoroastre,
et d’abandonner le culte des idoles du Touran et de Tchin.
Boundéri ajoute qu’on lui obéit moitié de gré, moitié de force;
et ce fut ce zéle ardent qui occasionna en partie les guerres
sanglantes que Gustasp eut a soutenir.» Anquetil termine en

disant, dans une note,”® que, selon le Fehrenghi-Djihanguiri,>*

Zoroastre planta deux branches de cyprés qu’il avait apportées
du ciel, I'une a Kaschmer,>* village du canton de Tarschiz,>** dans
le Khorassan; I'autre a Féroumad,”* qui était un des villages du
canton de Tous, dépendant aussi du Khorassan. Cette derniére
tradition avait déja été puisée a la méme source par le Dr Thomas
Hyde,**® qui n’a pas oublié, comme I’a fait Anquetil, d’ajouter que,
suivant le Fehrenghi-Djihanguiri, les deux cyprés furent plantés
sous une étoile heureuse.*® Le savant Anglais cite un passage de
Scharistani,**® ol nous lisons que Dieu, aprés avoir placé I'esprit
ou I'’dme de Zoroastre dans un arbre qui croit sur les montagnes
les plus élevées, planta cet arbre dans I’Aderbaidjan, sur le mont
Asmuidacher. Hyde n’hésite pas a dire qu’il s’agit ici du cypres.>*

at Dei

scripsit (Zoroaster), quod
530

quod testaretur ista cupressus.»
Ouvrage cité, t. 1., 2¢ partie, p. 47.

531 hid. p. 46 et 47, note 2. Mém. de 'Acad. roy. des inscriptions, t. 37., p. 728.

532 Composé, en 1605, par Djémal-eldyn-Hussein-Andjou.

533 ischmer dans le Schah-nameh de Firdousi et ailleurs. Le Borhan-katti et un autre dictionnaire, inti-

tulé : Les Sept mers, donnent 2 ce village, comme le Fehrenghi-Djihanguiri, le nom de Kaschmer.
3% M. Kleuker écrit ce nom Tarschitz; M. Vullers, Terschis; M. Carl Ritter, Turschiz.
535 Hyde (ouvrage cité, p. 332) fait observer que ce lieu est aussi désigné sous les noms de Pharouyad et
de Pherdid.
53 1hid. p. 332.
537 M. le Dr. Vullers (Fragm. iiber die Relig. des Zoroaster, p. 113, 114, note 20) a publié le texte du Borhan-
katti relatif a ces deux cyprés.
538 Hyde, ouvrage cité, p. 300.

539 1bid. p. 332.




Firdousi, dans son Schah-nameh ou Livre des rois,**® ajoute, au
sujet du cypres de Kischmer, quelques détails qui ont été négli-
gés par les écrivains que je viens de citer, et qui méritent d’étre
rapportés. C’est ainsi que, selon le poéte, le temple du feu, devant
lequel Zoroastre planta cet arbre, s’appelait Mihr-Berzin, dénomi-
nation qui, pour nous, a le précieux avantage de montrer le culte

du cypreés aussi intimement lié, chez les Perses, au culte de Mi-
thra, qu’il I'était, chez les Assyriens et les Phéniciens, au culte de
Mylitta ou d’Astarté. L'expression dont se sert Firdousi, en par-
lant du palais que fit construire le prophéte, est assez vague pour
qu’il soit possible de comprendre que ce palais fut édifié, non sur
les branches du cyprés, mais bien autour de 'arbre. Diverses va-
riantes, recueillies par M. Mohl, qui a eu la complaisance de me
les communiquer, présentent ce dernier sens. On lit ensuite, dans
le Schah-nameh, que Zoroastre fit peindre, sur les murs du palais,
Gustasp en adoration devant le soleil et la lune, Féridoun armé de
sa massue a téte de taureau, et les portraits de tous les autres rois
de Perse. Quand I’édifice fut achevé, Gustasp envoya dans toutes
les parties de son empire un message congu en ces termes : «Qu’y
a-t-il de comparable dans le monde au cyprés de Kischmer ? Dieu
me I’a envoyé du ciel, et m’a dit que de 12 j’irais dans le ciel. Ecoutez
maintenant, vous tous, mon conseil : rendez-vous a pied aupreés du
cypres de Kischmer; suivez tous la voie de Zoroastre et tournez le
dos aux idoles de la Chine. Au nom du pouvoir et de la gloire des
Iraniens, je vous ordonne de vous ceindre tous du kosti, d’aban-
donner les coutumes de vos péres et de vous réunir sous 'ombre
de ce cypres. Venez au temple du Feu, d’aprés I'ordre du prophéte
véridique.» « Tous ceux qui portaient des diadémes, reprend Fir-
dousi,’*" se rendirent, sur I'ordre du roi, auprés du cyprés de Ki-
schmer; par leur présence, le temple devint semblable au paradis,
et Zoroastre y enchaina les divs. Donne a ce cyprés I'épithéte de
paradisiaque, si tu ne sais pas pourquoi il se nomme le cypreés de Ki-
schmer. Pourquoi ne 'appellerais-tu pas unrejeton duparadis ? Dans
ce monde voit-on s’élever un cyprés comme celui de Kischmer®*? 7 »

54016, 1067 et 1068; éd. de Calcutta; trad. frang. de M. Jules Mohl, partie inédite.

541 Fragm. relatifs & la relig. de Zoroastre, texte persan de la vie de Gustasp, p. 20. Fragm. iiber die Relig. des
Zoroaster, trad. allem. de M. le Dr. Vullers, p. 72.

542 A " 5 N s Lz
Hamdallah Kazwini rapporte, au sujet du cyprés de Kaschmer, quelques particularités quis'écartent

de celles que présente le récit de Firdousi. (Voy. Sir William Ouseley, Travels, vol. 1., p. 388 et 389.)




Plusloin, le poéte raconte®*** qu’au bout de huit années d’un second

séjour a la cour de Gustasp, Zoroastre, voyant que le pélerinage du
cypreés s’était ralenti, conseilla au roi de secouer le joug du Touran.
Son but probablement était d’essayer de ranimer le zéle de ses sec-
tateurs par une guerre de religion.

Le Dabistan®** décrit, d’aprés le code de Mahabad, les

différentes régions dont se compose le paradis. Les minéraux
appartiennent a la premiére; les végétaux, a la seconde. Celle-ci
renferme deux arbres : le platane et le cyprés. Lauteur du
Dabistan®*® ne fait mention que d’une seule branche de cyprés qui,

selon les livres des Behdinians, aurait été rapportée du paradis®®

par Zoroastre et serait devenue un arbre, apreés avoir été plantée
de ses mains devant I'atesch-gah ou pyrée de Kischmer; mais le
méme ouvrage nous apprend que,’” selon quelques Yezdénians,
Zoroastre avait imploré en faveur de ce rejeton la protection
particuliére d’Azerwan (I'ized du feu), surveillant supérieur de
tous les arbres de I'espéce du cyprés. On voit ici comment 'idée
du feu, exprimée a la fois par un pyrée et par le génie qui préside
a cet élément, se rattache a la signification symbolique de
I'arbre dont on avait fait 'embléme ou I'attribut des divinités
génératrices, et dont la forme pyramidale rappelle la forme de
la flamme, qui s’élance de la terre vers les cieux.**® L'auteur
anonyme du Desdtir,>*’ s’il est permis de citer une pareille
composition, renchérit sur cette alliance d’idées : parmi les
nombreux emprunts qu’il fait au Dabistdn, sans indiquer la source

&3 Schah-nameh, 3¢ djeld, cité par Anquetil du Perron (Vie de Zoroastre, dans le Zend-Avesta, t. 1., 2°
partie, p. 54).

S The Dabistan or School of manners, translated from the original Persian by David Sea and Antony

Troyer, vol. 1., p. 150 (Paris, 1843, 3 volumes in-8°).
545 1bid. p. 300.
546 Cette tradition, qui, comme le passage ci-dessus de Firdousi, place dans le paradis céleste le cypras,

symbole de vie, a probablement sa source dans les témoignages bibliques relatifs 4 I'arbre de vie, a I'arbre

du bien et du mal, que le Seigneur avait mis au milieu du paradis ot vivaient Adam et Eve. Ce rapproche-
ment ne pouvait échapper 2 la pénétration de M. Carl Ritter (Die Erdkunde, 11.,571). Il faut y ajouter celui
que suggere I'arbre merveilleux placé par Mahomet dans le paradis du Koran.

57 The Dabistan or School of manners, p. 309.

5485 me félicite de me trouver également d’accord sur ce point avec M. Carl Ritter; et je ne pus résister
au plaisir de rapporter textuellement ici les judici ques que lui suggérent, en termes élégants,
les divers faits qui, chez les Perses, se rattachent au culte du cyprés : «Kann man sich wundern, dit-il (ubi
supra), wenn die Cypresse, ein Paradiest durch ihren pyramidalen Wuchs, wie die Flamme, majesti-
tisch in hohen Lilften steigend, an die Pforte des heiligsten Feuertempels gepflanzt, mit der von Zoroaster
eingegrabenen Schrift des Gesetzes, durch ganz Iran die Begleiterin jedes Heiligthums, jedes Ateschghas,
jedes Paradeisos, jeder Konigsresidenz der Diener Ormuzds wurde?»

549 9,5 57.




ou il puise, nous retrouvons la tradition qui caractérise la région
des végétaux par le platane et le cypres; mais il ajoute au nom
d’Azerwan celui de Nouzerwan (I'ized de la lumiére), qui aurait été
le second gardien de ces deux arbres.

Le docteur Hyde>*® n’a pas omis de rapporter, d’aprés le

Fehrenghi-Djihanguiri, que, par 'ordre de Motawakkel, dixiéme

khalife abbasside, le cypres qu’avait planté Zoroastre a Kaschmer
(Kischmer), dans le Khorassan,® fut coupé et transporté a
Baghdad, malgré les instances et les offres considérables
d’argent®® que firent en corps les mages ou destours pour
obtenir la révocation des ordres du khalife. Ces faits sont
racontés fort au long dans un chapitre du Dabistdn,*** et dans
un article du Borhan-katti, cité par Anquetil du Perron,*** par
Sir William Ouseley®>® et par M. le docteur Vullers.>*® Ils s’y
trouvent accompagnés de quelques détails qui nous apprennent
de plus que, lorsque la volonté de Motawakkel fut connue a
Kischmer, la population du canton et celle de tout le Khorassan
se rassemblérent au pied du cyprés sacré, suppliant, avec des
lamentations et des larmes, le gouverneur arabe®’ d’épargner
cet objet de leur vénération. Le refus de ce gouverneur fut suivi
d’une scéne de désolation générale, et I'arbre, en tombant sous
les coups redoublés de la hache des Arabes, causa d’immenses
dégats aux batiments et aux fontaines du voisinage. Une grande
catastrophe devait marquer la chute de ce cyprés sacré et
empécher qu’il ne fiit mis en la possession du khalife qui I'avait
fait abattre. Le convoi qui transportait a2 Baghdad le tronc et les
dépouilles de cet arbre était parvenu, le 12 décembre 861, a une
journée du palais appelé Djafari ou Djafariah,>*® lorsqu’on apprit

550Hist. relig. veter. Pers. p. 332.
551 , 5 ’ - . 3 9 N w
Clest a tort qu’Anquetil du Perron (ubi supra) reproche a Th, Hyde d’avoir confondu ici Kaschmer

avec Kachemir.

%52 5 porte la somme 3 cinquante mille dinars, environ six cent mille francs.
553 .

The Dabistan, etc. vol. 1., p. 306 et 308.
554 . " . .

Mém. de IAcad. royale des inscript. t. 37., p. 728-730.
555 ravels, vol. 1., p. 387 et 388.
556 .

Loc. cit.

55711 s appelait Taher, fils d’Abdallah.

558 . P 5 Ol ertts 372
M. le Dr. Vullers (Fragmente, p. 114, note) dit que ce palais était ainsi nommé parce qu'il avait été

bati par le khalife Motawakkel, qui s’appelait aussi Djafar. Selon le Borhan-katti, cet édifice était situé dans
I'Irak arabique, sur la rive occidentale du Tigre, & Samira ou Samrah, ville dont le nom, ajoute le savant
orientaliste allemand, s’écrit de plusieurs maniéres. Il renvoie ici 2 d’Herbelot (Bibloth. orient. art. Sermen-
rai) et & Abou’lféda (Annal. moslem. 2., 204, 207, 220).




que, pendant la nuit et a la suite d’'une débauche, Motawakkel
avait été assassiné dans cette résidence par les chefs de la garde
turque.>*® Selon le Dabistdn, les Yezdénians prétendaient que le
gardien céleste des cyprés était apparu a un docteur nommé
Hakim Mirza, pour lui annoncer d’avance qu’il avait ordonné

que 'on mit 3 mort Motawakkel, coupable du crime d’avoir fait

abattre le cyprés de Kischmer. Le compilateur persan, voulant
nous donner une idée des dimensions gigantesques qu’avait
atteintes cet antique cypres, porte a la somme exorbitante de
cinq cent mille dinars®* le montant des frais occasionnés par le
transport du tronc seul, et raconte que les branches formérent la
charge de treize cents chameaux. Quelques écrivains, ajoute-t-il,
disent que le tronc n’avait pas moins de trente-trois coudées

et trois quarts de circonférence.’® Le Fehrenghi-Djihanguiri

prétend que dix mille beeufs pouvaient se reposer a I'ombre
de ce cyprés. Le Borhan-katti, moins porté ici a ’exagération,
réduit ce nombre a deux mille. Mais les deux dictionnaires
s’accordent a dire avec assurance que la chute de I’arbre ébranla
tellement la terre, que les canaux et les batiments voisins en
furent trés-endommagés. Selon le Fehrenghi-Djihanguiri et le
Dabistdn, quatorze cent cinquante ans s’étaient écoulés depuis
le jour ou il avait été planté jusqu’a I'année 232 de I’hégire.’*
Cette derniére date, qui correspond a I'an 846-847 de notre ére,
ferait ainsi remonter la plantation du cyprés de Zoroastre
jusqu’en I'année 604 ou 590 avant J. C. si le nombre 1450 doit
s’entendre d’années solaires, et seulement a ’an 562 ou 548, s’il

559 . nEs » " " %
Sur cet assassinat, voyez Abowlféda, Annal. moslem. 2., p. 204. — D'apres la version rapportée par
Anquetil (ubi supra, p. 729), le khalife aurait été coupé en morceaux par ses esclaves.

560 _, " 2 3o P P . "
Clest aussi la somme quindiquent le Fehrenghi-Djihanguiri et le Borhan-katti. Le dinar est une mon-

naie de compte, par laquelle on entend ordinairement la valeur du sequin de Venise ou de Hongrie, Cest-
a-dire un peu moins de douze francs. Quelquefois cependant on prend le dinar pour I'équivalent de treize
francs.

561 ces dimensions, sans doute, sont fort exagérées. Cependant il semble avoir ét¢ donné 3 la famille
des cypres de produire des espéces capables d’atteindre de grandes proportions. Ainsi, par exemple, feu
M. Dupratz attestait avoir vu, prés de la Nouvelle-Orléans, un pied de cyprés de la Louisiane (cupressus disti-
cha. Linn.) qui avait douze brasses de circonférence et une hauteur extraordinaire. (Cubiéres, Mém. sur le
cyprés de la Louisiane, lu  'Institut le 24 avril 1809, p. 5.) Il n’en précise pas la hauteur, mais on sait que,
dans les états de la Delaware et du Maryland, il n’est pas rare de rencontrer des pieds de cyprés distique
qui ont vingt-sept A trente métres de haut. En Orient, le cyprés pyramidal atteint presque cette derniére
dimension.

562, Le Borhan-katti ne marque pas la date, dit Anquetil (loc. cit. p. 729); et, si le calcul du Fehrenghi-
Djihanguiri est juste, il faut que I'on n’ait transporté le cyprés de Kaschemer 3 Sermen-rai que treize 2
quatorze ans aprés I'avoir abattu.»




s’agit d’années lunaires.**® Quelle que soit la date qu’il convienne
d’adopter, nous pouvons tenir pour certain que, si le culte du
cyprés n’avait pas déja été introduit dans ce pays au temps
de Djemschid*** ou de Féridoun, comme le donne a entendre
Firdousi, il y fut institué au plus tard vers le milieu du 6° siécle
avant J. C. par Zoroastre, I'éléve des Chaldéens d’Assyrie. Ce fait

mérite d’autant plus d’attirer notre attention que, avec le culte
du cypres, 'auteur du Zend-Avesta apportait en Perse, je le répéte,
le culte de Mithra, divinité androgyne, primitivement identique
avec la Vénus babylonienne ou assyrienne, dont nous avons vu
que le cyprés, dés une époque trés-reculée, fut un des symboles
ou un des attributs caractéristiques.

Remarquons aussi que Zoroastre, en plantant un cypreés a cd-
té du pyrée de Kischmer, ne faisait qu’imiter un usage dont nous
avons trouvé des exemples analogues, soit sur des médailles asia-
tiques qui reproduisent des types propres a la religion des Assy-
riens, des Syriens ou des Phéniciens, soit dans un récit emprunté
aux traditions religieuses des Troyens ou des Phrygiens. D’autres
exemples, comme nous le verrons plus loin, se rencontrent sur des
médailles frappées en Occident, ou dans la description qui nous
reste de plusieurs édifices religieux de la Greéce.

Remarquons enfin que 'auteur du Schah-nameh, qui partout
se montre trés-initié a la connaissance des anciens usages
religieux ou civils de la Perse, dit que Féridoun planta des
cypres et des roses a la place des herbes sauvages®®; il compare
fréquemment au cyprés, au soleil, a2 la lune, les princes et
princesses des premiéres dynasties persiques; il emploie méme,
avec intention sans doute, certaines images qui font une allusion
plus ou moins directe a quelque tradition antique ou a quelque
ancien monument de I'art. C’est ainsi, par exemple, qu’il nous
représente, dans la salle du tréne, le roi d’Iran, Féridoun, tantét
placé comme un grand cypreés, au-dessus duquel brille la lune,
entre ses deux épouses, Schehrinaz «a la taille de cyprés» et

563 Zend-Avesta, t. 1., 2° partie (Vie de Zoroastre), p. 61.

40 S, . : . . 5 . "
oy Lépoque de I'arrivée de Djemschid en Perse est fort incertaine. Langlés la fixait au 8¢ siécle avant
J. C. Saint-Martin la reculait jusqu’au 15,

565 L Livre des rois, traduct. frang. de M. J. Mohl, t. 1., p. 119. — Au début de ce poéme (ibid. p. 9), Firdousi,
dans un beau passage, compare la parole & un arbre dont la cime touche aux cieux et dont les racines ne
sont pas accessibles  'homme. La pensée quexprime ici le podte persan nous rappelle un vers des Oracles
attribués A Zoroastre, dont le sens est que I'arbre de la vérité n’appartient pas 2 la terre :

00 yép &hneing QuTov Evi XBovi.
(Oracula Zoroastr. 10., 282; ed. Stanley.)




Arnewaz «a la face de lune®®; » tantét entouré de ses trois fils «a

stature de cypreés®® » et de ses trois belles-filles,**® de méme que

le soleil est entouré des six planétes. Poursuivant le récit de la vie
et des actions de son héros, Firdousi®® raconte que, dans un acte
de violent désespoir, Féridoun, qui venait de recevoir la nouvelle
de la mort de son troisiéme fils, Iredj, roi d’Irdn, mit le feu au

palais et au jardin ou parc de ce prince, et briila notamment «les
hauts cyprés» plantés dans la partie du jardin ou se célébrait la
féte des rois. Ces plantations de cyprés dans de tels lieux, pour
le dire en passant, semblent étre un nouvel emprunt fait par
les Perses aux Assyriens, car plusieurs bas-reliefs du palais de
Khorsabad représentent une chasse royale dans un parc ou jardin
planté de beaux cyprés.*” Précédemment®”* le poéte avait appelé
«cypres argenté» la fille de Djemschid, qu’il nomme peu apres
Arnewaz «a la face de lune.» Plus loin,*”? Zal, dans un entretien
avec son amante Roudabéh «au visage de lune,» I'interpelle en
ces termes : «O cypres au sein argenté et parfumé de musc™! ...»
Par-la Firdousi nous permet de croire que, puisque le cypreés de la
lune était d’argent, le cyprés du soleil devait étre d’or. Cette
remarque, rapprochée de la tradition persane qui nous a appris
qu’a Bactres le palais élevé auprés du cyprés de Zoroastre avait
une toiture d’or et un plancher d’argent, ne nous montre-t-elle
pas que ces deux métaux étaient tout aussi bien consacrés a
Mithra qu’a Mylitta, a Apollon et a toutes les divinités créatrices
qui, primitivement androgynes, avaient pour manifestation, dans
I'ordre de la création du monde, le soleil et la lune, agents du
pouvoir générateur actif et du pouvoir générateur passif? Le

566 . ;.
Le Livre des rois, p. 103; cf. p. 73, 77, 79.
567, - . g et . . . 21 fai
Jésus, fils de Sirach (Ecclesiastic. 50., 11-14), emploie une image analogue dans le portrait qu’il fait
du grand prétre Simon et de ses fréres.

208 Trvre des rois, p. 119 et 137.

56% 1hid. p. 163.

570 -

Monum. de Ninive, pl. 108., 109., 111-113.

571 ¢ Livre des rois, p. 75.

572 1hid. p. 269.

573 pprés Firdousi, plusieurs autres podtes orientaux continuent A faire 'éloge de la beauté en prenant
le cyprés pyramidal pour terme de comparaison : la téte d’une belle femme est comparée 2 la lune, et sa
taille 2 un cypres; son amant l'interpelle ou la supplie en ui disant : «0 mon Cypres, 6 ma lune!» (Voy.
les fragments de poésie persane cités et traduits par M. le baron de Hammer-Purgstall dans I'intéressant
recueil intitulé : Schine Redekiinste Persiens). Il n’est pas jusqu’aux historiens persans ou arabes qui ne
comparent au cyprés la taille de leurs héros. Mirkhond nous en fournit un exemple dans son Histoire des
Seldjoukydes (p. 133 de la traduction allemande publiée 2 Giessen, en 1837, par M. le Dr. Vullers).




palais d’or et d’argent érigé aupres du cyprés, image symbolique
de Mithra, comme d’Apollon,”” le cyprés d’or du soleil et le
cyprés d’argent de la lune ne nous rameénent-ils pas ainsi a un
antique usage qui, de I’Asie occidentale, était passé chez les Grecs,
et sur lequel, dans une autre occasion, j’ai appelé I'attention des
savants,”” 'usage d’ériger aux divinités génératrices des statues

composées d’or et d’argent, ou d’or et d’ivoire?

Le temps, qui ne respecte rien, les tremblements de terre et
le fanatisme aveugle des musulmans, qui ont couvert de ruines
le sol de la Perse, semblent avoir cependant laissé subsister
une partie des antiques sculptures de Persépolis pour servir
de confirmation au double témoignage que, dans la question
de I'importation en Perse du culte du cypreés, nous fournissent
les traditions conservées par les écrivains musulmans que
j'ai cités, et les monuments mithriaques, d’époque romaine,
dont il sera question tout a ’heure. Au milieu des groupes de
I'imposante panégyrie qui décore le grand escalier de I'édifice
improprement appelé Tchéhelminar, les quarante colonnes, on voit
plusieurs cyprés,””® dont la présence justifie Firdousi d’avoir
placé des cyprés dans la partie des jardins du palais d’Iredj ou se
célébrait la féte des rois®””; car les archéologues et les voyageurs
s’accordent a reconnaitre que, sur les faces des quatre rampes du
grand escalier de Tchéhelminar, on avait voulu représenter la
féte du neu-rouz ou nouvel an, instituée tout a la fois en ’honneur
d’Ormuzd et de Mithra, et en ’honneur des rois. Le neu-rouz
aujourd’hui n’est qu'une cérémonie civile, qui se célébre dans le
palais du prince régnant; mais, comme autrefois, remarquons-le

574 ¢;-dessus, p-104-107.
575 Nouv. Annal. de Vlnstit. archéol. t. 1., p. 204-209. Recherches sur le culte de Vénus, p. 108-116.

576 Chardin, Voyage en Perse, t. 2., pl. 58.; édition d’Amsterdam, 1735. Corneille le Bruyn, Voyage par la
Moscovie en Perse, t. 2., pl. 126.; éd. d’Amsterdam, 1718. Niebuhr, Voyage en Arabie, en Perse, etc. t. 2., p. 103,
105, 106, pl. 22., 23.; édition d’Amsterd. 1780. Porter’s Travels in Georgia, Persia, etc. vol. 1., pl. 34 et 38.
MM. Eug. Flandin et Pascal Coste, Voyage en Perse, Perse ancienne, planche 105. — Les cyprés pyramidaux
des bas-reliefs de Persépolis et ceux des sculptures de Khorsabad ont entre eux une grande analogie de
style, quant 2 leur forme conventionnelle et a la disposition non moins conventionnelle des branches et
du feuillage; mais les premiers, comme la plupart des figures et des objets divers qu’on voit représentés a
Persépolis, sont lourds et ramassés. Leur tronc est trés-court, leur feuillage pyramidal fort massif, tandis
qu’a Khorsabad les cyprés sculptés sur plusieurs bas-reliefs sont trés-élancés; leur tronc s’éléve a une
grande hauteur, et leur feuillage est beaucoup plus épais ou touffu qu’a Persépolis. Ici tout accuse un art
imité de I'art assyrien a une époque de décadence.

577 . 45 Y . g " . N
Les rois de Perse ont conservé jusqu’a ce jour I'usage fort ancien de faire planter des cyprés dans
leurs jardins et dans leurs parcs. Gmelin (Reise durch Russland, th. 4., s. 67,111, 465 ; Pétersb. 1771-1774) en
cite un exemple qui se rapporte au régne de Schah Abbas le Grand, dans la premiére moitié du 17€ siécle.




7

bien, elle se célébre a I'’équinoxe vernal,”’® a I'époque ol une
nouvelle vie se répand sur la terre. Les sculptures de Persépolis
présentent le double caracteére, religieux et civil, qu'on observe
dans la composition de tous les autres monuments antiques
de la Perse, comme dans la composition des bas-reliefs qui
ornent les édifices assyriens dont les ruines ont, de nos jours,

été découvertes a Khorsabad, a Nimroud, a Koyoundjuk. Et si,
a l'angle de chacune des quatre rampes du grand escalier de
Tchéhelminar, on trouve, non loin des cyprés et de la panégyrie
royale, le groupe d’'un lion dévorant un taureau, embléme
énergique du phénomeéne solaire propre a I’équinoxe vernal,*”®
quelques bas-reliefs qui ornent d’autres parties des édifices de
Persépolis nous montrent Mithra, sous le symbole de la colombe
ou du mihr, placé au milieu d’'une rangée de taureaux et au milieu
d’une rangée de lions superposées 'une a I'autre,”® et figurant
symboliquement la lune et le soleil, le principe humide ou passif
et le principe igné ou actif.’®! Ces diverses particularités nous
rameénent, on le voit, aux médailles asiatiques citées,*®* qui ont
pour type Vénus-Astarté représentée sous ’embléme d’un cypres
planté entre un taureau et un lion, ou Artémis figurée sous
I'embléme d’un céne placé entre deux cyprés surmontés, I'un
du croissant de la lune, 'autre de I'image du soleil. En méme
temps, nous découvrons a quelle source avait été puisé le dogme
du Zend-Avesta,”® qui place au ciel, entre le soleil et la lune, la
résidence habituelle de Mithra.

Une preuve moins directe, mais non moins authentique, des
rapports que le systéme religieux emprunté par Zoroastre aux

578 £ . ’ 9 . . 3 214
Selon le témoignage des auteurs arabes, I'usage doffrir au souverain des présents, a I'époque du

neu-rouz ou nouvel an, s’était perpétué a la cour des khalifes de Baghdad jusqu’au temps des Abassides
(voy. Ibn Khallikan’s Biographical Dictionary, translated from the Arabic by baron Mac Guckin de Slane. Paris,
1842, in-4°; vol. 1., p. 203, et p. 340, note 13). Cet usage était certainement la continuation d’une coutume
qui se pratiquait 2 la cour des anciens rois de Babylone et de Ninive, avec cette différence cependant que,
sous les Abassides, le neu-rouz se célébrait a I'équi d’ et non a I’équi; vernal. C’est ainsi
que nous verrons ailleurs la féte de Mithra (le Mihirdjan ou Mihrgdn) transportée de I'équinoxe du prin-
temps a 'équinoxe d’automne.

579

Voy. Mémoires de I’Acad. des inscript. nouvelle série, t. 15., 2 partie, p. 65-69.

580 Chardin, Voyage en Perse, tome 2., pl. 63 et 64. Corneille le Bruyn, Voyage par la Moscovie en Perse, t. 2.,
pl. 153. Niebuhr, Voyage en Arabie, t. 2., pl. 29 et 30. — Dans mes Recherches sur le culte public et les mystéres
de Mithra (atlas, pl. 4), j'ai publié, ’aprés un dessin t p plus fidéle, habile-exécuté sur les lieux par
M. Eug. Flandin, le bas-relief que j’indique ici.

581 Recherches sur Vénus, p. 156-158.
2 5 ;
=8 Ci-dessus, p. 83-85; pl. 6,n° 1 et 2; pl. 14, n°S 1 et 2.

5831 2., p. 13. Voy. Mém. de I'Académie des inscript. nouv. série, t. 14., 2€ part. p. 98.




Chaldéens d’Assyrie avait établis entre Mithra, le soleil, la lune
et le cypreés, se tire de cinq bas-reliefs mithriaques, d’époque
romaine, dont je me réserve de parler avec détail dans le cours de
ce mémoire, et ol nous trouverons le cyprés du soleil et le cyprés
de la lune sculptés, 'un a la droite, 'autre a la gauche du dieu des
Perses.

Les témoignages que nous fournissent les sculptures de Persé-
polis et ces cinqg bas-reliefs mithriaques romains nous permettent
de croire que les cylindres persiques, gravés pour les sectateurs du
culte secret de Mithra, reproduisaient, a leur tour, 'embléme du
cypres, tout comme les cylindres des mystéres assyriens de Mylit-
ta. Je ne puis en citer aucun; mais je dois dire que si, au lieu d’attri-
buer au culte secret de Mithra les cinq cylindres reproduits sur la
planche 9 ci-jointe, je les ai compris au nombre de ceux que reven-
diquent les mystéres de la Vénus assyrienne, je ne m’y suis trou-
vé déterminé que par I'appréciation du style propre a chacun de
ces cinq petits monuments, et non par des considérations tirées
de tel ou tel détail caractéristique. J’en excepte cependant le cy-
lindre n° 4, qui porte une légende ou I'on reconnait un systéme
d’écriture cunéiforme qui n’est pas celui des Perses. Je ferai voir
ailleurs que, lorsque les cylindres et les cones ne sont accompa-
gnés d’aucune légende en caractéres cunéiformes ou en caractéres
propres aux écritures nationales des peuples sémitiques ou ara-
méens, il est impossible de distinguer, autrement que par I'appré-
ciation toujours difficile et plus ou moins arbitraire du style de la
gravure, ceux de ces petits monuments figurés qu’il conviendrait
de rapporter aux mystéres de Mylitta ou d’Astarté, et ceux qui réel-
lement appartiennent aux mystéres de Mithra. Presque toujours
ils se confondent les uns avec les autres par 'identité de leurs su-
jets, de leur style et des divers symboles sous lesquels y sont repré-
sentées ces deux divinités, qui jamais, 2 ma connaissance, ne s’y
trouvent figurées sous une forme humaine.

Un passage trés-laconique de Dinon, que nous a conservé
Athénée,*® est tout ce qui nous reste des détails que les auteurs
anciens avaient dii recueillir sur 'emploi du cyprés, en Perse,
dans les cérémonies religieuses ou civiles. Ce passage nous
apprend que, chez les Perses, on tressait des couronnes de cyprés,
mais il ne nous dit pas a quel usage on les faisait servir; et nous

584 Deipnosoph. 11., p. 503, ed. Casaubon t. 2., p. 1132, ed. G. Dindorf.




manquons des renseignements nécessaires pour décider si la
elles étaient employées, comme ailleurs, dans les cérémonies
propres a 'apothéose et dans les rites funéraires.

Avant de quitter la terre classique ou il faut étudier les doc-
trines, les symboles et les monuments de I’art propres au culte
public et aux mystéres de Mithra, examinons si elle ne fournirait
pas quelque témoignage non équivoque, qui piit étre ajouté a celui
que déja nous ont fourni les sculptures de Persépolis. Examinons
si, en méme temps que, dans une province d’Arménie limitrophe
de la Perse, 'entrée d’une grotte creusée dans le roc, aux environs
de Van, a retenu, d’dge en age jusqu’a nous, le nom de Porte de Mi-
thra,’® le souvenir du culte du cyprés et la vénération des Perses
pour cet arbre symbolique ne se seraient pas également perpétués
parmi les habitants actuels de la Perse méridionale.

A Touest et 2 trois heures de distance des sépultures royales
de Nakhsch-i-Roustem, s’élévent trois rochers qu’on désigne
communément sous le nom de forteresses d’Istakhr ou Istakhar.
Autrefois fortifiés par I'art, ils durent servir a défendre I'entrée
de la plaine ou sont situées les ruines de Persépolis; ils dominent
cette plaine; et, comme si le culte du cypreés, dans des lieux qui
furent chers aux sectateurs de Zoroastre, n’avait jamais dii
cesser d’étre attesté par un témoin vivant, on voit aujourd’hui
encore, sur la plate-forme du rocher du milieu, un vieux cypres
planté a c6té d’une ruine que les Persans appellent Kaleh-serv,
c’est-a-dire le Fort du cyprés.>*® Cet arbre, objet de leur vénération,
provient, sans doute, des cyprés qui autrefois avaient di étre
plantés devant les portiques de Persépolis,”®” a I'’exemple des
cypreés que les Assyriens, les Syriens, les Phéniciens, les Lydiens,
les Phrygiens, plantaient devant ou dans les sanctuaires de Baal
et de Mylitta ou Astarté; et a 'exemple aussi des deux cypres
plantés par Zoroastre, 'un a Bactres, devant le palais du roi
Gustasp, 'autre a Kischmer, devant un pyrée. Le tronc n’a pas
moins de quatre métres de circonférence; il touche a un grand
réservoir, qui recoit de plusieurs autres réservoirs supérieurs

585 PRy . Lot .
Le docteur Frédéric Schulz (Journal asiat. 3° série, t. 9., p. 302 et suiv.) nous apprend, en effet, que
cette entrée s’appelle encore aujourd’hui Meher-Capoussi.
586. P . o » "
Voy. un rapport de M. Pascal Coste, inséré dans le journal I'Institut, n° 77, mai 1842, p. 69.
587, o rgs qa . ) N " . " 0
J'ai déja dit ci-dessus (p. 126) qu’au temps oli Thomas Herbert voyageait en Perse, il avait eu I'occa-
sion de remarquer que le cyprés pyramidal croit abondamment dans le Farsistan, province ot sont situées
les ruines antiques appelées Tchéhelminar. Il a soin d’ajouter que les arbres représentés sur quelques bas-
reliefs qu’on voit dans ces ruines sont précisément de cette méme espéce.




les eaux pluviales, et qui semble destiné a nous rappeler que le
culte de Mithra devait toujours se célébrer auprés d’une source
naturelle ou artificielle.’®® Plus au midi de la Perse, a I'ouest
de Persépolis, dans les montagnes des Bahméi, au lieu nommé
Tenghi-Saoulek, et situé a six ou sept parasanges de Bahbéhan, M.
le baron Bode, en 1841, a trouvé dans une forét de chénes et de

cyprés deux bas-reliefs antiques qui, s’il est permis d’en juger

d’aprés une description trés-sommaire,”® ont dii appartenir a

quelque monument consacré au culte de Mithra. Ajoutons, sur la
foi de tous les voyageurs, que dans le midi de la Perse,**® comme
dans l'ancienne Babylonie, comme aux environs des ruines
de Palmyre, les foréts de cyprés ne sont pas rares, et que cet
arbre y atteint des proportions majestueuses. Ajoutons aussi,
d’aprés le témoignage d’un passage de Firdousi,>” cité par mon
savant ami M. Jules Mohl,**> qu’a Merv, sous le régne du sultan
Mahmoud, vivait un personnage nommé Serv-Azad, qui se disait
de la famille de Sam, fils de Nériman. Il s’appelait ainsi parce
que probablement le nom de Serv-Azad, que jexpliquerai dans
mon second mémoire, était en usage au temps des ancétres dont
il prétendait descendre. Ce qui n’est pas douteux, c’est que ce
nom composé, dont la premiére partie signifie cyprés, nous
rameéne a ceux de Sés et de Serv, que nous avons vus portés, I'un
par un ancien roi d’Arménie, l'autre, par un roi du Yémen,
contemporain de Féridoun.

Personne n’ignore que, de tout temps, le culte des arbres,
malgré l'invasion des doctrines exclusives de l'islamisme, n’a
pas cessé d’étre trés-répandu dans les diverses provinces de la
Perse.”® On trouvera plus loin la preuve que 'usage d’employer
le cyprés comme embléme funéraire s’y est également conservé,
de méme que dans toute I’Asie. Le poéte Saadi, dans son Gulistan
ou Jardin des roses, nous montre un personnage persan qui,
chaque nuit, se rend au pied d’un arbre sacré, s’y agenouille, et

588 Eubule cité par Porphyre, De antr. nymphar. 7.; cf. 17.; ed. van Goens.

589 o B s THA o o
Voyez la Lettre de M. Eugéne Boré, qui a été publiée dans le Journal asiatique, 3¢ série, t. 13., 1842, p.
328 et suivantes.

590 .
Voy. ci-dessus, p. 126, 127.

91 . a1e o\ N P

591 Manuscrits persans de la Bibliothéque impériale, n° 229, fol. 3 v°.
2 z

5921 4 Livre des Rois, trad. fran. tom. 1., préface, p. 47.

593 Les relations des voyageurs européens sont unanimes A cet égard. Voyez surtout Chardin, Voyage en
Perse, t. 2., p. 44-49, 86, 87, 200; édit. d’Amsterdam, 1735, in-4°. W. Ouseley, Travels, vol. 1., p. 313; appendix,
n° 9., p. 359 et suiv. vol. 2., p. 83.




prie Dieu de lui accorder un fils. Cet arbre, dit le poéte,** était
journellement visité par une foule de pélerins qui avaient
quelque grice a demander. Barbaro, envoyé a la cour de Perse
vers I'année 1471, par le gouvernement de Venise, fut étonné, en
traversant les provinces persanes, d’y trouver de vieux arbres qui
recevaient une espéce du culte.’® Plus tard, en 1622, Pietro della

Valle**® éprouve le méme étonnement lorsqu’en présence d’'un
vieux cypres resté debout a Passa ou Fasa, auprés des ruines
antiques que I'on croit étre celles de Pasargarde, il apprend
quelles dévotions viennent accomplir les Persans au pied de cet
arbre, et avec quelle foi ils croient que ce cyprés renferme
I'esprit ou ’ame de quelque personnage bienheureux. Plus tard

597 598

encore, Chardin®”’ et le frére Angélo,**® pendant leur voyage
en Perse, signalent, en plusieurs lieux, le culte qu’ils voient les
Persans rendre a de vieux arbres, appelés du terme générique de
dirakht-i-fazel, c’est-a-dire les arbres excellents, expression que
I'on croirait empruntée au langage de Zoroastre. Le voyageur
francais, faisant une mention particuliére d’un platane planté
sur une des places d’Ispahan et journellement visité dans un
but religieux, remarque que, parmi les Persans musulmans, les
dévots aiment mieux faire leurs priéres sous un vieux arbre que
dans une mosquée. On sait aussi, par les récits des écrivains
musulmans et des voyageurs européens,*® qu’a Schiraz, pendant
bien des siécles, deux superbes cypres, appelés 'amant et sa
maitresse,* furent 'objet d’'une espéce de culte de la part des
habitants de la ville et de la province. Lorsqu’on les abattit, il
y a quelques années, une indignation générale et presque une
révolte éclatérent contre les auteurs de cet acte, qui fut considéré
comme un sacrilége. De nos jours encore, et je puis apporter
ici mon témoignage personnel, on rencontre fréquemment en
Perse des arbres de diverses espéces, tout chargés de morceaux

594 Cité par Ouseley, Travels, t. 1., p. 377.

595 . . ez . ’ . . . .
Voy. la traduction latine de son itinéraire dans I'ouvrage de Bizarus, intitulé : Rerum Persicarum
historia, p. 469 sqq.

5961.00. cit.
597

Voyage en Perse, t. 2., p. 44, 47, 49, 86, 87 et 200.
598 Gazophyl. ling. Pers. sub. voc. Platanus, p. 293.

. Voy. Francklin, A Tour from Bengal to Persia (Calcutta, 1788), p. 26. Ouseley’s Travels, vol. 1., appendix,
P- 400 et suiv.

€00 s aschouk et maaschouka.




d’étoffes que des pélerins sont venus y suspendre avec une
intention superstitieuse.®' Sir William Ouseley, dans I'appendice
de l'intéressante relation de son Voyage en Perse,* rapporte
méme une anecdote qui prouve que, depuis Saadi jusqu’a nous,
la Perse a vu plus d’une fois se renouveler, au pied des arbres
excellents, une priére inspirée par le désir d’obtenir le bonheur de

la paternité.
On se tromperait fort si I'on croyait que 'usage de suspendre
des offrandes aux branches de ces arbres est né en Perse dans

les temps modernes. Des traditions certaines nous apprennent
qu’a I'époque des Achéménides, il y était déja établi. Sous le
régne de I'un de ces princes, Xerxés 1°*, c’est le roi lui-méme
qui, parvenu a une journée de Sardes, s’arréte au pied d’un
superbe platane, suspend aux branches de cet arbre de riches
chlamydes, des bracelets d’or, plusieurs autres offrandes, et
prépose a la garde de 'objet de sa dévotion un des guerriers du
corps des immortels. Le fait nous est attesté par Hérodote®” et par
Elien.®* Ce dernier écrivain place dans son récit quelques détails
que ne contient pas celui d’Hérodote, et qui nous permettent de
croire qu'il avait puisé ailleurs que dans le livre de son célébre
devancier. Xerxés, en agissant comme on le raconte, ne faisait
qu’'ajouter de puériles démonstrations aux préceptes tracés
dans le Zend-Avesta, préceptes que Zoroastre disait avoir regus
d’0rmuzd lui-méme, et qui s’accordent parfaitement avec le culte
des arbres en général et avec le culte du cypres en particulier.
Le Vendidad,*® par exemple, ordonne de prier, d’invoquer les
arbres, et les qualifie de purs et saints : « Approchez-vous des
arbres qui croissent, dit Ormuzd a Zoroastre dans ce livre.®*

601 . o AR R s T q
Dans les temps anciens, un semblable usage avait été importé de I'Asie occidentale chez les
Etrusques. (Voyez Annal. de IInstit. archéolog. lettre citée, t. 5., p. 97.)

602 A Al oo Y5
Travels, vol. 1., p. 384, 385. — Dans ce méme volume, on trouve des détails pleins d’intérét sur le

culte des arbres en Egypte et dans quelques autres parties de I'Afrique (p. 391 et 394), comme aussi sur le
platane appelé Ménélais (p. 389).

603 oo . . PP 0 0
7.,31. — Le méme historien (7., 27) fait une mention particuliére d’un platane d’or et d’un cep de

vigne, également d’or, que Pythius, seigneur lydien qui habitait la Phrygie, avait donnés en présent a Da-
rius, fils d’Hystaspe. Voy. les autres autorités citées par M. Roulez, dans ses savants commentaires sur
Ptolémée Hephastion (p. 82). Le méme commentateur rappelle (ibid. p. 37) que Priam possédait aussi un
cep de vigne d’or. Antigone en trouva un dans le trésor des rois de Perse, 2 Suze, aprés avoir défait Euméne
et s’étre emparé de la citadelle (Diodor. Sicul. 19., 48., 7; ed. Ludov. Dindorf). C’est probablement celui que
Darius avait regu de Pythius.

€04 yar. histor. 2., 14. : cf. 9., 39. Eustath. ad Homer. Iliad. 2., 307.
605 ¢ Vendidad est le vingtiéme nosk du Zend-Avesta.
606 7end-Avesta, t. 1., 2° partie (Vendiddd, farg. 19.), p. 416.




Prononcez bien ces paroles prés des arbres qui croissent : je prie
les arbres purs et saints qu’Ormuzd a donnés.*” I'abondance et le
béhescht®® sont pour le juste qui est pur. Celui-1a est pur qui est
saint, qui fait des ceuvres célestes et pures. Tirez de ces (arbres)
le barsom long d’une fois la largeur (de I’arbre). Qu’il n’y ait

que ’homme pur qui coupe le barsom; et que, le tenant de la
609

main gauche, il fasse izechné & Ormuzd, aux amschaspands,
au hom de couleur d’or, grand et trés-pur,*® au pur Bahman®"
qu'Ormuzd a établi chef du behescht.» Aussi trouvons-nous

dans le deuxiéme ha de l'izeschné®? cette formule, plusieurs

fois répétée ailleurs : «Avec ce zour,* avec ce barsom, je prie
tous les arbres donnés d’Ormuzd, purs, et je leur fais iescht.»
Ces paroles se prononcent a la suite d’une invocation dans
laquelle le mazdéiesnan adresse sa priére a Mithra, au soleil, a
la lune, au feu, fils d’'Ormuzd, et a I'eau pure et excellente,
donnée d’Ormuzd.*** Bien plus, on retrouve la priére aux arbres
dans le néaesch du soleil”® et dans le néaesch de la lune,*®
qui, je le répéte, doivent se réciter 'un avant, 'autre apres le
néaesch de Mithra. De telle sorte que, si les bas-reliefs romains

613

607 bans le Bahman iescht pehlvi, qui passe pour étre la traduction ou le précis seulement d’un office
ou d’une priére dont I'original zend n’existe nulle part et semble méme n’avoir jamais existé, on trouve
la description de deux arbres merveilleux et fatidiques qu'Ormuzd montre  Zoroastre : I'un porte quatre
branches de métal, et I'autre, sept. La piéce a été traduite en parsi ou persan; la version pehlvie est rare
dans I'Inde. Les plus habiles destours du Kirman, de Surate et de Bombay ne croient pas a I'authenticité
de ces deux traductions, et ils ont raison. Mais la version parsie n’en est pas moins entre les mains de la
plupart des Parses ou des Guébres de I'Inde et du Kirman. (Voy. Anquetil du Perron, Zend-Avesta, t. 1., 2°
partie, pag. 18 et 19.) — Le Rév. John Wilson (The Parsi Religion, p. 252, 259, 262, 267; Bombay, 1843) a réuni
divers passages qui se rapportent au culte des arbres parmi les Parses de I'Inde.

608 ce mot, qui équivaut  gorotman et 3 albordj, sert 3 désigner le lieu du ciel o résident Ormuzd, Mi-
thra, les amschaspands, les izeds et les férofiers des bienheureux.

6091 e soleil et la lune, dans le Zend-Avesta, sont qualifiés du titre d’amschaspands, comme les sept
conseillers d’Ormuzd.

6100 mest pas d’accord, et on ne peut I'étre, sur lespéce 3 laquelle appartiennent le hom des Perses

et le hom (soma) des Indiens. Dans le Zend-A , ce n'est certail qu’un nom générique; car, sur les
monuments figurés des Assyriens, des Phéniciens et des Perses, le hom est constamment représenté avec
des formes conventionnelles et trés-variées, dont aucune ne saurait étre rapportée a une espéce d’arbre
connue. Quant au cyprés, il n’est pas une seule fois nommé dans les fragments qui nous restent du Zend-
Avesta. Le Boun-dehesch (§ 22.) n’en fait mention qu’en énumérant quelques-uns des arbres dont les fruits
ne peuvent servir de nourriture a I'’homme.

611 g 2hman est la manifestation d'Ormuzd et de Mithra comme rois du ciel (voy. Mém. de P'Acad des inscr.

nouv. série, t. 15., 2° part. p. 220-227).

612
Zend-Avesta, t. 1., 2€ part. p. 96.

613 5 R . q 5
Le zour est une eau consacrée, dont la liturgie persique prescrit un fréquent usage.
614 .
Zend-Avesta, loc. cit. p. 95.
615
Zend-Avesta, t. 2., p. 14.

616 . a .y 2 P
Ibid. p. 19. — Dans cette méme priére (p. 18) on récite ces paroles : « Lorsque la lumiére de la lune
répand la chaleur, elle fait croftre les arbres de couleur d’or, elle multiplie la verdure sur la terre.»




nous montrent Mithra placé entre le cyprés du soleil et le
cyprés de la lune,*” la liturgie du Zend-Avesta nous montre la
priére a Mithra placée entre deux priéres, 'une au soleil et aux
arbres, 'autre 2 la lune et aux arbres. Dans l'iescht de Mithra, il
est dit®*® que ce dieu «augmente 'eau et les arbres qui sont les
délices des keschvars®’; que les keschvars sont placés sous sa

surveillance et qu’il est le germe des germes.®” » Le quatriéme
temps de la création, qui s’appelle le Gahanbar Eiathrem,*** doit,
d’aprés l'ordre de Zoroastre, se célébrer comme il se célebre
encore maintenant, dans le mois de Mithra. Or c’est pendant ce
quatriéme temps qu’Ormuzd, aidé des sept amschaspands, a créé
les arbres.*?” Enfin, on lit dans la priére déja citée, que « Mithra

donne a la terre I'eau, les arbres, les féroiiers.® » Les rapports

que ce passage établit entre les arbres et les féroiiers méritent
d’étre remarqués; ils nous font comprendre comment, chez les
Perses, le culte des arbres se liait a celui des féroiiers, c’est-a-dire
au culte des ménes ou des ombres des saints et des héros : «Si de
la terre, dit Ormuzd a Zoroastre,** croissent en abondance les
arbres qui donnent d’eux-mémes la vie, c’est pour la gloire et
I’éclat des féroiiers (des saints forts et bien armés). » Plus loin,**
Zoroastre prie en ces termes : «Je fais izeschné aux purs, forts
et excellents féroiiers des saints, qui montrent aux arbres
créés a croitre purement; qui, placés au-dessus (des arbres)
donnés en abondance (comme) sur un tréne, sont occupés a les
bénir pendant le temps long (de la durée du monde) : par-la, ils
répandent ’abondance pour les hommes donnés d’Ormuzd, sur
(le monde qui est) la voie aux deux destins, sur les grains produits
avec profusion, sur les arbres, 'amour d’Ormuzd, 'amour des
amschaspands.» On a fait remarquer avant moi que 'auteur de
cette priére avait dii puiser 4 la méme source ou les Grecs prirent

617 (i dessus, p. 141.

618, 5e cardé, Zend-Avesta, t. 2., p. 215.

619 . PTY . 2z
Selon la cosmogonie du Zend-Avesta, la terre fut divisée, par Ormuzd, en sept parties appelées kes-

chvars.
620 . o e 4
Zend-Avesta (iescht de Mithra, 16° cardé), t. 2., p. 215, 216.
62 Selon la transcription d’Anquetil.
f’ZZZznd—Avesm, t. 2., p. 85.
] (iescht de Mithra, 25 cardé), t. 2., p. 223.
24 hid. (jescht favardin, C'est-3-dire office des féroiiers, cardé 1), t. 2., p. 249.

625Zemi—Avesta, (iescht favardin), t. 2., p. 257.




I'idée de leurs Dryades et de leurs Hamadryades, devenues, sous
la plume des poétes chrétiens du moyen age et de la renaissance,
des foréts et des arbres enchantés. Mais je crois avoir, le premier,
il y a plusieurs années,*” signalé I'importation en Etrurie de
I'usage asiatique dont je parlais tout a ’heure, celui de suspendre
des péplus, des écharpes ou des morceaux d’étoffes aux branches
des arbres sacrés. Lexemple incontestable que j’en ai cité a été
tiré des belles et curieuses peintures de la grotte Marzi.

1.1.4 Pays situés entre la Perse et I'Indus, Inde, Thibet,
Chine et Japon

Sur les plateaux habités de I’Afghanistén, et du royaume de Ka-
boul en particulier, comme aussi dans les vallées dépendantes des
chaines de montagnes qui traversent ou qui bordent ces deux pays,
on trouve, mélée avec des cédres, des chénes, des chataigniers, des
oliviers sauvages et d’autres arbres, une grande espéce de cypres.
Si je ne me trompe, elle fut remarquée pour la premiére fois, en
1808, par M. Mount Stuart Elphinstone.®”” M. Carl Ritter®”® n’hésite
pas a la rapporter a I'espéce appelée en Europe pyramidale, bien
que le voyageur anglais ne s’explique pas sur ce point et semble
faire ses réserves en disant : «A sort of gigantic cypress are al-
so among the natives of the mountains. » Lhabile géographe alle-
mand n’hésite pas davantage a affirmer®” que le cyprés pyramidal
est du nombre des arbres dont se composent les foréts situées aux
environs de Hérat, dans I’Afghanistan, mais qu’il ne croit pas spon-
tanément dans les vallées du Kachemir.

On peut du moins regarder comme certain que la culture du
cyprés pyramidal a été importée dans ce dernier pays. Elle y
est méme fort répandue, selon les témoignages unanimes que
j'ai recueillis de la bouche de plusieurs voyageurs instruits. Elle
remonte a une époque qu’on ne saurait déterminer, mais qui
peut étre suivit de prés, si elle ne I'avait précédée, I'arrivée de
Zoroastre dans un pays voisin, la Bactriane, et 'inauguration des
deux cyprés que ce personnage célébre plaga, 'un devant le palais

626 ettre citée, Annal. de lnst. archéol. t. 5., p. 97.

627 g Account of the kingd. of Caubul (Lond. 1815, in-4°, fig.), p. 146.
28 bie Erdkunde, 11., 568.

29 bid, p. 568, 569.




du roi Gustasp, a Bactres, 'autre, devant le pyrée de Kischmer,
dans le Khorassan. Ce qui me porte a présenter cette conjecture,
c’est le nom de déva-darou, I'arbre de dieu ou I'arbre divin, qu’'a
retenu le cyprés pyramidal chez les Kachemiriens. Dans leurs
poémes épiques populaires, il est fréquemment désigné sous
cette dénomination. Il y sert de terme de comparaison a peu prés

comme dans le Schah-nameh et dans les autres poémes modernes
de I'Orient; et nous verrons un peu plus loin que ce ne peut étre
un emprunt fait aux poétes indiens. Remarquons que déva-darou
est identique avec le div-dar et le div-darou des lexiques persans
ou arabes. D’un autre c6té, les ornements que, dans les chales
de Kachemir, nous appelons improprement palmes, doivent,
selon toute probabilité, leur origine a l'imitation du cypres
pyramidal. Cette opinion semble trouver une confirmation dans
la comparaison que chacun peut faire de la forme habituelle de
ces palmes avec la forme de convention qu’affectent les cypres
sculptés sur les murs des palais assyriens de Khorsabad et de
Nimroud, et particuliérement sur les rampes du grand escalier a
Persépolis. Or cet arbre est originaire des contrées occidentales
de I'Asie, et non de la province de Kachemir. Si j'ajoute que
la fabrication des chéles, commune a ce pays et a la Perse,
remonte a une époque fort ancienne, de méme que le tissage des
brocarts d’or ou d’argent et des étoffes de soie, ou les Persans se
plaisent a prodiguer les palmes, c’est-a-dire les cyprés, nous
serons conduits a conjecturer aussi qu’en Perse, comme dans le
Kachemdr, ce genre d’ornement a dii primitivement étre appliqué
aux étoffes riches et précieuses dont on avait, dans tout 'Orient,
I'usage de parer les statues et les temples des dieux. Ces étoffes,
ainsi que celles dont on se servait pour le costume des prétres,
des rois et des dignitaires de la cour, étaient souvent chargées de
symboles religieux. Les sculptures des palais assyriens découverts
a Nimroud par M. Layard ne laissent aucun doute sur ce point.
Quant aux traces d’un culte religieux qui, dans les provinces
appelées maintenant I’Afghanistan proprement dit, le Kaboul et
le Kandahar, aurait compté le cyprés pyramidal au nombre de ses
symboles ou de ses emblémes, nous n’en découvrons aucune. Mais
on sait combien sont rares les monuments figurés antiques et les
traditions qui se rapportent a ces contrées; et il y a tout lieu de
croire que le culte du cyprés ne fut pas importé par Zoroastre a
Bactres et a Kischmer, ni adopté par le roi Gustasp, sans s’étendre




dans les pays situés au midi de la Bactriane, de la Margiane et de
I’'Hyrcanie.

Au-dela de I'Indus et de ses affluents, dans I'Inde anglaise,
le cyprés pyramidal ne se montre indigéne nulle part. Mais le
lieutenant-colonel Fitz-Clarence,**® traversant le plateau élevé
du Dékan septentrional, I'a trouvé cultivé dans les jardins

d’Aurengabad, au midi du fleuve Tapti. Ce fait nous autorise-t-il a
penser que, dés les temps anciens, la culture du cyprés pyramidal
n’était pas restée étrangeére au sol ni aux usages religieux de
I'Inde? Je n’ose me prononcer affirmativement. M. Carl Ritter
se déclare pour la négative®’; et, aprés avoir constaté que des
plantations de cyprés se montrent aux environs d’Aurengabad,
il fait remarquer que cet arbre manque absolument dans le
Bengale et I'Hindoustan. Il en conclut que le cyprés a di étre
importé dans le Dékan par les musulmans, qui, observe-t-il avec
raison, aiment beaucoup a le placer sur leurs tombeaux. Cette
importation lui parait remonter au temps d’Ibn-Batoutah,
c’est-a-dire vers I’an 1340 de notre ére. Toutefois on trouve, a
diverses reprises, m’assure-t-on, une mention expresse du cypreés
dans les plus anciens livres sacrés des Indiens, les Védas. 1l y
recoit, de méme que dans les poémes kachemiriens, le nom de
dévadarou, 1'arbre de Dieu.®®” De plus, il y est présenté comme
I'objet d’'un culte particulier auquel s’associe celui de plusieurs
personnages mythologiques, trés-analogues aux Faunes, aux
Dryades et aux Hamadryades des écrivains occidentaux de
I'antiquité; circonstance qui a conduit a remarquer que ces deux
derniers noms nous offrent, dans leur composition, la syllabe
dry,*® identique avec drou et darou, qui, en sanscrit, comme dans
les idiomes de la Perse, signifient arbre. Mais, en méme temps, il
faut observer que les monuments figurés qui nous restent de
I'Inde ancienne ne présentent aucun exemple de l'attribution
du cyprés a une des nombreuses divinités du panthéon indien,
ni de son emploi comme embléme funéraire. Il faut observer
aussi que, dans tout I’'Hindoustan, on ne voit cet arbre planté

S Journal of a route across India (Lond. 1819, in-4°), p. 170.

31 pic Erdkunde, 6., p. 334.

632} o5 Hindous donnent aussi le nom de déva-darou, arbre de Dieu, 3 une espce de pin qui croit dans
les foréts de 'Himalaya.

633  Apiic. I1av E6Aov, kal 5évEpov, » dit Hésychius, sub voc. ed. Alberti. Pline (Hist. nat. 16., 95., 1) pense
que le nom des Druides peut venir de ce mot grec 3pss.




aupreés d’aucune sépulture, et que les poétes modernes de cette
vaste contrée, au lieu de comparer au cyprés, comme le font les
poétes arabes ou persans, le port et la taille de leurs héros et
de leurs héroines, les comparent & d’autres espéces d’arbres
qui sont indigénes sur le sol de I'Inde. C’est parmi celles qui
portent sur deux pieds séparés leurs fleurs males et leurs fleurs

femelles, que les Indiens choisissent, je I'ai dit plus haut, les deux
arbres qui, selon un trés-ancien usage, servent a célébrer d’une
maniére symbolique les noces des dieux.®** J'ajoute ici que les
livres religieux de ce peuple qui nous font connaitre cet usage,
mentionnent aussi la coutume ou étaient les dévots d’adopter
pour fils un arbre, et de lui adresser des invocations en I'appelant

«mon fils.*®* » Toutefois nous ne voyons pas que cet arbre fiit de

I’espéce du cypreés.

Il n’en est pas de méme des arbres dont nous parlent
certaines traditions qui de I'Orient étaient passées en Occident,
et qui, a I'époque de la décadence, avaient cours encore
dans I'empire romain.®*® Si ces traditions ne nous ont été

634 (i dessus, p. 7. — Le culte des arbres, en général, parait avoir été fort répandu dans 'nde. Anque-
til du Perron (Zend-Avesta, t. 1., 1€ part. p. Ixxxiij-Ixxxvij) a tiré de I'Ezour-Védam plusieurs passages qui
mettent ce fait hors de toute contestation. Déja les savants auteurs des Lettres édifiantes (t. 12., p. 429)
avaient recueilli une tradition dont un de ces passages n’est qu'une variante. Dans d’autres traditions
indiennes, il est souvent question de I'arbre du désir des dieux et de 'arbre qui remplit tous les désirs, qualifi-
cation que les Hindous donnent encore maintenant 2 leurs divinités et, par similitude, aux grands person-
nages historiques. (Voy. a ce sujet les observations intéressantes de M. A. Troyer, Ridjatarangini, Hist. des
rois du Kachemir, trad. frang. t. 2., notes du livre 1., p. 165.)

935 yoici une de ces invocations : «J'invoque comme témoins le feu dans lequel des sacrifices ont été
faits par des Brahmanes, d’aprés la maniére prescrite, et le soleil qui est au ciel; tous deux voient que
Jje te nomme, 6 arbre, pour remplir envers moi, 2 jamais, les devoirs d’un fils.» Je dois la connaissance
de cette invocation au savant indianiste nommé dans la note précédente. Déférant, avec son obligeance
habituelle, au désir que je lui avais exprimé, il a bien voulu la traduire en francais et me la communiquer.
Elle est tirée du Bhavisch yottara Pourana, que I'on sait étre un supplément ancien au Bhavischya Pourana, I'un
des dix-huit pouranas composés par les commentateurs des Védas. Ce supplément contient I'exposition
détaillée des observances et des devoirs religieux imposés aux Indiens, a diverses époques de leur histoire.
La formule qu’en a extraite M. le major A. Troyer justifie, on le voit, Abraham Roger d’avoir dit, il y a deux
siécles révolus, que les Hindous «semblent avoir conservé encore des restes d’un ancien magisme dans
le respect qu’ils portent a un feu qu'ils appellent homan, et qu’ils regardent comme sacré, et 2 un certain
arbre nommé casta, dont ils n’oseraient cueillir une feuille, et en 'honneur duquel ils batissent de petits
temples. » Cette observation, si curieuse par sa date et par son exactitude, se trouve (p. 189 de la trad.)
dans un ouvrage qu’en 1651 I'auteur publia  Leyde (in-4°), sous le titre un peu singulier de De Open-Deure
tot het verborgen Heydendom, c’est-a-dire, La Porte ouverte pour parvenir a la connaissance du Paganisme caché.
Ce titre est ainsi traduit dans la version francaise que Thomas La Grue donna du livre d’Abraham Roger,
en 1670 (Amsterd. in-4°).

636 Y e o PP - PPN 8 2
Le culte des arbres et les idées superstitieuses qu'il avait fait naitre se perpétuérent d’age en 4ge

dans I'Orient, comme dans I'Occident; lislamisme, non plus que le christianisme, ne parvint jamais 4 en
faire disparaitre les derniéres traces. Lempereur Julien, qui, loin de répudier les superstitions du paga-
nisme défaillant, s'efforgait de leur rendre la vie, croyait aux songes et au role qu’y jouent les arbres en
particulier. Dans une lettre que, pendant ses démélés avec I'empereur Constance, il écrivait a Oribase (Epis-
tol. 17.), il raconte & ce médecin qu'il a vu en songe deux arbres : des racines de I'un, qui était vieux et couché
surle sol, il en sortait un autre, jeune, vigoureux et encore debout. Ce songe avait jeté du trouble dans I'es-




conservées que dans des ouvrages ou elles sont accompagnées
de circonstances plus ou moins merveilleuses, fabuleuses,
incroyables, on ne peut cependant, 2 mon avis, leur dénier toute
authenticité, ni méconnaitre que, quant au fond, elles ont une
origine ancienne. Ainsi, par exemple, dans l'histoire fabuleuse
d’Alexandre le Grand, nous voyons le conquérant macédonien, a

son arrivée dans I'Inde, consulter I'arbre du soleil et 'arbre de la
lune, qui lui répondent en indien et en grec,**’ et qui, ajoute Julius
Valérius,*® ressemblaient a des cyprés de I'espéce appelée, selon
lui, mirobolani. Dans la lettre De mirabilibus Indice, attribuée au
méme conquérant, il est question de 'arbre du soleil et de ses
fruits®®?; les arbres sacrés des Indiens y sont également assimilés
a des cyprés.®® Or peut-on se défendre de rapprocher de ces
traditions les monuments figurés asiatiques ol nous avons
reconnu le cyprés du soleil et le cypres de la lune, et notamment
les médailles impériales de Perga, qui nous ont montré I'arbre du
soleil et 'arbre de la lune représentés par deux cyprés pyramidaux
surmontés, I'un, de I'astérisque du soleil, I'autre, du croissant
de la lune? Peut-on aussi se défendre de songer aux médailles
occidentales et aux bas-reliefs mithriaques romains dont j’ai déja
dit quelque chose, et ol nous allons tout a ’heure retrouver le
cypres du soleil et le cyprés de la lune? Puis-je enfin m’abstenir

prit de Julien; mais un génie lui apparut, et le rassura un peu en lui disant que le jeune arbre resterait
intact et recevrait méme des forces nouvelles.

637 Crest sans doute 3 I'oracle rendu par ces deux arbres que fait allusion la carte de Peutinger, par

ces mots tracés a lextrémité nord-est de I'Asie : Hic Alexander responsum accepit. Nous lisons dans la Vie
d'Apollonius de Tyane, par Philostrate (6., 10.), que, sur l'ordre de Thespésion, chef des phistes, un
ormeau salua Apollonius en lui adressant la parole d’une manidre distincte et d’une voix semblable i celle
dune femme,

638 Res gest. Alexandr. 3., 38-42.

639 £, silv. Girald. Topograph. hibern. pars 2., cap. 4. Petri Cosmetoris Scholastic. Histor. Argentor. 1515,

in-4°. — Le célébre voyageur Marco Polo, visitant I'Asie vers la fin du 13€ siécle, rapporte, au chapitre
40. (27.) de sa relation, que, dans la province de Tonocain ou Timochain, on trouve I'arbre seul, appelé par
les chrétiens 'arbre séche (voy. Recueil de voyag. et de mém. publié par la Soc. frang. de Géogr. Paris, 1824,
in-4°, tom. 1., p. 37, 38, et p. 326). Les manuscrits donnent les curieuses variantes : arbore del Sole, arbon
Solis. D’autre part, les voyageurs et les romanciers des 13 et 14 siécles emploient les expressions sec-
arbre, sech-arbre ou arbre-sec, pour désigner tant6t un arbre de la vallée de Mambré, aux environs de la
mer Morte (Mandeville, Relation de ses voyages, mss. francais de la Biblioth. impériale, n° 8392, fol. 157
v°), tantét et plus généralement les terres mémes situées a I'extrémité de I'Asie orientale. Voy. Roman du
comte de Poitiers (13 siécle), publié par M. Francisque Michel (Paris, 1831, in-8°), p. 54, V. 1286; p. 68, V.
1636; et la Note supplémentaire & ce roman, placée 2 la suite du Roman de Mahomet et Livre de la loi au Sarrazin
(14€ siécle), par MM. Reinaud et Fr. Michel. Les savants éditeurs n’ont pas omis de faire remarquer que le
passage de Mandeville sur I'arbre-sec manque dans I'édition de la relation de ce voyageur qui fait partie
du recueil de Bergeron, édition d'ailleurs fautive et incompléte. Ce passage se trouve dans les manuscrits,
dans les éditions en caractéres gothiques et dans la traduction allemande.

640 . . P . .
«In medio autem luci sacratze arbores, simillima cupressis frondium genere, pedum altze centeno-

rum, erant, quas Betrionas Indi appellant. »




de rappeler ici que de I'Orient les traditions relatives a I'arbre
du soleil et a 'arbre de la lune passérent méme dans les sciences
et la littérature de I'’Europe chrétienne? Sur quelques cartes
géographiques, qui remontent au moyen age,**' ne voyons-nous
pas I'Inde ou I’Asie orientale caractérisée par les mots Arbor Solis

et Lune (sic), ou par deux arbres peints ou dessinés, et surmontés
642

des images du Soleil et de la Lune? Un romancier du 14° siécle
n’est-il pas plus explicite encore, lorsque, parlant de I'arbre du
soleil et de ’arbre de la lune, il les place sur le mont Tigrisonte et
les déclare semblables a des cyprés? Enfin, dans I'ancien poéme
italien intitulé : Alessandro Magno ou Alessandreide, et attribué,
ainsi que Il Trojano, a Jacopo di Carlo, prétre florentin, les deux
arbres fatidiques consultés dans I'Inde par Alexandre le Grand ne

sont-ils pas dépeints en ces termes®* ?

L'arbor del Sole le sue foglie hauia

6415 crois faire une chose agréable 3 Académie en plagant ici sous ses yeux une note qu’a ma priére
un de mes meilleurs amis, M. le vicomte de Santarem, qui est 2 la fois un habile homme d’état et un des
membres les plus érudits de ’Académie royale de Lisbonne, a eu la complaisance de me remettre. Elle
prouvera, s'il en était besoin, combien ce savant est versé dans la connaissance particuliére de tous les
documents qui appartiennent a I’histoire de la géographie durant le moyen age :

«Au 12° siécle, on remarque, pour la premidre fois, dans une mappemonde tirée de 'ouvrage ma-
nuscrit de Lambertus, intitulé Floridus, qui se conserve 2 la bibliothéque de I'université de Gand et a celle
de Paris, la mention de I'arbre du Soleil et de I'arbre de la Lune. Le cosmographe place ces arbres dans I'India
ultima, c’est-a-dire  I'orient de la Perse. » ( « Voyez ce monument dans mon Atlas, et I'analyse dans le tome
2., p. 189, de mon Histoire de la cosmographie et de la cartographie pendant le moyen dge, etc.» )

«Dans la mappemonde du Polychronicon de Ranulphus Hydgen, ( «Cette mappemonde se trouve
reproduite dans mon Atlas. Voyez I'analyse dans le tome 2., p. 28, de 'ouvrage cilé. » ) dressée au commen-
cement du 14° siécle (ms. du British Museum), on remarque une légende placée dans I'inde, qui dit :»

Hic Alexander petebat responsum ab arboribus.

«Laméme légende se rencontre dans la mappemonde du musée du cardinal Borgia, dressée au com-
mencement du 15¢ siécle. ( «Voy. ce monument dans mon Atlas, et 'analyse dans le tome 3., p. 28, de mon
ouvrage.» ) Dans cette carte, la 1égende est placée du c5té de la Perse. La voici :»

Arbores conserti (sic) quibus locutus est Alexander. C’est-a-dire :

«La forét d’arbres auxquels Alexandre s’adressa (pour les consulter).»

«Enfin, dans la mappemonde tirée du livre trés-rare intitulé : Rudi novitiorum,
géographique du 14 siécle, copié d’autres plus anciens, on remarque, au midi de la Perse, un arbre sup-
portant les figures du Soleil et de la Lune, avec cette légende :

Arbor Solis et Lune. » ( «Voyez t. 3., p. 239, de mon ouvrage.» )

«Le Soleil se trouve placé a droite, et la Lune  gauche.»

«D’aprés le rapprochement que j'ai fait de ces légendes avec la lettre d’Alexandre 2 sa mére, ex-
traite du Pseudo-Callisthéne, j’ai pensé que ces légendes, ainsi que les figures ou emblémes qu’elles ac-
compagnent, doivent avoir leur origine dans les traditions religieuses de I'ancienne Asie.»

«En rapprochant la date de la premiére croisade de Pierre I'Hermite, qui eut lieu de 1093 2 1094, et
la date de la composition de I'ouvrage de Lambertus (1120) ot se trouve, pour la premiére fois, la mention
de I'arbre du soleil et de I'arbre de la lune, il me semble que les cosmographes occidentales ont dii recevoir
cette tradition de 'Orient & I'époque des premidres croisades.»

«Paris, le 22 mars 1852.»
«Vte DE SANTAREM. »

642, ) P P At I V3 7 A ;
L'auteur inconnu du roman italien intitulé : Guarino ou Guerino il Meschino.

4 A . . .
643 Chant 10.; édit. de Venise, 1627, in-12, fort incorrecte.




Rosse si come lo oro lustrante®** ;

Quello della luna bianche le tenia
Si come argento chiare, candidante.

645

Ces quatre vers, on le voit, peuvent de plus servir a confirmer
I'opinion ot je suis qu’en Asie, soit a 'entrée des temples, soit dans
les sculptures et les peintures religieuses, le cyprés du soleil devait
étre d’or ou doré, et le cypres de la lune, d’argent ou argenté.

Tout n’est pas dit, sans doute, sur les traces qui peuvent res-
ter du culte du cypreés dans I'Inde. Je reprendrai ce sujet dans le
mémoire suivant, ol je traite de 'emploi de cet arbre comme em-
bléme funéraire; mais j'aurai bien peu de chose a ajouter; et tant
que la partie des Védas ot il est question du cyprés pyramidal n’au-
ra pas été publiée, les observations que j’ai pu recueillir sur le rdle
qu’il joue dans les anciennes traditions et dans les usages des In-
diens resteront trés-incomplétes et fort peu satisfaisantes.

Je ne serais pas davantage en mesure de parler avec quelque
certitude des idées que les Chinois®*® et les Japonais attachaient an-
ciennement ou attachent maintenant encore au cyprés pyramidal,
sinotre confrére M. Stanislas Julien, dont I'obligeance est aussi in-
épuisable que le savoir, n’avait eu, a ma priére, la complaisance de
rechercher dans les livres chinois et de traduire en francais les pas-
sages ou les articles qui se rapportent a ’arbre appelé pe. C’est le
nom qu’en Chine et au Japon on donne au cypres. Voici les extraits
que le savant sinologue a bien voulu me communiquer :

«Pe #, cyprés (Pen-tsa’o-kang-mo, liv. 34.).»

«Li-chi-tchin (le compilateur du Pen-tsao) s’exprime ainsi
d’apres le dictionnaire Lou-chou-tsing-wen, de Wei-tseu-thsai : »
«Tous les arbres se tournent vers le midi (c6té du principe
Yang), mais I’arbre pe, seul, se tourne vers le couchant; or, c’est un
arbre placé sous l'influence du principe In. Le nom de cet arbre se

644 . , - P

Si come loro e rilustrante, dans une autre édition non moins incorrecte.
645 . ) 5 i

Si come argento chiare e candidante, ibid.

646 0n sait, depuis longtemps, que le culte des arbres est fort répandu dans le royaume de Tonquin,
limitrophe de la Chine, et dans le royaume de Bao, tributaire du Tonquin, dont jadis il était une des seize
provinces. (Voyez la relation du P. Philippe de Marini, intitulée : Delle missioni de’ Padri della compania di
Giesu nella provincia del Giappone, e particolarmente di quella i Tunkino (Rom. 1663, in-4°, lib. 2., cap. 11., p.
250.)




compose du signe générique mou % (arbre) et du mot pe & (blanc),
parce que le blanc est la couleur affectée a 'occident. »
«On lit dans le dictionnaire Pi-ya de Lo-tien : «Le cyprés
montre 'occident, comme I'aiguille aimantée montre le nord. »
«Ibidem. Keou-tsong-pe dit : « Quand je remplissais une charge
dans la province du Chen-si, je montai sur les hautes montagnes

et je vis des milliers de cyprés qui tous montraient le couchant. Or
cet arbre a un bois extrémement dur, et il ne craint ni la gelée, ni
la neige. »

«Ibidem. T’ao-hong-king dit : «En tous lieux on voit des pe (cy-
prés); on préfére ceux du mont Thai-chan; mais (pour I'usage de
la médecine) il faut éviter de prendre (cueillir) les feuilles de ceux
qui sont plantés autour des tombeaux. Les meilleures sont celles
qu’on recueille en été et en automne. »

«Lauteur du Pen-ts’ao donne beaucoup de détails sur le pe;
mais ils se rapportent aux propriétés médicinales des feuilles de
cet arbre, de ses graines, etc. »

«Extrait du grand dictionnaire Tching-tseu-t’ong.»

«On lit dans I'ouvrage Ou-king-t'ong-i : «Les princes feudataires
(reguli) faisaient planter des cyprés (pe) autour de leurs
tombeaux. »

«Ibid. On lit dans les Annales des Han, biographie de Tong-fang-
sou : «Le cypreés est le palais (sic) des démons. Les démons et les
esprits, dit le commentateur Yen-kou, recherchent I'obscurité et
le mystére; c’est pourquoi ils prennent les pins (song) et les cyprés
pour palais (c’est-a-dire, pour asile).**” »

«Dans I’Encyclopédie botanique (Kouang-kiun-fang-pou, 1. 71.,
fol. 16 r°), il est dit, d’aprés le mémoire intitulé Hoa-youen-ki, que
«les feuilles de cyprés sont la médecine de I'immortalité (Tch’ang-
sing-yo).» Il faut, dit-on, faire sécher les feuilles de cypres, les ré-
duire en poudre, prendre longtemps de celte poudre, et s’abstenir
de manger de toute sorte de chair d’animaux (sic). »

Plusieurs particularités sont a remarquer dans ces passages
importants, dont je ne sache pas que personne ait encore fait
usage. Et d’abord, I'affectation que mettent les auteurs chinois

647 . ) 9 A 2 & AP s 9

M. Stanislas Julien ne m’a pas laissé ignorer qu’ayant consulté, 4 I'article Cyprés, beaucoup d’autres
dictionnaires chinois, entre autres le Pin-tseu-tsien (qui a servi de base a celui du P. Basile) et le King-tsie-
tsouan-kou (en soixante volumes), il n’y a rien trouvé qui méritat d’étre cité.




a dire que le cyprés se tourne constamment vers le couchant
ne souléve-t-elle pas deux questions intéressantes? Faut-il
croire que, par occident, ces auteurs veulent désigner 1’empire
des morts? Ou bien devons-nous admettre que, par occident, ils
entendent assigner pour patrie a cet arbre I’Asie occidentale,
d’ou, en effet, il est originaire, et ou il jouissait du privilege de

représenter symboliquement les dieux créateurs, le soleil, la lune
et les planétes? Il ne m’appartient pas de prononcer; mais si les
Chinois nous disent que le cypres est placé sous I'influence du
principe In, qui, chez eux, équivaut au principe femelle; et s’ils
ajoutent que le nom de cet arbre se compose du signe générique
arbre et du mot qui signifie blanc, n’est-il pas trés-probable qu’en
recevant de I’Asie occidentale le cypres, leurs ancétres avaient
appris que 1a cet arbre était particuliérement consacré a une
divinité femelle et lunaire? Et la qualification d’arbre blanc ne
nous reporte-t-elle pas au cyprés de la lune, a ce cypreés qui, selon
mes observations, devait étre d’argent ou argenté, et que le poéte
italien cité plus haut®*® caractérise en disant que ses feuilles sont
blanches :

Si come argento chiare, candidante ?

Bien des siécles avant ce poéte, une inscription grecque, trouvée
dans le royaume de Naples, applique également au cypres I'épi-
theéte de blanc, Acuk, et le consacre a Hadeés ou Pluton. Ces di-
verses coincidences, sur lesquelles je reviendrai plus loin, ne nous
autorisent-elles pas a penser qu’il faut chercher ailleurs que dans
la coutume chinoise d’affecter a’occident la couleur blanche et de
porter les deuils en blanc, I'origine de la dénomination pe, blanc, at-
tribuée, en Chine, au cyprés pyramidal ? Enfin, si nous lisons dans
les Annales des Han que cet arbre est le palais des démons et des
esprits, ne sommes-nous pas ramenés aux traditions qui nous ont
révélé, chez les peuples de I’Asie occidentale et de ’Arabie, 'usage
d’ériger des palais ou des chapelles sur les cyprés consacrés aux
dieux®*?

Jexaminerai plus loin®° les faits qui, dans les livres des
Chinois, se rapportent au cyprés pyramidal, considéré comme

648 (i-dessus, p. 159.

649Ci—dessus, p. 128,129 et 131.

650 .
Voy. mon second mémoire.




symbole de 'immortalité et comme embléme funéraire. Ces faits
concourent, avec les remarques qu’on vient de lire, 2 mettre en
évidence les communications qui jadis existérent entre la Chine
et 'Asie antérieure; ils semblent nous permettre de supposer,
quant au cypreés, que les idées des Chinois furent communes aux
habitants du Thibet et du Japon. J’ignore toutefois si 'on posséde

a cet égard des renseignements directs, et si la culture du cypres
pyramidal s’est introduite ou non chez ces deux derniers peuples.

Les relations des voyageurs s’accordent a montrer qu’en
Chine, comme dans I'Inde, le cyprés ne croit pas spontanément,
mais qu’il y a été importé. M. Timkowski,**! apreés I'avoir cherché
en vain dans les foréts d’arbres verts qu’on rencontre aux
environs de Pékin, I'a trouvé trés-répandu dans les provinces
plus septentrionales du céleste empire. La il est cultivé par la
main de ’homme, et ordinairement planté, avec quelques espéces
de junipérus et de thuya, autour des temples et des sépultures. De
son c6té, un voyageur anglais de date beaucoup plus récente, M.
Robert Fortune, ne cite point le cyprés pyramidal au nombre
des arbres verts qui sont indigénes dans les diverses parties de
la Chine qu’il a parcourues; mais il a découvert,*> dans un
des districts ou I'on cultive le thé, non loin de la ville appelée
Yen-tchéou-fou, une belle espéce de cyprés, dont les rameaux
retombent vers le sol; celle-ci croit spontanément, et il la nomme
funereal cypress, cupressus funebris. Quelques mois plus tard, il la
retrouva, parmi des pins, dans un autre district.®® Le dessin
placé au bas de la page 239 de sa relation nous prouve que parfois
cette espéce remplace autour des tombeaux le cyprés pyramidal,
et que, comme ce dernier, elle y est accompagnée de quelques
autres arbres verts. Ce que M. Fortune parait avoir ignoré, c’est
que, dans I’Encyclopédie japonaise, parmi les arbres odorants,
on trouve décrit et figuré, a I'article Pe, le cyprés qu’il appelle
cupressus funebris. Bien que le dessin en soit médiocrement
exécuté, comme la plupart de ceux qui, dans cette Encyclopédie,
représentent d’autres végétaux, il m’a été facile d’y reconnaitre
ce cypres a l'aide de la relation du voyageur anglais.

51 yoyage en Chine, t. 2., p. 55, 80; édit. de Klaproth,
652A_7cuumey to the tea countr. of China (Lond. 1852, in-8°, fig.), p. 61-64; pl. 2 la p. 63.
53 bid. p. 70.




1.1.5 Egypte et littoral de Carthage

Le cypres pyramidal ne croit pas non plus spontanément sur le
sol de ’Afrique, ot, comme dans I'Inde, le Thibet et la Chine, rien
n’indique méme que la main de ’homme ait jamais été employée
a planter et cultiver des foréts de cet arbre. C’est de la Syrie que,
dans les temps anciens, 'Egypte tirait tout le bois de cypres dont
elle avait besoin pour ses constructions navales.®®* Lors donc que
nous trouvons des cyprés représentés sur les anciens édifices re-
ligieux ou sur les monuments funéraires que nous a légués I’anti-
quité égyptienne, nous pouvons hardiment affirmer que les Egyp-
tiens avaient recu de I’Asie occidentale le culte de cet arbre symbo-
lique avec le culte de quelque divinité génératrice, ou de quelque
divinité infernale. Parmi les sculptures égyptiennes que le temps a
respectées, je suis en mesure de citer ou de produire plusieurs bas-
reliefs et deux stéles dont le témoignage peut étre invoqué, avec
toute confiance, a 'appui d’une telle assertion.

Le premier monument sur lequel j’appellerai I'attention de
I’Académie est un bas-relief qui décore, a I'est, une des faces du
grand temple de Dendérah, de ce temple que I’on sait avoir été éle-
vé en ’honneur d’Hathdr, divinité originaire de I’Asie occidentale,
etidentique avec la Vénus assyrienne ou babylonienne. Une des si-
gnifications symboliques que j’attribue au cyprés pyramidal se ré-
veéle ici a nos yeux d’'une maniére non moins explicite que sur les
monuments figurés asiatiques qui ont été cités dans les trois pre-
miers paragraphes de ce mémoire. Le bas-relief dont j’entends par-
ler, et dont un dessin est gravé dans la Description de 'Egypte,® re-
présente, en effet, un prétre debout, accomplissant un acte d’ado-
ration devant un dieu méle et ithyphallique, et portant de la main
droite un jeune cypreés pyramidal, qu’il éléve vers ce dieu. C’est ain-
si qu'un cylindre asiatique,**® appartenant a M. Robert Goff, nous
montre un arbre de cette espéce, porté, de la méme maniére, par
une prétresse de Mylitta ou Astarté. Sur ce cylindre, dont j’ai dé-
ja dit quelques mots, ce n’est point une offrande que fait la pré-

65%1] est étonnant que Vitruve (2., 9.), contrairement au témoignage de toute Pantiquité, ait pu com-
prendre I'Afrique au nombre des contrées oil le cyprés croit spontanément : « Nascuntur autem hz arbores
(cupressi), dit-il, maxime Creta et Africz et nonnullis Syriz regionibus.» Si 'on trouve aujourd’hui des
pieds de cet arbre en plusieurs lieux de I'Afrique septentrionale, ils y ont été plantés de la main des mu-
sulmans.

955 Antiquités, t. 4., pl. 26., fig. 1.
6561 est figuré sous le n° 11 de la planche 36. (atlas) des Rech. sur Mithra.




tresse. Debout devant deux mystes debout aussi et armés, elle leur
présente un jeune cyprés comme un symbole de vie, c’est-a-dire
comme le symbole de cette nouvelle vie ou les pas progressifs des
initiés sont marqués par les grades qu’ils se rendent dignes d’obte-
nir.*’ Une croix ansée, autre symbole de nouvelle vie, est gravée,
dans le champ du cylindre, entre la prétresse et les deux mystes;

elle semble confirmer I'interprétation que je donne de cette scéne,
et nous rappelle que la déesse Hathor, identique, nous allons le
voir, avec la Vénus qui, chez les Assyriens et les Phéniciens, prési-
dait aux initiations, est souvent représentée tenant a la main une
croix ansée.®® Tout a I’heure nous retrouverons un jeune cypres
pyramidal a la main d’un personnage qui, a Edfou, dans deux ta-
bleaux des douze mois de I'année, représente, soit le dieu géné-
rateur qui préside au mois de t6bi, soit le mois de tdbi lui-méme,
personnifié. Par ces rapprochements instructifs, on peut remon-
ter sans peine a I'origine des dendrophories, et constater une cer-
taine communauté d’usages religieux entre les Assyriens, les Phé-
niciens, les Phrygiens et les Egyptiens.

Malgré la forme caractéristique du cyprés et ses dimensions,
sur le bas-relief cité du grand temple de Dendérah, MM. Jollois et
Devilliers, a qui 'on doit la description de cet édifice, indiquent
dans le texte, au lieu d’un jeune cyprés pyramidal, «une espéce de
pomme de pin.» Un de nos savants confréres, M. Jomard, n’hésite
pas a penser avec moi qu’il y a inadvertance dans une pareille dé-
signation, et que le dessin qui accompagne la description du bas-
relief ne laisse aucun doute sur I'intention qu’avait eue le sculp-
teur égyptien de représenter un jeune cyprés pyramidal. Or le dieu
quiregoit'offrande de cet arbre est celui que Champollion le jeune
appelle tantt Ammon générateur ou Mendés,** tant6t le grand dieu
générateur, Ammon-Horus.* Il 'assimile & Pan ou a Priape, dont
nous trouvons, chez les Grecs, le culte associé a celui de Vénus-
Aphrodite, de méme qu’a Dendérah le culte d’Ammon générateur

657, . 5 5 2 avh . . i T2
Le jeune cyprés que porte ici la prétresse était sans doute d’or ou doré. Cette supposition, justifiée,
ce me semble, par les observations présentées plus haut sur le cyprés du soleil ou de la lumiére, rend
compléte I'allusion a I'initiation aux mystéres, qui se découvre sans peine dans le célebre récit de Virgile,
ot la Sibylle ordonne au pieux Enée d’avoir  la main, pour descendre aux enfers, un rameau d’or, détaché
de I'arbre sacré.
658 . . . 5
Champollion le jeune, Panth. égypt. pl. 18. — Voy. mes Rech. sur le culte de Vénus, pl. 14 D, n°S 5 et 5a;
et mes Observat. sur la croix ansée (Mémoires de 'Acad. des inscr. t. 17.,1%€ part. p. 374).
659 P
Panthéon égypt. texte pour la pl. 4.

660 , . . A st .
Mémoires de I'Acad. des inscriptions et belles-lettres, nouv. série, t. 15., 17 partie, p. 112.




se montre associé a celui de Vénus-Hathor.

Cette derniére association mystique nous est attestée,
avec plus d’évidence encore, par deux stéles égyptiennes, qui
mettent le fait hors de toute contestation. Champollion le
jeune ne les a pas connues. L'une a été dessinée au Musée
britannique et publiée par M. E. Prisse.®® Elle est décrite, par

M. Samuel Birch, dans le Catalogue des monuments égyptiens

de ce musée,*** et provient du sanctuaire d’'un temple situé en

Nubie, au lieu appelé Abou-Sembil. Par son style, elle appartient a
la série des monuments qui remontent au temps ou régnaient,
en Egypte, les premiers rois de la 19¢ dynastie. Deux scénes ou
tableaux occupent la face antérieure de cette stéle; elles y
sont superposées I'une a 'autre. Dans la premiére, c’est-a-dire
dans la partie supérieure du monument, on voit une déesse
qu’au premier abord on pourrait croire entiérement nue, mais
dont le corps, comme celui d’Isis, est, en réalité, couvert d’'un
vétement long, trés-collant et trés-transparent. Elle est vue de
face,*® debout et les pieds posés sur le dos d’une lionne ou d’'un
lion qui, tourné de gauche a droite, lui sert et de monture et
de piédestal. Dans la main droite, elle tient une tige de lotus;
cette tige, en s’enroulant autour de la main, forme un cercle®** et
porte une fleur épanouie, accompagnée de deux boutons, allusion
manifeste a 'idée de la génération, au nombre trois, qui était
consacré a Vénus,*® et a la triade dont elle faisait partie chez les
Assyriens et les Phéniciens, comme chez les Egyptiens.®*® Ici, dans
sa légende hiéroglyphique, elle recoit un nom et une qualification

661 Revue archéologique, troisiéme année, numéro du 15 février 1847; Monuments égyptiens, pl. 37. — La
stéle que j'indique ici est reproduite dans mes Rech. sur Vénus (atlas, pl. 14 F), d’aprés une réduction du
dessin original de M. Prisse. Elle a depuis été répétée, en divers pays, dans plusieurs ouvrages ou disser-
tations archéologiques. M. Prisse (Monum. Egypt. p. 7) cite deux antres stéles du méme genre, mais plus
petites, qui se conservent également au Musée britannique.

662 .
Egyptian Room, n° 308.
663 Cette disposition est rare sur les monuments égyptiens.

4 \ e e 1

664 ce cercle, que nous retrouverons sur la seconde stéle (pl. 11 ci-jointe), ne nous rappelle-t-il pas celui

qui est une partie intégrante du sceptre de la Vénus assyrienne de Yazili-Kaia, également placée debout
surle dos d'un lion ou d’une lionne? (Voy. Recherches sur Vénus, atlas, pl. 2.)

6650y, Recherches sur Vénus, p. 203, 204. — La Vénus représentée sur la seconde stéle égyptienne (pl.
11 ci-jointe) porte 4 la main une seule fleur de lotus; mais son bras gauche est orné d’un triple bracelet qui
me semble reproduire I'allusion directe que fait au nombre trois le bouquet de trois fleurs de lotus placé
dans la main de la déesse sur la premidre stéle (Recherches sur Vénus, atlas, pl. 2.).

666, . " e
Vénus, en Orient et en Occident, était considérée comme une divinité triple, c’est-a-dire comme

reine du ciel, reine des vivants ou de la terre, et reine des morts ou des enfers (voy. Ibid. p. 40-44, 47-51, 71, 72,
74,75, 97-100, 226, 227). C’est pourquoi le nombre trois lui était consacré, et pourquoi aussi on lui donnait
deux parédres ou assesseurs, qui formaient avec elle une triade particuliére.




que M. Prisse interpréte ainsi : « Koun, reine absolue du ciel.» M.
le vicomte Emmanuel de Rougé, comme on le verra plus loin, dans
une lettre pleine d’intérét et de savoir, qu’il m’a fait ’honneur de
m’écrire, n’admet cette lecture qu'avec quelque doute. Il hésite
a lire Ken®’ plutdt que Kesch le nom de la Dame du ciel®®;
mais, a 'exemple de M. Prisse et de M. Birch, il assimile cette

déesse a la Vénus assyrienne, nommeée, sur d’autres monuments
égyptiens, Hathor ou Athyr. Je n’avais pu me défendre d’établir
une semblable identité au moment méme ou je connus la stéle
du Musée britannique par le dessin que M. Prisse voulut bien
m’en communiquer avant de le publier. En présence de ce dessin,
ma mémoire me rappela et la Vénus assyrienne de Yazili-Kaia,

également montée debout sur une lionne ou un lion,*® et une

multitude de figures d’autres déesses, de dieux, de prétresses et
de prétres que des monuments asiatiques®’ représentent placées
aussi debout sur des lions, sur des taureaux ou sur d’autres
animaux symboliques. Je ne pouvais avoir oublié que tel ne fut pas
I'usage suivi par les sculpteurs ou les peintres d’Egypte, lorsqu’ils
eurent a reproduire les images des dieux ou des personnages
réputés d’origine égyptienne.”’* A la gauche de la déesse de notre
stéle est sculptée debout une divinité male, dont la barbe est
taillée en pointe, comme celle des dieux assyriens ou phéniciens,
particularité caractéristique, qui ne se montre jamais dans les
images des dieux de 'Egypte. Le nom de cette divinité maile est
écrit en caractéres hiéroglyphiques, et se lit, selon M. Prisse,
Ranpo ou Renphoj; selon M. Birch et M. de Rougé, Renpou (? Réseph).
Ce nom nous rameéne dans I’Asie occidentale, tout comme la

6671, 5. Birch it Ken.

668 o1 voit comment cette qualification de Dame du ciel nous raméne 3 Méléket-aschschamaim (Reine des
cieux), 2 “Hpa, 3 Aéomowva (Domina) et 3 Regina ceeli, noms ou qualifications qu’Astarté, Junon et Vénus,
divinités identiques, recevaient chez les Hébreux, les Grecs et les Latins.

€69 Rech, sur Vénus, p. 126-130; atlas, pl. 2.

570 parmi les nombreux cylindres que je pourrais citer, il faut distinguer surtout celui qui est reproduit

sous le n° 12 de la pl. 4 de I'atlas de mes Rech. sur Vénus. On y voit, debout sur une lionne ou une panthére,
une prétresse de Mylitta, coiffée, vétue et armée comme devaient I'étre certaines images qui, chez les As-
syriens, repré ient la déesse elle-méme. Une pierre gravée, de travail romain, que j’ai publiée dans le
méme ouvrage (pl. 19., n° 8), nous montre une Minerve panthée, également debout sur un lion, et accom-
pagnée du symbole du taureau, comme la Vénus assyrienne de Yazili-Kaia. J'ai publié aussi (ibid. pl. 17.,n°*
9 et 9a, et n° 10) les dessins d’une amulette et d’un scarabée de terre émaillée, qui proviennent d’Egypte,
et qui représentent chacun une divinité male, placée debout sur un lion. Ici I'imitation d’un type asiatique
se déceéle non moins évidemment que sur I'intaille romaine.

671 Cette remarque n'a point échappé 3 M. Chr. Walz; il fait trés-judicieusement observer (De Nemes.
Gracor. p. 9) que tout, dans la figure qui représente Vénus-Hathor sur la stéle du Musée britannique, est
étranger A I'art égyptien.




forme de la barbe du dieu qui le porte. A la droite de la déesse, on
remarque un second dieu; celui-ci est ithyphallique; le premier
éditeur de la stéle le nomme Amon-Ra, le Fécondateur. Ce dieu est
I’Ammon-Horus de Champollion, qui, en le surnommant ainsi, ne
connaissait pas I'étroite alliance que la stéle d’Abou-Sembil établit
entre Amon-Ra et Vénus-Hathor. Nous allons retrouver ces deux

divinités dans les mémes rapports sur une seconde stéle, de plus
ancien style, ot M. de Rougé lit le nom du dieu ithyphallique :
Min-Amon-Ra. Ici, a ses c6tés, est placé un embléme trés-expressif
de génération : une tige fleurie de lotus, plantée entre deux

cypres,®’? qu’on pourrait prendre pour les symboles asiatiques du

soleil et de la lune. Leur sommet s’incline vers la déesse en signe
d’adoration; et c’est ainsi que nous verrons, dans le mémoire
suivant, deux cypreés courber leur téte vers un autel et une urne
funéraire, sur deux lampes romaines,*” et vers la croix du Christ,
sur des tombeaux du moyen 4age. Nous retrouvons deux cypreés
dans la seconde scéne sculptée sur la stéle que je décris; elle en
occupe la partie inférieure. Le sommet des deux arbres n’est pas
incliné; et, au lieu d’étre plantés auprés d’une fleur de lotus, ils
sont placés entre les trois pieds ou supports d’une table ou d’'un
autel®”* couvert d’offrandes et posé devant une divinité femelle,
assise, coiffée du diadéme d’Osiris qu’on appelait atew, et armée
d’une lance, comme Astarté sur les médailles asiatiques, comme
Aphrodite a Lacédémone, en souvenir des fonctions belliqueuses
et de ’hermaphroditisme attribués a un type primitif.*”> Notre
déesse armée est, de méme que la déesse Ken ou Kesch, une autre
forme de la Vénus assyrienne; mais son culte, dans ce second
tableau, n’est pas associé, comme dans le premier, au culte

672 ot embléme est reproduit sous le n° 2 de ma planche 10. Comme la triple fleur de lotus placée & la
main de la déesse, sur la stéle du Musée britannique, il rappelle le nombre trois, qui était consacré 2 Vénus
(Recherch. sur Vénus, p. 203, 204), et la triade divine dont elle fait partie. On remarquera de plus que la fleur
de lotus dépasse de beaucoup, en hauteur, les deux cyprés, de méme que, sur la face antérieure du tréne
votif de la Déesse de Syrie (pl. 5., n° 1), le cyprés qui représente cette divinité domine le cyprés du soleil et
le cyprés de la lune.

673 pl 19, nS 1et 2.
674 Voy. pl. 10.,n° 1.

675 A " 9 3 PRNPPPP Sy PRSPy z
De méme Mithra, chez les Perses, d’aprés ce type primitif, était une divinité androgyne, armée non-
seulement d’une lance, mais de plusieurs autres armes qui sont détaillées et décrites avec le plus grand
soin dans le Zend-Avesta (t. 2., p. 211, 222, 223, et surtout p. 229 et 230).




676

d’Amon-Ra et de Renpou. Son nom se lit Anta®® ou Anata®”’ dans la

légende hiéroglyphique gravée aupres d’elle; il y est accompagné
des qualifications de Dame du ciel et de Régente des dieux. Un acte
d’adoration, avec offrande, s’accomplit devant I'image de la
déesse par trois personnages : un chef de famille dont le nom est
en partie effacé, sa sceur et son fils. Celui-ci porte, de la main

droite, une tige fleurie de lotus, ce qui nous raméne a la fleur
de lotus placée dans la main de la déesse Ken, dans le premier
tableau, et a la fleur de lotus qui fait partie de 'embléme sculpté
aupres d’elle, derriére le dieu ithyphallique. De la main gauche,
le jeune homme parait tenir une colombe, offrande dont la Vénus
asiatique revendique I'usage primitif.

La seconde stéle que j’ai annoncée appartient au musée du
Louvre. Elle représente, comme la premiére, une divinité femelle,
vue de face, debout sur un lion, et placée entre deux assesseurs
ou parédres divins, Amon-Ra ithyphallique et Renpou.®’® Ici nous
retrouvons, a cdté du premier de ces dieux, une tige fleurie
de lotus, plantée sur un autel, entre deux cyprés de I'espéce
pyramidale. La déesse, dans sa légende hiéroglyphique, porte le
nom d’Atesch ou (? ) Satesch, mais ne s’identifie pas moins que
Ken et Anta ou Anata avec Vénus-Hathor, et par conséquent avec
Vénus-Mylitta et Vénus-Astarté. Elle est nue; toutefois une

676 Selon Ia lecture de M. de Rougé et de M. Prisse. Ce dernier pense qu’on peut aussi lire Tanata (avec le
T, article féminin), et considérer ce nom comme I'origine primordiale du mot grec 8dvarog, la mort. Mais
si cette lecture était admise, Tanata, ce me semble, devrait plutot nous rappeler la déesse Tanath ou Taneth
des inscriptions puniques découvertes dans I'Afrique septentrionale, et la déesse Tanaitis ou Anaitis des
auteurs occid T'une et I'autre id avec la Vénus-Anahid des Assyriens, qui, sans nul doute,
était une divinité armée comme I'Astarté des Phéniciens, comme le Mithra des Perses, comme I’Aphrodite
de Lacédémone, comme la Minerve des Grecs et des Romains, avec qui elle se confondait primitivement.
Sur le nom d’Anta et sur plusieurs autres particularités propres a lunique stéle ot il est écrit, on lira avec
beaucoup d'intérét les remarques contenues dans la lettre de M. de Rougé que je transcris plus loin.

677

Selon la lecture de M. Birch (loc. cit.). Ce savant, dont I'autorité en ces matiéres est fort grande,
remarque, dans ses Observations on two Egyptian cartouches, recently found at Nimroud (Transactions of the
royal Society of litter. 2d series, vol. 3., part 1, p. 161, 162), que c’est 2 partir des 18° et 19 dynasties que,
sur les monuments égyptiens, on commence a trouver les divinités assyriennes Baal et Astarté, le dieu
phénicien Renpou ou Réseph, la déesse mohabite Ken, et la déesse arménienne et assyrienne Anata ou
Anaitis. — M. le Dr. R. Lepsius, dans un savant mémoire, intitulé : Uber den erst. @gypt. Gitterkreis (p. 30
du tirage 2 part), place la déesse Hathur (‘ABwp, A@poditn) au septiéme ou au huitiéme rang des dieux de
Memphis, c’est-3-dire la derniére, et au huitiéme rang des dieux de Thebes, c’est-3-dire I'avant-derniére.
Ici, il 'associe & Hur (Horus).

678p]. 11. — Le corps de la déesse, le disque placé entre les deux cornes de vache implantées sur sa téte,
et la criniére du lion qui lui sert de monture, sont peints en rouge pile. Cette particularité n’est pas sans
intérét. Le cuivre fut consacré 2 Vénus, parce qu’il est rouge; et il ne faut pas oublier que cette couleur était,
en général, celle des dieux générateurs asiatiques, et, en particulier, celle de Mithra et de Bacchus. Dans le
Zend-Avesta, le feu créateur est appelé feu rouge, fils d’0Ormuzd; et 'arme de Mithra, la harpé primitive, est
Toreille de cuivre rouge. Sur les monuments mithriaques d’époque romaine, la tiare de ce dieu est parfois
peinte en rouge, comme nous le montre un fragment de bas-relief qui se conserve au musée Chiaramonti.
(Rech. sur Mithra, atlas, pl. 78.,n° 1.)




ceinture est attachée au-dessus de ses hanches. A mes yeux, cette
ceinture est une des particularités qui ne contribuent pas peu a
nous révéler l'origine asiatique de la déesse; car personne
n’ignore que Mylitta, Mithra et leurs sectateurs portaient une
ceinture nommée kosti dans le Zend-Avesta. C’est le keotdg des
Grecs et le cestus des Latins, qu’avait seule le droit de ceindre

Vénus-Uranie,*”’ identique avec Mylitta. D’autre part, la téte de

la déesse est ici surmontée du disque de la lune placé entre deux
grandes cornes de vache.®®® Une telle coiffure nous rappelle tout
a la fois les monuments asiatiques qui nous montrent Astarté
tantdt sous la forme d’une vache allaitant son veau,*® tant6t sous
celle d’'une femme a téte de taureau ou de vache®®; et les images
égyptiennes qui représentent Hathér sous les traits d’'une femme
a téte de vache, dont le front est orné d’un disque posé entre les
deux cornes,*®® ou sous la forme d’une femme a téte humaine,
enveloppée dans la peau d’une vache dont la téte, pareillement
ornée d’'un disque, vient s’ajuster sur la téte de la déesse, de
maniére a former une espéce de diadéme.*** Ainsi, remarquons-le
bien, Vénus-Atesch,*® sur la stéle du Louvre, se présente a nos
regards comme une divinité solaire et lunaire a la fois : solaire
par le lion qui lui sert de monture ou de piédestal, lunaire par le
disque placé entre ses cornes de vache. Ces deux titres réunis
nous avertissent que primitivement elle était androgyne. C’est
aussi en souvenir de ce dernier caractére que le grand bas-relief
de Yazili-Kaia®*® représente la Vénus assyrienne ou phénicienne
debout sur le lion solaire et accompagnée du taureau lunaire; elle
porte de plus un sceptre surmonté du croissant de la lune. Sur la
tablette assyrienne de feu le baron Roger,*®” Mylitta, debout sur
un taureau, se montre avec une téte de lion, au lieu d’une téte

679 De Dea syria, § 32.

680 . . FETIIIEY N 2 "
Cette coiffure avait donné lieu a Champollion (Mus. Charles 10., p. 24, n° 433) de présumer que la stéle
représente la déesse loh ou la Lune.
681 .
Voyez ci-dessus, p. 59 et 60, note 4.
682 pocherches sur Vénus, p. 135,136 atlas, pl. 3., n° 1.
683 Champollion le jeune, Panth. égypt. pl. 18. — La figure que jindique ici est reproduite sous les n°S 5
et 5a de la pl. 14 D de Iatlas de mes Rech. sur Vénus.
84 pecherch. sur Vénus, atlas, pl. 14 E.

6851 Prisse (loc. cit.) lit ce nom Atsch ou Atosch. Remarquons qu’une princesse de Perse s'appelait Atos-
sa.

686 Rech. sur Vénus, atlas, pl. 2. M. Texier, Descr. de I'Asie Min. 1" part. pl. 78.
it Vénus, p. 130-132; atlas, pl. 17., n° 1, 1a, 1b.




humaine.**®

La petite stéle qui me permet de faire ces divers rapproche-
ments remonte a une époque plus ancienne que la stéle citée du
Musée britannique. M. de Rougé®® croit y reconnaitre le style du
siécle de Toutmes 3, ou plut6t du dernier régne des rois de la 18°
dynastie. Elle est de pierre calcaire, taillée en forme de porte et

sculptée sur ses deux faces et sur les tranches ou épaisseurs. Sa
provenance n’est pas connue. Le dessin que j’en donne ici,** et qui
la reproduit avec les dimensions de I’original, est le premier, si je
ne me trompe, qu’on en ait publié jusqu’a ce jour. Il a été exécuté
sous les yeux de M. de Rougé, qui déja avait décrit ce monument,
mais d’'une maniére succincte, dans le Catalogue du musée confié
a ses soins éclairés.®®' A ma priére, il a bien voulu, dans la lettre
qu’on va lire, décrire plus amplement cette précieuse stéle et me
communiquer les savantes observations qu’elle lui a donné lieu de
faire :

«Monsieur, »

«J’ai réuni, comme vous me I'aviez demandé, mes notes sur la
déesse représentée debout sur un lion dans la stéle (A, 433%%) du
musée du Louvre; en voici le résumé : »

«Cette déesse, que je crois d’origine asiatique et seulement
implantée en Egypte, a la suite des expéditions de la 18° dynas-
tie, nous est connue par trois monuments : 1° la stéle précitée, du
Louvre; 2° la stéle du British Museum, publiée par M. Prisse dans
son Choix de monuments, pl. 37., et par vous, Monsieur, d’aprés lui,
dans vos Recherches sur Vénus (atlas, pl. 2.); 3° une stéle du musée
de Turin, portant le n° 89.»

%88 0n voit comment, par des procédés variés, I'art hiératique, sans s'écarter des bases fondamentales
du langage symbolique écrit, parlé ou figuré, parvenait & exprimer une méme idée. Aux trois exemples
que je viens d’emprunter 2 la série des monuments figurés de Vénus, ne faut-il pas ajouter ceux que nous
fournissent la stéle citée du Musée britannique et un cone asiatique de mon anci llection? Cherma-
phroditisme de la déesse et son caractére 4 Ia fois solaire et lunaire, ne sont-ils pas exprimés, sur la stéle
(Rech. sur Vénus, pl. 14 F), par le lion, par le symbole du principe humide placé dans une des mains de Ken,
et parle serpent mile et le serpent femelle réunis dans I'autre main; sur le céne (ibid. pl. 1., n° 1), par deux
serpents surmontés, 'un, des rayons du soleil, 'autre, du croissant de Ia lune, et placés dans les mains
d'une divinité moitié homme, moitié femme?

689 . G " q

Notice des monum. égyptiens du Louvre, p. 87, n° C, 86; 2€ édit. (Paris, 1852).
%01, 11,
GR Notice, etc. loc. cit.

2 . z P N
992 pncien numéroj; elle est décrite dans ma notice sous le n° C, 86.




«La stéle du Louvre est bien conservée; une partie des cou-
leurs qui rehaussaient la sculpture est encore visible; la couleur
de chair, rose d’un ton clair, qui couvrait le corps de la déesse est
surtout remarquable. »

«Au centre de lascéne, on voit une divinité féminine représen-
tée de face, entiérement nue et debout sur un lion passant, c’est-a-
dire dessiné de profil et dans I'attitude d’'une marche tranquille.
Une légére ceinture était peinte au-dessus du pubis; la couleur n’a
pas tenu. La coiffure est caractéristique : les cheveux, rassemblés
en deux grosses masses, se recourbent a droite et a gauche du cou
en deux grosses boucles, qui ressemblent a des volutes retournées.
Cette coiffure appartient, dans le panthéon égyptien, a la déesse
Hathér. 1l en est de méme du disque soutenu par deux cornes en
forme de croissant, qui compléte la coiffure de la déesse. Elle tient
de la main droite un bouquet composé d’une fleur de lotus et de
deux boutons; sa main gauche soutient un serpent. Aupreés de la
téte on lit la légende : »

1= it M
«Sa TeSch NeV-t Pe HeNT NeTeR-ou NiV. »

«Atesch ou Satesch (? ), maitresse du ciel, régente de tous les
dieux.»

«Le nom de la déesse est trés-important; c’est pourquoi
j'ajouterai ici que j'ai trouvé plusieurs variantes qui me
paraissent éclaircir la valeur du premier caractére 1, jusqu’ici
douteux. Il y a, par exemple, dans le Rituel funéraire, une série de
personnages qui se retrouve deux fois (chapitres 144 et 147);
le second porte le nom de Sati-ha. Il est écrit dans le premier
endroit 1 17, et dans le second [ 7= 1; il en résulte que, suivant
toute apparence, le signe Test syllabique et se pronongait sat. Les
signes syllabiques sont, a volonté, escortés de leurs compléments
phonétiques, comme ici { de s [ et t =; cependant, comme on
ajoute quelquefois aux radicaux une s préfixe (causative), il serait
possible que la valeur de 1 fit seulement at.** Je reviendrai sur le
nom Satesch quand j’aurai décrit toute la stéle. »

93174 trouvé, depuis que ceci est écrit, des variantes qui semblent devoir faire préférer la lecture at,
Atesch.




«A droite de la déesse, figure Ammon dans sa forme ithyphal-
lique, accompagné des attributs ordinaires de cette forme. Sa 1¢é-
gende n’est pas tout a fait celle qu’on trouve habituellement :»

54 120 S ilc— = 1 i
«MiN®*? AMeN-RA N4 PeHPeH HeR HéSe-w OUeR-t NeTeR Nid.»

«Min-Amon-ra, le plus grand des vaillants, le supérieur de sa
grande demeure, dieu grand. »

«Remarquez, je vous prie, cette qualification : le plus grand des
vaillants, ou peut-étre mot a mot : le grand de la vaillance; elle éta-
blit une analogie entre ce dieu et le second parédre de la déesse
Satesch.»

«Celui-ci est représenté debout, de profil; au premier abord,
on remarque sa coiffure, composée d’un diadéme sur lequel se dé-
tache une téte de gazelle, et sa barbe, exactement semblable a celle
que les artistes égyptiens donnent partout aux Asiatiques. Aucune
divinité égyptienne n’en porte une semblable. Sa main droite tient
une lance, et sa main gauche, la croix ansée %, signe de la vie divine.
Sa légende le nomme Renpou : »

Y T H - T fel 1L 2 - w2 wey ]

«ReN POU NeTeR Naa NeV eR NeHeH HiK Té TeN NeV PeHPeH eM
CheN-nou PA-ou NeTeR-ou.*® »

«Renpou, dieu grand, seigneur des siécles, roi éternel, seigneur
de la vaillance parmi les dieux (ou dans le séjour des dieux).»
«Soit qu’on ait considéré ici ce dieu comme accessoire, soit
qu’on lait identifié avec Ammon, il est & remarquer qu’il n’est pas
rappelé dans les actes d’adoration qui remplissent le reste de la
stele; ceux-ci s’adressent uniquement a Satesch et 3 Amon-ra.»
«Le bas de la stéle, les deux tranches et toute la partie
postérieure sont couverts par des actes d’adoration que

6941 a véritable prononciation du nom spécial de la forme ithyphallique d’Ammon est encore Iobjet de
nombreuses contestations.

695 . . o N . . PN
Je ne puis entrer ici dans des détails philologiques; je me bornerai 4 remarquer, 1° que dans le mot

peh-ti ou pehpeh, M sert de pt (na2oy «pars posterior» ) et 4 de déterminatif; 2 que - u] doit se
lire paou et désigne un ensemble de dieux, ce que j'expliquerai ailleurs.




prononcent un magistrat nommé Houi, & et toute sa famille.
Ces formules contiennent quelques particularités dignes de
remarque, et d’abord plusieurs titres y sont donnés a la déesse;
entre ceux déja signalés de dame du ciel et de régente des dieux, on y
lit : 1° la qualification de J=x régente des deux mondes, » ce qui
s’applique ordinairement a l’ﬁéygf_e, _mais peut aussi s’entendre

du monde en général; 2° 1. = 7%, «déesse nourrissant le
monde.» Cette traduction, donnée par Champollion, me laisse
des doutes; c’est d’ailleurs un titre qui appartient ordinairement
a4 Amon-ra, comme dieu supréme. 3° — | W __ ¢ Scherd-t
our Rd, «fille ainée du Soleil;» ce qui est un nouveau trait de
ressemblance avec Hathor. 4° = O M TBE) J, meri-t en Rq,
out’d en Toum, «’aimée de Ra, I'ceil de Toum;» cette qualification
se rapporte, comme vous le savez, aux deux principales formes de
I’astre, considéré comme soleil levant et comme soleil couchant.
La personne qui donne ce dernier titre a Satesch indique de plus
le caractére infernal de la déesse, en lui demandant de lui faire
voir ses beautés dans la région inférieure : »

el N N S TTE . NS
«TA-t MAA-& NoWRe-ou-t &M NeTeR KeR. »

Mot 4 mot : «Da videam decora tua in orco.»
«Ce caractére funéraire est encore plus tranché dans I'invoca-
tion du chef de la famille, Ll \ﬁ’, Houi; voici ce qu’il demande a
Satesch : »

= = == Yoo i

«Té-s KRaS NoWRe-t Ha CheT Adou.»

«Qu’elle donne une sépulture bonne apres la vieillesse. »
«Tel est, Monsieur, ’ensemble des qualifications de la déesse;
mais je veux aussi vous faire remarquer celles que prennent les
femmes qui I'invoquent sur ce monument. La premiére se nomme

696 . £ P . s " A Led
Ce mot curieux, déterminé par le vieillard courbé sur son baton, [}, a été souvent confondu avec our

«grand, » 1%, olt 'homme marche droit, tenant le biton de commandement. La phonétique, écrit compléte-
ment, est N | $ adou. (Conf. oyw, «finire, » eyaoyw, «deficientes.» )




N I\ 1, Tacharou. ce nom, qui signifie littéralement «la Sy-
rienne, » n’est pas rare sous les 18° et 19¢ dynasties; il indique des
tendances qui ne peuvent vous échapper. Cette femme prend le
titre de : odiste de sa maitresse, LU (hosien hent-s); cette in-
dication me porte a penser que Satesch avait, a I’époque de notre
stéle, obtenu un culte public dans quelque partie de I'Egypte.®”’
Cette conjecture se confirme par la qualification que prennent les
autres femmes. Elles se disent toutes —.‘.-, VeK-t-s « sa servante. »
Le fils de Houi se qualifie seul X ~ """, VeK eN AMouN «serviteur
d’Amon. »»

«Je vous ai dit, Monsieur, que je regardais cette stéle comme
appartenant a la 18° dynastie; les noms propres, le style et le tracé
des hiéroglyphes me rappellent I’époque de Thoutmes 3. Il faut re-
marquer néanmoins que le nom d’Amon n’a pas subi le martelage
qui défigure ordinairement les stéles de cette époque; la petitesse
du monument aurait pu facilement le soustraire a cet outrage of-
ficiel. J'inclinerais néanmoins, a cause de cette circonstance, a le
placer tout a la fin de la 18° dynastie. »

«La stéle du British Museum me semblerait un peu plus
récente, quoique son style se rapproche beaucoup du méme type.
Ici la déesse a perdu sa nudité primitive; elle est enveloppée,
comme Isis ou Hathér, d’'un vétement long et collant; sa
chevelure est toujours enveloppée de la méme fagon; mais elle
n’a plus son disque sur la téte. Le lion, a 'encolure fortement
caractérisée, du monument du Louvre, est devenu une lionne.
La déesse, quoique bien reconnaissable, a changé de nom; sa
légende se lit : — el Z, Ken (? ), «dame du ciel.» C’est ce nom
que M. Prisse a rapproché des mots coptes keN, KOyN «sinus,
pudenda.» (Il faudrait le retrouver une seconde fois pour bien
établir la lecture; la forme un peu large du second signe — laisse
des doutes entre —, Ken, et —, Kesch.) Les dieux parédres, Amon
ithyphallique et Renpou, ont les mémes caractéres que sur la
stele du Louvre; il faut seulement observer qu’ici la déesse
présente a Renpou deux serpents au lieu d’'un. Ce monument est
malheureusement moins riche en légendes que celui du Louvre,
mais il est complété par une seconde scéne, extrémement
curieuse. Une déesse, coiffée du diadéme ordinaire d’Osiris,

697 N N . P s 4o
Probablement & Thebes, puisque le dieu Amon-ra est qualifié sur ce monument : supérieur de sa
grande demeure.




nommé atew, est assise, vétue a I’égyptienne; elle tient de la main
gauche une lance, comme Renpou, et de la main droite la hache
de combat. Cette belliqueuse divinité porte le nom d’Anta,
~ 11 b, auquel les analogues asiatiques ne manquent pas. Ses
qualifications = 2242111, «dame du ciel et régente des dieux,»
I'identifient avec la divinité que nous venons d’étudier. Les
personnages qui sont devant elle lui adressent leur hommage
dans des termes qui ne nous apprennent rien de nouveau.»

«Dans lastéle de Turin, la déesse est nue, le pubis noir; mais le
nom et la coiffure sont comme sur la stéle de Paris; elle est accom-
pagnée des deux mémes dieux. Ce monument est de la 19 dynastie
et d’origine thébaine.®® »

«Sile nom douteux de Ken ne nous fournit que peu de rensei-
gnements sur la patrie primitive de notre déesse, il n’en est pas de
méme heureusement pour les noms d’Anta et de Satesch ou Atesch.
Elle devient icila déesse éponyme de deux villes qui figurent parmi
les conquétes de 1a 18° et de la 19¢ dynastie, et qui nous conduisent
directement en Asie. Vous savez, Monsieur, tout ce qui reste a faire
pour que nous puissions étre guidés un peu plus nettement dans
la géographie de I’Asie antique. C’est pourquoi, sans vous proposer
une identification positive pour la ville nommée Atesch ou Satesch,
=L, qui est citée bien souvent dans les papyrus et les monu-
ments, je me contenterai de vous indiquer ici les principaux ren-
seignements qui peuvent aider a chercher sa position : 1° sur la
grande inscription des campagnes de Toutmeés 3, transportée de
Karnak au Louvre, on lit (lig. 7) que ce roi, se dirigeant vers le pays
des Rotennou, s’approcha de Satesch, la pilla et la rasa; 2° Séti 1°",
dans son expédition d’Asie, la désigne comme appartenant au pays
d’Amara (Rosell. M. R. pl. 53.), que M. Birch rapproche des Amor-
rhéens. Ce savant a fait remarquer aussi que notre ville était en
rapport fréquent avec les Chétas. Elle faisait probablement partie
de leur confédération,* ou il faut, sans aucun doute, reconnaitre
les fils de Chet ou Chittim de la Bible, qui nomme méme tous les rois
de la Palestine o'ani 271 «les rois des Chittis» (2. Rois, 7). D’un
autre c6té, Satesch est trés-fréquemment mentionnée, ce qui doit

698 N . Ll S\ \ L Py A
M. Prisse cite encore au British Museum une stéle trés-effacée et un fragment ou se trouve la méme
déesse. Ces monuments n’ont pas été publiés. Le fragment est précieux, en ce qu'il porte au revers la figure
de Ramses 2, ce qui enléve toute incertitude sur son époque.

699 . ’ . . fi o N : £ .
Je crois que c'est cette ville qui est désignée dans les papyrus historiques sous le nom métaphorique
de épine dorsale des Chétas.




faire conjecturer qu’elle se trouvait sur la route ordinaire des expé-
ditions dirigées contre la Mésopotamie. On la trouve aussi figurée
dans une sorte de plan ou vue perspective de la marche de I'armée
égyptienne, qui a été publié par Rosellini (M. R. pl. 91.).»

«Le nom d’Anta se retrouve tout aussi clairement dans la ville
nommeée Baitd-anta, c’est-a-dire «la demeure d’Anta. » Cette ville
figure dans les conquétes du grand Ramses et de Séti 1°*, son pére.
La composition du mot nous conduirait directement en Palestine.
Les planches, assez fautives, de Burton (Excerpta, 16.) permettent
cependant de reconnaitre qu’on a conservé, dans le nom de cette
ville, le déterminatif dieu, W, au nom d’Anta, 1 ® et le déterminatif
1, demeure, au mot baita, na ; de sorte 1 que le sens, demeure
de la déesse Anta, qui ressort du nom = de cette ville, était bien
compris des Egyptiens eux-I| & mémes. La Bible nous présente le
nom parfaitement identique Beit-anat, n}y n3, dans le territoire
de Nephthali (Jos. 19., 38). Ce nom, comme celui de Bet-schems, a
pu étre appliqué a plusieurs villes, puisqu’il est constant qu’Anat
ou Anta est le nom d’une grande divinité du pays; mais I'indication
du livre de Josué n’en devra pas moins étre mise en premiére ligne,
quand on voudra déterminer de plus preés la position de nos deux
villes. »

«Enfin, Monsieur, je retrouve la déesse Anta, d’'une maniére
assez inattendue, dans le nom d’une princesse a qui le grand
Ramses accorda un rang élevé, et qui parait avoir rempli, pendant
un certain temps, les fonctions de régente. Elle a été signalée par
Champollion, a Ipsamboul, sous le nom de Batianti. Ce nom propre
se lit exactement comme celui de la ville que je viens d’étudier,

s
Baita-Anta : &. Seulement le mot bait ne porte plus le déterminatif
habitation, C3. Aussi je ne saurais dire si la princesse avait regu le
nom de la ville par souvenir de la conquéte, ou si le nom divin
Anta avait été combiné avec quelque autre élément sémitique,
tel que n3, «fille.” » Bat-anat serait un nom féminin des plus
réguliers. Quoi qu’il en soit, ce nom est une médaille de plus qui
nous atteste 'influence des idées religieuses de I'Asie a la cour de
Séthos 1°* et de Ramsés 2, et vous savez déja, Monsieur, combien
de faits curieux se rattachent a cette influence et y trouvent leur
explication. »

700 N P . 3 P
On trouve une variante écrite benta-anta, qui peut se rapporter 2 la prononciation arabe bent pour
le mot fille.




«J’ai ’honneur de vous assurer de mes sentiments les plus dé-
voués. »

«Vicomte EMM. DE ROUGE. »
«Paris, le 6 juin 1852.»

Les remarques qu’on vient de lire et celles dont je les avais fait
précéder servent a confirmer, par le témoignage authentique de
trois steles égyptiennes, d’ancien style, I'identité de la Vénus
des Egyptiens avec la Vénus des Assyriens et des Phéniciens. De
plus, ces deux précieux monuments nous montrent que, chez
les Egyptiens, dés une époque reculée, le symbole du cypres
pyramidal, arbre vert qui, je le répéte, est originaire de I’Asie
occidentale et non de I'Egypte, se trouve intimement lié au culte
de Vénus-Hathér, représentée sous deux formes et avec trois
noms différents, et au culte de deux divinités males, qui servent
d’assesseurs ou de parédres a la déesse, et dont I'un parait étre
aussi d’origine asiatique; l'autre est ithyphallique, comme
Hermés ou Mercure, dont nous voyons, en Orient et en Occident,
les images accompagnées parfois du méme arbre symbolique.”

Sur un des bas-reliefs qui, a Thébes, décorent le plafond d’une
des salles du palais de Rhamses 2,”°* nous retrouvons deux cypreés
pyramidaux. Ce bas-relief est un tableau des douze mois de I'année
personnifiés, et 13, les deux arbres sont placés au-dessus d’un autel
ou d’un édicule, tout aupres d’un personnage ithyphallique,’ qui
représente le mois appelé tdbi, ou le dieu générateur qui préside a
ce mois et que Champollion le jeune désigne sous le nom d’Ammon-
Horus.”* Or c’est dans le mois de tdbi que tombe, assure-t-on,”*
I’équinoxe vernal; ou, comme le dit le méme savant,”®® t6bi est le
premier mois des récoltes.

701 Gidessus, p. 25-27, 108-111.

702 N L it A7 i’y - 4 5 : N Led s

02 e bas-relief, réduit d’aprés un dessin rapporté de Thebes par Champollion le jeune, a été publié

par M. Biot, en téte des planches qui accompagnent son beau Mémoire sur I'année vague des Egyptiens, inséré
dans le tome 13 des Mémoires de I'Acad. roy. des sciences, p. 553-707.

793 yoyez ce groupe dans la réduction des dessins de Champollion, publiée, par M. Biot, sous le n° 3 de
la planche du mémoire cité dans la note précédente. — Le n° 3 de la planche 10, que je joins ici, reproduit
seulement les deux cypras et I'autel placés derriére le dieu ithyphallique.

704\t émoire cité, p.111,112.

705 1 Biok, mémioire cité) p. 622, 623, 632.

706 . N L . Y
Champollion le jeune, mémoire cité, p. 112.




A Edfou, dans un temple couvert de sculptures, Champollion
dessina lui-méme’” deux tableaux ot sont aussi figurés les douze

mois personnifiés.’® Ici les idées de génération, de vie et de repro-
duction qui s’attachent a I'idée du printemps, ne sont point aussi
énergiquement exprimées qu’elles le sont dans le tableau sculpté
au Rhamesséum de Thébes. Le personnage qui, a Edfou, représente

le mois de tobi, ou le dieu générateur qui préside a ce mois, n’est
pas ithyphallique ; mais il porte, de la main droite, un jeune cypres
pyramidal, symbole de vie, et, de la main gauche, une croix ansée,
autre symbole de vie. De plus, on remarque un arbre de méme es-
péce parmi les signes hiéroglyphiques dont se compose la légende
gravée aupres du mois de t6bi ainsi personnifié. Cette 1égende est
absolument la méme dans les deux tableaux d’Edfou. On peut s’en
convaincre en jetant les yeux sur les n°® 4 et 5 de la planche 10 ci-
jointe, qui reproduisent les deux images du mois de tdbi d’apres les
dessins de Champollion, réduits et publiés par M. Biot.””

Le premier de ces deux savants académiciens, commentant les
tableaux des mois sculptés a Edfou et au Rhamesséum de Thébes,
commet deux erreurs, je le dis a regret. Il veut’”® qu’a Edfou le
dieu qui représente le mois de tdbi tienne dans la main «un chaton
de palmier.» «Ce personnage, ajoute-t-il, porte le nom de wytsa,
Schftba, dans la composition duquel entre, en effet, le mot 82, nom
du chaton de palmier dans les textes hiéroglyphiques, lequel regoit
ici, pour déterminatif, I'image de ce méme chaton. Le tableau du
Rhamesséum, poursuit Champollion, consacre le mois de t6bi, le
premier mois des récoltes, au grand dieu générateur Ammon-Horus,
le Pan égyptien, représenté sous sa forme ordinaire, et ayant aus-
si a c6té de lui deux grands chatons de palmier mdle.» On voit, par
cette derniére phrase, que I'auteur, bien qu’averti ici par les di-
mensions de 'objet dont il s’agit, confond, une seconde fois, le cy-

707 L .+ Y :
Voyez le mémoire cité de M. Biot, p. 618.

798 1bid. pl. 3., fig. 1 et 2.

709 Mém. cité, pl. 3., fig. 1 et 2. — J'ai voulu recourir aux dessins originaux de Champollion, qui

m’eussent permis de reproduire moins réduites les deux images du mois de t6bi tirées des tableaux d’Ed-
fou, et 'embléme tiré du tableau du Rhamesséum de Thébes. Ces dessins se sont égarés, et, jusqu’a présent,
il a été impossible de les retrouver. La perte en serait d’autant plus regrettable, que la représentation de
sujets astr i ou de calendriers est rare sur les égyptiens, et que, par une négligence
ouun oubli dont on a peine 2 se rendre compte, le tableau du Rhamesséum de Thébes et les deux tableaux
d’Edfou, si importants a étudier, n’ont été publiés ni dans le grand ouvrage de feu Champollion, ni dans
celui de feu Rosellini. Espérons que les publications de la Commission prussienne, qui a visité avec tant de
soin les monuments antiques de I'Egypte, combleront une si ficheuse lacune.

710

Mém. de I’Acad. des inscr. nouvelle série, t. 15., 17 partie, p. 111, 112.




prés pyramidal avec le chaton du palmier. 1l suffit cependant de
jeter un coup d’ceil sur les planches de la Description de 'Egypte (his-
toire naturelle), ou d’un ouvrage quelconque de botanique, pour
se convaincre que la forme et la disposition du régime ou de la
grappe de fleurs que portent, soit le palmier dattier, soit le palmier
doum, n’auraient pas dii exposer le célébre académicien a la mé-
prise que je suis obligé de relever. D’autre part, les habiles zgypto-
logues quej’ai consultés, tout en avouant qu’a Edfou la légende hié-
roglyphique du mois de tdbi est treés-difficile a interpréter, recon-
naissent unanimement I'impossibilité de trouver un mot qui signi-
fie chaton de palmier, dans le groupe de signes hiéroglyphiques dont
1a, selon Champollion, serait formé le nom wqrtsa, Schftba. Un sa-
vant étranger, M. le Dr. R. Lepsius, dont ’opinion est d’un si grand
poids dans ces questions, va plus loin, et n’hésite pas a dire que
la derniére partie de ce nom, dont il donne la transcription sous
la forme Schefteb, offre trés-vraisemblablement le nom méme du
mois de t6bi.”"!

On me pardonnera peut-étre d’avoir autant insisté sur
ces deux points, lorsque j'aurai indiqué les conséquences
importantes qu’il est possible de déduire de la présence du cypres
pyramidal dans les tableaux des mois a Edfou et au Rhamesséum
de Theébes. Et d’abord remarquons que cette présence ne
contribue pas peu a nous révéler l'origine étrangere, et par
conséquent asiatique, du calendrier sacré représenté dans ces
tableaux. D’une part, le cyprés caractérise, pour ainsi dire, I’Asie
occidentale; d’autre part, le calendrier hiératique de Thébes
et celui d’Edfou divisent I'année en deux sections de six mois
chacune,”? et non en trois tétrades, comme devrait le faire un
calendrier d’origine vraiment égyptienne, c’est-a-dire établi
d’aprés les phénomeénes climatériques propres a I'Egypte.’™
D’une autre part enfin, c’est dans le mois de tdbi, nous dit M.
Biot,”* que tombe I’équinoxe vernal. Or le dieu générateur
Ammon-Horus ou Ammon-Ra, ithyphallique au Rhamesséum de

711 P . N ) 2 z P
Je transcris ici en entier le passage ol cette opinion se trouve énoncée : «Memphitisch Twei, theba-

nisch Twee, heisst der fiinfte Monat, griechisch Tupi geschrieben. Im Rhamesseum steht ihm der ithyphal-
lische Gott =¥ vor, in Edfu derselbe, aber mit dem Namen Schefteb. Die Vermuthung liegt nicht fern, dass
in dem zweiten Teile dieses letzteren Namens, der des Monats enthalten sei.» (Einleitung zur Chronologie
der Egypter, p. 138.)

712 L " e . Y

Voyez le mémoire cité de M. Biot et les planches qui I'accompagnent.

71 N " 1 o 2 4 ;

3Voyez, a ce sujet, les observations que j'ai présentées dans mes Recherches sur Vénus, p. 225, 226.

14, . s
"M \émoire cité, p. 622, 623, 632.




Theébes et sur les deux stéles citées, préside au mois de t6bi, et se
montre a nos regards, 12 comme a Edfou, caractérisé par I'attribut
du cypres, par un arbre qui, dans toute I'Asie occidentale, nous
I’avons vu, est un symbole de vie consacré aux dieux créateurs ou
générateurs, et dont la graine, remarquons-le bien, se récolte
et se séme au printemps.””® A Thébes et a Edfou, le tableau des
douze mois de I'année assigne donc a cette saison le caractére
qui lui est propre sous le climat régulier de I'Asie occidentale,
c’est-a-dire le caractére de la saison qui voit se manifester sur la
terre la germination, la feuillaison, la reproduction des étres,
une nouvelle vie enfin.”’® Mais si ces phénoménes naturels
ne s’observent en Egypte quapres le solstice d’été, il faut
nécessairement conclure, pour la seconde fois, que les tableaux
des mois, a Thébes et a Edfou, représentent, non un calendrier
d’origine égyptienne et en harmonie avec les anomalies
climatériques propres a I'’Egypte, mais un calendrier importé’”’
d’un pays a climat régulier dans cette célébre contrée, avec des
institutions hiératiques dont il était impossible de le séparer.”®
Ne suit-il pas de la qu’un tel calendrier dut étre apporté chez
les Egyptiens, au plus tard, pendant la période qui vit I'Egypte
recevoir le culte des divinités assyriennes et phéniciennes que
I'on reconnait sur les monuments érigés par les rois des 18° et
19¢ dynasties? Et, parmi ces divinités importées, la Vénus

715 . s
M. Percennius Nolanus, cité par Caton, DeR. R. 151.; cf. 48.

716 _, A, . 5 . S P he .
6 Cest dans le méme esprit, n’en doutons pas, que, chez les Romains, 4 I'équinoxe du printemps, et

en conformité d’un usage emprunté 2 la Phrygie, on dressait des pins en I’honneur de la Mére des dieux
(Pline, H. N. 16., 14., 15. Julien, Orat. in Matrem deor. p. 168). Cf. le passage cité plus haut de Julius Firmicus
(De error. profan. relig. 28., p. 103). — Le pin, arbre toujours vert comme le cyprés, et, comme lui, symbole de
vie, était, A ce titre, consacré, non-seulement a la Mére des dieux ou Rhéa, mais aussi a Vénus et a2 Mithra.
Les monuments figurés en font foi.

7y Voyez Rech. sur Vénus, p. 225, 226.

71811 me sera peut-étre permis de rappeler ici que, dés Pannée 1833, javais signalé ces importations.
Loin de trouver faveur, mes idées rencontrérent une opposition passionnée, qui s’est perpétuée bien long-
temps. Plus qu’un autre j’ai donc, ce me semble, quelque droit  me réjouir de la presque unanimité avec
laquelle on enfinar itre I'influence religi hilologique et scientifique qu’exerca sur
I'Egypte I'Asie occidentale, cette belle contrée qui dut étre civilisée de bonne heure, parce qu’elle fut tout
2 la fois le berceau du genre humain, le lieu ol se conservérent les traditions, et le lieu aussi ot s'illustra
dans les sciences et les arts la caste sacerdotale des Chaldéens, qui a fait la gloire de la Babylonie et de
I’Assyrie. Un jour viendra, j’aime 3 'espérer dans I'intérét d’une science qui est en progrés, un jour, dis-je,

viendra ot une étude approfondie et comparée des institutions religieuses et civiles, du langage symbo-
lique, des phénomenes climatériques et des productions naturelles de I'Asie occidentale et de I'Egypte,
conduira méme  r ftre, tout aussi unani que P'action directe de la premiére de ces deux

contrées sur la seconde remonte bien au-dela des 18° et 19 dynasties égyptiennes. En attendant ce jour
désiré, je ne me laisserai pas de répéter que, physiquement et historiquement parlant, le double fait de la
population et de la civilisation doit étre considéré comme bien plus ancien dans I’Asie occidentale qu’en
Egypte. Aussi, dés a présent, peut-on dire, quant 4 'Orient, sans méme excepter la Phénicie, que I'Egypte
abeaucoup recu et trés-peu donné.




qu’adorait toute I’Asie occidentale n’occupe-t-elle pas le premier
rang? Cette déesse, qui, en Asie et en Europe, donna deux de ses
noms au cyprés pyramidal; cette déesse qui, selon la théologie
asiatique, avait sa place marquée a 1’équinoxe du printemps et
paraissait montée sur le Taureau,””® symbole du premier mois de
cet équinoxe dans I'ancien calendrier dés Chaldéens d’Assyrie;

cette déesse, sur les deux stéles égyptiennes, nous la retrouvons
accompagnée tout a la fois, comme sur les monuments asiatiques,
du symbole du cyprés et de deux personnages qui forment
avec elle une triade divine. Un de ces personnages, dans les
calendriers sculptés a Thébes et & Edfou, se montre comme le
protecteur ou comme la personnification méme du mois égyptien
de tobi, dans lequel tombe I’équinoxe vernal; et 13, caractérisé,
ainsi que ce mois et cet équinoxe, par le symbole du cypreés, il est
au lieu et place du mois de tobi, c’est-a-dire, théologiquement
parlant, il est placé au seuil de I’équinoxe du printemps, de méme
que la déesse dont il est 'assesseur. Enfin nous verrons, dans
le mémoire suivant, Vénus présider aux cérémonies funébres
en Egypte, comme en Asie, comme chez les Grecs; et son arbre
symbolique, le cypreés, tout étranger qu'il est au sol égyptien, ne
le verrons-nous pas aussi figurer, en méme temps qu’elle, dans
les peintures qui, en Egypte, ornent les caisses de momie? J’avais
donc quelque raison de dire, au début de ce mémoire, que parfois,
lorsque I'histoire reste muette, un symbole tiré des productions
de la nature peut nous révéler le fait des communications d’'une
nation avec une autre, et nous apprendre que telle ou telle
divinité, tel ou tel usage religieux, que ’on croyait propres a un
peuple trés-anciennement civilisé, sont néanmoins des emprunts

719P0rphyre, De Antr. nymph. 24., p. 22, 23, ed. Van Goens. Mém. de I'’Acad. des inscript. t. 15., 2¢ partie,

P- 230-236. Recherches sur Vénus, p. 130-132; atlas, pl. 17., n°S 1, 1a, 1b. — Le n° 17 de la pl. 14 G de ce der-
nier ouvrage reproduit un groupe qui, sur un vase d’argent d’époque romaine, trouvé aux environs de
Vienne en Dauphiné, et orné des quatre saisons personnifiées, représente le printemps. Ce groupe nous
offre Vénus assise sur le taureau équinoxial et entourée de plusieurs petits Amours; composition rare, qui,
rapprochée d’un passage de Virgile (Georgic. 1., 217, 218) bien souvent cité, mais pas toujours compris,

Candidus auratis aperit quum cornibus annum

Taurus ... ...
est un exemple précieux et mémorable de la fidélité et de la persévérance avec lesquelles les artistes,
comme les poétes de I'antiquité, nous ont transmis d’age en 4ge les traditions hiératiques les plus an-
ciennes. Sur d’autres monuments figurés, qui ne représentent pas les quatre saisons, nous voyons la Vé-
nus asiatique placée debout sur un taureau (Recherch. sur Vénus, p. 130-132; pl. 17., n°S 1, 1a, 1b), ou assise
sur deux taureaux (ibid. p. 128, 129; pl. 3 B, n° 1). C'est ainsi que, dans le panthéon des Indiens, la déesse
Parvati, qui a tant d’analogie avec Vénus et Junon, se montre tantdt assise sur un taureau (ibid. pl. 14 D, n°
7), tantdt chevauchant sur un quadrupéde de méme espéce (ibid. n° 6), tantét enfin assise sur un tréne, 2
c6té de Giva, et posant un pied sur un lion, pendant que son divin époux pose un pied sur un taureau (ibid.
n° 4).




faits par lui a un peuple plus ou moins voisin.

Ajoutons que le Rhamesséum de Thébes et les deux stéles dé-
crites ci-dessus ne sont pas les seuls monuments ou, jusqu’a ce
jour, on ait trouvé deux cypres figurés auprés du personnage di-
vin qui tout a la fois est un des assesseurs de Vénus-Hathor et le
protecteur du premier mois de I’équinoxe vernal. Ce sont aussi
deux jeunes cyprés pyramidaux que ’on reconnait sans hésitation
sur un des autels qui, dans une peinture du sanctuaire de Karnak,
sont placés a c6té de ce dieu.” Ici, il est ithyphallique, et Champol-
lion”** le désigne sous le nom a Ammon générateur ou Mendeés. Entre
ces deux arbres, qui sont peints en vert, et qui nous rappellent les
deux cyprés plantés a coté de Vénus-Astarté, d’Artémis ou de Mi-
thra, sur les monuments asiatiques, on voit s’élever, comme sur
les deux steéles citées, une tige fleurie de lotus; la fleur est bleue;
elle s’épanouit au sein d’un calice peint en rouge et en jaune.””* Cet
embléme religieux a été gravé, avec la figure du dieu ithyphallique,
dans la Description de 'Egypte,’® et reproduit par Champollion dans
son Panthéon égyptien’”* ; mais il n’a donné lieu, de sa part, a aucune
remarque. Ce savant 'a méme complétement passé sous silence, et,
par conséquent, nous laisse ignorer s’il prenait ici les deux cypres
pour deux grands chatons de palmier, comme il I'a fait plus tard en
décrivant le tableau des mois sculpté au Rhamesséum de Thébes.

D’autres parties de I’Afrique civilisée, ou le cypres pyramidal
ne croit pas spontanément, avaient sans doute, comme I'Egypte,
recu de I’Asie occidentale le culte de cet arbre avec celui de
quelque divinité génératrice. Nous pouvons méme tenir pour
certain que ce symbole fut du nombre de ceux que les Phéniciens
portérent, avec le culte d’Astarté, dans les colonies qu’ils
établirent sur les cotes septentrionales de I’Afrique, a I'ouest du
Delta. Toutefois nous n’en avons qu’une preuve indirecte; elle se
tire des traditions relatives aux rites funébres qui étaient en

720 o prés tous les exemples que j'ai cités de la présence du cyprés sur les monuments figurés égyptiens,
on peut s'étonner de ne point trouver cet arbre parmi les végétaux placés, par Horapollon, au nombre des
hiéroglyphes dont il donne la signification.

721 panth, égypt. texte pour la pl. 4.

722 51 voit comment un art hiératique, assujetti A des régles conventionnelles, a reproduit dans cette
fleur, outre 'idée de hermaphroditisme et de la génération, quatre des couleurs, le bleu, le rouge, le jaune
etle vert, que 'antiquité attribuait aux divinités génératrices, et qui rappellent le ciel, le feu, le soleil, et
la vie ou le printemps.

723 L.

Antiquités, t. 3., pl. 47.,n° 2.

724pl. 4.




usage chez les Carthaginois. Je dois donc différer de la produire
jusqu’au moment ou je serai amené a considérer le cyprés comme
un embléme funéraire.

Ne doutons point que si les révolutions politiques dont Car-
thage fut le théatre n’avaient pas détruit ou dispersé les monu-
ments d’un culte apporté de Tyr par les fondateurs de la nouvelle

cité, nous aurions, dans les antiquités figurées, comme dans les
livres sacrés des Carthaginois, d’aussi fréquents exemples de I'at-
tribution du cyprés a la déesse Astarté que nous en fournissent les
antiquités qui, sur le sol de la Phénicie, ont survécu aux boulever-
sements politiques et physiques. Et ce que je dis ici de Carthage
doit s’entendre également de tous les établissements que les Phé-
niciens avaient formés sur les cotes de I’Afrique septentrionale.




1.2 Deuxiéme Section — Occident

1.2.1 Greéce et colonies grecques

Si le culte du cypreés pyramidal fut importé de I’Asie antérieure
dans ce vaste continent qui renfermait 'Egypte et le territoire de

Carthage, ne devons-nous pas nous attendre a le trouver aussi
établi dans I’archipel situé entre les cdtes de I’Asie et celles de la
Gréce, et dans plusieurs parties du continent européen? Nous
savons que, dés une haute antiquité, le culte des arbres, en
général, et des arbres verts, en particulier, était fort répandu
dans plusieurs iles de la mer Zgée et de la Méditerranée, dans
la Thrace, la Gréce, I'ltalie, la Germanie, les Gaules, I'Ibérie, la
Lusitanie. C’est sans doute a l'institution d’un tel culte qu’il faut
rapporter I'antique usage de consacrer aux dieux des foréts, des
bois, et d’y placer leurs temples, leurs statues, leurs autels.”” Des
troncs d’arbres servirent a fagonner les premiéres images des
divinités de la Gréce; et Pausanias,’” lorsqu’il rappelle cette
coutume, place I’ébéne et le cypres en téte des différentes espéces
d’arbres employées par les anciens a faire des xoana. De bonne
heure, en effet, et certainement a une époque antérieure a la
fondation en Asie des premiéres colonies grecques, le culte
asiatique du cyprés avait pénétré dans la Gréce comme dans la
Thrace; et si Ovide’”” nomme cet arbre parmi ceux qui vinrent se
ranger autour d’Orphée,’” attirés par le charme irrésistible des
sons que le chantre de Thrace savait tirer de sa lyre, Pausanias,’®
de son c6té, reconnut dans I’Argolide, au milieu d’un cupressetum,
les ruines de I'antique temple de Jupiter Néméen qui avait été
érigé pres du bourg de Némée, a quinze stades environ de I'antre

725 o " . 32141 s " i " .
Cet usage dut naitre du besoin de continuer a célébrer les cérémonies religieuses dans des lieux reti-
rés, couverts, mystérieux, comme les bois et les foréts, alors que I'accroissement successif de la population
et les progrés de I'architecture, de la sculpture, de la statuaire, obligérent le sacerdoce a restreindre a la
célébration des mysteres ou des initiations, 'emploi des grottes et des antres sacrés.
7268., 17.,2.
727
Metamorph. 10., 106.

728 pierius Valerianus, connu aussi sous le nom de Valeriano Bolzani, rapporte, dans ses Hieroglyphica
(52.,8.), mais sans citer aucune autorité, qu'une statue de bois de cyprés avait été consacrée  Orphée, dans
la ville de Libéthre, prés du mont Olympe, qui sépare la Thessalie de la Macédoine. Voici en quels termes
il parle de cette statue et d'un prodige qu’on lui attribua du temps d’Alexandre le Grand : «Et in Lebethris
Orphei simulacrum ex cupresso cultum, quod cum Alexandri temporibus sudorem multum emisisset, om-
nibus eo prodigio perterrefactis, responsum est ab Aristandro, viro sapiente, bene sperandum, siquidem
quod nunc opus Alexander aggrederetur, ob rerum gestarum magnitudinem maximum esset sudorem et
laborem poetis ac Musarum cultoribus allaturum. »

2
295,15, 2.




du lion terrassé par Hercule. Enfin, dans 1'Arcadie, le mont
Erymanthe, également célébre dans I'antique légende d’Hercule
par la victoire que remporta sur un sanglier ce héros d’origine
asiatique, était lui-méme couvert d’une plantation de cypreés.

En quittant I’Argolide, cette province a laquelle se rattache
avec éclat la 1égende de Persée, autre héros asiatique, le voyageur

730

grec” nous signale, sur la route d’Argos a Tégée et au milieu

des beaux cyprés qui couvraient entiérement le mont Lyconé, le
temple d’Artémis Orthia.”*> Ce temple, bati au sommet d’une
montagne dont le nom, Lyconé, fait allusion a la lumiére,
renfermait trois statues de marbre blanc, qui représentaient
Latone avec ses deux enfants, Apollon et Artémis.”*® L'ordre que
suit Pausanias, en énumérant ces trois figures, nous autorise a
croire que Latone était placée entre Apollon et Artémis, comme la
Vénus assyrienne, mére des dieux, est elle-méme placée entre
ces deux derniéres divinités, ou entre le cyprés du soleil et le
cypreés de la lune, sur les monuments figurés asiatiques que j’ai
cités dans la premiére section de ce mémoire. Le récit de notre
auteur mérite d’étre rapproché des détails que nous trouvons
dans un passage de Strabon’** dont précédemment je n’ai dit que
quelques mots. Il s’agit d’un bois sacré, nommé Ortygie, et planté
de plusieurs sortes d’arbres, mais surtout de cypres. Ce bois, dont
le nom est un de ceux que portait anciennement I'ille de Délos,
était situé non loin d’Ephése et traversé par le Cenchrius, petit
fleuve ou Latone, disait-on, fit ses ablutions aprés avoir mis au
monde, dans cette contrée, Apollon et Artémis, qui eurent pour
nourrice une femme également appelée Ortygie. Aussi Strabon
nous apprend-il que, dans un des temples que renfermait le bois
sacré, on voyait la statue de Latone portant un sceptre, et
accompagnée d’'un groupe composé de ses deux enfants et de

730 . 9 - N
Ovide nous apprend dans ces deux vers (Heroid. Epist. 9., v. 87, 88) :
Ut Tegeaeus aper cupressifero Erymantho
Incubet, et vasto pondere ledat humum?

731, 24,6,

732 A 9 PRSP . Aok .
Peut-étre ce surnom d'Orthia était-il en rapport avec la forme droite du cyprés, image symbolique
de la déesse.

733 a statue de Latone, ainsi placée sur la montagne de la lumire, avec ses deux enfants, qui repré-
sentent, I'un le soleil, 'autre la lune, nous rappelle que le nom de Latone emporte avec lui le sens de nuit
ou d’une chose cachée. J'ajoute que le nom de Damia, donné 2 la déesse dans une tradition qui la fait arriver
du pays des Hyperboréens a Délos, signifie, en zend et en sanscrit, ténébres. Cette remarque, si je ne me
trompe, n’avait pas encore été faite.

734 Geogr. 14., p. 639, 640.




leur nourrice Ortygie, qui les tenait chacun par la main. Il y a
donc lieu de croire que le cyprés fut consacré a Latone, mére
des dieux, aussi bien qu’a Vénus et a Rhéa, qualifiées chacune
meére des dieux, et, comme Latone, assimilées a la Nuit, divinité
essentiellement génératrice. Et si, dans I’Asie occidentale, les
monuments figurés ou les traditions nous ont montré le cypres

du soleil et le cypreés de la lune attribués a Vénus, a Rhéa et a la
déesse de Syrie; si, comme j’en ai fourni la preuve, le cyprés fut
nominativement consacré a Apollon et & Artémis chez les Grecs
asiatiques, ma supposition, quant a Latone, se trouve confirmée
par la loi hiératique qui transmettait aux jeunes divinités les
symboles et les attributs de leur pére ou de leur mére.

La Gréce, par conséquent, doit nous offrir plus d’'un exemple
de T'attribution du cyprés a Apollon et a Artémis. Et d’abord,
notons ici que, selon le témoignage exprés de Pindare,”** les
lambris du temple d’Apollon a Delphes,”*® ou du moins d’une des
cella de ce temple,”” étaient de bois de cyprés. Notons aussi que
trés-anciennement, sur le mont Parnasse, consacré a Apollon
et aux Muses, ses fidéles compagnes, il existait, au milieu d’'un
cupressetum, une ville qui, primitivement appelée Cyparissia, fut
ensuite nommeée Apolloniade.

Les médailles impériales de deux villes de 1’Argolide,
Epidaure et Trézéne, fournissent des témoignages non moins
explicites. Parmi les premiéres, je citerai deux piéces longtemps
attribuées a une prétendue ville de Cyparisus ou Cyparissus, dont
on ne pouvait, et pour cause, indiquer la position topographique;
elles furent frappées en I'’honneur d’Antonin le Pieux. Au
revers de la téte de cet empereur, elles nous montrent, l'une et
'autre, une chévre allaitant un jeune enfant au pied d’un grand
cyprés.”?® Sestini commet 'erreur de désigner I'enfant sous le

735Pythic. 5.,52.
736 Cest ainsi que Winckelmann (Opp. t. 6., p. 162) entend le passage de Pindare.

737 Feu M. Avellino (mémoire cité, p. 8, note 3), s’appuyant sur un commentaire du scoliaste de Pindare,
croit que les mots kunapicowov péAabpov, dont se sert le poéte, s’appliquent, non 2 tout le temple, mais
seulement 2 la cella o Arcésilaiis consacra son char.

7 . . . 92 e e . , . . ..
38 Mionnet, sans faire remarquer que Sestini, dans I'écrit intitulé : In Catalogi musei Hedervariani par-

tem primam Castigationes (p. 46, n° 6012), restitue 2 Epidaure les médailles dont il s'agit, classe, avec doute
cependant, parmi celles de I'ile de Créte, la médaille impériale décrite par Sestini dans ses Lettere numisma-
tiche (Continuazione, t. 3., p. 44 et 45), et Iattribue & une ville qu'il désigne sous le nom de Cyparisus incerti
situs. (Voy. Suppl. 4., 316, n° 137.)




nom d’Apollon.”” Feu M. Avellino,’*® mieux inspiré, prend ici

le cyprés pour I'image symbolique de ce dieu, et I'enfant pour
Esculape, nourri 4 'ombre de 'arbre consacré a son pére. Le
savant archéologue napolitain n’oublie pas de rappeler que, selon
les traditions grecques qui avaient encore cours du temps de
Pausanias, Esculape enfant aurait été découvert, dans le pays des
Epidauriens, par le chevrier Aresthanas,”*! ou par Autolaiis, fils
illégitime d’Arcas.’*? Les monnaies impériales d’Epidaure qui ont
pour revers un sujet si habilement interprété, sont encore rares.
La Bibliothéque impériale de Paris en posséde deux depuis peu
d’années seulement; leur état de conservation laisse beaucoup
a désirer. Elles proviennent de la collection formée, au musée
Hedervar, par le comte de Wiczay, et ne sont pas d’'un méme
flan.”® Je les ai fait dessiner avec soin, et placer sous les n°® 1 et 2
de la planche 21 ci-jointe. Au revers, la premiére offre, coupées
par le haut, les trois lettres EIll, gravées du méme c6té que le
cypres, et les deux lettres terminales (N, placées a I'exergue.
Les lettres AAYPI, qui sont ici presque entiérement effacées, se
voient nettement au revers du n° 2; de sorte qu’en rapprochant
les deux médailles, on a la légende entiére ENMIAAYPI®N, «des
Epidauriens. » Il existe au cabinet impérial de Vienne un autre
exemplaire de la piéce n° 2. Neumann en a donné’** un dessin
trés-inexact, ou l'on ne retrouve pas le jeune Esculape allaité
par la chévre. Le dessin qu’a publié Sestini’*® d’'un quatriéme
exemplaire, semblable & celui de Vienne et tiré du musée
Bondacca, est un peu moins mauvais. Enfin il en indique un
cinquiéme exemplaire dans le musée Sanclemente.”*® En 1846, M.
Th. Panofka, dans une savante dissertation intitulée : Asclepios
und die Asklepiaden,’®” nous a fait connaitre deux autres médailles
impériales qui offrent, au revers, le méme sujet que ces cinq

39, Catalog. mus. Hederv. part. 1 Castigationes, loc. cit.
740 Mémoire cité, p. 22.
74 pausanias, 2., 26., 4.
74214.8.,25.,6.

743 Une de ces médailles est décrite par 'abbé Caronni dans le Catalogue du musée Hedervar (pars 2.,
° 6012).
3 Num. populor. t. 2., tab. 7., fig. 7.
745 Descript. numor. veter. tab. 13., fig. 2.
746 | otter. numism. Continuaz. t. 3., p.45.

747 Berlin, in-4°, fig.




piéces : l'une porte l'effigie de Caracalla, et se conserve au
médaillier impérial de Vienne’*®; l'autre, ou nous retrouvons
I'effigie d’Antonin le Pieux, est déposée dans le médaillier royal
de Copenhague.”” Lhabile académicien de Berlin rapporte,
sans hésitation, la premiére 3 Epidaure, mais ne sait a quelle
ville il convient d’attribuer la seconde; il indique avec doute
Cyparissie de Messénie, ou Cratie de Bithynie. Comme les six
autres cependant, celle-ci appartient 2 Epidaure.

Parmi les monnaies impériales de Trézéne qui nous offrent
le cyprés, je trouve deux moyens bronzes a citer : le premier re-
présente, au revers de la téte de Septime Sévere, un temple pla-
cé sur une colline qui s’éléve entre un cerf et un cypres™’; le se-
cond, qui est a I'effigie de Julia Domna, porte le méme revers, avec
cette seule différence que le cerf y est remplacé par un laurier.”
Quoique le cerfet le laurier soient, comme le cyprés, des emblémes
consacrés a Vénus tout aussi bien qu’au dieu des Muses, je n’hésite
pas a croire, avec M. Avellino,”? que I’édifice qui, sur chacune de
ces deux médailles, orne le sommet d’une colline, ne soit un de ces
deux temples qu’au rapport de Pausanias les Trézéniens avaient
dédiés a Apollon, surnommé, dans I'un, Théarius,”*® dans I'autre,
Epibatérias.”>* A cette occasion, le savant auteur du mémoire sur le
mythe de Cyparisse a soin de mentionner 'autel que, selon le voya-
geur grec,’>> ces mémes Trézéniens avaient consacré 3 Hélios Eleu-
thérios; mais il ne connaissait pas le sens philosophique d’un des
noms, serv-azdd, qu’en Perse on donne au cypres, a cet arbre qui fut
I’embléme tout a la fois de Mithra, du soleil, de la lune et des cinq
autres planétes; c’est-a-dire ’embléme du dieu psychopompe et
des sept cieux ou les Ames, rendues a la liberté et a la vie spirituelle,
doivent achever de se purifier avant de rentrer dans le séjour des
bienheureux. Dés lors, M. Avellino n’a pu faire un rapprochement
qui se présente a notre esprit; il n’a pas remarqué la corrélation

4

’ BPag. 10,pl. 1.,n°1.

749Pag. 10et11,pl. 1., n° 2.

750 .
Sestini, Descr. num. veter. p. 215, n° 3.

751 Mus. Sanclemente, num. select. t. 2., p. 299, tab. 25., fig. 235. — Clest 3 tort que 'abbé Sanclemente
désigne ici sous le nom dolivier Iarbre placé en regard du cyprés.
752 \émoire cité, p. 22-24.
753 pausanias, 2., 31., 9.
7414, ibid. 32., 2.

75514, bid. 31., 8.




qui existe entre le surnom d’Eleuthérios, donné par les Trézéniens
au Soleil, porte du ciel, et attribué ailleurs a Dionysus, prince des
mystéres; les surnoms de Liber et de Libera ou Libitina, appliqués,
chez les Romains, 'un a Bacchus, I'autre a Vénus ou a Proserpine,
déesses des vivants et des morts; et I'épithéte azdd,”®® sans vie ou
libre, ajoutée au nom de I'arbre qui chez les Perses, comme chez

les Assyriens et les Phéniciens, était non-seulement un symbole de
vie, de liberté ou de vie spirituelle, mais aussi 'image immortelle
de la divinité qui préside a des mystéres fondés sur le dogme de la

descente et de 'ascension des 4mes. C’est ici le lieu de rapporter en
757

zex

entier un passage de Pausanias dont j’ai déja dit quelque chose
a propos d’un autre récit ou le méme écrivain s’impose un silence
religieux sur le réle de Mercure et de son bélier’*® dans la célébra-
tion des mystéres de la Mére des dieux. Malgré une seconde réti-
cence, nous allons trouver ici la preuve que, chez les Grecs, on as-
sociait le culte du cyprés aux cultes réunis d’Apollon, des Grandes
Déesses adorées dans les mystéres, et du dieu que les Egyptiens,
sous le nom de Thoth ou Thaut, et les Grecs, sous le nom d’Her-
mes, considéraient comme une divinité psychopompe. «En face
des champs stényclériques, dit Pausanias,’ il y a un lieu que les
anciens appelaient Echalia, et qui se nomme maintenant le bois
Carnasius.”® On y voit une forét trés-épaisse de cypres, qui ren-
ferme les statues de plusieurs dieux : Apollon Carnéus, Hermes
portant un bélier, et Coré la Chaste, fille de Déméter. Prés de cette
derniére statue coule une fontaine. Dans le Carnasius, on célébre
des mystéres en ’honneur des Grandes Déesses ; mais je garderai
le silence sur le rite qu’on y suit. Ces mystéres m’ont paru tenir
le premier rang aprés ceux d’Eleusis.» Ce passage, rapproché des
sculptures de 'autel palmyrénien du Musée capitolin et des obser-

,

vations placées dans la section précédente, prouve jusqu’a I’évi-

756. 2 I . fenithaa p I q
Dans mon second mémoire, je donne sur la formation de cette épithéte philosophique les explica-
tions nécessaires.
757 ..
Ci-dessus, p. 26, 27.
7! 5 g 2 g g
58 Une agate-onyx, que M. le duc de Luynes a récemment acquise et qu'il veut bien me communiquer
au moment ol cette feuille est sous presse, fournit une preuve nouvelle et irrécusable de I'authenticité
des traditions qui attribuent au symbole du bélier un réle important dans la célébration des mystéres
d’origine asiatique. D’un cdté, cette agate-onyx, dont le travail me parait phénicien ou assyrien, offre en
relief une téte de bélier; de I'autre, elle représente, gravé en creux, un griffon ailé et crété, dévorant un
bouc terrassé. Dans mes Recherches sur Mithra, je montrerai comment ce groupe se rattache directement
aux mysteres de la Vénus assyrienne.
759
4.,33.,5.
760. . x
Kapvéoiov &Acog.




dence qu’en Gréce, comme dans I’Asie occidentale, le culte d’Apol-
lon, ou d’un dieu-soleil désigné sous divers noms, se liait intime-
ment a l'institution des mystéres.

Un autre lieu, un autre monument, peuvent ajouter une nou-
velle preuve a celles que déja nous avons de I'attribution du cyprés
a Apollon chez les Grecs. J’entends parler de la fresque dont un

dessin au trait accompagne le mémoire cité de feu M. Avellino, et
qui a été fidélement reproduit sur la planche 12 ci-jointe. Bien que
cette belle peinture provienne des ruines de Pompei,’*" elle a droit,
par la simplicité de sa composition et par 1’élévation de son style,
a étre comptée au nombre des monuments dont les artistes grecs
revendiquent I'invention. Elle représente, vu de face, Apollon de-
bout, presque nu, la téte ceinte d’'une couronne de laurier et entou-
rée d’un limbe, la main gauche appuyée sur une grande lyre a dix
cordes posée a terre, et une branche de laurier dans la main droite.
Une chlamyde, dont un bout est jeté sur le bras gauche, est agra-
fée au-dessous de I’épaule droite, et tombe par derriére jusqu’a mi-
jambe. Les pieds sont chaussés du cothurne. A la gauche du dieu,
et plongé dans la tristesse, on voit le beau Cyparisse assis, tenant
de la main gauche deux longues lances. Une draperie, jetée sur le
bras droit, passe sur la cuisse droite et enveloppe le bas des reins,
la cuisse et la jambe gauches; le reste du corps est nu. Du sommet
de la téte sort la cime d’un cyprés pyramidal. Cyparisse est donc
représenté au moment méme o, selon la fable, Apollon, touché
de la douleur que cause a ce jeune homme la mort d’une biche ou
d’un cerf qu’il aimait et qu’il a tué par imprudence, le métamor-
phose en cyprés. Aussi le peintre a-t-il placé auprés du siége de
Cyparisse un jeune cerf, ou peut-étre une biche. Derriére les deux
seuls personnages qu’on voie dans le tableau, s’élévent de belles
constructions, qui nous annoncent qu’ici la métamorphose de Cy-
parisse s’opére devant un temple dédié a Apollon : le trépied, I'arc
et le carquois posés sur ces constructions, et le bois de cyprés dont
elles sont entourées, ne laissent aucun doute a cet égard. Ce sont,
avec la branche de laurier qui pend de la main droite d’Apollon,
les mémes accessoires caractéristiques que nous avons trouvés au-
preés de ce dieu, sur les médailles coloniales d’Alexandria-Troas’;
mais, au lieu d’un seul cyprés que ces médailles nous montrent

7L Elle fut découverte en 1833 ou 1834.

762 ..
62 Ci_dessus, p. 105-107; et pl. 13., n°S 1-3.




planté a ses c6tés, la fresque de Pompei, seul monument figuré, au-
thentique, qui nous reste de la métamorphose de Cyparisse, laisse
distinctement apercevoir un cupressetum autour de I’édifice consa-
cré a Apollon.

Les traditions relatives au mythe de Cyparisse varient beau-
coup dans les auteurs grecs, comme dans les auteurs latins.

Philostrate’®® reconnait a ce mythe une origine asiatique : en
parlant du bois sacré de cypres et de lauriers planté auprés du
temple d’Apollon, dans le faubourg d’Antioche de Syrie, appelé
Daphné, il a soin de dire que Cyparisse était un jeune Assyrien, qui
passait pour avoir été changé en cyprés; et, ajoute-t-il, la beauté
de l'arbre fait foi d’'une telle métamorphose.

Une autre tradition, recueillie par Servius,’* assigne I'ile de
Créte pour patrie a Cyparisse, jeune homme aussi chaste que
beau, dont Apollon, ou Zéphyre, était éperdument amoureux, et
qui, voulant conserver la pureté de ses meeurs, s’enfuit vers le
fleuve Oronte, et se réfugia sur le mont Casius, ou il fut changé en
cypres. Si, dans cette légende, I'ile de Créte est le lieu ot Apollon
chercha & séduire Cyparisse, n’oublions pas que les écrivains
grecs ou latins désignent comme la patrie du cyprés une ville de
cette ile, Tarrha, célébre, de méme que Cnosse, par le culte qu’on
y rendait a Apollon.”®® Remarquons, d’autre part, que, dans le
récit de Servius, le mont Casius et le fleuve Oronte nous raménent
en Syrie, cette partie importante de I’Asie occidentale, qui déja,
par ses monuments figurés et par ses traditions écrites, nous a
fourni la preuve que le culte du cyprés y fut trés-anciennement
établi en ’honneur d’Apollon et du soleil, comme en ’honneur de
Vénus et de la lune.”® Si Zéphyre est substitué a Apollon dans
une variante de cette légende recueillie par Servius,”” nous
le trouvons nommé dans un passage ot Nonnus semble dire
qu’Apollon et Zéphyre s’étaient disputé le cceur de Cyparisse.”®® A

764

763 1n Vita Apollon. 1., 16.
764 S .

Ad Virgil. Eneid. 3., v. 680.
765 Sur la haute antiquité et I'importance du culte d’Apollon dans I'ile de Créte, nommément a Cnosse

et a Tarrha, voyez les savantes remarques de K. 0. Miiller (Die Dorier, t. 1., p. 206-209).

7“Ci—dessus, p- 19, 20, 37-41, 51-58, 96-99, 104-107.
767 g .

Servius, loc. cit.
768, .. . z . z ey It

Kai Zéupov kAovéeoke Adkwv véog - dAA& [Bavévra

‘HPnenv Kundpiooov i8ov Epatevodg &ritng

Edpev ApvkAaioto napaipaciny Yakiveov.

Dionysiac. 11., 363-365.




ce nom de Zéphyre, pouvons-nous ne pas nous rappeler que la
Vénus asiatique était assimilée a I’air, cosmologiquement parlant,
et que, chez les anciens habitants de ’Arménie, peuple sorti du
territoire de I'empire assyrien, cet élément intervenait dans les
augures qui se tiraient de la plus ou moins grande agitation du
feuillage des cypres sacrés d’Armavir’® ?

Ovide, sur 'autorité, sans doute, de quelque mythographe
grec, dont les écrits et méme le nom ne nous sont point
parvenus’”; Ovide, le plus ancien des écrivains de l'antiquité
qui nous ont conservé la fable de Cyparisse et Apollon; Ovide”*
place la scéne principale dans I'lle de Céos ou Céa,””* dans
une ile presque contigué a I'Attique, cette célébre contrée
ou le culte d’Athéné, la légende et les symboles de la déesse,
I'assistance qu’elle préte a Hercule dans ses douze travaux ou ses
initiations,””* la légende de Thésée et bien d’autres faits, nous
révélent une civilisation importée de I’Asie occidentale. Aussi
trouvons-nous dans le récit du docte et ingénieux chantre des
Métamorphoses, plus d’un trait qui tout a la fois décéle aussi
une origine asiatique et s’accorde avec la fresque de Pompei.
D’autre part, des témoignages authentiques nous apprennent
que, sous divers noms et dés une époque reculée, Apollon fut
adoré dans I'ille de Céos,””* et qu’il continua de I'étre jusqu’aux
derniers temps du paganisme. Il y portait principalement les
surnoms d’Aristée et de Carthéen. De nos jours on a découvert,
dans les ruines de Carthée, les restes d’un temple dédié a Apollon
Carthéen’; et c’est aux environs mémes de Carthée, que, selon
le poéte latin, Cyparisse tua par mégarde un trés-beau cerf objet
de tous ses soins, et qui était consacré aux nymphes des champs
appelés carthéens, carthea arva. Ce cerf, comme le cypres, doit

769 Ci-dessus, p. 64-73.

770. N . . T z Lditi . "Ovi
Voyez, a ce sujet, les observations de Gierig, dans la préface de son édition des Métamorph. d’Ovide,
et celles de M. Avellino (mémoire cité, p. 13-17, 21).

771
Metamorph. 10., 106-142.

T pctpoeeeciiee i
Aujourd’hui Zéa.

773 . ). Lot ’, .
Voy. surtout les peintures d’une série nombreuse de vases grecs, d’ancien style.

774\oy. sur I'le de Céos, sur les ruines de Carthéa et sur le culte d’Apollon dans cette le, les manuscrits
autographes et inédits d’Anse de Villoison, déposés 4 la Bibliothéque impériale (le 3¢ vol. surtout), et les
notes écrites, par le méme voyageur, 2 la marge des pages 15, 16 et suivantes du 2° volume du Voyage de
Tournefort au Levant (éd. de Lyon, 1727; trois vol. in-8°). L'exemplaire se conserve aussi a la Bibliothéque
impériale. (Cf. Brondsted, Voyag. et Recherch. dans la Gréce, p. 1-76; pl. 8., 16-19.)

775 Bréndsted, ibid. p. 18 et suiv. pl. 8., 16-19.




étre pour nous une image symbolique d’Apollon lui-méme.””® Le
portrait qu’en trace Ovide ne permet aucun doute sur ce point : il
était trés-grand’”’ ; il avait des cornes d’or ou dorées,””® un collier
de pierres précieuses, une bulle d’argent suspendue sur le front,
ce qui,”” pour le dire en passant, caractérisait Apollon comme un
dieu solaire et lunaire a la fois.”® Cette description, que j’abrége,

ne se rapporte nullement au quadrupéde placé prés du siége de
Cyparisse, dans la fresque de Pompei. Les petites proportions que
lui a données le peintre ne répondent ni a un cerf ordinaire, ni
au cerf des champs carthéens, tel que le poéte le dépeint. De
plus, ’'animal, plein de vie, n’est point dans I'attitude ot devrait
étre un cerf blessé a mort. Ne dirait-on pas plut6t une biche’®
ou un jeune cerf apprivoisé, qui tourne la téte vers Cyparisse,
pour exprimer qu’il I'aime et qu’il attend de lui un regard, une
caresse? Et si c’est un cerf, comme je suis porté a le croire, ne
représente-t-il pas ici symboliquement Apollon lui-méme, le
protecteur céleste de Cyparisse? Dans les traditions écrites, le
quadrupéde tué par Cyparisse est tant6t un cerf,®” tant6t une
biche’® ; mais le trait principal du mythe, qui, dans la fresque de
Pompei, marque la métamorphose du jeune chasseur, ce trait
est fidelement reproduit dans le récit d’Ovide’* : le peintre fait

776 5 Pappui de cette opinion, j'aurais A citer les témoignages que plusieurs savants archéologues, nom-
mément MM. le duc de Luynes, Raoul-Rochette, Rathgeber, Ph. le Bas, Em. Braun, Avellino, ont produits
pour prouver que le cerf et la biche furent consacrés a Apollon, comme 4 Artémis ou Diane. Je me bornerai
2 faire une mention particuliére des monnaies autonomes de Caulonia, qui nous montrent, au droit, un
cerf placé sur un autel,  c5té de I'image d’Apollon, et, au revers, un cerf regardant tantdt a droite, tantot
4 gauche (voy. I'intéressante notice publiée par M. Emile Braun, dans le Bulletino dell’ Instit. arch. année
1843, p. 94, 95). C'est ainsi que, sur un des bas-reliefs de I'obélisque de Xanthus, I'image symbolique de
Vénus, une vache allaitant son veau, est placée en regard de 'image anthropomorphique de la déesse.

777
«Ingens cervus.»
778
«Cornua fulgebant auro.»

779 " .
Bulla super frontem parvis argentea loris
Vincta movebatur ... ...

780yoyez mes observations sur lemploi simultané de I'or et de Pargent dans les images des divinités

(Recherches sur Vénus, p. 108-116).

781 . . A " . "
Les biches qui jouent un réle dans les fictions mythologiques des Grecs et des Romains, sont souvent
représentées avec un bois de cerf.

782 vide, loc. cit. Servius, ad Virgil. Zneid. 3., 64, 680. Lactantius Placidus, Argum. Ovid. Metamorph. 10.,

3. Scriptores rer. mythic. latini tres, t. 1., fab. 177., p. 134.
783 Servius, ad Virgil. Georgic. 1., 20. Scriptores rer. mythic. latini tres, t. 1., fab. 6., p. 2; fab. 178., p. 135.

784 Cette conformité avait tellement frappé M. Avellino, que, selon lui (Mémoire cité, p. 15), 'auteur
de la fresque I'aurait peinte, I'imagination pleine des vers d’vide. Il a soin e dire que les inscriptions
latines trouvées 3 Pompei prouvent que les podtes de la haute latinité étaient parfaitement connus dans
cette colonie romaine, et il renvoie 2 I'opuscule de M. Wodsword intitulé : Inscriptiones pompejane (Lond.
1837). Toutefois les différences que je signale entre le récit du podte et I'ceuvre du peintre ne me permettent
pas de souscrire sans restriction  'opinion du docte académicien de Naples.




naitre du sommet de la téte de Cyparisse la cime d’un cypres
pyramidal; le poéte, a son tour, aprés ces mots caractéristiques,
imi 7% dépeint la mét hose dans 1

metas imitata cupressus, épeint la métamorphose dans les vers
que voici :

In viridem verti cceperunt membra colorem;

Et modo, qui nivea pendebant fronte capilli,

Horrida ceesaries fieri, sumptoque rigore

Sidereum gracili spectare cacumine coelum.

On chercherait en vain dans les autres poétes ou mythographes
de 'antiquité les précieux détails qui accompagnent cette fiction;
etil est difficile de ne pas reconnaitre dans le récit d’Ovide, comme
dans la fresque de Pompef, un exemple de ’habitude qu’avaient les
Grecs et les Romains de transformer en mythe le symbole. Remar-
quons de plus qu’ici I'origine asiatique de la 1égende de Cyparisse
ne se trahit pas moins par le nom méme du lieu ou s’accomplit la
métamorphose. Ce nom, Carthéa, appartient a plusieurs idiomes
de I'Asie occidentale; il signifie la ville, et dut nécessairement étre
imposé par une colonie phénicienne a la cité qu’elle fonda dans
I'ile de Céos. Le nom seul de Carthage justifierait, au besoin, une
pareille assertion.

Lactantius,”® dans 'analyse succincte qu’il fait de chaque
livre des Métamorphoses d’Ovide, n’avait pas a reproduire
les détails que je loue dans le récit du poéte; mais, tout en se
bornant a rapporter les deux faits principaux, la coupable
passion d’Apollon et la métamorphose de Cyparisse, il place aussi
le lieu de la scéne dans I'ile de Céos; et s’il omet de désigner
nominativement la ville de Carthée, en revanche il nous montre
qu’il avait puisé ses renseignements ailleurs que dans Ovide, car
il nous apprend que Cyparisse avait pour pére Amyclée. Cette
derniére notion ne se trouve ni dans Ovide, ni dans aucun
autre écrivain. Rapprochée des trois vers cités de Nonnus,”®” ou
Cyparisse a pour patrie la Laconie, elle nous raméne dans cette
contrée; et 13 nous trouvons, non-seulement une trés-ancienne

785 5 PP . P . Lot . L. "
1l west pas sans intérét de faire remarquer ici que d’autres écrivains latins, pour désigner le cypres,
o i

aulieu de cup , le mot cyparissus, identique avec le nom du personnage changé
en cyprés par Apollon. Virgile nous en fournit deux exemples, 'un dans les Géorgiques (2., v. 84), le second
dans I’Enéide (3., v. 680).
786 .
Loc. cit.

787 ..
Ci-dessus, p. 201, note 4.




ville du nom de Cyparissia,’®® mais une Aphrodite armée, dont

le culte dut étre, de bonne heure, importé en Gréce par
les Phéniciens, adorateurs d’Astarté armée, et une Athéné
Cyparissia,”® autre divinité armée, qui se confond 2 la fois avec la

déesse Onka ou Onga de ces mémes Phéniciens, et avec la Vénus
Mylitta de Babylone et de Ninive.

Une autre tradition’ donne pour pére a Cyparisse, au lieu
d’Amyclée, Téléphe, qu’une biche, disait-on, avait nourri; et, par
une coincidence digne d’attention, nous voyons, sur un bas-relief
de la villa Borghése,”®* une biche accroupie auprés d’Augé, mére
de Téléphe, comme nous trouvons une biche ou un cerf accroupi
aupres de Cyparisse sur la fresque de Pompei.

Enfin quelques écrivains latins substituent le nom de Silvain
ou Sylvain a ceux d’Apollon et de Zéphyre dans la légende, de Cy-
parisse.”” Parmi ces écrivains, nous retrouvons Servius, et ici le
témoignage qui résulte de sa riche érudition est d’autant plus im-
portant qu’il se produit a I'occasion de ce vers ou Virgile’® nous
apprend que I'on représentait Silvain portant a la main un jeune
cypres :

Et teneram ab radice ferens, Silvane, cupressum.

Cette attribution du cyprés a Silvain est confirmée tout a la fois
par la substitution de ce dieu a Apollon, dans la fable de Cyparisse,
et par les monuments figurés que citent a ce sujet Heyne’* et Vis-
conti.’”® A ces monuments, selon la judicieuse observation de M.
Avellino, il faut ajouter une inscription latine, métrique, compo-
sée en ’honneur du dieu Silvain et découverte dans I’Abruzze cité-
rieure, sous le chateau de Capistrano, diocése de Valva.”®® Le vers

788 .. "
Ci-apres, p. 245.

789Pausanias, 3.,22,7.

790 . S "
Servius, ad Virgil. Zneid. 3., 680.

791, . . o L "
Visconti, Monum. scelti borghesiani, pl. 33.; édit. de Milan.

7925 ervius, ad Virgil. Georgic. 1., 20; ad Eclog. 10., 26. Scriptores rer. mythic. latini tres, t. 1., fab. 6., p. 2;
fab. 178., p. 135.

793 Georgic. 1., 20.

794 pd Virgil. loc. cit.

795 Mus. Pio-Clement. t. 7., explication de la pl. 10. (CE. le Dr. Frédéric Creuzer, Symbolik, t. 3., p. 843; 3¢
&dition.)

796 Copiée par I'abbé Costanzo, cette inscription fut publiée dans les Papiri diplomatici (p. 332) de Marini,

puis dans les Nouvelles annales de I'nstitut archéologique (vol. 6., p. 150), ou M. Avellino (mémoire cité, p. 27,
note 1) est fondé a dire quelle n’aurait pas di étre annoncée comme inédite. Elle a, plus récemment, été




cité des Géorgiques de Virgile est introduit dans cette inscription.

Lidentité de Silvain et d’Apollon ressort donc a la fois, on le
voit, de la substitution du premier au second dans la légende
de Cyparisse, et de I'attribution du cyprés a Silvain, comme a
Apollon. Le culte de Silvain, divinité fort énigmatique, dont nous
ne découvrons en Gréce aucune trace, avait-il été importé de

I'Orient chez les Romains’”? ou bien ceux-ci trouvérent-ils
ce culte établi chez les anciens peuples d’Italie, 2 qui une
émigration asiatique 'aurait apporté en méme temps que le
symbole du cyprés? Ce sont des questions insolubles, ce me
semble, dans I'état actuel de nos connaissances. Bornons-nous
a remarquer que le vers cité des Géorgiques nous rappelle un
usage originaire de I’Asie occidentale, comme le cyprés; un usage
simultanément constaté par des cylindres asiatiques et par des
monuments égyptiens, oll nous avons vu un jeune cypres placé
a la main, soit d’un prétre, soit d'un initié, soit d’'une divinité
chargée de présider a la vie et au printemps.””® Mais complétons
cette remarque en transcrivant ici le commentaire entier de
Servius sur le méme vers de Virgile, commentaire ou Silvain, a
I’exemple des divinités de 1'Asie occidentale,”” se montre avec
le double caractére de dieu des vivants ou de la terre et de
dieu des morts ou des enfers : «Silvain est le dieu des foréts. Il
aima un jeune homme, nommé Cyparisse, qui avait une biche
parfaitement apprivoisée. Le dieu, sans le savoir, ayant tué
cette biche, Cyparisse en mourut de douleur. Silvain, qui le
chérissait,’® le changea en cypreés, arbre ainsi appelé du nom
de Cyparisse; et, pour se consoler, dit-on, il porte a la main un
arbre de cette espéce. Quelques-uns pensent que Silvain est une
divinité infernale,®* et, pour cette raison, ils lui attribuent le
cypres, qui, a cause de la faiblesse de ses racines, convient aux
rites funéraires.’*? »

reproduite par M. Liberatore, dans ses Opuscoli (p. 112).

797 . U . P . Z
Voyez, sur le dieu Silvain, les inscriptions latines que M. le Dr. Jean Labus a rapportées dans ses

Marmi antichi bresciani, et les savantes observations dont il a accompagné ces inscriptions (p. 74-77).
798 .
Ci-dessus, p. 64, 165, 166, 183-185.

799 . . N _— Lo " .
Voy. Mém. de I'Acad. des inscriptions, nouv. série, t. 14., 2° partie, p. 68, 173. Recherches sur Vénus, p.
43, 44,72, 74, 75, 226, 227, 238-240.

800 N "
Mot & mot : «le dieu amoureux.»

801 N . N
Mot a mot : «un dieu funébre.»
802 . . . . . . " P
«Silvanus deus est silvarum. Hic amavit puerum Cyparissum nomine, qui habebat mansuetissimam
cervam. Hanc quum Silvanus nescius occidisset, puer est extinctus dolore : quem amator deus in cupres-




Que le dieu qui change Cyparisse en cyprés s’appelle Silvain
ou Apollon, cette métamorphose ne cache pas moins un sens
élevé, que mes savants devanciers ne semblent pas avoir pénétré
a travers la fiction érotique inventée par I'imagination sensuelle
et dépravée des Grecs. On n’a pas compris que Cyparisse est
un initié qui atteint, non sans de pénibles efforts, le but que
s’étaient proposé les fondateurs des mystéres. Son dme est
restée victorieuse dans le combat qu’elle avait a livrer a la
matiére, source de toutes les passions charnelles et déréglées; et
cette victoire est représentée symboliquement par la mort que
Cyparisse donne lui-méme au cerf ou a la biche qu’il chérissait. Le
cerf, dans certains rites propres a I'institution des mystéres chez
les Assyriens et les Phéniciens, se substitue au taureau.®”* Dominé
par des désirs impétueux, emporté par sa grande vigueur,
furieux méme au temps des amours, le cerf, animal herbivore
comme le taureau, est, comme lui aussi, le symbole du principe
humide,®* et, par conséquent, le symbole de la vie matérielle, le
symbole des dieux créateurs ou qui dispensent la vie.*”> Mais il a
sur le taureau 'avantage de marquer, tout a la fois par son rut
et par la perte annuelle et périodique de son bois, I'époque du
printemps, cette saison si impatiemment attendue, ou, chaque
année, une nouvelle vie se manifeste a la surface de la terre.®*
Dans le langage symbolique des mystéres, dompter et tuer le
cerf ou le taureau, c’est donc la victoire de la vie spirituelle sur
la vie charnelle, la victoire de I'dme sur le corps. Ce triomphe
appartient a Cyparisse, dont les habitudes pieuses et la pureté de

sum arborem nominis ejus vertit, quam pro solatio portare dicitur. (Hunc Silvanum quidam funebrem
deum putant, et ideo cupressum tribuunt ei, quia eadem arbor apta sit funeri ob radicum infirmitatem).»
Servius, ad Virgil. Georgic. 1., 20. — Ces mémes renseignements se trouvent, mot pour mot, dans le premier
et le second des trois mythographes latins dont les écrits ont été retrouvés 4 la bibliothéque du Vatican,
par les soins de S. Em. Mgr. le cardinal Mai. (Voy. Script. rer. mythicar. latini tres Rome nuper reperti, t. 1., fab.
6., p. 2; fab. 178., p. 135; ed. Bode.)

803 N P N N P " "
De 13, cette double attribution du cerf et du taureau a Apollon et 2 Artémis ou Diane; de 13, sur des

bas-reliefs assyriens et sur des pierres gravées ou des scarabées de travail phénicien, ces groupes composés
d’un ou deux lions, d’un ou deux griffons, qui dévorent un cerf au lieu d'un taureau; de 1 aussi, des tétes
de cerf substituées a des cornes ou 2 une téte de taureau, comme ornement des tiares des rois parthes.

804 p
Voy. Rech. sur Vénus, p. 156-162, 191, 192, 220-225.

805 gne si I'on objectait que, dans le récit d’0vide et sur la fresque de Pompei, je prends le cerf des

champs carthéens pour I'image symbolique d’Apollon, je demanderais si Zeus ou Jupiter, Osiris, Civa, Dio-
nysus, ne se métamorphosent pas en taureau sous la plume des mythographes et des poétes, ou ne sont
pas représentés avec les formes de cet animal dans les monuments de I'art.

8

06 . L. . s e Tios, SR £

On voit encore une fois ici que les institutions et le langage des Chaldéens
ou des Assyriens n’avaient rien emprunté aux phénoménes climatériques de 'gypte, ni aux productions
de son sol.




moeeurs nous sont attestées par les légendes grecques qu’Ovide et
Servius avaient eues sous les yeux. Sorti victorieux des épreuves
et des combats institués, en Orient, dans les initiations, il meurt,
c’est-a-dire il achéve, par la mort de son corps, de rendre a son
ame la liberté qu’elle avait perdue. Comme Hercule, aprés que sa
dépouille mortelle eut été consumée sur le biicher mystique, il

regoit, avec le don de I'immortalité, les honneurs insignes de
I'apothéose. 1l les recoit d’'un dieu solaire, Apollon ou Silvain,
qui, comme Mithra, modéle de perfectibilité proposé aux initiés,
préside a la vie future et a la célébration des mystéres. La
métamorphose de Cyparisse en cypres, symbole d’Apollon et de
Silvain, symbole de la vie éternelle ou de I'immortalité, est donc
une véritable apothéose.’”” Je ne sais si je m’abuse, mais il me
semble que la fresque de Pompei, monument ou se révéle un
sentiment profondément religieux, confirme le sens élevé que je
préte au mythe de Cyparisse.

L'attribution du cyprés a Apollon, chez les Grecs d’Europe, de
méme que chez les Grecs asiatiques, est, on le voit, pleinement
justifiée par le témoignage indirect de la légende de Cyparisse ou
nous lisons le nom de Silvain, comme par les témoignages directs
que j’ai rapportés plus haut. Je ne puis produire un nombre aussi
imposant de preuves en faveur d’une attribution semblable a Ar-
témis, la Diane grecque, sceur et compagne inséparable d’Apollon.
Mais le fait n’est pas moins certain; il pourrait méme étre affirmé
par voie d’analogie ou de consanguinité, a défaut de preuves.

Déja nous avons appris de Pausanias que, sur la route d’Argos
a Tégée, au milieu du cupressetum planté sur le mont Lyconé, on
avait érigé, en ’honneur d’Artémis Orthia, un temple qui renfer-
mait les statues de Latone, d’Apollon et d’Artémis.**

Dans la Phocide, a4 Eanthéa, ou Aphrodite avait un temple, le
méme voyageur® vit, un peu au-dessus de la ville, un bois sacré
de cypres et de pins, et, dans ce bois, un temple et une statue d’Ar-
témis.

8071, Emeric David et M. Avellino reconnaissent bien que le cyprés est un symbole solaire, et le cerf

ou la biche, un symbole du principe humide; mais ils ne tirent pas de ces deux faits les conséquences
qu'il convient d’en déduire, pour les appliquer a I'interprétation du mythe de Cyparisse. L'académicien
napolitain n’entre méme pas dans I'examen du sens psychologique de ce mythe. Uacadémicien francais,
Jjen fais A regret I'observation, se trompe lorsqu'il dit (Jupiter, t. 2., p. 436, 437) : «Ce n’est point Cyparisse
qui fut changé en cyprés; c’est, au contraire, 'amour d’Apollon pour le cyprés qui donna naissance 2 la
fable de Cyparisse ...»

305(:i—dessus, p-192,193.

809 pausanias, 10., 38., 5.




Xénophon, exilé de sa patrie, se retire a Scillonte,*° ville batie
par les Lacédémoniens aux environs d’Olympie. Par 'ordre méme
des dieux, il y achéte, pour le consacrer a Artémis, un territoire
qu’arrosait un petit fleuve nommé Sélinus, comme celui qui cou-
lait prés du temple de la déesse, a Epheése. La, avec les dimes des
richesses rapportées de son expédition en Asie, Xénophon érige

un temple, une statue et un autel a Artémis. «Le temple, nous dit-
il lui-méme, ressemble en petit 2 celui d’Ephése; mais 2 Ephése, la
statue de la déesse est d’or; ici, elle est de cypres.®'! »

Ovide, dans ses Métamorphoses,®? représente comme
couverte d’une épaisse forét de cypres®® la vallée de Gargaphie®*
consacrée a Diane, qui s’y baignait avec les nymphes lorsqu’elle
fut surprise par Actéon. La détermination de la position de cette
vallée dans la Béotie n’offre point de difficulté. M. Panofka®®
me semble fondé a la placer au pied méme du mont Cithéron.
Décrivant un bas-relief de sarcophage,®® ou I'on voit Actéon
attaqué par quatre de ses propres chiens, au moment ou la déesse
offensée le métamorphose en cerf, il dit : «Des cyprés et des pins
contribuent a désigner le mont Cithéron, sur lequel ces deux
espéces d’arbres croissaient en abondance.» Toutefois cette
derniére assertion n’est pas justifiée par les deux passages, I'un

1 . N PSR 218 P * . .
8100y Scillunte. Ce fut I3 qu'il écrivit sa célébre histoire de la retraite des dix mille.

11, \ L \ . P ” v ovps ” . . -
81110 5t vadg dog pikpds peydhe w6 v Egéow elkaotar, ko t Esavov Eotkev kb Kumapitrivov Xpuoe

Svri T &v 'E@éow. (Cyri expeditio, 5., 3., 12; ed. Lud. Dindorf.) — Les écrivains latins ne sont d’accord, ni
entre eux, ni avec Xénophon, sur la matiére qui avait servi a faire la statue de Diane 3 Ephése. Pline (H. N.
16.,79.) rapporte que, selon la plupart, cette statue était d’ébéne, mais que, selon Mucien, le plus récent des
écrivains qui I'avaient vue sur les lieux, elle était de bois de vigne, et n’avait jamais été changée, bien que
le temple ol elle était enfermée efit été rebati jusqu’a sept fois. Mucien, ajoute Pline, nomme le sculpteur
qui avait choisi le bois de vigne pour la statue : il s’appelait Pandémios.

8125 fab.2.,155, 156.

813
Acuta densa cupressu.

814 .
Ou Gargaphia.

815, . . 5
Antiques du cabinet Pourtalés, p. 53.

816 o sarcophage, découvert en 1738, dans une vigne appartenant A L'illustre famille des Borghése, est
passé de la villa Borghése, autrefois villa Pinciana, au musée du Louvre. Il est de marbre de Luni, et a bien
souvent été décrit ou figuré (voyez notamment : Villa Pinciana, st. 7., n°® 16 et 17. Millin, Monum. inéd. t.
1., p. 40; Galerie mytholog. 100., 101., 405, 406, 407. Bouillon, Musée des antig. t. 3., bas-reliefs, pl. 17. Clarac,
Mus. de sculpt. anc. et mod. t. 2., 17 part. n° 315, p. 321-330; pl. 113 et 114). Je reparlerai de ce précieux
monument dans mon second mémoire. Feu M. Avellino, le trouvant décrit dans I'ouvrage de M. Panofka
sur le cabinet de M. le comte de Pourtalés-Gorgier, a commis I'erreur de le désigner comme appartenant 2
ce riche cabinet. Le savant acadé de Berlin le i al'occasion d’un vase peint grec, qui déja
avait été publié par feu le comte Alexandre de Laborde (Collection du comte de Lamberg, p. 37, vignette), et
qu'il reproduit (ouvrage cité, p. 53-57, pl. 21.) d’aprés Uoriginal que posséde M. de Pourtalés.




d’ovide,®"” I'autre de Philostrate,*® auxquels il renvoie le lecteur.
Si le poete latin et ’écrivain grec ne nous apprennent rien sur
I’emplacement précis de la vallée et de la fontaine de Gargaphie,
le second fait mention d’Actéon a propos d’une fontaine ou d’'une
source qui doit étre celle de Gargaphie, située prés du mont
Cithéron, bien qu’il ne la désigne par aucune dénomination.

En diverses parties de la Gréce, d’anciens usages, d’anciens
monuments de I’art, d’anciens noms de lieux ou de cités vont nous
révéler quelle importance, quelle extension avaient acquises, chez
les Hellénes, le culte et la culture du cyprés pyramidal, ou plutét le
culte et les rites des divinités dont cet arbre vivace et toujours vert
était le symbole ou I'image idéographique. Dans cette revue, quel-
quefois fastidieuse, nous recueillerons, du moins, des témoignages
qui attestent qu’en Gréce le cypreés ne fut pas seulement consacré
a Apollon et a Artémis, mais, pour ainsi dire, a toutes les divinités
créatrices, aux divinités célestes, comme aux divinités terrestres
et infernales. Nous trouverons enfin, dans les récits des auteurs an-
ciens, ou dans la composition des monuments d’antiquité figurée,
quelques particularités importantes qui ne nous permettront pas
de douter que le culte du cyprés ne fiit passé de I’Asie antérieure
chez les Grecs avec le culte des dieux que révéraient les peuples
d’Orient les plus anciennement civilisés.

C’est par 'intermédiaire des fles situées entre le continent
asiatique et la Gréce que se fit cette double importation. Les docu-
ments écrits, de méme que les monuments de 'art, mettent ce fait
en évidence. Déja nous venons de trouver le mythe de Cyparisse
transporté de Syrie, ol il avait pris naissance, dans I'ile de Céos, au-
prés d’une cité appelée d’'un nom qui, dans un des idiomes de I’Asie
occidentale, signifie ville. Déja aussi j’ai cité, quant a I'ile de Cypre,
des traditions et deux coupes d’argent doré, ciselées, ou gravées,
qui prouvent que, dés une haute antiquité, le culte du cypreés y
avait été introduit. A défaut de ces preuves, le nom de Cypre,** rap-
proché, comme je I'ai fait, du nom de la déesse Cypris, du nom de
I’arbre qui nous occupe, et du nom du métal consacré a cette divini-
té, suffirait pour nous donner lieu de croire que les cypres, dont la

1
8 7Memmoyph. 3.,v.155.

1
818 1 agin. 1., 14.

819 Cette le, avant d’avoir regu le nom de la déesse méme, Vénus-Cypris, dont le culte y fut introduit

par les avait porté plusi autres noms. Le témoignage de Pline I’Ancien
(Hist. nat. 5., 35., 1) est formel 2 cet égard.




cime pyramidale s’élance au-dessus de tous les autres arbres dans
les foréts ou les bois qui, sur le sol de I'ile, attirent les regards du
voyageur moderne, sont autant de rejetons des plants de cyprés
que les Phéniciens durent autrefois apporter d’Ascalon en Cypre
avec le culte de la Vénus Assyrienne. L'importation de ce culte est
attestée, je le répéte, par le témoignage formel d’Hérodote®® et

de Pausanias.*”! Et nous ne pouvons trouver la Vénus assyrienne
représentée sous ’embléme d’un cyprés, au revers des médailles
d’une autre ile phénicienne, Aradus,*?? et son culte introduit avec
celui du cyprés dans la Phénicie continentale, en Syrie, en Armé-
nie, dans I’Asie Mineure, en Arabie et en Egypte, sans admettre que
les mémes faits s’étaient produits lors de la colonisation de I'ile de
Cypre par les Phéniciens. Au témoignage formel des deux coupes
citées, nous aurions a ajouter plus d’une preuve matérielle, sila nu-
mismatique de cette ile, trop souvent conquise et dévastée depuis
cette époque, était plus compléte qu’elle ne 'est dans nos collec-
tions d’antiquités.

Au-dessus de I'lle de Cypre, nous trouvons celle de Rhodes,
ou les médailles et les traditions s’accordent 4 montrer que les
croyances religieuses du continent asiatique avaient jeté de pro-
fondes racines. Le culte d’Aphrodite et d’Eros y tenait le premier
rang, et 13, sans doute, le symbole du cyprés marquait, comme la
rose, I'origine phénicienne ou assyrienne de ce culte. Toutefois les
historiens et les poétes ne me laissent pas autre chose a dire sur
la question qui nous intéresse, si ce n’est que I'ile de Rhodes était
renommée pour ses bois de cypres.®*

Samos, cette ile dont les traditions et les médailles
autonomes conservaient, sous la domination successive des Grecs
et des Romains, 'empreinte d’une civilisation asiatique; cette ile
ou Héra, par la double attribution du lion et du taureau,® se
confondait, comme en Syrie, avec la Vénus assyrienne, Samos me
donne lieu de remarquer que, selon le témoignage formel de

820, 105

821, 14,6

822 :;_dessus, p. 83-85.

230 5
a 3Theophraste, Histor. plantar. 4., 6.
24 N 5 A . n
a Voy. Mémoires de I’Acad. des inscr. t. 15., 2€ partie, p. 93, 94; Recherch. sur Vénus, pl. 3 B, n°S 9, 11 et
13, pl. 18., n° 7; et rapprochez les médailles autonomes de Cnide (Carie), Rech. sur Vénus, pl. 3 B, n°S 12 et
14-18. Sestini, Descr. dell. med. ant. gr. del Mus. Hederv. 2., 223,n° 9.




Pline,*” elle s’était primitivement appelée Cyparissia. Je n’ignore
point que cette dénomination a été jugée fabuleuse par un habile
archéologue de Berlin,*”® qui a fait de I'histoire des Samiens
I'objet d’une étude particuliére. Mais son opinion n’a pas obtenu
I'assentiment de feu M. Avellino®”; et il me sera peut-étre permis
d’ajouter que, selon toute probabilité, M. Panofka eiit modifié son

sentiment, et M. Avellino insisté davantage sur 'argument que
lui fournissait le passage de Pline, si, remontant 'un et I'autre a
I'origine du nom de Cyparissia, ils avaient tenu compte des faits
qui se rattachent directement ou indirectement a lhistoire du
cypres. Ils eussent, par exemple, remarqué que cet arbre avait
nécessairement di étre attribué a Héra et a Junon, comme nous
avons vu, et comme nous verrons plus loin, qu’il le fut a Zeus et a
Jupiter. Ils en avaient méme une preuve directe et formelle dans
un passage ou Tite-Live®”® rapporte qu’a Rome on conservait,
dans un temple érigé sur le mont Aventin, deux statues de Junon
Reine (Juno Regina) d’origine étrusque et faites avec du bois de
cypres. Ils eussent remarqué, de plus, que I'ile de Samos s’était
aussi appelée Parthénia,’” et que si Héra, qui passait pour y étre
née et y avoir épousé son frére Zeus, regut de cette ile le surnom
de Samia, elle avait pu, a des époques antérieures, porter ceux de
Parthénos (vierge) et de Cyparissia. D’une part, ces deux derniers
surnoms expliqueraient les noms de Parthénia et de Cyparissia
qui furent donnés a I'ile natale de la déesse®’; d’autre part, ils
confirmeraient I'identité d’Héra avec Athéné et Vénus-Uranie,
toutes deux réputées vierges, et surnommées, I'une Cyparissia,®**
l'autre Cypris. Enfin, les deux savants académiciens eussent
remarqué que 'attribution commune du cyprés a chacune de ces
trois divinités est une conséquence de leur identité primitive, et
une confirmation du passage controversé de Pline. N’allons-nous
pas tout 3 I'heure trouver, en Etrurie et en Picentine, Héra ou
Junon adorée sous le nom de Cypra ou Cupra, et ce nom donné
méme a plusieurs villes de la Picentine qui rendaient a cette

825 bist. nat. 5., 37., 1.
826 .
M. Th. Panofka, Res Samiorum, p. 8, 9.

2 s . iz
827 Mémoire cité, p. 11.

828 7., 37. — Cf. Obsequens, De prodi. 106.
829 Varron cité par Lactance, De fals. relig. 1., 17. Virgile, Zneid. 1., 15, 16. Etienne de Byzance, voc. Séog.
830 vide (Metamorph. 8., v. 220) désigne I'ile de Samos sous le nom d’Insula junonia.

63t Ci-dessus, p. 205; ci-aprés, p. 243.




déesse un culte particulier?

Lile de Créte, plus voisine du continent grec que I'ile de Sa-
mos, et célébre par plusieurs mythes dont I'origine assyrienne ou
phénicienne ne saurait étre contestée et sera de ma part, dans un
autre travail, I'objet d’un examen approfondi; I'ile de Créte, dis-je,
est le lieu auquel se rattache une des plus anciennes légendes de

la mythologie grecque. Diodore de Sicile,**” dans un passage dont
j'ai déja cité quelque chose, rapporte, en effet, une tradition qui
avait cours chez les Crétois et qui confirme mon observation. Ces
insulaires racontaient que les Titans avaient habité le territoire
de Cnosse. On voit encore sur ce territoire, ajoute I'historien sici-
lien, les fondations et la cour de la maison ol vécut Rhéa, ainsi
qu’un bois de cyprés, d’'une haute antiquité.®*® Or nous avons dé-
ja recueilli, dans les autres textes et dans les monuments figurés
que j’ai produits, plus d’une preuve de I'attribution du cypreés a
la Déesse de Syrie et a Rhéa, divinités primitivement identiques.
D’autre part, Zeus, qu’on disait avoir été élevé dans I'ile de Créte,
était adoré en Syrie et dans I’Asie Mineure sous I’embléme d’un
cyprés; en Occident, on lui érigeait des statues faites avec le bois
de cet arbre. Selon Pythagore, le sceptre de ce dieu est aussi de cy-
prés.®** C’est une modification grecque de 'usage oriental de pla-
cer un jeune cyprés a la main des divinités, ou des prétres qui les
représentent. Enfin, d’aprés les 1égendes rapportées plus haut, Cy-
parisse passait tant6t pour étre né dans I'ile de Créte, tantét pour
étre né en Syrie. A ces divers témoignages, il faut ajouter que la
culture du cypres était si répandue en Créte®® et remontait a une
époque si reculée, que les auteurs grecs et les auteurs latins s’ac-
cordent a considérer cette ile comme la patrie du cyprés.®*¢ On

8325 66.,1; ed. C. Miillero.

833 ki xunapitrwy &Aoog £k takaiod xpévov dveipévov. — Cf. les vers de Virgile cités plus haut, p.

80, 81.

834y mblique, in Vita Pythag. 28. Hermippe, apud Diogen. Lagrt. 8., 10. — M. Boeckh (ad Pindar. Fragm.
Pp. 631) et M. Lobeck (Aglaoph. p. 896) adoptent I'opinion d’Aldobrandini, qui, dans ses notes sur Diogéne
de Laérte, veut qu'on ait donné a Jupiter un sceptre de bois de cyprés, par la seule raison que ce dieu était
né dans Ile de Créte, patrie de cet arbre, Mais Iattribution du cyprés aux divinités asiatiques que j'ai
désignées dans la premiére section de ce mémoire, prouve qu'il faut chercher ailleurs que dans I'ile de
Crate Porigine et le motif de 'usage dont il s'agit. Bochart (Geograph. sacr. 1., 4. est bien plus dans le vrai,
ce me semble, lorsqu'il dit qu’aux mains de Jupiter un sceptre de bois de cyprés était le symbole de la durée
éternelle de son empire. Il faut lover Meursius d’avoir approuvé cette interprétation. Ils auraient pu, 'un
et l'autre, ajouter que ce sceptre de cyprés marquait aussi que Jupiter est le souverain maitre de la vie.

835 0n sait aussi, par le témoignage d’Athénée (Deipnosoph. 5., 10.), que la ville de Milet, colonie primi-

tivement fondée par les Crétois, sur les cotes de la Carie, fournissait au commerce du bois de cyprés, qui
jouissait d’une grande réputation.

836, , . o 8 ) R g
Théophraste, Hist. plantar. 4., 1., 6. Virgile, Georgic. 2., 84. Vitruve, 2., 9. Pline, Hist. nat. 16., 33., 60.




précise davantage : on désigne nominativement la ville crétoise
de Tarrha,®” dont les habitants honoraient d’un culte particulier

Apollon,®® a qui les monuments figurés des peuples de I'Orient et

des peuples d’Europe attribuent le cyprés, en méme temps que les
traditions écrites font jouer a ce dieu et a son symbole un si grand
réle dans la 1égende de Cyparisse.

Bien que la Sicile ne soit pas située sur les mers que nous
parcourons en ce moment, je demande a ’Académie la permission
d’appeler son attention sur une idylle de Théocrite qui nous a
conservé le souvenir de 'importation du cyprés dans cette ile
célebre. Ce charmant poéte, décrivant la grotte ot Polyphéme
supplie Galathée de venir partager son ardeur amoureuse, dit
expressément que cette grotte était ombragée par des lauriers et
par des cypres élancés.®® Mais si le personnage de Polyphéme,
comme chaque cyclope, comme la légende d’Ulysse et Polyphéme,
introduite par Homére dans I'0Odyssée, appartient a des traditions
dont l'origine asiatique ne saurait étre méconnue; si Théocrite,
pas plus qu’'Homére décrivant la grotte de Calypso,**® n’oublie
ici de faire mention des cyprés, n’est-il point singulier que cet
arbre, qui joue un si grand réle dans les antiquités figurées des
Phéniciens et des Syriens, ne se soit pas encore rencontré sur les
monuments de la Sicile? N’y a-t-il pas lieu aussi d’étre surpris de
ne trouver que dans un seul auteur la preuve de 'importation du

Athénée, Deipnosoph. 1., p. 27 f. Plutarque, Sympos. 1., problem. 2, n° 5. Philostrate, Imagin. 1., 9. Claudien,
De rapt. Proserpin. 3., 370-372. Cf. Eurip. ap. Porphyr. De abstin. 4., 19; ed. Rhoer. Bod. ad Theophrast. loc. cit.
Meursius, in Creta, p. 105. Spanhem. ad Callimach. p. 159, 160. — M. Avellino (mémoire cité, p. 4, note 3) fait
remarquer que Saumaise a eu tort de vouloir lire, dans le passage cité de Pline, in Tarento, au lieu de in Creta,
et qu'il a été justement repris 2 ce sujet par le P. Hardouin. Mais il omet de dire que les éditeurs postérieurs
de Pline ont conservé le passage ot ce naturaliste dit : « La Créte est la patrie du cyprés, que pourtant Caton
qualifie de tarentin, sans doute parce que Tarente fut la premiére ville oit on I'importa.» Les voyageurs
modernes s’accordent 2 dire, avec Théophraste et Pline, que le cyprés est trés-répandu dans certaines
parties de I'ile de Créte (Candie), et qu’il y croit méme, au milieu des neiges, sur les plus hautes montagnes
(voy. Tournefort, Voyage dans le Levant, t. 1., p. 32. Sieber, Reise nach der Insel Kreta (Leipzig, 1833), t. 2., p. 86,
87. Cf. M. Carl Ritter, Die Erdkunde, t. 11., p. 581, 582). Les montagnes désignées, 2 ce sujet, par les écrivains
anciens, sont les Monts Idéens et les Monts blancs (Aevkof), ces derniers probablement ainsi nommés a cause
des neiges perpétuelles qui couvraient leurs sommets. Les uns et les autres nous rappellent I'épithéte de
KUTapLoGoKOpOG, qui nous est connue par les anciens scoliastes d’Homére (ad Iliad. A, 131; 2., 797, etc.).
Voy. Thesaur. ling. greec. sub voce; édition de MM. Hase et Dindorf fréres.

837, . . a, ” " P anitha
Théophraste, loc. cit. — Cet auteur avance méme qu’a Tarrha le cyprés recevait I'épithéte de

kovpiopévn, parce que, de quelque maniére qu'il edit été coupé, il repoussait du tronc et méme des racines.
Ceci n’est nullement justifié par I'expérience, pas plus pour le cyprés que pour les autres arbres verts; ce
qui n'a pas empéché Pline (ubi supra) de dire, e son cété, que, dans I'ile d’Enarie, le cypres repousse aprés
avoir été coupé.

838y 0. Miiller, Die Dorier, t. 1., p. 207.

839 padivai xunépiooor. (Idyll. 11., v. 45.)

849 0dyss. 5., v. 64.




cyprés dans une ile successivement occupée par les Phéniciens
et les Grecs? Ces deux espéces de problémes semblent pouvoir
se résoudre en admettant que le palmier, qui, dans I'Asie
occidentale, partageait avec le cyprés les honneurs d’un culte
symbolique, se substitua complétement a ce dernier arbre.

Si de I'archipel grec, de I'ile d’0Ogygie et de la Sicile, revenant

sur le continent grec, nous abordons en Béotie et parvenons
a ces lieux ou jadis les Phéniciens, conduits par Cadmus,
batirent une ville et des temples, qu’ils consacrérent a la Vénus
assyrienne, nous y découvrons sans peine des traces certaines
de l'importation du culte du cyprés. Déja, dans la Phocide,
province voisine de la Béotie, nous avons constaté qu’a Delphes
on avait revétu de lambris de cypres le temple d’Apollon, ou, du
moins, une des cella de cet édifice; et que, sur le mont Parnasse,
il avait existé, au milieu d’'un cupressetum, une ancienne ville,
primitivement appelée Cyparissia.>*’ Je ne m’arréterai pas a
rechercher si du bois de cypreés, qui avait servi a construire les
galéres des Phéniciens, fut, comme on l'assure, employé a
fabriquer les trois xoanon qu’Harmonie consacra a Vénus.***> Mais
je dirai, avec toute certitude, qu'a Tyr le cyprés et le cédre
entraient principalement dans la construction des vaisseaux, et
que ces deux espéces de bois provenaient des foréts du mont
Sénir,®*® dans le Liban. C'est Ezéchiel®* qui nous donne ce
renseignement.?*® Théophane,?* a son tour, nous apprend que,
de son temps, en Orient, on continuait a construire les navires
avec du bois de cyprés. Le méme usage, a I'époque d’Alexandre le
Grand, se pratiquait dans les ports du golfe Persique; car c’est
a l'embouchure du Tigre que ce prince, voulant conquérir
I’Arabie, fit réparer sa flotte avec du bois de cette espéce, tiré de
la Babylonie, ou les foréts de cyprés abondaient, tandis que le
pays était dépourvu d’autres arbres propres aux constructions

841Ci—dessus, p.194.
gz Pausanias, 9., 16., 2.
843 .
Plus tard on I'appela le mont Hermon.
e 27.,5.

845 . .o " " "
Cet usage s'introduisit en Occident. Du moins voyons-nous Platon (De legib. 4.) le recommander par-
ticuliérement aux constructeurs de navires.

846 1 Vita Anastasii (Baron. Annal., ad A. 714). Théophane dit formellement que les Sarrasins d’Alexan-

drie allaient couper en Phénicie et dans I'ile de Cypre les bois de cyprés dont ils avaient besoin pour leur
flotte.




navales.®"’

Dans I’Arcadie, cette province si riche en souvenirs
asiatiques, nous voyons Hercule vaincre le terrible sanglier
d’Erymanthe, montagne qui, de méme que le Cylléne, recoit
d’ovide®® D’épithéte de cupressifere. Un tel combat, dans la
légende de ce héros, nous avertit suffisamment que les flancs de
I'’Erymanthe recelaient une grotte consacrée 2 la célébration de
mysteéres originaires de I’Asie occidentale. Dés lors, si Ovide nous
montre cette montagne plantée de cypres,?” il ne faut oublier
ni les cylindres asiatiques, ni les médailles lydiennes, ott nous
avons remarqué un cyprés placé, comme image symbolique de
la Vénus assyrienne, au milieu de scénes d’initiation.**® Nous
retrouverons plus loin des arbres de cette espéce sur des coupes
d’origine phénicienne, qui, comme les deux coupes citées de I'ile
de Cypre,** représentent également des initiations aux mystéres
de la méme déesse.

Sans quitter I’Arcadie, nous pouvons recueillir un
témoignage non moins direct de I'alliance du culte du cyprés avec
le culte de Vénus. Un temple et une statue avaient été érigés
en '’honneur de la déesse au milieu d’un bois sacré de cypreés,
planté vers le confluent du Lymax avec la Néda; et la, bien que
Vénus fit adorée sous un nom dont nous ne connaissons pas
I'équivalent dans sa légende orientale, elle était représentée
sous une des formes qui, empruntées a I'iconographie religieuse
des Assyriens et des Phéniciens, servaient a exprimer I'antique
croyance, que les premiers étres vivants naquirent au sein
des eaux ou de la mer. «A environ douze stades au-dessus de
Phigalie, dit Pausanias,®” il y a des bains chauds, et le Lymax se
jette dans la Néda, a peu de distance de ces bains. On voit, vers

847 pristobule, cité par Arrien, 7., 19., 4; ed. Diibner. — Strabon (Geogr. 16., p. 741) dit méme
qu’Alexandre fit construire une partie de sa flotte dans la Babylonie avec des cyprés tirés des foréts et
des paradis, ce qui, pour le dire en passant, montre que les plantations des parcs ou des jardins royaux ne
furent pas épargnées par le vainqueur.

848Epist. 9.,87.

849 . " z 5. . o

Horace pensait sans doute aux cyprés du mont Erymanthe lorsqu’il exprime cette opposition :
Nigris aut Erymanthi
silvis, aut viridis Cragi.
(1.,0d.21.,7 et 8.)
M. Déring, dans ses savants commentaires sur les poésies d’Horace, ne parait pas s’étre rappelé
qu’'Ovide donne au mont Erymanthe I'épithete de cupressifere.

850V0y4 pl.9.,n°5 1,2,4;pl.4.,n°3.

351(:i—dessus, p- 95.

852g 41,4,




leur confluent, un temple d’Eurynome, qui, depuis longtemps,
est en grande vénération. Situé dans un endroit trés-escarpé et
d’un abord tres-difficile, il est entouré de beaucoup de cypres,
trés-serrés les uns contre les autres. Le peuple, a Phigalie, croit
qu’Eurynome est un surnom d’Artémis; mais ceux d’entre eux qui
connaissent les écrivains anciens disent qu’Eurynome était fille

de I’Océan, et qu’Homere en fait mention dans I'lliade, lorsqu’il
dit qu’Hépheestus fut recueilli par Eurynome et Thétis. Le temple
d’Eurynome ne s’ouvre qu’un seul jour dans I'année; il reste
fermé tout le reste du temps. Le jour qu’on I'ouvre, on y offre
des sacrifices tant au nom de la ville qu’au nom des particuliers.
Comme je ne m’y suis pas trouvé dans le temps de la féte, je n’ai
pu voir la statue d’Eurynome ; mais j’ai appris des Phigaliens que
ce xoanon®* est lié avec des chaines d’or; qu’il représente une
femme jusqu’aux cuisses, et que le reste du corps a la forme d’'un
poisson; ce qui indique, d'une maniére bien évidente, une fille
de 'Océan, habitant le fond de la mer avec Thétis. Mais on ne
voit pas, ajoute le voyageur grec, comment, et d’aprés quelle
tradition vraisemblable, on aurait pu attribuer cette forme a
Artémis. » Pausanias, il faut bien le dire, ne nous donne pas ici
une haute idée de son savoir, lorsqu’il repousse une tradition
fondée tout a la fois sur I'identité primitive de Vénus et de Diane
chez plusieurs peuples de I’Asie occidentale, et sur les rapports
que la théologie assyrienne avait établis entre I’eau ou la mer et
ces deux divinités.** Il ne parait méme pas avoir soupgonné que
I'Eurynome des Phigaliens, moitié femme, moitié poisson, est
identique avec Dercéto ou Atergatis, cette Vénus marine que
I'Orient représentait sous une forme semblable, en méme temps
que Dagon, son époux, était figuré sous les traits d'un homme
barbu, a corps et queue de poisson.*** Nous avons pour témoin de
I'identité non indiquée par Pausanias une image authentique de
Dercéto, sculptée sur un des bas-reliefs découverts a Yazili-Kaia
par M. Ch. Texier.** Ici, la déesse, vue de face, et représentée avec
un corps et une queue de poisson, a la téte surmontée d’un grand

853 Statue de bois. Voy. plus loin la note 3 de la page 224.

854 B R L . " Lo
Ce sont précisément les rapports d’Artémis avec le principe humide que K. 0. Miiller (Die Dorier, t.
1., p. 376) prend en considération pour justifier les Phigaliens d’identifier cette déesse avec Eurynome.
855 ,
Recherches sur Vénus, pl. 19.,n° 7; pl. 22.,n°% 1 et 1a, 9 et 9a, pl. 24., n°° 15, 16, 19 et 20.
856 . — A 5
Descript. de I'Asie Mineure, etc., 1" partie, t. 1., pl. 79., n° 1. Voy. mes Recherches sur Vénus, pl. 22., n°
2.




mihr.®>’ Le centre et le sommet de cet embléme sont ornés chacun
d’un astérisque. Superposés I'un a l'autre, les deux astérisques
représentent, sans aucun doute, la planéte Vénus sous ses deux
aspects du soir et du matin. Aux épaules de la déesse sont
attachées deux ailes, qui, en se recourbant, simulent, avec une
intention marquée, le croissant de la lune. Je rapprocherai de
cette figure une autre image, non moins curieuse, non moins
instructive, qui représente Mylitta, la Vénus assyrienne, sortant
du sein de la mer ou des eaux. Celle-ci est brodée ou peinte sur
la stole d’un roi d’Assyrie revétu d’un costume solennel, que,
dans une autre occasion, j'ai comparé a la stole olympiaque
décrite par Apulée.®*® Ce roi, entouré de sa cour, est assis sur son
tréne, au milieu d’un beau bas-relief, qui provient des ruines de
Nimroud, et qui n’est pas une des moins précieuses conquétes
dues aux premiéres fouilles de M. A. H. Layard. La déesse®** n’a
point un corps de poisson; et sa téte, au lieu d’étre surmontée
du mihr, est coiffée d’une tiare conique, ornée de deux cornes
de vache. Mais son corps et ses pieds sont enveloppés d’un
grand méandre, symbole qui des monuments assyriens, ou il
représente les eaux, est passé, avec la méme signification, dans
les monuments des Phéniciens et des Grecs; et ce méandre est
disposé de maniére a nous faire comprendre que la déesse sort du
sein des eaux ou de la mer. Nous avons donc sous les yeux une
image de la divinité féminine que Bérose, cité par Alexandre
Polyhistor,*® nomme Omoroca ou Omorca, Marghaia ou Marcaja,
et méme Thagattha ou Thaladta,* c’est-a-dire la mer®®*; cette
déesse, n’en doutons pas, fut le type de ’Aphrodite Anadyomeéne
des mythographes, des peintres et des sculpteurs grecs. Fille
de I'0Océan comme Aphrodite, comme Eurynome, et assimilée,
comme elles aussi, a Artémis, elle tient de la main gauche une
coupe qui a la forme d’un croissant, et qui ainsi est, a double titre,
le symbole du principe humide. La méme idée est exprimée sur le

857 pltération du type primitif d’une colombe 3 ailes éployées, embléme de Mylitta et de Mithra.

858 Opp. t. 1., Metam. 11., p. 804, 805 ; ed. Oudendorp.
859Voy. Layard’s Monuments of Nineveh, pl. 9. Voy. aussi mes Recherches sur Vénus, pl. 19 B, n° 6.
860 4 sud Euseb. Chronic. 1., 4 et 5.

1 . z ). . "
861y) est curieux de retrouver cette forme du nom de Vénus dans le nom d’une courtisane qui, selon
Athénée (Deipnosoph. 13., p. 567 c), s’appelait Thalatta. C'était aussi le titre d’'une comédie grecque, qui ne
nous est point parvenue (ibid.).

2 .
86245y, mes Recherches sur Vénus, p. 41, 42.




grand bas-relief d’Yazili-Kaia,*** ou la Vénus asiatique tient, dans
la main gauche, un sceptre court, orné d’une fleur de lotus, et,
dans la main droite, un long sceptre surmonté du croissant de la
lune. Aprés cette remarque, je reviens au méandre de la Vénus
Anadyomeéne des Assyriens, pour dire qu’a Nimroud ce symbole
affecte une forme qui pourrait aisément le faire confondre avec
une chaine, comme déja plus d’une fois j’en ai été témoin. Dés
lors nous sommes amenés a conjecturer que les chaines qui, selon
le récit fait a Pausanias par les Phigaliens, liaient la statue
d’Eurynome, déesse-poisson, étaient en réalité un méandre®**
semblable a celui dont les ondulations enveloppent le corps de la
Vénus Anadyoméne de Nimroud.**> Dés lors aussi ne convient-il
pas de remarquer que, si divers traits de conformité se révélent
entre I'image de ’'Eurynome des Phigaliens et les images citées de
la Vénus assyrienne ou phénicienne, une preuve de l'identité
de ces deux divinités ressort également du soin qu’avaient eu
les ancétres des Phigaliens d’entourer le temple et le xoanon®®
d’Eurynome d’un bois de cypres, arbre particuliérement consacré
a Vénus par les Assyriens et les Phéniciens? Tout a I’heure nous
verrons en Illyrie, dans une colonie de Corinthe, une statue de
Vénus placée au milieu d’'un temple orné de sept cypres.

Si nous suivons Pausanias dans 'antique cité que je viens
de nommer, et si nous n’avons pas perdu le souvenir des
monuments figurés que nous ont 1égués les Corinthiens, nous ne
pouvons méconnaitre I'origine asiatique de plusieurs croyances
religieuses et de certains usages privés de ce peuple célébre. Déja
nous avons trouvé dans un temple de 'acropole de Corinthe,
comme dans les sanctuaires des Syriens, le culte d’Aphrodite

8631, Ch. Texier, ouvr. cité, pl. 78. Voy. mes Recherches sur Vénus, pl. 2.

8

64 N A . . P 9 Z 4
Quelquefois, sur les cones et les cylindres assyriens ou phéniciens, 'eau est représentée non par

1 1 1181,

un méandre 2 enr mais par filets réunis et plus ou moins ondulés. On
en voit quelques exemples dans mes Recherches sur Mithra (Atlas, pl. 31. n°® 4, 5, 7; pl. 32., n°S 1 et 2). Je
reproduis ici, sous les n°® 5 et 6 de la planche 8., les dessins des sujets gravés en creux sous la base de deux
cones qui, chacun, représentent précisément deux figures barbues, a corps et queue de poisson, analogues,
quant 2 leur forme, aux images citées d’Eurynome et de Dercéto, et, comme elles, enveloppées de filets
d’eau qu’on pourrait, au premier abord, prendre pour des liens.

8

65 o objectera peut-étre que, selon les Phigaliens, le xoanon ’Eurynome était lié avec des chaines d’or.
Mais il ne faut pas oublier qu’une des croyances les plus répandues dans I'antiquité, était que le soleil, 2
son lever, sort du sein de I'Océan et qu’il s’y replonge au moment du coucher. Dés lors, il n’est pas étonnant
qu’on eiit employé, pour un méandre destiné a représenter I'Océan ou la mer, le métal consacré au Soleil
et & Vénus, qualifiée tantt fille de I'Océan, tantbt fille du Soleil.

866 PN - . " A .
Remarquons que, selon Diogéne de Lagrte (in Prfat.), les mages passaient pour étre les inventeurs
des statues de bois appelées xoana par les Grecs.




associé au culte d’Eros et a celui d’Hélios. Non loin de la ville,
le voyageur grec®” nous montre, réunis dans un bois sacré de
cyprés, appelé le Cranéon, le temple d’Aphrodite surnommée
Melenis ou la Noire, le temple de Bellérophon et le tombeau de
la célébre Lais. Ici le surnom d’Aphrodite nous rappelle que la
théologie orientale confondait dans une méme divinité les idées
de nuit et de génération. Cette observation n’ajoute pas peu de
prix, ce me semble, a un témoignage qui nous apprend que, chez
les Grecs, on avait planté auprés de Vénus la Noire I'arbre
pyramidal et toujours vert, qui, en Asie, était un symbole de vie,
consacré aux divinités génératrices.

Sans sortir de la Corinthie, nous allons trouver, sur les pas
de Pausanias, un exemple de l'attribution de cet arbre a une
antique déesse qui, adorée par les Grecs sous deux noms qu’au
premier apercgu on ne serait pas tenté de rapporter a Vénus, se
confond néanmoins avec cette divinité, tout comme I’Eurynome
des Phigaliens. « Dans 'acropole de Phlionte,*® dit notre guide,®*®
vous verrez d’abord un bois de cypres, puis un temple qui, depuis
les siécles les plus reculés, est I'objet d’une grande vénération.
La déesse qu’on y adore portait anciennement, dans le pays, le
nom de Ganyméda; plus tard, elle prit celui d’Hébé; Homére la
nomme ainsi dans le récit du combat singulier entre Paris®” et
Ménélas, ou il dit qu’elle versait a boire aux dieux, et dans le récit
de la descente d’Ulysse aux enfers, ou il nous apprend qu’elle
était ’épouse d’Héraclés (Hercule). Olen, dans son hymne a Héra
(Junon), dit que cette déesse avait été élevée par les Saisons, et
que ses enfants étaient Arés (Mars) et Hébé. » Plus loin, Pausanias
nous fait remarquer que dans le temple de 'acropole de Phlionte,
aucune statue n’est exposée a la vue du public ni gardée en un
lieu secret. Il ajoute que, pour agir ainsi, les Phliasiens se fondent
sur une tradition sacrée. Je n’insisterai pas ici sur les diverses
circonstances qui, dans ce récit, me donnent lieu de supposer que
la déesse Ganyméda était identique avec la Vénus assyrienne. Je
me bornerai simplement a faire remarquer que le cypreés lui était
consacré, et que son premier nom, comme le passage d’Homére

867, 2,4,
868 . N . _— At

Ou Phliunte, 3 quarante stades environ de Titané, dans la Corinthie.
869 pausanias, 2., 13., 3.

870 plexandre, dans le texte grec.




ou elle est appelée Hébé, nous reporte dans I’Asie occidentale. A
’appui de cette derniére observation je citerai une pierre gravée,
1
phénicienne, qui prouve que I'idée de représenter Hébé versant
u] U upi ut w i
le nectar dans la coupe de Zeus ou Jupiter fut un emprunt fait par
es Grecs aux peuples de sie occidentale. Sur cette intaille,
les G les de I'A: dentale. S tte intaill
Baltis ou Beltis est placée, dans la méme attitude, devant Baal
assis sur son tréne.*”’ Une autre intaille phénicienne®”?> nous
montre la déesse assise sur les genoux de Baal et recevant de la
main droite de ce dieu une fleur de lotus, en échange de la coupe
qu’elle lui a présentée et qu’il tient de la main gauche.
D’autre part, des médailles authentiques peuvent apporter

ans la question de 'importation en Gréce du culte du cypres
dans 1 tion de I’ tat G du culte d
associé a celui de Vénus, un témoignage direct et décisif, bien
que personne, 3 ma connaissance, n’ait encore invoqué ce
témoignage pour éclaircir I'histoire du cyprés ou la légende
de la déesse. Le type de ces médailles a de plus, 3 mes yeux,
avantage de montrer comment, dans le cadre si resserré du
I tage d t t, dans le cad d
revers d’'une monnaie, 'antiquité savait, a I'aide de symboles
empruntés aux formes géométriques, aux nombres et au régne
végétal, exprimer simultanément plusieurs idées théologiques
et cosmologiques de l'ordre le plus élevé. Les piéces dont
j'entends parler appartiennent a la numismatique de la ville
d’Apollonia, en Illyrie, colonie de Corinthe, et, par conséquent,
fille d'une métropole et d’une province ot nous venons de trouver
plus d’une trace du culte de Vénus, du culte du cypres, et de
I'influence exercée par I'Asie occidentale sur les croyances et
les usages religieux de la Gréce. Ce sont de grands bronzes, a
I'effigie de Septime Sévére, de Julia Domna et de Géta, qui jamais
n’ont été décrits ou figurés avec exactitude.’’”” Leur revers est
uniforme; il nous fait connaitre un édifice religieux dont aucune
description, aucun autre dessin ne nous est parvenu, et dont
les ruines sont encore a découvrir. Cet édifice, certainement
érigé dans Apollonia, d’aprés un modéle apporté de Corinthe,
est un temple tétrastyle, orné de sept cypres, et ou l'on voit,
assise sur un trone, une divinité féminine, qui n’a jusqu'a ce
jour recu aucune dénomination mythologique dans les recueils

ez Voy. mes Recherch. sur Vénus, atlas, pl. 14 B, n° 1.

572 bid, ibid. ne 3.

573 Voy. plus loin, p. 228, note 1.




de numismatique ou d’archéologie. Cette circonstance, la
construction de I’édifice, la statue de la déesse, les accessoires,
tout concourt a recommander un tel type a notre attention. Je
place sous les yeux de la Compagnie®”* le dessin d’un grand
bronze a I'effigie de Julia Domna,?” ou ce type est reproduit dans

un état de conservation qui ne laisse aucune incertitude sur les

détails que nous avons a examiner.*”°

Le fronton du temple est triangulaire, et 1’entablement
supporté par quatre colonnes; ce qui, a mon avis, dut
originairement exprimer que la divinité adorée dans un temple
de cette forme était revétue d’un triple caractére et présidait
aux quatre éléments, qui sont les agents de la création et de la
reproduction, et, pour ainsi dire, les quatre soutiens du monde
créé. Telle fut Vénus en Orient et en Occident. Reine, tout a la
fois, du ciel, de la terre et des enfers,*” et divinité génératrice,
elle avait, parmi ses attributs, les quatre éléments; les nombres
trois, quatre et sept lui étaient consacrés; et si nous trouvons
ici un globe sculpté sur le fronton, au centre du tympan, il doit
nous rappeler que fréquemment, a la méme place, on voit un
globe semblable sur les médailles asiatiques dont le revers
représente le temple d’Astarté.*”® Dans I'un et I'autre cas, nous
ne pouvons oublier qu’a Aphaques, dans le Liban, le jour de la
féte de la déesse, on faisait paraitre dans les airs un globe de
feu.’”” Deux grands cyprés pyramidaux s’élévent, 'un a droite,

874p).8.,n° .

875 " original appartient au médaillier de la Bibliothéque impériale, oi j'ai pu aussi examiner les grands
bronzes frappés a Apollonia en honneur e Septime Sévére et de Géta, que j'ai cités plus haut.

876 . . ) N A
Le docte Eckhel ne fait aucune mention de ce type. Il n’est pas reconnaissable dans les descriptions

ou les dessins qui ont été publiés des trois grands bronzes ol il se reproduit uniformément. Dans le Musée
Arigoni (t. 1., tab. 8., n. 119), le texte, d’accord avec un dessin trés-inexact, décrit ainsi le revers du grand
bronze de Julia Domna : « Temple tétrastyle, dans lequel est Jupiter assis; de chaque c6té, un arbre. » Plus
loin, dans le méme ouvrage (t. 4., tab. 10., n. 51), le revers du grand bronze de Septime Sévére est décrit
en ces termes : « Temple tétrastyle, dans lequel est Jupiter assis, tenant de la main droite une patére, et
de la gauche une haste; autour du temple, des arbres.» Mionnet, malgré son exactitude habituelle, ne
commet pas moins une erreur tout aussi grave. Oubliant que, dans le deuxiéme volume de sa Description
de médailles (p. 34, n° 67), il avait décrit ainsi le revers du grand bronze de Julia Domna : «Femme assise
a gauche, dans un temple tétrastyle, le chapiteau orné de cyprés; de chaque cété, un cyprés,» I'habile
numismate ne s'apercoit pas que ce type est exactement reproduit au revers d’un grand bronze frappé,
enI'’honneur de Géta, dans la méme ville d’Apollonia. Il décrit succinctement ce dernier revers, en disant
(Suppl. 3.,327, n° 105) : «Jupiter assis dans un temple tétrastyle; de chaque c6té, un cyprés.»

877 : e e o A :
Recherch. sur Vénus, p. 43, 44, 72, 74, 75, 226, 227, 238-240. Mithra était revétu de ce méme triple

caractére (Mém. de I’Acad. des inscr. nouv. série, t. 14., 2° part. p. 68, 173).

8780y. le n° 2 de la pl. 8 cijointe. Voyez aussi mes Recherches sur Vénus, atlas, pl. 1., n° 9; pl. 4., n° 5; pl.

15.,n°7; pl. 35.,n°5 1,2, 3 et 11.

879, . ’ S 5 . . o
Zosime, Histor. 1.,58., 4 et 5; ed. (Histor. ecclesiast. 2., 5.), au lieu d’un globe




I'autre a gauche du temple; ils représentent symboliquement le
soleil et la lune, et nous raménent aux deux cyprés qui, sur la
face antérieure du tréne votif de la déesse de Syrie,*® tiennent
lieu de ces deux astres, et aux deux autres cyprés qui, sur les
médailles impériales de Perga,® sont surmontés, 'un de I'image
du soleil, 'autre du croissant de la lune. Mais, de plus, au revers

du grand bronze frappé a Apollonia, cinq petits cyprés s’élévent
derriére le sommet et les deux cotés inclinés du fronton du

temple. La, comme sur un monument étrusque® et sur deux

bas-reliefs mithriaques dont je parlerai plus loin, ils sont les
emblémes de cinq des sept planétes que comptaient les anciens,
en y comprenant le soleil et la lune. Trés-fréquemment les
cylindres et les cones asiatiques que je rapporte aux mystéres de
la Vénus assyrienne ou aux mystéres de Mithra, représentent
aussi les sept planétes, mais sous la forme de sept petits globes,
ou de cinq petits globes placés auprés de I'astérisque du soleil
et du croissant de la lune. Sur les monuments mithriaques
d’époque romaine, les sept planétes sont figurées, tantdt par sept
cypres,®® tant6t par sept autels allumés ou non,® tantdt par
cinq astérisques accompagnés du soleil et de la lune,®® tantdt
enfin par sept astérisques.’® Dans ces deux derniers cas, les
sept planétes sont sculptées sur le manteau (candys) méme de
Mithra. C’est donc au milieu d’'un temple orné des sept planétes
symboliquement représentées, qu’était placée l'image de la
déesse adorée a Apollonia. Le long sceptre qu’elle porte de la
main gauche, la patére que probablement elle tenait de la
main droite, mais qui est cachée par une des quatre colonnes,
I’'arrangement des cheveux, 'agencement de la draperie, qui
s’enroule au bas des reins, de maniére 2 laisser nu le haut du
corps, toutes ces particularités, ajoutées au témoignage qui
résulte du globe et des sept cypreés, nous autorisent a reconnaitre
ici Vénus représentée avec son triple caractére de reine du

de feu, parle d’un feu semblable 2 une étoile.
880 dessus, p. 51-58, et pl. 5., n° 1.
&3l Ci-dessus, p. 55, 56, et pl. 14.,n°° 1 et 2.
882
Voy. pl. 13.,n° 5.
883 .
Voy. mes Recherch. sur Mithra, atlas, pl. 92.
884 1hid. pl. 78.,n° 1; pl. 79., n° 2; pl. 96., n°S 1 et 2.
885 ioy. mes Recherch. sur Mithra, atlas, pl. 80., n° 1.
886 1bid. ibid. ne 2.




ciel, reine de la terre et reine des enfers, et avec son caractére
aussi de divinité génétrice ou génératrice. Rapprochée du type
des médailles autonomes de Nagidus de Cilicie, dont j’ai parlé
plus haut,®” I'image qui est sous nos yeux justifie pleinement
la dénomination que je propose de lui appliquer. Bien plus,
dans sa pose, dans son ensemble et dans quelques-uns de ses

détails caractéristiques, elle nous offre la preuve que, comme la
Vénus de Nagidus figurée sur la médaille n° 9 de la planche 8, la
Vénus d’Apollonia est due a I'imitation d’'un modéle asiatique,
modifié et embelli par le goiit et I'imagination des Grecs.**® Si des
médailles frappées en Illyrie sous la domination romaine, nous
remontons aux monnaies autonomes d’Apollonia, de Dyrrachium
ou Dyrrhachium, de Corcyre, et a celles que Mionnet®® attribue a

Euchélies ou Enchéli d’lllyrie,*® nous voyons méme Corinthe

répandre au loin, sans les avoir modifiés, d’autres types quelle
avait directement regus de I’Asie occidentale. Citons surtout la
vache allaitant son veau, groupe qui, en Orient, représentait
symboliquement Vénus et I'’Amour, et qui se fait remarquer, avec
divers accessoires, sur les monnaies autonomes dont j’entends
parler.®”!

Non loin de Corinthe, a Sicyone, furent frappées, a I'effigie
de Plautille, épouse de Caracalla, deux monnaies de bronze, I'une
de moyen module,*? 'autre de petit module,*”® qui nous offrent
chacune un nouvel exemple de I'attribution du cyprés a une di-
vinité adorée dans une cité grecque. Je joins ici®* un dessin de
la premiére de ces deux piéces, d’aprés 'exemplaire bien conser-
vé qu’en posséde la Bibliothéque impériale.’* Sur cette monnaie,

887 (i dessus, p. 29-31.

888 1 retrouve 'imitation du méme modele, avec la légende VENUS FELIX, au revers d’un joli quinaire
d’argent, frappé en I'honneur de Fausta, épouse de Constantin le Grand. Il est reproduit sous le n° 4 de la
pl. 26 de mes Recherches sur Vénus, d’aprés un dessin dont je suis redevable a I'obligeance et au talent de
M. E. Carlier. Cf. le bel aureus de la Bibliothéque impériale que j’ai publiée (ib. pl. 21 A, n° 11). On y voit, au
revers de la téte d’Hadrien, Vénus assise sur son trone et entourée de la légende VENERIS FELICIS.

889nescn'p:. deméd. 2., 44, n° 165; Suppl. 3., 353, n° 315; pl. 12., fig. 8.

89011 Iabbé Cavédoni (Bulletino del Inst. arch. n° 12, déc. 1841, p. 190) ’admet pas cette attribution.
1l penche a classer les piéces dont il s'agit parmi les monnaies archaiques de Corcyre ou d’Apollonia, ou
méme d’un Dyrrhachium d’Epire, dont je ne trouve aucune autre indication.

891yoy. Mém. de PAcad. des inscrip. nouvelle série, t. 15., 2° partie, p. 267, 268. Recherches sur Vénus, p.
165-168; atlas, pl. 14 G, n° 9-13, 18; pl. 14 H, n°S 2-6. Cf. ibid. n° 9.

&2 Mionnet, Suppl. 4., 172, n° 1141.

89314, ibid. n° 1142.

£ PL. 7.,n° 3. C’est le n° 1141 de Mionnet.

895 . : . £daills .
Un second exemplaire se trouvait autrefois dans le médaillier de feu M. Allier de Hauteroche.




comme sur I'autre,** on voit, au revers, un petit temple tétrastyle,
sans statue, érigé au sommet d’un rocher placé entre deux statues
terminées en gaine et représentant chacune un méme dieu bar-
bu. A c6té de I'une et de 'autre de ces deux statues, s’éléve un
beau cypreés pyramidal. Une grande incertitude régne sur la divi-
nité dont elles nous offrent I'image et a qui avait été dédié le petit

temple. Mionnet se contente de les désigner ici par le mot termes;
mais en décrivant la seconde monnaie,*”’ il leur applique la déno-
mination d’hermés. M. I'abbé Cavédoni®® se croit autorisé a recon-
naitre sur la premiére, comme sur la seconde, le temple d’Escu-
lape dont Pausanias®”® fait mention dans sa description de Sicyone.
Malgré la déférence habituelle que j’ai pour les décisions d’un juge
aussi compétent, je ne puis m’empécher de placer ici quelques re-
marques qui montreront que son sentiment n’est pas a I’abri de
toute contestation. Et d’abord constatons qu’a Sicyone le temple
dont parle Pausanias n’était pas exclusivement consacré a Escu-
lape. On y voyait, dit-il, outre la statue de ce dieu, celles d’Hypnos
(le Sommeil), d’Apollon Carneius, de Pan, d’Artémis, etc. Il n’en
était pas de méme du temple érigé en ’honneur d’Aphrodite par
les Sicyoniens®® :la déesse y régnait sans partage®® ; sa statue d’or
et d’ivoire, ouvrage célébre de Canachus, la représentait assise;
telle était aussi la pose de la Vénus de Nagidus et celle de la Vénus
d’Apollonia adorée dans un temple tétrastyle, flanqué de deux cy-
prés et surmonté de cinq autres arbres de cette méme espéce. Ajou-
tons que les monnaies autonomes de Sicyone ne laissent aperce-
voir aucune trace du culte d’Esculape, et que, parmi les médailles
impériales de la méme ville, deux seulement nous rappellent ce
culte.’®® Au contraire, une multitude de monnaies autonomes ou
impériales de Sicyone attestent, par les types les plus expressifs,
quele culte d’Aphrodite, d’Hermes®® et d’Eros, ou les cultes réunis

896 . bt . P ) ) i, ’
N° 1142 de Mionnet, décrit par ce numismate d’aprés I'exemplaire qui appartenait 2 feu M. J. Mil-

lingen.
897\ 1142.
898 Spicileg. numism. p. 92, 93.
895,10, 2et 3.
990 usanias, 2., 10., 4.

1 o N M Y 4
9% yne statue d’Antiope avait seule obtenu la faveur d’étre placée dans ce temple avec la statue
d'Aphrodite.

2., N . . B 2 P
992 une, au revers de la téte de Géta (Mionnet, Descr. de méd. 2., 201, n° 382), représente Hygie; I'autre,

au revers de la téte de Caracalla (Vaillant, Numism. grec. p. 110), porte I'image d’Esculape.

993 ¢ revers d’une médaille de Caracalla, frappée 3 Sicyone (Mus. Arig. 1., 9, n° 129), offre pour type une




d’Aphrodite et d’Apollon, étaient la religion dominante chez les Si-
cyoniens, comme chez les Corinthiens. Si, d’autre part, nous nous
rappelons qu’'Hermés ou Mercure, tout comme Esculape et Jupi-
ter, fut représenté par des statues terminées en gaine; et si nous
remarquons qu’ici les deux statues ainsi fagonnées ne sont point
accompagnées du symbole qui habituellement sert a caractériser

Esculape, un serpent enroulé ou non autour d’un béton, il ne res-
tera guére plus de raison de rapporter a ce dieu plutdt qu’a Her-
mes ou a Aphrodite le petit temple qui se voit sur notre médaille.
Car les témoignages ne nous ont pas fait faute pour établir que
I’antiquité attribuait le symbole du cyprés a Hermés et a Zeus ou
Jupiter, aussi bien qu’a Esculape. Les deux arbres de cette espéce
que nous trouvons ici plantés auprés des deux statues en gaine ne
peuvent donc résoudre une question qui me parait devoir rester
longtemps indécise. Toutefois je n’ai encore produit, quant a I'at-
tribution du cyprés a Esculape, que le témoignage indirect qui ré-
sulte d’'un revers gravé sur quelques médailles impériales d’Epi-
daure, dont I'attribution a méme été le sujet d’'une longue contro-
verse entre les numismates.”* Il convient a tous égards que nous
interrogions ici les autres monuments de la Gréce. Je n’en trouve
qu’un a citer. C’est un antique temple d’Esculape, dont I’enceinte
était intérieurement ornée d’une plantation de vieux cypres. Situé
aTitané, non loin de Sicyone, ce temple, selon Pausanias,’ renfer-
mait une statue d’Hygie, et avait, disait-on, été fondé par Alexanor,
fils de Machaon et petit-fils d’Esculape lui-méme.

Parmi les personnages mythologiques dont la Greéce
avait recu la légende avec les divinités, les systémes religieux,
les sciences et les arts importés de I’Asie occidentale en
Europe, Cyparisse n’est pas le seul que les traditions grecques
nous montrent métamorphosé en cyprés. Personne n’ignore
quEtéocle passait pour avoir, le premier, institué en Béotie des
sacrifices en I’honneur de Charis,”® I'une des trois Graces,
c’est-a-dire en I'’honneur d’Aphrodite elle-méme, puisque,
dans I'lliade,”” Homére donne le nom de Charis a I'épouse

statue d’Hermés terminée en gaine.

904 :
Voyez ci-dessus, p. 194-196.
205 2.,2.,6.

996 Théocrite, 16., 104. Scoliaste de Pindare, ad Olymp. 14., 1. Pausanias, 9., 35., 1. CF. K. 0. Miiller. Orcho-
men. p. 134, 177.

90718., v.382. Cf. Pausan. 9., 35., 4.




d’Hépheestus ou Vulcain. Personne n’ignore non plus que la
Béotie est précisément la province ou les Phéniciens, conduits
par Cadmus, avaient importé le culte de la Vénus assyrienne, et
trés-probablement, avec ce culte, le symbole du cyprés pyramidal.
Or il est dit, dans un passage curieux des Géoponiques,”®® que les

filles d’Etéocle, pendant qu'elles dansaient en I’honneur des

Déesses, c’est-a-dire Déméter et Cora, tombeérent dans un puits,
et furent changées en cypreés, par la miséricorde de Ghé, la déesse
de la Terre. Ces filles d’Etéocle, appelées ici, pour cette raison,
les Cyprés, kundpicool, sont désignées ailleurs®® sous le nom
de Charites, x&piteg. Par 1a nous acquérons la preuve qu’on les
assimilait aux Graces; et deés lors nous sommes autorisés a croire
que les compagnes fidéles de la déesse appelée Cyprés®® avaient
réellement pu, comme Vénus, étre surnommées elles-mémes
Cyprés, et, comme elle aussi, étre représentées sous la forme
symbolique du cyprés; car Vénus, je le répéte, est ’ainée des trois
Graces, de méme qu’elle est I'ainée des trois Parques.’* Les filles
d’Etéocle, ou plutét Vénus et les deux autres Graces, composaient
donc une triade qui, chez les Béotiens, était symboliquement
représentée par trois cyprés, comme ’était, chez les Syriens et,
selon toute probabilité, chez les Phéniciens, la triade formée de
Vénus, du soleil et de la lune. N’avons-nous pas reconnu cette
derniére triade dans les trois cyprés qui ornent la face antérieure
du tréne votif de la Déesse de Syrie, que j’ai décrit plus haut®*??

A leur tour, les myrtes de Vénus furent parfois appelés
les Charites, xépiteg : nous I'apprenons de quelques anciens
commentateurs d’Homeére.’®> D’autre part, en méme temps que
les filles d’Etéocle ou les trois Graces recevaient le nom de Cyprés,
Kundpioool, on appliquait I'épithéte de nap@évor, les vierges, aux
grands cypres qui, a Psophis en Arcadie, entouraient le tombeau
d’Alcmeeon, fils d’Amphiaraiis.”** Les rapprochements que je
viens de faire semblent attribuer a cette épithéte une origine

20811, 4.

999 y5y. Eustathe, Didyme et les Scoliastes publiés par d’Anse de Villoison, ad Homer. Iliad. 5., 51.
910 3 outh, Brathy, Cypris. Voy. ci-dessus, p. 88-91.
9 R ocherches sur Vénus, p. 59, 60, 98.

912 ;i dessus, p.51-58;p.5.,n°° let2.

913115 sont indiqués dans la note 4 e la page 234.

914 . I e S Apai 9 e 4 . 3
Pausanias, 8., 24., 4. — Selon cet écrivain, ces cypres étaient d'une telle hauteur qu'ils dérobaient 3
la vue la montagne ou la colline située auprés de Psophis.




préférable a celle que veulent lui reconnaitre les commentateurs
de Pausanias, lorsqu’ils disent que les cyprés du tombeau
d’Alcmzeon étaient appelés les vierges, mapOévor, parce qu’on ne
les coupait jamais. Nous verrons, dans la deuxiéme partie de ces
Recherches, comment les cyprés sculptés sur les monuments
funéraires des Etrusques peuvent justifier Iinterprétation

mythologique que je propose de substituer a cette explication.
Remarquons ici qu’Amphiaraiis avait obtenu les honneurs
divins, un autel, un temple méme et un oracle.””®> Remarquons
aussi que la légende de son fils parait étre intimement liée a
celle d’Aphrodite, la déesse qui présidait a I'empire des morts,
comme aux initiations, dont le supréme degré était 'apothéose.
Alcmzeon avait eu en sa possession le fameux collier d’Eriphyle.**¢
1l le donna a sa femme Alphésibée, dans cette méme ville de
Psophis, o1 I'on voyait un antique temple dédié 3 Vénus-Erycine
et le tombeau d’Ampbhiaraiis, mort avec les honneurs insignes de
I'apothéose.

Deux autres faits, rapportés par Athénée,”’ concourent
plus directement a établir que, chez les Grecs, le cypres était, en
particulier, consacré a Aphrodite. Cet auteur, dans la description
qu’il fait de deux élégants et somptueux navires, construits, I'un
pour Ptolémée Philopator, 'autre pour Hiéron, nous apprend que
ces navires contenaient chacun un Aphrodisium. Dans le premier,
appelé le Thalamégus, le petit temple, ou, comme nous dirions,
la chapelle d’Aphrodite, ornée d’une statue de la déesse, était
placée au-dessus d’une vaste piéce a colonnes, renfermant trente
lits. Le fit de chaque colonne avait été fait avec du bois de cypres
tiré de Milet, colonie fondée dans I'lonie par les Crétois; les
chapiteaux, d’ordre corinthien, étaient composés d’or et d’ivoire;
le plafond, également de bois de cypres, attirait I'attention par
ses ornements sculptés et dorés. Dans le second navire,™®
construit a Syracuse par le célébre Archimeéde, les lambris et le
plafond de I’Aphrodisium étaient de bois de cypreés. Ce lieu, tout
resplendissant de pierres précieuses, et orné de peintures, de

7

1504.1,,34,,1-3.
918 pausanias, 8., 24., 4.

917 Deipnosoph. 5., p. 204, 205, 207 ed. Casaubon. — Au liv. 9., p. 402, Athénée rapporte un fragment de
I'Hippotrophus de Mnésimaque ol il est parlé de lits dont le dais plaqué avec du bois de cypres, 6dAapor
Kumapiosépogor.

918, ., , - i . g, —
Athénée (ouvrage cité, 5., p. 207) emprunte ici 2 Moschion les traits principaux de la description de

ce second navire.




statues, de vases de formes diverses, ne renfermait que trois lits.

Hermippe, dans un passage dont j’ai déja dit quelque chose,
s’exprime de maniére a nous donner lieu de croire que le cypreés py-
ramidal ne fut pas seulement attribué aux dieux et aux déesses que
j’aiindiqués par leurs noms, mais a toutes les divinités de ’antiqui-
té qui présidaient aux choses du ciel et de la terre, toict Ocoiorv,
dit le philosophe grec.’*® Servius semble partager I'opinion d’Her-
mippe, lorsqu’il rapporte que Cyparisse fut changé en cyprés « par
la miséricorde des dieux,» misericordia deorum.””® Aussi peut-on
ajouter quelques faits a ceux que déja j’ai cités dans le cours de
ce mémoire, et qui tendent a généraliser I'attribution du cypres,
en nous montrant cet arbre comme le symbole de plusieurs divi-
nités génératrices, miles ou femelles. C’est ainsi que, selon Théo-
crite,””! les statues du dieu Priape devaient étre entourées de cy-
prés, de myrtes et de lauriers. A Byzance, un xoanon représentant
Triton était de bois de cypres.”” Ce dernier usage s’étendit méme
jusqu’aux statues destinées a perpétuer les traits et le nom des ath-
letes vainqueurs aux jeux olympiques®”; et si je n’invoque pas ici
les témoignages qui établissent que le cyprés était consacré a plu-
sieurs divinités infernales, c’est qu’ils trouveront plus naturelle-
ment leur place dans le mémoire suivant.

La Gréce, en empruntant a I’Asie occidentale la coutume
d’attribuer ce symbole aux dieux générateurs, lui avait
aussi emprunté l'usage de prendre le cyprés pour exprimer
poétiquement 1'idée d’'une beauté humaine égale a la beauté d’'un
dieu. Déja nous venons de constater que, dans la Béotie, les Graces
ou les filles d’Etéocle sont changées en cypres, et prennent le nom
méme de Cyprés (xunépiooot), qui est un des noms de Vénus.”*
Déja aussi nous avons vu appliquer a de trés-beaux cyprés la
qualification de vierges (mapBévor), qui appartenait a Vénus et a
Minerve. Disons maintenant que Théocrite,”” voulant peindre

919 . Athen. Epitom. 1., p. 27; ed. Dalech.

920 44, Virgil. Zneid. 3., 680.

921 prrigramm. 4., dans les Analecta de Brunck, t. 1., p. 377.
922 pthén. Deipnosoph. 11., p. 479, 480.

923 pausanias, 6., 18., 7.

4 De méme, dans une autre légende, les Graces se changent en myrte, et nous rappellent que Vénus
était surnommée Myrthia et Myrtea (Plutarque, Quest. roman. Opp. t. 7., p. 87; ed. Reiske. Pline, H. N. 15.,
36.,2).

925 14yll. 1., 30.




la beauté d’Héléne, fille de Léda, compare cette princesse a un
cypres, c’est-a-dire a Vénus, si nous prenons cette comparaison
dans son acception symbolique. De son cdté, Anacréon souhaite
un bel époux a une femme, en lui disant : «Qu’un beau cypreés
croisse dans votre jardin.””® » Enfin Aristénéte, dans une de ses
lettres,””” compare au cyprés et au palmier le port de Lais.

Bien des siécles aprés ces divers auteurs, une princesse qui a
pris rang parmi les écrivains byzantins, Anne Comnéne, croit

nous donner, dans son Alexiade,’”® I'idée la plus avantageuse de la

taille et du port de Marie, épouse de Michel Ducas, en comparant
aussi cette princesse a un cyprés. Cet usage s’est perpétué d’age
en age chez les Grecs. Au 12¢ siécle, dans le roman des Amours
de Rhodante et Dosiclés,’” un moine grec, Théodore Prodrome,
compare la jeune fille tout a la fois au cyprés et a la vigne qui
s’enlace aux arbres. De nos jours, dans les chansons et les autres
poésies légéres des Grecs, il n’est pas rare de trouver la taille et le
port d’une jeune beauté ou de son amant comparés de méme
au cyprés. Pouqueville, Fauriel, et plus récemment M. le comte
de Marcellus,” en ont cité plusieurs exemples. Firdousi et
tous les poétes arabes ou persans, j'en ai déja fait la remarque,
emploient la méme comparaison pour rehausser les mérites des
personnages, hommes ou femmes, dont ils célébrent les actions.
On voit ici une preuve remarquable de I'influence exercée par le
langage hiératique ou symbolique sur le langage des poétes : en
Occident, comme en Orient, le cyprés devint 'embléme de la
beauté, parce qu’il était 'embléme des dieux, des déesses, et, en
particulier, le symbole de Vénus, de la déesse dont la beauté
avait mérité la pomme. Sous la plume éloquente et sévére de nos
écrivains sacrés, le cyprés est ’embléme de la divine sagesse,”"
ou un terme de comparaison, qui sert a élever au-dessus des
autres hommes le pontife du vrai Dieu.”*

926 K unprrrog meqiKot oed Evi kije (0. 65., v. 15).
9271b. 1., epist. 1., p. 5; ed. Boissonade.

928 iv. 3., p. 74.

929Liv. 2.

930 . ) A @
Chants da peuple en Gréce. Paris, 1851, 2 vol. in-8°. M. de Marcellus, dans le deuxiéme volume (p. 434,
B’), rapporte uv distique populaire qu'il traduit ainsi : « Quand le cyprés a brillé, sa racine embaume. Dés
qu’un coeur est amoureux, tout le monde s’en apercoit.»
931 o
Ecclesiastic. 24., 27.

P2 1bid, 50.,11.




Au témoignage des monuments de 'art et des traditions
écrites qui nous montrent combien fréquemment les Grecs firent

du cyprés un symbole religieux non funéraire, viennent se joindre
des renseignements topographiques et quelques observations qui
vont nous révéler combien aussi furent nombreux, sur le sol
antique de la Gréce, les lieux dont la dénomination dérivait ou
d’une divinité éponyme, appelée du méme nom que le cypres,
ou d’un bois de cyprés consacré par la religion. M. Avellino®*
n’hésite point a reconnaitre que chaque cupressetum se liait a un
mythe; mais il admet que le mythe avait pu étre postérieur a
la plantation; c’est-a-dire que, selon lui, le cupressetum aurait
parfois été planté sans un but religieux, et ne serait devenu plus
tard l'objet de la vénération des peuples que lorsqu’on l'aurait
rattaché a un mythe quelconque. Je ne partage pas, je I'avoue,
cette maniére de voir; et, 2 mon grand regret, je me trouverais
ici en complet désaccord avec le savant académicien de Naples,
s’il ne terminait son observation par cette conclusion, dont je
prends acte : «Il est toujours siir qu’une idée religieuse se trouve
associée au cupressetum, et qu’on peut en suivre les traces avec
une certitude suffisante.”®* »

Malgré la variété que cette judicieuse remarque semblerait
nous promettre dans la revue topographique que je vais
entreprendre, je demande d’avance pardon a I’Académie de la
sécheresse et méme de la monotonie des détails ol je serai obligé
d’entrer. J’ai besoin, en cette occasion, plus encore qu’en toute
autre, de solliciter et d’obtenir son indulgence.

Une ville du nom de Cyparissus (Kunépiocog ou Kunapiosode)
et une autre appelée Cyparisséeis (Kumapiooneig) existaient
en Gréce longtemps avant la guerre de Troie. Homére”* les
mentionne toutes deux. La premiére était située dans la Phocide,
sur le mont Parnasse, prés de Delphes; suivant les uns, dit le
chantre immortel de I'lliade, elle devait son nom a l'arbre
que produit son territoire; selon d’autres, au héros Cyparisse.
Plus tard, elle fut nommée Apolloniade (AmoAAwvidg), au dire

933,
Mémoire cité, p. 11, 12.

934 . . . . . .
«E sempre sicuro che una idea religiosa venne ad esse associata, e di questa possono andarsi deter-
minando con sufficiente certezza le trace.»

935 Jliad, 2., 519, 593. Dicéarque, "EAAGS. &vayp. p. 17, edit. Rom. Strabon, Geograph. 9., p. 423. Stace,

Thebaid. 7., 344. Pausanias, 10., 36., 3. Etienne de Byzance, v. Kun&piooog. Eustathe, ad Homer. Iliad. 2., 519.




d’Eustathe”s et d’Etienne de Byzance,””’ et Anticyre, d’aprés une
tradition recueillie sur les lieux par Pausanias.”*® Ce voyageur
ajoute que, dans la liste des Phocéens, Homére a préféré la
désigner sous son ancien nom de Cyparissus, quoique déja
elle portat celui d’Anticyre, qu’elle avait recu d’Anticyrée,
contemporain d’Hercule. Dicéarque®”® et Strabon’® ne la
mentionnent que sous le nom de Cyparissus. Le second de ces
deux écrivains la place au-dessous de Lycoréa, et semble la
réduire a la simple condition d’un bourg ou d’un village.*** Pour
concilier entre eux ces divers témoignages, il faut croire que la
ville dont je parle s’appela successivement Cyparissus, Anticyre
et Apolloniade, et qu’elle avait tiré son premier nom, soit d’'un
cupressetum consacré a Apollon, soit du dieu lui-méme, si, a
I'exemple de la déesse appelée Bérouth, Brathy et Cypris, ce dieu
avait requ un nom identique avec celui de 'arbre que les Grecs
connurent sous la dénomination de kvndpiocog ou kumdpitTog
(cyparissus). La place qu’occupait la ville sur le mont Parnasse,
consacré a Apollon et aux Muses; la quantité de cypres dont elle
était entourée; le soin qu’a eu Pindare®** de nous apprendre que
les lambris du temple d’Apollon a Delphes étaient de bois de
cypres; les autres traditions et les monuments figurés qui nous
montrent cet arbre au nombre des symboles du méme dieu; le
nom de Cyparisse imposé au jeune héros changé en cypreés par
Apollon; et enfin la dénomination d’Apolloniade substituée a celle
de Cyparissus : telles sont les considérations qui peuvent justifier
mon sentiment. Disons cependant que la divergence d’opinion
signalée par Homére n’a pas cessé de se manifester parmi les
écrivains grecs postérieurs, qui ont recherché I'origine du nom
de la ville de Cyparissus : les uns le font dériver simplement du
grand nombre de cyprés qui entouraient cette antique cité; les
autres, de son fondateur, appelé Cyparisse et supposé fils de

936 "
Loc. cit.

937 .
Loc. cit.

938 .
Loc. cit.

939 .
Loc. cit.

&0 Loc. cit.
941 5elon Wheler (Voyag. de Zanthe & Athénes, t. 2., p. 355, 356), ce bourg aurait été remplacé par Arachova
ou Arachovi.

242 pythic. 5., 52.




Minyas et frére d’Orchoméne.”*® Mais cette derniére version
est en faveur de ma conjecture, car de nombreux exemples
analogues nous autoriseraient, dans ce cas, a considérer le nom
du fondateur comme un de ceux que portait Apollon lui-méme.
La ville appelée Cyparisséeis par Homére était située dans les
états de Nestor.”** M. Avellino®* croit qu’elle correspond a celle

quEtienne de Byzance désigne sous le méme nom et qu'il place

en Messénie. Selon Heyne,*® remarque-t-il, la Cyparisséeis d’Ho-

meére se confond avec la Cyparisséeis de Strabon,’”” également si-
tuée dans les états de Nestor et batie sur le territoire de la Triphy-
lie, aux confins de la Messénie.**® Cette identité n’est pas mise en
doute par I’habile traducteur francais de Strabon, M. de Laporte
du Theil. Toutefois le savant napolitain, aprés avoir assimilé, non
ala Cyparisséeis d’'Homére, mais a celle de Messénie,’*’ la Cyparissia
mentionnée par Diodore de Sicile, dans son 15° livre,’*° se montre
disposé®* a identifier celle-ci avec la Cyparisséeis de Strabon, bien
que K. 0. Miiller,*** observe-t-il, n’ait pas hésité a rapporter a la
Cyparissia de Messénie le passage de Diodore, comme déja 'avait
fait le docte Eckhel.”*®

Les commentateurs d’'Homére, de Strabon et de Pausanias
ont tous reconnu que la concordance des témoignages de
I'antiquité touchant les villes grecques qui s’appelérent
Cyparisséeis ou Cyparissia, présente de graves difficultés. Les
passages du géographe grec ne sont pas eux-mémes exempts
d’obscurité. Cependant, apreés les avoir examinés avec attention,
il me parait probable que Strabon distingue deux Cyparissia, I'une

943nidyme et Eustathe, ad Homer. Iliad. 2., 519. Strabon, ubi supra. Etienne de Byzance, ubi supra.

94 iod) 2., 600, 601.
945 \émoire cité, p. 9; p. 10, note 5.
946Ad Homer. Iliad. 2., 593.

947 Geograph. 8., p. 345, 348, 349.

948 1 ans ses Recherches géographiques sur les ruines de la Morée, feu M. Puillon Boblaye, officier su-

périeur d'état-major, ne fait pas une mention particuliére e cette Cyparisséeis de Triphylie. Il se borne 2
dire (Expéd. scient. de Morée, sect. des sciences physiq. t. 2., p. 134) : «Les deux distances de la table théodo-
sienne : Olympia-Samaco 15. et Samaco-Cyparissa 24. sont, la premiére, fautive, et, la seconde, parfaitement
exacte.» — Au lieu de I'ablatif Samaco, les cartes rédigées par les géographes modernes portent Samicum.
949 \émoire cité, p. 9.

950 Chap. 67.
951, ., . "3

Mémoire cité, p. 9, note 9; p. 10, note 5.
952 Das neue Rhein. Mus. t. 2., p. 171.

953p.N. 2., 276.




5

dans la Phocide,”® l’'autre dans la Messénie,” non loin de

Pylos, et une Cyparisséeis,”*® qui, dit-il, est déserte et se nomme
aujourd’hui Cyparissia au singulier et au féminin, comme la
Cyparissia de Messénie.”” 1l place Cyparisséeis dans I'ancienne
Macistie, province qui faisait partie de la Triphylie et, par
conséquent, de 'Elide. A cette occasion, il mentionne un fleuve

du nom de Cyparisséeis au masculin.”*® La Cyparisséeis de Macistie
était située au-dela du petit fleuve appelé Néda, et ainsi non loin
du lieu o1 nous avons trouvé, sur les pas de Pausanias, un temple
et un cupressetum consacrés a la Vénus assyrienne ou phénicienne
sous le nom grec d’Eurynome.**®

Pline®®, Ptolémée®®' et Eustathe’®’ mentionnent aussi la
Cyparissia de Messénie. Pausanias,”® qui la nomme Cyparissies,
Kunapiooia, parle d’'une route qui d’Andania conduisait a cette
ville, en passant par Electra. Il nous apprend, de plus, qu’auprés
de Cyparissies on voyait un temple dédié, comme je I'ai déja dit,
a Apollon et a Athéné surnommée Cyparissia, circonstance
qui semblerait nous révéler un nouveau trait de conformité
entre la légende primitive de cette déesse et celle de la Vénus
asiatique. Cyparissies donna son nom a un port, a une riviére, a un
promontoire et a un golfe situés dans son voisinage.’** Ce nom
s’étendit méme aux iles Plota ou Strophades : les anciens les
appellent souvent les iles des Cyparissiens, Kumapisoiwv viicor.

Scylax®® parle d’'un port de la Messénie, qu’il nomme
Cyparissus, Kundpiocog. Ce ne peut étre pour nous que le port

954 Geograph. 9., p. 423.

955 1bid, 8., 349, 359.

956 i, p. 345, 348, 349.

957 ci le texte de Strabon manque de clarté. Le traducteur frangais en fait la remarque, et propose, sans
cependant garantir la correction, de lire : «'une et lautre s’appelaient autrefois Cyparisséeis; mais toutes

deux portent aujourd’hui le nom de Cyparissia.»

958 pnne Comnéne, dans son Alexiade (liv. 6., p. 173), donne 3 un lieu situé en Bithynie le nom neutre de

Cyparissium, Kunapiootov ; mais je ne découvre aucune trace de cette localité dans les géographes anciens,
ni sur nos meilleures cartes de géographie.

959 Ci-dessus, p. 220-234.

9604 N.4.,7.

geL 3., 16.

962 N

Ad Homer. Iliad. 2., p. 297.

9634., 36.,7.

964 N E " £
Strabon, Geogr. 8., p. 359. Pline, loc. cit. Pomponius Méla, 2., 3., 9.

%SGeugn gr. minor. tome 1. (Peripl.), page 16; édition Hudson; (Peripl.), § 46, page 262; édition Gail. —
Voyez (ibid. page 393) les observations de ce dernier éditeur.




de la ville dont il vient d’étre question. On sait que feu M. de
Sainte-Croix’®® avait proposé de corriger le passage de ce
géographe et de considérer Kundpiooog comme une ville située
dans l'intérieur des terres et non comme un port. On sait aussi
que les juges compétents n’ont point admis cette opinion. En
dernier lieu, feu M. Puillon Boblaye®’ a exposé les raisons
trés-plausibles qui le portent a croire que Scylax, dans son
Périple, avait indiqué avec précision la position de Cyparissies de
Messénie, mais que le texte, altéré par les copistes, a été, de nos
jours, restitué d’'une maniére fautive. Selon lui, ce texte devait,
dans 'original, présenter le sens que voici : «La premiére ville de
Messénie est Cyparisse avec un port, ville éloignée de sept stades
de la mer.» L'exploration des ruines situées au lieu actuellement
nommé Arcadia parait avoir démontré a M. Puillon Boblaye qu’en
effet la ville antique ne s’étendait pas jusqu’au port.

Un bois sacré de cypres, dont je ne rencontre aucune mention
dans les auteurs anciens, couvrait jadis les flancs de deux mon-
tagnes situées non loin des ruines de Cenopolis ou Ceenopolis et prés
d’un lieu o1 'on arrive en sortant de Messéne par la porte de La-
conie. La se trouve maintenant un monastére qui porte plusieurs
noms : le couvent des Cyprés, la Trinité, la Panagie de Vourcano. En
avant de cet asile religieux, on voit un bouquet de cypreés; c’est tout
ce qui reste de 'ancien cupressetum.’*®

Dans le Péloponnése, sur le territoire de la province appelée
Eleuthéro-Laconie®® et au fond d’un port aujourd’hui nommé Xy-
1i,”’° existait trés-anciennement une autre cité maritime, du nom

de Cyparissia. Elle était déja détruite a I’époque ol Pausanias visi-
tait la contrée; il parait qu’on donnait aux ruines de cette Cyparis-
sia le nom de cité des Achéens Paracyparissiens, TG Axa1®v T@V
Hapakvrapiooinv.’” Lofficier frangais déja cité les a retrouvées,

966 Mém. de 'Acad. roy. des inscr. t. 44., p. 373 et suiv.

€ Ouvrage cité, t. 2., p. 115.

968 L vpédit. scientif. de Morée, Relation, t. 1., p. 302; atlas, p. vj, cul-de-lampe.

€3 Strabon, Geogr. 8., p. 363.

97%puillon Boblaye, ouvrage cité, t. 2., p. 97. Cf. Leake’s Travels in the Morea, vol. 1., ch. 8. — Selon le
traducteur frangais de Strabon (t. 3., p. 209), les ruines de cette Cyparissia de Laconie seraient situées prés
du bourg appelé Castel Rampano. Mionnet (Suppl. 4., p. 210), d’aprés une autorité qu'il ne nous fait pas
connaitre, applique cette dénomination moderne aux ruines de la Cyparissia, de Messénie; mais Siebélis,
dans son édition de Pausanias, M. le major Leake (ubi supra, ch. 2., 10., 11.) et feu M. Puillon Boblaye (loc.
cit. p. 115), dans deux relations d’une date plus récente, s’accordent  placer les ruines de cette Cyparissia
de Messénie au lieu qui maintenant porte le nom d’Arcadia.

1 . 7 . .
971 pausanias, 3., 22., 7. Voy. K. 0. Miiller, Die Dorier, 3., 2.




et leur reconnait un caractére d’antiquité que ne lui ont pas pré-
senté les ruines d’Asopus,’”? autre ville de Laconie, située non loin
de la cité des Achéens Paracyparissiens.

C’est dans l'acropole d’Asopus que Pausanias®”® nous a
signalé un temple dédié a Athéné Cyparissia. C’est aussi en
Laconie que nous avons vu deux traditions”’* transporter le
mythe de Cyparisse. Un village situé dans la méme province, pres
du promontoire du Ténare, porte encore maintenant le nom
de Cyparisso, ou de Tiparisto, par corruption.””” Enfin je trouve,
dans les Recherches déja citées de feu M. Puillon Boblaye,”®
I'indication d’un joli port, nommé aujourd’hui Kyparissi,””’
et situé sur le littoral de I'ancienne Eleuthéro-Laconie. Tout
concourt, on le voit, 2 nous apprendre que, dés une époque fort
reculée, le culte du cyprés et de quelques divinités qui comptent
cet arbre parmi leurs attributs symboliques était fort répandu
chez les Laconiens, en méme temps que Lacédémone adorait une
Aphrodite armée, dont I'origine asiatique n’est pas douteuse.

Les seuls monuments numismatiques que, jusqu'a ce
jour, leur légende ait permis de rapporter sans hésitation
a une ville grecque du nom de Cyparissia, de Cyparisséeis ou de
Cyparissus, sont des monnaies impériales frappées a I'effigie de
Septime-Sévére, de Julia Domna, de Caracalla, de Plautille et de
Géta; elles portent toutes, au revers, le nom grec KYITAPICCIEQN,
gravé autour de divers types, dont aucun ne nous offre le symbole
du cypres. Les numismates®”® s’accordent a attribuer ces piéces
a la Cyparissia de Messénie; mais un grave dissentiment régne
parmi eux au sujet d’'une monnaie autonome, de grand module,
que Pellerin®® rapporte a Cyparissus de Phocide. Elle a pour

973

2 . s
972 puillon Boblaye, ouvrage cité, . 2., p. 97.
973 .
Loc. cit.
4
o7 Ci-dessus, p. 201, note 4; et p. 205.

975 Crest 1a que fut trouvée une inscription grecque, que M. Boeckh, d’aprés Pouqueville, rapporte dans
son Corpus inscript. greecar. t. 1., p. 645, n° 1317.

97 uvrage cité, t. 2., p. 102.

977 . 1 . " .. . . +
Jignore si ce nom mod. p le nom antique; et je remarque que feu M. Puillon

Boblaye (loc. cit.), tout en se décidant, d’aprés I'autorité de Pt ée, et contrail au de
Niger, a placer 'ancien port, appelé Cyphanta, au lieu actuellement nommé Kyparissi, avoue qu'il n’a trouvé
13 aucune trace de ville ancienne. «Le joli port de Kyparissi, dit-il, est entouré de palzokastro du moyen
4ge, qui ont pu faire disparaitre les ruines antiques.»

978

Eckhel, D. N. 2., 276, 277. Mionnet Descript. deméd. 2., 212,213, n°S 31-33, Suppl. 4.,210-212, n°S 20-31.
M. I'abbé Cavédoni, Spicileg. numism. p. 97.

979 Rec. de méd. de peuples et de villes. — Eckhel, qui n’avait pas eu la médaille sous les yeux, la rapporte




type, au revers de la téte d’Apollon, un trépied placé dans une
couronne, et pour légende un nom, en partie effacé, dont ce
savant lit les premiéres lettres : KYIIA ... Mionnet® croit devoir
adopter cette lecture et cette attribution, tout en prévenant ses
lecteurs que quelques antiquaires rangent la médaille parmi les
autonomes de Cyzique de Mysie. Aprés lui, feu M. du Mersan,

981

au lieu de KYTIA ... , ou de KYZI ... , a proposé de lire : KYTEI ... ,
et de restituer cette piéce a Cytinium, ville de la Doride. Plus
récemment, M. Avellino®® s’est prononcé contre 'opinion de
Pellerin; mais il n’approuve ni ne combat celle de M. du Mersan,
et il s’abstient de nous faire connaitre son propre sentiment. Ce
n’est pas 4 moi qu’il appartient de décider la question.

En Occident, Cypresseta®® me parait étre la derniére ville
qui nous présente uu nom analogue a ceux des diverses cités
grecques dont je viens de parler. Elle était située, dans la Gaule
narbonnaise, entre Arausio et Avenio, au lieu actuellement nommé
le Pont de Sorgues.”®* Mais on ne posséde aucun renseignement sur
I’époque de sa fondation, ni sur I'origine de son nom; et, & ma
connaissance, nos médailliers ne renferment pas une seule piéce
que I'on puisse rapporter a cette ville.

Selon un antique usage, qui se révéle dans un grand nombre
de prescriptions thérapeutiques indiquées par les médecins
grecs, ceux-ci et, a leur exemple, les médecins latins attribuaient
plus d’'une vertu médicale au cyprés, de méme qu’a quelques
autres arbres ou plantes que la religion avait consacrés aux dieux.
Ces vertus médicales, vraies ou supposées, étaient d’ordinaire en
rapport avec les fonctions ou attributions dévolues a chaque
divinité. Un tel usage, n’en doutons pas, avait pris naissance dans
I’Asie occidentale; et les peuples de cette vaste contrée I'avaient
introduit dans la Gréce, en y important, avec leurs systémes
religieux, toutes leurs connaissances scientifiques comprises
sous la dénomination unique de théologie, la science universelle.
Les noms que donnaient les Grecs aux diverses productions des
trois régnes de la nature en fourniraient plus d’une preuve; mais

A Cyparissus du mont Parnasse, prés de Delphes, en se bornant 2 citer et a copier Pellerin. (Voy. D. N. 2., 193).
980 . s
Descript. de méd. 2. 96, n° 20.
981, ., . "
Méd. inéd. p. 41 et suiv.
REZ Mémoire cité, p. 11.
983 . . . L " .
Antonini Aug. Itiner. Itinerar. a Burdig. Hierusal. usque, p. 553, ed. Wesseling.

9840y. d’Anville, Notice sur lanc. Gaule (Paris, 1760, in-4°), p. 260, 261.




ce n’est pas le lieu de traiter un pareil sujet. Nous n’avons a nous
occuper ici que des prescriptions qui se rapportent a 'emploi
médical du cypres. Le P. Hardouin, dans son édition de Pline,
réuni la plupart des renseignements que fournissent a cet égard
Dioscoride, Pline lui-méme, Galien et quelques autres écrivains
de lantiquité; et je demande a ’Académie la permission de

985 a

me référer aux citations du savant éditeur. Il n’a oublié ni
Q. Sérénus Samonicus, ni Marcellus 'Empirique; mais il m’a
laissé le soin de mettre en relief les faits qui confirment mes
remarques sur |'origine asiatique de cette thérapeutique et sur sa
concordance avec les idées religieuses que 1'Occident, comme
I'Orient, attachait au symbole du cypres.

Observons, en premier lieu, que Dioscoride était né dans la
Cilicie, et que Pline,’® qui avait principalement tiré des ouvrages
attribués a Pythagore et a Démocrite, sur les effets des plantes,
I'indication des diverses propriétés médicales de cet arbre,
n'omet pas de nous dire’® que ces deux philosophes avaient
visité les mages de Perse, d’Arabie, d’Ethiopie et d’Egypte. Nous
pouvons, sans craindre de nous tromper, ajouter a ces mages les
prétres chaldéens de la Babylonie. Pline®®® avait, de plus, trouvé
dans les Histoires écrites par I'empereur Claude quelques détails
sur 'usage médical que les Parthes faisaient des feuilles et du
bois de I'espéce de cyprés appelée bratus, brathus ou brathys,’®
qui croit sur le mont Zagrus, au-dela du Pasitigre, prés de la ville
de sittacé.”

Les anciens employaient comme médicaments,
non-seulement les feuilles, le bois, la racine, les semences
et I'huile de cyprés®'; mais ils composaient avec une partie
quelconque de cet arbre un onguent®’ et une sorte de vin et de
vinaigre, désignés chacun par I'épithéte de cyprin. Ils avaient
aussi des pilules cyprines. Galien, dans un long chapitre®”® sur

2> H.N.t.2.,p.328.

988 1hid. 25.,5., 4.

987 N. 25.,5., 4.

988 1hid. 12.,39., 1.

989 Voy. ci-dessus, p. 88-91.

990 Dans IElymaide.

I cyprinum. Pline, H. N. 15., 7., 4.
992 pline, ibid. 13., 2., 2 et 7.

993 e simplic. medicam. facultatib. 7., 63.




les cas ou il convient de faire usage des diverses préparations
thérapeutiques que I'on tire du cypreés, recommande ces pilules,
comme les feuilles et les semences, pour la guérison des ulcéres,
mais il ne s’explique pas sur leur composition.

Les feuilles s’employaient seules, broyées ou infusées; on en
exprimait aussi le suc; d’autres fois on les pilait avec les semences.
Elles étaient réputées trés-efficaces pour la réduction des hernies,
pour la guérison des maux de vessie, des affections morbides qui
attaquent les parties génitales, et des maladies qui sont propres
au sexe féminin.”** Broyées et appliquées sur la plaie, ou prises en
breuvage, elles passaient pour un excellent reméde contre la mor-
sure des serpents venimeux. Dans le cas de piqiire de scorpion, on
attribuait la méme efficacité a une infusion ou décoction de racine
raclée, qui devait étre prise intérieurement, et cette boisson était
prescrite aussi pour faciliter ou rétablir les menstrues.”®

Lhuile de cyprés possédait, assure Pline,” des qualités sem-
blables ou analogues a celles qu’on se plaisait a reconnaitre aux
feuilles et aux racines. Elle est de plus recommandée, comme un
puissant antidote contre les piqiires de tous les insectes venimeux,
en général, et contre toute espéce de poison corrosif. On lui attri-
buait enfin les mémes propriétés qu’a I'’huile de myrte,”’ c’est-a-
dire, a I’huile qu’on tirait d’un arbuste consacré a Vénus, comme
le cypres.

Ainsi I'arbre dont I'Occident, a 'exemple de I'Orient, faisait
le symbole de la vie, I'attribut et méme I'embléme des dieux
créateurs ou générateurs, avait, chez les Grecs et les Romains,
sinon, comme en Chine,*® le privilége de donner I'immortalité,
celui du moins de fournir des médicaments réputés efficaces
pour combattre tout ce qui peut attaquer les sources de la vie, ou
les organes de la reproduction. Il n’est pas inutile d’ajouter que
I'expérience des médecins modernes est loin d’avoir confirmé
toutes ces prétendues propriétés. Les cas, en trés-petit nombre,
ou ils prescrivent encore des médicaments fournis par le cypres,
deviennent de plus en plus rares.

994 01 attribuait 3 Tespéce de sabine appelée cyprés de Créte, la propriété de délivrer la matrice d'un
feetus mort pendant la gestation (Pline, Hist. nat. 24., 61., 1). — En effet, elle provoque I'avortement.

995 bline, H. N. 24., 10., 1 et 2.
996 Ibid,
97 bid. 23., 44., 1; 45., 1.

998 Ci-dessus, p. 161.




Je ne m’arréterai point a rapporter ici les témoignages
des auteurs anciens qui nous font connaitre les divers usages
domestiques auxquels jadis, en Occident, chez les Grecs et
les Romains surtout, on employait le cyprés pyramidal. Ces
témoignages sont cités, ou du moins indiqués, dans le recueil des
ceuvres du Dr. Lampe,” dans la Géographie de M. Carl Ritter,'*
trésor inappréciable d’érudition, dans le recueil des Mémoires de
I’Académie d’Herculanum,'® et, en particulier, dans le Mémoire
de feu M. Avellino sur le mythe de Cyparisse.’* Quelques mots
qui se trouvent dans un passage des Géoponiques'*” semblent
résumer les titres du cyprés a la faveur dont il jouissait chez les
anciens : «Le cypres, est-il dit a la fin de ce passage, a été donné
par les dieux pour charmer les hommes.'®* »

1.2.2 Etrurie et Picentine

Les institutions religieuses ou civiles des Etrusques, et les
monuments figurés découverts sur le sol qu’habita ce peuple
si intéressant a étudier, sont trop fortement empreints tout a
la fois de coutumes asiatiques et d’usages propres aux Grecs,
pour que le culte du cyprés pyramidal n’ait pas laissé en Etrurie,

comme en Gréce, des traces faciles a retrouver. J’ai déja dit'**®

que les Etrusques avaient recu de I’Asie occidentale le culte d’'une
divinité féminine appelée Cypra ou Cupra,'®® nom identique avec
celui de Cypris, et avec un de ceux du cypreés et du cuivre, arbre et
meétal consacrés a Vénus. J’ai dit aussi'®’ que la culture du cypres,
anciennement introduite dans la Grande Gréce, s’y était si bien
nationalisée que Caton, tracant aux Romains des préceptes pour
la propagation de cet arbre, le désigne sous la dénomination de

99 Tom. 1., p. 574-593.

1000 11., p. 567-582.

1000 rom. 5., p. 393.
1002

Pages 7, 8, 31.
1003

2.,4.

1004, | 1k épyny &vBpdomorg »

100565 dessus, p. 68; p. 215.

1 " z z, . : :
006 pu sujet de cette déesse et de son temple en Etrurie, on peut consulter : Tite-Live, 5., 21., 22.; cf. 27.,

37. Turnébe, Advers. 16., 19. Gori, Mus. etrusc. t. 2., p. 84, 164. Passéri, Dissertat. 1., ibid. t. 3., p. 48. Inghirami,
Monum. etrusc. t. 2., p. 235, 242. Dr. Frédéric Creuzer, Symbolik, t. 2., p. 490; t. 3., p. 256, 553, 666, 3¢ édit. —
Remarquez qu’aucun de ces écrivains n’a apercu I'identité du nom de cypra ou cupra avec les noms ou les
mots que j'indique un peu plus loin.

1007 dessus, p. 217, note 2.




cyprés de Tarente; mais je n’ai pas encore rapporté un passage de
Strabon, qui doit trouver sa place ici. Ce géographe, décrivant le
littoral de la Picentine (Picenum), s’exprime en ces termes'®® :
«De 13, on trouve le temple de Cypra (Kompa), bati par les
Tyrrhéniens et dédié par eux a la déesse Héra, que ces peuples
révérent sous le nom de Cypra.» Silius Italicus'® fait allusion a

ce temple lorsqu’il dit :

Et quis litorez fumant altaria Cupree.

La déesse avait méme imposé son nom a deux villes de la Picen-
tine. Dans les auteurs anciens, ou dans les inscriptions lapidaires,
elles sont appelées, la premiére, Kovmpa paprripa,'®® Cupra mari-
tima,'*** Cupra litorea,'* ou simplement Cupra'®®; la seconde, Kov-
npa povrava.'®* Dans I’Agro Firmano, diocése de Ripatransona, le
lieu nommé aujourd’hui Le grotte a mare'®*® parait répondre a I'an-
cienne Cupra maritima. C’est prés de 1a que fut trouvée une plaque
de marbre, ou se lit une inscription latine, destinée a perpétuer
le souvenir d’un acte de munificence de ’empereur Trajan,'**¢ qui
avait restitué le temple de la déesse Cupra. Cette inscription a été
publiée par Gruter,'®’ d’aprés Ursin.

Déja ces divers faits nous autorisent a supposer qu’avec le
culte asiatique de Cypra ou Cupra s’était introduit en Picentine
et en Etrurie celui du cyprés pyramidal, évidemment aussi
inséparable du culte de cette déesse qu’il I'était du culte de la
Vénus assyrienne, soit dans I’Asie occidentale, soit en Egypte,
soit chez les Grecs. Ma supposition se change en certitude
a la vue de quelques monuments de l'art exhumés, depuis
plusieurs années, des hypogées étrusques. Au nombre de ces

Geogr. 5., p. 241.

10105, 1émée, Geogr: 3., p. 69; ed. Bertio.

101Gy uter, Inscript. antig. p. 108. n° 7.

il Silius Italicus, loc. cit.

1013 pline, H. N. 3., 18. Pomponius Mela, 2., 4., 10; ibique Solin.

1014 b s1émée, loc. cit. p. 72. Pline (loc. cit.), parlant des habitants de cette ville, les désigne sous le nom

de Cuprenses cognomine montani.

1015 &N e geg o 2 N N oo
Selon quelques-uns, Cupra maritima aurait été située non dans ce lieu, mais dans le voisinage et au

nord de Marano, chateau du diocése de Ripatransona, par é dans I'Argo i qui fait
partie du territoire de S. Quirico. (Voy. la traduction francaise de Strabon, t. 2., p. 237, 238, note 3.)
1016

Trib. potest. 11., cos. 3.

2017 Recueil cité, p. 1016., n° 2.




antiquités se trouvent des sarcophages ou des urnes cinéraires
dont je me réserve de parler en détail dans le mémoire suivant.
Toutefois, par anticipation, je dirai briévement ici que, sur sa face
antérieure, un de ces monuments funéraires’®® est décoré d’'un

bas-relief ot I'on reconnait sans peine I'image de Vénus placée
entre deux cyprés, comme sur les bas-reliefs asiatiques. Ici la

téte de la déesse est ornée de deux grandes cornes de vache, ce
qui nous reporte aussi dans les contrées de I'Orient ou Vénus
était représentée tant6t avec une téte de vache au lieu d’une téte
humaine, tantét sous la forme d’une vache allaitant son veau. Les
autres monuments que j’ai a citer ne sont ni des urnes cinéraires,
ni des sarcophages; et, bien qu’ils aient été découverts dans des
tombeaux et qu’ils soient ornés de plusieurs symboles souvent
employés avec un sens funéraire, on ne doit peut-étre pas les
considérer comme primitivement destinés a des usages funébres.
En premiére ligne, se place ici un vase peint, de la collection
Candélori, publié par feu M. Micali'®*’ et déclaré par lui d’origine
purement étrusque : a me pare tutto etrusco, nous dit-il en propres
termes. Ce vase, a deux anses et a figures noires, blanches et
rouges sur un fond jaune, est couvert de peintures réparties
dans cinq bandes ou divisions horizontales. On y voit Hercule
combattant les Centaures,'®” et plusieurs autres scénes'**
qui se rapportent, comme celle-ci, a I'initiation aux mystéres.
Dans un de ces cinq tableaux, deux griffons ailés sont placés
chacun a l'extrémité opposée d’'un groupe composé d’un lion
et de deux panthéres ou lionnes, dont la seconde dévore une
vache. Entre la premiére et le lion s’éléve un cypres pyramidal,
qui n’a point été remarqué par M. Micali, et qui, 2 mes yeux,
est I'image symbolique de la déesse chargée de présider aux
mystéres. Je montrerai, dans mon ouvrage sur le culte de Mithra,
comment les griffons et le groupe de quadrupédes que nous
voyons aupres de cet arbre se rattachent directement a la série
des symboles employés dans les initiations aux mystéres de la
Vénus assyrienne et du dieu des Perses.

C’est avec plus de certitude encore que nous devons

1018y, vez le n® 4 de la planche 13 ci-jointe.

109 5toria degli antich. pop. ital. (Firenz. 1832), t. 3., p. 163-165; pl. 95., A-E.
1020 g4 oria degli antich. pop. ital. pl. 95., B, E.
1021

Ibid. B, D.




rapporter aux mystéres de la premiére de ces deux divinités deux
plats d’argent doré, qui proviennent d’'un tombeau étrusque et
qui nous offrent chacun un exemple de I'emploi religieux du
cyprés pyramidal. Ce tombeau, de grandes dimensions, fut
découvert, en 1836, non loin des ruines de Ceré, par M. le général
Galassi et M. I'abbé Rigolini. Tous les objets qu’il renfermait ont

été déposés a Rome, au Musée grégorien. En 1841, M. le chevalier
Louis Grifi'®** en a publié la description et les dessins. L'année
suivante, ils furent également figurés dans la description du
Musée étrusque grégorien dont nous sommes redevables au P.
Marchi.” Je ne m’arréterai pas a démontrer ici combien peu est
fondée I'opinion du premier de ces deux archéologues, qui, tout
en proclamant la haute antiquité des ouvrages d’art trouvés
dans le grand tombeau de Caeré, prétend les rattacher aux
mystéres de Mithra. Je traiterai ailleurs cette question; mais, en
attendant, je dirai que l'origine phénicienne ou assyrienne des
deux plats dont j’ai a parler ne saurait étre mise en doute par
aucune personne tant soit peu versée dans la connaissance des
antiquités asiatiques. Le style, le travail, les sujets, les symboles,
tout concourt a justifier cette assertion. Un médaillon central
et en relief orne le fond de chacun de ces deux plats. L'un'**
représente deux colombes, oiseau sacré de Vénus, voltigeant
au-dessus d’une vache qui allaite son veau, image symbolique
de la déesse, considérée comme meére de I’Amour.'” L’autre
médaillon nous offre un groupe composé de deux lions, ou
d’un lion et d’une lionne, dévorant un taureau,'®* groupe
caractéristique dont 'invention et la signification appartiennent
indubitablement a I’art hiératique des Assyriens, des Phéniciens
et des Perses. Je crois avoir mis ce fait hors de doute'®” bien avant

1022 \tomum. di Cere antica spiegati coll. osservanz. del culto di Mitra (Rom. 1841, 1 vol. petit in-fol. fig.).

1023 \1us. etrusc. gregorian. parte 1. (Rom. 1842, gr. in-fol. fig.).

1024 . sz ’ i
024 M. Grifi, ouvrage cité, pl. 10., n° 1. Mus. etrusc. gregorian. parte 1., tav. 65.,n' 1 e 2.

1025 . . B 5 . "
Voy. ci-dessus, p. 59. M. le Dr. Chr. Walz, De Nemesi Grecor. p. 16. — Un fait trés-curieux, qui me

parait avoir jusqu’a ce jour échappé a I" ion de tous les archéol ressort du médaillon central
oty, sur le plat d’argent doré dont je parle, on a représenté le groupe symbolique de la vache allaitant son
veau. Ici (M. Grifi, ubi supra. Mus. etrusc. gregor. parte 1., tav. 65., n° 2), devant la vache, et la téte élevée
vers elle, nous voyons un second veau, dont I'attitude indique qu’a son tour, il voudrait étre allaité comme
son jumeau. Peut-on se défendre de supposer qu’une telle représentation était destinée a constater que,
sur cette coupe, on avait voulu perpétuer symboliquement le souvenir de la naissance d’Eros et d’Antéros,
représentée ailleurs par deux enfants ou deux Amours qui accompagnent Vénus, leur mére, ou qui sont
placés tantét sur ses bras, tantdt dans son giron?

1026

M. Grifi, ouvrage cité, pl. 5. n° 1. Mus. etrusc. gregor. parte 1. tav. 66.,n' 1e 2.

1027 _ . A - ;
Voy. Mémoires de I'Acad. des inscript. nouv. série, t. 15., 2 partie, p. 63-127.




la découverte des bas-reliefs de Nimroud, qui nous ont permis
de constater que, dés une haute antiquité, des compositions
semblables ou analogues faisaient partie des scénes religieuses
sculptées sur les murs des palais érigés par les rois d’Assyrie.'**®
De plus, les sujets que représentent les deux médaillons de nos
plats reposent chacun sur un soubassement en échiquier ou en
treillis et semi-circulaire, qui se rencontre exclusivement dans
les monuments assyriens ou phéniciens. Ces deux médaillons
sont entourés chacun de deux bandes circulaires, qui offrent, en
relief, des scénes analogues a celles qu’on voit tout a la fois sur les
deux coupes citées'” de I'ile de Cypre, sur les murs des palais de
Nimroud et de Persépolis, sur les coupes de bronze assyriennes
provenant des derniéres fouilles de M. A. H. Layard, et sur des
cylindres et des cones de travail babylonien, assyrien, phénicien
ou persépolitain. La présence, sur un des deux plats de Caeré, du
groupe symbolique de la vache allaitant son veau, I'identité de
style, de forme, de matiére et de travail que présentent entre
eux ces deux monuments, tout nous autorise a les rapporter
I'un et 'autre, non, comme I’a fait M. Grifi, aux mystéres de
Mithra, divinité méile, mais aux mystéres de la déesse que I’Asie
occidentale, Corinthe et ses colonies adoraient sous la forme
d’une vache allaitant son veau, ou d’'une femme a cornes de vache,
et sous les noms de Mylitta, Anais, Astarté, Aphrodite, etc.; les
Etrusques, sous les mémes formes et sous les noms de Cypra ou
Cupra, de Turan ou Touran, etc. Je m’abstiens de présenter ici
I'interprétation des figures et des symboles qui entourent le
médaillon central de chacun de nos deux plats. Je 'ajourne par la
méme raison qui m’a obligé d’ajourner 'interprétation des deux
coupes citées de I'ile de Cypre, c’est-a-dire, par I'impossibilité de
me faire comprendre sans avoir préalablement exposé '’ensemble
de mes idées sur les symboles et les cérémonies propres a
I'initiation aux mystéres. Je me borne a prier I’Académie de
remarquer que, sur l'un des deux plats,'®° dans les deux bandes
circulaires, plusieurs colombes voltigent entre les cypres
pyramidaux plantés au bord de la voie sacrée que parcourt une

1028y yez Layard’s Monum. of Nineveh, pl. 9. pl. 45., n° 2; pl. 46., n° 1; et pl. 48., n° 2. C£. pl. 8.
1029ci—dessus, p. 64,p.95.
10301 Grifi, ouvrage cité, pl. 10., n° 1. Mus. etrusc. gregorian. parte 1., tav. 65.,nl 1e 2.




pompe religieuse. Sur l'autre plat,’®® la bande qui entoure

immédiatement le médaillon central nous offre des combats
mystiques, qui se livrent au pied de plusieurs cyprés entre
lesquels voltigent aussi des colombes. De plus, on voit ici deux
palmiers femelles'® et deux vautours,'** symboles consacrés a

la Vénus assyrienne. La seconde bande représente, comme les

deux bandes du premier plat, une pompe religieuse, qui suit une
voie bordée de cyprés; entre ces arbres volent des colombes et un
vautour. Dans le mémoire suivant nous retrouverons, sur un
sarcophage étrusque, des cyprés plantés au bord d’une voie que
parcourent des personnages montés sur des chars.

On le voit donc, le cypres, chez les Etrusques, comme chez les
peuples de I’Asie occidentale, de I’Arabie, de 'Egypte et de la Gréce,
remplissait, dans la composition des monuments figurés, un rdle
essentiellement religieux. Ce n’est pas le seul exemple qu’on pour-
rait citer du culte des arbres en Etrurie, et je demande 2 '’Académie
la permission de lui rappeler que j’en ai, il y a bien des années, si-
gnalé d’autres exemples a 'occasion des peintures trouvées dans
les grottes Marzi et Querciola.'***

1.2.3 Rome et empire romain

Diverses remarques ou citations placées dans ce mémoire,
divers monuments de I'art, dont j’ai déja invoqué le témoignage,
nous ont préparés a reconnaitre que le culte du cypreés pyramidal
avait pénétré chez les Romains bien des siécles avant I’époque o
il leur arriva, uni au culte persique de Mithra. A Rome, dés le
temps méme de la fondation de la ville, nous le trouvons lié au
culte des divinités nationales. Pline'®** fait une mention expresse
d’un cyprés et d’'un lotos qui, selon Masurius, étaient aussi

1031 o i i
0311, Grifi, ibid. pl. 5., n° 1, Mus. etrusc. gregor. parte 1., tav. 66.,n' 1 e 2.

1032 . . N .
032N ous retrouvons ces deux palmiers femelles, ou un seul palmier femelle, sur plusieurs cylindres ou

cones, de travail babylonien ou assyrien, et sur un bas-relief mithriaque, d’époque romaine. (Voy. Rech. sur
le culte de Vénus, pl. 1., n°® 1 et 8; 4., n° 12; et Recherches sur Mithra, pl. 16., n° 4; 25.,n° 6; 27.,n° 7; 51.,1n° 2;
52.,0° 4; 62.,n° 3; 74.) — Nous avons vu plus haut (p. 91, 92; pl. 6.,n°® 1 et 2; et pl. 7., n° 4 et 5) que, sur les
médailles impériales, frappées dans la Phénicie, le palmier et le cyprés figurent alternativement comme
emblémes ou symboles d’Astarté. Il en est de méme sur les cylindres asiatiques consacrés aux mystéres
de la déesse. Alciat (Emblemat. libell. emblem. 198), & qui ces monuments étaient inconnus, n’a pas ignoré
cependant I'espéce de parenté que I'antiquité avait établie entre ces deux arbres symboliques.

1033 P PR A A P P "
Je montrerai ailleurs que le vautour remplit ici le méme réle qui lui est assigné sur plusieurs bas-

reliefs et cylindres assyriens.

1034 o .

Annal. de l'Instit. arch. t. 5., p. 90-113.
1035, 16.,76.,1.




anciens que la ville; ils passaient pour avoir été plantés aupres
du temple que Romulus victorieux venait d’ériger en ’honneur
de Vulcain, avec la dime du butin enlevé a 'ennemi. Le cyprés,
ajoute Pline, tomba vers la fin du régne de Néron et ne fut pas
remplacé. De son cdté, Tite-Live'®*® rapporte que les Romains

avaient enlevé de la citadelle de Véies (Veii), en Etrurie, et placé

dans un temple bati expres sur le mont Aventin, deux antiques
statues de bois de cyprés, représentant Junon, surnommée Reine,
Regina. Ce précieux renseignement nous ramene tout a la fois a
la Junon Reine, “Hpa PaciAig, qu’on adorait dans I'lle de Samos,
primitivement appelée Cyparissia, et a la Junon Cypra ou Cupra
des Etrusques, dont le culte, sans aucun doute, était d’origine
asiatique. On peut juger de la profonde vénération qu’inspiraient
aux Romains les deux statues de bois de cyprés conquises a
Véies, lorsqu’on lit, dans le méme Tite-Live,'**” qu’elles furent
solennellement portées en procession, accompagnées de
vingt-sept vierges et de dix prétres, pour expier les prodiges
arrivés pendant la guerre d’Hannibal en Italie.'”® A c6té de ce
passage vient se placer celui de Pline'® ol nous apprenons
que, depuis 'an 661 de la fondation de Rome,** il existait au
Capitole’® une statue de Jupiter Véjove, de bois de cypreés, qui
s’était parfaitement conservée jusqu'au temps ou cet auteur
écrivait. Il est curieux de rapprocher de ces témoignages les
vers cités de Virgile,'*** qui nous ont montré que les Romains
n’ignoraient point I'attribution faite du cyprés a Rhéa ou Céres
par les Troyens, et un long passage de Claudien,'” ol nous
voyons Cérés, a la recherche de sa fille Proserpine, arriver sur le
mont Etna, y couper deux cypres, les prendre en main, et les
plonger, par leur cime, dans le cratére du volcan, pour les
allumer et s’en faire deux immenses torches.

1 '
0365 21-23.;27., 37. Obsequens, De prodigiis, cap. 106.

1
037 27.,37.

1 1 .
038 50us le consulat de Cn. Cornélius Lentulus et de P. Licinius.

10391‘1 N.16.,79.,3.

1090y} 1me parait bien difficile de ne pas supposer qu'ly a ici, dans le texte, une erreur de copiste. La

statue dont parle Pline r pr 2 une époque k p plus reculée que I'an de Rome
661.
1041

Des écrivains postérieurs disent que cette statue était placée dans un temple situé entre la citadelle
et la roche tarpéienne.

1042 .
" Ci-dessus, p. 81.

1043 b, vaptu Proserp. 3., v. 370-403.




Les Romains, conquérants de 1’Asie occidentale, purent donc
regarder comme une nouvelle preuve de I'origine asiatique qu’ils
aimaient a s’attribuer, I'usage répandu dans cette contrée de
consacrer le cyprés pyramidal & des divinités qui s’identifiaient
avec leur Jupiter, avec leur Junon, avec leur Vénus, avec la Mére
des Dieux. Une méme pensée dut se présenter a leur esprit,
lorsque, chez les peuples de I'Orient, ils virent la consécration
de cet arbre s’étendre a plusieurs autres dieux ou déesses,
nommément au Soleil et a la Lune divinisés? La métamorphose
de Cyparisse en cyprés, chantée par Ovide, la belle fresque qui, a
Pompei, représentait cette ingénieuse métamorphose, quelques
vers de Virgile, les savants commentaires de Servius, et enfin un
passage d’Apulée et plusieurs monuments figurés dont il me
reste a entretenir la Compagnie, ici ou dans le mémoire suivant,
nous prouvent, en effet, que, chez les Romains, dés une époque
antérieure a leurs premiéres expéditions en Asie, le culte du
cyprés était intimement 1ié a celui d’Apollon, de Diane, de Vénus,
de Mercure et de quelques autres divinités.

Je ne reviendrai pas sur les divers traits que, déja, j’ai mis en
relief, a 'occasion du récit d’Ovide et de la fresque de Pompei,'***
deux tableaux dont la poésie et la peinture grecques avaient cer-
tainement fourni les modéles aux Romains. Je ne reviendrai pas
non plus sur les passages de Philostrate, de Nonnus, de Virgile, de
Servius et de Lactantius Placidus qui se rapportent au mythe de Cy-
parisse. Ce que j’en ai dit longuement me laisse a peine le soin de
répéter ici que tout, dans ce mythe, décéle une origine asiatique
et la transmission successive en Gréce et en Italie des traditions
écrites ou des monuments figurés qui nous en ont conservé le sou-
venir.

Limitation d’un type grec, imité lui-méme ou plutét
transformé d’aprés un type asiatique, ne se décéle pas moins
dans un disque d’argent, de travail romain, représentant Apollon
avec l'attribut du cypreés, et dans le revers des trois médailles
citées plus haut,’®® qui appartiennent a la numismatique
d’Alexandria-Troas devenue colonie romaine. Ces trois piéces
et le disque, rapprochés entre eux, fournissent un témoignage
important et irrécusable. Le disque est figuré ici, avec les

1044 (;_dessus, p. 201-205.
104!
3 5Pag. 105-107; pl. 13.,n°S 1,2 et 3.




dimensions mémes de l'original, sous le n° 5 de la planche 20. 11
n’est pas inédit, mais il a été décrit et lithographié sans beaucoup
de soin dans le Catalogue des collections de feu M. Toussaint
Grille, d’Angers.'** 1l provient d’un trésor qui, en 1836, et, par
conséquent, peu d’années aprés I’heureuse découverte faite a
Berthouville, prés de Bernay, fut trouvé enfoui dans la terre, a

Notre-Dame-d’Allengon, preés de Brissac.'®’ Celui-ci se composait
de trente-quatre objets, dont le plus précieux, sous le rapport de
la mythologie, du symbolisme et de I'art, est, sans contredit,
notre disque d’argent. Ces trente-quatre objets, aprés avoir
appartenu a M. Grille, ont récemment été acquis par le musée du
Louvre, grace a la sollicitude éclairée qui préside a la direction
de ce bel établissement. Le disque a di jadis orner le fond d’un
plat ou de tout autre vase d’argent, soit votif, soit employé
dans des cérémonies religieuses. Il représente, en relief et vu
de face, Apollon debout, presque nu, le bras gauche appuyé sur
un trépied a griffes de lion; dans la main droite, le dieu solaire
tient une branche de laurier. Une légére draperie, qui part de
I’épaule gauche, couvre une portion des cuisses et toute la jambe
gauche jusqu’au cou-de-pied; les deux pieds sont nus. A droite et
a gauche d’Apollon s’élévent des rochers dont la disposition,
pour le dire en passant, rappelle les rochers qui, sur un grand
nombre de monuments romains, forment la grotte au milieu
de laquelle est placé Mithra, le dieu solaire des Perses. Pour
compléter I'analogie, un corbeau, fidéle compagnon d’Apollon,
comme de Mithra, est posé sur les rochers placés a la droite du
dieu. De 13, a I'exemple du corbeau des bas-reliefs mithriaques, il
semble contempler attentivement le sacrifice auquel il assiste;
mais ses regards s’arrétent sur une grande roue qui forme une
saillie trés-prononcée. Cette roue ne se rencontre sur aucun
des monuments mithriaques que nous ont légués I'antiquité
persique et I'antiquité romaine. Je ne sais jusqu’a quel point il
est permis de croire que, sur ces derniers, elle est, en quelque
sorte, remplacée par les roues d’un char qui porte tant6t le soleil,
tant6t Mithra lui-méme. Symbole connu d’Apollon et de Némésis,
et fréquemment placée sous la patte d’un griffon, animal solaire,
la roue rappelle tout a la fois le mouvement rapide du soleil, et

1046 . . N n
Angers, 1851, in-8°, fig. (Voy. p. 43, n° 585; pl. 1., n° 25.; pl 2., méme numéro.)
1047, . )
Département de Maine-et-Loire.




les arréts du Sort ou du Destin. C’est a ce double titre qu’on la
voit ici auprés d’Apollon, dieu solaire et créateur, qui préside a
la vie et a la reproduction. Un grand cyprés pyramidal, planté
entre le trépied et les rochers qui s’élévent a I'extrémité droite
de ce petit tableau, achéve de caractériser, comme symbole de
vie, les fonctions dévolues a ce dieu; et cet arbre, nous allons le

retrouver sur des monuments romains consacrés a Mithra. Ces
divers rapprochements, la légende presque entiére d’Apollon et
le mythe de Cyparisse, en particulier, nous reportent encore une
fois dans I’Asie occidentale. C’est 13, en effet, que nous avons
trouvé, a Alexandria-Troas, trois monnaies coloniales dont les
types présentent la plus grande analogie avec le sujet figuré
en relief sur le disque d’argent que je viens de décrire. Cette
analogie est surtout frappante lorsque nous comparons ce
précieux monument avec le revers de la piéce autonome coloniale
d’Alexandria-Troas,'®*® qui représente Apollon debout et vu de
face, comme ici et comme a Pompei.'*® Sur d’autres médailles
autonomes coloniales et sur quelques médailles impériales
coloniales de cette ville,'**° de méme que sur notre disque et sur
la fresque de Pompei, nous voyons une branche de laurier placée
dans la main droite de ce dieu. D’autres médailles impériales
d’Alexandria-Troas'** nous montrent un corbeau posé aux pieds
d’Apollon. Enfin, le style du disque d’argent du Louvre permet,
ainsi que je l'ai annoncé plus haut,'®? de faire remonter ce
monument au 1°" ou au 2° siécle de I’ére chrétienne, c’est-a-dire a
une époque peu éloignée du temps ol Auguste avait établi une
colonie romaine dans la ville méme dont la numismatique
vient de nous fournir des rapprochements qui ne sont pas, ce
me semble, sans intérét pour I'histoire de I'art et des origines
mythologiques.

L'attribution du cyprés a Apollon, sur un disque romain trou-
vé dans les Gaules, nous autorise sans doute a présumer que ce
symbole appartenait aussi a la Diane romaine, de méme que nous

1043”' 13.,n°1.

1049p) 12,

1050y illant, Col. 2., 63. Sestini, Descriz. delle med. ant. del mus. Hederv. t. 2., p. 131, n° 24. C. M. H. n° 4765.

Mionnet, Descript. de méd. 2., 643, n° 103; 646, n° 120; 648, n° 132; Suppl. 5., 512, n° 94; 522, n° 158; 522 et
523,n° 162; 523, n°S 163 et 164; 529, n° 215; 539, n° 283.

1051, . ) 7 p

Mionnet, Descript. de méd. 2., 646, n° 116; Supplém. 5., 519, n°S 137 et 142.

1052 dessus, p. 107.




I’avons reconnu parmi les attributs de I’Artémis grecque. Toute-
fois aucun des monuments figurés que nous ont légués les Romains
ne nous en fournit la preuve. Mais un passage de Virgile'*>* supplée
au silence de I'iconographie : on y trouve une mention expresse de
foréts de chénes et de plantations de cypreés, les premiéres consa-
crées a Jupiter, les secondes a Diane. Le commentaire de Servius'®**

confirme pleinement le témoignage du chantre de I'Enéide.

Un vers déja cité du méme poéte’®* et les observations de

son commentateur nous ont appris qu'en Italie, dés une haute
antiquité, le culte du cyprés se liait a celui d’'un dieu appelé
Silvain ou Sylvain, qui pour nous est resté trés-énigmatique. J’ai
rapporté plus haut'®® et le vers de Virgile et le commentaire
de Servius. Je ne reviendrai pas sur les remarques qu’ils m’ont
donné lieu de soumettre au jugement de I’Académie. Seulement
je répéterai ici que la substitution de Silvain a Apollon dans le
mythe de Cyparisse, les monuments de I'art cités par Heyne'*” et
par Visconti,'®® et enfin linscription latine découverte dans
I'Abruzze citérieure'®® concourent a établir que l'inimitable
auteur des Géorgiques se conformait & une ancienne tradition
lorsqu’il attribue a Silvain le symbole du cyprés.

D’autre part, I'ingénieux épisode des amours de Léda et
de Jupiter métamorphosé en cygne a fourni au ciseau d’un
sculpteur ancien l'occasion de montrer que 'attribution de ce
méme symbole a Vénus était tout aussi connue des Romains. Un
monument trouvé, vers la fin du siécle dernier, dans le jardin
supérieur de I'hospice de la charité a Vienne, en Dauphiné,
représente, sous la forme d'un cyprés pyramidal, la déesse
assistant, avec son fils Cupidon, au bonheur que gotitent les deux
amants réunis sur le mont Tajgéte.'”® Ce monument, publié

1053 Eneid. 3., v. 679-681.

1054 . . " 5 " . o] o+
Silva alta Jovis, lucusve Dianc Jovis, propter quercum ; Diance, propter cupressum. Servius, ad Virgil. Zneid.

3.,v. 681.

1055 .
Georgic. 1., V. 20.

1056 pages 206, 207.

1057 4 4 Virgil. Georgic. 1., v. 20.

1058 \ 5. Pio Clementino, t. 8., p. 16-18; pl. 10. Cette planche 10 reproduit un bas-relief de marbre, qui

représente plusieurs divinités rustiques, parmi lesquelles on distingue Silvain portant a la main un arbre
dont toutefois I'espéce est difficile A reconnaitre. On ne peut dire si c’est un pin, un cyprés, ou tout autre
arbre.
1059(:i—dessus, Pp- 206.
1060 T SNeof Soiond

«Le Tajgete, dit Strabon (Geograph. 8., p. 362, 363), est une haute montagne 2 pic, peu éloignée de la




une seule fois et de maniére a étre peu remarqué, est, jusqu’a ce
jour, resté, pour ainsi dire, ignoré ou inapercu. Dans leur recueil
intitulé : Monuments romains et gothiques de Vienne, en France,'**
MM. Rey et Vietty ont eu le tort de n’en donner que des dessins en
miniature; et, de plus, ces dessins, médiocrement lithographiés,
sont disposés de fagon a se confondre avec d’autres, sur une
méme planche. Au milieu de plusieurs monuments groupés
ensemble, il n’est rien moins que facile de déméler les trois
bas-reliefs qui ornent celui dont j’ai a parler, ni de comprendre
quelle place ils y occupent. Enfin le texte explicatif ne fait
aucune mention du cyprés planté a gauche de la scéne érotique
représentée sur le plus grand de ces trois bas-reliefs. Je mets
sous les yeux de ’Académie d’autres dessins de ces sculptures,
exécutés au musée de Vienne par M. Muret et gravés par M.
Bigant avec toute I'exactitude et tout le soin que I'on connait a
ces deux habiles artistes.'®” Désormais, les archéologues qui
n’auront pas eu 'occasion de voir sur les lieux le monument
original, pourront prendre ici une idée juste de la forme, de la
composition et du style des bas-reliefs dont ce bloc carré, de
marbre blanc, est orné sur trois de ses quatre faces. MM. Rey et
Vietty le désignent sous la dénomination d’autel de Jupiter. M.
Delorme, qui, en 1841, I'a décrit dans son Catalogue du musée
de Vienne,'*® suppose qu’il servait de piédestal & une des deux
colonnes placées a l'entrée d’un sacellum. Une lettre que j’ai
sous les yeux, et qu’il a écrite, le 25 mars 1852, a M. le comte
de Nieuwerkerke, directeur général des musées de France,'***
m’apprend qu’il persiste dans son opinion; il ajoute que ces deux
colonnes étaient sans doute adossées au sacellum, ce qui, selon
lui, expliquerait pourquoi la face postérieure du piédestal est
restée brute, tandis que les trois autres sont richement sculptées.
«Au-dessus de la corniche du piédestal, remarque-t-il, on
distingue une plinthe, et, au-dessus, un tore couvert d’ornements.
De plus, la face supérieure de ce tore n’est point unie et porte les

mer, et qui, du c6té du septentrion, touche aux pieds des montagnes d’Arcadie, avec lesquelles elle forme
un vallon a I'endroit ot la Messénie confine a la Laconie. »

1061, ris, 1831, gr. in-fol. fig. lith. Voy. p. 11, et pl. 6.

1062 ol L o AT
Voy. les n°® 3,3a et 3b de la pl. 14. cijointe. — Le monument original est carré; il a 425 millimétres

de haut sur autant de large.

- Sous le n° 174.

1064 L. . . 9 " N
Je saisis avec empressement cette occasion de rendre publique I'expression de la reconnaissance

que m'inspirent les procédés dont M. le comte de Nieuwerkerke veut bien user 3 mon égard.




traces du marteau, circonstance qui me parait indiquer qu’elle
était recouverte par une autre partie offrant les autres membres
de la base de la colonne.» En 1841, j’ai vu le monument sur les
lieux, et je n’ai pas hésité a le prendre aussi pour un piédestal.
Mais je ne puis partager 'opinion de M. Delorme, quant a
la destination qu’il lui suppose. Bien que ce marbre ne porte

aucune inscription, aucune dédicace, et bien qu’il appartienne a
une époque ou déja I'art romain était en décadence, il serait
par trop insolite, ce me semble, de le considérer comme ayant
servi de base a une colonne. Les bas-reliefs qui ornent trois de
ses faces, et les sujets que représentent ces bas-reliefs, me
porteraient plutdt a présumer qu’il était le piédestal d’une statue

de Jupiter. Les sculptures de la face antérieure'® se rapportent

directement a la longue liste des amours de ce dieu voluptueux.
Les bas-reliefs des deux faces latérales'®® se rattachent moins
clairement a sa légende. On peut néanmoins supposer, avec
quelque vraisemblance, qu’ils font allusion a la naissance ou a
I’enfance de Jupiter; car, sur la face latérale gauche, nous voyons
deux Amours ou deux Génies ailés, dont 'un tient par le cou un
bouc qui se dresse sur ses deux pieds de derriére. Entre les deux
Amours, on remarque un autel et un vase qu'ombrage un chéne,
arbre consacré a Jupiter. Sur le troisiéme bas-relief, c’est-a-dire
sur la face latérale droite du piédestal, nous retrouvons un chéne.
Au pied de cet arbre, est assis un personnage, qui semble étre un
patre, et non Mercure, comme on I’a avancé.'®” Devant lui on
voit une chévre debout, peut-étre la chévre Amalthée, nourrice
de Jupiter.'®® En face du quadrupéde, est placée une maison
rustique, demeure probable du chevrier, transformée, bien a tort,
en «un temple rustique, » sous la plume du premier éditeur.'*

1065P]. 14.,n° 3.

1066 1bid, neS 3a et 3b.

10671 Vietty, ouvrage cité, p. 11.

1068 A . . Y z . - 9 z
Peut-étre est-il permis de considérer Amalthée, nourrice du maitre de I'Olympe, comme une déesse

dont I'image symbolique était une chévre. Dés lors, le bouc figuré sur I'autre bas-relief latéral deviendrait
pour nous I'image symbolique du dieu époux d’Amalthée; et cette remarque nous expliquerait pourquoi
le bouc était consacré & Vénus, divinité primitivement androgyne et qualifiée mére des Dieux. Que ces di-
verses conjectures soient fondées ou non, il convient d’ajouter que les Romains aimaient 2 varier la compo-
sition des sujets destinés 3 perpétuer le souvenir des rapports de Jupiter enfant avec la chévre Amalthée.
A Pappui de cette assertion, je me bornerai toutefois a citer un médaillon de bronze et un grand bronze
d’Antonin le Pieux, qui, au revers de Ieffigie de cet empereur, nous montrent Jupiter enfant assis sur une
chévre, devant un autel. (Voy. Mionnet, De la rareté et du prix des méd. rom. t. 1., p. 213 et 218.)

106931, Vietty, loc. cit.




Je n’insisterai pas sur la connexion qui peut exister entre les
sujets de ces deux petits bas-reliefs latéraux et la scéne érotique
ou, sur le grand bas-relief qui occupe la face antérieure de notre
piédestal, nous voyons Léda recevant dans ses bras Jupiter
métamorphosé en cygne. Je me hite de soumettre a ’Académie
les observations que m’ont suggérées les accessoires de cette
scéne. C’est pour la premiére fois, si je ne me trompe, que
I'antiquité nous montre le groupe de Jupiter et Léda placé entre
un cyprés et Cupidon, bien que ce groupe soit un de ceux que les
artistes se plaisaient a reproduire sur des monuments de toute
espéce. Le sculpteur, fidéle ici a la tradition hiératique, ou plutdt
simple imitateur d’'un modéle grec, a placé le lieu de la scéne
au sommet d’une montagne; et, sans doute, il nous transporte
sur le mont Tajgeéte, situé entre la Messénie et la Laconie, car,
dans ’hymne homérique composé en I'honneur des Dioscures,
nous lisons ces paroles, remarquables sous plus d’un rapport'”° :
«Sur les sommets du Taygéte, haute montagne, Léda, s’étant
unie d’amour au formidable Jupiter,’”* donna le jour a des fils
pour étre les sauveurs des faibles humains'®’* ...» Mais, dans ce
passage, il n’est fait, on le voit, aucune mention de la présence
d’Aphrodite et d’Eros. C’est donc 4 une autre source qu’avaient
été puisés les éléments de la composition sculptée qui est sous
nos yeux. Remarquons a ce sujet que le mont Tajgéte dominait
une partie de la Gréce ou le culte d’Aphrodite et le culte du cyprés
remontaient a une époque trés-reculée. Nous avons trouvé la
preuve de ce fait dans les traditions qui se rapportent, soit a la
Vénus armée des Lacédémoniens, soit a la Vénus des Corinthiens
et de leurs colonies, et dans le nom de Cyparissia ou Cyparissies
que portérent chacune une ville de Laconie, une ville de Messénie,
et qui s’étendit a une riviére, a un golfe, 2 un promontoire et a un
port de cette derniére province. D’autre part, le sculpteur romain,
en placant sur un point culminant de la montagne ou Jupiter
s’unit a Léda un cypres pyramidal'®® qui domine la scéne, et le

10705 me sers ici de la traduction de Dugas Montbel.

1071 pot 4 mot : « Au formidable fils de Cronos. »

1072, o o s = 3
Tovg Oid Tniiyétov kopu@ii, Speog peydAoto,

Mixeic’ &v giAéenr kehawvegéi Kpoviwovt,
Twtiipag téke Taidag émxBoviwy &vopdrwy,

(Vers 4-6.)

1 . . . - . e . s
073 \1. Delorme, qui avait pris cet arbre pour un peuplier, ne fait pas difficulté, dans la lettre citée, de




poéte grec, en nous disant que de cette union fortunée naquirent
les Dioscures, sauveurs des nochers, nous reportent, I'un et
I'autre, aux traditions écrites et aux monuments figurés qui, dans
un autre mémoire,'”* m’ont servi 2 démontrer qu’'une antique
théologie avait établi entre les Dioscures et Vénus, d’une part, et
entre les Dioscures et Mithra, de 'autre, des rapports ou les deux

jumeaux célestes se montrent subordonnés a chacune de ces
divinités. Ils remplissent aupreés d’elles les fonctions d’assesseurs,
et sont, par conséquent, associés a une déesse et a un dieu qui,
I'un et 'autre, président aux mystéres, et qui, a ce titre, avaient
chacun mérité la qualification de sauveur, comme I’Artémis qu’on

1975 comme les Grandes Déesses des

adorait a Bee, en Laconie,
mystéres d’Eleusis.

Si l'un des bas-reliefs de l'autel palmyrénien du Musée
capitolin'®’® nous a donné lieu de reconnaitre Vénus sous la forme
d’un cyprés pyramidal qui enfante I’Amour, pouvons-nous, sur le
monument de Vienne, ne pas reconnaitre aussi comme une image
symbolique et vivante de la méme déesse le cyprés pyramidal
placé auprés du groupe de Jupiter et Léda? Cet arbre, n’en
doutons pas, représente ici la divinité qui, chargée de présider a
la vie, a la reproduction, aux amours, aux hyménées, comme
aussi a la destinée des dmes, assiste a l'union divine de laquelle
naitront les Dioscures-Sauveurs. Le rdle que Cupidon joue dans
cette scéne ne semble pas permettre une autre interprétation.
Le groupe des deux amants est placé entre ce jeune dieu et le
cyprés, image de Vénus. Debout et armé d’un arc dont il dirige les
traits enflammés'®”” vers le couple amoureux, Cupidon agit ici en
présence de sa mére, et obéit a son ordre exprés en excitant ainsi
le feu allumé dans le cceur des deux amants. Ne nous étonnons
donc pas si les poétes de I'antiquité donnent a ’Amour un arc et
des fleches de bois de cypres, et le disent vainqueur de Jupiter

reconnaitre qu'il s'était trompé, et qu'au lieu d’un peuplier le bas-relief porte réellement un cyprés. Cet
arbre ne peut servir ici & caractériser le mont Tajgéte, car ni Strabon, ni I'hymne homérique aux Dios-
cures, dans les passages cités ci-dessus, ni aucun autre écrivain ancien ou moderne, ne fait mention d’une
plantation de cyprés sur cette montagne escarpée.

1074, . — A .
074 Mém. de 'Acad. des inscript. nouvelle série, t. 15., 2€ partie, p. 261-305.

1975 pausanias, 3., 22., 9.

1076P]. 1.,n°2.

1077  Flammiferas pennas, » dit Silius Italicus (11., 412). «Nec Idalia lenta incaluisse sagitta, » avait-il

dit précédemment (5., 19). On trouve dans Horace (0d. 2., 8., 15) : « Ardentes sagittas. » Ces diverses expres-
sions sont empruntées aux poétes grecs. Ceux-ci, parlant des fleches d’Eros, les qualifient mupéevra BéAn
(Antholog. 4., 470), dicTodg TUpIMVeHoTOUG (Musée, vers. 88), etc.




lui-méme."*”® Et remarquons qu’une peinture de vase grec justifie
pleinement le sculpteur romain d’avoir placé entre Vénus et
Cupidon le groupe de Jupiter et Léda. Ce vase, acquis a Naples
par M. Kestner, et récemment publié par M. Ed. Gerhard,°”
représente Vénus assise sur un tréne et portant sur la main
gauche une colombe ou une jynx; la déesse, continuant le réle que

nous venons de lui voir remplir auprés de Jupiter et de Léda,
assiste a ’entrevue amoureuse de deux personnages que mon
savant ami prend, avec toute raison, ce me semble, pour Héléne
et Paris. N'oublions pas que cette princesse était née des amours
mémes de Léda avec Jupiter changé en cygne, et que Théocrite,
dans un passage cité plus haut,'*® compare réellement la beauté
d’Héléne a celle de Vénus elle-méme, lorsqu’il compare cette
princesse a un cypres. Au revers du vase de M. Kestner, sont
peints deux cygnes qui, sans doute, font allusion a la naissance
d’Héléne, et qui, pour le dire en passant, nous donnent lieu de
supposer qu’a une époque ancienne, le langage symbolique
exigeait que I'on représentit Jupiter et Léda sous la forme de
deux cygnes, 'un male, I'autre femelle.'***

N’oublions pas non plus que, dans la mythologie romaine, la
métamorphose de Vénus en cyprés ne nous est point attestée par le
seul témoignage du bas-relief de Vienne. Dans leurs compositions
écrites, les mythographes latins, comme les sculpteurs, dans les
ceuvres de leur ciseau, faisaient parfois apparaitre aussi la déesse
sous la forme de cet arbre. N’étaient-ils que I’écho d’une tradition
grecque qui ne nous est point parvenue, ou s’inspiraient-ils seule-
ment de quelque monument figuré qu’ils avaient sous les yeux?
Les deux suppositions me paraissent admissibles; et je ne saurais
dire, par exemple, laquelle, de préférence, s’applique a un récit
ou Apulée,'®® voulant peindre le fils de Vénus dans le giron de
sa mére, nous le montre placé dans le feuillage d’un cypres pyra-
midal. Dans ce récit, riche en sujets pour le poéte, pour le sculp-
teur, pour le peintre, et composé, soit d’aprés une antique légende

1078 Silius Italicus, 8., vs. 453 sqq.

1079 » n . .
Denkmler und Forsch. nov. et déc. 1851, n°S 35, 36, p. 387-392; pl. 36., Archéiolog. Anzeig. décemb. 1851,

n° 36, p. 123.

1080 dessus, p. 238.

1081 . e ’. " 3 . z Y
On voit que cette supposition s’appuie tout A la fois sur un monument figuré et sur des considéra-

tions du genre de celles qui m’ont suggéré la conjecture exposée ci-dessus, dans la note 1 de la p. 267.

1082 \fotamorph. 5., 103, 104; edd. Oudendorp et Bosscha.




écrite, soit en présence d’une ceuvre de I’art, Cupidon se réveille au
moment o, sur son épaule, tombe briilante une goutte d’huile de
la lampe que tient a la main Psyché, attirée auprés de son amant
par une irrésistible et coupable curiosité. Rendu a 'usage de sa rai-
son, il reconnait, mais trop tard, qu’il a désobéi aux ordres de Vé-
nus. Il se sépare de Psyché, et s’envole pour retourner dans les bras
de sa mére. Psyché s’élance, le saisit par une jambe, s’y suspend,
et, dans cette humiliante position, traverse les airs avec lui. Bien-
tot la fatigue I'accable; ses mains refusent de la tenir plus long-
temps attachée a la jambe de son perfide séducteur; elle retombe
sur la terre.'® A cet instant, Cupidon dirige son vol vers un cy-
prés voisin. Du sommet de cet arbre, comme du giron de sa mére,
et non sans une profonde émotion, il adresse a son amante délais-
sée de graves paroles, qui commencent par cette phrase : « Trop
crédule Psyché, j’avais oublié les ordres de ma mére'®® ...» Ainsi,
dans le tableau sculpté sur une des faces de 'autel palmyrénien,
nous voyons I’Amour naitre des flancs d’un cyprés pyramidal. Sur
le monument de Vienne, en présence de cet arbre, image vivante
et symbolique de la déesse qui I’a congu, il exerce sur les cceurs
I’empire qu’il a requ de Vénus. Enfin, dans le tableau tracé par Apu-
lée, Cupidon, coupable d’avoir séduit Psyché, c’est-a-dire I'ame, re-
connalit sa faute, et vient chercher dans les bras de sa mére, repré-
sentée sous le méme symbole du cypres, le pardon qu’il attend de
la divinité qui, je le répéte, préside aux mystéres, c’est-a-dire aux
destinées de 'ame humaine. Si, jusqu’a ce jour, les commentateurs
d’Apulée n’ont fait aucune remarque sur le trait le plus saillant de
son récit, c’est tout simplement qu’ils n’ont pas compris que la le
cypreés tient la place de Vénus elle-méme.

Dans mon second mémoire, plusieurs monuments funéraires
nous permettront de constater que les ﬁtrusques et les Romains
n’ignoraient point les rapports qu’une antique théologie avait éta-
blis entre Vénus, reine de la terre ou des vivants, reine des enfers
ou des morts, et le cyprés pyramidal, symbole de vie et tout a la
fois symbole funéraire.

Si les traditions écrites et les monuments de I’art concourent
ainsi a prouver que, dés une époque reculée, le culte de cet arbre

1083, .. tandem fessa delabitur solo.»

1084 .. . . . "
«Nec deus amator humi jacentem deserens, involavit proximam cupressum, deque ejus alto cacu-

mine sic eam graviter commotus affatur : Ego quidem, simplicissima Psyche, parentis mea Veneris prée-
ceptorum immemor ...»




symbolique s’était introduit 2 Rome, comme dans I’Etrurie et la Pi-
centine, avec le culte de Vénus, il est encore plus certain qu’a une
époque beaucoup moins ancienne, le culte du méme arbre, associé
a celui de Mithra, fut apporté de I’Asie occidentale dans I’empire
romain. Nous avons sur ce point le témoignage formel de plusieurs
monuments figurés. Je citerai, en particulier, cinq bas-reliefs mi-
thriaques que nous a légués I'antiquité romaine; et, a ce sujet, il ne
sera pas inutile de répéter que les Grecs de I’Asie Mineure regurent
des mains des Perses les types de tous les monuments consacrés a
Mithra. La, aprés avoir subi, dans des limites assez étroites, I'in-
fluence de I'art grec, ces types furent adoptés par les légions ro-
maines qui, pendant et depuis la guerre de Pompée contre les re-
doutables pirates de Cilicie, séjournérent au milieu de populations
asiatiques, formées de Grecs et de barbares.

L'un des cinq bas-reliefs qui m’obligent a reproduire ici cette
remarque est celui que ’on conserve a la villa Altiéri.'*® On y voit
deux cypreés plantés, 'un a c6té du buste du Soleil, 'autre a coté
dubuste de la Lune. Conformément aux prescriptions des livres sa-
crés des Perses, Mithra est représenté ici, comme ailleurs, ayant,
a sa droite, le Soleil, a sa gauche, la Lune. De plus, il est debout sur
le taureau, a la maniére des divinités figurées sur les monuments
asiatiques. Au-dessous du buste du Soleil et tout auprés d’un pal-
mier male, un lion sort d’un rocher. Au c4té opposé, un second pal-
mier male est accompagné d’un coq; plus bas un aigle, portant une
foudre dans ses serres, surmonte un troisiéme palmier male. Ce
curieux bas-relief nous offre donc, avec trois animaux, symboles
du soleil ou du feu céleste, deux espéces différentes d’arbres sym-
boliques, 'une monoique,'®* consacrée au soleil, a la lune et aux
divinités primitivement androgynes, telles que Vénus et Mithra;
I'autre dioique,'®’ consacrée a Mithra, lorsqu’elle porte des fleurs
males, et a Vénus, lorsqu’elle est chargée de fleurs femelles et de
fruits.

Le second monument mithriaque est un bas-relief 4 deux
faces, qui fut découvert, en 1832, dans un mithraum, prés de
Heddernheim,'*® et que, plusieurs fois déja, j’ai eu I'occasion de

1 " Lz . .
085 jren ai publié un dessin exact dans mes Recherches sur Mithra, atlas, pl. 74.

1 a1 P " . A
086 rest-a-dire réunissant, sur un méme pied, des fleurs males et des fleurs femelles.

1087 ., s 3. . . 2 A
Clest-a-dire portant, sur deux pieds séparés, ses fleurs males et ses fleurs femelles.

1088} est déposé dans une des salles de la bibliothéque grand-ducale de Wiesbaden. La société instituée

dans le grand-duché de Nassau pour les progrés de larchéologie en a publié les dessins et la description




recommander a I'attention des archéologues. Il a droit, comme le
bas-relief cité de la villa Altiéri, & étre compté au nombre des
monuments romains qui fournissent les témoignages les plus
précieux de l'origine asiatique du culte de Mithra. Sur la face
antérieure, divisée en plusieurs tableaux ou compartiments, trois
cypres, de I'espéce pyramidale, sont sculptés dans chacune des

deux divisions supérieures. Le tableau qui repose immédiatement
sur un zodiaque semi-circulaire, représente, si je ne me trompe,
les quatre phases de la vie humaine : a gauche, un enfant, coiffé
du bonnet mithriaque, nait de I'intérieur d’un arbre, comme le
fils de la Vénus assyrienne nait des flancs d’un cyprés, sur un

des bas-reliefs de 1’autel palmyrénien du Musée capitolin,'®’ et

comme nait de I'arbre Reivas, selon les livres sacrés des Parses,
Meschia, le premier homme. Dans ces livres, nous lisons, de plus,
que le Reivas était né lui-méme de la semence du premier étre
créé par Ormuzd, le taureau Aboudad, symbole du principe de la
vie. Les trois groupes qui font suite a la naissance de ’homme, je
I'expliquerai plus amplement ailleurs, se rapportent aux trois
autres phases de son existence terrestre. C’est pendant la durée
de cette existence que le sectateur de Mithra doit s’efforcer
d’acquérir les trois degrés de pureté : la pureté d’action, la pureté de
parole et la pureté de pensée. Ces trois degrés constituent I'état
lumineux; ils sont la condition indispensable de ’admission des
ames ou des féroiiers dans le séjour céleste appelé le Gorotman
ou I'Albordj. Dans un des trois groupes qui font allusion a cette
purification successive de ’dme, nous voyons Mithra, le dieu
psychopompe du Zend-Avesta, poser la couronne mystique'*"
sur la téte de I'initié, au pied de trois cypres, comme le grand
prétre de Mylitta ou Anahid dut autrefois placer sur la téte de
S6s, au pied des cyprés sacrés d’Armavir,'*®* la couronne royale
d’Arménie. Plus loin, le myste, nu, comme la vérité, mais la téte
entourée d’une auréole qui nous atteste qu’il est parvenu a I’état
lumineux; le myste se jette aux genoux de Mithra et implore sa

1090

dans le 1°T volume de ses Annales. Ce sont ces dessins que reproduisent les pl. 90. et 91. de I'atlas de mes
Rech. sur Mithra.

108951 1., cijointe, n° 1.

1090 7ond- Avesta, . 2. (Boun-déhesch, § 15), p. 376, 377. Voy. sur le Reivas, Hamzah Isphaani ou d'Ispahén,

cité dans le Modjmel-el ikh (Anquetil, Zend-A , t. 2., p. 352, note 1; p. 353, note 2). Cf. Hyde, De relig.
veter. Persar. appendix, n°® 9., p. 541 sqq.
1091

Tertullien, De corona, 15., p. 3, C.

10925 dessus, p. 65-73.




médiation pour obtenir d’Ormuzd l'entrée du séjour éternel
des bienheureux. Il est écouté; il a mérité de I'étre; et, dans le
tableau supérieur, qui représente la région céleste, nous le
voyons prendre place, auprés du dieu médiateur,'*®* sur le char

solaire qui s’élance vers un des deux sommets de I’Albordj, tandis
que de l'autre sommet'*** descend sur la terre un second char.

La Lune personnifiée y est couchée, enveloppée dans le voile
de la nuit ou des ténébres. Un cyprés pyramidal est planté
entre les deux points culminants de la montagne céleste, de cet
Olympe des Perses, ou Mithra, selon le Zend-Avesta,'* réside
habituellement, ayant, comme ici, a sa droite le soleil, 4 sa gauche
la lune. Un second cyprés s’éléve derriére le char du Dieu-Soleil,
et un troisi¢éme a cdté du char de la Lune. Ces trois arbres, on
le voit, deviennent ici I'image symbolique d’une triade céleste,
composée de Mithra, du Soleil et de la Lune.'*** Ils nous raménent
aux trois cyprés du tréne votif de la Déesse de Syrie,'”” et aux
cypres du soleil et de la lune qui, sur les médailles impériales de
Perga'*® et sur les deux stéles consacrées a Hathor,'*® forment
aussi une triade, soit avec un céne, symbole d’une divinité
assimilée 4 Vénus, soit avec une fleur de lotus, embléme d’un dieu
ou d’'une déesse primitivement androgynes. En méme temps,
nous trouvons dans les trois cyprés de la région céleste, sur le
bas-relief de Heddernheim, une allusion au triple caractére que
regoit Mithra dans le systéme religieux des Perses,"' comme
Mylitta, dans la théologie assyrienne, et une allusion aussi a
I’épithéte de tpimAdoiog donnée par les Grecs au méme dieu."'™
Dés lors, ne suis-je pas autorisé a considérer comme des symboles
de vie les trois cypreés qui, dans la région située au-dessous de la

1 ’ P 3, PPy -
O s ot qu’est qualifié Mithra dans le Zend-Avesta, t. 2. (lescht de Mithra, 10%, 12€, 20€ et 21¢

cardé), p. 212, 213, 218, 219.

1094 , At : .
1l n'est pas sans intérét de remarquer que la haute montagne du Caucase qui conserve son ancien

nom d’Albordj, sous la forme moderne Elbrouz, présente également un double sommet.

1 N
095 Tom, 1., 2¢ partie, p. 28, 418; t. 2., p. 13, 99, 209, 212, 213, 228.

1 . . . 4 . .
99 Sur le grand bas-relief mithriaque du musée du Louvre (Rech. sur Mithra, atlas, pl. 75.), cette triade

est représentée par trois pins au lieu de trois cypres.

1 .
097c.—dessus, p.51-58; et pl. 5., n° 1.

1 -
OQBCrdessus, p.55,56; et pl. 14,n°S 1et 2.

1099 ¢ dessus, p. 167-183; et pl. 10., n° 2; et pl. 11. Recherch. sur Vénus, pl. 14 F.

1100, . . . q ;
Roi du ciel mobile (Zend-Avesta, t. 1., 2€ partie, p. 28, 82, note 10; t. 2., p. 13, 99, 206, 207, 209, 212,

213, 216, 218-221, 225, 228-230, 418); roi de la terre ou des vivants (ibid. t. 2., p. 205, 206, 210, 214, 215, 222,
223), et roi des morts ou des enfers (ibid. t. 2., p. 15, 211, 212, 223, 230).

1101 5 . . Li :
{l Voy. Mém. de I’Acad. des inscriptions, nouv. série, t. 14., 2 partie, p. 174, 175.




région céleste, font partie des trois groupes que je rapporte aux
trois grandes phases de la vie humaine que précéde la naissance ?

Un troisiéme et un quatriéme bas-reliefs mithriaques,
d’époque romaine, nous offrent de nouveaux exemples de
I'emploi symbolique du cyprés; et ces exemples méritent
d’autant plus notre attention, qu’ici cet arbre est répété sept fois

sur chacun de nos deux monuments, comme sur les médailles
impériales citées d’Apollonia d’Illyrie,'** comme sur une urne
cinéraire étrusque'’®® dont il sera question plus loin. L'un de
ces deux bas-reliefs provient d'une découverte heureuse, faite,
en 1838, 3 Neuenheim, prés de Heidelberg. C’est 2 mon savant
confrére et ami M. le Dr. Frédéric Creuzer, que les archéologues
doivent la connaissance de ce monument et la belle dissertation
dont il a été le sujet.'** Toutefois j'exprimerai ici a I'illustre
auteur de la Symbolique le regret de n’avoir pas trouvé dans cette
dissertation les observations que nous devait peut-étre, sur le
symbole du cyprés, son érudition si riche et si variée. Elles
m’eussent été d’un grand secours pour mon travail; et jen
suis privé probablement parce que M. Creuzer, s’arrétant a la
supposition que, chez les Perses, le hém et le cyprés étaient
identiques,"'* aura, par-1a, été détourné de I'idée d’entreprendre
des recherches de la nature de celles que je soumets au jugement
de I’Académie. Je regrette aussi qu’il ne nous ait pas fait connaitre
les raisons qui le portent a identifier le cyprés avec le hom.'**
On ne découvre, il faut bien le dire, rien qui, dans les textes ou
sur les monuments figurés, puisse justifier son opinion. D’'une
part, les observations ou les renseignements recueillis sur les
lieux, par Anquetil du Perron, nous montrent que, chez les Parses
de I'Inde, le hém est un arbrisseau et non un arbre, et qu’il est
fort difficile d’en déterminer 'espéce. D’autre part, le hom, tel
qu’on le voit figuré, soit sur les bas-reliefs assyriens découverts

MO dessus, p. 226-231; et pl. 8.,n° 4.

1103” 13.,n°5.

11MDa.s ith von heim bei Heidelberg. Heidelb. 1838, 94 pag. avec 2 pl. lithogr. La planche 92.

de I'atlas de mes Recherches sur Mithra reproduit le dessin que donne ici (pl. 1.) M. Creuzer du bas-relief de
Neuenheim.
1105

Dissertation citée, p. 44; 85, note 76.

1106 S N .
M. de Hammer (Mithriaca, p. 42, 46) pense que le cyprés répond au barsom du Zend-Avesta; mais il

oublie que le barsom n’est ni un arbre, ni une branche d’arbre : c’est un faisceau de rameaux cueillis sur des
arbrisseaux dont la liturgie persique ne détermine ni ne limite I'espéce; quelquefois méme ces rameaux
sont remplacés par un faisceau de tiges de cuivre ou de laiton. (Voy. Anquetil, Zend-Avesta, t. 1., 2€ partie,
Pp- 90, note 3; t. 2., p. 532.)




a Khorsabad et a Nimroud, soit sur les cylindres et les cones,
de travail babylonien, assyrien, phénicien ou persépolitain, est
également un arbrisseau, quelquefois méme une simple plante
fleurie, et toujours un végétal dont les formes conventionnelles
varient beaucoup et ne sauraient étre rapportées avec certitude a
une espéce déterminée.

Ainsi que je I’ai annoncé, on compte sept cypres sur le bas-
relief mithriaque de Neuenheim. Ils sont plantés, a c6té I'un de
I'autre, sur le sommet de la montagne céleste, I’Albordj ou le Go-
rotman, qui s’éléve ici derriére la téte de Mithra et entre le buste
du Soleil et celui de la Lune. Cette disposition, par rapport aux
sept cyprés, mérite d’étre rapprochée de celle que ’on observe sur
quelques cylindres consacrés aux mystéres de Mylitta ou aux mys-
téres de Mithra. Ces cylindres nous offrent '’embléme de la triade
divine, ou le mihr, symbole de Mylitta et de Mithra, placé auprés de
I'astérisque du soleil, du croissant de la lune et de cinq ou de sept
petits globes qui, de méme que les sept cypreés, sur notre bas-relief
et sur les autres monuments cités, représentent les planétes.'’
L'encadrement du bas-relief de Neuenheim, comme celui de la face
antérieure du bas-relief de Heddernheim, est divisé en plusieurs
compartiments ou I'on retrouve un enfant qui nait de ’arbre Rei-
vas, et trois groupes qui, si je ne me trompe, représentent les trois
autres phases de la vie humaine.

Le quatriéme bas-relief, comme le cinquiéme, fut découvert,
il y a quelques années, dans la Transylvanie, cette belle
province de I'empire autrichien qui déja nous a fourni plusieurs
monuments importants pour lhistoire du culte de Mithra
chez les Romains. Il provient des ruines d’Apulum; il est de
marbre blanc, et se conserve a Carlsbourg, dans une des salles de
I'Institut battyanien. Je dois a I'obligeance de feu Mme. la baronne
Jésika et de feu I'abbé Henne le dessin que j’en ai publié dans
mes Recherches sur Mithra.''®® Ce bas-relief présente plusieurs
particularités dont il n’est pas nécessaire que j'entretienne ici
I’Académie. J'ai seulement a faire remarquer qu’au-dessus de la
grotte du dieu des Perses, c’est-a-dire au-dessus de la région
terrestre, et, par conséquent, dans la région céleste, on a sculpté,

2L On en peut voir des exemples dans I'atlas de mes Rech. sur Mithra, pl. 16., n° 1; pl. 29., n° 5; pl. 30.,

n°7;pl. 54 A, n° 5. Cf. pl. 29.,n° 6; pl. 35.,n° 9; pl. 54 A, n° 7.

1108 . 5 n 2 .
Atlas, pl. 79., n° 1. — Le dessin gravé sous ce numéro est, m’assure-t-on, plus exact que celui dont

un célébre orientaliste de Vienne a enrichi le recueil de planches qui accompagne ses Mithriaca (pl. 11.).




entre le buste du Soleil et celui de la Lune, sept groupes composés
chacun d’un poignard, d’'un autel allumé, d’'un bonnet phrygien
et d’un cypres. Si les sept arbres qu’avec 'abbé Henne,''*” M.
de Koppen,'''® M. le baron de Hammer'"' et M. le professeur
N. Miiller,'"** je prends pour des cypres, affectent une forme
beaucoup moins élancée que ne l'est réellement la forme du
cypreés, il faut remarquer que les figures qui ornent ce bas-relief
sont elles-mémes trés-courtes et trés-ramassées, comme il arrive
maintes fois sur les monuments d’'une époque de décadence. Ici,
de méme que sur plusieurs autres bas-reliefs mithriaques bien
connus,'*® les sept autels allumés représentent les sept feux du
ciel mobile ou les sept planétes; les sept cyprés, remplacés par
sept lauriers sur un bas-relief du musée Chiaramonti,''** sont
les images symboliques des sept intelligences divines, appelées
Amschaspands ou Immortels,"'*> qui président aux sept planétes et
aux sept cieux des planétes. C’est par les sept cieux et les sept
planétes que doivent faire leur ascension les 4mes tombées du
ciel sur la terre et rendues a la liberté ou a la vie spirituelle apres
I'accomplissement des sept sacrifices que rappellent les sept

11 y
25 Notes manuscrites.

111 o ), 4ot (ihil
O Wiener jahrbiicher der Literatur, t. 24., Anzeige-Blatt, n° 24., p. 9 et 10. Uauteur décrit (ibid. p. 5 et 6)

un autre bas-relief mithriaque, fort endommagé, ot il croit apercevoir des traces d’autels et de cyprés. Je
ne connais pas ce monument.

1111 . ’, &g 9 : + " .
Mithriaca, p. 46,93, 182. —J'aurai ailleurs 'occasion de montrer que le savant orientaliste de Vienne

est pas fondé A reconnaitre (ibid. p. 42, et 126, § 5) le palmier et le cyprés dans le hom et le barsom du Zend-
Avesta.
1112

Annal. des Vereins fiir isch. Alterthumsk. und Geschichtsf. t. 2., 17 partie, p. 19, 20.

1113, . . . " P A
Jen puis citer quatre : un, de terre cuite, qui se conservait autrefois 2 Rome, dans le palais Zéno

(Lafréry, Specul. roman. magnif. Mém. de I'Acad. des inscript. nouv. série, t. 14., 2€ partie, pl. 5. Rech. sur Mithra,
atlas, pl. 89.); deux bas-reliefs de grés, découverts en Transylvanie (Mém. de I'Académie des inscript. ubi supra,
pl. 1., n°S 1 et 2. Recherches sur Mithra, atlas, pl. 96., n°® 1 et 2); et enfin un bas-relief de marbre blanc, du
musée Chiaramonti (Recherches sur Mithra, atlas, pl. 79., n° 2). — La présence de sept autels ou pyrées sur
ces quatre bas-reliefs et sur celui de I'Institut battyanien (ibid. n° 1) nous rappelle les sept pyrées que,
selon Strabon (Geogr. 15., p. 15), on voyait, en Cappadoce, dans le temple d’Anais et Omanés. Ces divers
témoignages suffisent, sans doute, pour confirmer un passage du Ferhenghi-Djihanguiri, dont on a contesté
la véracité, et ot il est dit qu'anciennement sept atesch-gih ou sept pyrées avaient été établis en Perse. M. le
li lonel qui probabl n’avait pas consulté les cing monuments mithriaques que
je viens d’indiquer, a lui-méme rejeté ce passage en parlant du pyrée de Aderbaidjan, dans un mémoire
sur la position d’Ecbatane, inséré, en 1840, dans le 10° vol. du Journal de la société royale de géographie
de Londres (17 partie, p. 114 et suiv.).

1114

Rech. sur Mithra, atlas, pl. 79., n° 2.

1115 g emarquons que les sceurs de Phaéthon, filles du Soleil, appelées tantdt Phaéthontides ou Phaéthon-

tiades, tantdt Héliades, et comptées au nombre de trois, de cinq ou méme de sept, furent changées en arbres.
Leurs larmes, disent les mythographes, sont du succin ou de I'ambre jaune. Par-13, nous sommes amenés
2 considérer comme altérées les traditions qui métamorphosent en aune ou en peuplier noir les sceurs de
Phaéthon. 1l est infiniment probable que, dans la légende primitive, les Phaéthontides étaient métamor-
phosées, comme les filles d’Etéocle (ci-dessus, p. 234, 235), en arbres verts et résineux, tels que des cyprés,
des pins ou des lauriers.




poignards, et aprés la mort du corps. Peut-étre est-il permis
d’inférer de 1a que le nombre vingt-huit, qui résulte des quatre
objets répétés ici sept fois chacun, fait allusion aux vingt-huit
stations lunaires par lesquelles doivent également passer les
ames, et aux vingt-huit Izeds ou Génies qui président a chacune
de ces stations. Rappelons-nous que Mithra, dont la place est
marquée, dans le ciel mobile, entre la porte du soleil et la porte
de la lune, est un des trois dieux dont se compose la triade
supréme qui régit les sept Amschaspands et les vingt-huit Izeds.
N’oublions pas surtout qu’il préside aux destinées humaines
et, par conséquent, a chacune des phases de la descente et de
I’ascension des 4mes.

Le cinquiéme bas-relief mithriaque dont il me reste a parler
est inédit, m’assure-t-on, et a été découvert, il y a peu d’années,
dans des ruines romaines situées aux environs de Carlsbourg. La
planche 15 jointe ici le reproduit d’aprés un dessin dont je suis
également redevable a feu Mme. la baronne Jésika. L'original est
fruste en plusieurs endroits, et partout d’un travail passablement
barbare. Mais il rachéte ces défauts par quelques particularités
qui ne se sont pas encore rencontrées dans les monuments de
cette catégorie. Au-dessus de la téte de Mithra immolant le
taureau est sculpté un mufle de lion, vu de face et inscrit dans
un disque,'''® embléme trés-propre a caractériser le dieu des
Perses, divinité solaire, assez souvent représentée avec une téte
de lion sur les épaules, au lieu d’une téte humaine. Cet embléme
nous ramene a la plaque de bronze du Musée royal de Berlin,'**’
qui nous a offert une scéne d’initiation dominée par un mufle
de lion placé entre deux serpents qui s’élancent du centre de
deux cyprés plantés, 'un au-dessous du buste du Soleil, 'autre
au-dessous du buste de la Lune. Ici deux cypres correspondent de
méme a deux bustes qui représentent ces astres personnifiés;
mais de leur sein ne naissent pas deux serpents; et, ce qui ne
se voit point sur les quatre autres bas-reliefs mithriaques, ces
deux arbres sont plantés chacun derriére un des assesseurs de

1116 A : g . " " . P . . P
Peut-étre, au lieu d’un disque solaire ou lunaire, faut-il voir ici une ouverture circulaire pratiquée

dans un rocher dont sortirait le lion. Cette interprétation que la grossidreté du travail rend aussi douteuse
que la premiére, nous raménerait, d’un cdté, a la célébre tradition qui fait naitre Mithra d’un rocher (ex
petra natus); et, de I'autre, au bas-relief de la villa Altiéri (Recherch. sur Mithra, atl. pl. 74.) et & un camée
du Musée impérial de Vienne (ibid. pl. 101., n° 1), deux monuments o nous voyons le lion mithriaque,
symbole igné, sortir d'un rocher, comme Iétincelle sort de la pierre.

751 7,006,




7

Mithra. On sait que ces deux assesseurs représentent I'équinoxe
du printemps et ’équinoxe d’automne, époques de I'année ou,
sur la terre, se manifestent successivement les deux phénomeénes
qui caractérisent la vie et la reproduction, la germination ou la
feuillaison et la fructification. Le cyprés, comme symbole de
vie, est donc d’autant plus convenablement placé ici que, selon
Caton, je le répéte, la graine de cet arbre se séme au printemps.
De plus, nous constatons que si, en Egypte, comme nous 'avons
vu,""® le méme arbre, sur les monuments religieux, sert a
caractériser le mois de tobi, dans lequel tombe 1’équinoxe vernal,
il faut en conclure que les Egyptiens et les Perses avaient puisé
a une méme source leurs emblémes astronomiques. Or cette
source ne peut étre cherchée ailleurs que chez les Chaldéens
d’Assyrie, inventeurs des mystéres institués avec le culte public
d’une divinité qui fut successivement appelée Mithra''*® dans
leurs sanctuaires, Mylitta et Anahid chez les Babyloniens et les
Assyriens, Brathy ou Bérouth (cypres), Astarté, Atergatis et
Dercéto chez les Phéniciens, Athtor ou Othtor chez les Arabes,
Hathor ou Hathyr chez les Egyptiens, Mithra chez les Perses.

On le voit donc, un accord parfait, quant a I'emploi
symbolique du cyprés, se manifeste sur les monuments religieux
de ces diverses nations et sur ceux des Grecs, des Etrusques et
des Romains. De cet accord et de l'origine asiatique de cet
arbre sacré résulte la preuve irrécusable qu’a des époques
trés-reculées il a existé entre les peuples de I’Asie, de I'Afrique et
de I’Europe, des communications dont le foyer ou le point de
départ est I’Asie antérieure, patrie primitive du cyprés pyramidal.
Ce sont précisément ces communications sur lesquelles, dés
mes premiers mémoires d’archéologie, je n’ai cessé d’appeler
I'attention de ’Académie et celle des savants de tous les pays. La
vie d’'un homme est si courte, je le sens chaque jour, qu’il ne faut
pas moins que le concours de tous les archéologues pour explorer
avec succeés un aussi vaste champ d’études. Mais, a chaque instant,
pour ainsi dire, je m’applaudis d’avoir ouvert cette nouvelle voie
aux investigations des amis de la science.

Chez les Romains, la série nombreuse des bas-reliefs consa-
crés a Mithra finit & peu pres avec le 4° siécle de notre ére. Toute-

M8 dessus, p. 183-190; et pl. 10., n° 3, 4 et 5.

1119, \ N s\ PRSI
J'espére en donner la preuve dans mon ouvrage sur le culte public et les mystéres de cette divinité.




fois, dans le siécle suivant, le symbole du cyprés continue a se mon-
trer sur d’autres monuments de I’art. Les médailles contorniates
en fournissent la preuve. Plus tard, nous retrouverons ce symbole
sur les monuments funéraires chrétiens, et nous le verrons se per-
pétuer, d’age en 4ge, jusqu’a nous.

Les médailles contorniates, selon I'opinion de Morel et de

Mahudel, généralement adoptée aujourd’hui, embrasseraient
une période qui ne commence qu’avec le régne de Constantin
et qui s’arréte a celui de Valentinien 3. Ce serait donc a cet
intervalle de temps qu’il faudrait rapporter les piéces qui, dans la

série des contorniates, nous offrent des exemples de I'emploi

symbolique du cyprés. Je produis ici deux de ces piéces'?;

elles appartiennent I'une et 'autre au riche médaillier de la
Bibliothéque impériale. La premiére est a I'effigie de Vespasien;
et, bien que je n’aie pas la prétention de lui assigner pour date le
régne méme de ce prince, je ne puis me défendre de penser que le
style de cette médaille permet de la faire remonter a une époque
antérieure au régne de Constantin. Elle a pour type, au revers, un
héros ou guerrier armé de sa lance et combattant a pied, secondé
par son chien, un énorme sanglier, qui semble sortir d’un antre.
Derriére ce groupe, s’éléve un cyprés pyramidal. Si le héros est
Méléagre, le cypres ferait allusion a la mort de ce personnage,
puisque sa victoire sur le sanglier de Calydon fut suivie de scénes
violentes, qui, selon les poétes ou les mythographes, causérent la
fin tragique du vainqueur, en excitant au plus haut degré un
désir de vengeance dans le coeur d’Althée, sa propre mére. Cette
hypothése admise, le cyprés pourrait étre considéré ici comme
I’embléme de 'immortalité promise au héros grec pour prix de sa
lutte victorieuse avec le sanglier, animal qui, 14 comme ailleurs,
remplit sans doute un réle symbolique. Dans le mémoire suivant,
je reviendrai sur cette médaille contorniate a I'occasion de sujets
analogues représentés en relief au fond de deux plats funéraires
d’argent, que nous a pareillement légués I'antiquité romaine. Je
ne dois pas omettre d’ajouter ici que le type gravé au revers de
la téte de Vespasien se retrouve sur deux autres contorniates
de la Bibliothéque impériale, I'une a I'effigie de Néron, I'autre
offrant la téte d’Homére, entourée de la légende OMHPOC.
Mais quel rapport a chacune de ces trois tétes avec un pareil

1120p) 1g.,n°S 3 et 4. — Elles sont de bronze, comme toutes les médailles contorniates.




type? J'avoue bien humblement mon insuffisance a résoudre le
probléme. Copinion commune est que les médailles contorniates
n’appartiennent point au temps ou vécurent les personnages
dont elles portent I'effigie, et qu’elles ont pour type, a leur revers,
des sujets qui n’offrent aucun rapport avec ces personnages. Par
12 on est amené a les considérer comme des jetons frappés pour

des particuliers, et non comme des médailles ou des monnaies
frappées par ordre de 'autorité publique. J’adopte sans réserve
cette maniére de voir; et j'en reconnais de nouveau la justesse
lorsque j'examine attentivement la seconde piéce dont j'ai a
parler.

Bien que celle-ci ne paraisse point appartenir a la méme série
ni au méme 4ge que les trois autres contorniates citées plus haut,
il est impossible de ne pas reconnaitre que, inférieure a celles-1a
sous tous les rapports, elle doit étre classée parmi les jetons qui ne
sont susceptibles d’aucune interprétation satisfaisante. Elle repré-
sente,"'?! d’un c6té, la téte d’'un personnage inconnu, vu de profil,
tourné a droite et accompagné de trois signes dont la valeur m’est
également inconnue. Aurevers s’éléve un arbre grossiérement des-
siné, mais qui me semble étre de I'espéce du cyprés. A gauche de
cet arbre, est gravée une légende composée de sept lettres dont il
ne m’est pas donné de comprendre le sens.

Le cypres pyramidal, chez les Romains, n’était pas seulement
consacré par la religion. On en tirait des médicaments. Les pas-
sages de Pline qui sont cités plus haut''** nous le prouvent. Ce que
j'ai dit, en méme temps, des divers usages auxquels les médecins
grecs faisaient servir le cypreés, et des rapports qui existaient, a
cet égard, entre la thérapeutique et les idées religieuses qu’on atta-
chait au symbole du cypreés, s’applique a I'art médical des Romains
tout aussi bien qu’a I'art médical des Grecs, puisque I'un dérivait
de 'autre.

Les belles proportions qu’atteint le cyprés dans les pays
chauds, sa forme pyramidale, et le précieux avantage qu’il a de ne
jamais perdre ses feuilles, I'avaient aussi fait rechercher pour
I'ornement des parcs et des jardins.''” Plusieurs passages de

1121
PL18.,n° 4.

1122
Ci-dessus, p. 248-250.

1123 265t peut-étre parce que les Romains, 3 lexemple des Grecs et des peuples de I'Asie occidentale,

prisaient infiniment la beauté du cyprés, qu’Horace (Ars poetic. 19-21) emprunte A cet arbre 'opposition
qui se fait remarquer dans les vers ou il dit :




Caton, de Pline et de divers autres écrivains de l'antiquité*
nous l'attestent, et nous apprennent, en méme temps, combien
était répandue et soignée, dans toute I'Italie, la culture de cet
arbre exotique."” A ces témoignages écrits, on peut joindre
celui qui résulte d’'une fresque découverte a Herculanum.'*
Elle nous montre sept cyprés pyramidaux, rangés autour d’'un

batiment somptueux, orné de statues. Ce n’est, a ce qu’il parait,
ni un édifice religieux, ni un monument funéraire : il répond
mieux a I'idée qu’exprime, chez les modernes, la dénomination
de villa.'*” Mais I'architecture en est d’un goiit fort médiocre.

1.2.4 Ibérie et Lusitanie

L'importation du cyprés pyramidal en Afrique, en Gréce, en Ita-
lie, par les Phéniciens, et I'établissement de nombreuses colonies
phéniciennes sur les cétes de la péninsule hispanique sont deux
faits trop généralement connus pour qu’on puisse se défendre de
quelque étonnement a la lecture des ouvrages qui traitent du culte
de cet arbre symbolique : on n’y trouve aucune recherche sur les
traces de ce culte dans I'Ibérie et la Lusitanie. Cet étonnement re-
double peut-étre, je le dis a regret, lorsque la méme lacune se dé-
couvre dans le volume ou M. le Dr. Movers''*® a recueilli avec tant

.. ... et fortasse cupressum
Scis simulare : quid hoc, si fractis enatat exspes
Navibus zre dato qui pingitur? ...
Toutefois les commentateurs ne sont pas d’accord entre eux sur le sens qu'il convient d’attacher 2
ces vers.

1124 A i s s s
Tous ces passages, je I'ai dit plus haut (p. 250, 251), ont été recueillis ou cités par les savants auteurs

des Mémoires de I’Académie d’Herculanum, et par MM. Avellino et Carl Ritter. Je me bornerai 4 rapporter
ici quelques détails curieux qui se trouvent dans Pline (H. N. 16., 60., 1). Cet auteur, aprés avoir dit qu’on
fait des haies épaisses en coupant les cyprés et en les tondant, ajoute : «On fait aussi représenter au cy-
prés diverses figures, comme des chasses, des flottes, et d’autres tableaux auxquels se prétent ses feuilles
courtes, étroites et toujours vertes.» Un usage semblable a longtemps existé dans le midi de la France et
ailleurs.

112! Lt A " ’ 4 . k . b A N
® Cette culture était méme un objet trés-lucratif de spéculation. Jadis, en Italie, une forét de cyprés

assurait au possesseur un revenu considérable. Aussi, dit Pline (H. N. 16., 60., 2), les anciens appelaient-ils
ces sortes de plantations «la dot de leurs filles. » Les voyageurs modernes rapportent que, dans I'ile de
Créte, le cyprés reoit une dénomination qui exprime la méme idée.

1126, . . % . 5
Le pitture antich. d’Ercolano, t. 5., p. 393; pl. 39., gravée en vignette a la p. 173.

1127} o5 sept cyprés dont est ornée cette villa, rappellent les cyprés qui, au méme nombre de sept, dé-

corent le temple de Vénus a Apollonia d’lllyrie, le bas-relief du mithreeum de Neuenheim, et une urne
cinéraire dont il sera question plus loin. Cette coincidence m’avait d’abord donné lieu de penser que I'édi-
fice représenté dans la fresque citée d’Herculanum avait peut-étre une destination religieuse. Un examen
plus approfondi et la lecture des observations judicieuses des éditeurs de cette fresque m’ont conduit 2
adopter I'opinion exposée dans leur texte explicatif.

Lze Phénizier, 2° partie, t. 2., ch. 12., p. 588-659.




de soin et d’érudition les témoignages historiques, numismatiques
et géographiques qui se rapportent aux colonies fondées par les
Phéniciens dans ces deux contrées, aux divinités dont ils y intro-
duisirent le culte, et nommément a leur Vénus-Astarté.

C’est en vain que j’avais moi-méme entrepris des recherches
pour découvrir dans la péninsule quelque ceuvre de sculpture
antique, qui piit fournir une preuve certaine du culte qu'on
y rendait au cyprés pyramidal. Mes investigations, mes
correspondances n’avaient eu qu'un résultat négatif, lorsque
M. le duc de Luynes, qui poursuit avec tant de persévérance et
de succés I'étude des médailles frappées dans les pays jadis
occupés par les Phéniciens, appela mon attention sur quelques
piéces ibériennes ou lusitaniennes publiées par Florez et par
Sestini. J’ai tout lieu de m’applaudir de n’avoir pas négligé ce
bienveillant avis, et de m’étre par-la trouvé conduit a consulter la
collection de médailles d’Ibérie et de Lusitanie que posséde la
Bibliothéque impériale. Les recueils de Florez et de Sestini''?
m’ont offert, dans la numismatique du royaume de Valence,'** la
description et les dessins d’'une monnaie autonome de la ville
d’Ostur ou Otour,*** qui, de 'aveu de ces deux numismates, porte,
au revers d’un sanglier, un grand cyprés pyramidal planté
entre deux rameaux, dont ils ne déterminent pas I'espéce,'**
et que je soupgonne étre des branches de myrte. Dans ces
mémes recueils, mon attention a aussi été attirée par quelques
autres pieces, frappées, les unes a Olunt ou Olunk, ville dont
la position géographique n’est pas encore déterminée, les
autres a Anticaria,'** dans la Bétique, et a Balsa en Lusitanie. Les
premiéres'** ont pour type, au revers d’une téte virile imberbe
et inconnue, un arbre de forme conique ou pyramidale, que je
prends pour un cypres, et qui est désigné par Florez sous la

11295, vais négligé de consulter ces deux recueils, parce que le grand ouvrage d’Eckhel et le recueil de

Mionnet n'indiquent la présence du cyprés sur aucune médaille de la péninsule hispanique.

1130 . .
Hispania tarraconensis.

1131t edallas de las colonias, municipios y pueblos antiguos de Esparia (Madrid, 1758, in-4%), 3¢ partie, p. 113;

pl. 65.,n°6.

132 41 cipres entre dos ramos, dit Florez (loc. cit.). Il a soin d’ajouter qu'il publie cette médaille d’aprés

Jacques de Bary, et que le texte de cet auteur indique ici un épi de blé et non un cyprés. Le dessin joint 4 la
description faite par Bary, observe-t-il, représente un cyprés et non un épi.

1133 . e L0 " Lo P .
Aujourd’hui Antequera. Sur les médailles, le nom ancien est écrit Antikaria.

1134 o . . . Tt
Florez, ouvrage cité, p. 510, pl. 35., n° 2. — Mionnet n’indique aucune médaille de cette ville d’Olunt

qui ait pour revers le type dont il s'agit.




dénomination de pomme de pin. Bien que je n’aie pas eu sous les
yeux les médailles originales, je n’hésite pas a les ranger dans une
méme catégorie avec les médailles d’Ostur que j’ai pu examiner a
la Bibliothéque impériale. Sur celles-ci,'*** le cyprés, gravé trés
en relief, est facilement reconnaissable; on a peine a comprendre
qu’Eckhel* et surtout Mionnet,'*” qui avait eu sous les yeux

plusieurs de ces piéces, aient pu confondre cet arbre avec un
gland de chéne. Parmi ces médailles, les unes sont conformes a la
piéce décrite et figurée dans Florez, d’apreés Jacques de Bary''*%;
les autres, d’un plus petit module, portent, au droit, un grand
cyprés pyramidal, sans aucun accessoire, mais avec la légende
OSTVR, et au revers, sans accessoire aussi et sans légende, deux
rameaux semblables a ceux qui, sur les premiéres, flanquent un
cypreés pyramidal.

Les médailles d’Anticaria et celles de Balsa ont, pour revers,
le méme arbre que, sur les monnaies d’Olunt, comme ici, Florez et
Sestini'*** prennent pour une pomme de pin et qui me parait étre
un cyprés pyramidal. Sa forme large et ramassée nous rappelle
les cypreés sculptés sur un des bas-reliefs mithriaques romains du
musée de Carlsbourg que j’ai cités plus haut.'*® Sur les piéces qui
appartiennent a la numismatique d’Anticaria, on voit, au revers
d’une téte virile, imberbe et inconnue, le croissant de la lune et
un astre gravés dans le haut de la médaille, a droite de I'arbre sa-
cré. Autour de cet arbre, une légende en lettres liées nous offre
le nom abrégé de la ville et le nom également abrégé d’un magis-
trat, qui s’appelait Marcus Sempronius.'**! Les médailles de Balsa''*?

113551 20, n° 3 et 4.

136) N.t.1.,p. 54

1137 . ,
Descript. de méd. t. 1., p. 47, 48, n°° 346 et 347.

1138 :
Voy. ci-dessus, p. 288, note 3.

1139 D pceriz. delle medagl. ispane apparten. alla Lusitan. alla Betic. e alla Tarragon. che si conserv. nel mus. He-

dervar (Florence, 1818, in-4°, fig.), p. 23.

1140 ¢ dessus p. 278-281; Rech. sur Mithra, atlas, pl. 79., n° 1.

1141 .. > ) ey P v a
Sestini, ouvrage cité, p. 23, n°® 1 et 2; pl. 1., n° 17. — Le numismate italien décrit sous ces numéros

deux piéces a peu prés semblables, sur lesquelles on avait cru lire municipium sempiternum, au lieu de Mar-
cus Sempronius, qu’il a raison de donner pour la véritable legon. Il ajoute qu’a cette méme ville d’Anticaria,
on peut rapporter une médaille décrite et figurée, parmi les incertaines, dans le recueil de Pellerin (3.,
pl. 118, n° 16), et rangée également parmi les incertaines par Mionnet (Descript. de méd. 6., 641, n° 196).
— Cette piéce ne porte pas de légende. Elle a pour type, au revers, selon Pellerin, une pomme de pin, qui
probablement est un cyprés. Loriginal ne se trouve pas 2 la Bibliothéque impériale.

1142 . sz . ST 4 .
Sestini, ouvrage cité, p. 3, pl. 1., n° 2. — Mionnet n’indique pas cette médaille; mais, dans son Sup-

plément (t. 1., p. 3, n° 9), il en décrit une en ces termes, d’aprés un dessin qui lui avait été communiqué, et
celle-ci me parait trés-analogue, sinon semblable 2 la piéce publiée par Sestini : « BALSA. Epi couché. R.




nous offrent, au droit, un épi de blé avec la légende BALSA, et, au
revers, un cypres planté dans le centre d’'un grand croissant. Les
dessins mémes que 'on trouve d’'une monnaie d’Olunt dans Flo-
rez, d’une piéce d’Anticaria et d’'une piéce de Balsa dans Sestini,
me justifient de prendre pour un arbre de cette espéce ce qu’ils
désignent, ainsi que Mionnet,"** sous le nom de pomme de pin;

car leurs prétendues pommes de pin auraient toutes un long pé-
doncule, tandis qu’en réalité ce fruit est presque sessile, comme le
fruit du cypres. De plus, on peut voir, au revers d’une jolie médaille

1144 1145

autonome d’Irippo,*** ville de la Bétique, désignée par Pline
sous le nom d’Orippo, une divinité féminine assise, tenant sur la
main une pomme de pin dont la forme, les détails et surtout le trés-
court pédoncule rendent manifeste I’erreur commise par Florez,
par Sestini et par Mionnet.

Je donne ici,'**¢ d’aprés un exemplaire que posséde la
Bibliothéque impériale, un dessin exact de la médaille autonome
d’Ostur, publiée par Florez, qui s’est borné a copier la mauvaise
figure qu'on en trouve dans 'ouvrage de Bary. Lexemplaire de
Paris, bien que fourré de plomb et mutilé, m’a permis, a I'aide
des empreintes ou des dessins de deux autres exemplaires, de
reproduire la piéce entiére et avec le caractére qui lui est propre.
Je donne également un dessin fidéle''*” de la médaille autonome
d’Ostur, de plus petit module, dont j’ai parlé ci-dessus. Il s’en
trouve, a la Bibliothéque impériale, trois autres exemplaires
moins bien conservés, qui me semblent étre d’'un méme coin.
La variante que présentent le droit et le revers de cette piéce,
comparée au grand module, n’a été connue ni de Florez, ni
d’Eckhel, ni de Sestini.

Jajoute ici,""*® d’aprés le dessin publié par le dernier de ces

Pomme de pin sur un croissant. Cabinet inconnu. BR. 4.»

1143 Voy. la note 5 de la page précédente.

M4 bl orez, ouvrage cité, p. 474; pl. 30., n° 5. Catalog. mus. Hederv. 1., 3,n° 50; pl. 1., fig. 4. Sestini, ouvrage

cité, p. 61, n° 1; cf. ib. n° 2-5. Mionnet, Descr. de méd. 1., 50, n°S 402, 403; Suppl. 1., 113, n° 646.

1145 " ot fion a .
H.N.3.,3.,7.— Florez n'a pas tenu compte de la judicieuse restitution faite par le P. Hardouin dans

le passage de Pline que j'indique ici, restitution qui a permis d’identifier Irippo et Orippo. S’il se montre
disposé (loc. cit.) & comprendre Irippo au nombre des cités de la Bétique, c’est par la seule raison qu'on
a trouvé en Andalousie plusieurs laires des médaill de cette ville. Eckhel et Mionnet
T'ont rangée parmi les villes incertaines.

1146

Pl. 20.,n° 4.

1147 1bid. n° 3. Clest le n° 347 de Mionnet (Descript. de méd. t. 1., p. 48.), inexactement décrit, ainsi que je

Iai dit plus haut.

1148Pl.s,, n°11.




trois numismates,''* la médaille autonome citée d’Anticaria, dont
un exemplaire unique se conservait autrefois dans le musée Héder-
var. Je ne le retrouve ni dans le médaillier de la Bibliothéque impé-
riale,"*® ni dans la collection de M. Rollin, et j’ignore quel en est
le possesseur actuel. Je ne sais non plus ce qu’est devenue une mé-
daille analogue, décrite aussi par Sestini.

1151

Enfin je reproduis,'** également d’aprés le dessin qu’il en a

donné, la médaille autonome de Balsa dont il a été question plus
haut. Comme les deux précédentes, elle appartenait au musée Hé-
dervar; mais je n’ai pu découvrir en quelles mains elle est passée.

Les témoignages qui résultent des médailles d’Ostur, d’Olunt,
d’Anticaria et de Balsa suffisent, sans doute, pour confirmer
notre présomption a I'égard de I'importation du symbole du
cyprés pyramidal en Ibérie et en Lusitanie. Dés lors, ne nous
est-il pas permis de croire que cette importation fut I'ccuvre
des Phéniciens, et qu’elle se rattachait particuliérement a
I'introduction du culte de Baal et d’Astarté? Le croissant et
I'astérisque que nous montrent les médailles autonomes
d’Anticaria, le grand croissant placé au pied du cypres, sur
celles de Balsa, semblent nous autoriser a supposer méme que
les Ibériens et les Lusitaniens avaient appris des Phéniciens a
représenter, sous la forme symbolique du cyprés, la déesse
Astarté, considérée comme une divinité luni-solaire ou
simplement lunaire."'>® D’autre part, les médailles autonomes
d’Ostur nous raménent aux médailles asiatiques et au tréne votif
de la Déesse de Syrie, qui nous ont montré Vénus formant une
triade avec le soleil et la lune. La, en effet, nous avons trouvé
tant6t un cypreés placé entre ces deux astres personnifiés,'”** ou
entre un taureau et un lion,'** emblémes de la lune et du soleil;

1149 >
Ouvrage cité, pl. 1., n° 17.

1150 Adai ) Aed i ) Py " N
Cette médaille n’a été ni connue d’Eckhel, ni décrite dans le recueil de Mionnet.

1151 -
Loc. cit. p. 23,n° 2.

152p) 20,0 2.

1 , " S ! )
53 Remarquons qu'au revers de la médaille autonome d'Irippo, citée plus haut, on voit le croissant

de la lune posé au bord du trone ot est assise une divinité qu'il est bien difficile de ne pas prendre pour
Vénus. D'une main, elle tient une pomme de pin; de 'autre, une corne d’abondance. Or nous savons, non-
seulement que le pin était un arbre consacré  Vénus en Orient et en Occident, mais que la pomme de

pin joue un grand réle dans les cérémonies religi qui, chezles iens, se célébraient en I'honneur
de Mylitta (voy. les bas-reliefs de Nimroud, publiés par M. A. H. Layard). Nous savons aussi combien sont
nombreuses les médailles asiatiques qui représentent Astarté portant une corne d’abondance.

M54p1 3, n0 1.

BB, 6.,1n°5 1 et 2; cf. ibid. n° 3.




tant6t un grand cypres planté entre deux petits cypres,'**® autre
triade symbolique, bien plus analogue a celle que nous offre, au
revers d’'une des médailles d’Ostur,’**” le grand cyprés planté
entre deux rameaux ou deux petits arbrisseaux.

De nos jours, la culture du cyprés pyramidal se perpétue
dans la péninsule hispanique, de méme qu’en France et en Italie;

et cette culture, on le voit, s’étend, comme jadis, des cdtes
orientales de la Chine aux cdtes occidentales du Portugal.




Second Mémoire — Du cyprés pyramidal considéré
comme symbole funéraire et comme embléme ou
attribut des divinités infernales en orient et en
occident

2.1 Premiére Section — Orient

2.1.1 Asie occidentale, Asie orientale, Arabie, Egypte et
littoral de Carthage

Si, en Orient et en Occident, le cyprés pyramidal fut I'image
symbolique et vivante des divinités génératrices et, en
particulier, de Vénus, du Soleil et de la Lune; s’il fut 'embléme
du feu créateur et de cette flamme qui, des autels dressés sur la
terre, s’élance vers les cieux, comme 1’dme qui aspire a rentrer
dans le sein de I'Eternel; si une antique prescription voulait que
les objets les plus propres a exprimer les idées de création, de
génération, de reproduction, ou de vie terrestre, servissent
d’hiéroglyphes idéographiques pour inscrire sur les monuments
funéraires le dogme de 'immortalité de '’Ame et I'annonce d’une
nouvelle vie, il ne faut pas s’étonner de trouver, chez tous les
peuples civilisés de 'antiquité, le cyprés pyramidal placé aupres
des divinités infernales, ou employé comme embléme funébre.
Un tel choix n’était-il pas justifié par les conditions d’existence
propres a cet arbre? Sa longévité,' la nature incorruptible de son
bois,? son feuillage toujours vert, et cette circonstance qu’une
fois coupé, le cyprés ne repousse pas,’ tout ne contribuait-il pas
a faire d’un tel arbre un embléme expressif de vie, de mort et
d’immortalité?

1 .
.. perpetua nunquam moritura cupresso,
dit Martial (Epigramm. 6., 73., v. 7).

Zi-dessus, p. 9, note 1. — A 'occasion de deux statues de bois (xoanon) qu'il avait vues prés de Ia co-
lonne d’Enomaiis, dans I’Altis, et qui représentaient, I'une, Praxidamas d’fgine, I'autre, Rhexibius d’Opus,
les deux premiers athlétes qui furent vai aux jeux ol; i ias (6., 18., 5) remarque que
la seconde, faite avec du bois de cyprés, avait beaucoup mieux résisté aux injures du temps que celle de
Praxidamas, qui était de bois de figuier. — Voyez les diverses autorités citées par Hirt, au sujet de la nature
incorruptible du bois de cyprés, Kunstbau, t. 1., p. 374, 375.

3 Cette observation, qui s"étend A tous les arbres verts, n"avait point échappé aux anciens. Voyez Pline
(17.,39., 2), Servius (ad Virgil. Georg. 1., 20; Zneid. 3., 64, 680, 681; 4., 507; 6., 216) et un mythographe latin
anonyme (Scriptor. rer. mythic. latini tres, t. 1., fab. 6, § 28, p. 191, ed. Bode). Toutefois Théophraste avait été
induit en erreur lorsqu'il dit (Hist. plantar. 4., 6.) que, dans I'ile de Créte et nommément a Tarrha, le cyprés
coupé repousse du tronc et méme des racines.




Un fragment d’Asclépiade, conservé par Piérius Valérianus,*
nous apprend, comme je I'ai dit dans mon premier mémoire, que,
chez les Grecs, une tradition voulait que le cyprés eiit recu sa
signification funéraire et son nom, cyparissus, de Cyparissa, fille
d’un roi des Celtes, nommé Boreas, qui, ayant eu le malheur de la
perdre, avait planté sur son tombeau un arbre de cette espéce.
Sans nous arréter a un tel récit, remarquons que le témoignage le
plus authentique qui nous soit parvenu sur I'emploi de cet arbre
dans les anciens rites funéraires, résulte des renseignements
recueillis par Virgile, lorsque, se disposant a écrire 'Enéide, il
voulait s’y montrer aussi versé dans la connaissance des rites
sacrés que le furent Homeére, Hésiode, Pindare, Eschyle, Sophocle
et tant d’autres poétes de la Gréce. Déja nous avons vu le chantre
latin du fils d’Anchise et de Vénus mettre dans la bouche de son
pieux héros des vers qui attestent que, chez les Troyens, le culte
du cyprés remontait a une haute antiquité et s’associait au culte
de la Mére des Dieux.’ Plus loin,® il nous montre Enée, occupé, sur
les cotes de la Thrace, a rendre les honneurs funébres aux manes
de I'infortuné Polydore, aprés avoir offert un sacrifice a Vénus,
sa mére, et au tout-puissant Jupiter. Par son ordre, des autels
funéraires se dressent; on les couvre de branches de cyprés; et
des femmes troyennes les entourent, les cheveux épars, selon une
coutume nationale :

... ... stant manibus arz
Caeruleis mesta vittis atraque cupressu,
Et circum Iliades crinem de more solutze.

Parvenu au rivage que rendait si célébre 'antre de la sibylle
de Cumes, le héros fugitif recoit de la prétresse d’Apollon
I'injonction de remplir un devoir semblable envers un de ses

# Hieroglyphica, 1ib. 2., cap. 4. — Je transcris ici en entier le passage de Piérius : «Aiunt enim (Gra-
ci), Asclepiadis authoris gravissimi testimonio, Boream, Celtarum regem, cum filiam Cyparissam nomine
amisisset, arborem hanc in ejus tumulo sevisse, a qua inde nomen inditum cyparisso : mox a satu illo luc-
tuosam feralemque haberi coeptam. » Ce fragment d’Asclépiade a été reproduit par Werfer dans le tome
2 des Acta philolog. monacensium. C'est par erreur que Needham, premier éditeur des Geoponica, dit que le
P. Rapin a fait entrer dans le deuxiéme chant de son poéme sur les jardins la fable de Cyparisse, fille d’'un
roi des Celtes. Le P. Rapin n’est coupable que de la témérité d’avoir, aprés Ovide, essayé de mettre en vers
latins la métamorphose de Cyparisse (voy. Hortorum lib. 4., et cultura hortensis, 2., v. 395-419, ed. Brotier;
Paris, 1780). Il est facheux que le second éditeur des Geoponica, Nicolas Niclas, ait reproduit la note de
Needham sans relever la méprise que j’indique.

% Ci-dessus, p. 80, 81.
© Eneid. 3., 61-67.




compagnons d’armes, Miséne, dont le corps, a son insu, gisait,
sans sépulture, sur le sable de ce rivage. A sa voix, les Troyens
élévent un immense biicher (pyra) de chéne et de bois résineux;
ils y attachent des branches de cypreés, et, en avant, ils plantent
des arbres de cette méme espéce’ :

Ingentem struxere pyram, cui frondibus atris
Intexunt latera, et ferales ante cupressos
Constituunt ... ...

Mais de tels usages avaient, n’en doutons pas, la méme origine
que la coutume de consacrer le cypreés a la divinité féminine dont
I'antique temple, situé hors des murs de Troie, fut le lieu de rendez-
vous d’Enée et de ses compagnons d’infortune, au moment de quit-
ter pour toujours le sol de la patrie. Cette origine, il faut I'attribuer
au grand peuple de qui les Phrygiens, comme les Phéniciens, les
Arméniens et les Arabes, avaient regu le culte du cyprés avec celui
de Mylitta, d’Astarté, d’Anahid ou d’Alilat. Si les révolutions poli-
tiques et physiques qui ruinérent de fond en comble I’empire d’As-
syrie, n’ont laissé subsister aucun monument littéraire, aucun mo-
nument figuré, ot nous puissions découvrir un exemple de I'em-
ploi du cypreés pyramidal dans les cérémonies funébres ou sur les
sépultures des Assyriens, nous trouvons néanmoins, dans un autre
récit de Virgile, une troisiéme preuve de ces usages, trés-indirecte
sans doute, mais non moins concluante que les deux premiéres. Ici,
lelieu de la scéne est Carthage. A ce nom, nos souvenirs se pressent
en foule pour nous rappeler que Carthage, colonie de Tyr, rendait,
sous divers noms, un culte particulier a la Vénus assyrienne, na-
turalisée en Phénicie. Nous nous rappelons, en méme temps, que,
chez les Phéniciens, cette déesse, appelée par eux Bérouth ou Bra-
thy,® c’est-a-dire Cypreés (Cypris), était représentée, ainsi que ses
deux assesseurs, le soleil et la lune, sous la forme méme de cet
arbre symbolique.’ Dés lors, si Virgile,'* décrivant 'immense bi-
cher de chénes et de pins, dressé, par 'ordre de Didon, au fond de
son palais, nous dit que la reine couronna de rameaux funébres ce
biicher,

7 Eneid. 6.,211-217. Cf. Servius, ad Virgil. /Eneid. 6., 215, 216.
8 Ci-dessus, p. 88-91.
9 Ci-dessus, p. 19 et suiv.

20 Eneid, 4., 503-507.




... ... et fronde coronat
Funerea

n’entend-il pas désigner ici, par cette expression,! comme
ailleurs,'? par les mots frondibus atris, les branches de I’arbre qu’il
appelle ailleurs aussi®® atra cupressus? A I'appui de ma conjecture,
je ne dois pas omettre de dire, d’aprés un renseignement qui
m’est communiqué par un voyageur digne de foi, quon a
récemment trouvé, dans un cimetiére phénicien ou punique,
situé pres du vieil Arzeu, a une journée a I’est d’Oran, deux cents
pierres tumulaires environ, parmi lesquelles plusieurs portent
une figure d’homme ou de femme placée sous un portique
flanqué de deux cypres.

Les monuments de I'art qui se sont conservés en Egypte
attestent que, dans cette partie si célébre de I'Afrique, les
Assyriens ou les Phéniciens avaient porté avec le culte de la
Vénus de Babylone et de Ninive, appelée Hathor ou Athyr par les
Egyptiens, 'usage d’employer le cyprés pyramidal comme un
embléme funéraire. Cet arbre étranger au sol de I'Egypte et qu’a
Dendérah, néanmoins, nous avons reconnu' au milieu d’une
scéne d’adoration, sur les murs du temple de Vénus-Hathor; cet
arbre que nous avons vu placé, avec la signification de symbole de
vie, sur deux stéles consacrées a la méme déesse’® et sur des
bas-reliefs ou il sert a caractériser Ammon générateur et tobi, le
premier mois de 1'’équinoxe du printemps'®; cet arbre, nous le
trouvons figuré, non-seulement sur des papyrus funéraires, mais
sur un grand nombre de caisses de momies égyptiennes,"” o sont
peintes des scénes psychologiques, auxquelles préside la déesse
elle-méme, tantdt sous un nom, tantét sous un autre.

Y stace (Thebaid. lib. 4., v. 460, 461), dans une imitation du passage de Virgile, est plus explicite, car il
dit :
... frondes, atque omne cupressus
Intexit plorata latus ...

2 Gi-dessus, p. 295.

13 . Ltk 5 P " " il .
Ibid. Sur cette épithéte d’atra, appliquée au cyprés, on peut consulter Servius (ad Virgil. Zneid. 3.,
64; 6., 215). Ce commentateur 'explique en rappelant que les dieux Lares sont qualifiés atrati, et que les
ill, noirs i aux cérémonies funéraires.

M Ci-dessus, p. 164-166.
15 Cidessus, p. 167-183, et pl. 11.; Rech. sur Vénus, pl. 14.
16Ci—dessus, p- 183-190; pl. 10., n°S 3-5.

17 . 2 N Ldai .
On en peut voir quelques-unes au Musée du Louvre et au cabinet des médailles et antiques de la
Bibliothéque impériale.




De plus, les beaux dessins rapportés de Karnac, par M. E.
Prisse, fournissent la preuve, bien que ce voyageur n’en ait
pas fait la remarque, que, dans I'ancienne Egypte, le cypres
pyramidal, comme symbole funébre, n’était pas seulement placé
sur les caisses de momies. Un arbre de cette espéce est planté,
entre deux figures humaines, au milieu de la partie supérieure

d’un bas-relief dessiné par M. E. Prisse dans I’édifice de Tahraka,
situé a I'extérieur du mur d’enceinte du palais de Karnac, prés de
la salle hypostyle.'® Or le voyageur frangais, aprés avoir examiné
avec attention I’ensemble et les détails de 1’édifice de Tahraka,
n’hésite pas a déclarer que cet édifice était consacré a des rites
funéraires.

Le role qu'en Egypte remplissait la déesse Hathor, comme
reine a la fois des vivants et des morts, est conforme a celui que
remplissaient Mylitta, chez les Assyriens; Astarté, chez les
Phéniciens; Aphrodite, chez les Grecs; Vénus, chez les Romains;
Mithra, chez les Perses. Ce sont autant de divinités médiatrices et
psychopompes, qui régnent dans le ciel, sur la terre et dans le
royaume des morts."’

Si les divers témoignages que j’ai produits nous ont permis
de remonter au berceau primitif du culte du cypreés pyramidal, et
si nous remarquons, avec tous les voyageurs, que les peuples mu-
sulmans de la Perse et de la Turquie d’Asie emploient cet arbre
comme embléme funéraire, il devient impossible, ce me semble,
de ne pas admettre que, lorsque les Arabes, d’un cdté, les Turcs, de
I'autre, envahirent ces contrées, ils durent y trouver cet usage éta-
bli de temps immémorial. Ils I'adoptérent; et personne n’ignore
que, depuis bien des siécles, sans interruption et malgré tout le
zéle, toute la persévérance que mirent les khalifes a abolir partout
le culte du cyprés, image vivante de quelque antique divinité, les
musulmans, sur toute ’étendue de la Turquie d’Asie, comme sur
toute I’étendue de la Turquie d’Europe, plantent habituellement
des cypreés pyramidaux dans les champs des morts, c’est-a-dire dans
leurs cimetiéres. La, souvent un arbre de cette espéce est sculpté
au revers d’une sorte de steéle? dressée a 'une des extrémités de
la tombe qui renferme le corps du défunt, ou de la pierre tumu-

18 \onum. de IEgypte, p. 7, et pl. 23.
9Voyez mes Recherches sur Vénus, p. 97-100.

20 el 5 . N L
Sur leur face antérieure, les stéles musulmanes portent, gravés en relief, les noms du défunt ou une
sentence religieuse.




laire qui le recouvre. Fréquemment aussi I’on voit des branches de
cypres, et méme des cypreés entiers sculptés sur les pierres tumu-
laires qui marquent des sépultures de femmes musulmanes.

En Perse, cette derniére coutume ne semble pas avoir été assez
attentivement observée par les voyageurs pour qu’il soit possible
de décidersi elle s’étend ou non aux sépultures des hommes,* et je
n’ai moi-méme conservé aucun souvenir qui puisse me permettre
de trancher la question.

Thomas Herbert,?? décrivant sur les lieux, en 1627, les cérémo-
nies funébres des Persans, dit expressément que les personnes qui
suivent le corps d’un parent décédé portent a la main des branches
de cyprés ou de laurier.”® D’autre part, les plantations de cypres
pyramidaux devant ou autour des sépultures attestent, dans toute
I'étendue de ce pays,* qu’elles sont la continuation d’un ancien
usage. Je citerai, en particulier, les cyprés qui, de nos jours, ornent
encore deux tombeaux érigés a Hafiz et a Saadi, dans les environs
de Schiraz.” On prétend méme que le premier de ces deux célébres
poétes persans avait planté de ses propres mains les cyprés qui se
voient au pied de sa tombe,”® dans une des cours de I'édifice appelé,
de son nom, I'Hafizée. Cette cour est ornée d’une autre plantation
de beaux cyprés? ; et deux lions de ronde bosse sont posés sur la
plate-forme du mur, de chaque cdté de la porte d’entrée, comme
pour rappeler qu’anciennement, chez les Perses, le lion, aussi bien
que le cypres, avait parfois une acception funéraire.?® Sur la route
d’Ispahédn a Tehéran, et dans plusieurs autres lieux de la Perse,
on rencontre des pierres tumulaires qui portent, grossiérement

21 . — N . N o
Feu sir William Ouseley (Travels, etc. vol. 2., p. 93) parle de quelques pierres tumulaires du cimetiére
de Fassa, qui sont ornées d’un cyprés sculpté; mais il ne dit pas si elles appartiennent 4 des sépultures
d’hommes ou 2 des sépultures de femmes. Il fait seulement remarquer que cet usage n'est point particulier
au cimetidre de Fassa, et qu'il I'a observé depuis le golfe Persique jusqua la mer Caspienne, et depuis le
Mazendéran jusqu’a Constantinople.
22 sz
Ouvrage cité, p. 238, traduct. frang. p. 380.
2: P P Lo . Lok < . PP N
®Je ne sais si cet usage était déja tombé en désuétude au temps o Chardin visitait la Perse, mais on
n'en trouve aucune mention dans la relation de ce voyageur, et je n’en puis citer aucun exemple d’aprés
mon propre témoignage.
24 . .
Voy. M. Carl Ritter, Die Erdkunde, 11., p. 574, 575.
25 . . N . . .
Keempfer, Ameenit. exotic. p. 368, 369. M. J. Morier, A Journey through Persia, Armenia, etc. in the years
1808 and 1809, p. 104. Sir William Ouseley, Travels, vol. 2., p. 3 et 4; pl. 24.
26 . 5
M. J. Morier, loc. cit.
27 . o Py vy . s . .
Aga Beschir, chef des eunuques du palais de Schiraz, a été la cause d’une émeute, en faisant impru-
demment couper deux de ces arbres (voy. M. J. Morier, loc. cit. Ouseley’s Travels, vol. 1., p. 400).

2 P g . . L 1
BVoy. Mémoires de I’Acad. des inscript. nouv. série, t. 15., 2 partie, p. 63-127.




sculptés, des lions et des cypreés.”” Non loin de Schiraz, des arbres
de cette espéce ornent la cour qui précéde I'édifice funéraire nom-
mé Heft-ten (Les-sept-corps), en mémoire de sept personnages ex-
traordinaires et pieux, qui avaient vécu, comme des derviches, sur
I’emplacement ou, par I'ordre de Kérim khén,* fut construit I’édi-
fice. Ainsi, pour me servir d’un rapprochement piquant, que j'em-
prunte a M. Carl Ritter,* sur le territoire méme ou les sectateurs
de Zoroastre ont laissé les ruines d’un grand nombre d’autels du feu
(ateschgahs), les cyprés qui jadis entouraient ces pyrées ombragent
maintenant les tombeaux ol reposent des imams, c’est-a-dire des
personnages réputés saints parmi les sectateurs de Mahomet.

A ces témoignages, vient s’ajouter celui qui se tire du
nom méme que le cyprés pyramidal conserve dans la langue
persane. Ce nom, serv-azdd, est un exemple mémorable de
I'influence directe qu’exercérent sur la formation du langage
les castes sacerdotales, dépositaires tout a la fois des croyances
religieuses et des connaissances scientifiques, et, par conséquent,
dispensatrices du trésor des idées. En effet, serv-azdd offre par
sa composition, je dois le répéter ici, une double signification,
qui, a défaut d’autres preuves, nous révélerait 'usage ou furent
anciennement les Perses d’attribuer au cyprés une acception
funéraire. 11 est formé de deux mots*’ : le premier est le nom
méme de cet arbre® ; le second est un adjectif dérivé du participe
du verbe persan zaden, qui signifie vivre, et qui, comme le verbe
grec (4w, «vivre,» appartient au méme radical que gaya, gava ou
gueié, dont la double signification, en zend, est taureau et vie. L'a
privatif placé devant zdd donne donc a I'adjectif azdd la propriété
d’exprimer l'idée de non-vie ou de liberté** que l'antiquité
attachait a I'état de ’Ame aprés la mort du corps. Cet état faisait

2 .
9 Ouseley’s Travels, vol. 3., p. 83.

30 5 Schiraz, dans la ville méme, 'éléve un majestueux cyprés devant la premire cour de la mosquée
de Schah Mirza Hamza, qui renferme, dans une piéce séparée, le tombeau d’Abdul Rakim khan, dont la
construction est également due 2 Kérim khén, pére de ce dernier prince (voyez M. J. Morier, ouvrage cité,
p- 103).

31 ez

Ouvrage cité, t. 11., p. 574.
2 P s T N N )

32,1 - qui signifient littéralement : «cyprés libre. » Les Persans disent aussi : uk - serv-bulend, Cest-
a-dire «cypres élevé» (alta cupressus).

33 1.e nom sous lequel les Persans désignent plus habituellement le cyprés est schemschid, Lz, dont
on ne connait pas le sens intime.

34 _, . P . " . TPy

Clest avec le sens de libre que nous trouvons cet adjectif employé dans la qualification dazid-
mard, qui signifie littéralement « homme libre, » et qui fut donnée a Lohrasp, pére de Gustasp (Modjmel-
al-téwarikh, fol. 272 v*, manuscrit de la Bibliothéque impériale). Cette qualification répond, on le voit, au
Freiherr des nations germaniques.




dire aux philosophes et aux poétes grecs, comme aux philosophes
de I'Orient, leurs devanciers : «La vie du corps est la mort de
I’ame, et vice versa,» ol : « Notre vie est la mort des ames, et leur
vie® est notre mort.** »

Faute d’avoir rapproché de 'antique doctrine psychologique
qui avait cours en Orient et en Occident, la double acception du
cypres, symbole de vie*’ et symbole de mort ou de liberté*; et,
faute aussi d’avoir connu la composition du nom philosophique
que cet arbre conserve chez les Persans, les philologues et les
archéologues modernes, sans en excepter méme le savant auteur
du mémoire cité sur le mythe de Cyparisse, n’ont pas apercu le
sens philosophique ou psychologique que présente le cypres
pyramidal, consacré aux divinités infernales, ou placé aupreés des
sépultures. Fiiller* voulait que cet arbre efit regu une acception
funéraire, «parce qu’il avait servi a fabriquer I'arche de Noé,
qui, pour ainsi dire, fut longtemps le tombeau ou la sépulture
des vivants.» Le Dr. Lampe® a pris la peine de réfuter cette
opinion : a ses yeux, le cyprés est un symbole d’éternité, parce
qu’il vit indéfiniment. Aussi fait-il observer que jadis cet arbre
figurait dans les funérailles des personnages qui avaient mérité
les honneurs de 'apothéose, ou accompli des actions dignes de
passer a la postérité. C’est pourquoi, dit-il, I'usage de planter un
cyprés ou un cupressetum aupres des tombeaux fut limité aux
héros ou aux hommes illustres. A 'appui de cette assertion, il cite
le vers ou Lucain*' a pu dire :

Et non plebeios luctus testata cupressus.

35 Crest-a-dire la liberté de I'ame.

36 2ifv i tov éxeiviov (Yox@v) Odvartov - kai Zijv Exeivag tov fiuétepov Bdvartov ... Héraclite, apud
Porphyr. De antr. nymphar. 10., p. 12, ed. van Goens. Cf. Euripide, Polyidus (fragm. v. 15, 16); Phrixus (fragm.
v. 34, 35).

37 bans l'idiome de la basse Bretagne, le nom du cyprés est hivi ou ivi, altération peut-étre des mots
sémitiques ou araméens hayy, heuia, héva, héyo, qui signifient «la vie.» Le nom de I'arbre vert que nous
appelons if aurait-il la méme origine? En espagnol et en portugais, on dit iva; dans I'ancien allemand, on
trouve fwa, et dans I'allemand moderne, eibe.

381, de Hammer (Mithriaca, p. 157) cite trois passages de prosateurs ou de podtes persans qui font
allusion a la liberté, dont le cyprés est I'embléme : «Si tu le peux, dit Saadi, sois fertile comme le palmier;
si tu ne le peux, sois libre comme le cyprés. » — «Qui rendra ton ame libre comme le lis et le cyprés? Qui
lui donnera la félicité au milieu de ses liens?» s’écrie & son tour le grand podte mystique Djelal-eddin
Roumi, cité a I'article Azdd, dans le Ferhenghi Chououri(1., 68). — Un autre écrivain persan dit : « Zerdéhuscht
(Zoroastre) planta un cyprés libre devant la porte du pyrée.»

39 Miscellan. sacr. 4., 5.

40 iz

Ouvrage cité, p. 26, 27.

Gly ., 442,




1l cite aussi un passage de Spartien,*” d’ou I'on est en droit
de conclure qu'une couronne de cyprés était le prélude
de l'apothéose.”® Il n’oublie pas d’invoquer le témoignage
d’Hermippe que j’ai rappelé dans mon premier mémoire.** Enfin,
il rapporte un passage ou Jamblique,* répétant le précepte de

Pythagore*® cité par Hermippe, dit aussi, de son c6té, que les

pythagoriciens s’abstenaient de se faire inhumer dans des
cercueils de cypreés, parce que le sceptre de Zeus est fait avec
le bois de ce méme arbre; mais, ajoute Jamblique, il se peut
qu'un tel précepte repose sur quelque autre considération
mystique.”’ Feu M. Emeric David rejette d’une maniére absolue
le double sens attribué au symbole du cyprés : «Cet arbre
prétendu de la mort, dit-il a 'occasion de la métamorphose de
Cyparisse,” est réellement I'arbre de la résurrection, I'arbre
de la métempsycose; il s’élance du sein de la terre, comme le
rayon solaire jaillit du milieu des ténébres, au lever de I'astre
du jour, et il tue le cerf, embléme des vapeurs humides ...» A
I'exemple de plusieurs autres de ses devanciers, M. Avellino,
s’occupant de I'attribution funéraire du cypreés chez les Grecs et
les Romains seulement, cherche le motif de cette attribution
dans un ordre d’idées qui exclut toute acception philosophique
ou psychologique; il croit le trouver dans une simple régle
d’euphémisme : «Il nous semble impossible, dit-il, de mettre en
doute que, dans le sens funébre attribué au cypres, on ne doive
reconnaitre un des nombreux exemples de cet euphémisme par
lequel I'antiquité grecque embellissait les idées les plus tristes, et,
principalement dans le langage des arts, les revétait des formes
les plus riantes et les plus agréables.*” » Partant de ce point de

421 Severo, 22.

4372 dit, dans le mémoire précédent (ci-dessus, p. 142, 143), que les couronnes de cyprés qui, selon
Dinon, étaient en usage chez les Perses, avaient peut-étre une acception funéraire. — Voy. sur les cou-
ronnes considérées comme des emblémes fungbres et comme des emblémes de I'apothéose, les judicieuses
observations de M. Raoul-Rochette (Mém. de I'Acad. des inscript. nouv. sér. t. 13., p. 159, p. 209-217). Elles
s'étendent et s'appliquent parfaitement aussi au symbole de la palme.

44 Ci-dessus, p. 216, note 3.
45 .
Vita Pythagore, 155.

4 . ez + .
6 Voyez les observations du Dr. Lampe (ouvrage cité, t. 1., p. 578 et suiv.) sur ce précepte et sur les
commentaires dont il a été le sujet dans les écrits de Bochart et de Giraldi.
47 5 o \ 3\ 3
.7 &' &\Aov rivék pwoTikdy Abyov.
4 .
8 Recherches sur Jupiter, t. 2., p. 437.

9 «Noi non crediamo potersi dubitare che nel senso funebre dato al cipresso riconoscer debbasi uno
de’ tanti esempli di quell’ eufemismo, per cui Iantichita greca abbelliva le idee tutte di lutto, e specialmente




vue, le savant académicien de Naples attribue a 'expression de
Virgile leeta cupressus, au lieu d’un sens philosophique,* un sens
tiré de I'emploi du cyprés comme ornement des jardins : «Et
I'usage qu’en faisaient les anciens pour 'ornement des sites
les plus délicieux ne permet pas, observe-t-il, de douter que,
loin d’attribuer a cet arbre la triste idée de la mort, ils ne lui
reconnussent, au contraire, une signification agréable.’! » Reiff**
me semble s’écarter bien davantage de la véritable signification
lorsque, s’efforcant d’expliquer leta cupressus par alta cupressus,
il rappelle 'expression letas segetes qu’emploie Virgile dans ses
Géorgiques.>® M. de Hammer, je le dis a regret, ne me parait pas
avoir été plus heureux dans ses explications. Les raisons qu’il
donne** pour faire comprendre comment le cyprés, chez les
Persans, est devenu le symbole de la liberté, me portent a penser
qu’il a un peu trop négligé de considérer la corrélation établie
par une philosophie religieuse entre I'idée de la mort et I'idée de
la nouvelle vie ou de la liberté de I'dme.

ATest dela Perse, nous trouvons jusqu’a 'indus un vaste pays,
ou nous savons® que croit spontanément le cyprés pyramidal. Les
voyageurs modernes nous ont laissé ignorer sil’ony rencontre des
arbres de celte espéce plantés dans les champs des morts, ou aupreés
des sépultures particuliéres. Mais ce que j’ai eu a faire remarquer
au sujet de la Perse et de la Turquie d’Asie* s’applique de méme
a I'’Afghanistan, et nous permet de supposer que la, comme dans
toutes les contrées soumises a I'islamisme, le cyprés ombrage les
tombeaux, ou figure dans les sculptures qui ornent les pierres tu-
mulaires.

Je ne serai pas aussi affirmatif 4 I'égard des immenses régions

nel linguaggio delle arti le vestiva di ridenti e piacevoli apparenze. » (Mémoire cité, p. 28, 29.)

50 Dans sa Somme des vices et vertus its francais de la Bibliothéque impériale, n° 7283, fol. 33

v*), un frére précheur, Lorens (Laurentius Gallus), exprime sur la mort la pensée religieuse du moyen age en
ces termes énergiques et naifs, qui peuvent servir a expliquer le sens que Virgile attachait  I'expression
leeta cupressus : « Mes li sainz homme qui Deu aiment ... mort sunt au pechié et mort au monde ... et desirent

la morz corporel. Car cest damoisele porte-joie que la morz, qui touz les seinz corone et met en gloire ...»

51 , . ‘1. LPPPPT PP " " o
«E P'uso che gli antichi ne facevano per ornamento de’ siti it deliziozi, non ci lascia dubitare che

lungi dall’ attribuire a quella pianta la trista significazione della morte, la riguardavano al contrario come
piacevole e grata. » (Mémoire cité, p. 32.)

52 Ad Artemidor. Oneirocr. 2., 25.

Hah,

54 ¢ sch) der. schim Redekunst Persizns, etc) (Vienne) 1818) in°4°)) p- 26, 27; Mithriaca, p. 42, 43.

53 it dessus) p-151-153.

56Ibl'd. p- 298, 299.




situées a l'est de I'Indus; et jexprime ici le regret de ne trouver
dans les relations modernes aucun renseignement qui nous fasse
connaitre si 14 on emploie le cyprés comme embléme funébre, et
si cet usage est commun aux populations musulmanes et aux di-
verses sectes qui n’ont pas embrassé I'islamisme, ou s’il contribue,
avec les autres croyances religieuses, a établir une ligne de sépara-

tion entre les populations indigenes.

Toutefois, si, chez les Hindous, le cyprés pyramidal ne se
montre pas davantage autour des sépultures et sur les pierres
tumulaires qu’il ne figure auprés des divinités représentées
dans les pagodes ou dans les grottes consacrées par la religion,
il recoit, dans la langue sanscrite, une dénomination, soka,
dont la signification propre est tristesse, douleur.”” Les Persans
conservent dans leur idiome ce mot soka sous la forme soug, avec
le sens de deuil, tristesse ; mais ils ne 'appliquent pas au cyprés. De
soug, ils ont formé sougwar, qui signifie triste, affligé. Je ne sais si
ces mots soka et soug ont quelque rapport avec sés, nom du cypres
chez les Arméniens,* et avec les usages funébres auxquels nous
voyons cet arbre servir chez tant de peuples anciens ou modernes.
J'ignore, par conséquent, s’il serait permis de conclure d’un tel
rapprochement qu’a des époques fort reculées, dont le souvenir
s’est effacé dans la mémoire des hommes, les Indiens, comme la
plupart des autres nations civilisées de I'Orient, avaient fait du
cyprés un embléme funéraire. Devons-nous croire, par exemple,
que lorsque, a Babylone, le philosophe indien Calanus faisait
jeter du bois de cypreés dans le biicher (pyra) ol volontairement il
allait chercher la mort,* il observait un usage propre a I'Inde,
plutdt qu’il ne se conformait a une coutume babylonienne? Ou
bien faut-il admettre qu’un tel usage, quant au bois de cypres,
ne fut jamais pratiqué dans l'Inde, et que le nom de soka et
sa signification tristesse, douleur, y étaient une importation
étrangere? En ce cas, devrait-on attribuer cette importation au
grand mouvement qui, durant une période trés-reculée, semble
avoir fait rayonner d’un centre commun vers les diverses parties
du monde la haute civilisation a laquelle étaient parvenus, sur les
bords du Tigre et de I’Euphrate, les Chaldéens et leurs éléves, les

57 . ’ N 9 " £ ciomi
En sanscrit, asoka, c’est-a-dire soka avec 'a privatif, signifie : «sans douleur. »

58 .. Lni . N a
Ci-dessus, p. 65-71. — Il ne faut pas perdre de vue que la langue arménienne appartient 4 la méme
souche que les langues sanscrite, zende et persane.

59 Elien, Var. histor. 5., 6.




Assyriens? Je n’entreprendrai pas de traiter ici, encore moins
de décider ces diverses questions. Attendons, pour le faire, la
publication compléte de tous les livres religieux des Hindous.

Une seule de ces questions se représente quant a la Chine.
Dans ce vaste empire, nous avons trouvé, avec le secours des
traditions écrites, quelques traces du culte que jadis on y rendait

au cypres, considéré comme symbole des dieux ou des esprits.®
Déja aussi ces mémes traditions nous ont donné la certitude
qu’anciennement les Chinois étaient dans l'usage de planter

des cyprés autour des tombeaux® et que cet usage était, en

particulier, pratiqué par les princes feudataires de I'empire.®* De
nos jours encore, on conserve, a la Chine, la coutume de placer les
sépultures a 'ombre de diverses sortes d’arbres verts, parmi
lesquelles les voyageurs distinguent deux espéces de cypres, le
pyramidal,®® et celui que M. Fortune appelle funereal cypress.®* Les
Chinois continuent aussi a tirer du cypreés divers médicaments, et
qualifient ses feuilles de médecine de I'immortalité.®> Mais de quel
peuple de I’Asie ont-ils primitivement recu le cyprés pyramidal a
la fois comme symbole des dieux ou des esprits, comme embléme
funéraire et comme moyen thérapeutique? J’ai déja, en partie,
dans le mémoire précédent,*® répondu a cette question; j’ai fait
remarquer quelle affectation mettent les écrivains chinois a nous
dire que I'arbre pe, qui est notre cyprés pyramidal, se tourne
constamment vers le couchant. Cette remarque m’a conduit a
supposer que par-la ces auteurs entendent, soit la région des
morts, soit I’Asie occidentale, contrée ou, en effet, toutes les
observations réunies dans mon premier mémoire nous ont
autorisés a placer le lieu natal de ce bel arbre et 'origine des
usages religieux auxquels I'antiquité le faisait servir. Et si nous
nous rappelons la longue durée de I'empire assyrien, la place
immense qu’il occupe dans la topographie et dans Ihistoire
religieuse, civile et politique de 1’Asie occidentale, nous serons

0i-dessus, p. 161.
61 .

Ibid. p. 160, 161.
2 bid. p. 161.

3 bid. p. 163. — sir William Ouseley (Travels, etc. vol. 2., p. 93) affirme, mais sans citer aucune autorité,
que le cypreés est consacré aux morts en Chine, comme en Turquie.

4 "
4 Cupressus funebris. Voy. ci-dess. p. 163.
95 Ci-dessus, p. 161.
66 .
Ci-dessus, p. 161, 162.




portés a penser que 'importation du culte du cyprés chez les
Chinois remonte a une époque ou ils avaient des relations plus
ou moins indirectes avec I'’empire d’Assyrie. D’autres faits
pourraient justifier cette conjecture; mais ce n’est ici le lieu ni de
les exposer, ni de les examiner.

Le Thibet et le Japon regurent-ils anciennement, comme la
Chine, le symbole du cyprés pyramidal ? Emploient-ils aujourd’hui
cet arbre a ombrager leurs tombeaux et a fournir a leurs médecins
des préparations thérapeutiques? Je 'ignore, mais je ne saurais
me défendre de le supposer.

Avant de quitter I’Asie et de retourner en Europe, il nous
reste a rechercher si I’Arabie ancienne et I’Arabie musulmane
nous offrent des indices certains de semblables coutumes.
Bien que nous ayons trouvé dans les écrivains grecs, dans les
écrivains musulmans et dans quelques monuments figurés ou
lapidaires la preuve que le culte de la Vénus assyrienne était
autrefois trés-répandu en Arabie,” ainsi que le culte de son
arbre symbolique, le cypres, je ne puis, pour les temps anciens,
découvrir la preuve que, chez les Arabes, cet arbre remplissait
un rdle dans les rites funéraires. Le trés-petit nombre de
monuments antiques restés debout sur le sol de I’Arabie, et la
destruction de ses trésors littéraires, antérieurs aux prédications
de Mahomet et de ses successeurs, ne me laissent aucun espoir
d’acquérir cette preuve. Mais je tiens de quelques voyageurs
européens, qu’en plus d’un lieu les Arabes pratiquent maintenant
I'usage de planter des cyprés autour des tombeaux, comme on
le fait en Perse et dans la Turquie d’Asie. Nous sommes donc
autorisés a supposer, par induction, que si une telle coutume
existe aujourd’hui en Arabie, elle avait dii y étre apportée de
Babylone avec le culte de Mylitta et avec le symbole du cypreés. Les
témoignages que j’ai recueillis dans mon premier mémoire®® ne
laissent, ce me semble, aucun doute sur cette double importation.

@ Ci-dessus, p. 117-126.

68 . )
Ci-dessus, p. 117 et suiv.




2.2 Deuxiéme Section — Occident

2.2.1 Gréce et colonies grecques

Il n’en est pas de la Gréce et de I'Italie comme de I’Arabie et
de quelques autres parties du continent asiatique : ici, les
témoignages les plus directs de I'emploi funéraire du cyprés
abondent pour les temps anciens, aussi bien que pour le moyen
age et pour le temps présent. Déja la métamorphose de Cyparisse,
au moment ou il meurt de douleur®; la métamorphose des
filles d’Etéocle; tombées dans un puits; les cypreés plantés, 2
Psophis, autour de la sépulture d’Alcmeon, et enfin la tradition
recueillie par Asclépiade,” nous ont préparés a reconnaitre
que, chez les Grecs, cet arbre était un symbole funébre. Les
cyprés du tombeau d’Alcmaon nous ont méme donné lieu
de constater que I'antiquité grecque, comme I’antiquité
asiatique, se plaisait a représenter sous 'embléme du cypres les
personnages mythologiques qui assistent, dans ses fonctions,
Vénus représentée elle-méme sous la forme symbolique de cet
arbre, et considérée comme reine a la fois du ciel, de la terre
ou des vivants, et des enfers ou des morts. Développant ici
toute ma pensée, je rappellerai qu’Aphrodite, chez les Grecs,
était surnommée tantét Epitymbie (2mrupPia),”! tantot ainée
des Parques,’”” tantdt méme Hadés.”” Un hymne orphique’™ nous
la montre exercant un empire absolu sur les trois Parques, et
Plutarque’” a soin de nous apprendre qu’a Delphes on faisait,
devant la statue d’Aphrodite Epitymbie, des libations pour les
morts. De leur cbté, Lucien’® et Proclus’”’ nous fournissent le

6 0n peut rapprocher de cette métamorphose opérée par Apollon les vers suivants des Dionysiaques (2.,
80-83), dans lesquels Nonnus fait intervenir Zéphyre et Pheebus a I'occasion du cyprés caractérisé comme
embléme funéraire :

Kai Zé@upog 8e86vnro, kuhvdopévwv kumapicowy

Oxunpoig metéAoiot - P1hobpi 8¢ poAmnaig
Afhwva @oiBog &e1de, Sailopévwv vakiviwy,
TIA£Eag mévOipov Guvov

70¢i-dessus, p. 294.
" plutarque, Opp. t. 7. (Quastion. roman.), p. 89, 90; ed. Reiske.
72 pausanias, 1., 19., 2.
73 bans un fragment d’un ancien tragique cité par Plutarque, Opp. t. 9. (in Amator.), p. 33.
7454., 5, ed. Hermann.
75 .
Opp. t. 7., loc. cit.
76 De Dea Syr. §§ 31, 32; ed. Lehmann.

77 s
Hymn. 3., in Vener. v. 1-3, dans les Analecta de Brunck, t. 2., p. 444.




moyen de remonter a l’origine asiatique de semblables surnoms
et de semblables coutumes en nous disant, I'un, qu’a Hiérapolis la
Déesse de Syrie était représentée avec les attributs des Parques,
I'autre, que les grands de Lydie avaient souvent échappé aux
coups de la mort par la toute-puissante protection d’Aphrodite.
A son tour, Mithra, chez les Perses, qualifié roi du ciel, roi des

vivants et roi des morts,”® remplit, comme Hermés ou Mercure,
les fonctions de dieu psychopompe : assisté de ses deux hamkars
ou assesseurs, il juge, sur le pont Tchinevad, qui unit la terre au
ciel, les bonnes et les mauvaises actions des 4mes. Ces diverses
traditions me conduisent a rappeler aussi que, dans la méme
ville ot1, selon Pausanias,” les cyprés du tombeau d’Alcmaeon
s’appelaient les vierges, il avait existé un trés-ancien temple
d’Aphrodite Erycine, dont les ruines se voyaient encore au temps
ou cet écrivain visitait la Gréce.

Servius,? de son coté, affirme que les Athéniens avaient la
coutume de couvrir de branches de cyprés les maisons mortuaires.
Je serais disposé a croire que cet usage était passé de ’Asie occiden-
tale dans I’Attique avec le culte de Minerve ou de Vénus, divinités
primitivement identiques. D’autres témoignages nous apprennent
que, chez les Grecs, le cypreés fut consacré a Hadés, comme il le fut
aPluton, chez les Romains. A I'appui de cette assertion, on peut ci-
ter une inscription grecque antique, gravée sur une plaque d’or, et
commentée, en 1836, dans le Bulletin de I'Institut archéologique.®
Au milieu d’une phrase relative a la destinée des ames, elle fait
mention d’un cyprés blanc, Aevknv kundpiocov, comme déja je I'ai
dit®; et peut-étre est-il permis de conclure de 1’épithéte Aevkn,
que le cypres était d’argent ou argenté. En ce cas, nous aurions ici
le cypreés de la lune, et, conséquemment, un symbole trés-propre
a caractériser la partie du monde sublunaire ot régne Hadés. Je
dois donc répéter que le poéte italien cité plus haut® fait du cy-
prés de la lune un arbre «brillant et blanc, comme I’argent,» et

78oy. ci-dessus, p. 276, note 3.
79 Ci-dessus, p. 235.
80 4d Virgil. Eneid. 3., 64.

81 Ann. 1836, p. 149. Cette plaque d’or fut trouvée dans le royaume de Naples; Iinscription est ainsi
congue :
EYPHZEIZ A AIAAO AOMON EIl APIZTEPA AjuvHN
TIAP A AYTHI AEYKHN EXTHKYAN KYTIAPIZZON.
€2 Ci-dessus, p. 162.

LS P. 158, 159.




que, par une coincidence bien plus digne d’attention, le cyprés py-
ramidal porte, dans la langue chinoise,*” un nom qui signifie litté-
ralement I'arbre blanc; car il se compose du signe générique mou &
(arbre), et du mot pe H (blanc). Or les auteurs chinois, nous I’avons

vu, expliquent cette derniére qualification en disant que le cyprés

montre constamment ’Occident ou le couchant, et que la couleur
blanche est affectée a 'Occident. 1l devient, par conséquent, assez

probable qu’en Chine, de méme que chez les Grecs et les Romains,
cette partie du monde sublunaire était considérée comme I’empire

des morts, et le cyprés qualifié blanc, parce qu’a la fois symbole de

la lune et embléme funéraire, il appartient a la région des ménes.

Quelques renseignements particuliers, qui ne sont pas sans

intérét pour I’histoire du cyprés pyramidal, considéré comme em-
bléme funéraire par les Grecs, nous ont été conservés dans divers

écrits plus anciens que 'inscription citée. C’est ainsi qu’au rapport
de Thucydide,® les guerriers morts pour la défense de la patrie

avaient droit a étre ensevelis dans des cercueils de cyprés. Pytha-
gore et ses disciples, je I'ai dit plus haut,*® recommandaient, au
contraire, qu’apreés leur mort on n’enfermit point dans des cer-
cueils de ce bois leur dépouille mortelle. L'espéce de contradiction
qui semble résulter de ces deux faits a beaucoup embarrassé les
savants. Elle disparait peut-étre lorsqu’on remarque que la recom-
mandation des pythagoriciens avait pour motif I'usage hiératique
de consacrer aux dieux le cyprés pyramidal. Une telle humilité sied
bien a des philosophes animés de sentiments religieux. Mais les
idées qui, depuis une époque fort reculée, avaient cours chez les
Grecs, comme chez les peuples civilisés de I’Asie occidentale, assi-
milaient les héros aux demi-dieux. Dés lors on congoit facilement
que le scrupule qui se découvre au fond de la pensée de Pytha-
gore et de ses disciples, ne se soit pas élevé dans l'esprit du 1é-
gislateur chargé de régler les honneurs funébres que la patrie re-
connaissante doit rendre aux guerriers généreux, morts en com-
battant pour sa gloire et sa défense. Ce scrupule n’arréta pas non
plus le sentiment d’orgueil qui, en Gréce, portait les grands a am-
bitionner la vaine satisfaction d’étre ensevelis dans des cercueils
de cyprés. Lexemple des pythagoriciens trouva peu d’imitateurs;

84 .
Ci-dessus, p. 160.
85 " "
2., 34. Cf. les commentateurs grecs de cet historien.

86 i-dessus, p. 303.




I'usage dont je parle ne fut pas interrompu parmi les personnages
d’un rang élevé; il se perpétua méme durant le bas-empire et le
moyen age.

Le continuateur incertain de Constantin Porphyrogénéte®’ et
le moine George Cédréne® prennent soin de constater chacun
qu’en 889 le corps de Michel 3, fils de Théophile et empereur
d’Orient, fut rapporté a Constantinople® et placé dans un
cercueil de bois de cyprés.”® Mais ils ne nous disent pas si a ce
genre de sépulture se rattachait une pensée pieuse, puisée
dans les textes de la Bible ou I'on trouve une mention de cet
arbre. Il y a tout lieu de le croire; car je dois a feu M. Buchon
la communication de plusieurs observations que renferme le
journal inédit de son voyage en Gréce, et qui établissent, d’une
maniére incontestable, qu’au moyen age, dans cette contrée,
il existait une alliance intime entre le symbole du cypres
pyramidal et le signe révéré des chrétiens. A Chalcis, dans I’église
de Saint-Démétrius, et prés de la porte d’entrée, le voyageur
francais remarqua, sur un fragment d’une ancienne pierre
tumulaire, la croix du Christ, sculptée, entre deux cypres, au
milieu d’un cartouche. Sur la route de Delphes a Livadia, dans
le monastére de Saint-Luc, un semblable cartouche s’offrit a
ses yeux sur une autre pierre tumulaire; celle-ci est encastrée
dans le mur, au-dessus de la porte d’une cellule. A Néopatras,’
en Thessalie, une troisiéme pierre tumulaire, scellée dans les
murs d’une église, présenta a M. Buchon un cartouche o la croix,
également plantée entre deux cypreés, est de plus accompagnée
de deux fleurs de lis sculptées dans les angles supérieurs. A
Piada, dans la presqu’ile de Methana, les deux fleurs de lis sont
remplacées par deux rosaces ou deux étoiles, sur un monument
du méme genre, encastré dans le mur intérieur d’une petite
église; mais ici, au-dessus de la croix, le sculpteur a ajouté deux
oiseaux® becquetant une grappe de raisin. Sur une cinquiéme
pierre tumulaire, on voit, sculptée entre deux cypreés, une grande

87 Seriptor. post Theophan. p. 217 A éd. du Louvre, 1675.

88 ristoriar. compend. p. 593, C, D; édit. du Louvre, 1647. Cf. Leo, p. 475. Zonare, t. 2., p. 176. Lebeau, Hist.
du Bas-Emp. 72., 4. (. 13., p. 335; édit. de Saint-Martin).

8% par 'ordre de Léon le Philosophe, fils de Basile le Macédonien.

90, A

1o KUTapIooive, selon I'un; év kumaptocive Adpva, selon Iautre.

1 0u Néopatra.

92V raisemblablement deux colombes.




épée de forme cruciale; au-dessus de la poignée de cette épée,
une rosace est placée entre deux paons; et, au-dessous des deux
cypres, sont couchés deux lions, la téte tournée, I'un a droite,
l'autre a gauche. En plusieurs autres endroits notre voyageur
rencontra des monuments funéraires analogues. Les uns et les
autres lui parurent appartenir, soit a '’époque byzantine, soit
a I'époque champenoise et bourguignone, soit a des temps
plus modernes. Dans tous ces monuments, il remarqua, sans
pouvoir en deviner la raison, que le sommet de chaque cypreés est
constamment courbé en dedans. On dirait, a la vue des croquis qui
accompagnent ses descriptions, que les deux arbres s’inclinent
comme pour rendre hommage a la croix. Ici se décéle un des
emprunts que I'art chrétien, a sa naissance, fut obligé de faire a la
série des types symboliques inventés par 'antiquité paienne. Sur
une stéle consacrée a la Vénus égyptienne, plusieurs siécles avant
la venue du Christ, n’avons-nous pas vu deux cyprés pyramidaux,
placés auprés d’une fleur symbolique de lotus,” incliner leur
sommet vers la déesse en signe d’adoration? Nous verrons tout a
I'heure, sur des lampes romaines, deux arbres de cette espéce
s’incliner aussi devant une urne cinéraire. De nos jours, sur un
grand nombre de pierres tumulaires qui recouvrent la dépouille
mortelle de femmes musulmanes, on retrouve sculptés deux
cyprés a sommet incliné. J’en ai vu moi-méme plus d’'un exemple
dans la Bulgarie, a Constantinople et dans I’Anatolie. Ces tombes
ne présentent aucun autre embléme; et j’ignore si les deux cypres
qui les ornent en relief doivent étre considérés comme 'imitation
directe d’'un usage observé sur des monuments antiques, ou
seulement comme l'imitation d'une coutume pratiquée par les
Grecs modernes, a I'exemple de leurs ancétres.

Ce qui n’est pas douteux, c’est qu’en Gréce les générations ac-
tuelles continuent d’attacher au cypreés des idées funéraires qui
rappellent certaines traditions anciennes. Nous en avons la preuve
dans une touchante complainte, ou ces idées sont mélées a des
images érotiques et au récit d’un suicide amoureux qui, en oppo-
sition directe avec la doctrine chrétienne, ne peut étre considéré
aussi que comme un emprunt fait aux poétes de I'antiquité. Cette
complainte, recueillie sur les lieux, publiée et traduite par M. le

bl 10, n° 2.
9py, 19.,n°5 1et 2.




comte de Marcellus,” est intitulée : amour au tombeau. Un jeune
marié revient de la chasse au moment méme ou ’on ensevelit son
Eugénule, morte en son absence; il tire un poignard et se I’enfonce
dans le coeur. «La ot1 on ensevelit le jeune homme, dit le poéte mo-
derne, naquit un cyprés. La ou on ensevelit la jeune femme, na-
quit un roseau. — Quand le puissant Borée souffle, le cypres se
courbe ; quand souffle le Zéphyr, le roseau se penche. — Le roseau
se penche, et vient baiser le cypreés. »

De nos jours, chez une nation puissante, qui a recu de la Gréce,
avec ses croyances religieuses, plus d’'une coutume qui rattache
les temps modernes aux temps anciens, on voit se pratiquer, par-
mi quelques familles considérables, la coutume d’ensevelir la dé-
pouille mortelle des parents dans des cercueils faits avec du bois de
cypres apporté de la terre sainte. Aucune classe de la société ne se
sert de bois de cette espéce pour des meubles, des lambris d’appar-
tement, des ustensiles, ou pour tout autre usage domestique, non
religieux. De plus, en Russie, on peint souvent 'image du Christ, de
la Vierge ou des saints, sur des tablettes et des panneaux de bois de
cypres, destinés, soit a étre exposés a la vénération publique dans
une église, soit a prendre place dans un oratoire privé et méme
dans toute autre partie des maisons d’habitation. Les Russes tirent
de la terre sainte, non-seulement leurs cercueils, mais aussi ces
tablettes et ces panneaux, aimant a se rappeler pieusement que
I'arche de Noé fut construite avec du cypres, et que Salomon fit
lambrisser avec du bois de cette espéce, coupé dans le Liban, cer-
taines parties intérieures du temple de Jérusalem. Comme nous, ils
recherchent et vénérent des objets d’art créés par la religion chré-
tienne et sculptés, a I’époque byzantine, dans le cyprés ou dans le
cédre. De ce nombre sont des reliquaires travaillés a jour avec une
grande délicatesse, et surtout des croix, non moins habilement tra-
vaillées, qui offrent, dans leur intérieur, de trés-petites figures re-
présentant quelques scénes de la passion de Notre-Seigneur Jésus-
Christ.”® Ces diverses circonstances semblent ne pas contribuer
peu a entretenir I'idée de sainteté qu’en Russie on attache au bois
de cyprés provenant de la terre sainte, bien que, sous cette désigna-
tion topographique, il faille peut-étre entendre, dans le langage

d Chants du peuple en Gréce, tom. 2., p. 72-75.

96 . s g . " "

Voyez ci-dessus (p. 77-79) un passage de I'Histoire des Aght par Moise qui

nous apprend qu'au 7° siécle, I'évéque Israél avait fait ériger une croix de bois de cypres, et I'avait ornée
de sculptures représentant la passion de Notre-Seigneur Jésus-Christ.




religieux des Russes, non-seulement Jérusalem, ses environs, le Li-
ban et toute la Syrie, mais aussi le mont Athos et une partie de
I’Anatolie et de I’Arménie.

2.2.2 Etrurie

Nous avons constaté 'identité qui existe entre le nom de la Vé-
nus des Etrusques, Cypra ou Cupra, le nom de la Vénus des Grecs
et des Romains, Cypris, et le nom méme du cyprés, I'arbre consacré
3 Vénus en Etrurie, aussi bien que dans toutes les contrées ot fut
établi le culte de la déesse; sur le sol étrusque, les monuments fi-
gurés nous ont montré le cypreés planté, comme un embléme sacré,
au milieu de pompes religieuses que je me crois en droit de rappor-
ter aux mysteres de la Vénus asiatique introduits en Etrurie par les
Phéniciens, ou par les Tyrrhéniens; telles sont les deux principales
considérations qui, sans autre examen, conduisent a supposer que
les Etrusques avaient également recu, avec cette importation, la
coutume d’employer le cyprés dans les rites funéraires. Bient6t
cette supposition se change en certitude a la vue de quelques mo-
numents funébres découverts en Etrurie, la plupart déja publiés,
mais restés sans les interprétations nécessaires pour mettre en évi-
dence et faire comprendre le rdle important qu’y remplit le sym-
bole du cypres.

En téte de ces monuments se placent deux urnes cinéraires,
de terre cuite, qui, en 1850, furent apportées d’Italie et vendues
publiquement a Paris, ou M. Muret eut I'occasion de les dessiner.
Les numéros 4 et 5 de la planche 13 ci-jointe reproduisent ses des-
sins. La premiére de ces deux urnes a perdu son couvercle” ; elle
provient du mont Politien et se conservait anciennement au mu-
sée Bucelli. On en trouve dans le Musée étrusque de Gori®® un dessin
trés- réduit, fort médiocre et mal gravé; la description qui se rap-
porte a ce dessin qualifie arbitrairement de Déesse de la tempéte, Dea
tempestatis, la téte de femme qui, sur le devant de I'urne, est pla-
cée entre deux cyprés pyramidaux.” Cette téte, vue de face et ca-
ractérisée par deux grandes cornes de vache, représente, non une

97 A . e va 5
sur le couvercle, selon le dessin publié par Gori et cité plus bas, était couchée une figure de femme
vétue.

% Tom. 1., p. 37.; tom. 2., p. 295; pl. 157., n° 5.

99 A - " - 3 ’ Py
Peut-étre faut-il aussi reconnaitre deux arbres de cette espéce sur le devant d’une autre urne ciné-
raire de terre cuite, également publiée par Gori (Mus. etrusc. t. 3., p. 158.,n° 4).




divinité que 'antiquité ne connut point, mais la Vénus asiatique,
nommée, chez les Etrusques, Cypra ou Cupra, et Touran. Comme la
Vénus-Hathor des Egyptiens,'® et comme la Vénus de Babylone
et de Ninive,'* elle porte les cornes'” du quadrupéde femelle qui,

dans I’Asie occidentale et surtout en Phénicie, servait a représen-
ter symboliquement Mylitta ou Astarté.'® Placée, comme celle-ci,

entre deux cyprés, images symboliques et vivantes de ses deux as-
sesseurs, c’est-a-dire du soleil et de la lune, qui sont les deux portes
du ciel, elle forme avec eux une triade céleste; et c’est ici que se
révéle soudainement a nos yeux l'origine asiatique d’un tel type.
11 nous reporte aux monuments syriens, palmyréniens ou phéni-
ciens, qui nous ont montré tant6t Vénus placée, sous la forme d’'un
cypres, entre deux autres cypres,'* ou entre le soleil et la lune per-
sonnifiés,'”® ou entre un lion et un taureau,'* hiéroglyphes idéo-
graphiques de ces deux astres; tantot Vénus, sous une forme pure-
ment humaine, assise dans un temple flanqué du cypres du soleil
et du cypres de la lune'”’ ; tant6t enfin Artémis, la Vénus lunaire,
figurée par le symbole d’un cone posé entre le cypres du soleil et ce-
lui de la lune.'®® Comme Mylitta ou Astarté et comme Aphrodite ou
Vénus, la Cypra oula Touran des Etrusques était donc 2 la fois reine
du ciel, reine de la terre et reine des enfers. Sur la plinthe de 'urne
cinéraire oll je reconnais cette triple Vénus qu’adorait 'Etrurie, on
remarque une inscription en caractéres étrusques, dont Gori ne
s’est nullement occupé. Jusqu’a ce jour les habiles philologues que
j’ai consultés ne peuvent en déterminer le sens.

Une inscription différente, qui ne parait offrir que le prénom
et le nom de la défunte, A19431.AV, se lit sur la plinthe d’une
petite urne cinéraire, de terre cuite, presque semblable a celle
que je viens de décrire. Cette urne est figurée dans I'ouvrage

que Dempster publia sur I'Etrurie,’® en 1724, treize ans, par

100 cherches sur Vénus, atlas, pl. 14 D, n° 5.

101} yard’s Monum. of Nineveh, pl. 9. — Voy. aussi mes Recherches sur Vénus, atlas, pl. 19 B, n* 6.
102 devine sans peine que Gori n'a pas compris la véritable signification de ce symbole.

L0 ¥ s susy p- 59, 60.

1045 5,001,

1055 3., n°1.

106p), 6.,n°S 1et2;cf.n°3.
107P]. 8.,n°4.

108p), 14.,n°5 1et2.

109, Etrur. regal. libr. 7. (Florence 1724; 2 vol. in-fol. fig. éd. de Th. Coke), t. 2., pl. 83.,n° 5.




conséquent, avant la publication du Musée étrusque de Gori.
Elle appartenait autrefois a la famille des Buonarota. J'ignore ce
qu’elle est devenue. Le couvercle est orné d’une figure de femme
couchée et tenant, de la main droite, un serpent qui se replie sur
lui-méme et qui peut étre considéré ici comme le symbole de la
vie éternelle. Si I’on s’en rapporte au dessin publié par Dempster,
les deux cornes de vache implantées sur la téte de la Vénus
étrusque seraient moins épaisses et mieux accusées sur cette
urne qu’elles ne le sont sur celle de I'ancien musée Bucelli''’; les
deux cypreés seraient mieux modelés, et la figure de la déesse
aurait une expression gracieuse ou riante, tandis que la Vénus de
I'autre urne parait avoir I'air sévére ou courroucé, qui caractérise
les divinités infernales.

Lorigine asiatique du sujet modelé sur la face antérieure
de la seconde urne cinéraire étrusque, figurée ici,'"* est tout
aussi évidente que celle du bas-relief qui orne chacune des deux
urnes dont je viens de parler. Ce sujet, composé dans un esprit
purement symbolique, nous offre, au-dessous d’'un couvercle
qui supporte une figure de femme couchée, une porte cintrée et
décorée de deux guirlandes dans sa partie supérieure. Sous cette
porte, on voit, plantés sur un soubassement, un grand cypres
pyramidal et, a cdté, un objet difficile a déterminer,'*? peut-étre
une pomme de pin. A droite et 2 gauche de la porte sont rangés
trois autres cyprés, de moins fortes proportions. Nous avons donc
ici, comme autour du temple d’Aphrodite a Apollonia d’Illyrie,'**
comme sur deux des cinq bas-reliefs mithriaques décrits dans le
mémoire précédent,'"* sept cyprés, emblémes des sept planétes.
Mais sur notre urne, la Vénus-Cypra des Etrusques, au lieu de se
montrer sous la forme humaine qu’elle revét dans les bas-reliefs
des deux autres urnes citées et dans le temple d’Apollonia, est
figurée elle-méme, comme chacune des six autres planétes, sous

110¢ 4 de 1a planche 13., ci-jointe.
11Ne 5 delapl. 13.

112 Cet objet représente-t-il symboliquement Adonis, I'amant chéri de Vénus? Je n’ose décider la ques-
tion; mais si, par hasard, elle rencontrait une réponse affirmative, il conviendrait de remarquer qu’a Yazili
Kaia (Descript. de I'Asie Mineure, par M. Ch. Texier, 17 part. t. 1., planche 78.), la Vénus orientale est sui-
vie de son époux, représenté sous les traits d’'un jeune homme dont la petite taille contraste avec celle de
la déesse. Cest un exemple frappant du procédé qu'employait Iart asiatique pour exprimer, comme ici,
la prééminence de I'épouse sur I'époux; ailleurs, la suprématie d’un dieu ou d’un roi sur un autre. (Voy.
ci-dessus, p. 57.)

113

PL8.n°4.
114 (i dessus, p. 276-281.




le symbole du cyprés. La différence que je signale nous reporte
donc, plus directement méme que ces derniers monuments, dans
cette Asie occidentale qui fut le berceau du culte de Vénus et du
langage symbolique. Elle rattache le bas-relief de notre urne
cinéraire, comme le trone votif de la Déesse de Syrie,'*” a la série
des antiquités figurées qui, uniquement composées avec des

éléments ou des signes idéographiques, propres a la langue des
symboles, n’empruntent encore rien a l’anthropomorphisme.
Cette urne, dont la provenance précise ne m’est pas connue, me
parait étre restée inédite. Je ne sais en quelles mains elle se
trouve actuellement.

Un monument funéraire de marbre, publié par Dempster,'*®
nous offre de nouveau, chez les Etrusques, un exemple de I'accep-
tion funeébre attribuée au cyprés. Mais le sculpteur, tout en tra-
cant des arbres de cette espéce, n’a fait intervenir ici, ni sous une
forme symbolique, ni sous une forme humaine, la déesse qui, en
Occident comme en Orient, présidait a la destinée des ames. Faut-
il en conclure que ce marbre recouvrait la dépouille mortelle d’'un
homme et non d’'une femme ? On serait presque tenté de répondre
affirmativement, si I'on pouvait ne prendre en considération que
les trois urnes cinéraires ou nous venons de reconnaitre I'image de
la Vénus étrusque : ’Académie a dii remarquer que ces trois urnes
renfermaient jadis les restes mortels de trois dames étrusques, qui
avaient ainsi placé leur 4me sous la protection de la déesse.

Nous retrouvons des cyprés sur un fragment de bas-relief
étrusque, que 'on conserve, a Chiusi, dans le musée Casuccini. I
est figuré parmi les monuments inédits de Micali."'” Ce savant
n’en indique ni la provenance, ni la destination; il ne désigne
méme pas sous le nom spécifique qui leur appartient les
arbres qu’on y voit sculptés : Una fila di alberelli, se borne-t-il
a dire, indica chiaramente stadio campestre. Or ces alberelli sont
de véritables cyprés pyramidaux, plantés au bord d’une voie
que suit une course de chars attelés chacun de trois chevaux
lancés a fond de train. Des représentations analogues, mais o

sy, 5.,n°5 let2.

116, Etrur. regal. t. 3., pl. 85., n° 1. — Sur le marbre que j'indique ici, on voit sculptée une amphore
semblable 2 celles ol1 se renfermaient les cendres des morts. Gori (Mus. etrusc. t. 2., p. 261) n’a pas omis de
faire remarquer cet exemple de I'emploi de 'amphore comme symbole funéraire chez les Etrusques; mais
le renvoi qu'il fait ici 2 Dempster est fautif : il faut lire pl. 85., au lieu de pl. 80.

117 . P . L s do o .
Monum. ined. a illustraz. della stor. degli antichi popoli italiani (Florence, 1844, 1 vol. in-8°, avec un atlas

in-f°), pages 145, 146, pl. 24.,n° 2.




I’on ne voit aucun cyprés, se font remarquer sur plusieurs autres
sarcophages étrusques ou romains. C’est une image sensible de la
rapidité du mouvement qui nous emporte dans le tourbillon de la
vie. Les cyprés achévent de montrer qu’ici-bas la mort du corps
est le terme de notre existence terrestre ; mais que la vie éternelle
est promise a '’Ame dans la région céleste. Je n’hésite donc pas a

penser, malgré le silence de Micali, que ce bas-relief ornait jadis
un monument funéraire. Il mérite d’étre rapproché des deux
plats d’argent, ciselés et dorés, dont j’ai déja parlé''® et qui, en
1836, furent trouvés a Ceré, dans un grand tombeau souterrain.
Si je les cite ici, c’est pour rappeler a I’Académie qu’ils nous ont
offert des pompes religieuses de personnages qui suivent, les uns
dans des chars, les autres a pied ou a cheval, une voie sacrée,
bordée de cyprés et de myrtes, arbres consacrés a Vénus, et
symboles a la fois de vie et de mort. Ces pompes religieuses, je les
rapporte aux mystéres qui, en Etrurie, comme chez les Assyriens
et les Phéniciens, se célébraient sous les auspices de la déesse; et,
sans qu’il soit nécessaire d’entrer ici dans de plus amples détails
a ce sujet,’”® chacun comprendra facilement que, si I'initiation
a ces mystéres conduit & une nouvelle vie, a la vie spirituelle
ou éternelle, les cyprés plantés au bord de la voie que suivent
triomphalement les initiés sortis vainqueurs des épreuves et des
combats mystiques dont se composait le rituel des sanctuaires,
ces cypres, dis-je, remplissent ici le méme réle que les cypres
figurés sur le bas-relief du musée Casuccini. Cette observation
s’applique également, ce me semble, aux arbres de méme espéce
qui, sur les deux coupes d’argent doré, trouvées dans I'lle de
Chypre,'” et sur les coupes de bronze découvertes par M. Layard
dans les ruines d’un palais assyrien,'” sont plantés au milieu de
scénes ou ’on voit des initiés livrer ces mémes combats mystiques
dont j’entends parler. Dés lors chacun aussi comprendra, sans
plus de peine, que les plats de Caré étaient convenablement
placés dans un tombeau ou 'on avait réuni plusieurs autres
ustensiles ornés de scénes qui, par des symboles ou par des luttes
mystiques, marquent les différents grades obtenus par l'initiée

118 .
ECn—clessus, Pp- 254-257.

11 o . . S\
9 On trouvera ces détails, comme appendice, dans mes Recherches sur le culte public et les mystéres de
Mithra.

g 20ci—dessus, Pp. 64,p. 95.
1215 dessus, p. 256.




dont ce tombeau renfermait la dépouille mortelle.'*

Le rapprochement que je viens de faire regoit un nouveau de-
gré d’intérét d’'une remarque qui n’avait pas échappé a I'attention
de Micali. « C’est pour la premiére fois, dit-il,'** que I'on rencontre
sur un monument étrusque le costume dont est revétu chacun des
personnages qui, sur le fragment de bas-relief du musée Casuccini,

conduisent des chars; ce costume n’est ni grec ni étrusque. » Je fe-
rai observer, 2 mon tour, que les personnages figurés sur les deux
plats de Czeré portent aussi des vétements qui n’appartiennent ni
aux usages de la Gréce, ni a ceux de I’Etrurie. Comme le costume
déclaré étranger a ces deux pays par Micali, ces vétements me pa-
raissent avoir une origine asiatique.

Je ne mets pas en doute qu'un examen attentif des monuments
recueillis sur le sol de I'antique Etrurie ne fournit de 'acception fu-
nébre attribuée au cypreés des exemples plus nombreux que je n’ai
pu le faire d’apres les recueils ou les ouvrages publiés jusqu’a ce
jour. Il ne m’a pas été donné de visiter les riches collections d’an-
tiquités étrusques que possédent la Toscane et les Etats Romains.
Mais mon assertion repose a la fois sur des inductions que chacun
peut tirer de I'influence exercée en Etrurie par les colonies venues
de I’Asie occidentale, et sur le témoignage de Passéri,'** qui, par-
lant du seul musée Bucelli, nous apprend qu’on y voyait beaucoup
d’urnes cinéraires étrusques, ornées de cypres.

2.2.3 Rome et empire romain

Chez les Romains, les traditions écrites'”® et les monuments

figurés concourent a établir qu’aux funérailles des personnages
d’un rang élevé, ou des guerriers morts pour la patrie,”® on
employait le cypres, soit dans les rites, soit dans la décoration des

12250 me réserve de montrer ailleurs que ce tombeau est réellement celui d’une femme qui, dans les
mystéres de la Vénus étrusque, remplissait les fonctions de grande prétresse. Je montrerai, en méme
temps, que les personnages qui figurent dans les pompes religieuses, représentées sur les deux plats dépo-
sés aupras de la dépouille mortelle de cette grande prétresse, appartiennent également au sexe féminin.
Ces diverses remarques paraissent avoir échappé  I'attention des archéologues qui ont écrit sur les objets
d'antiquité trouvés dans la riche sépulture dont je parle.

123 .

Loc. cit.

124 .

Dissert. 3., apud Gor. Mus. etrusc. vol. 3., p. 177, 178.

125 5 joutez aux crivains qui déja ont été cités et 2 ceux qui le seront plus loin : Horace, 2., 0d. 14., vers
21-24. Stace, 5., Silvar. 1., 135, 136. Silius Italicus, 10., 535, 536. Claudien, De raptu Pros. 2., 108. Cf. Gunther,
Dejure Man. 1.,19. Kirchmann, De funer. roman. 1., 14. Nicolas, De luctu Greec. 5. et 13. Aringhi, Rom. subterran.

6., 42. Sagittarius, De januis, 31. Wouweren, ad Petron. Satyr. c. 120.

126 ellori, Colonna trajana, pl. 42.




sépultures.'”’” Cette double coutume remontait a une époque fort
ancienne, nous ne pouvons guére en douter. Sans se prévaloir
des traditions qui, pour flatter 'orgueil du peuple et de ses
souverains, assignaient aux fondateurs de Rome une origine
troyenne, on doit remarquer, d’'une part, que, dans le Latium,
le culte du cypres se liait intimement a celui du dieu national

Silvain, comme je I'ai déja dit,'*® et au culte de Pluton'® et de
Proserpine,*® divinités toutes trois rangées parmi celles qui
président aux enfers. J’ai dit aussi que, du temps de Pline le
naturaliste, on conservait au Capitole®! une ancienne statue'*
de Jupiter Véjove, faite avec du bois de cyprés. Or il résulte des
témoignages réunis et comparés des auteurs latins,'** que Vejovis
était assimilé a Jupiter Stygius, a Pluton, et, par conséquent,
considéré comme une divinité infernale. D’autre part, Ovide fait
une mention expresse de la coutume qu’avaient les Romains
d’entourer d’arbres de cette espéce leurs autels funéraires.’*
Varron,** commentant I'usage de briiler des branches de cyprés
autour des biichers des grands, en parle comme d’'un usage

127y parait, d’aprés deux vers de Lucain (3., De bell. civ. v. 442, 443), que cet usage ne s’étendait pas aux
classes inférieures de la société romaine :
Et non plebeios luctus testata cupressus,
Tunc primum posuere comas.

On lit aussi dans Alciat (Emblem. libell. emblem. 198) ces paroles non moins explicites : « Videmus
enim in et nobilium sepulchralibus ac pollincturis spargi cupressi frondes, sed iste ritus apud
omnes non @que celebratur.» 1l ajoute (ib.) que 'ache, comme la sauge, I'hysope, la menthe et le buis,
tenait lieu de cyprés dans les cérémonies funéraires des plébéiens :

Funesta est arbor, procerum monumenta, cupressus,
Quale apium plebis promere fronde solet.

128(;_dessus, p. 206.

129bline, H.N. 16., 3., 60.

130 ervius, ad Virgil. Zneid. 3., 64, 681.
131 " 4 P - .
31 pulu-Gelle (Noct. attic. 5., 12.) dit que le temple de Véjove était situé entre la citadelle et le Capitole.
132 T
Pline (16.,79.,3) parle de cette statue dans un chapitre ot il a réuni des exemples fort remarquables
de la longévité de certains arbres et de I'incorruptibilité de leur bois. Il cite des plantations, des statues,
des portes de temple et des lambris de cyprés, dont la date remontait 4 bien des siécles. Cette circonstance
me confirme dans la pensée, déja exprimée plus haut, qu'une erreur de copiste a introduit dans le texte
de Pline, un chiffre (661 de Rome) qui rapproche beaucoup trop, de 'époque 2 laquelle écrivait cet auteur,
la date de la statue de bois de cyprés consacrée a Jupiter Véjove.
133 . ; . .
Voy. Aulu-Gelle (loc. cit.) et les notes de Gronovius et de Conrad sur le chapitre 12. du livre 5. de cet
auteur (édit. de Leipzig, 1762).

134 . (e
Funeris ara mibi ferali cincta cupresso
Convenit, et structis flamma parata rogis.
Ovide, Trist. 3., Eleg. 13., vers 21 et 22.

135  pud Serv. ad. Virgil. Zneid. lib. 6., v. 216.




ancien, et non comme d'une coutume récente.'*® Pline,'*’
Servius'*® et Festus'* rapportent que, chez les Romains aussi, on

plagait des branches de méme espéce devant la porte ou dans le
vestibule de la maison ou se trouvait le corps d’une personne
décédée. Le premier de ces écrivains explique trés-briévement
cette coutume en se bornant a dire que le cyprés est consacré a

Pluton : Diti sacra cupressus. Le second nous apprend de plus que
cet usage avait été institué, soit a I'imitation des Athéniens, qui,
je I'ai déja dit, couvraient de branches de cyprés les maisons
mortuaires; soit pour empécher les prétres de se souiller en
entrant imprudemment dans une maison ol reposait un mort;
soit enfin parce que le cyprés, une fois coupé, ne repousse plus.
Festus s’en tient a cette derniére explication, ajoutant seulement
ces paroles : «De méme il n’y a plus rien a espérer d’'un mort;
et c’est la raison pour laquelle on estime que le cyprés a été
placé sous la protection de Pluton.» Enfin Claudien'*" atteste la
coutume d’élever les tombeaux a 'ombre des cypres.

S’il n’est parvenu jusqu’a nous aucune antiquité figurée qui
puisse, chez les Romains, fournir, une exemple de I'acception fu-
néraire du cyprés antérieurement au temps des empereurs, en re-
vanche, la colonne trajane,'*' un grand nombre de sarcophages,
d’urnes cinéraires, de lampes de terre cuite, comme aussi quelques
plats ou vases d’argent, nous attestent qu’a Rome, et dans tout
I’empire romain, l'usage de placer cet arbre sur les monuments et
les ustensiles funéraires était trés-répandu sous le régne des An-

136 patin (Thesaur. Polen. 2., col. 1079) ne met pas en doute que les Romains n’eussent requ des Grecs
Tl'usage d’employer le cyprés comme embléme funéraire. Il ne tient aucun compte des faits qui tendent a
prouver que cet usage avait pu étre apporté directement en Italie, par des colonies asiatiques, bien avant la
fondation de Rome. Il est juste d’ajouter que plusieurs de ces faits résultent du témoignage de monuments
figurés qui ont été découverts trés-longtemps aprés Patin.

s g 16., 30., 60.

138 S .

Ad Virgil. Zneid. 3., 64; 4., 506, 507 6., 216.

139 e signific. verbor. sub voc. Cupressi; ed. K. 0. Miiller. — Ici, le savant éditeur loue Scaliger d’avoir
considéré comme récents 'usage dont il s’agit et méme I'importation du cyprés chez les Romains. Ainsi
que Patin, il néglige les passages de Pline et de Tite-Live que jai rapportés plus haut, et qui semblent assi-
gner une date ancienne a cette importation, ou du moins 2 la coutume de consacrer aux dieux nationaux
des statues de bois de cypres. Le témoignage cité de Servius et des deux mythographes anonymes du Va-
tican doit aussi, quant a I'usage de représenter, un cyprés 4 la main, Silvain, dieu infernal, s'appliquer &
une époque romaine fort reculée; car ce renseignement est la seule trace qui nous reste d’une semblable
coutume. Ces remarques acquiérent peut-étre quelque importance i la vue des monuments étrusques ot
le cyprés figure comme un arbre sacré, soit dans les mystéres, soit dans les rites funébres (voy. ci-dessus,
Pp- 253-257, 317-324). N'oublions pas non plus les témoignages recueillis par Pline (16., 87., 1) pour montrer
que le culte des arbres, dans le Latium, était antérieur de plusieurs siécles 2 la fondation de Rome.

140 .
De raptu Proserpinc, 2., 108.
M gellori, loc. cit.




tonins. Il se perpétua jusqu’aux derniéres années du paganisme.
Mon intention n’est pas d’entreprendre ici I’énumération de tous
les objets d’antiquité figurée qui confirment ces deux assertions.
Ils sont, en général, parfaitement connus des archéologues. Mais
j'appellerai I’attention de I’Académie sur un sarcophage, sur unjo-
li petit vase d’argent, inédit, sur deux plats de méme métal, que je

crois également inédits, et sur deux lampes de terre cuite, qui me
paraissent mériter une mention particuliére, bien que déja elles
aient été figurées dans plusieurs recueils.

Le sarcophage provient de la villa Borghése et se conserve au
musée du Louvre. Publié plusieurs fois dans le cours de trois
siécles, il a été commenté, en dernier lieu, par M. Panofka,
ainsi que je I'ai dit plus haut.'*? Je ne reparlerais pas ici de ce
monument si mes savants devanciers ne m’avaient laissé le soin
de faire remarquer que le cyprés y figure tout a la fois comme
symbole de vie, comme embléme funéraire et comme indication
d’un lieu consacré a une déesse qui préside a la vie et a la mort.
En effet, sur un des deux bas-reliefs qui ornent le devant de ce
sarcophage, on voit'*® Diane occupée a se baigner, avec quelques
nymphes, dans une grotte qui renferme une source.'** Quatre
cypres, deux a droite et deux a gauche, sont plantés au bas des
rochers qui bordent I'ouverture de cette grotte; un grand pin
s’éléve au-dessus du cintre. Le bas-relief sculpté auprés de
celui-la nous montre Actéon et ses serviteurs se préparant a
entrer en chasse avec sept chiens. Sur une des faces latérales du
sarcophage, un troisiéme bas-relief,'** que précédemment j’ai eu
I'occasion de citer,'*® représente Actéon attaqué par ses propres
chiens au moment oil commence sa métamorphose en cerf. Cette
scéne se passe dans une grotte ornée, a gauche, de deux cyprés,
et, a droite, d’un grand pin. Enfin, sur la face latérale opposée,'*’
Actéon, étendu mort sur le sol, mais non métamorphosé en
cerf, est entouré de femmes qui semblent se disposer a lui
rendre les devoirs funébres. Ici nous retrouvons de nouveau la

142 .
Ci-dessus, p. 211, 212.

1438 ouillon, Musée des antiq. t. 3., bas-reliefs, pl. 17. Clarac, Mus. de sculpt. antig. et mod. n° 315, pl. 113.
et114.

g Voy. Pausanias, 9., 2.; 3.

145 suillon, loc. cit. Clarac, ouvrage cité, n° 315, pl. 113.

146(:i«iessus, p.211,212.

147Bouillon, loc. cit. Clarac, ouvrage cité, n° 315, pl. 113. et 114.




grotte, les deux cyprés et le pin du bas-relief précédent. Cette
description, toute succincte qu’elle est,'*® suffit sans doute pour
faire comprendre que, placé aupreés de Diane, personnification de
la lune, porte du ciel par laquelle les 4mes descendent sur la
terre et remontent dans les régions célestes, le cypres est ici
le symbole de la vie, quant au corps, et le symbole de la mort,

quant a I’ame.’*® Placé auprés d’Actéon, qui vient de perdre la
vie pour n’avoir pas su résister a une coupable curiosité, ou, en
d’autres termes, pour n’avoir pas su dompter ses passions, le
cyprés devient évidemment un embléme funéraire.

Le petit vase d’argent dont je me suis proposé d’entretenir la
Compagnie, aprés le sarcophage du Louvre, a la forme d’un crater
ou d’un poterium; ses dimensions n’excédent pas six centimétres et
deux millimétres de hauteur, sur dix centimétres de diamétre. On
le conserve a la Bibliothéque impériale. Selon les uns, il aurait été
retiré du Rhone, au méme lieu et vers la méme époque ot fut décou-
vert le disque d’argent que posséde aussi cet établissement, et qui
longtemps a été désigné sous la dénomination erronée de bouclier
de Scipion. Selon d’autres, notre petit vase aurait été trouvé a Aire
ou Ayries,* sur les bords de I’Adour."" Par son travail et par son
style, il peut remonter au 2° siécle de I’ére chrétienne. Il a été cou-
1¢é; le sujet qu’il représente a, en général, fort peu de relief; mais
quelques tétes d’animaux, qui sont rapportées, forment une saillie
considérable; elles ont été ajustées au moyen de soudures, comme
on I'a pareillement pratiqué pour les parties les plus saillantes des
objets qui ornent plusieurs des vases d’argent trouvés a Berthou-
ville prés de Bernay. Je joins ici, sous les numéros 6 et 6 a, de la
planche 6, deux dessins qui reproduisent avec exactitude la forme
du vase et le développement du sujet curieux qui en décore toute la
circonférence extérieure, sur une hauteur de quatre centimétres.
On y remarque un autel allumé, placé, sur le premier plan, entre
deux cypreés pyramidaux. En arriére de celui qui est planté a droite
de I'autel, s’éléve une colonne surmontée d’une urne cinéraire; a

148 . N ie P o
Jem’abstiens de placer ici les nombreuses remarques que me fourniraient la composition de ce beau
sarcophage, considéré sous des rapports psychologiques, et le choix des symboles ou accessoires employés
dans les sculptures dont il est orné. La grotte, la source, les griffons, le nombre des chiens, peuvent surtout
donner lieu a des observations d’un grand intérét.
149 5 » . L . .
Voy. Mém. de I’Acad. des inscr. nouv. série, t. 15., 2¢ partie, p. 63, 64; et ci-dessus, p. 301, 302.
150 .
Département des Landes.

151 . 5. £ . " " Zdai
On ajoute qu’au moment de la découverte, ce petit vase contenait un certain nombre de médailles
d’argent et une fibule de méme métal, attachée a une longue chainette.




défaut des deux cypreés, elle suffirait pour marquer que notre pe-
tit vase avait dii servir dans les rites funéraires. Tout prés de cette
colonne, on voit une lionne dévorant un sanglier, et, plus loin, un
taureau dévoré par un lion."*? Un laurier, dont le tronc a atteint
de fortes dimensions, est placé, sur le premier plan, entre ces deux
groupes d’animaux. Le second groupe est mutilé : 3 I’exception de

la téte et du cou, le corps du lion manque, par suite d’un déchire-
ment ficheux qu’a éprouvé le vase sur une longueur et une hauteur
moyennes de prés de six centimétres. Sur les deux bords de cette
fracture, subsistent encore, a droite, la portion droite d’une téte
de taureau ou de génisse, vue de face; a gauche, une jambe allon-
gée de quadrupéde, la croupe et la queue d’un animal herbivore,
un petit bucrane, et un troisiéme cyprés pyramidal, dont le tronc
a disparu. A droite de cet arbre ainsi mutilé, un pin, resté intact,
étend ses branches chargées de feuilles et de cones. Entre ce pin
et le cypres planté a gauche de 'autel, on remarque un troisiéme
groupe d’animaux : un énorme lion dévorant un quadrupéde her-
bivore, a pied fendu, qui fléchit sur ses jambes de devant, et qui
probablement est un taureau. La téte et le cou de ce quadrupéde
manquent; ils se sont dessoudés et perdus dans le choc violent que
le vase doit avoir éprouvé.

Quoique endommagé et incomplet, ce petit monument
réunit 2 mes yeux plus d’un genre d’intérét. Laissant de coté les
considérations d’art et de rareté, pour m’occuper seulement
du sujet dont il est orné, je remarque que nous avons ici, sur
un vase de travail romain, un exemple, unique jusqu’a ce jour,
d’une composition ol se trouvent tout a la fois trois cypres,
un pin, un laurier, un autel allumé, une colonne surmontée
d’une urne cinéraire et trois groupes d’animaux herbivores ou
frugivores, dévorés par des animaux carnassiers. Une telle
composition préte, ce me semble, un puissant appui a quelques
observations, a quelques conjectures que renferment mes deux
mémoires sur le culte du cypres et une dissertation précédente,
dont le sujet principal était une urne cinéraire romaine, ornée
du groupe d’un lion dévorant un taureau.'”® Choisis parmi
les arbres verts qui, en Occident comme en Orient, furent

152 . . L 9 o P P 5
Voyez, quant  'acception funéraire d'un pareil groupe, mon Mémoire sur une urne cinéraire du musée
de la ville de Rouen (Mémoires de I’Académie des inscriptions, nouv. série, t. 15., 2 partie, p. 63-127; pl. 1., 2.,
Y}

153 \ém, de I'Acad. des inscript. loc. cit.




consacrés aux divinités génératrices, le cypres, le pin et le
laurier ont chacun ici une acception funéraire, précisément
parce qu’ils sont ailleurs des symboles ou des emblémes de
vie.” Ils accompagnent des groupes d’animaux qui, a leur tour,
reproduisent hiéroglyphiquement I'idée de la mort et I'idée d’'une
nouvelle vie."® D’autres groupes semblables ou analogues
s’étaient déja montrés a nos yeux, soit isolés, soit réunis, sur
l'urne citée, sur un tombeau grec découvert a Myra, sur des
scarabées étrusques, sur un miroir mystique trouvé prés de
Viterbe et sur plusieurs sarcophages romains. Nous avions été
conduits a reconnaitre®® que leur composition et la double
acception de mort et de vie, ou de génération et de vie spirituelle,
qui leur fut attribuée chez les anciens peuples civilisés d’Europe,
étaient des emprunts faits a ’art et aux croyances religieuses de
I’Asie occidentale. L'usage primitif d’employer le cyprés, le pin et
le laurier avec les deux mémes acceptions est aussi revendiqué
par cette derniére contrée; et, sur notre petit vase funéraire
romain, une particularité plus importante qu’elle ne semble
I’étre au premier apercu, ajoute un fait du méme genre a la liste
de ceux que, pour ma part, j'ai plusieurs fois déja recommandés a
I'attention de I’Académie. Je veux parler de la forme particuliére
et insolite de I’autel placé ici entre deux cyprés. Cette forme, dont
je ne connais pas d’autre exemple dans la série nombreuse des
antiquités figurées romaines, est exactement celle qu’affectent
d’autres autels qui se voient au milieu de scénes psychologiques,
sur des cylindres assyriens ou phéniciens, dont j’ai publié les
dessins.””” Ces autels, comme celui-ci, sont composés de deux
cdnes, dont l'un, renversé, est superposé a l'autre, de telle
maniére qu’ils s’unissent tous deux par leur sommet.'”® Le
cdne, symbole de deux divinités génératrices, Vénus et Artémis
ou Diane, symbole du feu créateur, symbole phallique, et, en
conséquence, symbole de vie et de génération, devenait, par ces

154 " freny TV . o .

M. Avellino (mém. cité, p. 28), je le remarque  regret, ne tient pas compte de cette double accep-
tion, et oublie méme les monuments qui attestent que le pin et le laurier furent, aussi bien que le cypres,
employés comme emblémes funéraires.

155, 5 - )

Mém. de I'Acad. des inscript. loc. cit.
156

Ibid.

157 Rech, sur Mithra, atlas, pl. 28., n° 12; pl. 42., n° 13; pl. 49., n° 2.

158 autres fois 'autel est formé d'un seul cone, ou affecte une forme conique plus ou moins modifiée.
(Voy. Rech. sur Mithra, atlas, pl. 17., n° 3; pl. 32., n° 11; pl. 36., n° 11; pl. 50., n° 3; pl. 54 A, n° 9; pl. 54 B, n°
2.)




raisons mémes, susceptible d’une acception funéraire. C’est
pourquoi il entre dans la composition des autels placés, comme
ici, au milieu d’'une scéne mystique et funébre, et, comme sur
les cylindres, au milieu de scénes qui de méme ont un double
sens mystique et funébre, puisqu’elles représentent les dmes
passant de la vie corporelle ou matérielle, qui est leur mort et
leur tombeau, a la vie spirituelle, qui les rend a leur destinée
primitive. C’est aussi pourquoi la forme conique est employée
dans un grand nombre de sépultures antiques, soit en Orient,
soit en Occident. C’est enfin pourquoi encore la pomme de pin,
dont la forme est celle d’un cdne, a souvent une acception et une
destination funéraires, en méme temps qu’elle est un embléme
du principe igné et un symbole de vie.'*

Les deux plats d’argent inédits appartiennent a la
Bibliothéque impériale, comme le petit vase dont je viens de
parler. Le premier fut trouvé sur les bords du Rhin, il y a
quelques années; il est de forme ronde, et plus profond que le
second; ses bords sont renversés; son diamétre est de trente-cinq
centimétres et quatre millimétres. On peut le citer comme un
exemple des ouvrages de plaqué que nous a légués I'antiquité
romaine; car il a été coulé en bronze et recouvert ensuite d’'une
feuille d’argent, tant extérieurement qu’intérieurement. Les
dessins que j’en donne ici'® reproduisent le profil de I'original,***
le développement du sujet représenté en relief sur ses bords,**
et le médaillon, de plus haut-relief, qui en occupe le centre.'®
Rapprochée du second plat,'** qui porte gravée une formule de
consécration a Mercure, dieu psychopompe, la composition de ce
premier plat annonce, & défaut d’'une dédicace, qu’il fut aussi
consacré sur les autels d’une divinité chargée de présider a la
vie, aux mystéres ou aux initiations, et a la mort. Ses bords sont
ornés de divers objets, qui tous ont un sens a la fois mystique

15%Sur les assyriens, les deux principes nécessaires 2 la vie, I'eau et le feu ou ce que nous
pp le calorique, sont représentés tantdt par des figures qui portent, d’une main, un vase a contenir
un liquide, et, de 'autre, une pomme de pin; tantdt par des ornements odl I'on remarque des méandres et
des pommes de pin.
160

Pl 16.,n°5 1-6.

11 pid. e .

162 tid, S 1-4.

13 id. ne 5.

164p), 17.,1n°5 1-3;pl. 18.,n° 1.




et funébre : ce sont des masques scéniques,'® des animaux
carnassiers, tels que des lions, des lionnes et des ours, qui
attaquent ou poursuivent des animaux herbivores ou frugivores,
tels que des antilopes ou des bouquetins, des biches, des sangliers
et des truies; ce sont des édicules funébres et des autels; ce sont
enfin des cypreés, des arbres morts ou dépouillés de leurs feuilles,

et des plantes aquatiques. Le médaillon central représente un
Romain combattant a cheval un énorme sanglier. C’est sans doute
le personnage méme qui avait fait la consécration du plat. La
déesse de la Victoire s’avance dans les airs pour poser une
couronne sur la téte de ce cavalier; elle nous montre, par cette
insigne récompense, que, grice au dieu psychopompe et sauveur
dont il est un des adorateurs fervents, il a pu sortir vainqueur,
non d’un simple combat avec une béte féroce, mais d’'une lutte
qui, si je ne me trompe, fait une allusion mystique au combat
perpétuel qu’ici-bas nous devons livrer a nos passions.

Une allusion semblable se découvre dans le médaillon en re-
lief qui orne le centre du second plat'®® quej’ai a décrire. Ici le cava-
lier combat, au lieu d’un sanglier, une lionne et une louve, qui I'at-
taquent simultanément; et, bien que la déesse de la Victoire n’in-
tervienne pas dans cette scéne, le double sens, mystique et funé-
raire, de la lutte n’est pas plus douteux ici que sur le premier plat;
car I'attaque simultanée d’une lionne et d’une louve n’est assuré-
ment pas la représentation d’un fait réel. De plus, des masques scé-
niques, des édicules et des autels funébres, des cypres, des quadru-
pédes carnassiers poursuivant des quadrupédes herbivores sont
figurés, en relief, sur les bords intérieurs de ce second plat, tout
comme sur le premier,'’ et lui donnent, de méme qu’a celui-ci,
un caractére particulier, que justifient pleinement les attributions
du dieu psychopompe a qui nous allons voir qu’on l’avait consa-
cré. L'un et 'autre de ces deux plats avaient donc été composés
dans un méme esprit, dans un méme but et avec les mémes élé-
ments idéographiques. J’ajoute que, par leur forme, leurs dimen-

165 9e 4t 1 . 1
Personne n'ignore que des masques se sur les

aussi sur les lampes funéraires. Ce qui est beaucoup moins connu, c’est que des masques d’'un caractére
particulier, sur lequel je me réserve de m’expliquer ailleurs, se voient sur des cylindres asiatiques, ou ils
regoivent une double acception, mystique et funébre, & raison du sens psychologique que présentent les
scénes gravées sur ces petits monuments, si intéressants a étudier pour I'histoire des mystéres. L'atlas de
mes Recherches sur Mithra fournit plusieurs exemples des masques dont j'entends parler; voy. pl. 18.,n° 8;
pl. 27.,n° 8; pl. 53.,n° 1. Cf. le n° 8 de la pl. 50. et le n° 1 de la pl. 51.

166.

1

mais

PL.17.,n°% 1-3; pl. 18.,n° 1.
167, 16.,n° 1-4.




sions, leur travail et leur style, non moins que par leurs sujets, ils
appartiennent tous deux a une méme époque de l'art, a une pé-
riode comprise entre le 2° et le 3¢ siécle de I'ére chrétienne. Cet
intervalle de temps, on le sait, fut marqué par un grand nombre
de monuments ou les artistes romains se plurent a reproduire des
symboles, des figures, et des types empruntés a I'Orient. Comme le

petit vase que j’ai décrit ci-dessus, le plat qui est sous nos yeux'®®
a droit, plus encore que le premier, a étre rangé dans cette caté-
gorie : on y voit des lions poursuivant des taureaux; sur le petit
vase, ce sont des lions occupés a dévorer des quadrupédes de cette
méme espéce. Je demande a I’Académie la permission de lui répé-
ter que, dans une de mes dissertations précédentes,'® je n’ai pas
eu de peine a établir que le groupe d’un lion attaquant ou dévorant
un taureau fut emprunté a I’Asie occidentale par les Grecs et les Ro-
mains. Ces peuples, n’ignorant point I'acception mystique et funé-
raire dont il est susceptible, le placérent sur leurs tombeaux, ou il
exprime, par rapport a ’dme et au ciel, 'idée d’'une nouvelle vie, en
méme temps que, sculpté a Persépolis, comme embléme de I'équi-
noxe vernal, il exprime 14 aussi, par rapport a la terre, I'idée d’'une
nouvelle vie. Les beaux bas-reliefs découverts par M. Layard, dans
les ruines des palais de Nimroud, ont montré, depuis le mémoire
auquel je me référe, que je ne m’étais pas trompé en assignant a la
conception idéographique de ce groupe une origine assyrienne ou
plutdt chaldéenne.

Le plat qui me suggére ces diverses remarques provient du tré-
sor trouvé, en 1830, a Berthouville, prés de Bernay. Peu de temps
apreés, il fut décrit par M. Charles Lenormant'”° et par M. Auguste
le Prévost'” ; mais ces deux savants n’en donnérent pas les dessins
et ne paraissent point avoir observé qu’au nombre des objets repré-
sentés sur les bords de ce plat, on voit des cypreés. De tels arbres ne
contribuent pas peu a assigner a ce monument le double caractére

168p), 17.,1n°5 1-3;pl. 18.,n° 1.
169, . . e ooy el A
Mémoires de IAcadémie des inscriptions, loc. cit.
1705ulletino dell. Instit. arch. (Lettre 2 M. Th. Panofka), n° 5., mai 1830, p. 109. — La méme année, 1830, M.
Raoul Rochette publia dans le Journal des savants (Juillet, p. 417-430; aofit, p. 459-473) les deux premiéres
parties d’une intéressante notice sur les vases de Bernay. Il est 2 regretter que la troisiéme n’ait pas paru.
Clest 13, sans doute, que le savant archéologue aurait parlé du plat qui nous occupe.

W7l ) ) . o . n
Mém. sur la collection de vases antiques trouvés, en mars 1830, a Berthouville (arrondissement de Bernay),

Pp. 10, 11 (Caen, 1832; gr. in-8°, fig.). — Cette belle dissertation est tirée du 6 volume des Mémoires de la
Société des antiquaires de Normandie.




que je lui assigne et qu’ils ne lui ont pas reconnu.”? Il a trente-cinq

centimeétres et demi de diamétre, ce qui, a trés-peu de chose pres,
est aussi la dimension du premier plat. Coulé en argent,'” il n’est
pas fourré de bronze comme celui-ci. Son médaillon central pré-
sente un plus fort relief que les objets figurés sur ses bords. Le sujet
de ce médaillon est entouré circulairement d’un ornement parti-
culier et de I'inscription suivante, tracée en caractéres d’une forte
proportion et d’une assez belle forme : DEO * MERCVRIO * KANE-
TONNESSI ¢ (sic) C e PROPERT * SECVNDVS *V+S+L+M « Par cette dé-
dicace, nous apprenons que le plat d’argent ou elle est gravée était
un don offert par Caius Propertius Secundus a Mercure Kanetonnes-
sis,'”* pour I'accomplissement d’un veeu (votum solvit lubens merito).
Nous apprenons aussi que ce dieu avait un temple en un lieu appe-
1é Kaneto,'” dont la position topographique nous reste inconnue.
Mercure, divinité psychopompe, présidait nécessairement a la des-
tinée des vivants et des morts, aux mystéres et aux rites funébres.
Dés lors, ne trouvons-nous pas dans 'offrande de Caius Propertius
Secundus, personnage que I'histoire ne nous fait pas connaitre, la
preuve que le donateur s’était mis, durant sa vie, sous la protec-
tion particuliére de Mercure? et, cette protection ayant été aussi
efficace qu’il I'avait désiré, n’avait-il pas voulu, avant de mourir,
accomplir un veeu dicté par le soin du salut de son 4me?

Un manche d’argent que je crois inédit, et qui autrefois,
sans doute, était adapté a une patére ou a quelque autre vase
employé pour les libations, dans les rites funébres, confirme, ce
me semble, 'interprétation que je donne du médaillon placé
au centre de chacun de nos deux plats funéraires. On voit, en

172\ Lenormant (loc. cit) se borne & dire : «Un rebord orné de chasses et de génies, dans le gofit de
Pompei. Au centre, un médaillon représenté par un homme a cheval, attaqué par un loup et par un lion.»
— M. le Prévost s’exprime ainsi (Mém. cité, p. 17, 18) : «Le bord est relevé en bosse et orné de lions, de
masques et autres attributs scéniques d’une fort belle exécution; au centre, on voit un cavalier attaqué
par un lion et un loup ... Malgré la nature des ornements de la bordure, nous sommes porté a voir dans
les figures du centre le souvenir d’un péril auquel aurait échappé le donateur, plutét que le combat d’un
gladiateur contre les deux animaux ...» Toutefois la pénétration dont est doué notre savant confrére ne
lui a pas fait défaut, car il ajoute : « Dans I'une et I'autre hypothése, 'attaque simultanée de ces deux ani-
maux est une circonstance peu vraisemblable. Peut-étre y devrait-on chercher un sens allégorique ... » Ces
deux derniéres phrases nous donnent & comprendre que si, avant de les écrire, M. le Prévost avait eu sous
les yeux le plat d’argent, fourré de bronze, que j’ai décrit plus haut, il se serait arrété davantage a I'idée
d’attribuer au médaillon du plat de Berthouville un sens allégorique, ou plutét un sens mystique.

17311 pése un peu plus d’un kilogramme.

174 L . z
Ce surnom se retrouve, sous la forme Canetus, dans les formules de consécration gravées sur plu-
sieurs autres objets d’antiquité découverts a Berthouville en méme temps que notre plat d’argent; ony
lit : MERCVRIO. CANETO. Voy. le mémoire cité de M. le Prévost.

175
Caneto, ou Canet.




effet, sur la face supérieure de ce manche,'’® un édicule funébre,
parfaitement caractérisé par deux cyprés pyramidaux, plantés,
I'un a sa droite, 'autre a sa gauche. Cet édicule, qui renferme une
dépouille mortelle, nous rappelle les petits édifices funébres et
les cypreés figurés sur un des bas-reliefs de la colonne trajane'””
et sur les bords des deux plats d’argent de la Bibliothéque

impériale. Il est placé ici entre un capricorne et 'image de
Mercure. Le capricorne est debout devant une porte cintrée, qui,
sans aucun doute, est la porte par laquelle nous savons que les
ames, selon les doctrines propres aux mystéres, rentrent dans la
région céleste, aprés avoir passé par la planéete Saturne, dont le
domicile est dans le signe du Capricorne.'”® Mercure, armé du
caducée, qui lui sert a conduire les 4mes, est placé dans la partie
supérieure de ce petit tableau; il léve la main droite vers le ciel,
et, de 'index, il montre ainsi aux 4mes leur demeure primitive, le
séjour ou les attend un bonheur éternel, qu’elles ne sauraient
trouver sur la terre. Ce geste si expressif semble nous révéler le
role que remplissait Hermés Criophore dans les mystéres des
Grandes-Déesses,'”” et nous rappelle le célébre passage ou
I’empereur Julien'® place ces paroles dans la bouche de Mercure :
«Je t'ai fait connaitre notre pére Mithra'®; observe fidélement
ses commandements, et conduis-toi de maniére a trouver en lui,
pendant ta vie, un port et un refuge, et a emporter, lorsqu’il te
faudra quitter cette terre, la douce espérance d’avoir dans ce
dieu un guide propice. » Ces paroles servent de commentaire a un
bas-relief mithriaque romain,”®> ou Mercure précéde le char
sur lequel Mithra conduit au ciel 'dme d’un initié parvenu

aux trois degrés de pureté®® qui lui ont mérité cette insigne

176 planche 18., n° 2.
177 Bellori, loc. cit.
178 oy Mémoires de I'Acad. des inscript. nouy. série, t. 14., 2¢ partie, p. 99-134.
179 ¢5-dessus, p- 26.
180

Casares, Opp., p. 336; ed. Spanhem.
181501 82, mpdc Eut Aéywv & Epuiic, 565wk tov natépa MiBpav Emyvivar ...
2 Rech. sur Mithra, atlas, pl. 95.,n° 2.

183 e trois degrés sont : la pureté de pensée, la pureté de parole et la pureté d'action. (Voy. Zend-Avesta, t.
1., 2¢ partie, Vendidad Sadé, p. 104, 164 et ailleurs; t. 2., p. 34.)




récompense.'® Si les médailles de Mosténe de Lydie'® nous ont

montré Mercure servant d’introducteur a des amazones dans le
sanctuaire ol se pratiquait I'initiation aux mystéres de Vénus; si
la ce sanctuaire est caractérisé par un autel allumé et par un
cyprés pyramidal, image vivante et symbolique de la déesse, ici,
sur notre manche de patére, nous trouvons deux colombes
et deux tétes de cygne destinées a rappeler I'intime alliance
qui existe entre Vénus, déesse des mystéres, et Mercure, dieu
psychopompe. De plus, 'idée de la vie future, déja exprimée par
la porte du Capricorne, I’est une seconde fois par deux corbeilles
remplies de fruits et placées chacune tout auprés d’une colombe,
symbole de Vénus, comme de Mithra. Chaque fruit ne porte-t-il
pas en soi le germe d’un nouvel étre ou d’une nouvelle vie?
Javais donc quelque raison de dire que le sujet figuré
sur ce petit manche de patére confirme le sens mystique ou
psychologique que je préte au combat représenté sur le médaillon
central des deux plats funéraires décrits plus haut, et dont 'un
est nominativement consacré a Mercure. La méme interprétation
s’applique tout naturellement 4 un grand nombre d’autres
vases funéraires et de sarcophages ot 'on voit, en relief, des
combats de guerriers, de héros, ou des luttes que des gladiateurs
soutiennent corps a corps, soit avec d’autres gladiateurs,
soit avec des animaux féroces. A cette série de monuments
appartiennent deux fragments d’un vase de terre cuite, rouge et
de travail romain, qui proviennent des fouilles entreprises, il
y a quelques années, a Rheinzabern, dans la Baviére rhénane.
Ces deux fragments sont figurés dans un ouvrage posthume de
M. Schweighaeuser fils, publié par les soins de M. Matter, mais
peu répandu.'® Le premier fragment' représente un cypres
pyramidal planté entre deux médaillons qui renferment chacun
une figure de guerrier combattant. Le second'®® nous montre,
avec un autre guerrier combattant, un liévre, un cheval et un lion,

184} ¢ nombre des monuments romains o& Mercure remplit les fonctions de conducteur des dmes (psy-
chopompe) est considérable. Il faut y ajouter plusieurs lampes funéraires sur lesquelles on voit tantot le
buste de ce dieu (Passéri, Lucern. fictiL, t. 3., tab. 97., fig. 1 et 4), tantdt seulement son symbole, un bélier
(id. ibid. et 4; fig. 2 et 3).

£ Ci-dessus, p. 108-111; pl. 3., n°S 3 et 4; pl. 4., n°S 2 et 3.

186)) est intitulé : Antiquités de Rheinzabern; un volume in-4° (avec fig.), sans indication de lieu ni date
d’impression.

187 buvrage cité, pl. 8., n° 5.

188 huvrage cité, pl. 8., n° 6.




tous symboles funéraires. A I'occasion de ces deux fragments, M.
Schweighaeuser s’exprime ainsi'® : « Parmi les figures du bas, un
cypres, arbre aujourd’hui inconnu a nos contrées. Mes fragments
représentent plusieurs plantes et plusieurs animaux sur lesquels
on peut faire la méme observation. »

Un autre fragment, trouvé dans la méme localité, offre un se-

cond exemple de la présence du cyprés pyramidal sur une pote-
rie romaine.'® Mais ici nous ne voyons aucun combat mystique
de guerriers, ni d’animaux. Lopposition des idées de vie, de mort
et d’éternité est exprimée par un cypres planté au milieu de plu-
sieurs oiseaux aquatiques, symboles du principe humide, et, par
conséquent, symboles de vie, puisque les premiers étres vivants
sont nés dans les eaux, et que 'eau est, avec I'air et le feu ou la cha-
leur, un des trois principes indispensables a la manifestation et a
la conservation de la vie. C’est a ce méme titre que, sur des urnes ci-
néraires et des sarcophages d’origine romaine, sont sculptés, non-
seulement des oiseaux aquatiques, mais des plantes aquatiques et
des arbres verts de diverses espéces.

Parmi les monuments funéraires romains ou nous
retrouvons le cyprés pyramidal, je n’oublierai pas de citer
une belle urne cinéraire de marbre, publiée par Boissard'' et
reproduite par Montfaucon.'*? Elle est ornée d’un bas-relief qui
représente, entre deux arbres de cette espéce, une dame romaine
occupée a faire des libations sur un autel allumé. Linscription
latine gravée au bas de ce sujet nous apprend que cette dame
s’appelait Cypris, et qu’elle avait consacré le monument a son fils
et a ses petits-fils, victimes, ainsi que sa belle-fille, des ravages
d’une maladie épidémique.'* 1l est infiniment probable, comme
I’a pensé Montfaucon, que les deux cyprés, en méme temps qu'’ils
sont ici un embléme funéraire trés-expressif, font une allusion
directe au nom de la malheureuse mére. C’est ainsi que sur la

189 ouvrage cité, p. 3.
190id p. 3., pl. 9.

191 .
Roman. urb. topogr. et antiquit. pars 6., tab. 62 (Francof. 1597-1602).

192 1 Antiquité expliquée, t. 5., 1€ partie, p. 72, pl. 43.

193 cette inscription est ainsi congue :
PATREM » MATREM +
LIBEROS *
'VNA ¢ LVES * SVSTVLIT *
LACRVMIS * (sic)
CONFECTA « CYPRIS *
FILIO « ET « NEPOTIBVS «




pierre tumulaire d’'une autre dame romaine, nommée Labéria
Daphné, on avait sculpté I'image de la nymphe Daphné changée en
laurier.”®* A cet exemple, j’en pourrais ajouter beaucoup d’autres
analogues, que je juge inutile de rapporter. Mais je ne puis me
dispenser de faire remarquer comment de la composition du
sujet qui décore I'urne consacrée par Cypris ressort la preuve
incontestable que ce nom s’était perpétué, chez les Romains,
comme nom de femme, et que son identité avec le mot cypres
n’était pas mise en doute.

Un autre monument funéraire, quoiqu’il ait été rapporté de
Smyrne et qu’on y lise une inscription grecque, doit trouver place
ici parmi ceux qui appartiennent a I'’époque romaine. C’est un sar-
cophage dont Patin'®* a publié la description et un dessin. Il ren-
fermait la dépouille mortelle d’un jeune personnage nommé dans
I’épitaphe'®® Lucius Murdius Héraclas, et resté inconnu dans ’his-
toire. Un bas-relief, qui décore la face antérieure du sarcophage,
nous montre Héraclas monté sur un cheval. Suivi d’un serviteur
et d’un chien, il s’avance pour faire une libation sur un autel allu-
mé; a c6té de cet autel, un serpent s’enroule autour du tronc d’'un
cypreés pyramidal.’” Pouvait-on exprimer par un embléme plus si-
gnificatif la double idée de vie et d’immortalité? et cette double
idée ne semble-t-elle pas en harmonie avec la qualification de hé-
ros qui, dans I'épitaphe d’Héraclas, comme dans toutes les inscrip-
tions funéraires, se traduit par défunt, mais qui implique I'idée de
I'apothéose, ou, tout au moins, de I'immortalité ?

Une stéle funéraire, publiée par Passéri,'”® exprime probable-
ment la méme pensée, a I'aide d’un procédé différent. On y voit,
placé entre deux cypreés pyramidaux, un aigle, symbole du feu cé-
leste, gardien de la foudre et signe caractéristique de I'apothéose,
dont les honneurs se décernaient aux héros, comme aux initiés
parvenus a I'un des grades supérieurs des mystéres de Mylitta et

194 Eabretti, Inscript. C. 3., n° 37., p. 186.
195 . . -
Thesaur. Polenian. t. 2. (Comment. in tres inscript. greec.), col. 1071-1082; pl. pour la pag. 1071-1072.

196 Voici comment cette épitaphe a été copiée :
AO - MOYPAIOC
HPAKAAC ETON K
HPQC -

197 z . . . . 3 "
sur la face antérieure du grand bas-relief trouvé dans un mithraeum, 3 Heddernheim (Recherches
sur Mithra, atlas, pl. 90.), I'idée de vie et de printemps est exprimée par un serpent qui s’enroule autour
d’un arbre couvert de fleurs, et planté auprés du groupe de Mithra immolant un taureau.

198 ucern. fictil. t. 3., tab. 60.




des mystéres de Mithra.'?®

Non moins variés dans leur composition que les bas-reliefs qui
ornent les sarcophages, les stéles et les vases funéraires, les su-
jets modelés sur les lampes de terre cuite, trouvées dans des tom-
beaux romains, nous offrent, a leur tour, de nombreux exemples
de 'acception funébre du cypres. Je n’en citerai que quelques-uns.

Les deux premiers me sont fournis par deux lampes que Bellori,*
au commencement du siécle dernier, avait publiées d’aprés des
dessins inexacts de Sante Bartoli. Elles ont été apportées d’Italie
et mises en vente a Paris, il y a peu d’années. M. Muret, qui les
a eues entre les mains,”®' n’a pas laissé échapper cette occasion
de les dessiner; et j’ai pensé que les archéologues me sauraient
gré de placer sous leurs yeux une planche qui reproduit ces deux
lampes?” d’apreés un aussi habile dessinateur. La premiére®* re-
présente un autel ou une urne cinéraire qu’ombragent, en incli-
nant leur sommet pyramidal, deux cyprés plantés, I'un, a droite,
I'autre, a gauche. Derriére chacun de ces deux arbres, on voit, placé
sur un piédestal carré, un jeune homme imberbe, la téte, les bras,
la moitié inférieure des cuisses, les jambes et les pieds nus, le reste
du corps vétu d’une double tunique courte et d’une chlamyde flot-
tante. D’une main, il porte un vase ansé*** ; de 'autre, une corne de
taureau,’ qu’il incline au-dessus de sa téte comme pour faire une
de ces aspersions d’eau, de lait et de sang, prescrites dans les sacri-
fices offerts en faveur des morts aux divinités infernales.”*® La face

1 h 1 10

99
Dans mes

sur Mithra, je m' ai & cet égard avec tous les détails convenables.

200Le antich. lucern. figur. (Rom. 1729, in-f*.), parte 1., p. 6-8; tav. 11., tav. 13.
201j‘ignore qui les a acquises.
202 =
PL.19.,n°S 1et 2.
203 . A "
Elle appartenait autrefois 4 Bellori.

204 L L o
Les deux vases ansés ou les deux seaux sont plus nettement modelés sur une autre lampe du recueil
de Bellori (3° part. pl. 2.), qui représente un sujet analogue.

205 £ . . o . " 2y et " A
Sur la face postérieure du grand bas-relief mithriaque de Heddernheim, déja cité, on voit un prétre

et une prétresse qui offrent un sacrifice 3 Mithra. Le prétre porte, de la main gauche, une corne de taureau,
destinée 2 recevoir le jus du raisin que la prétresse tient dans ses mains. (Voy. mes Recherches sur Mithra,
atlas, pl. 91.)

206 ellori (ouvrage cité, p. 7) rapporte fort a propos le passage ou Virgile (£neid. 5., v. 77, 78), parlant
des rites accomplis par Enée au tombeau d’Anchise, dit :
Hic duo rite mero libans carchesia Baccho
Fundit humi, duo lacte novo, duo sanguine sacro.

On retrouve, sur d’autres lampes funéraires, dans le méme recueil de Bellori (1" partie, pl. 14.; 3¢
partie, pl. 2.), mais sans les deux cypres, des exemples de I'accomplissement des rites dont il s'agit. Une
de ces lampes (1" part. pl. 14.) fournit méme un témoignage plus décisif que la lampe ici figurée; car on
y voit distinctement le liquide contenu dans chaque corne de taureau tomber sur les flammes d’un autel
funéraire.




antérieure de I'autel ou de I'urne que caractérisent les deux cypres,
est ornée d’un bucrane et de deux guirlandes de fruits; tous objets
dont nous avons, dans une autre occasion,””’ reconnu I'acception
funéraire.

La composition du sujet qui décore la seconde lampe ici figu-
rée’® est beaucoup plus simple. C’est une urne cinéraire, d’une
forme particuliére, posée entre deux cyprés pyramidaux, qui in-
clinent aussi leur sommet vers ce petit monument, comme s’ils
voulaient rendre hommage aux cendres qu’il renferme, ou mon-
trer qu’elles sont placées sous leur protection. Au milieu de I'urne,
on remarque une espéce de cartouche carré, qui probablement in-
dique la place ou devait se lire une inscription en I’honneur du dé-
funt.?®®

Une troisiéme lampe de terre cuite, analogue a la précédente,
se trouve a Paris dans le cabinet de M. le général baron Brunet-
Denon. Elle représente un monument funéraire érigé entre deux
cyprés pyramidaux. La forme de ce monument est celle d’un sacel-
lum distyle, d’ordre ionique, surmonté d’un fronton triangulaire.
Une couronne, d’ou pendent deux bandelettes, occupe le milieu
du tympan.”’® Les deux battants de la porte sont entr’ouverts; a
chaque battant est attaché un gros anneau.

Sur quelques autres lampes de cette méme catégorie, les
deux cypreés sont plantés précisément a I'entrée d’'un monument
funébre,” ou aux deux cdétés d’'un autel funéraire, au-dessus
duquel est placé un simpulum.*

§’il était permis de croire que les médailles contorniates ont
eu quelquefois une destination funéraire, la série des monuments
romains qui nous offrent le cyprés comme un embléme funébre
devrait se clore par celles de ces médailles ou cet arbre remplit le
méme role. Dans cette hypothése, j’aurais a rappeler ici les trois
piéces qui, au revers de la téte d’Homeére, de Néron ou de Vespa-
sien,”” nous ont montré, devant un cypres pyramidal, un person-

207, . . S 5 .
Mém. de I'Acad. des inscrip. nouv. sér. t. 15., 2° partie, p. 124-126.

208 . . ) . )
PL. 19., n° 2. Uoriginal se trouvait autrefois dans la collection de Sante Bartoli.

209, Nel mezzo dell’ urna, dit Bellori (loc. cit. p. 7), si vede il contrasegno del titolo sepolcrale solito 3

gli Dei Mani, ed alla memoria del defonto. »
210y, ez, sur P'acception funéraire de la couronne, ci-dessus, p. 303, et note 3.

21 b sséri, Lucern. fictil. t. 3., tab. 44.

21214, ibid, tab. 48.

213 (j-dessus, p. 283-285; pl. 18., n° 3.




nage a pied, armé d’une lance et attaquant, ainsi que son chien,
un énorme sanglier réfugié dans un antre. J’aurais aussi a rappro-
cher ce sujet du médaillon qui, placé au centre de 'un des deux
plats funéraires dont j’ai eu I’honneur d’entretenir I’Académie,
représente un cavalier attaquant de méme un sanglier formidable.
Je devrais enfin répéter que la couronne présentée a ce cavalier par

214

la déesse de la Victoire?” ne nous a pas permis, non plus que le su-

jet funébre figuré sur le rebord du plat, de considérer le médaillon
central comme la représentation d’un simple épisode de chasse, ou
d’un danger couru par un voyageur. Dés lors la présence du cypres
au revers de nos trois contorniates ne semblerait pas nous per-
mettre davantage d’attacher au type de ce revers un sens pris dans
un ordre d’idées aussi vulgaires. Soit donc qu’un tel type repro-
duise un fait mythologique, Méléagre, par exemple, combattant le
terrible sanglier de Calydon; sort que le combat ne se rattache nul-
lement a cette légende, et doive étre assimilé aux luttes mystiques
que nous trouvons sur nos deux plats funéraires et sur une multi-
tude d’urnes cinéraires et de sarcophages, il devient presque cer-
tain que le cyprés présente une signification funébre au revers des
trois médailles contorniates de la Bibliothéque impériale.

Ne nous hatons pas toutefois de conclure de cette remarque
et des divers monuments cités ou décrits plus haut, que, de tout
temps, les Romains connurent les raisons qui, chez les peuples de
I’Asie occidentale, avaient fait ranger le cyprés au nombre des
emblémes employés dans les rites funébres. Sous le régne des
empereurs, beaucoup de traditions religieuses s’étaient perdues
a Rome, comme ailleurs, bien que les coutumes propres a une
trés-ancienne liturgie se fussent perpétuées, d’age en age, sans
interruption. Quelquefois les traditions étaient encore vivantes
au fond des sanctuaires, ou déposées dans des livres sacrés, dont
les prétres avaient seuls la possession. Si Virgile s’exprime en
termes qui nous donnent lieu de croire qu’il avait emprunté a
ces deux sources ce qu’il nous dit du cypreés, comme symbole
de l'antique divinité génératrice des Phrygiens et comme
embléme funéraire, Servius,”’® son commentateur, et les deux

214 .
Ci-dessus, p. 333, 334; pl. 16.,n° 1-6.
215Pl. 16.,n° 5.

216Ad Virgil. Georgic. 1., 20.




217 cités ci-dessus ne font pas preuve d’'un

mythographes latins

grand savoir quand ils rapportent qu’on attribue le cyprés a
Silvain, dieu infernal, parce que cet arbre, a cause de la faiblesse
de ses racines, convient aux rites funébres. De son cdté, Varron,
réputé le plus docte des Romains, ne justifie pas a nos yeux cette
réputation lorsque, cherchant a expliquer pourquoi on entoure
de cyprés les biichers ot I'on briile le corps des personnages
d’une haute distinction, il met en avant, au lieu d’une raison tirée
des croyances et des usages religieux, une supposition d’un ordre
physique, qui assurément ne peut satisfaire aucun bon esprit :
«On entoure ainsi de cypres les biichers, dit-il, afin que I'odeur
forte qu’exhalent les corps en combustion n’incommode pas les
assistants.””®» Servius et Festus, nous l'avons vu,””® semblent
se contenter de cette explication. Saint Isidore?” la reproduit
sans nommer Varron. Faut-il croire que la religion défendait a
ce dernier écrivain et aux deux autres de divulguer les motifs
qui, dans les sanctuaires, avaient fait attribuer au cyprés une
acception funébre? Je laisse a de plus habiles que moi le soin de
résoudre cette question.

2.2.4 Europe chrétienne

Lignorance du vulgaire sur le sens intime du symbole, soit qu’on
figurat des cypres sur les sarcophages, sur les pierres tumulaires
et sur les lampes sépulcrales, soit qu’on en plantat autour des tom-
beaux, n’empécha pas ces coutumes de se répandre dans tout I'em-
pire romain. Les chrétiens, succédant aux paiens en Asie, en Eu-
rope, en Afrique, et trouvant partout ces coutumes établies, ne

z ) 5 Bt -
purent se défendre d’adopter un embléme funéraire consacré par
tant de peuples, par tant de siécles.””" Peut-étre méme, se rappe-

2175cn'ptor. rer. mythic. latini tres, t. 1., fab. 6, p. 2; fab. 178, p. 135.

21 . . " . .
8 (Pyras ideo cupresso circumdari, propter gravem ustrinz odorem, ne offendatur populi circum-
stantis corona.» Varron, apud Servium ad Virgil. Zneid. 6., 216. Cf. Isidor. Hispalens. Origines, 17., 7., n°
34.

219 .
9 Ci-dessus, p. 326, 327.
220 "
Loc. cit.

221\ oublions pas quen Orient et en Occident le culte des arbres, bien que d'institution paienne, bien
que prohibé par nos livres saints (Deuteron. 12., 2, 3; 16., 21), se conserva longtemps parmi quelques chré-
tiens, comme il s'était conservé dans quelques tribus israélites. Il se perpétua méme fort tard en Europe;
et, entre autres preuves qu'il serait facile d’en donner, je citerai celle que fournissent les statuts d’un sy-
node tenu 4 Tréves, sous la présidence de Parchevéque et postérieurement 3 'année 1274 : on y trouve la
défense expresse d'adorer les fontaines, les arbres, etc. (Voy. Marténe, Amplissim. Collect. t. 7., col. 107; col.




lant que, par 'ordre du Seigneur, Noé avait construit I’arche avec
du bois de cypres, et que les cyprés du Liban avaient servi a réédi-
fier le temple de Jérusalem, les premiers chrétiens furent-ils tout
naturellement portés a considérer cet arbre comme un des sym-
boles légitimés par le texte de I’Ancien Testament et légués aux
disciples de la nouvelle loi. Déja, dans la Gréce du moyen 4ge, j’ai

eu a signaler des pierres tumulaires qui attestent une alliance in-
time entre la croix de Jésus-Christ et 'embléme du cypreés pyrami-
dal**?; alliance qu’au 7¢ siécle nous avions trouvée établie chez un
peuple du Caucase converti au christianisme.?”® En Italie, les chré-
tiens des premiers siécles ont laissé, parmi une multitude de mo-
numents funéraires, plusieurs pierres,”* plusieurs lampes ornées
de sujets ou cet arbre figure comme embléme funébre. Je n’appelle-
rai I'attention de la Compagnie que sur deux lampes de terre cuite.
La premiére peut remonter au 3¢ siécle de notre ére, ou au com-
mencement du 4¢; elle est inédite, et fut apportée de Rome a Paris,
il y a peu d’années, pour y étre vendue.?” Je n’ai pas vu l'original ;
mais M. Muret, qui I'a eu entre les mains et qui posséde si bien le
sentiment de I'art antique, m’en garantit I’authenticité.

Au centre de cette lampe,?*® Jésus-Christ debout, vu de face
et figuré avec les attributs du Bon Pasteur, est entouré de sept
fideles, représentés sous 'embléme de sept brebis, qui, par leur
attitude, témoignent leur joie de son retour; il a retrouvé et il
rapporte sur ses épaules la brebis égarée, image du pécheur
qui a quitté la bonne voie. Au-dessus du Bon Pasteur, dans
la région céleste, la Vierge,””’ reine du ciel, s’avance sur un
nuage, la téte ceinte d’'un diadéme, et montre du doigt, sur la
téte de son divin fils, une couronne formée de sept étoiles,??®
qui répondent aux sept branches du chandelier du Temple,**

113, §53.)
222 (i dessus, p. 313-315.
23 Ci-dessus, p. 77-79.

224 Voy. Aringhi, Roma subterran. 6., 42. Mamachi, Origin. et antiquit. christianar. lib. 20. (Rom. 1749-1755),
1., p. 408, cul-de-lampe.
225 pienore en quelles mains elle se trouve, actuellement.
226\0y.1e n° 1 de la pl. 20. cijointe.
227kt non le Soleil personnifié.
228, Et habebat in dextera sua stellas septem. » (Apocalyps. 1., 16. C. ibid. 1., 20; 2., 1; 3., 1.)
229 r0d. 25.,37; 37., 23. Num. 8., 2. 1l nest pas rare de trouver ce chandelier représenté sur des lampes
chrétiennes (voy. Bellori, ouvrage cité, 3¢ partie, pl. 32.). Quelquefois il est remplacé par sept orifices
ronds, pratiqués dans la partie supérieure de la lampe et destinés a recevoir sept méches (id. ibid. pl. 33.).




aux sept dons du Saint-Esprit, aux sept sacrements, aux sept
principales vertus,” et enfin aux sept sceaux, aux sept esprits,
aux sept anges et aux sept églises de I’Apocalypse.”' Dans le
champ de la lampe, a la hauteur des mains de Jésus-Christ, on
remarque, a sa droite, et posée sur 'arche de Noé, la blanche
colombe, symbole de lumiére. Lichée par Noé, pour la seconde
fois, aprés un intervalle de sept jours,”” elle est revenue dans
I'arche. Messagére fidéle, et tenant dans son bec un rameau
d’olivier, elle rapporte ainsi le gage de la réconciliation entre
Dieu et son peuple, et la preuve manifeste du retour de la verdure,
ou d’une nouvelle vie sur la terre, aprés le retrait des eaux du
déluge, ce grand baptéme qui régénéra le genre humain tombé
dans la corruption et le péché, bien des siécles avant la venue
du divin Rédempteur. A gauche, nous voyons I'oiseau au noir
plumage, le corbeau, symbole des ténébres.”®® Il ne rentra pas
dans l'arche, bien qu’il en fiit sorti le premier®*; et nous le
trouvons ici dans le giron de la nuit, représentée par le buste
d’'une femme vue de face, la téte surmontée du croissant de la
lune et d’un voile que, de ses deux mains, elle tient au-dessus du
croissant, pour achever d’indiquer les ténébres.”* Au-dessous de
ce groupe si caractéristique, on en distingue un autre non moins
expressif et parfaitement en rapport avec I'idée de la nuit, c’est le
corps de Jonas ou d’un juste, qui s’est endormi du sommeil de
la mort au pied d’un cyprés pyramidal, embléme tout a la fois
de vie, de mort et d’immortalité ou d’éternité. Un cep de vigne,
chargé de pampres et de trois grappes pendantes de raisin,”¢

On peut rapporter 3 la méme source l'usage qui, de nos jours, se conserve en quelques endroits, de tenir,
pendant sept jours et sept nuits, au chef du lit d'un mort, une lampe ou une lanterne allumée.
230 1ois vertus théologales, et quatre vertus cardinales.
2315., 1,5,6;3.,1;8.,2,6;15.,7; 1., 4,11, 12,13, 16, 20.
232 Gones. 8., 10. Euseb. Chronic. 2., p. 237, edd. Maio et Zohrabo.

233 . 5 . N . P
Remarquons bien qwen hébreu la racine 37 a le double sens de corbeau et de nuit ou ténébres. Il en
est de méme dans la langue arabe.

24 Genes. 8., 6.

235 » o e oo ’ < 4
On reconnait facilement dans ce buste Iimitation d’un type souvent employé pour représenter
Diane sur les de 'époque des Antoni
236

On voit fréquemment, sur les lampes chrétiennes trouvées en Italie, dans des cimetiéres ou des
tombeaux, I'image ou le monogramme du Christ entouré d’un cep de vigne chargé de feuilles et de grappes
de raisin. J’en puis méme citer deux qui représentent Jésus-Christ sous les traits du Bon Pasteur, comme
la lampe ici figurée, mais sans aucun autre accessoire que huit grappes de raisin placées dans une bande
circulaire. (Voy. Bosio, Rom. soterran. (Rom. 1632), pl. 2 la pag. 203. Mamachi, ouvrage cité, t. 3., pl. 2 la
pag. 79.) — La lampe publiée par Bosio est reproduite dans la nouvelle Roma soterranea, t. 3., pl. 208.; Rom.
1737, 3 vol. in-fol. — Toutes ces représentations, aussi bien que notre lampe, se rapportent au passage du




s’éléve au-dessus de ce corps gisant, le protége, et fait une
allusion directe au vin, qui, dans la célébration de nos saints
mystéres, représente le sang de Jésus-Christ, répandu sur la croix
pour notre rédemption. En regard de ce groupe, c’est-a-dire a
la droite du Bon Pasteur, Jonas sort, plein de vie, du ventre
d’une baleine, aprés y avoir passé trois jours et trois nuits,

237

de méme que Jésus-Christ, le troisiéme jour, est sorti vivant du
tombeau. Cet embléme, fréquent sur les lampes funéraires
chrétiennes, exprime donc l'idée de la résurrection.”?® Ainsi,
en méme temps qu’au centre d’une lampe, symbole de lumiére,
le divin Sauveur se montre sous la figure du Bon Pasteur, a sa
gauche sont exprimées les idées de nuit, de ténébres, de mort et
de rédemption; a sa droite, les idées de lumiére, de baptéme et de
résurrection. Que les personnes qui s’obstineraient a croire 'art
chrétien dépourvu d’invention et de poésie, daignent prendre
la peine d’étudier avec nous la composition de la grande scéne
représentée sur cette lampe, et que, la main sur la conscience,
elles nous disent si un tableau aussi habilement tracé ne satisfait
pas tout a la fois nos croyances et notre imagination !

La seconde lampe chrétienne dont j’ai a parler se conserve
au musée royal de Berlin.”® Elle faisait anciennement partie
du cabinet de Bellori, d’ou elle passa dans la collection de
I’Electeur de Brandebourg.?*° Elle offre le méme sujet et presque
les mémes accessoires que la premiére. Comme celle-ci, elle
fut donc composée dans un esprit conforme tout a la fois aux
enseignements de I’Ancien Testament et a ceux du Nouveau
Testament. C’est ce que ne semblent pas avoir bien compris les
écrivains qui 'ont décrite et commentée. Au premier abord,
on pourrait croire que les deux lampes sont une copie 'une
de l'autre. Un examen attentif ne permet pas de conserver
longtemps cette opinion. Ces deux terres cuites offrent entre
elles des différences notables; elles ne sortent ni d’'un méme
moule, ni de la méme main; elles n’appartiennent méme pas

Nouveau Testament ot Jésus-Christ se compare lui-méme 2 la vigne : «Ego sum vitis vera» (Evangile de
saint Jean, 15., 1, 5). Sur la seconde lampe dont je donne le dessin, une tige de courge remplace le cep de
vigne.

2 Jonas, 2., 2.

238 . . . N .
«Libera me ... de profundis aquis, » dit le Psalmiste (Ps. 68., v. 15); «non me demergat tempestas

aque, » ajoute-t-il (v. 16). Au psaume 17. (v. 17), on lit : «... assumpsit me de aquis multis. »
239 . 2
N° 289 (1018) du nouveau Catalogue des terres cuites de ce musée.

2408 e1lori, Le antiche lucerne fig. parte 3., p. 10.




a une méme époque de 'art, bien qu’on puisse les considérer
chacune comme I'imitation plus ou moins fidéle d’un seul type
original. Le style et le travail de celle que posséde le musée royal
de Berlin ne sauraient remonter plus haut que la derniére
moitié du 4° siécle de notre ére. Académie en jugera par le
dessin que je joins ici**' et dont je suis redevable a I'inépuisable
complaisance de M. Edouard Gerhard. Parmi les différences a
signaler entre les deux monuments, il faut surtout citer celle que
présentent la chevelure et le costume du Bon Pasteur et la forme
des sept étoiles et du cyprés. L'arbre, quant a son espéce, est
méme peu reconnaissable sur la lampe de Berlin, dans I'état
ou elle est actuellement. Personne encore ne s’est cependant
refusé a le prendre pour un cyprés; et je remarque méme qu’il est
beaucoup mieux caractérisé comme tel dans les dessins qui en
ont été publiés jusqu’a ce jour que dans le dessin tout récemment
exécuté sous les yeux de M. Gerhard. De plus, ici, la colombe ne
porte pas a son bec le rameau d’olivier; et le cep de vigne qui, sur
la lampe apportée a Paris et dessinée par M. Muret,*** ombrage la
figure gisant sur le sol, au pied du cyprés, est remplacé par la tige
de courge que d’autres monuments nous montrent s’élevant
au-dessus de Jonas, également étendu sur le sol. Enfin, sous la
lampe de Berlin, on lit en assez beaux caractéres, FLORENI; c’est
le nom du potier.

Depuis longtemps elle était connue de tous les archéologues :
Bellori**® en 1691, Bottari*** et Mamachi** vers le milieu du 18°
siécle, et successivement, depuis le commencement du 19¢, M. le
Dr. Schone,*® M. le Dr. Frédéric Creuzer,”’ feu Mgr. Miinter,
évéque de Seeland,”® et M. Guigniaut** 1'ont chacun publiée**°

24151 21,003,

242p) 20.,m° 1.

2431 ¢ antiche lucerne figur. parte 3., p. 9, 10; tav. 29. — Ce recueil a 6t¢ imprimé en 1694, 1699 et 1729.

244 Scult. e pitture sagre, t. 3., p. 79.

245Ouvrage cité, t. 3., p. 78.

246 Goschichtsforschungen iiber die kirchlich. Gebr. und Einrichtung. der Christen, etc. t. 1. (Berlin, 1819, in-
8°), p.310,311; pl. 1., n° 4.

247 Symbolik und Mytholog. t. 4., p. 418; pl. 7., n° 2.

248 g mbilder und Kuntsvorstellung. der alten Christen (Altona, 1825, in-4°), 17® partie, p. 64, 65; pl. 3.,n°
39.

249 Relig. de Vantiquité, t. 4., 17 partie; Explication des planches, p. 419, 420; pl. 259., n° 914.

250. . 5 . Loni
Plusieurs autres archéologues, tels que Buonarroti, Passéri, Kopp, Bellermann et M. Raoul-Rochette
(Mém. de I’Acad. des inscript. nouvelle série, t. 13., 17 partie, p. 98, 99) ont écrit sur cette lampe, mais suc-




d’aprés un dessin peu fidéle de Sante Bartoli, dessin qui chaque
fois, pour ainsi dire, qu’il a été copié par un nouveau graveur,
s’est écarté de plus en plus de l'original. L'interprétation qu’ils
donnent du monument n’est pas satisfaisante. M. Raoul-Rochette
en a fait avant moi I'observation,”’ quant aux six premiers de
ces savants; mais il ajoute avec raison que feu Mgr. Miinter a

du moins le mérite d’avoir judicieusement réfuté 1'opinion de
quelques érudits, tels que M. Schéne et méme M. Creuzer, qui
voyaient dans la lampe dont il s’agit un monument gnostique.
Enfin M. Ferdinand Piper, professeur de théologie a I'université
de Berlin, a rendu publique, en 1846, une dissertation®” ou il
décrit cette méme lampe®* et la reproduit, d’aprés I'original, par
la lithographie.”®* Je regrette d’avoir a dire que ce dessin et le
commentaire dont il est accompagné laissent encore beaucoup
a désirer. Comme le Dr. Miinter, il constate qu’aucun élément
gnostique n’est entré dans la composition du sujet qui décore la
lampe chrétienne du musée de Berlin. Mais, a I'exemple de tous
ses devanciers, il ne tient aucun compte du cyprés*’ qu'on y
remarque, il ne voit dans le groupe qui, 2 mon avis, représente la
nuit ou les ténébres qu’une image de la lune considérée comme
astre, et il commet la double méprise de prendre pour une
seconde colombe®® le corbeau, qui est une partie essentielle de ce
groupe, et pour 'image du soleil®*’ la figure de la Vierge, bien que
Bellori et Mamachi eussent avoué eux-mémes que les vétements
de cette figure sont ceux d’une femme. De 13 il est résulté que
le savant professeur de Berlin n’a pas mieux compris que ses
devanciers I'esprit dans lequel fut composé le sujet qui orne

cinctement et sans en donner un dessin.
251 .
Loc. cit. p. 98 et 99, note 2.

252p11e est insérée dans le recueil périodique intitulé : Zeitschrift fiir die historische Theologie, et il en a
66 fait un tirage  part que j'ai sous les yeux.

253 pag. 13-15 du tirage  part.
254N+ 5 de la planche lithographiée jointe au tirage & part.

255 - . AT : . . : Y
Le Dr. Fr. Miinter (loc. cit.), 4 I'exemple de Bellori et de Mamachi, ne fait aucune allusion a cet em-
bléme significatif; il se borne a dire qu’on voit ici, «couché  I'ombre d'un arbre, Jonas, type de Jésus-
Christ. »

2561241 peine 2 comprendre que mes savants devanciers, au lieu de reconnaitre ici le corbeau sorti de
I'arche, aient tous indiqué une seconde colombe, sans tenir compte du texte de I'Ecriture sainte. C'est
Bellori, le premier, qui a commis cette méprise; il s’explique en ces termes (ouvrage cité, 3¢ partie, p. 10) :
«Laltra colomba, che posa sotto la luna, pud interpretarsi per I'Innocenza, Purita, Simplicita, Concordia,
e per I'altre virtt christiane del defonto, di cui & simbolo questo animale. »

257 PN 5 . L "
Je vois a regret que M. Raoul-Rochette (loc. cit.), comme M. Piper, a partagé, sur ce second point,
Ierreur de ses devanciers.




cette lampe. On ne peut se défendre de quelque étonnement en
voyant tant d’habiles interprétes s’arréter a 'idée que le Bon
Pasteur y est placé entre le soleil, la lune et les étoiles, et que,
par conséquent, ce petit monument doit étre classé parmi ceux
qui ont pour simple théme la création des corps célestes.”® Ils
restent ainsi insensibles a 'admirable accord qui, sur la lampe de
° se révele

Berlin, comme sur la lampe inédite que je publie,®
entre les divers accessoires disposés autour du Bon Pasteur et les
dogmes fondamentaux de I’Ancien et du Nouveau Testament. Cet
accord, malgré les différences que présentent entre elles les deux
lampes, dans les détails de leur composition, est, & mes yeux, tout
aussi manifeste sur 'un que sur l'autre de ces deux précieux
monuments.

258 £ L . £ i M 9 Achi .y
Les études théologiques de feu le Dr. Frédéric Miinter ne I'ont pas empéché de partager cette opinion
erronée : «Es kommt mir jedoch leichter vor, dit-il (ouvrage cité, p. 64), diese Bilder, die in einem Kreise
von biblischen hichten stehen, d iss von der Sch der Hi Iscorper zu erkldren.»

259Planche 20.,n°1.




Résumé.

Si donc les premiers chrétiens placaient le cyprés pyramidal
sur leurs pierres tumulaires, dans leurs cimetiéres et sur leurs
lampes®®; si ’Arménie et la Gréce du moyen age alliaient a ce
symbole la croix de rédemption; si, de nos jours, en Europe, on
entoure de cypreés les sépultures royales et les sépultures privées;
si, sous nos yeux, les peuples musulmans, successeurs des
antiques nations qui, en Asie, en Afrique, en Europe, faisaient
de cet arbre un embléme funébre, plantent des cypreés autour
de leurs tombeaux isolés et dans leurs champs des morts; si les
habitants d’un vaste empire, qui s’étend de I’Europe en Asie,
attachent encore aujourd’hui des idées religieuses au bois de
cypres; si, dans le midi de la France, s’est conservée, d’age
en 4ge, jusqu'a nous la coutume de faire bénir, le dimanche
des Rameaux, des branches de cyprés, dont le feuillage et les
fruits sont argentés et dorés; si, en Asie, le culte de cet arbre
symbolique remonte a plus de trois mille ans et se lie intimement
a la légende de la Vénus assyrienne, comme aux origines de
I'empire d’Assyrie, du royaume d’Arménie et des Etats fondés par
les Phrygiens ou les Troyens, comme a I'histoire de I'importation
de la civilisation chaldéenne ou assyrienne chez les Phéniciens,
les Arabes, les Egyptiens, les Perses, les Grecs et les peuples
italiques; si enfin le cyprés pyramidal est connu, dans toutes
les langues de I’Europe ancienne et moderne, sous un seul nom,
précisément le méme que portait la divinité androgyne dont
cet arbre était, en Asie, I'embléme vivant, reconnaissons que
le culte du cypreés, institué aux lieux mémes ou ce bel arbre
croit spontanément, aux lieux mémes habités par les premiers
adorateurs de cette divinité, dut étre importé partout ot pénétra
le culte de la déesse qui avait donné son nom a I'ile de Cypre,
comme au cuivre, et qui fut adorée, chez les Grecs et les Romains,
sous celui de Cypris, et, chez les Etrusques, sous le nom de Cypra
ou Cupra. Tant furent profondes les racines qu’avaient jetées en
Europe les croyances religieuses apportées de I’Asie occidentale
avec tout le cortége d’une haute civilisation! Tant fut puissante
I'influence exercée par les castes sacerdotales sur les idées, le
langage, les coutumes et les institutions des peuples! Tant il est

Zsy Voy. Aringhi, Roma subterran. 6., 42., p. 339-341.




vrai de dire que les traits les moins effacés et les moins effagables
de la civilisation d’un peuple, les traits surtout qui caractérisent
sa vie intellectuelle, sont ceux que l'on peut rapporter aux
dogmes et aux rites enseignés dans ses livres sacrés, ou inscrits
en caractéres idéographiques sur ses édifices, sur ses monuments
figurés! Tant, il est juste enfin de reconnaitre que le culte du

cyprés, embléme tout a la fois de vie, de mort, de vie future
et d’éternité, concourt, avec bien d’autres faits, a prouver
qu’aucun peuple civilisé de 'antiquité ne méconnut le dogme de
I'immortalité de I’ame, inséparable, comme la connaissance d’'un
Dieu éternel, comme le dogme des récompenses et des peines
dans une vie future, des conditions morales d’existence, de
progrés et de durée de la société humaine!




3 Explication des planches

3.1 Planche 1™

. Face antérieure d’un autel ou cippe votif, palmyrénien, a
quatre faces, et de marbre. Hauteur, 3 palmes romains et
10/12;largeur, 2 palmes romains et 5/12.%¢' Musée capitolin.

. Face postérieure du méme monument.

261, palme de Rome équivaut a environ 212 [252] millimétres (8 pouces 3 lignes et 1/2).







3.2 Planche 2

N°1. Face latérale gauche du méme monument.

N° 2. Face latérale droite du méme monument.




e
A

WDedok axd >
St e HTH06 SV
o KO




3.3 Planche 3

. Bas-relief votif, palmyrénien, de marbre. Hauteur, 4
palmes rom. et 4/12; largeur, 3 palmes romains. Musée
capitolin.

. Fragment d’un trés-petit bas-relief de bronze, trouvé en
Transylvanie, et reproduit ici avec les dimensions de 'ori-
ginal. Possesseur non connu.

. Médaille autonome de Mosténe (Lydie). BR. Bibliothéque im-
périale.

. Grand bronze d’Hadrien, frappé dans la méme ville. Méme
collection.







3.4 Planche 4

. Statuette inédite de bronze, provenant d’un sacellum prati-
qué dans les flancs d’'une montagne située a 20 kilométres
environ de Seyde (Syrie). Hauteur de la statuette, 50 centi-
meétres. Cabinet de M. le duc de Luynes.

. Moyen bronze de Commode, frappé & Mosténe. Bibliothéque
impériale.
. Moyen bronze de Gallien, frappé dans la méme ville. Méme

collection.

. Médaillon de bronze, frappé 2 Ephése (Ionie) en ’honneur
d’Antonin le Pieux. Méme collection.

. Autre médaillon de bronze, frappé a Ephése en ’honneur
du méme empereur. Méme collection.







3.5 Planche5

. Petit trone votif, de bronze, inédit, et vu de face. Hauteur,
28 a 29 centimétres; largeur, 12 a 13 centimeétres. Biblio-
théque impériale.

. Le méme monument, vu de profil.







3.6 Planche 6

. Moyenbronze de Caracalla, frappé dans'ile d’Aradus (Phé-
nicie). Bibliothéque impériale.

. Moyen bronze d’Elagabale, frappé dans la méme ile. Méme
collection.

. Monnaie coloniale de Damascus (Ccelésyrie), a I'effigie de
Trébonien Galle. BR. Méme collection.

. Monnaie coloniale, inédite, de Carrhes de Mésopotamie
(Aurelia Carrhenorum), a effigie de Septime Sévére. BR.
Biblioth. impériale.

. Monnaie coloniale d’Héliopolis (Ccelésyrie), a 'effigie de
Philippe pére. BR. Méme collection.

. Développement de la périphérie d’un petit vase funéraire,
d’argent, inédit, et trouvé, selon les uns, dans le Rhéne,
entre Vienne et Lyon; selon les autres, a Aire (Landes), sur
les bords de I’Adour. Le sujet qu’il représente est reproduit
ici avec les dimensions de I'original. Méme collection.

Réduction de la forme de ce vase.







3.7 Planche 7

. Monnaie coloniale de Damascus, a I'effigie de Philippe fils.
BR. Bibliothéque impériale.

. Monnaie coloniale de Tyr (Phénicie), a I'effigie de Caracal-
la. BR. Méme collection.

. Moyenbronze de Plautilla, frappé a Sicyone (Achaie). Méme
collect.

. Monnaie coloniale de Tyr, a I'effigie de Volusien. BR. Méme
collection.

. Autre monnaie coloniale de Tyr, a I’effigie de Caracalla. BR.
Méme collection.

. Petite plaque de bronze, gravée en creux, inédite, acquise
3 Rome par M. le professeur Edouard Gerhard, et déposée
au Musée royal de Berlin.







3.8 Planche 8

. Moyen bronze d’Elagabale, frappé 4 Tripolis de Phénicie.
Bibliothéque impériale.

. Moyen bronze de Caracalla, frappé dans la méme ville.
Méme collection.

. Moyen bronze du méme empereur, frappé dans la méme
ville. Méme collection.

. Grand bronze de Julia Domna, frappé a Apollonia d’Illyrie.
Méme collection.

Cdne du Musée britannique.
Codne de calcédoine saphirine. Bibliothéque impériale.

Moyen bronze de Julia Domna, frappé a Germanicia®* Caesa-
rea (Commagene). Méme collection.

. Monnaie autonome de Nagidus (Cilicie). AR. Méme collec-
tion.

. Autre monnaie autonome de la méme ville. AR. Méme collec-
tion.

Monnaie coloniale de Bostra (Arabie), a 'effigie de Trajan
Déce. BR. Méme collection.

Monnaie autonome d’Anticaria (Bétique). BR. Autrefois
dans le musée Hédervar. Possesseur actuel non connu.

262 N PR . .
Par erreur, on a imprimé 2 la page 79, ci-dessus, Germanica Cesarea.




CHES SUR LE CULTE DU CYPRES




3.9 Planche 9

. Cylindre de stéatite, vert foncé, a taches rougeétres. Autre-
fois dans la collection de M. J. Robert Steuart. Possesseur
actuel non connu.

Cylindre de jaspe noir. Musée britannique.

Cylindre de chlorite terreuse, vert-noir. Bibliothéque impé-
riale.

. Cylindre de stéatite verte. Légende en caractéres inconnus,
offrant peut-étre un exemple de I’altération des caractéres
cunéiformes du systéme assyrien. Méme collection.

. Cylindre de talc ollaire, vert-noir.”** Collection de M. CL.
Scott Steuart, acquise par le Musée britannique.

263, . )
Hématite, selon M. Hawkins.







3.10 Planche 10

. Table ou autel chargé d’offrandes et tiré d’une stele égyp-
tienne. Musée britannique.

Embléme tiré de la méme stéle.

Embléme tiré du plafond d’une des salles du palais de Rha-
messes 3, a Thébes.

. Figure représentant le mois de t6bi, et tirée d’un des bas-
reliefs qui ornent le temple d’Edfou.

. Méme figure, tirée d’un autre bas-relief du méme temple.







3.11 Planche 11

Stele égyptienne, inédite, de pierre calcaire. Musée du Louvre.




s = al

2

N L Keps ,,zu/v




3.12 Planche 12

Dessin au trait d’une peinture a fresque, découverte a Pompei
en 1833 ou 1834.







3.13 Planche 13

. Monnaie autonome coloniale, inédite, d’Alexandria-Troas.
Bibliothéque impériale.

. Monnaie coloniale, inédite, de la méme ville, a effigie de
Commode. Méme collection.

. Monnaie coloniale, inédite, de la méme ville, a I'effigie de
Maxime. Méme collection.

. Urne cinéraire étrusque, de terre cuite, sans couvercle,
vendue aux enchéres publiques, a Paris, en 1850. Elle se
conservait autrefois a Florence, dans le musée Bucelli, et
avait été trouvée au mont Politien. Possesseur actuel non
connu.

. Urne cinéraire étrusque, de terre cuite, inédite, ayant son
couvercle, et vendue aux mémes enchéres. Possesseur ac-
tuel non connu.







3.14 Planche 14

. Moyen bronze d’Aurélien, frappé a Perga (Pamphylie). Bi-
blioth. imp.

. Autre moyen bronze d’Aurélien, frappé dans la méme ville.
Méme collection.

. Face antérieure d’un piédestal carré, de marbre blanc,
sculpté sur trois de ses faces. Hauteur totale, 425
millimétres; plus grande largeur, méme dimension.
Musée da la ville de Vienne en Dauphiné.

Face latérale gauche du méme monument.

. Face latérale droite du méme monument.







3.15 Planche 15

Bas-relief mithriaque romain, de marbre, trouvé, il y a peu
d’années, aux environs de Carlsbourg en Transylvanie. Possesseur
non connu.







3.16 Planche 16

N°S1,2,3 et 4.

Développement du sujet représenté en relief sur le bord in-
térieur d’un plat d’argent, rond, fourré de bronze, inédit,
et trouve sur les bords du Rhin. Biblioth. imp.

Médaillon en relief, qui orne le fond du méme plat.

Profil ou forme extérieure de ce plat. Diamétre, 354 milli-
meétres.







3.17 Planche 17

N°%1,2et3.

Développement du sujet représenté en relief sur le bord
intérieur d’un plat d’argent, rond, trés-peu profond, et in-
édit, qui fait partie du trésor découvert, en 1830, a Berthou-
ville, prés de Bernay (Eure). Bibliothéque impériale.

. Profil ou forme extérieure de ce plat. Diamétre, 355 milli-
metres.







3.18 Planche 18

. Médaillon en relief, dont est orné le fond du plat d’argent
représenté sur la planche précédente.

. Manche d’argent, qui a dii appartenir a une patére ou a
tout autre vase employé a des libations dans les cérémo-
nies funébres. En vente a Paris, il y a trés-peu d’années. Pos-
sesseur actuel non connu.

. Médaille contorniate, a I'effigie de Vespasien. Bibliothéque
impériale.

. Autre médaille contorniate, a I'effigie d’un personnage in-
connu. Méme collection.







3.19 Planche 19

N° 1. Lampe sépulcrale, de terre cuite rougeétre. Autrefois dans
la collection de Bellori. Possesseur actuel non connu.

N° 2. Autre lampe sépulcrale, de méme matiére. En vente a Pa-
ris, ainsi que la précédente, il y a peu d’années. Autrefois
dans la collection de Sante Bartoli. Possesseur actuel non
connu.







3.20 Planche 20

. Lampe sépulcrale, chrétienne, de terre cuite rougeéitre, in-
édite. En vente a Paris, chez un marchand d’antiquités, il y
a peu d’années. Possesseur actuel non connu.

. Médaille autonome de Balsa (Lusitanie). BR. Autrefois dans
le médaillier du musée Hédervar. Possesseur actuel non
connu.

. Médaille autonome d’Ostur (royaume de Valence). BR. Pe-
tit module. Bibliothéque impériale.

. Autre médaille autonome de la méme ville. BR. Grand mo-
dule. Méme collection.

. Disque d’argent, provenant d’un trésor trouvé dans la
terre, en 1836, a Notre-Dame d’Alengon, prés de Brissac
(Maine-et-Loire). Musée du Louvre.







3.21 Planche 21

N° 1. Petit bronze d’Antonin le Pieux, frappé 2 Epidaure (Argo-
lide). Autrefois dans le musée Hédervar; maintenant dans
le médaillier de la Bibliothéque impériale.

. Autre petit bronze d’Antonin le Pieux, frappé dans la méme
ville. Méme provenance. Méme collection.

. Lampe sépulcrale, chrétienne, de terre cuite rougeatre. Au-
trefois dans la collection de Bellori, maintenant au Musée
royal de Berlin.




[l magam
\




