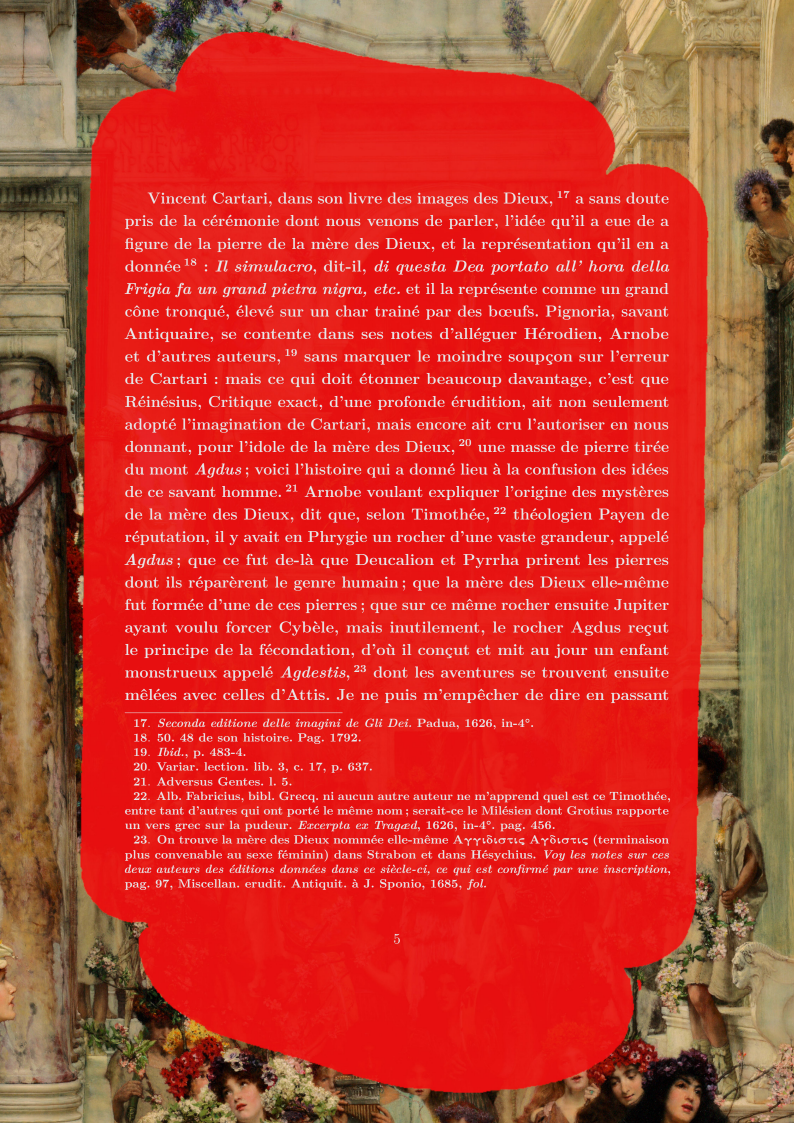
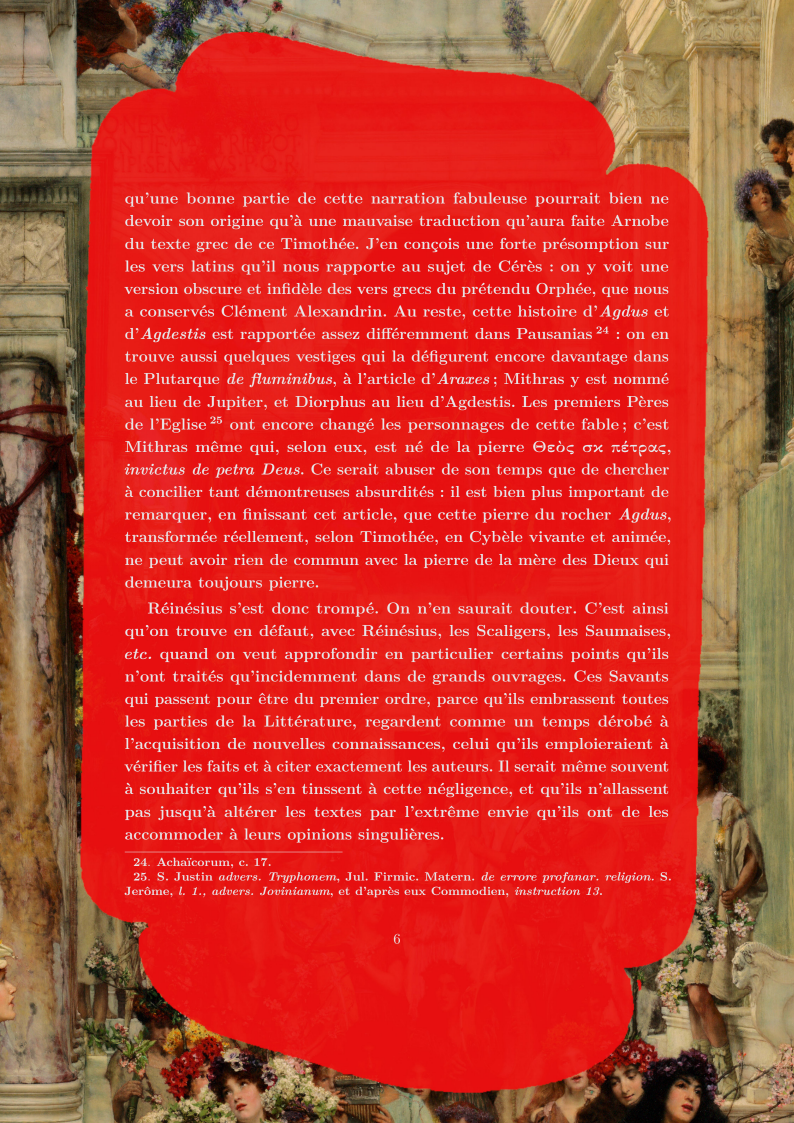
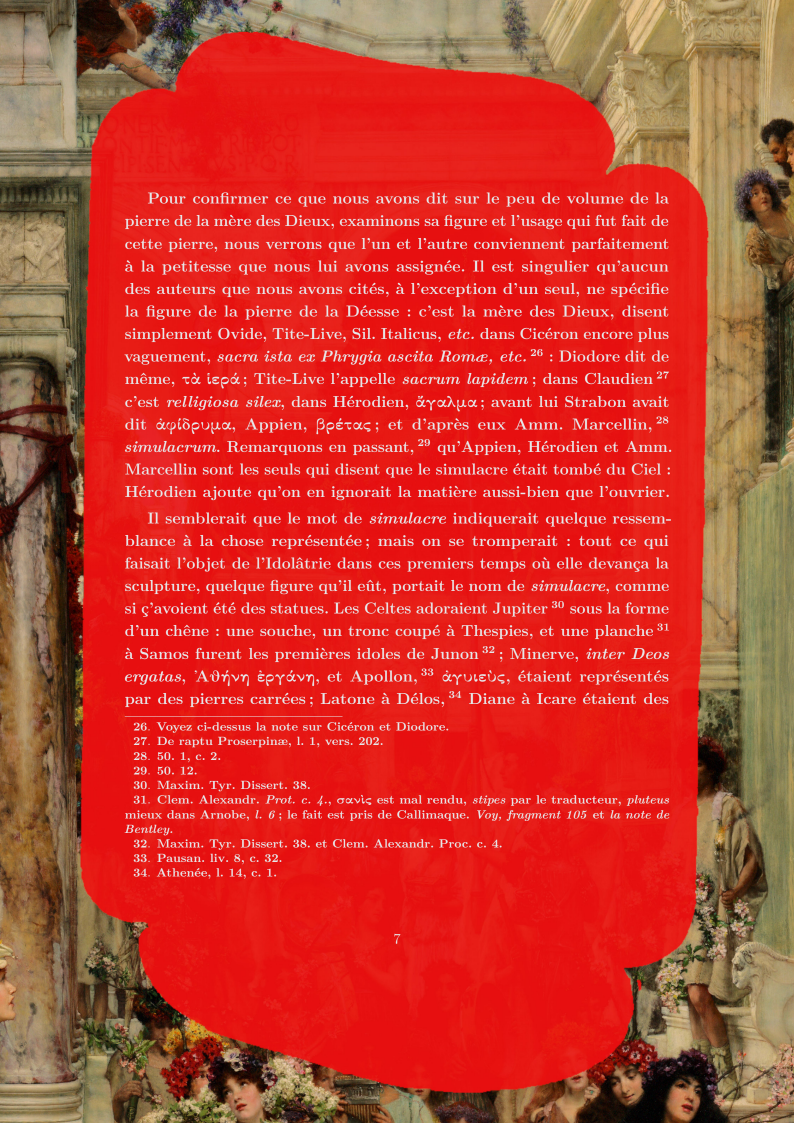


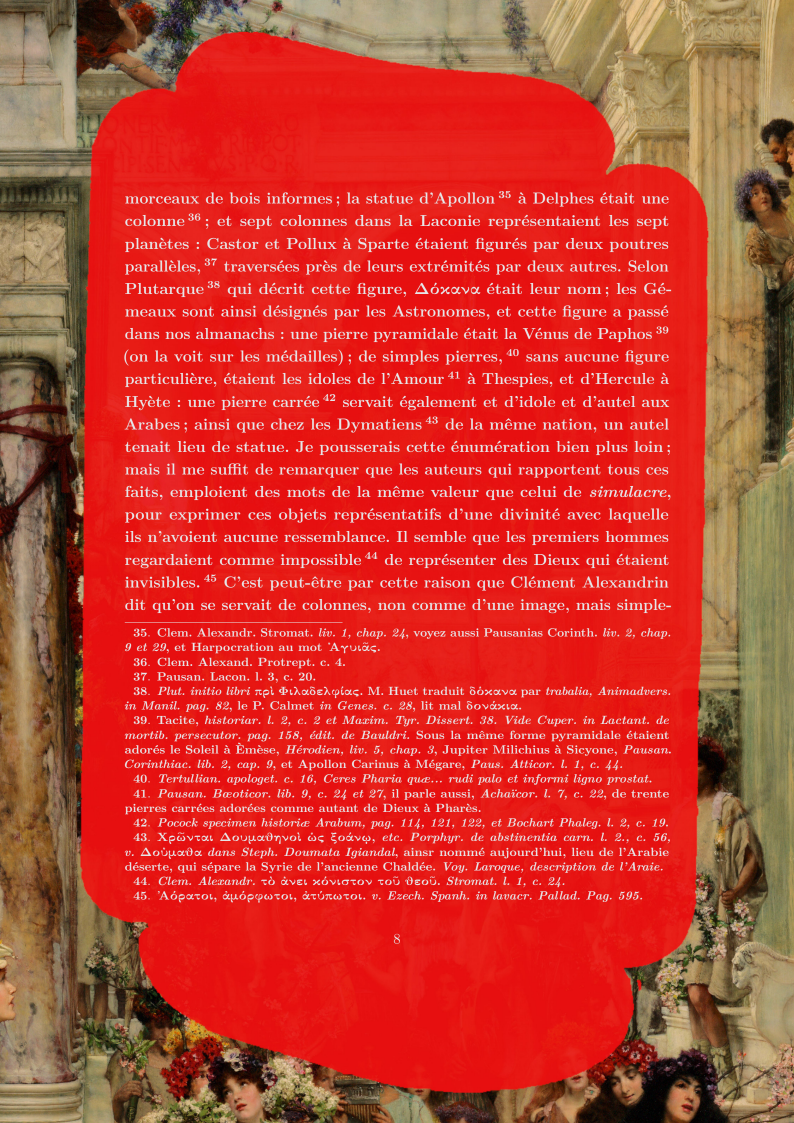
la cause de leur erreur. 7 Ovide ajoute le miracle 8 qu'à l'arrivée du vaisseau à l'embouchure du Tibre opéra cette matrone, dont jusqu'alors la chasteté avait été suspecte. Claudia ayant imploré le secours de la mère des Dieux pour sa justification, attacha sa ceinture au vaisseau et le dégagea sans effort de la vase du Tibre, d'où aucune force n'avait pu le tirer. Silius Italicus, Pline, Suétone, Hérodien et beaucoup d'autres <sup>9</sup> ont répété cette dernière histoire, mais elle est étrangère à notre sujet; il nous suffit que cette pierre, que des modernes ont cru avoir besoin d'une paire de bœufs pour être remuée, ainsi que nous verrons bientôt, se trouve ici portée à la main par une seule femme. Ovide cependant rapporte que la Déesse, <sup>10</sup> c'est-à-dire sa pierre, entra à Rome par la porte Capène sur un char traîné par des génisses : mais je crains qu'Ovide n'ait confondu la cérémonie de la lavation de la mère des Dieux, avec celle de la première entrée de la Déesse à Rome sous la forme d'une pierre. Je ne sais même, si l'on doit croire, avec ce Poète, que la Déesse, en arrivant, fut d'abord lavée dans le fleuve Almon: Tite-Live dit qu'elle fut portée immédiatement au temple de la Victoire. La cérémonie de la lavation ne fut sans doute célébrée que dans la suite. Les Pretres, pour engager plus fortement le peuple dans la superstition, introduisirent bientôt la coutume de baigner la statue de la Déesse, et ne firent en cela qu'imiter la pratique religieuse 7. Hérodien, liv. 1, c. 2, fait de Claudia une vestale,  $\eta\pi\varsigma$   $\tau\tilde{\eta}\varsigma$  'E $\sigma\tau$ iας, il la confond avec Claudia vestale qui monta hardiment sur le char de triomphe de son frère. V. Suetone Tiber. c. 2. Cartari imagin. pag. 179, a suivi avec d'autres l'erreur d'Hérodien. Des miracles de cette espèce, opérés par quelques vestales, ont sans doute donné lieu à faire croire que Claudia était vestale aussi. Denys d'Halicarnasse, liv. 2, parle des vestales Æmilia et Tuccia, toutes deux soupçonnées, qui se justifièrent, l'une en rallumant le feu sacré éteint, par un morceau de sa robe de lin qu'elle y jeta, l'autre en portant de l'eau dans un crible. Plusieurs auteurs ont parlé de cette dernière, Valère-Maxime, liv. 8, chap. 1, S 5, Pline, liv. 28, c. 2, Florus Epitom. liv. 20, Tertul. Apologet. c. 22, S. August. de civitate Dei, l. 10, c. 16. Je remarquerai à cette occasion une faute de Pline; il met le fait de Tuccia à l'an de Rome 609, Merula, p. 77, commentar. ad Ennium, le met en 519 sur un passage de l'épitome de Florus : le passage est décisif, quel qu'effort que fasse le P. Hardouin pour défendre Pline. 8. Fastor. l. 4. 9. Cingulo duxit navem, dit S. Jerôme, l. 1, contra Jovinianum. 10. Fastor. l. 4.

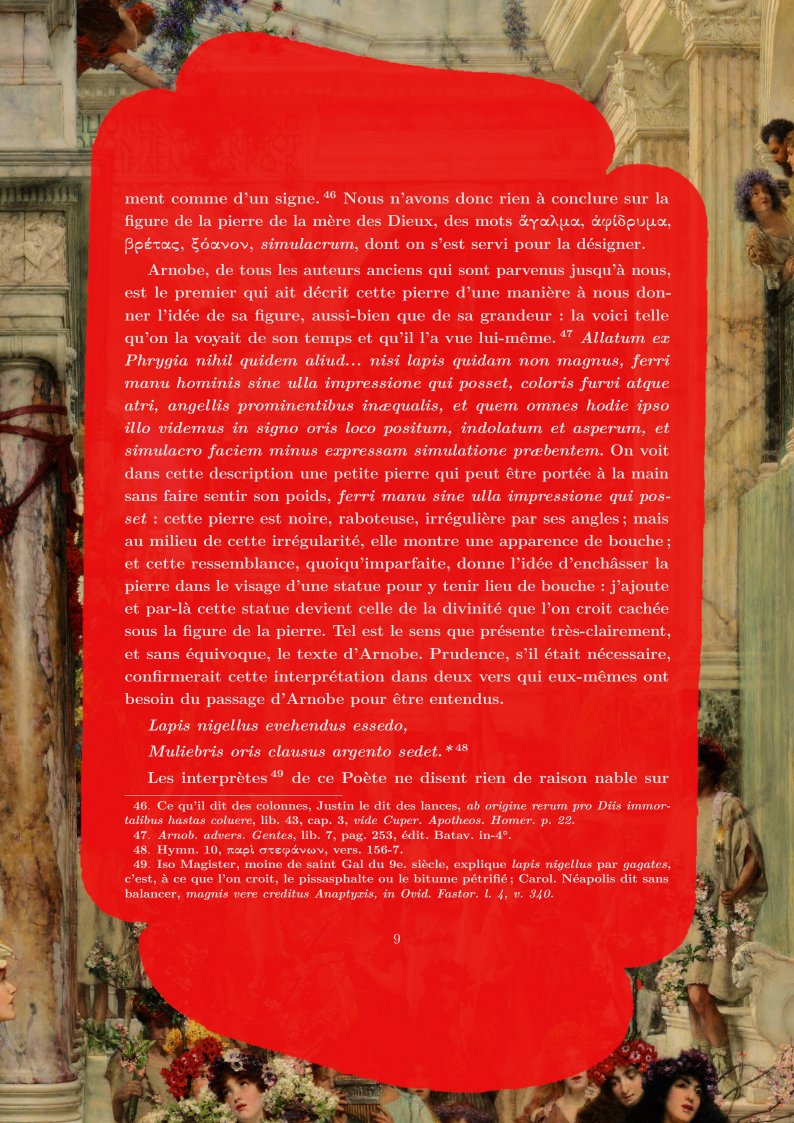
des Grecs. Ezéchiel Spanheim a donné là-dessus une note <sup>11</sup> curieuse dans ses observations sur Callimaque. J'ajoute à cette note que les nations septentrionales pratiquaient dans leur Religion une semblable cérémonie pour la même divinité. Tacite dit que les Germains voisins <sup>12</sup> de la mer Baltique, qui adoraient la déesse de la Terre sous le nom de *Herthus* où *Herta*, la baignaient dans un lac le jour de sa fête <sup>13</sup>: Numen ipsum secreto lacu abluitur : servi ministrant quos statim idem lacus haurit. Revenons à Ovide : quand il serait plus digne de foi que Cicéron et Tite-Live, on ne peut point conclure de la voiture du char, pour la grosseur de la pierre, ce qui se conclut, pour sa petitesse, de la facilité que les femmes avoient à la porter; un gros fardeau ne peut se porter à la main, et un très-petit peut être mis sur un très-grand char, surtout si une cérémonie n'en devient que plus auguste. C'est sur un pareil char que dans la suite, pour faire honneur à la Déesse, on voiturait en grande pompe la pierre, ou plutôt la statue où la pierre était enchâssée, comme nous verrons bientôt, pour la laver dans le fleuve Almon tous les ans, au jour nommé lavatio dans le calendrier Romain. <sup>14</sup> J'ajouterai ce qui, je crois, a échappé à nos mythologistes modernes. Il y eut un cas particulier où le fleuve Almon ne paraissant pas suffisant pour calmer la Déesse qui avait donné des marques de sa colère, il fallut la porter à la mer. Dion rapporte ce fait à l'an de Rome 716. <sup>15</sup> On avait porté la Déesse à la mer pour pareille cause plus de soixante ans auparavant, l'an de Rome 651. 16 11. In lavacrum Palladis. 12. De moribus Germanorum, c. 40. 13. Voy. Erd. terra Wachter. Gloss. Germanic. 14. Sur la fin de mars, 6 calend. aprilis. Vibius Sequester de fluminibus, au mot Almon, Romæ ubi mater Deûm 6 calend. aprilis lavatur. Pareille fête fut placée sur la fin de février dans le même calendrier sous le nom de Lotio pour la déesse Pallas. Voy. Ezéch. Spanheim ci-dessus. 15. 50. 48 de son histoire. 16. Voyez l'histoire de Battacès ou Batabacès, prêtre de Cybèle, dans Plutarque in Mario et dans les extraits de Photius ex lib. 36 Diodori.

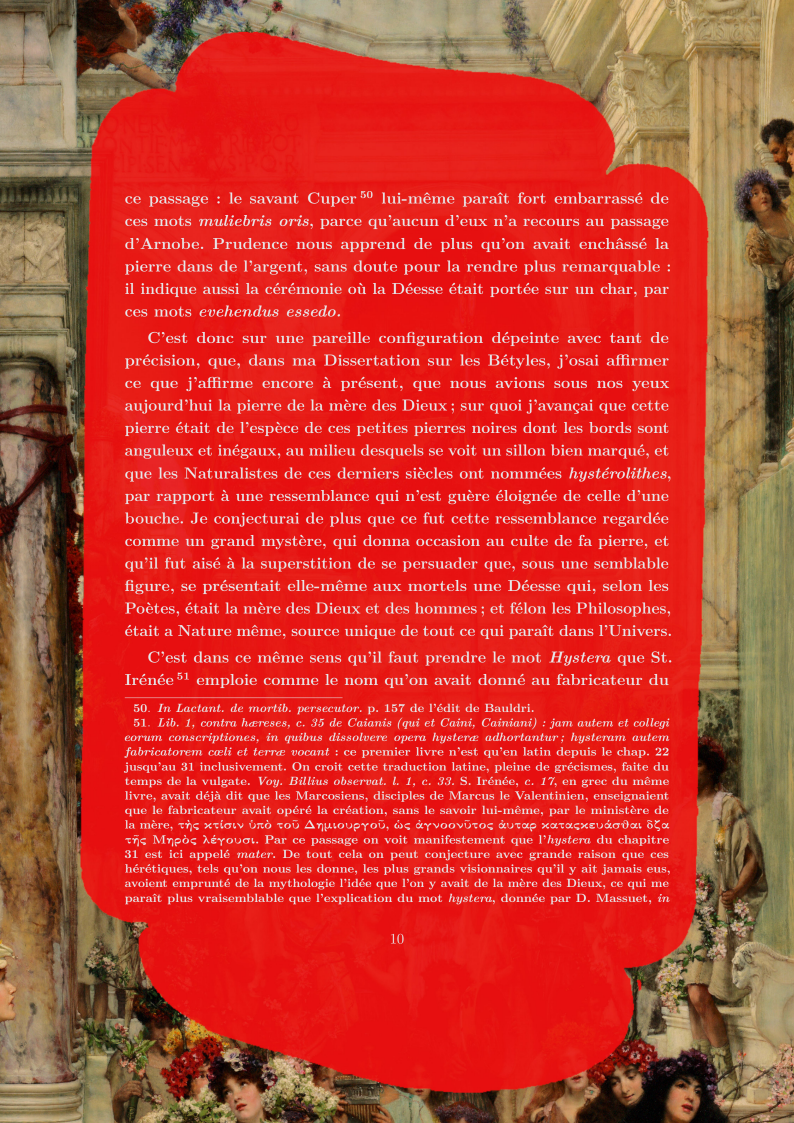


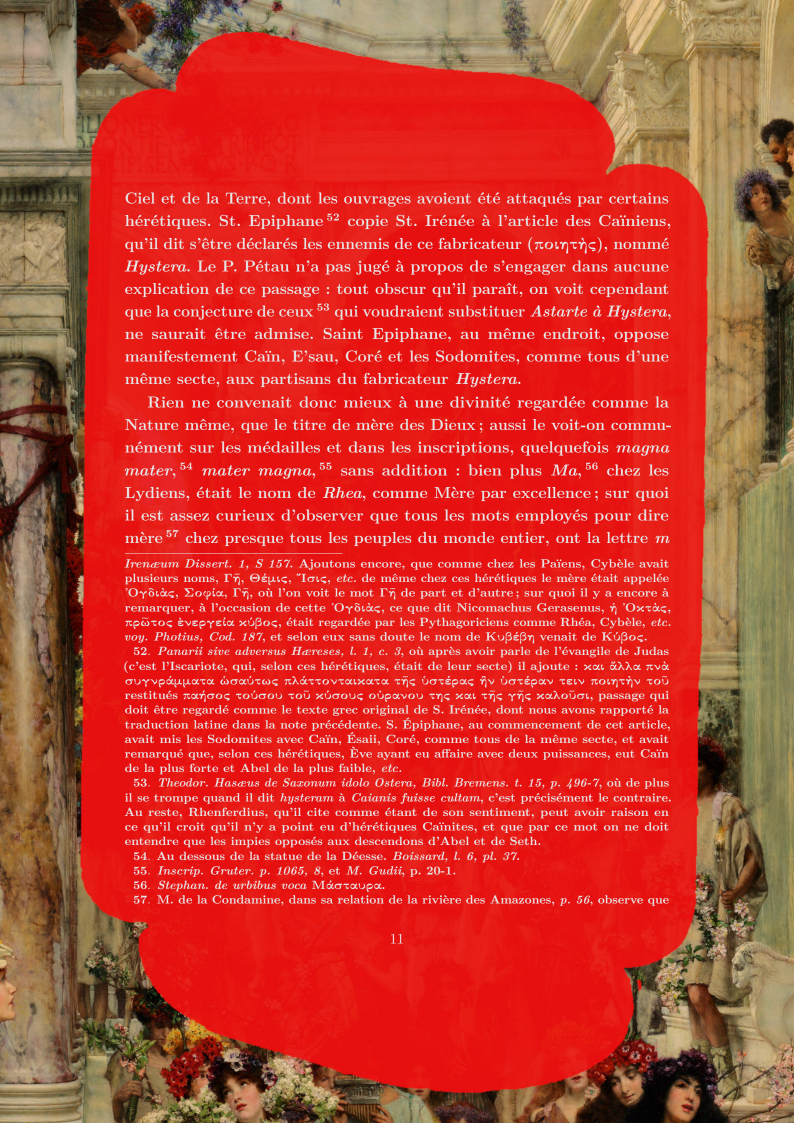


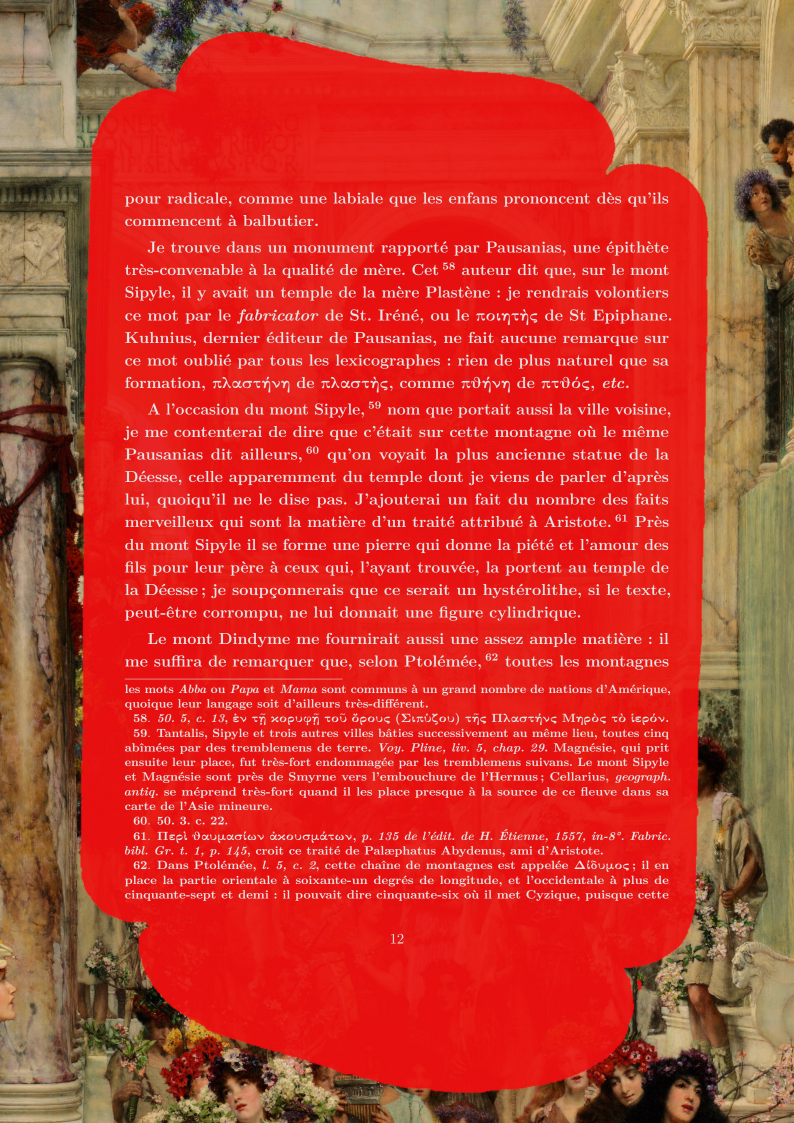


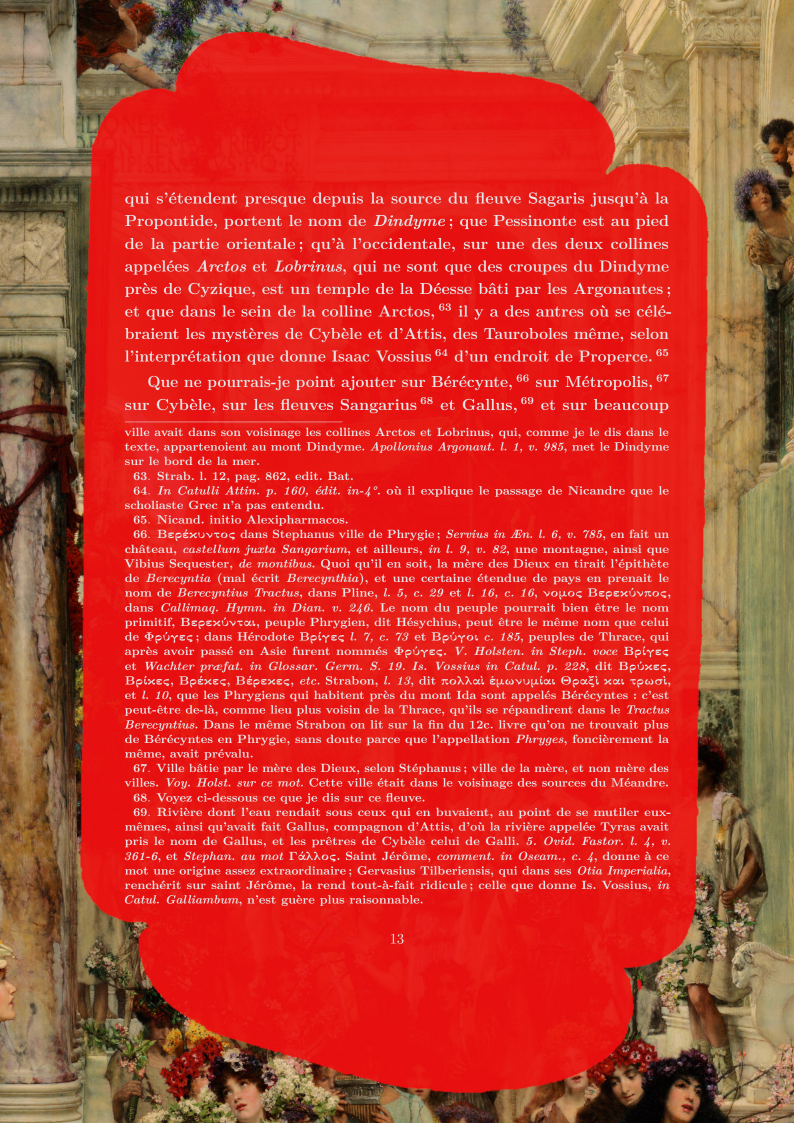


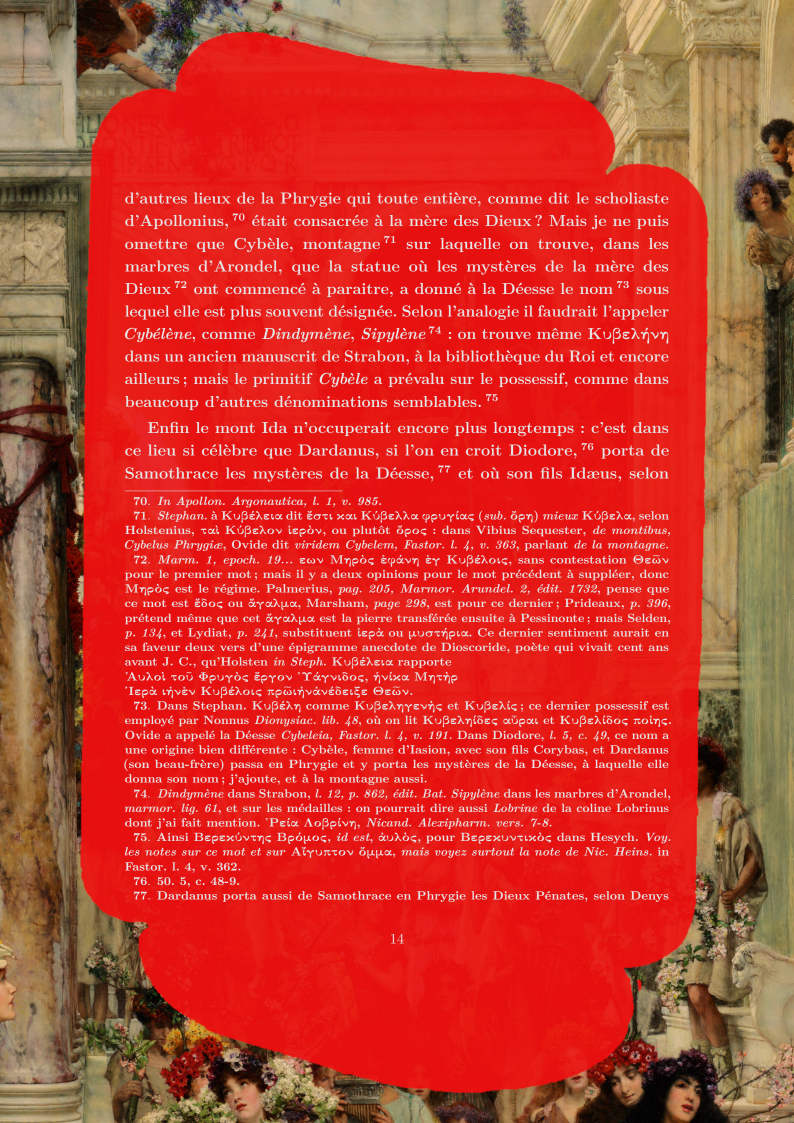




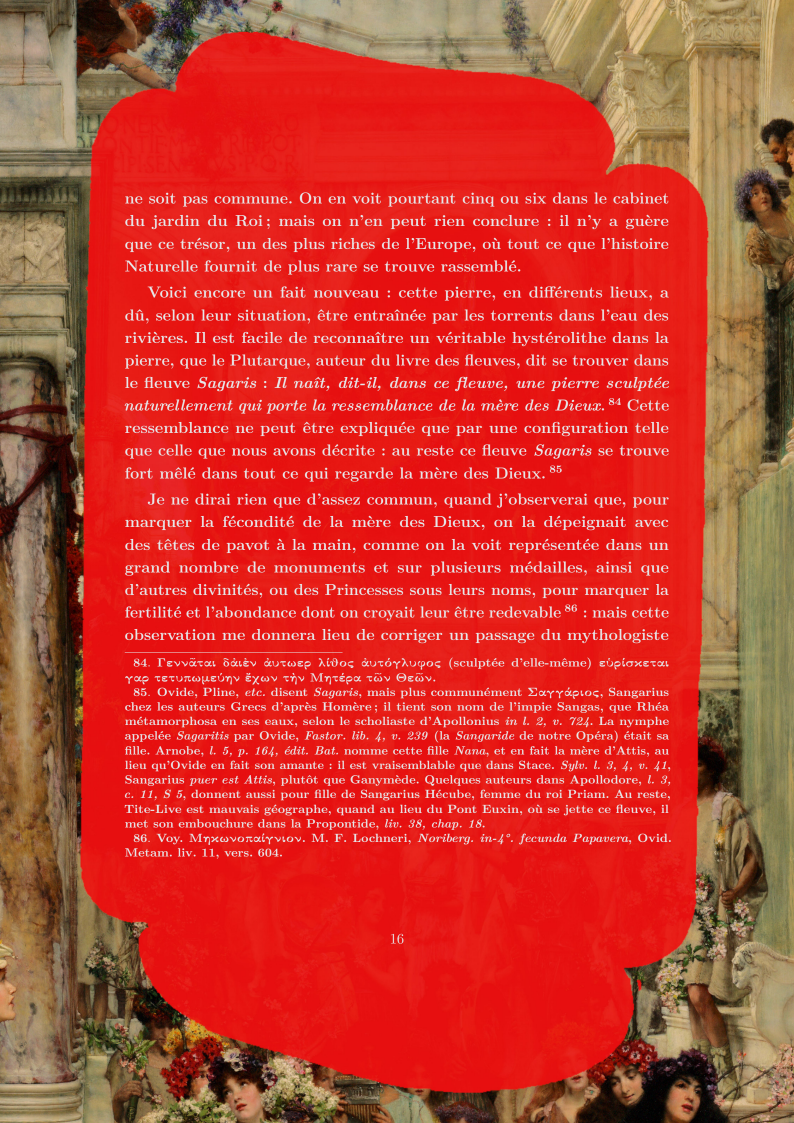


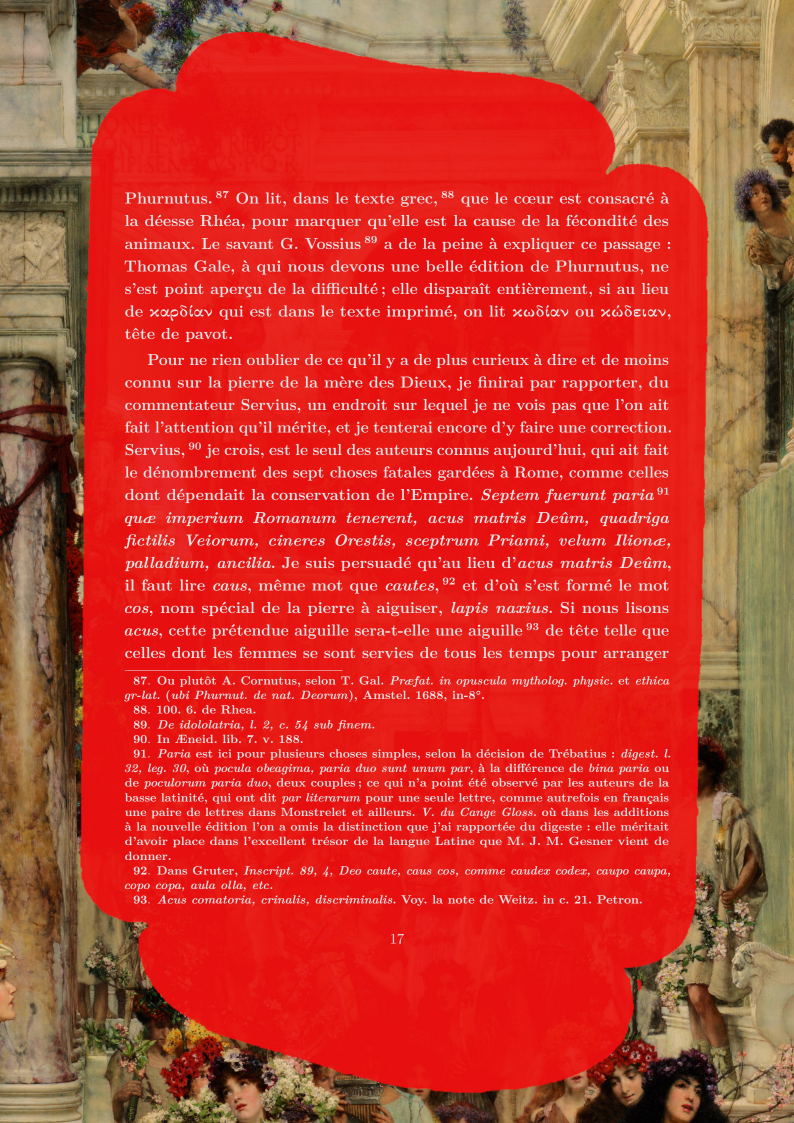


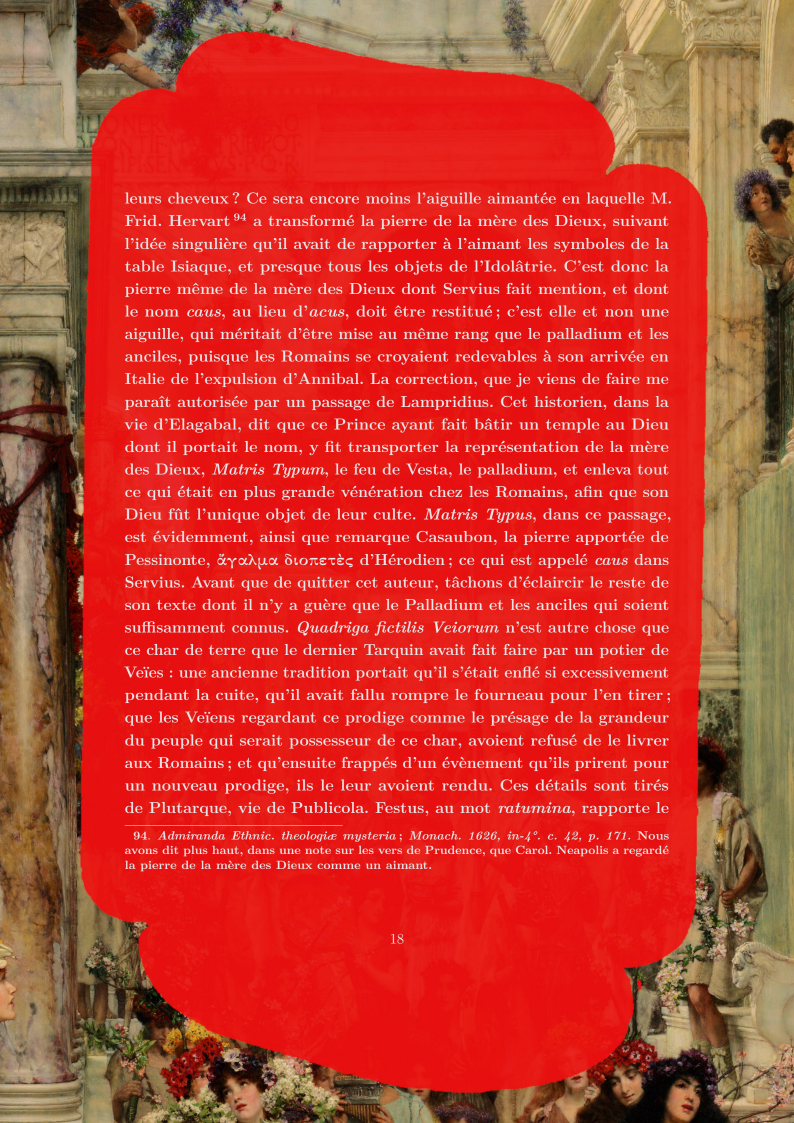




Denys d'Halicarnasse, <sup>78</sup> lui bâtit un temple. Cette époque de Dardanus pour le mont Ida, serait-elle plus ancienne que celle des marbres d'Arondel pour le mont Cybèle? Il y aurait quelque raison <sup>79</sup> de le croire; mais je n'oserais le décider. Il est bien plus de notre sujet d'observer, que dans le temple du mont Ida, la Déesse était adorée sous la figure d'un hystérolithe (il est désigné assez clairement par Claudien qui l'appelle relligiosa silex), et que, selon toutes les apparences, la pierre était tombée du Ciel<sup>80</sup> comme celle de Pessinonte. Rien de moins surprenant qu'un pareil miracle pour la Phrygie entièrement fanatique sur le culte de la mère des Dieux, puisqu'on a cru le même phénomène arrivé en Grèce : voici un fait ignoré de nos mythologistes modernes. Aristodème, <sup>81</sup> cité par le scholiaste Grec de Pindare, 82 nous apprend que la pierre de la mère des Dieux 83 était tombée environnée de feu, sur une montagne aux pieds de Pindare. J'observerai que le feu accompagnait de même la chute des Bétyles; mais je parlerai plus au long de cette circonstance singulière dans la seconde partie de ma Dissertation sur ces pierres. Si tous les ouvrages mythologiques des Anciens étaient venus jusqu'à nous, la superstition Païenne nous ferait peut-être voir plusieurs autres aventures de la même espèce que celle de Pindare; puisque la pierre qui en fait le sujet, se trouve répandue en plusieurs endroits de la terre, quoiqu'elle d'Halicarn. lib. 1, pag. 55, édit. Francof. et selon Varron, vid. Macrob. Saturn. lib. 3, cap. 78. Antiq. l. 1. p. 49. 79. Atlas et Prométhée, tous deux fils de Japet, Dardanus, petit-fils d'Atlas par Électra sa mère, et Deucalion, fils de Prométhée; ainsi Dardanus et Deucalion étaient presque contemporains : or l'époque de Deucalion dans le premier marbre, ligne 4, est antérieure à celle de la mère des Dieux, ligne 19. 80. De raptu Proserp. lib. 1, vers. 201. 81. Cet Aristodème, car il y en a plusieurs, est celui dont Athénée, l. 2, c. 13, cite le troisième livre sur Pindare, et plusieurs fois ailleurs un livre de facéties. Le Scholiaste qui le cite en d'autres endroits, le dit disciple d'Aristarque, in Nem. Od. 82. In Pyth. Od. 3, v. 137. 83. Je ne balance point à interpréter ainsi le λίθινον ἄγαλμα de ce texte, Μηρὸς Θεῶν ἄγαλμα λίθινον τοῖς ποσὶν ἐπεργόμενον; Hérodien s'est servi du mot ἄγαλμα dans le même sens. Voyez ci-dessus ce que j'ai dit sur ἄγαλμα.

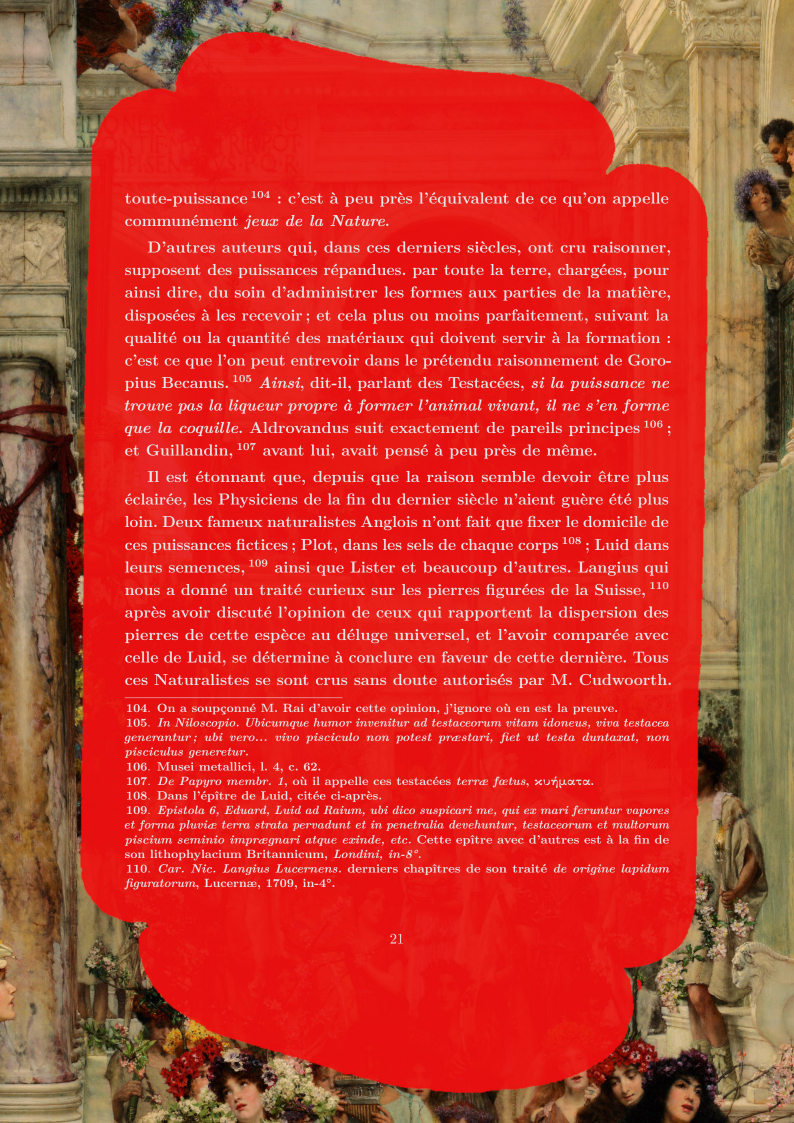


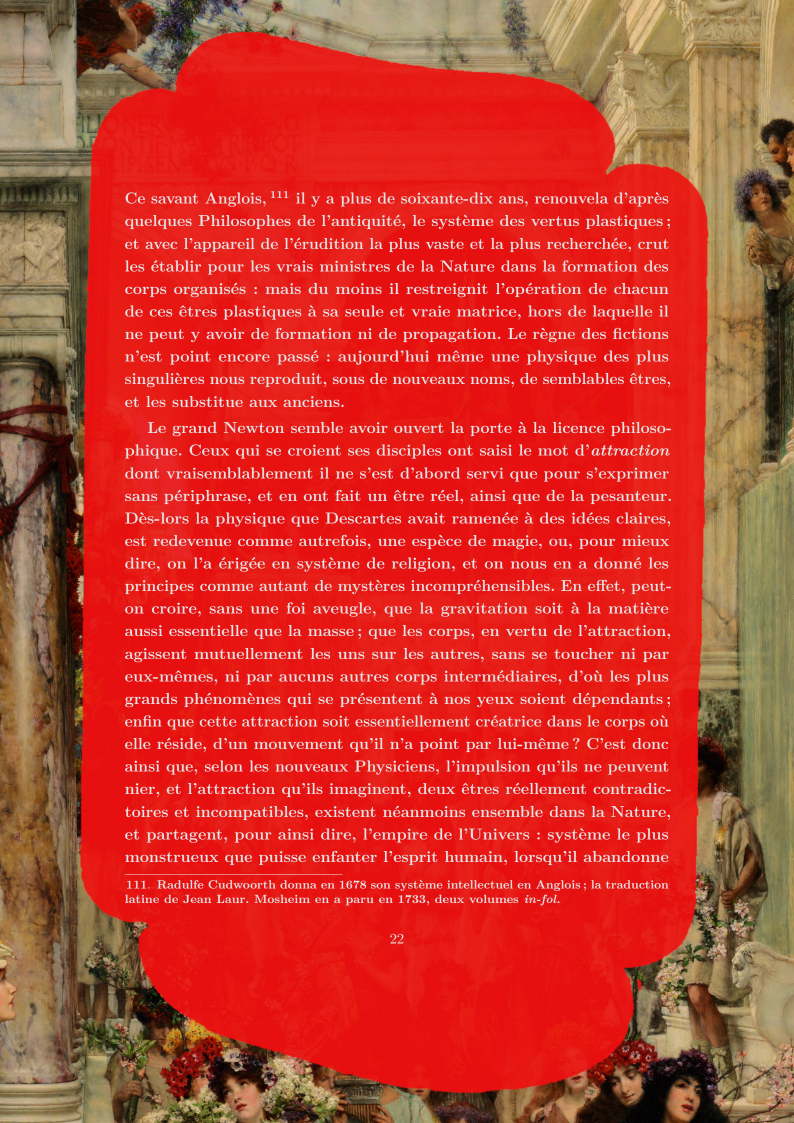


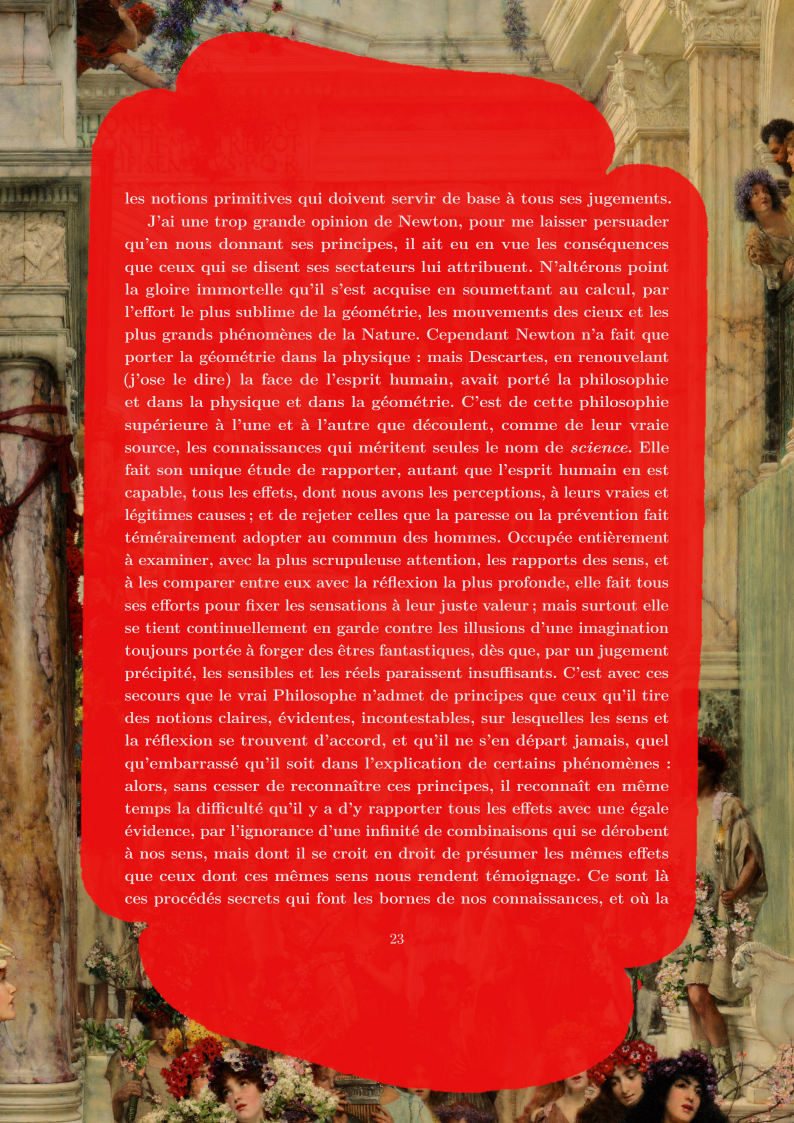


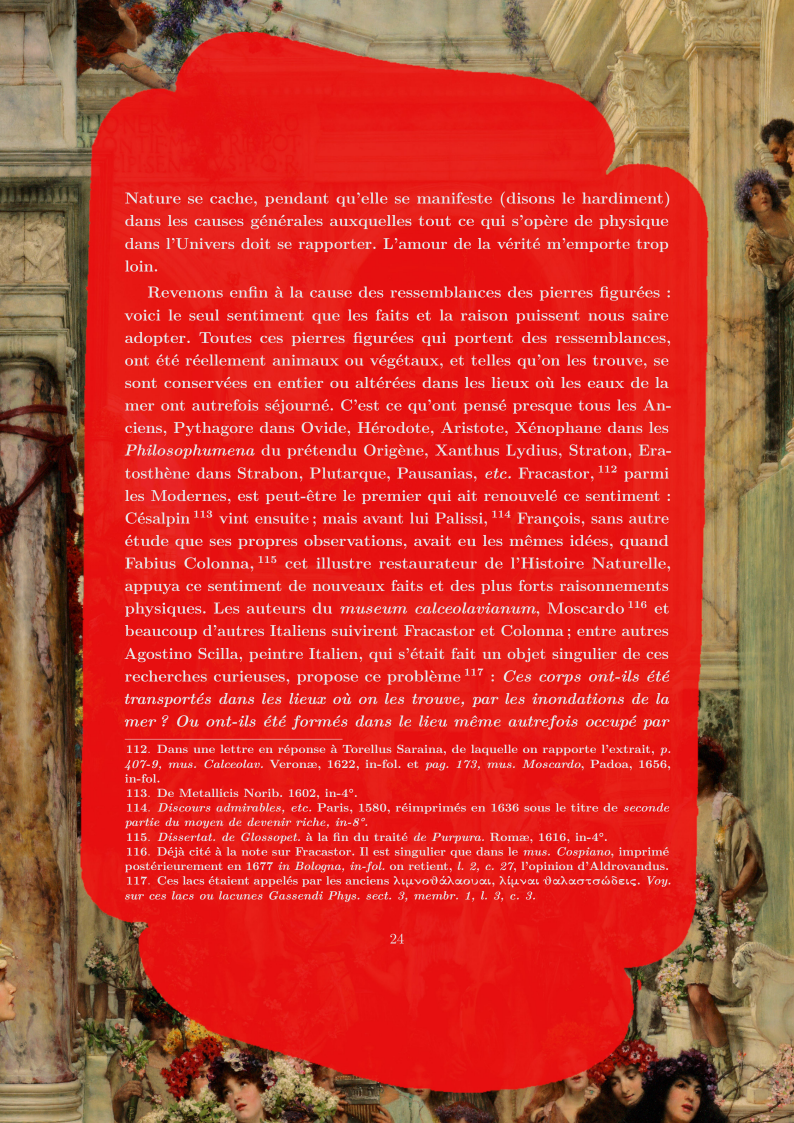


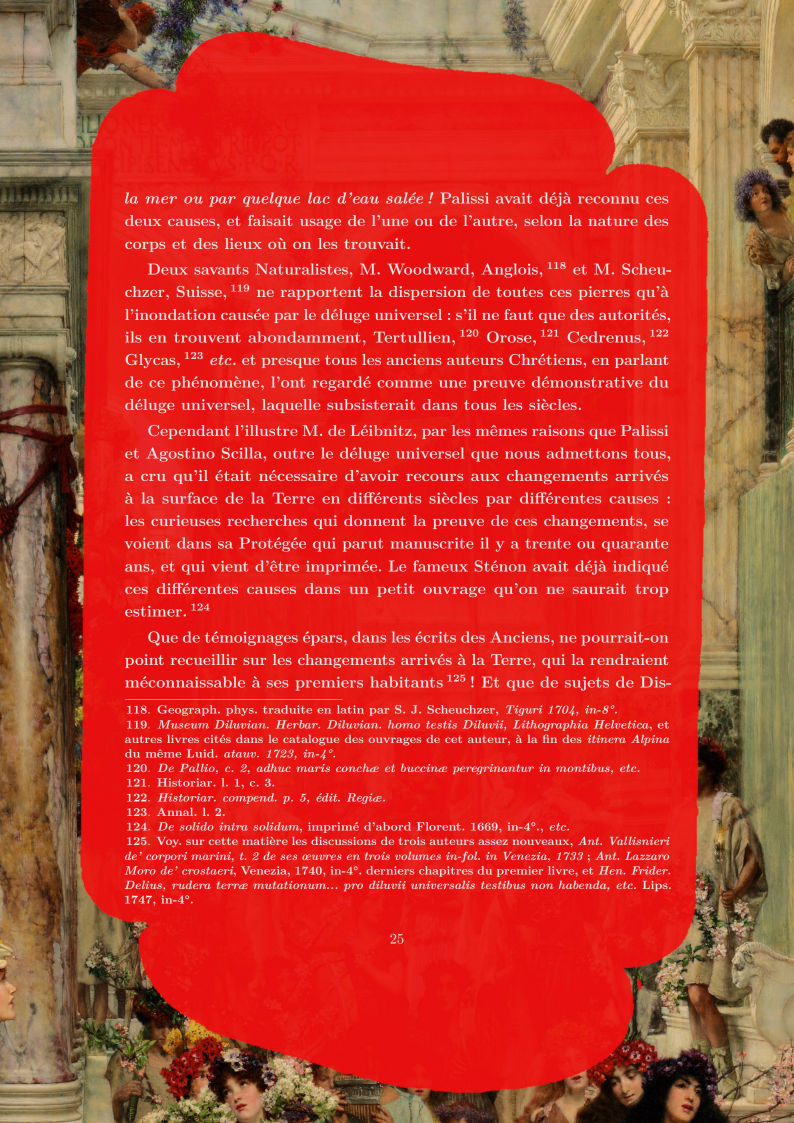
de ce commentateur. 102 En voilà beaucoup plus que je n'avois dessein de donner, et sur l'historique et sur le mythologique, quoique j'aie évité de rapporter la plus grande partie de ce qui n'est déjà que trop connu : mais il me reste à faire une discussion assez longue dans un genre bien différent; c'est ce qui concerne la pierre de la mère des Dieux, non comme un objet de l'idolâtrie, mais envisagée du côté de l'Histoire Naturelle. On ne peut nous disputer le droit que nous avons de traiter l'historique de cette partie de la physique, ainsi que toute autre espèce d'histoire : c'est pourquoi après avoir démontré que la pierre de la mère des Dieux était un véritable hystérolithe, il s'agit à présent d'examiner l'origine et les différences des pierres figurées, pour pouvoir assigner aux hystérolithes la classe à laquelle ils doivent être rapportés. Pierres figurées, ἰδιόμορφοι, sont ainsi appelées toutes celles qui ont une figure singulière qui les fait ressembler à différents végétaux ou animaux, soit à leur tout, soit à quelqu'une de leurs parties. Ces pierres se trouvent répandues sur la terre dans les plaines, sur les plus hautes montagnes, et presque toujours en plus grand nombre enfermées dans leur sein en des lieux très-éloignés des végétaux et des animaux dont elles portent la ressemblance. Tous les raisonnements que font les Naturalistes sur ces pierres merveilleuses, m'écarteraient du principal objet des recherches de cette Académie; mais en indiquant, comme historien, les divers sentiments des auteurs sur cette matière, qu'il me soit permis de les discuter seulement à un certain point. Je laisse l'opinion de ceux qui, pour se dispenser de raisonner, attribuent la formation de ces pierres à des vertus astrales ou cabalistiques, comme Gafsarel <sup>103</sup> qui n'a eu pour guides que les Rabbins; aussi-bien que celle où l'on a recours à des volontés particulières de Dieu qui se plaît à manifester ainsi sa 102. Voyez la préface sur l'édit. de Virg. de P. Burman, Amster. 1736, 4, in-4°. 103. Curiosités inouies, c. 5. 20

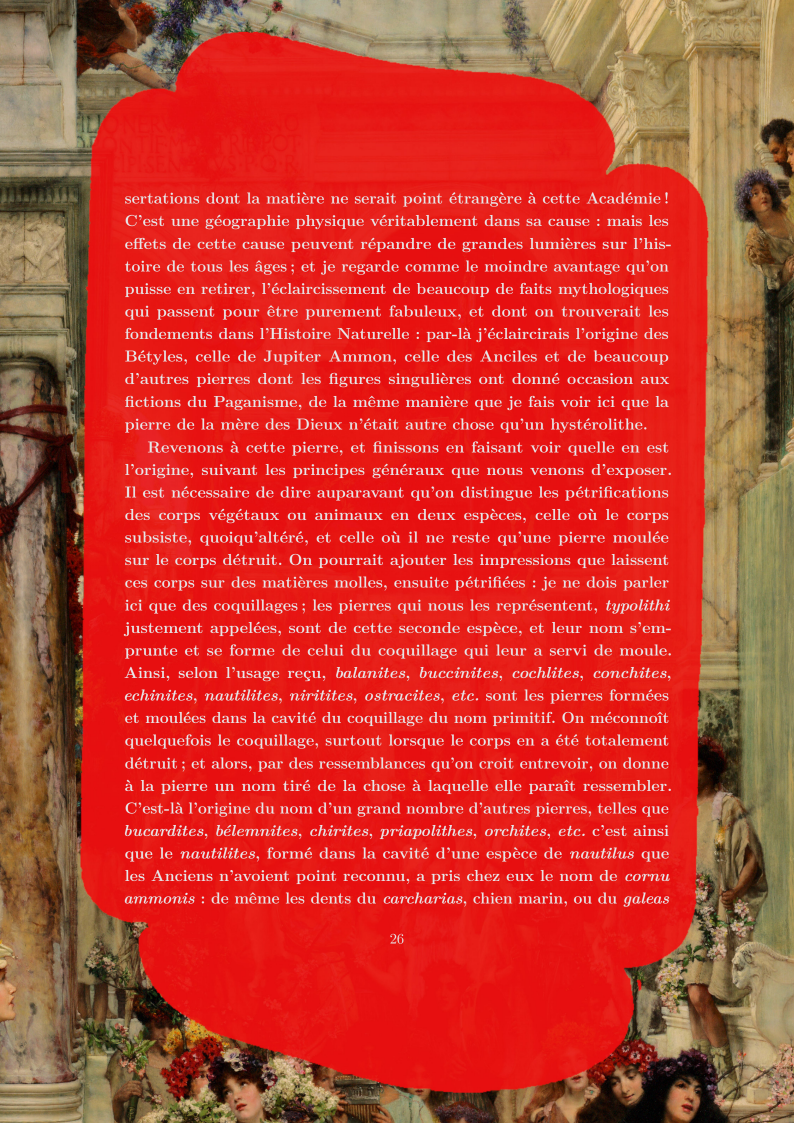


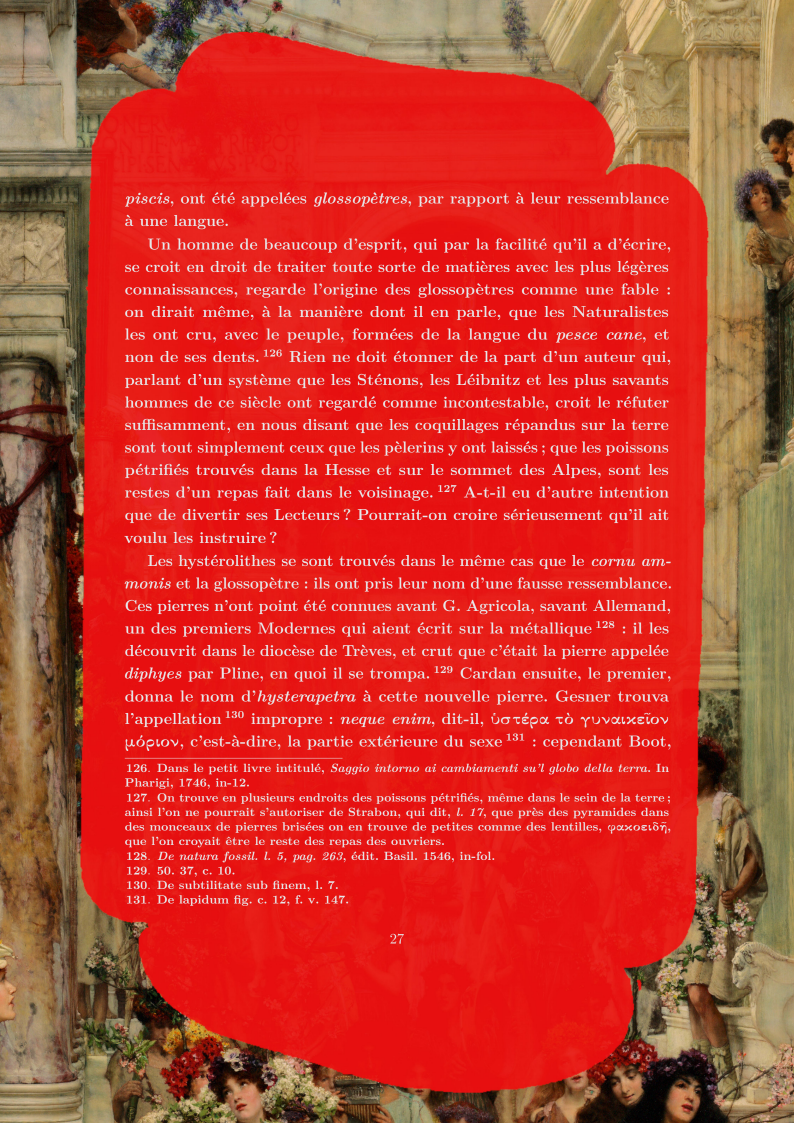












en dernier lieu, nous a fixé au mot hysterolithus. Les premières représentations <sup>132</sup> de la pierre se voient dans le *museum Wormianum*, <sup>133</sup> mais avec quelque altération pour la faire ressembler au diphyes de Pline, suivant l'opinion d'Agricola. On en trouve, dans beaucoup d'autres livres, des figures plus fidèles, parfaitement conformes à la pierre, telle qu'Arnobe l'a décrite, et que nous l'avons ici dépeinte. 134 Il me resterait la partie la plus difficile à discuter; savoir, à quelle espèce de coquillage on doit rapporter l'hystérolithe : mais j'abrégerai en finissant. J. J. Scheuchzer avoue qu'il ignore le coquillage où l'hystérolithe s'est formé. M. Klein dit qu'on n'en a point encore trouvé le moule, cujus prototypum adhuc desideratur<sup>135</sup>: d'autres prétendent que c'est l'ortie marine; quelques-uns le confondent avec les bucardites dont il est fort diffèrent. Je laisse toutes les autres opinions, et je crois devoir m'en tenir au sentiment de Woodward. <sup>136</sup> Selon lui l'hystérolithe vient d'une coquille bivalve; il la met dans la classe des conchæ anomiis sulcatis affines, et il appelle la pierre, avec Rosin naturaliste Allemand, Hysterolithus alatus, sive ostreopectinitæ nucleus... Qu'il me soit permis d'ajouter qu'il y a encore un autre coquillage, mais de l'espèce des univalves, appelé concha veneris, dont le sillon a assez de rapport à celui de l'hystérolithe, mais dans le reste très-différent. Nous nommons porcelaine <sup>137</sup> ce coquillage assez commun : la conque hérissée de pointes autour du sillon, en est sans doute une espèce, mais très-rare. Olearius et Rumphius nous en ont donné la figure. 138 132. De lapidib. lib. 2, cap. 225. 133. 100. 13, p. 83. 134. Voyez surtout la planche p. 221, Ephemerid. natur. curios. centur. 3, observat. 88. 135. Jac. Theod. Klein, lapid. figurator. nomenclator, etc. Gedani, 1740, in-4°. 136. Hist. des fossiles d'Angleterre en Anglois, Londres, 1729, in-8°. 137. Porca, d'où vient le mot de porcelaine, ainsi que le mot grec yorço, servent dans les deux langues à désigner le modèle vivant du sillon de ce coquillage, v. Ménage, origin. françoises à l'article de Porcelaine. Ajoutons à la porcelaine les cunnalithes, que M. Barrère, savant naturaliste, croit être des pétrifications d'ossements, p. 3-7. Observations sur les pierres figurées, Paris, 1746, in-8°. 138. V. Museum Besser, de l'édit, de Michaël Frid. Lochner, 1716, in-fol. où ce coquillage est représenté planche 21, n° 11. Dans l'explication il est dit : è numero raoculis subjecta...

