

Dans le Poème des Pierres attribué à Orphée, immédiatement après l'article de l'Aimant, <sup>1</sup> on lit la description d'une Pierre appelée *Ophitès*, et d'un nom plus particulier, le vrai *Sideritès*. Quelque fabuleux que soit ce que le Poète dit de l'Aimant, aussi bien que des autres Pierres, il se surpasse lui-même dans ce qu'il nous raconte du Sideritès. Les propriétés extravagantes qu'il lui attribué, m'ont fait ressouvenir de ce que j'avois remarqué sur les Pierres appelées *Bætyles* et j'ai cru les reconnaître ici sous un nom différent : cela m'a donné envie de relire ce que j'avois autrefois recueilli sur les *Bætyles*, et de vous donner le précis de ce recueil en y ajoutant quelques réflexions. Le sujet est peut-être encore plus curieux qu'il ne le paraît aux Savants à qui il est déjà connu ; mais ce qui me détermine le plus à vous entretenir des merveilles des *Bætyles*, c'est que je crois avoir trouvé dans les opinions de ceux qui ont mal entendu l'Histoire Naturelle, l'origine d'un merveilleux qui semble d'abord n'avoir d'autre fondement, que la seule bizarrerie de l'esprit humain livré à la superstition.

Voici d'abord ce que <sup>2</sup> dit le faux Orphée : Apollon donna au Troyen Helenus le vrai <sup>3</sup> *Sideritès*, que d'autres

Voici d'abord ce que <sup>2</sup> dit le faux Orphée : Apollon donna au Troyen Helenus le vrai <sup>3</sup> Sideritès, que d'autres appellent Ophitès, Pierre qui a le don de la parole : cette Pierre est un peu raboteuse, elle est dure, pesante et noire, et <sup>4</sup> a des rides qui s'étendent circulairement sur sa surface. Quand Helenus voulait employer la vertu de cette Pierre, il s'abstenait pendant 21. jours du lit conjugal, des bains publics, et de la viande des animaux;

<sup>1.</sup> A l'article intitulé 'Οστρίτης.

<sup>2.</sup> Ibid.

<sup>3.</sup> C'est ainsi qu'il faut lire, et non Σιδηρίπς, qu'on lit dans le texte : le génitif Σιδηρῖταο qui se trouvé au ver 46e. détermine la vraie leçon

<sup>4.</sup> Αμφί δέ μιν κύκλω πρί τ' ἀμφί τε πανθοτεν ἴνες Εἵκελοι ῥυτίδεαπ ἐπιχάβδην τανύονται. v. 20. et 21

le lait de sa nourrice : Helenus profitant de ce moment interrogeait le Pierre sur ce qu'il voulait savoir, et en J'ai honte de vous rapporter de pareilles fadaises; quel autre nom donner à cela? Mais Photius cet Écrivain de citer d'Orphée, m'engage à rapporter ici tout de suite ce que dit Photius; quoique depuis Orphée, beaucoup d'autres Auteurs plus anciens que Photius, ayant fait mention de ces Pierres fabuleuses. Photius <sup>5</sup> nous instruit donc avec un détail assez circonstancié, de ce que Damascius raconte des Bætyles, et de leurs prodiges, dignes, ajoute Photius, de l'impiété de ces Philosophes païens; disons aussi, dignes de leur extravagance. Ces Pierres qu'Isidore avait vues, aussi bien qu'Asclépiade et le médecin Eusèbe, ses amis, appelle 6 lettres, pour rendre la chose plus mystérieuse : effectivement ces lignes, que je crois estre précisément ce qu'Orphée appelle *rides*, forment une apparence de caractères; comme on peut l'observer par l'inspection même du *Bætyle*. Le médecin Eusèbe avait un *Bætyle*, qu'il portait quelquefois dans son sein; d'autres fois il le plantait dans un trou de muraille : il l'interrogeait sur tour ce qu'il voulait savoir, et il en recevait des oracles <sup>7</sup> d'une voix qui ressemblait à un petit sifflement, et qu'Eusèbe savait interpréter. Voilà les signes qui m'ont fait reconnaître les *Bætyles* dans les *Sideritès* d'Orphée. Ceux qui ont cru que le Poète continuait à parler de l'Aimant, ont este trompez par le mot *Sideritis*, qui est un des noms que l'on a donnez à cette pierre, ainsi que je l'ai dit dans ma Dissertation sur l'Aimant. <sup>8</sup> J. C. Boulanger est tombé dans cette erreur. Quant à <sup>9</sup> Herwart qui ne balance pas à donner le *Sideritès* d'Orphée pour l'Aimant, il lui suffisait de son propre fanatisme, à lui qui ne voyait qu'Aimant dans toute la nature, et qui ne regardait toutes les fables de la Mythologie, que comme autant de symboles, sous le voile desquels la boussole estoit déguisée.

Achevons ce qui regarde les autres singularités des Bætyles rapportées par Damascius  $^{10}$ : on les trouvait sur le Mont Liban; ils y descendaient dans un globe de feu, et ils  $^{11}$  voltigeaient dans l'air. Ces deux circonstances ne doivent pas estre oubliées, non plus que la figure ronde et les lignes gravées sur leur surface : tous ces caractères

<sup>7.</sup> Ibid. p. 1063. Φωντιὺ ἀφίει λεπτοδ συρίσματοσ, τιὂ ἐρμηίευσεν ὁ Εὐσέβιος.

<sup>8.</sup> De Divinat. l. 3. c. 17. où il rapporte très infidèlement le texte d'Orphée sans nommer cet Auteur, ajoutant un mot de celui de Jean Tzetzès, Chil. 6. Hist. 65. et non 57. qui n'est que l'extrait de celui d'Orphée.

<sup>9.</sup> Jean Frederic Herwart dan son livre intitulé  $Admiranda\ Ethnic\ Theologi\ mysteria$ , Ingolstad. 1626. 4.°

<sup>10.</sup> Photius, ibid. p. 1047

<sup>11.</sup> Ιδία. Διὰ τῧ ἀέρος χινόυμενο

Bætyle du Médecin Eusèbe. Damascius 12 remarque de plus, que chaque Bætyle estoit consacré à une Divinité particulière, à laquelle, pour ainsi dire, il servait d'organe; mais il apprit de son maître Isidore, que ces Pierres aussi fin que celui du Philosophe Heraïscus, <sup>13</sup> qui distinguait par un certain mouvement intérieur, les Statués animées d'avec les inanimées. Je ne peux m'empêcher de donner en passant le portrait du Philosophe Isidore, tel que nous le donné en même temps roulants : un pareil visage, se récrie Damascius, estoit le portrait sacré de Mercure Dieu de 12. Ibid. p. 1063. οù Photius dit τῶν δέ Βαιτύλων ἄλλον ἄλλω αἰαχεῖσθαι, et que Schott traduit mal, alium alii incumbere : αἰαχεῖσθαι est 13. *Photius*, *ibid*. p. 1050. ριως bas n est employé au figuré dans le portrait que Damasciu plus amplement que Photius, et rend ce mot par εὐσαθὴσ, ἐδραῖος.
16. Ibid. Εστῶτας ἄμα Βεβαίουσ, ὑ ἐπιτρόχη χινουμένυς.

appris d'une femme ce beau genre de divination. Ceux qui la pratiquent encore aujourd'hui, seront bien aises servaient de domiciles. Tel estoit ce Philosophe dont Damascius 19 ne parle qu'avec une profonde vénération; à qui Photius croit faire honneur en quelque manière, en le traitant seulement d'impie; et qu'on jugerait digne aujourd'hui d'estre mis aux Petites-maisons. Mais il estoit d'une Secte 20 où il fallait estre fou de profession; car j'apprends d'ailleurs, qu'il régentait dans l'École Athénienne 21 fondée par un Plutarque fils de Nestorius, auquel succédèrent Syrianus, Proclus, Marinus, tous Philosophes fameux, mais frappez au même coin que nôtre Isidore leur successeur, et entêtez d'un Pythagorisme réchauffé, mêlé de Chaldaïsme, et habillé à la Platonicienne; sorte

<sup>18.</sup> S. August. de Civit. Dei, l. 7. c. 35. Boissard. de Divin. c. 5. p. 17.

<sup>19.</sup> Selon l'extrait de Photius cod. 242. car le même Photius cod. 181. où il donné un extrait de la même vie bien plus abrégé, remarque que Damascius n'estimant que soi-même, ne donne à tous ceux qu'il loué, que des louanges malignes, et qu'en particulier il blâme encore plus Isidore qu'il ne le loue. A l'occasion de ces deux extraits du même livre que Photius donné en différents endroits, on peut observer que cet Auteur s'est fort peu soucié de garder aucun ordre dans sa Bibliothèque. Casaubon avait déjà remarqué ce défaut d'ordre, Casauboniana p. 11. et 12. 20. Voyez les réflexions d'Holstenius sur cette Secte, p. 26. de Vitâ et Scriptis Porphyricis dans le livre intitulé Epicleti Enchiridion, Cebetis

de Philosophie mise en crédit par Plotin, Porphyre et Iamblique, et dans les sources de laquelle nous trouverons l'origine du miraculeux ridicule des Bætyles. Isidore et Damascius vivaient vers le milieu du sixième siècle. Il est surprenant que dans un temps où la parmi ce reste de Païens, des superstitions de la nature de celles dont nous venons de parler, et qu'elles fussent, pour ainsi dire, enseignées publiquement. Ceux qui prétendent que les Oracles cessèrent entièrement à la mort de J. C. s'ils ont connu les Bætyles, n'ont pas crû sans doute que ces petits Oracles portatifs méritassent attention, ou, s'ils en avoient parlé, ils n'auraient pas manqué de dire que le Démon chassé des temples, et de ces lieux fameux qui lui servaient de théâtre, pour séduire des peuples entiers, s'estoit cantonné dans ces petites Pierres comme Philosophes. sixième siècle de l'Ere Chrétienne, et le prétendu Orphée les donné pour connus dès le temps de la guerre de Troy. Quoique cet Auteur qui voudrait se faire passer pour contemporain des derniers Troyens, n'ait <sup>23</sup> vécu que du temps de Pisistrate, c'en est assez pour regarder ce qu'il dit des Bætyles, comme fondé sur une tradition déjà

propre ouvrage : mais quand leurs raisons prévaudraient à celles d'un 25 homme de lettres qui croit pouvoir et Phénicien lui-même, en forgeant son Histoire sous le nom d'un des plus anciens de ses compatriotes, n'aurait que je vais citer du Sanchoniathon vrai ou faux, touchant les Bætyles, doit estre regardé comme une opinion établie dans l'antiquité la plus reculée. Eusèbe dans les fragments qu'il nous a conservez de cet Auteur Phénicien, dit <sup>26</sup> que le Dieu Cœlus inventa les Bætyles Pierres animées : le Dieu Cœlus, c'est-à-dire le Ciel : rien ne marque mieux l'origine de ces Pierres, qui, 24. Joan. Henric. Ursinus et Dodwel; pour M. Simon Bibl. Critiq. t. 1. c. 9. il attribue cette supposition à Porphyre; mais il n'a pas pris garde qu'Athénée qui vivait plus de 50. ans avant Porphyre, avait fait mention des Φοινικά de Sanchon. Deipn. l. 3. c. 37. Le P. Calmet, Diction. de la Bible au mot Bethel, a suivi le sentiment de M. Simon sans l'examiner.

25. M. de la Croze, p. 174. de ses Entretiens sur divers sujets, etc. Cologne 1711. 12.° parle de cet Homme de lettres comme d'une tierce 26. Præparat. Evangel. l. 1. c. 10. p. 37. édit. Viger. Επενόχσε θεὸς Ούρανὸς Βαιτύλια λίθους ἐμψύχους μηχαι

félon Damascius, descendaient de l'air dans un globe de feu. Eusèbe avait dit plus haut, que Bétul estoit un des que par rapport à l'origine d'un mot que les Grecs revendiquent : mais nous ferons plus bas cette discussion. Le reste des anciens Auteurs qui parlent du Bætyle, comme Priscien le Grammairien, l'Auteur de l'Étymologicon et Hésychius, n'en donnent guéres d'autre notion, que comme de la pierre qu'avala Saturne. Hésychius <sup>27</sup> n'en dit La Pierre que Saturne avala à la place de Jupiter, est fameuse dans la mythologie; je ne m'y arrêterai que pour en observer quelques particularités moins connues. Agathocles <sup>29</sup> le Babylonien dit que Rhéa prit cette Pierre dans dans ses Arcadiques <sup>31</sup> dit la même chose d'après la tradition des gens du pays, et dans ses Bœotiques, <sup>32</sup> que 29. Cité par le Scholiaste d'Hésiode sur le vers 485. de la Théogonie.
30. Εθινικὰ au mot Θαυμάσιον ὄρος. 32. C. 41. à la fin.

cette fameuse Pierre près du Temple de Delphes : c'estoit une Pierre de médiocre grosseur, qu'on arrosait tous les jours d'huile, et sur laquelle on mettait de la laine crue, les jours des feste. Priscien et l'Auteur de l'Étymologicon, citez plus haut, disent, comme Hesychius, que la Pierre dont nous venons de parler, s'appelait Bætyle; mais ils ajoutent quelques circonstances qui méritent attention. Priscien 35 rend le mot Abbadir par celui du Bætyle qu'avala Saturne, après avoir dit immédiatement auparavant,

qu'Abbadir est un Dieu, ce que j'interprété du Bætyle regardé comme animé d'une Divinité. Ce mot Abbadir se trouvé corrompu dans les Gloses d'Isidore, où on lit Agadir lapis, mot que Barthius 36 prend tel qu'il est, et rapporte ridiculement à la langue Allemande. Bochart <sup>37</sup> avec raison cherche dans la langue Phénicienne l'origine Damascius.

<sup>36.</sup> Adversarior. l. 16. c. 24. Reins. variar. lect. l. 3. c. 17. remarque cette faute de Barthius; mais il tombe lui-même dans quelques autres, que j'aurai peut-être ailleurs occasion de relever.

37. Chanaan l. 2. c. 2.

le Mont Liban (circonstance conforme à ce que nous avons vu dans l'Extrait de Photius) ajoute qu'on appelle du nom de Bætyle, la Pierre que Saturne avala, croyant avaler son fils Jupiter, et que le mot de Bætyle vient du celui le mot est Phénicien; Philon de Byblos l'a retenu dans son texte Grec, aussi bien que celui d'Il, de Dagon, et beaucoup d'autres : Bochart <sup>40</sup> aussi n'en a cherché l'étymologie que dans une langue Orientale : mais je conteste au même Bochart, 41 une correction qu'il veut faire au passage de Sanchoniathon rapporté par Eusèbe, et que nous avons cité plus haut : il prétend que Philon de Byb. en traduisant de Sanchoniathon, Bætyles, Pierres animées, trompé par la ressemblance des lettres, a pris le mot qui dans la langue originale signifie animées, pour des Bætyles, à la Pierre que Jacob arrosa d'huile : mais pour établir ce sentiment dont nous discuterons bientôt le fonds, est-il raisonnable de faire dire à Sanchoniathon, que Cœlus fabriqua des Pierres graissées d'huile, comme

<sup>38.</sup> Chanaan l. 2. c. 2.

<sup>40.</sup> Chanaan l. 2. c. 2.

beaucoup à Philon de Byblos, donné aux *Bætyles*, l'épithété <sup>42</sup> d'animez; ainsi il faudrait supposer qu'il eût connu le livre de Sanchoniathon, et qu'il eût fait la même bévue que Philon de Byblos, en traduisant le mot en question. On peut donc assurer que ce n'est pas l'épithété d'animées, donnée par méprise à ces Pierres, qui a amené la ridicule propriété qu'on leur attribué; c'est la propriété elle-même qui s'est établie sur une fausse opinion, dont la superstition, comme nous le ferons voir, a trouvé le fondement dans un fait fabuleux de l'Histoire Naturelle; ensuite l'épithété a este donnée à la chose, conformément à l'opinion.

Bochart, <sup>43</sup> après la correction dont je viens de parler, pour établir une parfaite conformité entre les *Bætules*.

Bochart, <sup>43</sup> après la correction dont je viens de parler, pour établir une parfaite conformité entre les *Bætyles* et la Pierre de Jacob, n'oublie pas de rappeler l'étymologie du mot *Bætyle* proposée <sup>44</sup> déjà par plusieurs Savants, qui tirent ce mot de celui de *Bethel*, nom <sup>45</sup> que Jacob donna à l'endroit où il avait fait ce songe mystérieux dont l'Écriture parle, aussi bien qu'à la Pierre qui lui avait servi de chevet pendant son sommeil, et qu'à son réveil il arrosa d'huile. J'avoué que ce mot qui signifie *Maison de Dieu*, convient parfaitement à l'idée qu'on avait des *Bætyles*: mais cette dénomination même nous fournit un nouveau titre contre la correction de Bochart que j'ai combattue; puisque rien n'est plus conséquent, que de donner l'épithété d'animée, à une Pierre qui sert de domicile à une Divinité.

<sup>42.</sup> Titulo Ostrites v. 28. λᾶαν... ἔμπνοον ἔρδεν.

<sup>43.</sup> Chanaan, l. 2. c. 2.

<sup>44.</sup> V. ci-après la note 1. p. 523

<sup>45.</sup> Genèse c. 28. v. 12-19.

reculez sont enveloppez, il peut y avoir eu réellement un Prince Bétul, comme l'on convient de l'existence de son frère Κρόνοσ, ou Saturne appelé Il dans ce même endroit de l'Historien Phénicien. Hasarderai-je une conjecture, pour indiquer encore une autre origine? les mots Abbadir et Bætyle, quelque

J'en aurais trop dit sur le nom, si la chose même n'en dépendait. Bochart fondé sur son étymologie, aussi bien que sur sa prétendue correction, et la plupart 48 des Savants avec lui, n'hésitent pas à prononcer que les Païens que j'admettrais l'étymologie, quelle conformité d'ailleurs pourrait-on trouver entre les *Bætyles* et la Pierre du Patriarche? elle me paraît à peu près la même que celle que certains 49 Auteurs ont imaginée entre la chaîne d'or

<sup>46.</sup> Comme Vandale, Dissertat. super Sanchoniat. ad calcem Dissert. super Aristea.

<sup>48.</sup> Jos. Scaliger, G. J. Vossius, Th. Reines. H. Grotius, Selden, Huet, Heidegg. Witsius, etc. 49. Mæbius ex Taubmanno, in dedicat. libri sui de Oraculis.

décrite par Homère, et l'échelle que Jacob vit en songe.

La Pierre de Jacob devait estre d'une grosseur assez con

La Pierre de Jacob devait estre d'une grosseur assez considérable et d'une figure à peu près quarrée; puisqu'il la dressa <sup>50</sup> en forme de colonne : elle estoit par conséquent immobile, et ne pouvait <sup>51</sup> avoir d'autre usage que celui d'un autel. Les *Bætyles* au contraire, estoient d'une grosseur très médiocre; leur figure estoit ronde, et ils estoient portatifs; de plus ils avoient des cannelures gravées sur leur surface, et selon l'opinion commune, ils descendaient du Ciel : circonstances qu'il ne faut point perdre du vue, et par où les *Bætyles* sont caractérisez de manière à n'avoir rien de commun, non seulement avec la Pierre de Jacob, mais encore avec toutes les autres Pierres <sup>52</sup> qui servaient au culte des Païens. Ce serait parmi ces dernières, celles <sup>53</sup> qu'on trouvé si fréquemment dans les Auteurs Sacrez et Profanes, arrosées d'huile, et couronnées de fleurs, qui auraient quelque ressemblance avec la Pierre de Jacob. Scaliger <sup>54</sup> sur Eusèbe, nous rapporte un passage Hébreu, où il est dit que Dieu prit en haine la Pierre de Jacob; parce que les Chananéens en firent l'objet de leur idolâtrie : c'est sans doute ce qui <sup>55</sup>

<sup>50.</sup> Erexit in titulum. Genes. c. 28. v. 18.

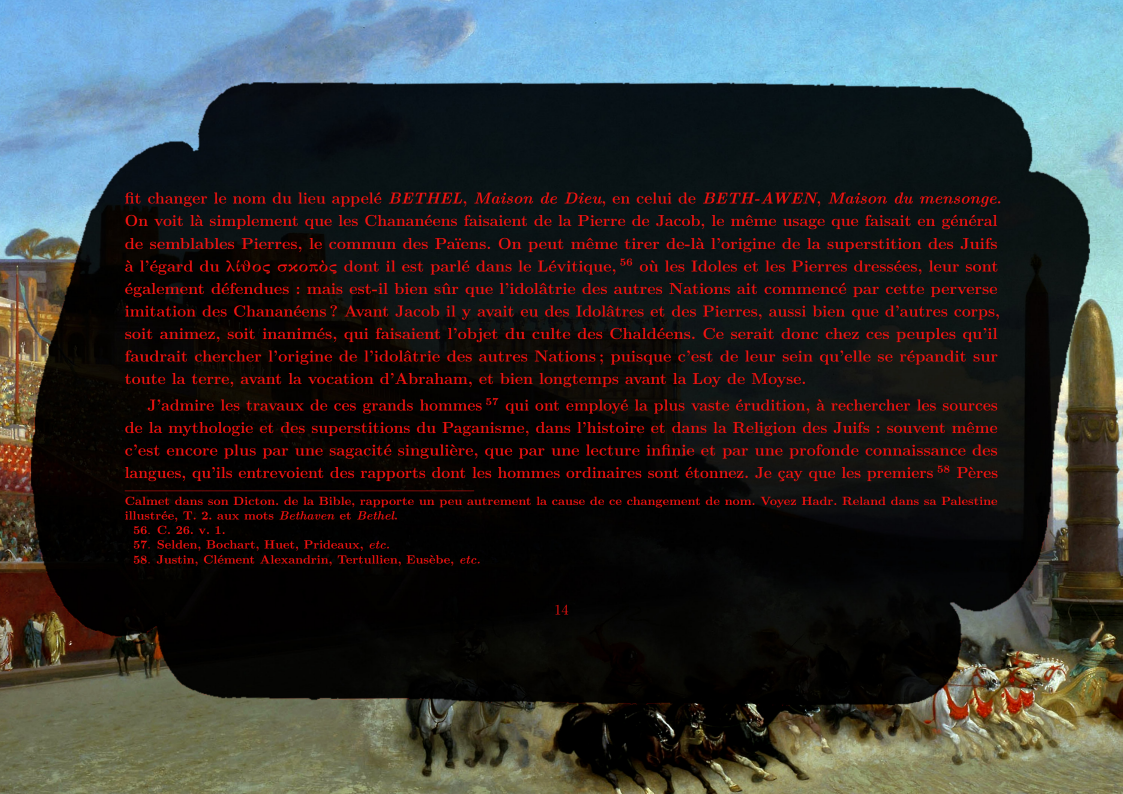
<sup>51.</sup> En effet cette Pierre élevée devint un autel, selon S. Augustin de Civit. Dei lib. 16. c. 38.

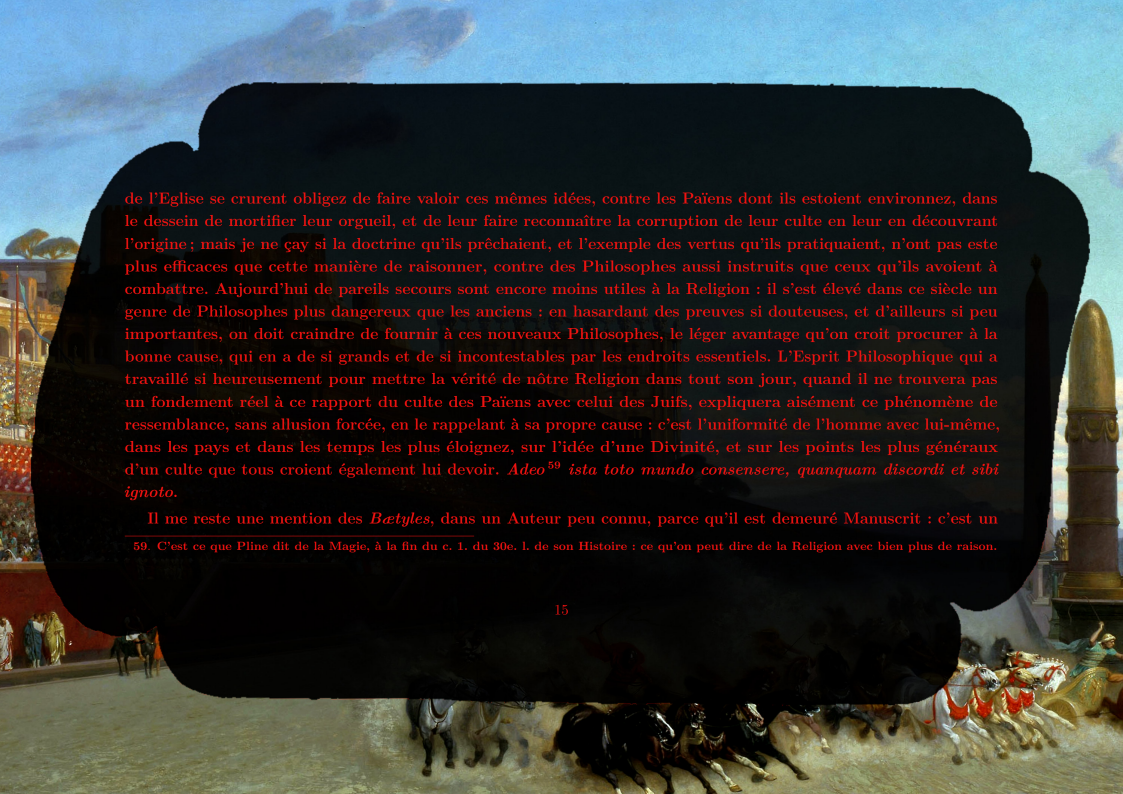
<sup>52.</sup> Ainsi Marsham p. 55. édit. Fol. se trompe en disant que Sanchoniathon appelle Βαιτύλια, les premières Statués qui furent adorées. Le même Marsham suit en tout, le sentiment de Bochart.

<sup>53.</sup> Voyez-en les exemples ramassez dans Duportus in Theoph. charact. sur ces mots du c. 16. τῶν λιπαρωρν λίθων. Dans Dought. Analect. sacr. Excurs. 17. in Genesin; et dans Broukhus. in Tibull. l. 1. Eleg. 1. v. 15-16.

<sup>54.</sup> Animadvers. in Chronol. Euseb. p. 216. et d'après lui Bochart qui nous rapporte le texte Hébreu, et y ajoute la traduction. Chan. l. 2. c. 2.

<sup>55.</sup> Jos. Scaliger Not. in fragment. Veter. Græc. p. 24 ad calcem operis de Emend. Temp. et G. J. Voss. de Theolog. Gentil. l. 6. c. 39. Le P





Joseph Chrétien 60 du 5e. siècle, différent de Joseph de Tibériade : plusieurs Savants citent son Hypomnesticum : Thomas Gale, qui en avait une copie tirée sur le MS. de la Bibliothèque de Cambridge, en rapporte un passage assez long dans ses Notes 61 sur le livre des Mystères de Iamblique. Dans ce passage, Joseph après avoir parlé de plusieurs espèces de divination, ajoute : τὰ ἐν τοῖς ναοῖς Βαιτύλια δζὰ λίθιον ἐν τοῖς στοιχείοις προσρασθόντων. Je ne çay quel sens donner à ces mots, si l'on n'y fait quelque correction : je croirais qu'il faut lire δζὰ λίθιον ἐν τοῖς τοίχοις προσχρνσαύ των; Bætyles des temples, genre de divination, qui se fait par le moyen de certains Pierres enchâssées dans les murailles, et qui de-là rendent des Oracles. Nous avons vu dans l'extrait de Photius, que le Médecin Eusèbe plantait son Bætyle dans le mur, quand il voulait l'interroger ἐν τοῖχω ἐγκρόυσας. 62 Si l'on veut conserver dans ce passage, les mots ἐν τοῖς στιχέιοισ, cela signifiera que ces Pierres rendaient des Oracles par la vertu des lettres gravées sur leur surface : Damascius, 63 ainsi que nous avons remarqué, appelait lettres, ces lignes raboteuses qu'Orphée décrit sous le nom de rides; mais pour parler plus sûrement, il faudrait voir le MS. Il n'y a à la Bibliothèque du Roy, qu'un fragment de l'ouvrage de ce Joseph, et dans ce fragment, le passage dont il est question, ne se trouvé point.

Outre les Pierres appelées expressément Bætyles, ou caractérisées de la manière que nous avons observée,

<sup>60.</sup> V. G. Cave Scriptor. Ecclesiast. Histor. Sæcul. Nestorian.

<sup>61.</sup> P. 215.

<sup>62.</sup> Phot. Biblioth. p. 1063.

<sup>63.</sup> Ibic

pas pris garde qu'il y manque un mot nécessaire : Tristan 65 supplée ce mot, et se trompe 66 en même temps, lorsqu'il prétend que les Pierres en question soient celles qui estoient à Phares ville d'Achaïe, près de la Statué de Mercure : mais j'abandonné les Lapides Divi de Lampridius, à des conjectures plus heureuses.

replongeaient au fond du fleuve : circonstances d'où elles avoient reçu le nom de Θρασύδειλοι. La fable de ce et elle n'a rien de commun avec celle du mouvement spontanée des Bætyles; mais cette figure de casque leur

<sup>64.</sup> Not. in Lamprid. p. 181.
65. Comment. Historiq. t. 2. p. 324.
66. V. les notes de G. Cuper in Lactant. de mortibus Persecut. p. 156-158.

convient parfaitement, ainsi qu'on peut le reconnaître par l'inspection même de la Pierre, que je prouverai avoir este le Bxyle des Anciens.

Il y a certaines autres Pierres célèbres dans la Mythologie, qui, bien qu'elles ne soient pas de vrais *Bætyles*, doivent selon moi en estre regardez comme des espèces, par rapport à leur origine commune : ce sont les Pierres tombées du Ciel; je ne veux pas dire les pluies de pierres si souvent rapportées parmi les prodiges : j'entends parler uniquement de ces Pierres singulières qu'on croyait envoyées du Ciel par quelque Divinité, qui voulait se manifester, et estre adorée sous cette figure.

Telle estoit la Pierre décrite par Hérodien, <sup>68</sup> adorée à Emèse, comme représentant le Soleil, dont Elagabal, dans sa jeunesse, estoit le Prestre : la Pierre se voit dans plusieurs <sup>69</sup> médailles de cet Empereur. On estoit déjà accoutumé à adorer le Soleil sous cette figure : les Pierres <sup>70</sup> tombées de cet Astre selon la prédiction d'Anaxagore, avoient reçu les honneurs divins à Abyde et à Potidée. Je ferai voir plus bas que parmi ces Pierres on trouvé une espèce de *Bætyle*.

La Pierre de Venus Paphiene, estoit à peu près de la même figure que celle du Soleil à Emèse : elle est

<sup>68.</sup> *Historiar*. lib. 3. c. 3.

<sup>69.</sup> Une des Ephésiens, Vaillant Numism. Imperat. à Pop. Græc. etc. Edit. altera. p. 127. deux autres, Vaillant Numism. Imperat. præstant. Edit. altera. t. 2. p. 285-288.

<sup>70.</sup> Natural. Histor. l. 2. c. 58 et Plutarch. in Lysandri vita

par les Anciens, dans l'Histoire Naturelle. La Pierre de la Mère des Dieux estoit d'une espèce singulière, et paraît n'avoir aucun rapport avec celles dont je viens de parler; mais elle <sup>75</sup> estoit tombée du Ciel; elle estoit <sup>76</sup> d'une grandeur médiocre, puisqu'elle se portait milieu de toutes ses inégalités, on trouvait une apparence de bouche; ce qui donna l'idée d'enchâsser la Pierre à l'endroit de la bouche, dans le visage de la Statué de la Déesse. Je ne croirais pas estre téméraire en assurant que nous avons encore aujourd'hui la Pierre de la Mère des Dieux, dans ces Pierres figurées, que les Naturalistes 71. Sur une d'Eurypile, Spanh. de præstant. Numism. Dissert. 8e. t. 1. p. 505. De Drusus, Patin Imperat. Rom. Numism. ex ære mediæ et minim formæ, p. 80. De Trajan, Tristan Comment. Histor. t. 1. p. 419. De Caracalla, Id. ibid. t. 2. p. 220. 72. Tacit. Histor. lib. 2. c. 2. et Maxim. Tyr. Dissert. 38. 73. Pausan. Attic. lib. 1. c. 44.

qui selon les Philosophes, estoit la Nature même, source seconde de tout ce qui paraît dan l'Univers.

Je sens que je m'écarte beaucoup; mais je ne saurais encore venir au point capital de ma Dissertation, sans avoir examiné le sentiment de ceux qui prétendent que le Jupiter Lapis employé dans la formule d'un serment ordinaire aux Romains, est le Bætyle qu'avala Saturne. Cicéron, <sup>78</sup> A. Gelle, <sup>79</sup> Apulée <sup>80</sup> se servent de la formule, per Jovem, hæc verba dicentes : si sciens fallo, tum me Diespiter salva urbe arceque ejiciat, ut ego hunc lapidem : d'où l'on doit conclure que Jovem lapidem jurare est une locution elliptique, et qu'après le mot lapidem de la manière dont se faisait ce serment, ne permettent pas d'en douter.

<sup>82.</sup> Histor. lib. 3. parlant du 3e. traité des Rom. et des Carthaginois.
83. Dans lavie de Sylla, parlant du serment que Marius fit faire à Cinna.

Jupiter Lapis, nous rapporte de la Chronique d'Eusèbe 85 un Lapis qui a régné en Crète : s'il avait pris la peine Il faut pourtant avouer qu'il y avait chez les Grecs, un Jupiter lapideus, λιθίοτος; mais il n'a pas plus de rapport aux Bætyles, que le Pierre auprès de laquelle, et non par laquelle juraient, selon le décret de Solon, les Magistrats d'Athènes, <sup>86</sup> appelez par cette raison λιθόμοται. Cependant un Commentateur <sup>87</sup> sur A. Gelle, copié son texte, sait dispenser avec sobriété et avec discernement, les trésors de son érudition. 86. 5. Meursius Atticar. lection. lib. 1. c. 6. 87. Thysius in A. Gell. l. 1. c. 21.

nous avons ensuite parcouru les Pierres qui pouvaient y avoir quelque rapport vrai ou faux : il en reste encore quelques-unes qui sans porter le nom de Bætyles, non seulement sont de vrais Bætyles, mais serviront à nous dévoiler la nature de ces Pierres. Sanchoniathon cité par Eusèbe 89 dans le même endroit où il est parlé des Bætyles, dit qu'Astarte trouva une étoile tombée de l'air, et que l'ayant ramassée, elle la consacra dans la ville de Tyr : c'est la traduction littérale du Grec, εἴρεν ἀεροπετῆ ἀστέρα ὂν καὶ αὐελομένη ἐν Τύρω τῆ ἀγία νήσω ἀφιέρωσε. Bochart qui traduit, ὂν αὐελομένὴ, quam intersectam, trouvé ridicule de faire tuer une étoile : le ridicule est dans sa traduction; comme si αὐαιρεῖσθαι ne signifiait pas auferre, aussi bien qu'interficere, et que ce ne fût pas même là sa signification primitive : mais il avait envie de faire de cette étoile, une espèce d'Aigle appelée ἀστερίας, fondé sur une histoire rapportée par Nonnus.

Je vous paraîtrai sans doute encore moins raisonnable que Bochart, quand j'assurerai qu'il n'y a rien à changer au mot ἀστέρα, et que cette étoile prise à la lettre est une vraie Pierre du genre des Bætyles: vous me trouverez tout aussi extraordinaire, quand je vous donnerai pour une étoile, la Pierre qui, selon la prédiction d'Anaxagore, tomba à Ægospotamos ville de la Chersonèse Taurique: mais j'espère en vous exposant le système que nous allons développer, vous prouver évidemment cet étrange paradoxe, que certaines étoiles en l'air, estoient des Bætyles allumez, et que ces Bætyles sur la terre, estoient des étoiles éteintes.

89. Chanaan lib. 2. c. 2

Pline 90 nous parle de la Pierre Astroitès, dont il dit que Zoroastre célébré les grandes vertus pour les opérations magiques. Cet Astroitès, selon moi, se trouvé sous le nom de Pierre simplement, sans autre addition, dans ce qui nous reste des Oracles supposez de Zoroastre : c'est précisément 91 à la fin de ces fragments, qu'il est recommandé d'offrir en sacrifice une Pierre, lorsqu'on verra un Démon terrestre s'approcher : en éclaircissant ce point de Théurgie, qui est important pour nôtre sujet, il paraîtra très vraisemblable que cette Pierre estoit un Bætyle. Enfin Porphyre 92 dans la Vie de Pythagore, dit que ce Philosophe estant arrivé en Crète, se fit purifier avec la Pierre de foudre, par le Prestre Morgus un des Dactyles Idéens : voilà un nom qui commence à dévoiler la nature des Bætyles : et je vais démontrer que le Bætyle est une espèce de Pierre de foudre : la preuve est évidente ; je la tire de Pline dont le témoignage est formel : il est étonnant qu'aucun de ceux qui ont parlé des Bætyles, n'ait su prendre la vraie notion de ces Pierres dans le passage suivant de ce Naturaliste : Sotacus et alia duo genera fecit Cerauniæ, nigras rubentesque, ac similes eas esse securibus ; per illas quæ nigræ sunt et rotundæ, urbes expugnari et classes, easuqe BETULOS vocari ; qua vero longæ sunt, Ceraunias. 93

Voici de nouvelles fables, mais qui coulent d'une autre source : c'est une Philosophie, la plus ancienne peut-être qu'il y ait au monde, laquelle semble n'avoir entrepris l'explication des Causes Naturelles, que pour nourrir la

<sup>90.</sup> Natur. Histor. lib. 37. c. 9.

<sup>91.</sup> Ἡνὶκα δ' ἐρχόμενον πρόσγειον δαίμον' ἀθρήσης Θῦε λίθον, Μνίζουρα ἐπαυδῶν.

<sup>92.</sup> S. 17. Ἐκαθάρθη τῆ Κεραυνία λίθω

<sup>93.</sup> Natural. Histor. lib. 37. c. 9

